
Feministische und Kritische Theorie –

Leitfäden ohne Leitbild

Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

Die Autorinnen dieses Beitrags stehen in ebenso kritischer (akademisch-dis-

ziplinär bedingter) Distanz zueinander, wie sie im freundschaftlich-kollegia-

len Gesprächmiteinander verbunden sind, so dass sie im Folgendenwir sagen

werden. Ausgangspunkt unseres Denkens und Zielpunkt unserer Bestrebun-

genwaren und sind bis heute zwei Ansätze zur Erkenntnis- undGesellschafts-

theorie in Zusammenhang mit zwei sozio-politischen Bewegungen.

Der eine Bezugspunkt ist die KritischeTheorie der älteren Generation der

Frankfurter Schule, namentlich Max Horkheimer und Theodor W. Adorno,

und ihre Relation zu Arbeiterbewegung und Marxismus. Der andere ist die

jüngere Feministische Theorie, wie sie im Umfeld der Zweiten Frauenbewe-

gung der 1960/70er Jahre entstanden ist, deren Zeitgenossinnen wir sind.

Das Verhältnis zwischen Feminismus und KritischerTheorie ist als sperrig

bezeichnet worden (Knapp 2022: 37), aber auch als eines von fragloser Nähe

(Klinger 2012: 259). Dazwischen sehen wir keinen Widerspruch. Um beide

Aspekte in ihren Zusammenhang zu stellen, haben wir uns für diesen Beitrag

zusammengetan. Die ältere Kritische Theorie hat drei Punkte gesetzt, von

denen wir ausgehen. Diese Punkte sind:

1) Zeitdiagnose

2) Politisches Veränderungsinteresse

3) Selbstreflexive Verortung

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

Zeitdiagnose

Kritische Theorie ist nicht philosophia perennis, sondern steht in einer kontin-

genten historischen Konstellation und ist sich dessen bewusst beziehungs-

weise macht das bewusst. Das gilt in drei Hinsichten:

• Dass die Gegenstände, die Objekte des Wissens zeitgebunden sind, ist

leicht einzusehen.

• Schwerer fällt es den Subjekten der Beobachtung, ihre eigene historische

und sozio-kulturelle Standortgebundenheit zu reflektieren.

• Am schwierigsten ist die Anerkennung der Zeit-und-Raum-Bindung von

abstrakten Denkformen und Wissenswegen, sollten doch Logik und Lo-

gistik des Erkennens dazu dienen, von den Begrenzungen von Zeit und

Raum abstrahieren zu können.

Die Frankfurter Kritische Theorie geht alle drei Schritte:

• In einem Brief an den Fischer Verlag schreibt Horkheimer, dass die Kri-

tische Theorie »ihre eigenen Begriffe […] als Momente der historischen

Konstellation« kennt.1

• In einem Rückblick auf ihre Mitte der 1940er Jahre verfasste Dialektik der

Aufklärung sprechen Horkheimer und Adorno 1969 gemeinsam von einem

»Zeitkern« der Wahrheit (Adorno 1997, GS 3: 9) und wenden dieses Wort

auf ihre eigene Position an, die sich in den Jahren dazwischen verändert

habe – und ja, in manchen Punkten überholt sei. Dass nicht allein diskur-

sives Wissen wie Philosophie oder Wissenschaft, sondern auch Kunst am

Zeitkern derWahrheit Teil hat, macht Adorno in seiner ÄsthetischenTheorie

deutlich (Adorno 1997, GS 7: 50).

Mit ihrem Wort ›Zeitkern‹ treffen Horkheimer und Adorno den Begriff Kon-

tingenz. Kontingenz meint zuerst das, was sein oder nicht sein kann: Sein

und Nichts. Prozesshaft gedacht, wird daraus Werden (Anfänglichkeit, Ge-

bürtlichkeit) und Vergehen (Vergänglichkeit, Sterblichkeit). Auf der Strecke

zwischen Anfang und Ende bedeutet Kontingenz, dass das, was da ist (Da-

sein), so oder anders sein kann, also sowohl So-Bestimmtheit als auch Anders-

Beliebigkeit umfasst. Auf der einen Seite sind Objekte, Subjekte und die Rela-

1 Brief vom 3. Juni 1965, zitiert nach Knapp 2022: 38.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Feministische und Kritische Theorie 111

tionen zwischen ihnen abhängig von einer Vergangenheit, die ihrerseits kon-

tingent ist, also ebenso bestimmt und beliebig war, wie es die Gegenwart ist,

und in der diese daher kein festes Fundament finden kann, weder in einem

transzendent-jenseitigen Ursprung oder einem primordial-diesseitigen Ur-

knall noch in einem transzendentalen Ich. Auf der anderen Seite bedeutet

die Loslösung von einem festen Verankerungspunkt der Genese den Verlust

der Geltung in der Zukunft. Der Dualismus von Genesis und Geltung löst sich

in der Kritischen Theorie tendenziell auf. Was wir hier und heute sind, tun

und denken, kommt nicht nur von irgendwo her, es ist nicht nur abhängig

von vorgängig anderem, sondern – und hierin liegt die schwerere ›Kränkung‹

– es endet irgendwo, irgendwann, es ist sowohl durch Andere, die daneben

stehen, als auch durch Anderes, das in Zukunft nachkommt: nie einholbar,

aber immer überholbar.

Eine kontingente Bestimmung ist Definition, aber nicht definitive Deter-

minierung. Umgekehrt ist die mit ihr korrelierte Beliebigkeit nicht ultimati-

ve Freiheit. Solange wie Bestimmtheit und Beliebigkeit zwischen Anfang und

Ende zusammenhängen, istOffenheit ihr gemeinsamer, ambivalenter Nenner:

• Aus der Perspektive von Bestimmtheit ist Offenheit negativ als Loch oder

Lücke, als Fehlen oder Fehler zu sehen.

• Aus der Perspektive von Beliebigkeit sind Loch oder Lücke kein Manko,

sondern bedeuten Öffnung und die Möglichkeit für neue, andere, even-

tuell bessere oder schlechtere Bestimmungen – ohne jemals zu absoluter

Bestimmungslosigkeit (reiner Freiheit) zu gelangen.

Es versteht sich von selbst, dass alles, was unter den Bedingungen von Kon-

tingenz einen Zeitkern hat, damit auch in einem Raumkreis steht. So kommt

zu den Aspekten der Endlichkeit in der Zeit Ortsgebundenheit im Raum hin-

zu. So ergeben sich die Perspektiven von

• Partikularität des jeweils einen, eigenen Standortes, der unter den Bedin-

gungen der Zeit nie ganz mit sich eins, keine Ganzheit ist, sondern frag-

mentiert und volatil bleibt (am Ende heißt das: vergehen, sterbenmüssen)

und

• Pluralität alles Anderen, das im Raum nie genau am selben Ort stattfin-

den, eine feste Stätte finden und Platz nehmen kann, also zwangsläufig

uneins ist, keine Einheit bildet, sondern in verschiedene kleinere oder

größere Einheiten, Kollektive friedlich verteilt, feindlich geteilt ist, be-

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

nachbarte oder fremde Gruppen, die einander heute umarmen, morgen

spinnefeind sein können, so dass ›im Ernstfall‹ die einen durch die Wurf-

geschosse von anderen Standorten aus vulnerabel sind (das heißt am En-

de: töten können, ein Vergehen im Sinne von Verbrechen).

In den Verstrickungen der Endlichkeit im Sinne von Anfänglichkeit und Ver-

gänglichkeit scheint Kontingenz ebenso fixiert, wie sie zwischen Beliebigkeit

und Bestimmtheit versatil, ambig, hin- und hergeworfen ist. Alles in allem

sieht Kontingenz problematisch aus.

Kritische Theorien entstehen, wenn in der Kontingenz die Bedingungen

derMöglichkeit zur Veränderung freigesetzt werden. In der Zeit bleibt nur im

Wechsel von Werden und Vergehen Luft für Differenz zwischen Gestern und

Morgen, und im Raum schafft die Distanz zwischen Hier und Da, Dort und

Anderswo Platz für Andere(s). Gerade weil nicht unbedingte, absolute Prä-

senz offenbar(t) ist und herrscht, erhält das Präsens Bedeutung. Das, was ist,

war nicht schon immer und wird nicht für immer bleiben; deswegen und nur

so macht es einen Unterschied. Unter den Bedingungen von Kontingenz ent-

stehen Handlungsoptionen, entfaltet sich agency: Ein Anfang kann gemacht,

ein Ende kann gesetzt werden. Macht, das heißt in Konkurrenz und Konflikt,

im Handgemenge mit anderen, agonal zu handeln; das ist – im Unterschied

zu omnipräsenter, monolithischer Herrschaft – for better or worse die positive

Seite von Kontingenz.

Wennwir das alles zusammendenken, also Zeitkern undRaumkreis einer-

seits als gegeben annehmen, als Datumder Vergangenheit und als Faktumder

Gegenwart ansehen, aber andererseits beides zugleich als veränderungsoffen

betrachten, dann gelangen wir zu einer der wichtigsten und einer der weni-

gen so gut wie unumstrittenen Wahrheiten, zu der die Feministische Theorie

bisher gelangt ist: Das ist die Einsicht in die mehrdimensionale Situiertheit

jeden Erkennens und allen Wissens: situated knowledges.

Die eleganteste Formulierung für die Situiertheit des Wissens hat Walter

Benjamin gefunden:

»Entschiedene Abkehr vom Begriffe der ›zeitlosen Wahrheit‹ ist am Platz.

[…] Wahrheit ist […] an einen Zeitkern […] gebunden.« Und Benjamin fügt

hinzu: »Das ist so wahr, dass das Ewige jedenfalls eher eine Rüsche am Kleid

ist als eine Idee« (Benjamin 1983: 578, vgl. 118).

Wir sehen in Benjamins entschiedenem Wahrheitsanspruch für das

Flüchtige und Ephemere, der den performativen Selbstwiderspruch zum

Immer- und Allgemeingültigen des Begriffs Wahrheit nicht scheut, sondern

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Feministische und Kritische Theorie 113

das Ewige der Lächerlichkeit preisgibt und dennoch kaltlächelnd am ver-

gänglichen Wahren festhält, den Beharrungsbeschluss, der uns zum zweiten

Punkt bringt.

Politisches Veränderungsinteresse

Mit dem Festhalten an der Wahrheit in Zeit und Raum reisen wir von Frank-

furt nach Trier und gelangen zum politischen Veränderungsinteresse, wie es

Karl Marx als practical turn formuliert hat: »Die Frage, ob dem menschlichen

Denken gegenständliche Wahrheit zukomme – ist keine Frage der Theorie,

sondern eine praktischeFrage. In der Praxismuß derMensch dieWahrheit, i.e.

die Wirklichkeit und Macht, Diesseitigkeit seines Denkens beweisen« (MEW

3: 533).

Mit der Wendung von Theorie zu Praxis, von Wahrheit zu Freiheit geht

die Wendung von Vernunft zu Wille einher. DerWille zur Macht des Machens

hat mehr oder weniger die gesamte Philosophie des 19. Jahrhunderts geprägt.

Während in Benjamins schöner Rede »ihrer Morgenkleider Seidenrüschen«2

vor unseren Augen flattern, formuliert Horkheimer den harten Entschluss,

an der Idee von Wahrheit festzuhalten und im Handgemenge, in Konkur-

renz und Konflikt mit anderen Willensbekundungen und Zielsetzungen zu

behaupten:

»[Z]ur Kritik [gehört] nicht bloß das negative, skeptische Moment, sondern

ebensosehr die innere Unabhängigkeit […], dasWahre nicht fallen zu lassen,

sondern in seiner Anwendung fest zu bleiben, wenngleich es einmal verge-

hen mag. Zum Prozeß der Erkenntnis gehört beim Individuum nicht nur In-

telligenz, sondern auch Charakter undbei einer Gruppe nicht nur Anpassung

an die sich wandelnde Realität, sondern ebenso die Kraft, ihre eigenen An-

sichten und Ideen zu behaupten und durchzusetzen.« (Horkheimer 1988, GS

3: 319)

Über Horkheimers Fest-Stellung liegt das Odium des Willkürlichen, der

Schatten des Voluntarismus, dem durch einen dezisionistischen Kraftakt ein

Ende gesetzt werden soll, aus dem Vormacht- und Vorrangansprüche ge-

genüber anderen abgeleitet werden, denen allerdings nicht verwehrt werden

kann, das gleiche Recht zu verlangen, dasselbe zu tun. Voluntarismus und

2 In einem der Gartengedichte von Rainer Maria Rilke.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

Dezisionismus sind zwei Seiten derselben Medaille – zwischen ihnen liegen

die gesellschaftlichen Verhältnisse als ebenso weites wie zwischen Parteien

umkämpftes Feld, auf dem hinter jedem Busch das Gespenst des Relativismus

zu lauern scheint. Mit dem practical turn stehen wir mitten im Getümmel

partikularer Interessen und pluraler Positionen auf dem harten Boden der

Wirklichkeit.

Von denVerhärtungen derWillensphilosophie Schopenhauers oderNietz-

sches im späten 19. und des Vitalismus im frühen 20. Jahrhundert versuchen

die ›Frankfurter‹ sich abzusetzen, indem sie – jede Art von (Lebens-)Bejahung

verweigernd – auf der Negation des sozio-politisch verursachten Leids insis-

tieren: »Die kritischeTheorie hat […] keine spezifische Instanz für sich als das

mit ihr selbst verknüpfte Interesse an der Aufhebung des gesellschaftlichen

Unrechts. Diese negative Formulierung ist, auf einen abstrakten Begriff ge-

bracht, der materialistische Inhalt des idealistischen Begriffs der Vernunft«

(Horkheimer 1970: 56).

Mit der negativen Formulierung »keine spezifische Instanz für sich

haben«3 geht Horkheimer das Wagnis ein, jedwede erkenntnistheoretische

Rückversicherung als Legitimationsgrundlage des Wahrheitsanspruchs zu

annullieren. Anstelle des Rekurses auf eine höhere oder tiefere letzte In-

stanz, die sie (be)gründen, in der sie eine Basis finden könnte, bindet er

Kritische Theorie rückhaltlos an Gesellschaft, und zwar nicht nur im Sinne

einer konkreten historischen Konstellation, sondern weitergehend an ein

bestimmtes gesellschaftliches Interesse. Die Bindung an eine historisch

spezifische Gesellschaftsformation und darüber hinaus das Streben nach

ihrer Transformation, ihrer revolutionären Um- und Neugestaltung ist das

konstituierende Prinzip, das Kritische Theorie von traditioneller Theorie

unterscheidet. Auf dreifache Weise tendiert Kritische Theorie ins Negative:

• Weder kann Kritische Theorie positive Aussagen über die richtige Gesell-

schaft machen,

• noch ist sie aus sich heraus in der Lage, die »Aufhebung des gesellschaftli-

chen Unrechts« ins Werk zu setzen. Die »rechte Gestaltung der menschli-

chenDinge« (Adorno 1997, GS 8: 456) ist Sache der Praxis, des engagierten,

couragierten Eingreifens von individuellen und kollektiven menschlichen

3 Diese und ähnliche ›Ignorabimusformeln‹, dieHorkheimer undAdorno jeweils für sich

undauchgemeinsamoft verwenden, sind ein CharakteristikumderKritischenTheorie.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Feministische und Kritische Theorie 115

Kräften, namentlich von sozialen und politischen Protest-, Oppositions-,

Emanzipations-, Befreiungsbewegungen.

• Demgegenüber bleibt Kritische Theorie pensiero debole; sie kann ihr Ziel

nur in einer doppelten Negation ausdrücken: als Negierung beziehungs-

weise Eliminierung eines negativen gesellschaftlichen Zustands, und ihr

Urteil über den schlimmen Zustand der Gesellschaft leitet sie einzig aus

dem Leid von Menschen ab.

Die Via negativa der KritischenTheorie in Adornos Worten: »Wir mögen nicht

wissen, was der Mensch und was die rechte Gestaltung der menschlichen

Dinge sei, aber was er nicht sein soll und welche Gestaltung der menschli-

chen Dinge falsch ist, das wissen wir, und einzig in diesem bestimmten und

konkreten Wissen ist uns das Andere, Positive offen« (ebd.).

Die maßgebliche Formulierung dieses Gedankens findet sich wiederum

bei Marx. Auf die selbst gestellte Frage nach der »positive[n] Möglichkeit der

Deutschen Emanzipation« antwortet er in der Einleitung zur Kritik der Hegel-

schen Rechtsphilosophiemit einem Veitstanz von radikalen Negationen bis hin

zu absoluter Auflösung:

»In der Bildung einer Klasse mit radikalen Ketten, einer Klasse der bürger-

lichen Gesellschaft, welche keine Klasse der bürgerlichen Gesellschaft ist,

eines Standes, welcher die Auflösung aller Stände ist, einer Sphäre, welche

einen universellen Charakter durch ihre universellen Leiden besitzt und kein

besondres Recht in Anspruch nimmt, weil kein besondres Unrecht, sondern das

Unrecht schlechthin an ihr verübt wird, welche nicht mehr auf einen histori-

schen, sondern nur noch auf denmenschlichen Titel provozieren kann, welche

in keinem einseitigen Gegensatz zu den Konsequenzen, sondern in einem

allseitigen Gegensatz zu den Voraussetzungen des deutschen Staatswesens

steht, einer Sphäre endlich, welche sich nicht emanzipieren kann, ohne sich

von allen übrigen Sphären der Gesellschaft und damit alle übrigen Sphären

der Gesellschaft zu emanzipieren, welche mit einemWort der völlige Verlust

des Menschen ist, also nur durch die völlige Wiedergewinnung des Menschen

sich selbst gewinnen kann. Diese Auflösung der Gesellschaft als ein beson-

derer Stand ist das Proletariat.« (MEW 1: 390)

Zug um Zug eliminiert Marx die Bedingungen von Kontingenz durch Nega-

tion; so bringt er die Partikularität des Proletariats und die Pluralität diver-

gierender gesellschaftlicher Positionierungen in der spezifischen historischen

Konstellation der Klassengesellschaft seiner Zeit zum Verschwinden. Obwohl

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

er antritt, Hegels Rechtsphilosophie einer Kritik zu unterziehen, bewerkstel-

ligt Marx sein Vorhaben im Rekurs auf dessen umschlagslogisches Argument,

das, aus antithetischer Verneinung der ersten Setzung im zweiten Schritt, auf

der höheren dritten Ebene der Synthese neue Einheit entstehen lässt. Diese

Dialektik im Dreischritt von These über Antithese zur Synthese ist reine Lo-

gik – von Sympathie oder Empathie, Zuneigung oder Mitleid mit wirklichen,

leidenden Menschen fehlt hier jede Spur. Eins, zwei, drei an Hegel anschlie-

ßend kannMarx aufschließen zu den Postulaten der Aufklärung, zur Idee der

Emanzipation desMenschen an sich und zur Idee derMenschheit schlechthin

als souveränes Gesamtsubjekt ihrer Geschichte und ihres Geschicks.

Später sind Marx und Engels andere Wege gegangen. An die Seite, wenn

schon nicht an die Stelle der Philosophie, der negativ gewendeten und damit

im dreifachen Hegel’schen Sinne aufgehobenen idealistischen Ideen und hu-

manistischen Ideale tritt die Suche nach den Ursachen des Unrechts in den

Strukturgesetzen der kapitalistischen Ökonomie. Der Sozialismus wird wis-

senschaftlich. Klasse markiert nicht nur eine Differenz zwischen zwei ant-

agonistischen Gruppen von menschlichen Akteuren (Bourgeoisie und Prole-

tariat), sondern es handelt sich um ein kohärentes Strukturprinzip der kapi-

talistischen Gesellschaft (Kapital und Arbeit). Auch Horkheimer und Adorno

haben die Notwendigkeit erkannt, von der falschen Gestaltung der mensch-

lichen Dinge nicht gleich philosophisch-spekulativ auf die Klasse des univer-

salen Leidens abzuheben, sondern davon durch empirische Sozialforschung

bestimmtes und konkretes, wissenschaftliches Wissen zu erwerben.

Gleichwohl bleibt die »Abschaffung des Leidens oder dessen Milderung«

Movens und Telos ihres Denkens (Adorno 1997: GS 6, 203). Und so deuten sich

bei Adorno und Horkheimer am Ende Tendenzen an, das menschliche Leid

nicht auf die Misere des Proletariats in der Ausbeutung der Arbeitskraft als

Ware beschränkt zu sehen, sondern beim einzelnen, unmittelbar physischen

und psychischen Schmerz anzusetzen. Das (ver-)führt dazu, einerseits das

Leiden als einzelnes lebhaftes, leibhaftes ›Weh‹ zu naturalisieren4, anderer-

seits das Interesse an seiner Abschaffung über die gesellschaftliche Dimensi-

on hinauszuheben und als allgemeine Menschheitsaufgabe zu proklamieren

4 »Das leibhafteMomentmeldet der Erkenntnis an, daß Leiden nicht sein, daß es anders

werden solle. ›Weh spricht: vergeh‹« (Adorno 1997: GS 6, 203).

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Feministische und Kritische Theorie 117

und den physischen Fortbestand der Gattung zum Endzweck der Menschheit

zu deklarieren.5

Selbstreflexive Verortung

Erster Durchgang

Es ist kein Großeinsatz theoretischer Kritik an den hier skizzierten Ne-

gativstrategemen nötig, um zu demonstrieren, dass wir mit negativen

Formulierungen und abstrakten Begriffen von der Materialität konkreter

gesellschaftlicher Verhältnisse weit entfernt sind (Horkheimer 1970: 56).

Dagegen protestieren lautstark auf Straßen, in Medien, auch mit Toma-

tenwürfen in Hörsälen: Andere, die sich weder als ›Nebenwiderspruch‹ zum

Klassenantagonismus abspeisen noch in den Universalsingular desMenschen

an sich oder in die Menschheit schlechthin einpreisen lassen – nachdem

sie so lange davon ausgeschlossen waren und ausgenommen worden sind.

Adornos Behauptung »welche Gestaltung der menschlichen Dinge falsch

ist, das wissen wir […]« (Adorno 1997, GS 8: 456 s.o.) erweist sich an der

›Frauenfrage‹ als unzutreffend, arrogant und anmaßend: »Der Herrschafts-

aspekt im Verhältnis der Geschlechter und die Verfassung männlicher und

weiblicher Subjektivität sind in der älteren Kritischen Theorie immer wieder

thematisiert worden, ohne dass […] eine Theorie des Geschlechterverhält-

nisses ausgearbeitet worden wäre« (Knapp 2022: 45). »Trotz einer Reihe

proto-feministischer Fragestellungen und Einsichten machen es ihre an-

drozentrischen Züge unmöglich, ohne deutliche Revisionen an die Kritische

Theorie anzuknüpfen« (Knapp 2022: 37). An diesem Punkt positioniert sich

Feministische Theorie als Kritik der Kritischen Theorie.

5 Eine ähnlich kühne Vision wie Adorno in seiner negativen Dialektik entfaltet Horkhei-

mer in einem 1968 gehaltenen Vortrag, der wiederummit der Ignorabimus-Formel kri-

tischer Theorie beginnt: »Wie immer die richtige Gesellschaft […] beschaffen sei […]«,

wissenwir nicht, um sogleich selbstgewiss fortzufahren: »sie könnteMenschen in dem

Bewusstsein vereinen, aus dem die Solidarität entspringt, die dem Gedanken heute

näher liegt, als die des Proletariats: die Solidarität der Menschen als endlicher, von

Leiden und Tod bedrohter Wesen, die schöner, heller und länger leben wollen, eine

Solidarität, die schließlich auf die Kreatur schlechthin sich erstrecken könnte« (Hork-

heimer 1981: 160).

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

Als Begleiterin der Frauenbewegung sieht sich Feministische Theorie

indes alsbald mit dem Problem konfrontiert, wie im gesellschaftlichen und

politischen Handgemenge nicht nur mitzumischen sei, sondern wie für die

Wahrheit der Gerechtigkeit die Oberhand gewonnen werden kann. Dabei

geht es über die Einforderung von Rechten, bei der nach vorgegebenen

Regeln und Gesetzen gespielt wird, hinaus um die Erlangung von Machtpo-

sitionen, in denen andere, neue Spielregeln gefunden und gesetzt werden. In

dieser Situation sind nicht alle, aber einige feministische Theoretikerinnen

auf eben jene Strategie verfallen, die sich an der Arbeiterklasse nicht bewährt

hat: Sie meinen, es würde reichen, anstelle des Proletariats das weibliche

Geschlecht als Klasse des universalen Leidens zu inaugurieren. Sei es unter

Rückgriff auf das angeblich wesensmäßig andersartige Weiblich-Sein, sei es

im Rekurs auf Marx – der Trick, das positiv immer nur partiale, partikulare

Andere ex negativo als universales Eines aus dem Hut zu zaubern, ist zum

Anliegen der Feminist Standpoint Epistemologies geworden. Die Existenz- und

Arbeitsweise der Frau an sich, die weibliche Subjektivität schlechthin wird

in die Machtposition des Subjekts gehoben. Das noch umfassendere und

tiefere Leiden der Frauen ist der Marterpfahl, den die Standpunkttheorien

umkreisen, damit die Bewegung Momentum gewinnt. Und noch einmal sei

ausdrücklich festgehalten: Indem das Recht auf Selbstbestimmung die Macht

zur Selbstbehauptung entfalten muss, erscheint das folgerichtig – ja, es ist

unvermeidlich.

Aber in weiterer Folge ist der Moment dieses Drehs nur kurz: Wenn ein-

mal das Eine Subjekt vom Sockel gestürzt ist, dann gibt es kein Halten mehr

gegen die vielstimmig-plurale Kritik von Anderen an den Prätentionen der ih-

rer Partikularität überführten Einen – inklusive all jener, die sich irgendwann

zum Standpunkt der Einen aufschwingen. Dieses Exempel ist an den Feminist

Standpoint Epistemologies von (oder im Namen von) Frauen statuiert worden,

die sich mit anderen und mehr Problemen konfrontiert sehen als mit ihrer

Platzanweisung als Frauen in einer Männergesellschaft. Das sind Frauen, für

die Probleme von Armut und Elend, Ausgrenzung undMissachtung aufgrund

ihrer Zugehörigkeit zu einer anderen als der dominanten Klasse, Kultur, Reli-

gion, Nation, Ethnie, Rasse und/oder infolge psycho-physischer Gegebenhei-

ten, welche die Mehrheitsgesellschaft als Mängel oder Behinderungen (hand-

icaps) disqualifiziert, mindestens ebenso große Dringlichkeit haben wie ih-

re Nachrangigkeit als das zweite Geschlecht. Es sind Frauen, die sich nicht

in der halbwegs privilegierten Situation der weißen, westlichen, gebildeten

Mittelschicht befinden, von deren peripher kooptierten weiblichen Angehö-

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Feministische und Kritische Theorie 119

rigen einige beginnen, Standpunkt-Theorien zu entwerfen, und damit einen

Alleinvertretungsanspruch für die ganze Klasse Frau erheben oder Frauen als

letzte Kolonie bedauern. Mit anderen Worten, in Raum und Zeit, unter den

Bedingungen von Kontingenz erweist sich grundsätzlich jeder Universalitäts-

anspruch als falsch: Weder ist ein jeweils Einzelnes das Eine, eine von Anfang

bis Endemit sich identische, ganze Einheit; noch sind die Vielen Alle, eine seit

jeher und für immer zusammengehörige, einige, einheitliche Ganzheit.

Vermittelt durch die praktisch-politischen Interventionen und die theore-

tisch-kritischen Anstöße anderer Frauen, die am weißen, bürgerlichen, aka-

demischen Mittelstandsfeminismus Anstoß nehmen, entdeckt die feministi-

sche Theorie den großen blinden Fleck der Partikularität, den sie ammännli-

chen Denken scharfsichtig kritisiert: an der eigenen Optik. Die Konfrontati-

on mit Fremdkritik bietet die erste Gelegenheit zum Überdenken der eigenen

Position.

Die von anderen Frauen (es dürfen auch Männer sein) am feministischen

Standpunkt geübte Kritik wird von manchen Feministinnen mit einer Hin-

wendung zur empirischen Wissenschaft beantwortet. Hier zeigt sich eine

Parallele zu Marx/Engels, die bald die Hegel’sche Philosophie hinter sich ge-

lassen haben und die politische Ökonomie weiterführen, um den Marxismus

als Wissenschaft zu begründen, ebenso wie zu Horkheimer/Adorno, die sich

von abstrakt-philosophischen, menschheitsumarmenden Positionen ab- und

der Soziologie, der empirischen Sozialforschung zuwenden.

Auf diesem Weg sind wir in Nachfolge des (mehr oder weniger außer-

akademischen) schwarzen Feminismus auf das traveling concept der Intersek-

tionalität gekommen (Klinger/Knapp 2007, 2013 u.ö.). Die Fragen, auf die wir

beide mit diesem Konzept eine Antwort suchen, betreffen weniger die verti-

kalen Strukturen von Oben und Unten als vielmehr die lateralen Linien, die

Parallelen und Transversalen, die Durchquerungen und Überschneidungen,

also sowohl die konvergierenden als auch die divergenten Linien verschiede-

ner Achsen gesellschaftlicher Ungleichheiten an Kreuzungen von Wegen und

in Kreuzungen von Arten und Weisen (Hybridbildungen). Soweit wir wissen,

ist der Denkansatz der Intersektionalität die bislang einzige Kritische Theo-

rie, die systematisch nach den Relationen zwischen – wenn schon nie allen

möglichen, so doch möglichst vielen – Anderen fragt, also die verschiedenen

Gestalten gesellschaftlicher Asymmetrierungen und unterschiedliche Formen

politischer Ungerechtigkeit zu ergründen sucht und empirisch beforscht. Da-

bei haben wir viel gelernt.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

Allerdings haben wir auch erfahren, dass die Idee des modernen auto-

nomen und souveränen Subjekts in der multiplen Moderne in den multikul-

turellen Bestrebungen von Anderen als Prinzip und Leitbild beibehalten und

durchgehalten wird. Obwohl allesamt längst subjektiviert, das heißt dem Ge-

sellschaftssystem unterworfen sind, bleiben viele Akteurinnen auf der gerade

erst eroberten Kommandobrücke des Subjekts stehen. Galt ihre Kritik eben

noch der Zentralperspektive des Subjektstandpunkts, so stellen sie sich als-

bald auf ihre eigenen Beine und bauen ihre Ego-Zenter aus. Unter dem ne-

gativen Vorzeichen realer Verletzungen und des daraus resultierenden Leids

tritt ein rebellischesMe-Too! neben das autonome, souveräne Ich-Selbst. Und

wieder sei ausdrücklich festgehalten: Das ist gut und richtig so …, aber: So-

bald das Ich-Auch sich unter Berufung auf potentielle, prinzipiell unendli-

che Verletzlichkeit als Auch-Ich in Stellung bringt, wie zuvor andere Klassen/

Geschlechter des universellen Leidens, verharrt und verhärtet sich das Ande-

re in der Position des Einen. Und dabei werden es zunehmend mehr. In den

Aufständen vieler Anderer läuft auf der Via negativa ein beinhartes race to the

bottom, das um Differenzen von Haaresbreite und um zahllose Arten von Dis-

kriminierung und Leiden schier endlos ausgefochten werden kann.Während

sich die Kombattanten kontinuierlich weiter differenzieren und auseinander-

dividieren, schrumpft ihr Aktionsradius so stark, dass sie schlussendlich Bla-

sen bilden, die entweder beliebig bleiben oder von anderen Verblasenen zum

Pseudogegenstand von Hass und Spott gemacht werden können.

Fremdkritik von Anderen kann die Einen zum Überdenken des Eige-

nen bewegen. Sofern die kritischen Anderen jedoch lediglich ein anderes

Ich-Selbst ins Spiel bringen, finden lediglich Personalwechsel in der Sub-

jektposition statt. Auf der Grundlage des modernen Gleichheitspostulats

können zwar prinzipiell alle den Anspruch auf Subjektstellung erheben, aber

das führt zu nichts, wenn alle das tatsächlich tun. In der Folge verrennen

sich viele Andere in hypersensible Identitätspolitiken zur Linken wie zur

Rechten des Subjektsockels … ohne Ende. Dabei verschwimmen leicht die

Unterschiede zwischen jenen Differenzen, die beliebig sind (»playful«) und

bestimmten, bestimmenden sozio-politischen Differenzen, welche früher

»poles of world historical systems of domination« (Haraway 1991: 161) waren,

es jetzt noch sind, es in Zukunft bleiben oder wieder werden können:

Epistemology is about knowing the difference

Wir verstehenDonnaHaraways Satz als Aufforderung zur Kritik an der –ganz

gleich, ob herrschaftlich behaupteten oder machtkämpferisch anvisierten –

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Feministische und Kritische Theorie 121

Subjektposition, als deren Sattelknecht die Philosophie seit Descartes’ Ego co-

gito gedient hat. Unsere Kritik an der modernen Idee des autonomen und

souveränen Groß-Subjekts – das letztlich nach dem Gott-der-Herr-Vorbild

modelliert bleibt – erstreckt sich auf den Ego-Zentrismus, die Ich-Ideologie

und dieWahnvorstellungen autokratischer Selbst-Herrschaft bis zu den kom-

plett subjektivierten Repräsentanten blasierter Duodezfürstentümer, denen

ein Zwerg Nase die berühmte »Pastete Souzeraine« servieren könnte (Adorno

1997, GS 6: 184).

An diesem Punkt angelangt, nehmen wir die Kritik, die wir am Anfang

des Weges zur selbstreflexiven Verortung an der KritischenTheorie geübt ha-

ben, nicht zurück: Dass deren Sicht auf die Gesellschaftsverhältnisse unzu-

länglich war und dass die Forderungen von Frauen ihre Gültigkeit nicht ver-

lieren – daran ändert sich nichts. Trotzdem sind wir in weiterer Folge dieses

Argumentationsganges zu einer grundsätzlichen Kritik an der Subjektidee

und -ideologie gelangt und finden – von Haraway an epistemology verwiesen

– einen neuen Zugang zum Ansinnen der Kritischen Theorie, »Zeitdiagnose

und Selbstreflexion […] im Medium einer spezifischen Verbindung von Ge-

sellschaftskritik, Erkenntnis- und Subjektkritik« zu artikulieren (Knapp 2022:

38). Indem wir die Selbstbeharrung auf dem eigenen Standpunkt subjektkri-

tisch betrachten, revidieren wir unseren analytischen Standpunkt nicht, son-

dern wir sind nun bereit, die ältere Kritische Theorie noch einmal Revue pas-

sieren zu lassen.On second thoughts, im Rückblick auf unsere eigene Verortung

und weitergehendmit der Frage nach einer Dialektik der feministischen Auf-

klärung im Gepäck wenden wir uns abermals an die ältere Kritische Theorie:

Denn »die Kritische Theorie [repräsentiert] ein zeitdiagnostisch ausgerichte-

tes, selbstreflexives Denken, das sich Rechenschaft über seine eigene Funkti-

on und Situation in der Gesellschaft ablegt. Daraus ergeben sich Anregungen

auch für das Nachdenken über die Dialektik feministischer Aufklärung, die

Kehrseite der Erfolge feministischer Kritik« (ebd.). Also gilt es, über den ei-

genen Schatten zu springen, das heißt »über den Androzentrismusvorwurf

hinauszugehen und […] [uns] der analytischen Modelle der älteren Kritischen

Theorie noch einmal zu vergewissern« (Knapp 2022: 55).

Zweiter Durchgang

Wie beim ersten Durchgang beginnt unsere Revision mit feministischer Kri-

tik an der KritischenTheorie. Unser Ausgangspunkt ist diesmal der vehemen-

te Widerspruch gegen ihre idealisierende Perspektive auf die blütenweiß-

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

westlich-bürgerliche Privatsphäre und besonders auf die dort beheimatete

Mutterliebe, die namentlich Horkheimer überhöht, obwohl ihm ebenso klar

ist wie Adorno, dass es kein richtiges im falschen, »beschädigten« Leben ge-

ben kann (Adorno 1997, GS 4). Gleich hier am Anfang einen ersten Schritt

hinter die oben formulierte moralisch berechtigte und sachlich richtige femi-

nistische Kritik zurücktretend, denken wir ›dem Falschen‹ nach und fragen:

Was motiviert Horkheimer, jenseits der eventuell biographisch begründeten

Reminiszenz einer glücklichen Kindheit, zu einer offensichtlich unhaltbaren

Position im Diesseits der erwachsenen Gesellschaft?

An einer Antwort sind wir bereits vorübergekommen, als wir Horkhei-

mers These zitiert haben, dass zur Kritik beim Individuum Charakter und bei

der Gruppe Kraft erforderlich sei. Beides bezieht er auf »die innere Unab-

hängigkeit […] das Wahre nicht fallen zu lassen«, obwohl es vergänglich ist.

Nicht allein Horkheimer und Adorno sehen die notwendige Voraussetzung

für den Zugang zu Wahrheit, zu radikaler Kritik an der Wirklichkeit an ein

u-topisches Außen-vor der Gesellschaft geknüpft. Sofern die etablierten Ver-

hältnisse keinerlei positive Anhaltspunkte bieten, liegt die einzige Aussicht

auf etwas Positives außerhalb der Daten und Fakten von Hier und Heute. Im

abendländischen Denken ist Außen ›ein weites Feld‹; ebenso anziehend wie

abstoßend, furchterregend und verheißungsvoll, ebenso heterogen wie ima-

ginär, liegt es jenseits, entweder zurück oder voraus, hoch oder tief – und

zwar sowohl in der Zeit als auch im Raum.

Vor diesemHintergrund gelangen wir vom Problem derWahrheit (Horkhei-

mer, GS 3: 277-325) zum Problem der Familie (Adorno, GS 20.1: 302-309); denn

unsere beiden alten Herren haben Distanz zu dem feindlichen Leben in der

bösen Wolfswelt der modernen Realität und ihre Kritik ermöglichende inne-

re Unabhängigkeit vom Schlecht-Bestehenden weder in einer Kirche noch in

einem Paradies in der Südsee, sondern in einem inneren Außen-vor gesucht

und in der – erst in der Moderne so rigide von der gesellschaftlichen Wirk-

lichkeit distanzierten, sekludierten – Privatsphäre gefunden.

• War es für den vom Fabrikherrn-Vater Moritz Horkheimer zum Nachfol-

ger bestimmten und in dieser Hinsicht unfolgsamen Sohn Max die von

politischen und ökonomischen Funktionen entlastete familiale Seite des

Privaten, in der der menschliche »Charakter« – wohl auch in einer ge-

wissenWiderborstigkeit gegen die patriarchalen Strukturen – durch reine

Mutterliebe gebildet wurde, so

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Feministische und Kritische Theorie 123

• waren es für den Sohn der Sängerin und Pianistin Maria Barbara geb.

Calvelli-Adorno (und Neffen der Künstlerin Agathe Calvelli-Adorno als

zweiter Mutter) die ästhetischen Aspekte der reinen Kunst, die das Inte-

rieur nicht mehr künstlich dekorieren und repräsentativ ausschmücken

musste, als vielmehr vor dem inneren Auge der – nicht mehr gott-

ebenbildlichen, aber dafür humanen – Innerlichkeit den Vorschein einer

anderenWirklichkeit, einer besserenWelt wenigstens/höchstens erahnen

lassen sollte.

In selbstloser, subjektloser, altruistischer Liebe in der post-patriarchal ab-

gehängten Domäne ›natürlicher‹ menschlicher Nahbeziehungen und in der

abstrakt, zweckfrei gewordenen fortschrittlich-modernen Kunst vermuten

die beiden Gesellschaftskritiker ein sozialräumliches »Asyl für Obdachlose«

(Adorno, GS 4: 42f.). Sie gehen damit in der Zeit einmal einen Schritt vor

die gesellschaftliche Moderne zurück (zur ›niederen‹ Natur) und einmal über

sie hinaus, als Avantgarde nach vorn (zur ›höheren‹ Kultur). Wie beschränkt,

fadenscheinig und kompromittiert die sozialtopologische ›Abseite‹ der mo-

dernen Wirklichkeit ist, das ist beiden jederzeit bewusst. Credo quia absurdum

vermeinen sie dennoch, im privaten Nachtquartier Reservate und Reservoire

der Humanität zu finden und glauben, dass diese in jeder Kindheit neu

gebildet werden könnten.

Es ist evident, dass diese hochgesteckten Erwartungen in der bürgerli-

chen Kultur sowohl einen engen Raumkreis als auch einen harten Zeitkern

hatten:

• Mit Blick auf den engen Raumkreis zeigen sich diese Vorstellungen als

höchst voraussetzungsvoll, insofern als die innere Unabhängigkeit im Pri-

vatleben so weit nicht von der privatwirtschaftlich-kapitalistischen Reali-

tät entfernt war, sondern auf beträchtlichem Privatvermögen (unter libe-

ral-nachtwächterstaatlichem Rechtsschutz) basierte, von dessen Erwerb

die bürgerlichen Frauen und von dessen Besitz die arbeitenden Klassen

systemisch-systematisch ausgeschlossen waren.

• In historischer Perspektive ist deutlich, dass die Hoffnungen auf priva-

te Refugien einen Zeitkern hatten, der eigentlich bereits zu Horkheimers

und Adornos Lebzeiten ziemlich in die Jahre gekommen war6… Seither

6 Die Genealogie dieser Auffassung von Kunst und Liebe als den beiden Säkularisaten

von Religion in der Romantik und ihr Weiterwirken in der Ideologie der dual/separate

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

ist er komplett geschmolzen. Längst sind die beiden inneren Außenpos-

ten der modernen Gesellschaft kassiert. Rücksichtslos und rückstandsfrei

sind Kunst und Liebe in die Verwertungsprozesse von Industriebetrieben

und Verwaltungsapparaten integriert: Beide sind zu florierenden Bran-

chen des kapitalistischen Geschäfts sowie zu Objekten politischer Begier-

den (Biopolitik) geworden.

An all dem ist Feministische Kritik also nur recht, und doch: Ist sie vielleicht

zu billig?

Mit der Unabhängigkeit in der Distanz zu den etablierten Verhältnissen

ist nebst all dem Falschen, was wir hier, wenn auch nur ansatzweise skizziert

haben, etwas Richtiges gemeint. In der Rückschau aus einer selbstreflexiven

Perspektive auf die alten Frankfurter »wird […] erkennbar, dass hier der Fin-

ger auf eine Wunde des Feminismus gelegt wird. Wenn Adorno 1955 die Ver-

kürzung von Emanzipation auf prekäre öffentliche Teilhabe von Frauen und

Imitation des patriarchalen Prinzips kritisiert, dann evoziert das im 21. Jahr-

hundert die Erinnerung daran, dass der Anspruch auf Emanzipation für viele

Akteurinnen der Frauenbewegung in den 1970er Jahren einmal mehr umfass-

te als die Zulassung von Frauen zu Bildung, Ausbildung, Berufstätigkeit und

politischer Partizipation […]« (Knapp 2022: 49).

Zwar: hätte Adorno sich 1955 – in der Restaurationsphase der bürgerlichen

Verhältnisse, in der Frauen nach ihrer Mobilisierung für die Kriegswirtschaft

entlassen und nach Hause geschickt wurden – seine zeitgeistig so passge-

nauen Äußerungen Zum Problem der Familie sparen können.

Aber: die Zeiten ändern sich und wenn es stimmt, dass Wahrheit einen

Zeitkern hat, dann könnenHorkheimersMütterlichkeitsidee undAdornos Äs-

thetik heute auch noch einmal anders aufgefasst und aufgenommen werden

als einst, obwohl der Widerspruch der feministischen Kritik dagegen seine

Gültigkeit keineswegs verliert.

Denn in der Gegenwart ist der kurze Moment von feministischen Stand-

punkttheorien, häuslichem Kultur- beziehungsweise Differenzfeminismus

und grünen Müttermanifesten längst vorüber und ungeachtet an den Rän-

dern weiter wuchernder Identitätspolitiken ist vielen westlichen Frauen die

spheres, die das neunzehnte Jahrhundert hindurch wirksam war, müssen wir hier zwar

außer Acht lassen, vermuten jedoch, dass die Verbindung der älteren Kritischen Theo-

rie zum deutschen Idealismus und zur Romantik an keiner Stelle so deutlich ist wie an

diesen Punkten.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Feministische und Kritische Theorie 125

»Anpassung an die sich wandelnde Realität« (Horkheimer s.o,) halbwegs

gelungen: »Das Adult-Worker-Modell, das sich als Effekt weiblicher Partizipa-

tionsinteressen, als Erfolg staatlicher Gleichstellungspolitiken […] aber auch

als Vehikel neuerer Steuerungsformen ausbreitet, erweist sich unter status

quo-Bedingungen als unvereinbar mit den Emanzipationsansprüchen von

Frauen, an die es in pervertierter Form erinnert« (Knapp 2022, 54).

Unser feministisch motiviertes und orientiertes Interesse an Horkheimer

und Adorno gilt der Konsequenz, mit der diese sich ihre Gesellschaft (und in

vielen strukturellen Merkmalen ist das noch immer die unsere) vorgeknöpft

haben – und nicht nur an einigen Punkten, in diesen oder jenen Hinsichten

Gesellschaftskritik geübt, sondern das beschädigte Leben in seiner Gesamt-

heit in Frage gestellt haben:

»Dieser Ausgangspunkt, der die ältere Kritische Theorie von anderen Formen

der Gesellschaftsanalyse und -kritik unterscheidet, lässt keinen der klassi-

schen Begriffe der Soziologie ungeschoren: Fortschritt, Aufklärung, Diffe-

renzierung, Individualität, Kommunikation, Humanität und insbesondere

die Rede von derModernität dermodernen Gesellschaft. Sie alle werden ge-

brochen, problematisiert, dialektisiert, gedeutet vor dem Hintergrund his-

torischer Kämpfe, rückübersetzt in die Sozial- und Kulturgeschichte ihrer

Entstehung, ihres Progredierens, ihrer Widersprüche und ihres Scheiterns«

(Knapp 2022: 45).

Im ersten Durchgang zur selbstreflexiven Verortung haben wir zu zeigen ver-

sucht, dass der Kampf um Selbstbehauptung und Durchsetzung des Eigenen

– vom jungenMarx und der älteren KritischenTheorie ausgehend – am bitte-

ren Ende der Via negativa zu einem beinharten race to the bottom verkommt, das

sich in Identitätspolitiken jeweils verbohrt und sich dabei samt und sonders

zerkrümelt, auflöst.

Im zweiten Durchgang müssen wir einsehen: Heute, nachdem der Wind

der Zeit, etwa seit der Mitte der 1980er Jahre, die Segel des Neoliberalismus

mächtig aufgebläht hat, wird das (nochmal: für jede Emanzipationsbewegung

unvermeidliche und unerlässliche)Machtspiel im Aufschlag umdie Oberhand

offensiv geführt und wird so zu einem race to the top. Das ist ein Kampf um

Spitzenpositionen, um (Definitions-)Macht und Führungsansprüche, der un-

weigerlich in die etablierten Verhältnisse hineinführt und: sich darin verkrü-

melt, anpasst.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

Literatur

Adorno,Theodor W. (1997): Gesammelte Schriften in zwanzig Bänden, Frank-

furt a.M.

Benjamin, Walter (1983): Das Passagen-Werk., 2 Bde., hg. von Rolf Tiede-

mann, Frankfurt a.M.

Haraway, Donna (1991): »A Cyborg Manifesto: Science, Technology, and

Socialist-Feminism in the Late Twentieth Century«, in: dies., Simians, Cy-

borgs and Women. The Reinvention of Nature, New York, S. 149-181.

Horkheimer, Max (1970): Traditionelle und kritische Theorie [1937], in: ders.,

Traditionelle und kritische Theorie. Vier Aufsätze, Frankfurt a.M., S. 12-

64.

Horkheimer, Max (1981): Marx heute [1968], in: ders., Gesellschaft im Über-

gang. Aufsätze, Reden und Vorträge 1942-1970, hg. von Werner Brede, 2.

Aufl., Frankfurt a.M., S. 152-161.

Horkheimer, Max (1988): Zum Problem der Wahrheit [1935], in: ders., Gesam-

melte Schriften, hg. von Alfred Schmidt und Gunzelin Schmid Noerr, Bd.

3: Schriften 1931-1936, Frankfurt a.M., S. 277-325.

Klinger, Cornelia (2012): »›Ich seh‹ etwas, was Du nicht siehst …‹ Zum Verhält-

nis von Kritischer Theorie und Feministischer Theorie. Oder: Von Blinden

und Lahmen«, in: Mark Lückhof/David Nax/Oliver Römer et al. (Hg.), »…

wenn die Stunde es zuläßt.« Zur Traditionalität und Aktualität kritischer

Theorie, Münster, S. 258-288.

Klinger, Cornelia/Knapp, Gudrun-Axeli/Sauer, Birgit (Hg.) (2007): Achsen

der Ungleichheit. Zum Verhältnis von Klasse, Geschlecht und Ethnizität,

Frankfurt a.M.

Klinger, Cornelia/Knapp, Gudrun-Axeli (Hg.) (2008): Über-Kreuzungen.

Fremdheit, Ungleichheit, Differenz, 2. Aufl., Münster.

Knapp, Gudrun-Axeli (2022): »Konstellationen von Kritischer Theorie und

Geschlechterforschung«, in: Heike Kahlert/Christine Weinbach (Hg.):

Zeitgenössische Gesellschaftstheorien und Genderforschung, Wiesbaden

2012, S. 175-192. Wieder in: Karin Stögner/Alexandra Colligs (Hg.), Kriti-

sche Theorie und Feminismus, Berlin 2022, S. 37-57.

Marx, Karl (1956): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie [1843/44]. Ein-

leitung, in: MEW, Bd. 1, Berlin, S. 378-391.

Marx, Karl (1969):Thesen über Feuerbach [1845], in:MEW,Bd. 3, Berlin, S. 533-

535.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010 - am 13.02.2026, 19:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

