Feministische und Kritische Theorie -
Leitfaden ohne Leitbild

Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

Die Autorinnen dieses Beitrags stehen in ebenso kritischer (akademisch-dis-
ziplinir bedingter) Distanz zueinander, wie sie im freundschaftlich-kollegia-
len Gesprich miteinander verbunden sind, so dass sie im Folgenden wir sagen
werden. Ausgangspunkt unseres Denkens und Zielpunkt unserer Bestrebun-
gen waren und sind bis heute zwei Ansitze zur Erkenntnis- und Gesellschafts-
theorie in Zusammenhang mit zwei sozio-politischen Bewegungen.

Der eine Bezugspunkt ist die Kritische Theorie der dlteren Generation der
Frankfurter Schule, namentlich Max Horkheimer und Theodor W. Adorno,
und ihre Relation zu Arbeiterbewegung und Marxismus. Der andere ist die
jingere Feministische Theorie, wie sie im Umfeld der Zweiten Frauenbewe-
gung der 1960/70er Jahre entstanden ist, deren Zeitgenossinnen wir sind.

Das Verhiltnis zwischen Feminismus und Kritischer Theorie ist als sperrig
bezeichnet worden (Knapp 2022: 37), aber auch als eines von fragloser Nihe
(Klinger 2012: 259). Dazwischen sehen wir keinen Widerspruch. Um beide
Aspekte in ihren Zusammenhang zu stellen, haben wir uns fir diesen Beitrag
zusammengetan. Die iltere Kritische Theorie hat drei Punkte gesetzt, von
denen wir ausgehen. Diese Punkte sind:

1) Zeitdiagnose
2) Politisches Verinderungsinteresse
3) Selbstreflexive Verortung

13.02.2026, 19:47:38. op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

Zeitdiagnose

Kritische Theorie ist nicht philosophia perennis, sondern steht in einer kontin-
genten historischen Konstellation und ist sich dessen bewusst beziehungs-
weise macht das bewusst. Das gilt in drei Hinsichten:

« Dass die Gegenstinde, die Objekte des Wissens zeitgebunden sind, ist
leicht einzusehen.

«  Schwerer fillt es den Subjekten der Beobachtung, ihre eigene historische
und sozio-kulturelle Standortgebundenheit zu reflektieren.

« Am schwierigsten ist die Anerkennung der Zeit-und-Raum-Bindung von
abstrakten Denkformen und Wissenswegen, sollten doch Logik und Lo-
gistik des Erkennens dazu dienen, von den Begrenzungen von Zeit und
Raum abstrahieren zu kénnen.

Die Frankfurter Kritische Theorie geht alle drei Schritte:

- In einem Brief an den Fischer Verlag schreibt Horkheimer, dass die Kri-
tische Theorie »ihre eigenen Begriffe [..] als Momente der historischen
Konstellation« kennt.!

« In einem Riickblick auf ihre Mitte der 1940er Jahre verfasste Dialektik der
Aufklirung sprechen Horkheimer und Adorno 1969 gemeinsam von einem
»Zeitkern« der Wahrheit (Adorno 1997, GS 3: 9) und wenden dieses Wort
auf ihre eigene Position an, die sich in den Jahren dazwischen verindert
habe - und ja, in manchen Punkten tiberholt sei. Dass nicht allein diskur-
sives Wissen wie Philosophie oder Wissenschaft, sondern auch Kunst am
Zeitkern der Wahrheit Teil hat, macht Adorno in seiner Asthetischen Theorie
deutlich (Adorno 1997, GS 7: 50).

Mit ihrem Wort >Zeitkern« treffen Horkheimer und Adorno den Begriff Kon-
tingenz. Kontingenz meint zuerst das, was sein oder nicht sein kann: Sein
und Nichts. Prozesshaft gedacht, wird daraus Werden (Anfinglichkeit, Ge-
biirtlichkeit) und Vergehen (Verginglichkeit, Sterblichkeit). Auf der Strecke
zwischen Anfang und Ende bedeutet Kontingenz, dass das, was da ist (Da-
sein), so oder anders sein kann, also sowohl So-Bestimmptheit als auch Anders-
Beliebigkeit umfasst. Auf der einen Seite sind Objekte, Subjekte und die Rela-

1 Brief vom 3. Juni 1965, zitiert nach Knapp 2022: 38.

13.02.2026, 19:47:38. op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Feministische und Kritische Theorie

tionen zwischen ihnen abhingig von einer Vergangenheit, die ihrerseits kon-
tingent ist, also ebenso bestimmt und beliebig war, wie es die Gegenwart ist,
und in der diese daher kein festes Fundament finden kann, weder in einem
transzendent-jenseitigen Ursprung oder einem primordial-diesseitigen Ur-
knall noch in einem transzendentalen Ich. Auf der anderen Seite bedeutet
die Loslésung von einem festen Verankerungspunkt der Genese den Verlust
der Geltung in der Zukunft. Der Dualismus von Genesis und Geltung 16st sich
in der Kritischen Theorie tendenziell auf. Was wir hier und heute sind, tun
und denken, kommt nicht nur von irgendwo her, es ist nicht nur abhingig
von vorgingig anderem, sondern — und hierin liegt die schwerere >Krankung«
— es endet irgendwo, irgendwann, es ist sowohl durch Andere, die daneben
stehen, als auch durch Anderes, das in Zukunft nachkommt: nie einholbar,
aber immer tiberholbar.

Eine kontingente Bestimmung ist Definition, aber nicht definitive Deter-
minierung. Umgekehrt ist die mit ihr korrelierte Beliebigkeit nicht ultimati-
ve Freiheit. Solange wie Bestimmtheit und Beliebigkeit zwischen Anfang und
Ende zusammenhingen, ist Offenheit ihr gemeinsamer, ambivalenter Nenner:

« Aus der Perspektive von Bestimmtheit ist Offenheit negativ als Loch oder
Liicke, als Fehlen oder Fehler zu sehen.

« Aus der Perspektive von Beliebigkeit sind Loch oder Liicke kein Manko,
sondern bedeuten Offnung und die Méglichkeit fiir neue, andere, even-
tuell bessere oder schlechtere Bestimmungen — ohne jemals zu absoluter
Bestimmungslosigkeit (reiner Freiheit) zu gelangen.

Es versteht sich von selbst, dass alles, was unter den Bedingungen von Kon-
tingenz einen Zeitkern hat, damit auch in einem Raumkreis steht. So kommt
zu den Aspekten der Endlichkeit in der Zeit Ortsgebundenheit im Raum hin-
zu. So ergeben sich die Perspektiven von

«  Partikularitit des jeweils einen, eigenen Standortes, der unter den Bedin-
gungen der Zeit nie ganz mit sich eins, keine Ganzheit ist, sondern frag-
mentiert und volatil bleibt (am Ende heif3t das: vergehen, sterben miissen)
und

«  Pluralitit alles Anderen, das im Raum nie genau am selben Ort stattfin-
den, eine feste Stitte finden und Platz nehmen kann, also zwangsliufig
uneins ist, keine Einheit bildet, sondern in verschiedene kleinere oder
grofiere Einheiten, Kollektive friedlich verteilt, feindlich geteilt ist, be-

13.02.2026, 19:47:38. op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

nachbarte oder fremde Gruppen, die einander heute umarmen, morgen
spinnefeind sein kénnen, so dass >im Ernstfall« die einen durch die Wurf-
geschosse von anderen Standorten aus vulnerabel sind (das heifdt am En-
de: toten konnen, ein Vergehen im Sinne von Verbrechen).

In den Verstrickungen der Endlichkeit im Sinne von Anfinglichkeit und Ver-
ginglichkeit scheint Kontingenz ebenso fixiert, wie sie zwischen Beliebigkeit
und Bestimmtheit versatil, ambig, hin- und hergeworfen ist. Alles in allem
sieht Kontingenz problematisch aus.

Kritische Theorien entstehen, wenn in der Kontingenz die Bedingungen
der Moglichkeit zur Verinderung freigesetzt werden. In der Zeit bleibt nur im
Wechsel von Werden und Vergehen Luft fir Differenz zwischen Gestern und
Morgen, und im Raum schafft die Distanz zwischen Hier und Da, Dort und
Anderswo Platz fir Andere(s). Gerade weil nicht unbedingte, absolute Pri-
senz offenbar(t) ist und herrscht, erhilt das Prisens Bedeutung. Das, was ist,
war nicht schon immer und wird nicht fiir immer bleiben; deswegen und nur
so macht es einen Unterschied. Unter den Bedingungen von Kontingenz ent-
stehen Handlungsoptionen, entfaltet sich agency: Ein Anfang kann gemacht,
ein Ende kann gesetzt werden. Macht, das heif3t in Konkurrenz und Konflikt,
im Handgemenge mit anderen, agonal zu handeln; das ist — im Unterschied
zu omniprisenter, monolithischer Herrschaft — for better or worse die positive
Seite von Kontingenz.

Wenn wir das alles zusammendenken, also Zeitkern und Raumkreis einer-
seits als gegeben annehmen, als Datum der Vergangenheit und als Faktum der
Gegenwart ansehen, aber andererseits beides zugleich als verinderungsoffen
betrachten, dann gelangen wir zu einer der wichtigsten und einer der weni-
gen so gut wie unumstrittenen Wahrheiten, zu der die Feministische Theorie
bisher gelangt ist: Das ist die Einsicht in die mehrdimensionale Situiertheit
jeden Erkennens und allen Wissens: situated knowledges.

Die eleganteste Formulierung fiir die Situiertheit des Wissens hat Walter
Benjamin gefunden:

»Entschiedene Abkehr vom Begriffe der >zeitlosen Wahrheit«ist am Platz.
[...] Wahrheit ist [..] an einen Zeitkern [..] gebunden.« Und Benjamin fugt
hinzu: »Das ist so wahr, dass das Ewige jedenfalls eher eine Riische am Kleid
ist als eine Idee« (Benjamin 1983: 578, vgl. 118).

Wir sehen in Benjamins entschiedenem Wahrheitsanspruch fir das
Fliichtige und Ephemere, der den performativen Selbstwiderspruch zum
Immer- und Allgemeingiiltigen des Begriffs Wahrheit nicht scheut, sondern

13.02.2026, 19:47:38. op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Feministische und Kritische Theorie

das Ewige der Licherlichkeit preisgibt und dennoch kaltlichelnd am ver-
ginglichen Wahren festhilt, den Beharrungsbeschluss, der uns zum zweiten
Punkt bringt.

Politisches Veranderungsinteresse

Mit dem Festhalten an der Wahrheit in Zeit und Raum reisen wir von Frank-
furt nach Trier und gelangen zum politischen Verinderungsinteresse, wie es
Karl Marx als practical turn formuliert hat: »Die Frage, ob dem menschlichen
Denken gegenstindliche Wahrheit zukomme - ist keine Frage der Theorie,
sondern eine praktische Frage. In der Praxis muf3 der Mensch die Wahrheit, i.e.
die Wirklichkeit und Macht, Diesseitigkeit seines Denkens beweisen« (MEW
3:533).

Mit der Wendung von Theorie zu Praxis, von Wahrheit zu Freiheit geht
die Wendung von Vernunft zu Wille einher. Der Wille zur Macht des Machens
hat mehr oder weniger die gesamte Philosophie des 19. Jahrhunderts geprigt.
Wihrend in Benjamins schoner Rede »ihrer Morgenkleider Seidenriischen«*
vor unseren Augen flattern, formuliert Horkheimer den harten Entschluss,
an der Idee von Wahrheit festzuhalten und im Handgemenge, in Konkur-
renz und Konflikt mit anderen Willensbekundungen und Zielsetzungen zu
behaupten:

»[Z]ur Kritik [gehort] nicht blof das negative, skeptische Moment, sondern
ebensosehrdie innere Unabhangigkeit [...], das Wahre nicht fallen zu lassen,
sondern in seiner Anwendung fest zu bleiben, wenngleich es einmal verge-
hen mag. Zum Prozef der Erkenntnis gehért beim Individuum nicht nur In-
telligenz, sondern auch Charakter und bei einer Gruppe nicht nur Anpassung
an die sich wandelnde Realitit, sondern ebenso die Kraft, ihre eigenen An-
sichten und Ideen zu behaupten und durchzusetzen.« (Horkheimer1988, GS
3:319)

Uber Horkheimers Fest-Stellung liegt das Odium des Willkiirlichen, der
Schatten des Voluntarismus, dem durch einen dezisionistischen Kraftakt ein
Ende gesetzt werden soll, aus dem Vormacht- und Vorranganspriiche ge-
geniiber anderen abgeleitet werden, denen allerdings nicht verwehrt werden
kann, das gleiche Recht zu verlangen, dasselbe zu tun. Voluntarismus und

2 In einem der Gartengedichte von Rainer Maria Rilke.

13.02.2026, 19:47:38. op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

Dezisionismus sind zwei Seiten derselben Medaille — zwischen ihnen liegen
die gesellschaftlichen Verhiltnisse als ebenso weites wie zwischen Parteien
umkimpftes Feld, auf dem hinter jedem Busch das Gespenst des Relativismus
zu lauern scheint. Mit dem practical turn stehen wir mitten im Getiitmmel
partikularer Interessen und pluraler Positionen auf dem harten Boden der
Wirklichkeit.

Von den Verhirtungen der Willensphilosophie Schopenhauers oder Nietz-
sches im spiten 19. und des Vitalismus im frithen 20. Jahrhundert versuchen
die >Frankfurter< sich abzusetzen, indem sie — jede Art von (Lebens-)Bejahung
verweigernd — auf der Negation des sozio-politisch verursachten Leids insis-
tieren: »Die kritische Theorie hat [...] keine spezifische Instanz fiir sich als das
mit ihr selbst verkniipfte Interesse an der Aufthebung des gesellschaftlichen
Unrechts. Diese negative Formulierung ist, auf einen abstrakten Begriff ge-
bracht, der materialistische Inhalt des idealistischen Begriffs der Vernunft«
(Horkheimer 1970: 56).

Mit der negativen Formulierung »keine spezifische Instanz fir sich
haben«® geht Horkheimer das Wagnis ein, jedwede erkenntnistheoretische
Riickversicherung als Legitimationsgrundlage des Wahrheitsanspruchs zu
annullieren. Anstelle des Rekurses auf eine hohere oder tiefere letzte In-
stanz, die sie (be)griinden, in der sie eine Basis finden kénnte, bindet er
Kritische Theorie riickhaltlos an Gesellschaft, und zwar nicht nur im Sinne
einer konkreten historischen Konstellation, sondern weitergehend an ein
bestimmtes gesellschaftliches Interesse. Die Bindung an eine historisch
spezifische Gesellschaftsformation und daritber hinaus das Streben nach
ihrer Transformation, ihrer revolutioniren Um- und Neugestaltung ist das
konstituierende Prinzip, das Kritische Theorie von traditioneller Theorie
unterscheidet. Auf dreifache Weise tendiert Kritische Theorie ins Negative:

«  Weder kann Kritische Theorie positive Aussagen iiber die richtige Gesell-
schaft machen,

- noch ist sie aus sich heraus in der Lage, die »Aufhebung des gesellschaftli-
chen Unrechts« ins Werk zu setzen. Die »rechte Gestaltung der menschli-
chen Dinge« (Adorno 1997, GS 8: 456) ist Sache der Praxis, des engagierten,
couragierten Eingreifens von individuellen und kollektiven menschlichen

3 Diese und dhnlicheslgnorabimusformelns, die Horkheimer und Adorno jeweils fiir sich
und auch gemeinsam oft verwenden, sind ein Charakteristikum der Kritischen Theorie.

13.02.2026, 19:47:38. op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Feministische und Kritische Theorie

Kriften, namentlich von sozialen und politischen Protest-, Oppositions-,
Emanzipations-, Befreiungsbewegungen.

- Demgegeniiber bleibt Kritische Theorie pensiero debole; sie kann ihr Ziel
nur in einer doppelten Negation ausdriicken: als Negierung beziehungs-
weise Eliminierung eines negativen gesellschaftlichen Zustands, und ihr
Urteil iiber den schlimmen Zustand der Gesellschaft leitet sie einzig aus
dem Leid von Menschen ab.

Die Via negativa der Kritischen Theorie in Adornos Worten: »Wir mégen nicht
wissen, was der Mensch und was die rechte Gestaltung der menschlichen
Dinge sei, aber was er nicht sein soll und welche Gestaltung der menschli-
chen Dinge falsch ist, das wissen wir, und einzig in diesem bestimmten und
konkreten Wissen ist uns das Andere, Positive offen« (ebd.).

Die maf3gebliche Formulierung dieses Gedankens findet sich wiederum
bei Marx. Auf die selbst gestellte Frage nach der »positive[n] Moglichkeit der
Deutschen Emanzipation« antwortet er in der Einleitung zur Kritik der Hegel-
schen Rechtsphilosophie mit einem Veitstanz von radikalen Negationen bis hin
zu absoluter Auflésung:

»In der Bildung einer Klasse mit radikalen Ketten, einer Klasse der biirger-
lichen Gesellschaft, welche keine Klasse der biirgerlichen Gesellschaft ist,
eines Standes, welcher die Auflésung aller Stiande ist, einer Sphire, welche
einen universellen Charakter durch ihre universellen Leiden besitzt und kein
besondres Recht in Anspruch nimmt, weil kein besondres Unrecht, sondern das
Unrecht schlechthin an ihr veriibt wird, welche nicht mehr auf einen histori-
schen, sondern nur noch auf den menschlichen Titel provozieren kann, welche
in keinem einseitigen Gegensatz zu den Konsequenzen, sondern in einem
allseitigen Gegensatz zu den Voraussetzungen des deutschen Staatswesens
steht, einer Sphéare endlich, welche sich nicht emanzipieren kann, ohne sich
von allen tibrigen Sphiren der Gesellschaft und damit alle (ibrigen Sphéaren
der Gesellschaft zu emanzipieren, welche mit einem Wort der villige Verlust
des Menschen ist, also nur durch die villige Wiedergewinnung des Menschen
sich selbst gewinnen kann. Diese Auflsung der Gesellschaft als ein beson-
derer Stand ist das Proletariat.« (MEW 1: 390)

Zug um Zug eliminiert Marx die Bedingungen von Kontingenz durch Nega-
tion; so bringt er die Partikularitit des Proletariats und die Pluralitit diver-
gierender gesellschaftlicher Positionierungen in der spezifischen historischen
Konstellation der Klassengesellschaft seiner Zeit zum Verschwinden. Obwohl

13.02.2026, 19:47:38. op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

er antritt, Hegels Rechtsphilosophie einer Kritik zu unterziehen, bewerkstel-
ligt Marx sein Vorhaben im Rekurs auf dessen umschlagslogisches Argument,
das, aus antithetischer Verneinung der ersten Setzung im zweiten Schritt, auf
der hoheren dritten Ebene der Synthese neue Einheit entstehen lisst. Diese
Dialektik im Dreischritt von These iiber Antithese zur Synthese ist reine Lo-
gik — von Sympathie oder Empathie, Zuneigung oder Mitleid mit wirklichen,
leidenden Menschen fehlt hier jede Spur. Eins, zwei, drei an Hegel anschlie-
8end kann Marx aufschliefien zu den Postulaten der Aufklirung, zur Idee der
Emanzipation des Menschen an sich und zur Idee der Menschheit schlechthin
als souverdnes Gesamtsubjekt ihrer Geschichte und ihres Geschicks.

Spiter sind Marx und Engels andere Wege gegangen. An die Seite, wenn
schon nicht an die Stelle der Philosophie, der negativ gewendeten und damit
im dreifachen Hegel'schen Sinne aufgehobenen idealistischen Ideen und hu-
manistischen Ideale tritt die Suche nach den Ursachen des Unrechts in den
Strukturgesetzen der kapitalistischen Okonomie. Der Sozialismus wird wis-
senschaftlich. Klasse markiert nicht nur eine Differenz zwischen zwei ant-
agonistischen Gruppen von menschlichen Akteuren (Bourgeoisie und Prole-
tariat), sondern es handelt sich um ein kohirentes Strukturprinzip der kapi-
talistischen Gesellschaft (Kapital und Arbeit). Auch Horkheimer und Adorno
haben die Notwendigkeit erkannt, von der falschen Gestaltung der mensch-
lichen Dinge nicht gleich philosophisch-spekulativ auf die Klasse des univer-
salen Leidens abzuheben, sondern davon durch empirische Sozialforschung
bestimmtes und konkretes, wissenschaftliches Wissen zu erwerben.

Gleichwohl bleibt die »Abschaffung des Leidens oder dessen Milderung«
Movens und Telos ihres Denkens (Adorno 1997: GS 6, 203). Und so deuten sich
bei Adorno und Horkheimer am Ende Tendenzen an, das menschliche Leid
nicht auf die Misere des Proletariats in der Ausbeutung der Arbeitskraft als
Ware beschrankt zu sehen, sondern beim einzelnen, unmittelbar physischen
und psychischen Schmerz anzusetzen. Das (ver-)fithrt dazu, einerseits das
Leiden als einzelnes lebhaftes, leibhaftes sWeh« zu naturalisieren®, anderer-
seits das Interesse an seiner Abschaffung iiber die gesellschaftliche Dimensi-
on hinauszuheben und als allgemeine Menschheitsaufgabe zu proklamieren

4 »Das leibhafte Moment meldet der Erkenntnis an, da Leiden nichtsein, daf es anders
werden solle. "\Weh spricht: vergeh« (Adorno 1997: GS 6, 203).

13.02.2026, 19:47:38. op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Feministische und Kritische Theorie n

und den physischen Fortbestand der Gattung zum Endzweck der Menschheit

zu deklarieren.’

Selbstreflexive Verortung
Erster Durchgang

Es ist kein GrofReinsatz theoretischer Kritik an den hier skizzierten Ne-
gativstrategemen nétig, um zu demonstrieren, dass wir mit negativen
Formulierungen und abstrakten Begriffen von der Materialitit konkreter
gesellschaftlicher Verhiltnisse weit entfernt sind (Horkheimer 1970: 56).
Dagegen protestieren lautstark auf Straflen, in Medien, auch mit Toma-
tenwiirfen in Horsidlen: Andere, die sich weder als sNebenwiderspruch« zum
Klassenantagonismus abspeisen noch in den Universalsingular des Menschen
an sich oder in die Menschheit schlechthin einpreisen lassen — nachdem
sie so lange davon ausgeschlossen waren und ausgenommen worden sind.
Adornos Behauptung »welche Gestaltung der menschlichen Dinge falsch
ist, das wissen wir [..]J« (Adorno 1997, GS 8: 456 s.0.) erweist sich an der
>Frauenfrage« als unzutreffend, arrogant und anmafiend: »Der Herrschafts-
aspekt im Verhiltnis der Geschlechter und die Verfassung minnlicher und
weiblicher Subjektivitit sind in der dlteren Kritischen Theorie immer wieder
thematisiert worden, ohne dass [...] eine Theorie des Geschlechterverhilt-
nisses ausgearbeitet worden wire« (Knapp 2022: 45). »Trotz einer Reihe
proto-feministischer Fragestellungen und Einsichten machen es ihre an-
drozentrischen Ziige unmdoglich, ohne deutliche Revisionen an die Kritische
Theorie anzukniipfen« (Knapp 2022: 37). An diesem Punkt positioniert sich
Feministische Theorie als Kritik der Kritischen Theorie.

5 Eine dhnlich kithne Vision wie Adorno in seiner negativen Dialektik entfaltet Horkhei-
merineinem 1968 gehaltenen Vortrag, der wiederum mit der Ignorabimus-Formel kri-
tischer Theorie beginnt: »Wie immer die richtige Gesellschaft [...] beschaffen sei [...]1«,
wissen wir nicht, um sogleich selbstgewiss fortzufahren: »sie kdnnte Menschen in dem
Bewusstsein vereinen, aus dem die Solidaritdt entspringt, die dem Gedanken heute
naher liegt, als die des Proletariats: die Solidaritat der Menschen als endlicher, von
Leiden und Tod bedrohter Wesen, die schoner, heller und langer leben wollen, eine
Solidaritat, die schlieilich auf die Kreatur schlechthin sich erstrecken kénnte« (Hork-
heimer1981:160).

13.02.2026, 19:47:38. op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

Als Begleiterin der Frauenbewegung sieht sich Feministische Theorie
indes alsbald mit dem Problem konfrontiert, wie im gesellschaftlichen und
politischen Handgemenge nicht nur mitzumischen sei, sondern wie fir die
Wahrheit der Gerechtigkeit die Oberhand gewonnen werden kann. Dabei
geht es iber die Einforderung von Rechten, bei der nach vorgegebenen
Regeln und Gesetzen gespielt wird, hinaus um die Erlangung von Machtpo-
sitionen, in denen andere, neue Spielregeln gefunden und gesetzt werden. In
dieser Situation sind nicht alle, aber einige feministische Theoretikerinnen
auf eben jene Strategie verfallen, die sich an der Arbeiterklasse nicht bewihrt
hat: Sie meinen, es wiirde reichen, anstelle des Proletariats das weibliche
Geschlecht als Klasse des universalen Leidens zu inaugurieren. Sei es unter
Riickgriff auf das angeblich wesensmiflig andersartige Weiblich-Sein, sei es
im Rekurs auf Marx — der Trick, das positiv immer nur partiale, partikulare
Andere ex negativo als universales Eines aus dem Hut zu zaubern, ist zum
Anliegen der Feminist Standpoint Epistemologies geworden. Die Existenz- und
Arbeitsweise der Frau an sich, die weibliche Subjektivitit schlechthin wird
in die Machtposition des Subjekts gehoben. Das noch umfassendere und
tiefere Leiden der Frauen ist der Marterpfahl, den die Standpunkttheorien
umkreisen, damit die Bewegung Momentum gewinnt. Und noch einmal sei
ausdriicklich festgehalten: Indem das Recht auf Selbstbestimmung die Macht
zur Selbstbehauptung entfalten muss, erscheint das folgerichtig - ja, es ist
unvermeidlich.

Aber in weiterer Folge ist der Moment dieses Drehs nur kurz: Wenn ein-
mal das Eine Subjekt vom Sockel gestiirzt ist, dann gibt es kein Halten mehr
gegen die vielstimmig-plurale Kritik von Anderen an den Pritentionen der ih-
rer Partikularitit @iberfithrten Einen - inklusive all jener, die sich irgendwann
zum Standpunkt der Einen aufschwingen. Dieses Exempel ist an den Feminist
Standpoint Epistemologies von (oder im Namen von) Frauen statuiert worden,
die sich mit anderen und mehr Problemen konfrontiert sehen als mit ihrer
Platzanweisung als Frauen in einer Mdnnergesellschaft. Das sind Frauen, fir
die Probleme von Armut und Elend, Ausgrenzung und Missachtung aufgrund
ihrer Zugehorigkeit zu einer anderen als der dominanten Klasse, Kultur, Reli-
gion, Nation, Ethnie, Rasse und/oder infolge psycho-physischer Gegebenhei-
ten, welche die Mehrheitsgesellschaft als Midngel oder Behinderungen (hand-
icaps) disqualifiziert, mindestens ebenso grofie Dringlichkeit haben wie ih-
re Nachrangigkeit als das zweite Geschlecht. Es sind Frauen, die sich nicht
in der halbwegs privilegierten Situation der weifien, westlichen, gebildeten
Mittelschicht befinden, von deren peripher kooptierten weiblichen Angeho-

13.02.2026, 19:47:38. op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Feministische und Kritische Theorie

rigen einige beginnen, Standpunkt-Theorien zu entwerfen, und damit einen
Alleinvertretungsanspruch fir die ganze Klasse Frau erheben oder Frauen als
letzte Kolonie bedauern. Mit anderen Worten, in Raum und Zeit, unter den
Bedingungen von Kontingenz erweist sich grundsitzlich jeder Universalitats-
anspruch als falsch: Weder ist ein jeweils Einzelnes das Eine, eine von Anfang
bis Ende mit sich identische, ganze Einheit; noch sind die Vielen Alle, eine seit
jeher und fiir immer zusammengehérige, einige, einheitliche Ganzheit.

Vermittelt durch die praktisch-politischen Interventionen und die theore-
tisch-kritischen AnstéRe anderer Frauen, die am weifden, biirgerlichen, aka-
demischen Mittelstandsfeminismus Anstof nehmen, entdeckt die feministi-
sche Theorie den groRen blinden Fleck der Partikularitit, den sie am mannli-
chen Denken scharfsichtig kritisiert: an der eigenen Optik. Die Konfrontati-
on mit Fremdkritik bietet die erste Gelegenheit zum Uberdenken der eigenen
Position.

Die von anderen Frauen (es diirfen auch Minner sein) am feministischen
Standpunkt geiibte Kritik wird von manchen Feministinnen mit einer Hin-
wendung zur empirischen Wissenschaft beantwortet. Hier zeigt sich eine
Parallele zu Marx/Engels, die bald die Hegel'sche Philosophie hinter sich ge-
lassen haben und die politische Okonomie weiterfithren, um den Marxismus
als Wissenschaft zu begriinden, ebenso wie zu Horkheimer/Adorno, die sich
von abstrakt-philosophischen, menschheitsumarmenden Positionen ab- und
der Soziologie, der empirischen Sozialforschung zuwenden.

Auf diesem Weg sind wir in Nachfolge des (mehr oder weniger aufier-
akademischen) schwarzen Feminismus auf das traveling concept der Intersek-
tionalitit gekommen (Klinger/Knapp 2007, 2013 u.0.). Die Fragen, auf die wir
beide mit diesem Konzept eine Antwort suchen, betreffen weniger die verti-
kalen Strukturen von Oben und Unten als vielmehr die lateralen Linien, die
Parallelen und Transversalen, die Durchquerungen und Uberschneidungen,
also sowohl die konvergierenden als auch die divergenten Linien verschiede-
ner Achsen gesellschaftlicher Ungleichheiten an Kreuzungen von Wegen und
in Kreuzungen von Arten und Weisen (Hybridbildungen). Soweit wir wissen,
ist der Denkansatz der Intersektionalitit die bislang einzige Kritische Theo-
rie, die systematisch nach den Relationen zwischen — wenn schon nie allen
moglichen, so doch méglichst vielen — Anderen fragt, also die verschiedenen
Gestalten gesellschaftlicher Asymmetrierungen und unterschiedliche Formen
politischer Ungerechtigkeit zu ergriinden sucht und empirisch beforscht. Da-
bei haben wir viel gelernt.

13.02.2026, 19:47:38. Op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

Allerdings haben wir auch erfahren, dass die Idee des modernen auto-
nomen und souverdnen Subjekts in der multiplen Moderne in den multikul-
turellen Bestrebungen von Anderen als Prinzip und Leitbild beibehalten und
durchgehalten wird. Obwohl allesamt lingst subjektiviert, das heiflt dem Ge-
sellschaftssystem unterworfen sind, bleiben viele Akteurinnen auf der gerade
erst eroberten Kommandobriicke des Subjekts stehen. Galt ihre Kritik eben
noch der Zentralperspektive des Subjektstandpunkts, so stellen sie sich als-
bald auf ihre eigenen Beine und bauen ihre Ego-Zenter aus. Unter dem ne-
gativen Vorzeichen realer Verletzungen und des daraus resultierenden Leids
tritt ein rebellisches Me-Too! neben das autonome, souveriane Ich-Selbst. Und
wieder sei ausdriicklich festgehalten: Das ist gut und richtig so ..., aber: So-
bald das Ich-Auch sich unter Berufung auf potentielle, prinzipiell unendli-
che Verletzlichkeit als Auch-Ich in Stellung bringt, wie zuvor andere Klassen/
Geschlechter des universellen Leidens, verharrt und verhirtet sich das Ande-
re in der Position des Einen. Und dabei werden es zunehmend mehr. In den
Aufstinden vieler Anderer liuft auf der Via negativa ein beinhartes race to the
bottom, das um Differenzen von Haaresbreite und um zahllose Arten von Dis-
kriminierung und Leiden schier endlos ausgefochten werden kann. Wihrend
sich die Kombattanten kontinuierlich weiter differenzieren und auseinander-
dividieren, schrumpft ihr Aktionsradius so stark, dass sie schlussendlich Bla-
sen bilden, die entweder beliebig bleiben oder von anderen Verblasenen zum
Pseudogegenstand von Hass und Spott gemacht werden kénnen.

Fremdkritik von Anderen kann die Einen zum Uberdenken des Eige-
nen bewegen. Sofern die kritischen Anderen jedoch lediglich ein anderes
Ich-Selbst ins Spiel bringen, finden lediglich Personalwechsel in der Sub-
jektposition statt. Auf der Grundlage des modernen Gleichheitspostulats
konnen zwar prinzipiell alle den Anspruch auf Subjektstellung erheben, aber
das fithrt zu nichts, wenn alle das tatsichlich tun. In der Folge verrennen
sich viele Andere in hypersensible Identititspolitiken zur Linken wie zur
Rechten des Subjektsockels ... ohne Ende. Dabei verschwimmen leicht die
Unterschiede zwischen jenen Differenzen, die beliebig sind (»playful«) und
bestimmten, bestimmenden sozio-politischen Differenzen, welche frither
»poles of world historical systems of domination« (Haraway 1991: 161) waren,
es jetzt noch sind, es in Zukunft bleiben oder wieder werden konnen:

Epistemology is about knowing the difference

Wir verstehen Donna Haraways Satz als Aufforderung zur Kritik an der — ganz
gleich, ob herrschaftlich behaupteten oder machtkampferisch anvisierten —

13.02.2026, 19:47:38. op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Feministische und Kritische Theorie

Subjektposition, als deren Sattelknecht die Philosophie seit Descartes’ Ego co-
gito gedient hat. Unsere Kritik an der modernen Idee des autonomen und
souverinen Grof3-Subjekts — das letztlich nach dem Gott-der-Herr-Vorbild
modelliert bleibt — erstreckt sich auf den Ego-Zentrismus, die Ich-Ideologie
und die Wahnvorstellungen autokratischer Selbst-Herrschaft bis zu den kom-
plett subjektivierten Reprisentanten blasierter Duodezfirstentiimer, denen
ein Zwerg Nase die berithmte »Pastete Souzeraine« servieren kénnte (Adorno
1997, GS 6: 184).

An diesem Punkt angelangt, nehmen wir die Kritik, die wir am Anfang
des Weges zur selbstreflexiven Verortung an der Kritischen Theorie geiibt ha-
ben, nicht zuriick: Dass deren Sicht auf die Gesellschaftsverhiltnisse unzu-
linglich war und dass die Forderungen von Frauen ihre Giiltigkeit nicht ver-
lieren — daran dndert sich nichts. Trotzdem sind wir in weiterer Folge dieses
Argumentationsganges zu einer grundsitzlichen Kritik an der Subjektidee
und -ideologie gelangt und finden — von Haraway an epistemology verwiesen
- einen neuen Zugang zum Ansinnen der Kritischen Theorie, »Zeitdiagnose
und Selbstreflexion [..] im Medium einer spezifischen Verbindung von Ge-
sellschaftskritik, Erkenntnis- und Subjektkritik« zu artikulieren (Knapp 2022:
38). Indem wir die Selbstbeharrung auf dem eigenen Standpunkt subjektkri-
tisch betrachten, revidieren wir unseren analytischen Standpunkt nicht, son-
dern wir sind nun bereit, die dltere Kritische Theorie noch einmal Revue pas-
sieren zu lassen. On second thoughts, im Riickblick auf unsere eigene Verortung
und weitergehend mit der Frage nach einer Dialektik der feministischen Auf-
klirung im Gepick wenden wir uns abermals an die iltere Kritische Theorie:
Denn »die Kritische Theorie [reprasentiert] ein zeitdiagnostisch ausgerichte-
tes, selbstreflexives Denken, das sich Rechenschaft iiber seine eigene Funkti-
on und Situation in der Gesellschaft ablegt. Daraus ergeben sich Anregungen
auch fiir das Nachdenken iiber die Dialektik feministischer Aufklirung, die
Kehrseite der Erfolge feministischer Kritik« (ebd.). Also gilt es, tiber den ei-
genen Schatten zu springen, das heifdt »itber den Androzentrismusvorwurf
hinauszugehen und [...] [uns] der analytischen Modelle der lteren Kritischen
Theorie noch einmal zu vergewissern« (Knapp 2022: 55).

Zweiter Durchgang

Wie beim ersten Durchgang beginnt unsere Revision mit feministischer Kri-
tik an der Kritischen Theorie. Unser Ausgangspunkt ist diesmal der vehemen-
te Widerspruch gegen ihre idealisierende Perspektive auf die blittenweif3-

13.02.2026, 19:47:38. op

2


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

westlich-biirgerliche Privatsphire und besonders auf die dort beheimatete
Mutterliebe, die namentlich Horkheimer iiberhéht, obwohl ihm ebenso klar
ist wie Adorno, dass es kein richtiges im falschen, »beschidigten« Leben ge-
ben kann (Adorno 1997, GS 4). Gleich hier am Anfang einen ersten Schritt
hinter die oben formulierte moralisch berechtigte und sachlich richtige femi-
nistische Kritik zuriicktretend, denken wir >dem Falschen< nach und fragen:
Was motiviert Horkheimer, jenseits der eventuell biographisch begriindeten
Reminiszenz einer gliicklichen Kindheit, zu einer offensichtlich unhaltbaren
Position im Diesseits der erwachsenen Gesellschaft?

An einer Antwort sind wir bereits voritbergekommen, als wir Horkhei-
mers These zitiert haben, dass zur Kritik beim Individuum Charakter und bei
der Gruppe Kraft erforderlich sei. Beides bezieht er auf »die innere Unab-
hingigkeit [..] das Wahre nicht fallen zu lassen«, obwohl es verginglich ist.
Nicht allein Horkheimer und Adorno sehen die notwendige Voraussetzung
fiir den Zugang zu Wahrheit, zu radikaler Kritik an der Wirklichkeit an ein
u-topisches Aufien-vor der Gesellschaft gekniipft. Sofern die etablierten Ver-
hiltnisse keinerlei positive Anhaltspunkte bieten, liegt die einzige Aussicht
auf etwas Positives aufderhalb der Daten und Fakten von Hier und Heute. Im
abendlidndischen Denken ist AufSen sein weites Feld<; ebenso anziehend wie
abstofRend, furchterregend und verheiflungsvoll, ebenso heterogen wie ima-
ginidr, liegt es jenseits, entweder zuriick oder voraus, hoch oder tief — und
zwar sowohl in der Zeit als auch im Raum.

Vor diesem Hintergrund gelangen wir vom Problem der Wahrheit (Horkhei-
mer, GS 3: 277-325) zum Problem der Familie (Adorno, GS 20.1: 302-309); denn
unsere beiden alten Herren haben Distanz zu dem feindlichen Leben in der
bosen Wolfswelt der modernen Realitit und ihre Kritik erméglichende inne-
re Unabhingigkeit vom Schlecht-Bestehenden weder in einer Kirche noch in
einem Paradies in der Siidsee, sondern in einem inneren Auen-vor gesucht
und in der - erst in der Moderne so rigide von der gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit distanzierten, sekludierten — Privatsphire gefunden.

«  War es fiir den vom Fabrikherrn-Vater Moritz Horkheimer zum Nachfol-
ger bestimmten und in dieser Hinsicht unfolgsamen Sohn Max die von
politischen und 6konomischen Funktionen entlastete familiale Seite des
Privaten, in der der menschliche »Charakter« — wohl auch in einer ge-
wissen Widerborstigkeit gegen die patriarchalen Strukturen — durch reine
Mutterliebe gebildet wurde, so

13.02.2026, 19:47:38. op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Feministische und Kritische Theorie

« waren es fir den Sohn der Singerin und Pianistin Maria Barbara geb.
Calvelli-Adorno (und Neffen der Kiinstlerin Agathe Calvelli-Adorno als
zweiter Mutter) die dsthetischen Aspekte der reinen Kunst, die das Inte-
rieur nicht mehr kiinstlich dekorieren und reprasentativ ausschmiicken
musste, als vielmehr vor dem inneren Auge der — nicht mehr gott-
ebenbildlichen, aber dafiir humanen — Innerlichkeit den Vorschein einer
anderen Wirklichkeit, einer besseren Welt wenigstens/h6chstens erahnen
lassen sollte.

In selbstloser, subjektloser, altruistischer Liebe in der post-patriarchal ab-
gehingten Domdine >natiirlicher< menschlicher Nahbeziehungen und in der
abstrakt, zweckfrei gewordenen fortschrittlich-modernen Kunst vermuten
die beiden Gesellschaftskritiker ein sozialriumliches »Asyl fiir Obdachlose«
(Adorno, GS 4: 42f.). Sie gehen damit in der Zeit einmal einen Schritt vor
die gesellschaftliche Moderne zuriick (zur »niederen< Natur) und einmal iiber
sie hinaus, als Avantgarde nach vorn (zur >héheren< Kultur). Wie beschrinke,
fadenscheinig und kompromittiert die sozialtopologische >Abseite« der mo-
dernen Wirklichkeit ist, das ist beiden jederzeit bewusst. Credo quia absurdum
vermeinen sie dennoch, im privaten Nachtquartier Reservate und Reservoire
der Humanitit zu finden und glauben, dass diese in jeder Kindheit neu
gebildet werden konnten.

Es ist evident, dass diese hochgesteckten Erwartungen in der biirgerli-
chen Kultur sowohl einen engen Raumkreis als auch einen harten Zeitkern
hatten:

«  Mit Blick auf den engen Raumkreis zeigen sich diese Vorstellungen als
hochst voraussetzungsvoll, insofern als die innere Unabhingigkeit im Pri-
vatleben so weit nicht von der privatwirtschaftlich-kapitalistischen Reali-
tit entfernt war, sondern auf betrichtlichem Privatvermdgen (unter libe-
ral-nachtwichterstaatlichem Rechtsschutz) basierte, von dessen Erwerb
die biirgerlichen Frauen und von dessen Besitz die arbeitenden Klassen
systemisch-systematisch ausgeschlossen waren.

« In historischer Perspektive ist deutlich, dass die Hoffnungen auf priva-
te Refugien einen Zeitkern hatten, der eigentlich bereits zu Horkheimers
und Adornos Lebzeiten ziemlich in die Jahre gekommen war®... Seither

6 Die Genealogie dieser Auffassung von Kunst und Liebe als den beiden Sakularisaten
von Religion in der Romantik und ihr Weiterwirken in der Ideologie der dual/separate

13.02.2026, 19:47:38. op

123


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

ist er komplett geschmolzen. Lingst sind die beiden inneren Auflenpos-
ten der modernen Gesellschaft kassiert. Riicksichtslos und riickstandsfrei
sind Kunst und Liebe in die Verwertungsprozesse von Industriebetrieben
und Verwaltungsapparaten integriert: Beide sind zu florierenden Bran-
chen des kapitalistischen Geschifts sowie zu Objekten politischer Begier-
den (Biopolitik) geworden.

An all dem ist Feministische Kritik also nur recht, und doch: Ist sie vielleicht
zu billig?

Mit der Unabhingigkeit in der Distanz zu den etablierten Verhiltnissen
ist nebst all dem Falschen, was wir hier, wenn auch nur ansatzweise skizziert
haben, etwas Richtiges gemeint. In der Riickschau aus einer selbstreflexiven
Perspektive auf die alten Frankfurter »wird [...] erkennbar, dass hier der Fin-
ger auf eine Wunde des Feminismus gelegt wird. Wenn Adorno 1955 die Ver-
kitrzung von Emanzipation auf prekire offentliche Teilhabe von Frauen und
Imitation des patriarchalen Prinzips kritisiert, dann evoziert das im 21. Jahr-
hundert die Erinnerung daran, dass der Anspruch auf Emanzipation fiir viele
Akteurinnen der Frauenbewegung in den 1970er Jahren einmal mehr umfass-
te als die Zulassung von Frauen zu Bildung, Ausbildung, Berufstitigkeit und
politischer Partizipation [...J« (Knapp 2022: 49).

Zwar: hitte Adorno sich 1955 — in der Restaurationsphase der biirgerlichen
Verhiltnisse, in der Frauen nach ihrer Mobilisierung fiir die Kriegswirtschaft
entlassen und nach Hause geschickt wurden - seine zeitgeistig so passge-
nauen AuRerungen Zum Problem der Familie sparen kénnen.

Aber: die Zeiten indern sich und wenn es stimmt, dass Wahrheit einen
Zeitkern hat, dann kénnen Horkheimers Miitterlichkeitsidee und Adornos As-
thetik heute auch noch einmal anders aufgefasst und aufgenommen werden
als einst, obwohl der Widerspruch der feministischen Kritik dagegen seine
Giltigkeit keineswegs verliert.

Denn in der Gegenwart ist der kurze Moment von feministischen Stand-
punkttheorien, hiuslichem Kultur- beziehungsweise Differenzfeminismus
und griilnen Miittermanifesten lingst voriiber und ungeachtet an den Rin-
dern weiter wuchernder Identititspolitiken ist vielen westlichen Frauen die

spheres, die das neunzehnte Jahrhundert hindurch wirksam war, miissen wir hier zwar
aufder Acht lassen, vermuten jedoch, dass die Verbindung der alteren Kritischen Theo-
rie zum deutschen Idealismus und zur Romantik an keiner Stelle so deutlich ist wie an
diesen Punkten.

13.02.2026, 19:47:38. op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Feministische und Kritische Theorie

»Anpassung an die sich wandelnde Realitit« (Horkheimer s.o,) halbwegs
gelungen: »Das Adult-Worker-Modell, das sich als Effekt weiblicher Partizipa-
tionsinteressen, als Erfolg staatlicher Gleichstellungspolitiken [...] aber auch
als Vehikel neuerer Steuerungsformen ausbreitet, erweist sich unter status
quo-Bedingungen als unvereinbar mit den Emanzipationsanspriichen von
Frauen, an die es in pervertierter Form erinnert« (Knapp 2022, 54).

Unser feministisch motiviertes und orientiertes Interesse an Horkheimer
und Adorno gilt der Konsequenz, mit der diese sich ihre Gesellschaft (und in
vielen strukturellen Merkmalen ist das noch immer die unsere) vorgeknopft
haben - und nicht nur an einigen Punkten, in diesen oder jenen Hinsichten
Gesellschaftskritik geiibt, sondern das beschidigte Leben in seiner Gesamt-
heit in Frage gestellt haben:

»Dieser Ausgangspunkt, der die dltere Kritische Theorie von anderen Formen
der Gesellschaftsanalyse und -kritik unterscheidet, lasst keinen der klassi-
schen Begriffe der Soziologie ungeschoren: Fortschritt, Aufklarung, Diffe-
renzierung, Individualitit, Kommunikation, Humanitdt und insbesondere
die Rede von der Modernitit der modernen Gesellschaft. Sie alle werden ge-
brochen, problematisiert, dialektisiert, gedeutet vor dem Hintergrund his-
torischer Kimpfe, rlickiibersetzt in die Sozial- und Kulturgeschichte ihrer
Entstehung, ihres Progredierens, ihrer Widerspriiche und ihres Scheiterns«
(Knapp 2022: 45).

Im ersten Durchgang zur selbstreflexiven Verortung haben wir zu zeigen ver-
sucht, dass der Kampf um Selbstbehauptung und Durchsetzung des Eigenen
- vom jungen Marx und der dlteren Kritischen Theorie ausgehend — am bitte-
ren Ende der Via negativa zu einem beinharten race to the bottom verkommt, das
sich in Identititspolitiken jeweils verbohrt und sich dabei samt und sonders
zerkriimelt, auflost.

Im zweiten Durchgang miissen wir einsehen: Heute, nachdem der Wind
der Zeit, etwa seit der Mitte der 1980er Jahre, die Segel des Neoliberalismus
michtig aufgeblaht hat, wird das (nochmal: fiir jede Emanzipationsbewegung
unvermeidliche und unerlissliche) Machtspiel im Aufschlag um die Oberhand
offensiv gefithrt und wird so zu einem race to the top. Das ist ein Kampf um
Spitzenpositionen, um (Definitions-)Macht und Fithrungsanspriiche, der un-
weigerlich in die etablierten Verhiltnisse hineinfiihrt und: sich darin verkrii-
melt, anpasst.

13.02.2026, 19:47:38. op

125


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Gudrun-Axeli Knapp und Cornelia Klinger

Literatur

Adorno, Theodor W. (1997): Gesammelte Schriften in zwanzig Binden, Frank-
furt a.M.

Benjamin, Walter (1983): Das Passagen-Werk., 2 Bde., hg. von Rolf Tiede-
mann, Frankfurt a.M.

Haraway, Donna (1991): »A Cyborg Manifesto: Science, Technology, and
Socialist-Feminism in the Late Twentieth Century, in: dies., Simians, Cy-
borgs and Women. The Reinvention of Nature, New York, S. 149-181.

Horkheimer, Max (1970): Traditionelle und kritische Theorie [1937], in: ders.,
Traditionelle und kritische Theorie. Vier Aufsitze, Frankfurt a.M., S. 12-
64.

Horkheimer, Max (1981): Marx heute [1968], in: ders., Gesellschaft im Uber-
gang. Aufsitze, Reden und Vortrige 1942-1970, hg. von Werner Brede, 2.
Aufl., Frankfurt a.M., S. 152-161.

Horkheimer, Max (1988): Zum Problem der Wahrheit [1935], in: ders., Gesam-
melte Schriften, hg. von Alfred Schmidt und Gunzelin Schmid Noerr, Bd.
3: Schriften 1931-1936, Frankfurt a.M., S. 277-325.

Klinger, Cornelia (2012): »Ich seh« etwas, was Du nicht siehst ...« Zum Verhilt-
nis von Kritischer Theorie und Feministischer Theorie. Oder: Von Blinden
und Lahmen, in: Mark Liickhof/David Nax/Oliver Romer et al. (Hg.), »...
wenn die Stunde es zulif3t.« Zur Traditionalitit und Aktualitit kritischer
Theorie, Miinster, S. 258-288.

Klinger, Cornelia/Knapp, Gudrun-Axeli/Sauer, Birgit (Hg.) (2007): Achsen
der Ungleichheit. Zum Verhiltnis von Klasse, Geschlecht und Ethnizitit,
Frankfurt a.M.

Klinger, Cornelia/Knapp, Gudrun-Axeli (Hg.) (2008): Uber-Kreuzungen.
Fremdheit, Ungleichheit, Differenz, 2. Aufl., Miinster.

Knapp, Gudrun-Axeli (2022): »Konstellationen von Kritischer Theorie und
Geschlechterforschung«, in: Heike Kahlert/Christine Weinbach (Hg.):
Zeitgenossische Gesellschaftstheorien und Genderforschung, Wiesbaden
2012, S.175-192. Wieder in: Karin Stégner/Alexandra Colligs (Hg.), Kriti-
sche Theorie und Feminismus, Berlin 2022, S. 37-57.

Marx, Karl (1956): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie [1843/44]. Ein-
leitung, in: MEW, Bd. 1, Berlin, S. 378-391.

Marx, Karl (1969): Thesen iiber Feuerbach [1845], in: MEW, Bd. 3, Berlin, S. 533-
535.

13.02.2026, 19:47:38. op


https://doi.org/10.14361/9783839461686-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

