
Björn Goldstein

Emanzipation und »höheres Chinesentum«

Was ist kritisch an der kritischen Normenforschung in den Internationalen
Beziehungen?

Und das Gefühl für richtig und falsch ist der Ausgangspunkt des Wissens.

(Mengzi)

1.  Einleitung

Die hypothetische Zweiteilung der Welt in »Westen« und »Nicht-Westen«, ist ein be-
liebter Irrtum, der in seiner altmodischen Variante »Orient« versus »Okzident« auch in
Deutschland neuerdings wieder populär und hoffähig geworden ist. Spätestens seit Sa-
muel P. Huntingons Clash of Civilizations ist die Debatte auch stärker in der Politik-
wissenschaft geführt worden, und 22 Jahre später wird Aleksandr Dugin als politischer
Theoretiker zunehmend ernst genommen. Aber auch Autor_innen, die nicht im Ver-
dacht stehen ethnozentrische Überzeugungen getarnt als Wissenschaft propagieren zu
wollen, sind nicht davor gefeit, in den Kanon von der großen kulturellen Spaltung mit-
einzustimmen.

In einer Debatte welche sich zum Ziel gesetzt hatte, die Normenforschung in den
Internationalen Beziehungen durch postkoloniale, feministische und anthropologische
Ansätze bereichern zu wollen, kann beobachtet werden, wie der eigene Anspruch Nor-
menforschung kritisch betreiben zu wollen, durch eine poststrukturalistische For-
schungsperspektive zunichte gemacht wird.1 Die Kritik an dieser durch Engelkamp,
Glaab und Renner in der Zeitschrift für Internationale Beziehungen vorgeschlagenen
Neuausrichtung des Forschungszweigs durch Deitelhoff / Zimmermann ist ebenso be-
denklich, da durch Auslassung die Vorstellung von festen kulturellen Entitäten repro-
duziert wird.2 Ersteren geht es um das Aufdecken einer durch die konstruktivistische
Normenforschung betriebenen Wirklichkeitspolitik, welche selektiv bestimmte Normen
zuungunsten anderer Normen verallgemeinernd bevorzuge und damit globale Macht-

1 Vgl. Stephan Engelkamp / Katharina Glaab / Judith Renner, »In der Sprechstunde. Wie (kriti-
sche) Normenforschung ihre Stimme wiederfinden kann« in: Zeitschrift für Internationale Be-
ziehungen 19, Nr. 2 (2012), S. 101-128.

2 Vgl. Nicole Deitelhoff / Lisbeth Zimmermann, »Aus dem Herzen der Finsternis. Kritisches
Lesen und wirkliches Zuhören der konstruktivistischen Normenforschung. Eine Replik auf
Stephan Engelkamp, Katharina Glaab und Judith Renner« in: Zeitschrift für Internationale Be-
ziehungen 20, Nr. 1 (2013), S. 61-74.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


strukturen reproduziere. Deitelhoff / Zimmermann wiederum hinterfragen das kritische
Potential des Ansatzes von Engelkamp, Glaab und Renner und vermuten eine Partei-
nahme dieser für marginalisierte Normen, ohne selbst die eigene normative Basis offen-
zulegen. Die Wahl des Titels »Aus dem Herzen der Finsternis […]«, legt nahe, dass sie
den »weißen« und »westlichen« Blickwinkel à la Joseph Conrad zumindest ironisch ad-
aptieren. In der darauf folgenden Replik wiederum bekräftigen Engelkamp, Glaab und
Renner ihr Anliegen mit tiefergehenden Erläuterungen und nehmen außerdem intensiver
Bezug auf die von Deitelhoff / Zimmermann angesprochene Problematik, dass nicht
leichtfertig »westliche« und »nicht-westliche« Normen gegenübergestellt werden kön-
nen. Sie erklären zustimmend die »West-Rest«-Dichotomie für antiquiert und kritisieren
diese als Teil des von ihnen kritisierten Herrschaftsdiskurses.3 In der Replik von Engel-
kamp, Glaab und Renner auf den Angriff aus dem Frankfurter »Herzen der Finsternis«,
gehen sie näher auf die »West vs. Rest« -Problematik ein. Damit öffnen sie die Debatte
für die Beschäftigung mit dem vermeintlich »Unorientalischen« im »Orient«, welches
ein Hauptanliegen dieses Artikels ist. Die Wachsamkeit und Vorsicht mit der sie in der
Normenforschung empfehlen vorzugehen, ist sehr erfrischend; ihre Kritikschwäche hin-
gegen in ihrer Konsequenz nur noch kalt.

Bei Deitelhoff / Zimmermann hingegen bleibt unklar, inwieweit sie bei den Begriffen
»westlich« und »nicht-westlich« tatsächlich korrelativem Denken nahestehen, oder ob
sie aus Unkenntnis wichtige Indizien auslassen, welche die Vorstellung von »Westen«
und »Osten« als empirischer Normengefüge ad absurdum führen würden.

In diesem Artikels soll anhand dieser Debatte in der ZIB exemplarisch gezeigt werden,
wie tief verankert die Vorstellung von einem Gegensatz zwischen »Westen« und »Nicht-
Westen« ist und außerdem anhand empirischer Wissens- und Wertbestände die Existenz
eines Werteuniversalismus behauptet werden, welcher oft marginalisiert wird durch jene,
welche die Diskurshoheit in jenen lokalen Räumen innehaben, welchen eine Stimme zu
geben Engelkamp, Glaab und Renner wichtig ist. Besonders problematisch bei Engel-
kamp, Glaab und Renners ist ihre Ablehnung einer Vorstellung von Fortschritt, welches
sie auch explizit in ihrer Replik betonen und als Begründung für ihre Weigerung Be-
wertungen vorzunehmen angeben.4 Dieses Problem ist symptomatisch für ihren post-
strukturalistischen Ansatz, der sich gerade deswegen nicht eignet, um eine kritische Nor-
menforschung zu betreiben.

Im Folgenden werde ich zunächst die Möglichkeiten und Bedingungen von Kritik
veranschaulichen, dann den Poststrukturalismus als Problem in der Normenforschung
darstellen und abschließend die humanistischen Gemeinsamkeiten von »Westen« und
»Nicht-Westen« hervorheben.

3 Vgl. Stephan Engelkamp / Katharina Glaab / Judith Renner, »Ein Schritt vor, zwei Schritte
zurück? Eine Replik auf unsere Kritikerinnen« in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen
20, Nr. 2 (2013), S. 105 – 118.

4 Vgl. Engelkamp / Glaab / Renner, »Ein Schritt vor, zwei Schritte zurück? Eine Replik auf unsere
Kritikerinnen«, aaO. (FN 3) S. 107-110.

141 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 141

ZfP 62. Jg. 2/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


2.  Kritik und Emanzipation

Sowohl Engelkamp, Glaab und Renner als auch Deitelhoff / Zimmermann beanspruchen
für sich, dass ihr Anliegen ein emanzipatives sei und ihre Methode kritisch. Wer aber
Emanzipation als Intention des eigenen Handelns – in diesem Fall des Forschens – angibt,
kann nicht darauf verzichten zu erwähnen von was jemand sich oder andere emanzipieren
möchte und wohin. Dies ist umso schwerer zu benennen, wenn wir uns die Grenzen des
sozialwissenschaftlichen Erkenntnisvermögens vor Augen führen – trotzdem ist es zwin-
gend notwendig.

Das erkennende Subjekt und das zu erkennende Objekt sind in der Erforschung der
Gesellschaft teilidentisch. Das Subjekt ist Teil des Objekts und das Objekt ist nichts ohne
seine Teile, die einzelnen Menschen. Teil und Ganzes sind nicht identisch aber bilden
eine dialektische Einheit, sie sind aufeinander angewiesen und bedingen einander. Wegen
der Unmöglichkeit das Subjekt dem Objekt, also den Erforschenden dem Forschungs-
gegenstand, unverbunden gegenüberzustellen, schlägt die kritische Theorie vor, die his-
torische Bedingtheit und Temporarität der Gesellschaft als Ausgangspunkt zu nehmen,
um dennoch eine Theorie der Gesellschaft aufstellen zu können. Das Gewordensein der
Gesellschaft, also der Umstand, dass die Gesellschaft eine Vorgeschichte hat, und der
utopische Gehalt einer Gesellschaft, also die zukünftigen Entwicklungsmöglichkeiten
dieser, sind jene Bereiche, welchen sich das gesellschaftliche Subjekt am ehesten for-
schend gegenüberstellen kann. Dies ist zumindest dann erforderlich, wenn es um eine
kritische Theorie der Gesellschaft geht und nicht um eine Soziologie, welche unkritisch
von gesellschaftlichen Tatsachen, im Sinne Comtes, ausgeht.5 Die Analyse des Gewese-
nen und auf dieser Grundlage die Extrapolation der Gegenwart in die Zukunft, sind, wie
alle Prognosen, wissenschaftlich problematisch. Die Prognose ist aber für eine kritische
Methode unerlässlich, weil über sie potentiell negative Entwicklungen in der Gegenwart
sichtbar gemacht werden können. Kritisch wird Forschung durch den beständigen Hin-
weis auf das normativ Falsche. Das normativ Falsche wiederum ist bedingt durch ein
bestimmtes historisch entstandenes Normengefüge; im Falle von Adornos kritischer
Theorie lag diesem Normengefüge ein utopischer Individualismus zu Grunde; ein zu-
künftiger Zustand, »in dem man ohne Angst verschieden sein kann«6. Dieser Zustand ist
deutlich inspiriert vom bürgerlichen Humanismus und dem marxschen Kommunismus-
verständnis. Adorno zufolge ist die Theorie der Gesellschaft bedroht durch das Utopie-
verbot und das Streben nach Praxistauglichkeit.7

Damit kritische Normenforschung ihren Namen verdient, sollte sie daher klar machen
können, (1) was das normativ Falsche ist, und sich (2) nicht darum kümmern, ob die
aktuellen Umstände es zulassen. Letzteres ist daher wichtig, da das Insistieren auf das
Faktische und das Praktikable, die über den Ist-Zustand hinausweisende Kritik – die jede
Kritik sein sollte – unmöglich macht.

5 Vgl. Gerhard Stapelfeldt, Theorie der Gesellschaft und empirische Sozialforschung. Zur Logik
der Aufklärung des Unbewußten, Freiburg 2004, 11-16.

6 Theodor W. Adorno, Minima Moralia, Frankfurt a.M. 1951, S. 185.
7 Vgl. Adorno, Minima Moralia, aaO. (FN 6), S. 67.

142 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 142

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


Beide Bedingungen für einen kritischen Ansatz sind in der Debatte nicht zu finden.
Vielmehr muss dort das normativ Falsche aus der Forderung nach einer realen Praxis
abgeleitet werden. Bei Engelkamp, Glaab und Renner scheint das normativ Falsche die
Marginalisierung des »nicht-westlichen« Anderen zu sein, denn die Praxis erfordere ein
gleichberechtigtes Nebeneinander aller Normengefüge. Bei Deitelhoff und Zimmer-
mann scheint das Falsche auch die Vorherrschaft einer »westlichen« Perspektive zu sein,
aber auch Normengefüge des stereotypen »nicht-westlichen« Anderen. Die Forderung
an die Praxis lautet, etwas offener so weiterzumachen, wie bisher.

Alle Beteiligten an der Debatte verzichten darauf, über das eigene Eingebundensein in
ein bestimmtes Normengefüge zu reflektieren. Zwar ist den poststrukturalistischen Au-
tor_innen das Problem grundsätzlich bewusst. Keine Erwähnung findet aber, dass der
Wunsch nach einer egalitären Repräsentation aller Normengefüge, oder aber die Ableh-
nung »nicht-westlicher« Normenordnungen ihren spezifischen Vorstellungen von Ge-
rechtigkeit und Fairness entspricht, die vermutlich weitgehend normativ verankert in der
Gegenwart der Bundesrepublik Deutschland sind.

3.  »Höheres Chinesentum« als poststrukturalistische Kritik

Niemand, der sich an einer Debatte über Normen beteiligt ist ohne eigene Normen.
Wegen diesem Problem ist es unter »kritischen« Forscher_inne üblich geworden den
selbstreflexiven Anspruch des Poststrukturalismus ernst zu nehmen und sich selbst, zu-
mindest als Forscherpersönlichkeit, kritisch zu hinterfragen. Aus den oben beschriebe-
nen Gründen ist die kritische Theorie skeptisch, dass dies erfolgreich geschehen kann.
Das vermutlich bekannteste Zitat Adornos lautet: »Es gibt kein richtiges Leben im Fal-
schen«8 und fordert dazu auf Richtiges und Falsches klar zu differenzieren. Im Kontext
dieser Debatte kann es als eine Mahnung verstanden werden, dass der Anspruch, dass
durch das Offenlegen eines Ist-Zustandes, auch wenn er nicht-essentialistisch soziale
»Tatsachen« angeht, bereits eine kritische Haltung oder Perspektive eingenommen wer-
de, fehl geht. Der Selbstreflexion sind Grenzen gesetzt, da wir unsere Verortung, unseren
Standpunkt, im Analysegegenstand nicht verlassen können. Der Wunsch das Falsche
emanzipativ überwinden zu wollen eint die Teilnehmer_innen der aktuellen ZIB-De-
batte. Den utopischen Gehalt des Emanzipationswunsches offenzulegen, ist bisher nur
ausweichend geschehen. Während sich Engelkamp, Glaab und Renner damit begnügen
»für eine kritische Sichtweise auf politische Phänomene und soziale Realität sowie stär-
kere Reflexivität sozialwissenschaftlicher Forschung«9 stark zu machen, möchten Dei-
telhoff/Zimmermann »über einen Entlarvungsgestus hinaus emanzipatorische Schub-
kraft […] entwickeln«.10

8 Adorno, Minima Moralia, aaO. (FN 6), S. 42.
9 Engelkamp / Glaab / Renner, »In der Sprechstunde. Wie (kritische) Normenforschung ihre

Stimme wiederfinden kann« aaO. (FN 1), S. 122.
10 Deitelhoff / Zimmermann, »Aus dem Herzen der Finsternis. Kritisches Lesen und wirkliches

Zuhören der konstruktivistischen Normenforschung. Eine Replik auf Stephan Engelkamp,
Katharina Glaab und Judith Renner« aaO. (FN 2), S. 62.

143 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 143

ZfP 62. Jg. 2/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


Engelkamp, Glaab und Renner schreiben zwar von der notwendigen aber unbeab-
sichtigten theoretischen und praktischen Parteilichkeit sozialwissenschaftlicher For-
schung, bedauern dies aber.11 In ihrem zweiten Beitrag formulieren Sie noch einmal klar
und deutlich, dass es ihnen darum gehe, zu zeigen, dass die konstruktivistische Nor-
menforschung (1)

»hegemoniale und oft als global betrachtete Normen tendenziell privilegiert, während
sie alternative und konkurrierende Wertbestände tendenziell marginalisiert; (2) dass
diese impliziten normativen Prädispositionen konstruktivistischer Normenforschung
weitgehend unreflektiert bleiben«.12

Sie sind sich darüber im Klaren, dass die Affirmation des Bestehenden, also des von ihnen
kritisierten hegemonialen Diskurses, in besonderer Weise durch den gewähnten Stand-
punkt wissenschaftlicher Objektivität geleistet wird. Dennoch bleibt die Forderung nach
Überparteilichkeit, oder, wenn der Vorwurf von Deitelhoff / Zimmermann gelten soll,
von Parteilichkeit für die Schwachen, damit Gleichheit im Diskurs einkehre, eben dieser
affirmativen wissenschaftlichen Praxis verhaftet. Die vermutlich anti-essentialistisch ge-
dachte Vermeidung richtig und falsch zu unterscheiden ist auf beiden Seiten der Debatte
problematisch. Bei Engelkamp, Glaab und Renner ist die praktische Konsequenz einem
daoistischen Nicht-Handeln (wuwei) ähnlich, welches eben doch ein Handeln zugunsten
des Dao, also eines angenommenen richtigen Weges ist. Man könnte auch annehmen ihre
Herangehensweise wäre beinahe buddhistisch in ihrer Selbstzurücknahme in reiner Be-
trachtung (vipassanā); dafür allerdings fehlt ihnen die Zielgerichtetheit. Frühere euro-
päische Autor_innen hätte diese Haltung wahrscheinlich generalisierend als »orienta-
lisch« klassifiziert. Nietzsche, ganz der ans Wahnhafte grenzende Orientalist, im Sinne
Saids, der er war, bezeichnete »eine Art Stillstands-Niveau des Menschen« als »höheres
Chinesentum«.13 Jener gewähnte Stillstand des »Ostens«, den Max Weber in China, mit
einem Mangel an Befähigung zur rationalen Beherrschung der Welt durch den Konfu-
zianismus erklärte14, und Hegel der historisch überholten Rolle Chinas für die Evolution
des Weltgeistes zuschrieb15 ist historisch Lügen gestraft worden. Dessen Fortschritts-
begriff ist unumwunden eurozentrisch und weitgehend als deutsche Arroganz disquali-
fiziert worden. Nicht überraschend ist, dass das »Stillstandsniveau des Menschen« heute
in Folge einer Interessenlosigkeit gegenüber dem normativen Gehalt der Moderne bei
poststrukturalistischen Kritiker_innen und Freund_innen des »Nicht-Westens« wieder-
kehrt. Der utopische Gehalt postmodernen Denkens ist schließlich wenn überhaupt die

11 Vgl. Engelkamp / Glaab / Renner, »In der Sprechstunde. Wie (kritische) Normenforschung
ihre Stimme wiederfinden kann« aaO. (FN 1), S. 111f.

12 Engelkamp / Glaab / Renner, »Ein Schritt vor, zwei Schritte zurück? Eine Replik auf unsere
Kritikerinnen«, aaO. (FN 3) S. 108.

13 Friedrich Nietzsche, Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre in: ders. Werke in drei Bänden, Bd.
3, München 1977.

14 Vgl. Max Weber, Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Konfuzianismus und Taoismus,
Schriften 1915-1920, Bd. 19, Tübingen 1989, Kap. 4.

15 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte,
Band 1: Die Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1955, S. 51-79; 243-257.

144 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 144

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


Pluralität oder Vielheit (auch als Konsequenz aus Derridas différance), die ihre Einheit
findet in der Ablehnung des modernistischen Fortschrittsglaubens.16 Im hegelschen Sin-
ne aufgehoben, sind die Versprechen der Moderne noch in der kritischen Theorie. Auch
wenn sie mit der Dialektik der Aufklärung grundlegend das Potential der Aufklärung in
Barbarei umzuschlagen aufgedeckt hat17, bleibt in ihr das Streben nach Glück des Indi-
viduums in einer menschlicheren Gesellschaft, also jener marxschen Utopie von der frei-
en Vereinigung freier Menschen, erhalten; wenn auch nur im durch den Entwicklungs-
stand der Produktivkräfte bedingten Rahmen.18 Nach der Schoa ist bei Adorno be-
kanntlich die Minimalforderung, dass Auschwitz sich nicht wiederholen dürfe, der er-
nüchternde, aber umso mehr auf Verwirklichung drängende Abglanz davon.19 Umso
praktisch eindeutiger ist die Einnahme eines Standpunktes, eines klaren Bekenntnisses
dazu, etwas als falsch zu kritisieren. Adorno beginnt sein Essay Kritik mit dem Hinweis
auf die griechische Wurzel des Wortes Kritik, krino, welche entscheiden bedeute.20 Aus-
gehend von der Annahme einer gesellschaftlichen Totalität, der zu entrinnen nicht mög-
lich sei, betont Adorno, das Kritik nicht erfordere konstruktiv zu sein. Im Gegenteil,
»durch die Auflage des Positiven wird Kritik von vornherein gezähmt und um ihre Ve-
hemenz gebracht«,21 da das Bessere jenseits des Faktischen liege und ein Drängen auf
unmittelbare Verbesserung im falschen Ganzen verharre. Es reiche oft aus, die »Wirk-
lichkeiten mit den Normen zu konfrontieren, auf welche jene Wirklichkeiten sich beru-
fen: die Normen zu befolgen, wäre schon das Bessere«.22 Somit bleibt die Frage wohin
Gesellschaft sich potentiell entwickelt und wie diese Entwicklung im Verhältnis zu einer
sozialen Utopie steht relevant, ohne jedoch (1) ein positiv formulierbares Ziel zu haben
und (2) auf die historisch-materialistische Teleologie zu vertrauen. »Fortschritt«, schreibt
Adorno in einem gleichnamigen Essay, sei

16 Dies ist eine stark vereinfachte Darstellung, die für den hier behandelten Gegenstand aber er-
laubt sein soll. Dass Jacques Derrida moralisch auf Seiten der Aufklärung stand, belegt etwa
sein Eintreten für eine kantische Weltinnenpolitik am 31.5.2003 zusammen mit Jürgen (Jacques
Derrida / Jürgen Habermas, »Nach dem Krieg: Die Wiedergeburt Europas« in: Frankfurter
Allgemeine Zeitung, 31.5.2003). Dennoch ist ein an Nietzsche geschulter Antihumanismus in
der Dekonstruktion selbst von ihm zur Beschreibung seiner Denkschule verwendet worden.
Sie wolle »über den Menschen und den Humanismus hinausgelangen, weil Mensch der Name
des Wesens ist, das die Geschichte der Metaphysik und der Onto-theologie hindurch, das heißt
im Ganzen seiner Geschichte, die volle Präsenz, den versichernden Grund, den Ursprung und
das Ende des Spiels geträumt hat« (zit. bei Ernst Behler: Derrida-Nietzsche, Nietzsche-Der-
rida, Paderborn 1988, S. 15).

17 Vgl. Max Horkheimer / Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Frag-
mente in: Max Horkheimer, Gesammelte Schriften, Band 5, Frankfurt am Main 2003.

18 Vgl. Max Horkheimer, Traditionelle und Kritische Theorie in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd.
4, Frankfurt a.M. 1988, S. 162-216; Karl Marx, Grundrisse der Kritik der Politischen Ökono-
mie in MEW, Bd. 42, Berlin 1983, S. 91; Karl Marx / Friedrich Engels, Manifest der Kommu-
nistischen Partei, in MEW, Bd. 4, Berlin 1972, S. 482.

19 Vgl. Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1966, S. 356.
20 Vgl. Theodor W. Adorno, »Kritik« in: ders.: Kritik. Kleine Schriften zur Gesellschaft, Frankfurt

a.M. 1971, S. 10.
21 Adorno, »Kritik«, aaO. (FN 20), S. 18.
22 Ebd., S. 18f.

145 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 145

ZfP 62. Jg. 2/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


»keine abschlußhafte Kategorie. Er will dem Triumph des radikal Bösen in die Parade
fahren, nicht an sich selber triumphieren. Denkbar ein Zustand, in dem die Kategorie
ihren Sinn verliert, und der doch nicht jener der universalen Regression ist, die heute
mit dem Fortschritt sich verbündet. Dann verwandelte sich der Fortschritt in den
Widerstand gegen die immerwährende Gefahr des Rückfalls. Fortschritt ist dieser
Widerstand auf allen Stufen, nicht das sich Überlassen an den Stufengang.«23

Das »höhere Chinesentum« von Engelkamp, Glaab und Renner fährt niemandem in die
Parade, sondern ist der Versuch eine »normative Einordnung zu Gunsten einer inter-
pretativen Rekonstruktion mittels kontextsensibler Techniken zurückstellen«24 und eine
»Haltung des Zweifels, um zu verhindern, dass die eigenen Prädispositionen in der For-
schung reifiziert werden«.25 Es geht ihnen um ein vorsichtiges Herantasten an Untersu-
chungsgegenstände, welches vermeide diese Gegenstände im Räderwerk der »westli-
chen« Normenlogik zu zerbrechen. Sie halten die aktuelle konstruktivistische Normen-
forschung für ausblendend und voreingenommen. Die Defizite, die sie anführen, sind
außerordentlich wichtig als solche benannt zu werden. Bedauerlicherweise ist ihr Ansatz,
und das betonen sie zu Recht, ein durch und durch poststrukturalistischer, und somit
kaum noch kritisch. »Eine normative Bewertung«, schreiben sie »steht hier erst am Ende
einer historisch-rekonstruktiven Untersuchung, die das emanzipatorische Potential der
untersuchten Subjekte aufzeigt«.26 Es ist fraglich, ob es einen normenfreien Ort der Kri-
tik gibt, der »jenseits von Gut und Böse« (Nietzsche) solange bewohnt wird, bis man
einer Sache fair und unbefangen auf den Grund gegangen ist, um dann erst zu einem
selbst gewählten Zeitpunkt diesen zu verlassen, um moralisch bewertende Kritik zu üben.
Normen können nicht einfach als soziale Fakten hingenommen werden, sondern müssen
zu ihrem Verständnis historisch hergeleitet und interpretiert werden, dies ist auch En-
gelkamp, Glaab und Renner klar. Dennoch stehen sie einer (ideologie-) kritischen Per-
spektive nicht weiter nahe, da sie unter Bezugnahme auf Martin Weber ergänzen, dass
dies impliziere, dass eine moralische Bewertung dessen nicht erlaubt sei.27 Die Sprache
ist hier verräterisch, da sie aufdeckt, dass die eigene ungenannte moralische Überzeugung
eine moralische Bewertung verbietet. Dies erinnert wiederum an die Aporie Nietzsches,
dass Überzeugungen gefährlichere Feinde der Wahrheit seien als Lügen.28 Die Über-
zeugung, dass Bewertungen in der Forschung zu unterlassen seien, ist selbst schon wieder
ein Eintreten für eine bestimmte normative Forschungsethik.

23 Theodor W. Adorno, »Fortschritt« in: ders. Gesammelte Schriften, Bd.10, 2, Frankfurt am
Main 1977, S. 638.

24 Engelkamp / Glaab / Renner, »Ein Schritt vor, zwei Schritte zurück? Eine Replik auf unsere
Kritikerinnen«, aaO. (FN 3) S. 116.

25 Engelkamp / Glaab / Renner, »Ein Schritt vor, zwei Schritte zurück? Eine Replik auf unsere
Kritikerinnen«, aaO. (FN 3) S. 116.

26 Engelkamp / Glaab / Renner, »Ein Schritt vor, zwei Schritte zurück? Eine Replik auf unsere
Kritikerinnen«, aaO. (FN 3) S. 115.

27 Vgl. Engelkamp / Glaab / Renner, »Ein Schritt vor, zwei Schritte zurück? Eine Replik auf
unsere Kritikerinnen«, aaO. (FN 3) S. 115f.

28 Vgl. Friedrich Nietzsche, Menschliches Allzumenschliches in: ders. Werke in drei Bänden, Bd.
1, München 1977, S. 693.

146 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 146

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


4.  Das wahre Gute nüchtern betrachtet

Der haitianische Befreiungskampf – den Engelkamp, Glaab und Renner anführen, um
zu zeigen, dass ihnen nicht daran gelegen ist, die Menschenrechte als etwas »westliches«
zu okkupiere 29 – und dessen zeitgenössische intellektuelle Verarbeitung, sind ein faszi-
nierendes Beispiel für die beinahe ausnahmslose Weigerung der europäischen geistigen
Elite des 18. und 19. Jahrhunderts sich grundlegend und selbstkritisch mit der Sklaverei
zu befassen. Die zeitgenössische Sklaverei wurde nicht als das erkannt, als welches sie
heute auf der ganzen Welt weitgehend verstanden wird: als auch moralisches Un-
recht.30 Seit jener Zeit bis heute hat es einen moralischen Fortschritt gegeben. Und dank
dieses Fortschritts ist die Infragestellung des Fortschrittsbegriffs möglich geworden,
welche poststrukturalistischem und konservativem Denken so wichtig ist. Polemisch
könnte man sagen, dass Nietzsches Übermensch in den Poststrukturalisten Realität ge-
worden ist: die Umwertung aller Werte ist sein Programm, Gut und Böse zu scheiden
sind ihm ein Merkmal geistiger und kultureller Verkommenheit und Schwäche. Die Em-
pörung über ein falsches Leben wird zugunsten eines bewertungsfreien Lebens ad acta
gelegt. Während Nietzsche noch fortschrittsgläubig war, und die Morallosigkeit als er-
strebenswertes Ziel beschrieb, so sind Engelkamp, Glaab und Renner bereits bei der
Suche nach der reinen Wahrheit jenseits des Fortschrittsdenkens angekommen, welche
alles empirisch notiert und gelten lässt, um niemandem Unrecht zu tun. Ebenso, wie die
Blindheit für augenscheinliches Unrecht fast aller freiheitsapologetischen europäischen
Denker Buck-Morss in Hegel und Haiti perplex macht31, so kann einen heute die Un-
parteilichkeit des reinen und wirklichen Zuhörens beinahe fassungslos machen.

Für einen kritischen Ansatz ist es wichtig, im Auge zu behalten, wie die »Kinder ihrer
Zeit« ihre Zeit interpretieren, das heißt Wirklichkeit konstruieren, und, um mit Althusser
zu sprechen, Ideologie materialisieren;32 im vorliegenden Fall durch Forschungspraxis.
Da hier nicht auf die gesellschaftlichen Entstehungsbedingungen für Ideologien im Detail
eingegangen werden kann, sollen nur zwei Dinge angemerkt werden. Das Bemühen um
eine wertfreie Sichtung der Faktenlage, wie es für die Forschungspraxis von Engelkamp,
Glaab und Renner nahegelegt wird, ist in zweierlei Hinsicht interessant: (1) da diese
Praktik als materielle Seite zeitgenössischer Ideologie aufgefasst werden kann,33 und (2)
da exemplarisch gezeigt wird, wie beim Auftreten kultureller Unsicherheiten am ehesten
Normenwandel ausgemacht werden können. Wenn unterschiedliche Normengefüge
nicht bewertet werden, dann ist dies eine ebenso affirmative Praxis, wie das Verschweigen
der spezifischen dominanten normativen Prägung in der Normenforschung. Die nor-

29 Vgl. Engelkamp / Glaab / Renner, »Ein Schritt vor, zwei Schritte zurück? Eine Replik auf
unsere Kritikerinnen«, aaO. (FN 3) S. 111.

30 Vgl. Susan Buck-Morss, 2000: »Hegel and Haiti « in: Critical Inquiry 26, Nr. 4 (2000), 821-865.
31 Vgl. ebd.
32 Vgl. Louis Althusser: »Ideology and Ideological State Apparatuses (Notes towards an Inves-

tigation)« in: Slavoj Žižek (Hg.): Mapping Ideology, London/New York 1995, S. 100-140.
33 Vgl. Zu den Entstehungsbedingung des Poststrukturalismus siehe Ellen Meiksins Wood, »In-

tellektuelle und Universalismus«, in UTOPIE kreativ 81/82, (1997), 7-12.

147 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 147

ZfP 62. Jg. 2/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


mative Haltung dahinter zeugt von einer Gerechtigkeitsvorstellung, die relativistische
Konsequenzen hat. Dass die Autoren einschränkend bemerken, dass sie dennoch keine
Kulturrelativist_innen seien34, ist vermutlich Ausdruck des Gewissens, welches sich we-
gen der Konsequenzen der poststrukturalistischen Logik bemerkbar macht. Das Gefühl
haftet noch an einem Normengefüge, welches ihr Verstand überwinden möchte. Die
kognitive Dissonanz, welche das Festhalten am aufklärerischen Fortschrittsparadigma in
der sozialwissenschaftlichen Forschung mit sich bringt, wenn die Schattenseiten dieses
Paradigmas nicht verleugnet werden sollen, ist verständlich. Dass als Strategie zur Dis-
sonanzauflösung jedoch Abschied genommen wird von einer Unterscheidung von er-
strebenswerten und vermeidenswerten potentiellen Entwicklungen, ist nicht nur für
Humanist_innen falsch, sondern auch in der eigenen Sache kontraproduktiv – dies ist
eine der Lehren aus der Dialektik der Aufklärung.35 Es ist aller Wahrscheinlichkeit nach
nicht möglich, dem Falschen durch nüchternes Gewährenlassen in die Parade zu fahren.
Engelkamp, Glaab und Renner möchten ein »politisches und wissenschaftliches Gegen-
programm zum affirmativen Mainstream in der Normenforschung [entwerfen], mit dem
eine dezidiert kritische Erforschung (normativer) Bedeutungen betrieben werden
kann.«36 Normenfrei kann Forschung nur scheinbar sein, im besten Fall bleiben diese
Versuche weitgehend bedeutungslos, im schlimmsten Fall sind sie eine Parteinahme für
den Status quo oder eine schlimmere Alternative. Normengefüge legen fest, was inner-
halb dieses Rahmens als richtig und was als falsch gelten darf. So stellen sie Handlungs-
erwartungen her. Ein Ausbrechen aus diesem Gefüge, und somit eine potentielle Kritik
der Normenordnung ist wahrscheinlich nicht möglich, da die Normen, welche den
Wunsch nach Kritik an der Normenordnung hervorrufen, in eben jener Normenordnung
erworben worden sind. Eingebunden in die gesamtgesellschaftliche Totalität bleibt Kri-
tiker_innen zunächst nichts anderes übrig, als von dem vorgefundenen (weltweiten/
menschheitlichen) Normenrepertoire dasjenige zu unterscheiden, was diese für schlecht
und was für besser halten. Kritik erfordert Parteilichkeit – auch bei der Erforschung von
Normengefügen. Dabei ist es aber nicht notwendig sich auf eine bestimmte Seite beste-
hender politischer Einheiten zu schlagen, wie es etwa Slavoj Žižek, der – offensichtlich
aus der Erkenntnis der Unentrinnbarkeit herrschender Ideologie heraus37– mit seinem
Projekt »leftist Euro-centrism«38 nahelegt. Fortschritt wäre dann in der Tat nur vor-
stellbar als eine Hierarchisierung bestehender Normenordnungen. Solch ein Standpunkt
ist zwar kritisch und kann auch beinahe fortschrittlich im Sinne von Adornos Fort-
schrittsbegriff sein, eignet sich aber schlecht als Erklärungshilfe für die Emergenz neuer
Normen. Normenwandel, der in wünschenswerter Richtung über bereits bestehende

34 Vgl. Engelkamp / Glaab / Renner, »In der Sprechstunde. Wie (kritische) Normenforschung
ihre Stimme wiederfinden kann« aaO. (FN 1), S. 14.

35 Vgl. Horkheimer / Adorno: Dialektik der Aufklärung. aaO. (FN 17).
36 Engelkamp / Glaab / Renner, »In der Sprechstunde. Wie (kritische) Normenforschung ihre

Stimme wiederfinden kann« aaO. (FN 1), S. 111.
37 Vgl. Slavoj Žižek, »The Spectre of Ideology« in: ders. (Hg.), Mapping Ideology, London/New

York 1995, S. 12.
38 Slavoj Žižek, »What Does Europe Want? « in: In These Times 1 (2004).

148 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 148

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


Normenordnungen hinaus zielt, ist theoretisch nicht ausgeschlossen, solange der Fort-
schrittsbegriff beibehalten wird, der aus der Perspektive eines utopischen Standpunktes,
weiterhin gute von schlechten Entwicklungen scheidet, oder – wie bei Adorno – zumin-
dest die schlechten herausstellt. Der Ansatz Ernst Blochs ist optimistischer als Adornos,
auch wenn Bloch ebenso ausschließt die soziale Utopie ausformulieren zu können. Bloch
zielt auf die konkrete Utopie eines Multiversums, dessen zusammenlaufenden Entwick-
lungen in einem kulturüberschreitenden noch zu findendem Humanum kulminieren.
Mit diesem vor Augen ist sinnvolle, das Faktische überwindende, Kritik möglich. In
Blochs Worten: »Sinn also ist Perspektive, wie sie in der zu verändernden Welt möglich
ist, wie sie in der Vervollkommnungsfähigkeit der Welt die Latenz guter Ziele für sich
hat.«39 Solch ein Ansatz wäre in der Normenforschung eine Möglichkeit, eine dezidiert
normative Basis der eigenen Interpretationen von Normengefügen offenzulegen, ohne
sich zwangsläufig für Zuschreibungen entscheiden zu müssen, welche eventuell bereits
zu stark durch gedankliche Assoziationscluster für den wissenschaftlichen Gebrauch
verdorben sind.

5.  Vom Wesen des Westens und der Essenz des Restes

Nietzsche eignet sich mit seinem unverhüllten Essentialismus auch, um zu illustrieren,
dass schon seit längerem auch in Europa bekannt ist, dass (1) die Bewertung dessen, wofür
der geographische Osten und der geographische Westen symbolisch stehen, Wandlungen
unterworfen ist, die mit historischen Ereignissen korrespondieren, und (2) dass selbst
einer, der explizit behauptet keinen eigene bewertenden Standpunkt einzunehmen, nicht
umhin kommt, diesen dennoch zu haben:

»In den dunkelsten Zeiten des Mittelalters, als sich die asiatische Wolkenschicht
schwer über Europa gelagert hatte, waren es jüdische Freidenker, Gelehrte und Ärzte,
welche das Banner der Aufklärung und der geistigen Unabhängigkeit unter dem här-
testen persönlichen Zwange festhielten und Europa gegen Asien verteidigten; ihren
Bemühungen ist es nicht am wenigsten zu danken, dass eine natürlichere, vernunft-
gemäßere und jedenfalls unmythische Erklärung der Welt endlich wieder zum Siege
kommen konnte und dass der Ring der Kultur, welcher uns jetzt mit der Aufklärung
des griechisch-römischen Altertums zusammenknüpft, unzerbrochen blieb. Wenn
das Christentum alles getan hat, um den Okzident zu orientalisieren, so hat das Ju-
dentum wesentlich dabei geholfen, ihn immer wieder zu okzidentialisieren : was in
einem bestimmten Sinne so viel heißt, als Europas Aufgabe und Geschichte zu einer
Fortsetzung der griechischen zu machen.«40

Die Gleichungen von Christentum mit Orient und Judentum mit Okzident, und dass
Europa nur dem Judentum seine abendländische Prägung, sprich »westliche« Moderne,

39 Ernst Bloch, Tübinger Einleitung in die Philosophie, Frankfurt a.M. 1970, S. 144.
40 Friedrich Nietzsche, Menschliches Allzumenschliches, aaO. (FN 28), S. 686 (Hervorhebung

dort).

149 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 149

ZfP 62. Jg. 2/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


zu verdanken habe ist für Poststrukturalisten eine essentialistische Verallgemeinerung
und für viele eine ungewohnte Perspektive auf Christentum und Judentum. Das Gegen-
stück zu Nietzsches Verachtung für das Christentum (Der Antichrist) war das ältere ex
oriente lux, welches bei christlichen Europäern einen positiven Klang hatte, solange
Christen mit dem Orient den Ursprung des Christentums verbanden; dies änderte sich
spätestens mit der osmanischen Westexpansion. Der Historiker Ernst Nolte versuchte
1986 eine eigenwillige Neuauflage der These nach der in Europa etwas nur schlecht sein
könne, wenn es aus dem Osten importiert worden sei, indem er die Verbrechen der Na-
tionalsozialisten als »›asiatische‹ Tat« beschrieb.41 Nicht die Deutschen aus eigener Tra-
dition und Geschichte heraus, sondern ein fremdes »östliches« Prinzip habe sich der
Deutschen bemächtigt und die Verbrechen begehen lassen. Jürgen Habermas vermutete
die Absicht Noltes sei es, die Schuld der deutschen am NS-Terror zu entschuldigen.
Selbst in dieser Replik von Habermas war in unangebrachter Ironie von »deutschen
Mandarine[n]« zu lesen, in der Absicht die Nazi-Bürokraten zu charakterisieren.42

Ein Jahrzehnt vor dem Historikerstreit hatten sich in den Ländern des politischen
Westens zahlreiche Menschen in Folge der Studentenbewegung zu Mao Zedong hinge-
zogen gefühlt und somit wissentlich und unwissentlich jenes am »Osten« bewundert,
was konstant als dessen Merkmal aufgefasst wurde und wird: Das Zurückstehen des In-
dividuums zugunsten des Volkes und die Disziplin gegenüber einer als gerecht aufge-
fassten Ordnung. Seit der Antike zieht sich die Bewunderung und Verachtung für das-
selbe vermeintlich asiatische Prinzip durch die europäische Geistesgeschichte. Konstant
blieb bei Verherrlicher_innen wie bei Verachter_innen des »Ostens« die Auffassung des-
sen, wofür Asien stehe. Sie waren und sind sich einig, dass der »Osten« als Kontrastfolie
zur Identitätskonstruktion gebraucht wird, bewusst oder unbewusst. Somit erklärt sich
auch, dass jene europäischen Autoren, die im »Osten« an »Westliches« erinnernde Be-
obachtungen machten und bewunderten, regelmäßig ausgeblendet wurden und in der
Fortentwicklung des kollektiven Nachdenkens, Sprechens und Schreibens über Asien
übersehen wurden.43

Der »Westen« und der »Osten« sind die seit der griechischen und chinesischen Antike
klassische Dichotomie eines gewähnten »kulturellen« Gegensatzes. Bis heute wirkt diese
Trennung der Welt nicht nur nach, sondern taucht immer wieder in dem einen oder
anderen Gewandt auf: Zivilisation und Barbarei, Schuldkultur und Schamkultur (Ruth
Benedict), Moderne und Tradition, Demokratie und Autoritarismus, Individualismus
und Kollektivismus. Das heute, in der Nachfolge des ursprünglich despektierlich Ge-
meinten Gegensatzes West vs. rest, gebräuchliche »Westen« und »Nicht-Westen«, be-
ziehungsweise die bereits verallgemeinernde normative Bewertungen über den Westen

41 Ernst Nolte, »Die Vergangenheit, die nicht vergehen will. Eine Rede, die geschrieben, aber
nicht gehalten werden konnte« in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 6.6.1986, S. 5.

42 Jürgen Habermas, »Eine Art Schadensabwicklung. Die apologetischen Tendenzen in der deut-
schen Zeitgeschichtsschreibung« in: Die Zeit, 11.7.1986, S. 1.

43 Vgl. Udo Witzens, Kritik der Thesen Karl A. Witfogels über den »Hydraulischen Despotismus«
mit besonderer Berücksichtigung des historischen singhalesischen Theravāda-Buddhismus, Hei-
delberg 2000, S. 58-64.

150 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 150

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


beinhaltende Gegenüberstellung des Globalen mit dem Lokalen, des Universalistischen
mit dem Partikularen, ändert nichts an den alten Stereotypen. Sie verschleiern nur diese
alte Herkunft und greifen Aspekte eines essentialistisch verstandenen »Westens«, wie
etwa universalistische Werte, als wesenhaft heraus.

Auf die historische Unhaltbarkeit dieser Dichotomie weisen alle an der Debatte Be-
teiligten hin. Dennoch stellt sich angesichts der Debatte die Frage, ob poststrukturalis-
tischer Anti-Essentialismus aufhört, wenn es darum geht liebgewonnene Charakteristika
in Stellung gegen ungeliebte zu bringen? Der Eindruck der sich aufdrängen kann ist, dass
der »Westen« für tendenziell böse gehalten wird, weil er mächtig sei, und der »Nicht-
Westen« für tendenziell gut (oder weniger böse), weil er schwach sei. Die Viktimisierung
des »Nicht-Westens« ist zwar als orientalistische Strategie bekannt, gehört aber zu den
Argumentationszwängen anti-»westlicher« Gesinnungen.

6.  Der »Westen« im »Nicht-Westen«

Die Zuschreibungen von »kulturellen«, psychologischen und sozio-ökonomischen Ei-
genschaften als »westlich« und »östlich« finden sich in der Normenforschungsdebatte
wieder. Auch wenn es keine offenkundige Sehnsucht nach einer hermetischen Perspek-
tive auf vermeintliche Entitäten mit geographischen Bezeichnungen selbst gibt, und sich
die Beteiligten zum Ziel gesetzt haben diese aufzubrechen, so fehlt in der Debatte der
Hinweis darauf, dass intellektuelle Traditionen im »Nicht-Westen«, welche nach den
überlieferten eurozentrischen Kategorien als »westlich« zu gelten hätten, zur Empirie
über die geographische Verteilung von Normen gehören. Es gibt eine breite textliche
Grundlage für die Annahme, dass zentrale Werte dessen, was Humanismus genannt wird,
unabhängig von Zeit und Ort entstanden sind. Dasselbe gilt selbstverständlich für den
Anti-Humanismus.

Humanismus soll hier verstanden werden als der Selbstzweck des Menschen, wie er
für den »westlichen« Kontext vermutlich in der Grundlegung zur Metaphysik der Sit-
ten von Immanuel Kant am deutlichsten zum Ausdruck kommt.44 Das impliziert, dass
jegliche Behandlung des Menschen als ein Mittel zum Zweck anderer Menschen als
ethisch falsch aufgefasst wird. Dabei soll nicht die Varietät menschlicher Normenord-
nungen in Abrede gestellt werden, sondern die Existenz eines »meta-good[s]« im Sinne
Matthew T. Johnsons angenommen werden, welches sich sehr häufig und kulturüber-
greifend in der Menschheitsgeschichte finden lässt.45 Es geht nicht um die Herausarbei-
tung eines Meta-Guten als einem kleinsten gemeinsamen Nenner, welcher objektiv auf
empirischer Basis überall und seit Menschengedenken praktische Anwendung gefunden
hätte, sondern um ein ethisches Ideal, welches eine transkulturelle Messlatte für das Gute
darstellt.

44 Vgl. Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Göttingen 2004.
45 Vgl. Matthew T. Johnson, Evaluating Culture. Well-Being, Institutions and Circumstances,

Basingstoke 2013, S. 29.

151 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 151

ZfP 62. Jg. 2/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


Zweifellos ist der Begriff des Humanismus eng mit der Ideologie des europäischen bür-
gerlichen Zeitalters verbunden, und hat daher seit jeher einen eurozentrischen Beige-
schmack. Dennoch ist festzustellen, dass das gleiche Motiv des menschlichen Selbst-
zwecks, in vielen außereuropäischen Weltgegenden zu unterschiedlichen Zeiten formu-
liert worden ist. Es ist trotzdem fraglich, ob der Begriff des Humanismus tatsächlich auf
all diese außereuropäischen Entwicklungen übertragen werden kann, welche dem Hu-
manismus so ähnlich sind. Was genau einen geeigneten Umgang mit diesem Problem
ausmachen sollte, ist gegenwärtig offen, aber

»[d]er Bedarf an kulturübergreifenden Orientierungen, in denen Differenzen nicht
verschwinden, sondern so anerkennungsfähig konzipiert werden müssen, dass sie von
anderen Kulturen anerkannt werden können, ist evident. […] Sie kann nur gelingen,
wenn das intellektuelle Abenteuer gewagt wird, die jeweils eigenen Traditionen und
Konzeptionen in denjenigen der anderen zu spiegeln. […] Es geht also nicht darum,
die humanistische Tradition des Westens in nicht-westlichen Kulturen aufzuspüren,
sondern Gemeinsamkeiten und Differenzen zugleich in den Bestimmungen des Men-
schen zu finden und auf der Basis gleicher Orientierungsbedürfnisse und grundle-
gender allgemein-menschlicher Denk- und Lebensweisen die Unterschiede zu akzen-
tuieren und in ein produktives Verhältnis des Austausches und der Kritik zu brin-
gen.«46

Max Horkheimer betont, dass der bürgerlichen Humanismus ein doppeltes Gesicht habe:
Die Würde des Menschen liege zwar in seiner Macht zur Selbstbestimmung aber in der
bürgerlichen Epoche, die den Humanismus verbreitet habe,

»ist jedoch die Macht der Selbstbestimmung ungleich verteilt; denn die inneren En-
ergien hängen jedenfalls nicht weniger vom äußeren Schicksal ab als diese Energien.
Je weiter der vom Humanismus verklärte abstrakte Begriff des Menschen von ihrer
wirklichen Lage entfernt war, desto erbärmlicher mußten die Individuen der Masse
sich selbst erscheinen, desto mehr bedingte die idealistische Vergottung des Menschen,
die in den Begriffen der Größe, des Genies, der begnadeten Persönlichkeit, des Führers
und so weiter sich bekundet, die Selbsterniedrigung, Selbstverachtung des konkreten
Einzelnen. […] Stündlich bestätigt die Gesellschaft aufs neue, daß nur die Umstände,
nicht die Person Respekt verdienen.«47

Horkheimer zufolge löst der Humanismus seine Versprechen in der bürgerlichen Epoche
nicht ein und kann es auch gar nicht. Er dient in ihr der ideologischen Rechtfertigung
der kapitalistischen Produktionsweise und der »freiwilligen« Einfügung in dessen Ver-
hältnisse durch die Proletarier. Als Fernziel haben die humanistischen Werte deshalb für
die kritische Theorie aber nicht ausgedient, sondern ihre Verwirklichung ist auf unbe-

46 Henner Laass / Herbert Prokarsky / Jörn Rüsen / Angelika Wulff, Lesebuch interkultureller
Humanismus. Texte aus drei Jahrtausenden, Schwalbach/Ts. 2013, S. 14.

47 Max Horkheimer, Egoismus und Freiheitsbewegung in: ders. Gesammelte Schriften, Bd. 4,
Frankfurt a.M. 1988, S. 73-74.

152 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 152

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


stimmbare Zeit aufgeschoben, solange bis die gesellschaftlichen Bedingungen dafür bereit
sind.
In diesem Artikel wird daher der Begriff Humanismus immer (1) im ahistorischen Sinn
von Laass et al. gebraucht werden, also als ein interkultureller Humanismus, wie er sich
in Zeugnissen der Geistesgeschichte der Menschheit niedergeschlagen hat, als auch (2)
als eine utopische Projektion, welche hilft die Gegenwart zu beurteilen. Am ehesten ver-
eint hat diese beiden Perspektiven schon relativ früh Ernst Bloch mit seinen Begriffen
von einem zukünftigen Humanum, welches sich in einem Multiversum finden werde.48

Die außereuropäischen Belege für jenes normative Denken, welches wir mangels eines
anderen vereinfachend Humanismus nennen, sind zahlreich.

In der Debatte um asiatische Werte in den 1990er Jahren brachte Kim Dae Jung Bud-
dha, Mengzi und Donghak als »östliche« Quellen vermeintlich »westlicher« Werte ins
Spiel.49

Amartya Sen, der wohl weltweit bekannteste jener Intellektuellen, denen daran gelegen
ist, gegen das hartnäckige Vorurteil eines »westlichen«/westlichen Exzeptionalismus an-
zuschreiben, bezeichnet die Meinung, dass Werte wie Toleranz, Freiheit und gegensei-
tiger Respekt kulturspezifisch seien und grundsätzlich zur »westlichen« Zivilisation ge-
hören als »claim of ›cultural boundry‹«.50 Für Samir Amin ist gerade diese Haltung der
Hauptindikator für Eurozentrismus und nicht die Behauptung einer Existenz von Uni-
versalien.51

Neben Kaiser Ashoka (304-232 v. Chr.) dem in mancherlei Hinsicht wichtigeren Re-
präsentanten dieses Indiens, das sich nicht als Kontrastfolie zum Phantasiegebilde »Wes-
ten« eignet, hebt Sen Großmogul Jalaluddin Muhammad Akbar der von 1556-1605 re-
gierte als einen muslimischen Herrscher hervor, der jenen Idealen sich verpflichtet fühlte,
die später in Europa aufklärerisch genannt wurden. Solcherart Geisteshaltung und Praxis
sind dabei weltweit und über einen langen historischen Zeitraum hinweg keineswegs
Sonderfälle. Laass et al. führen alleine 33 Schriften und Autoren aus Afrika, Asien, Eu-
ropa und Lateinamerika der letzten drei Jahrtausende an, welche ihnen als Belege für die
Existenz eines interkulturellen Humanismus gelten; Ashoka und Akbar sind dabei nicht
einmal mit aufgenommen worden.52 Der antike Konfuzianer Mengzi, welcher die Herr-
schaft des Kaiser von der Legitimierung durch das Volk abhängig machte, Konfuzius
selbst, der den Edlen (junzi), das moralisch rechtschaffenden Individuum, welches eher
die Einsamkeit wählen solle, als durch die Mitmenschen sich zwingen zu lassen un-
menschlich zu werden, zur Maxime erhob,53 die zeit-, orts- und »kultur«unabhängige

48 Vgl. Ernst Bloch, Tübinger Einleitung in die Philosophie, aaO. (FN 39) S. 15.
49 Vgl. Kim Dae Jung: »Is Culture destiny? The Myth of Asia’s Anti-Democratic Values« in:

Foreign Affairs 73, Nr. 6 (1994), S. 189-194.
50 Amartya Sen, »The Reach of reason in ders. The Argumentative Indian. Writings on Indian

Culture, History and Identity. « London 2005, S. 280.
51 Samir Amin, Eurocentrism. Modernity, Religion and Democracy. A Critique of Eurocentrism

and Culturalism, New York 2009.
52 Vgl. Laass / Prokarsky / Rüsen / Wulff, Lesebuch interkultureller Humanismus. Texte aus drei

Jahrtausenden, aaO.
53 Vgl. Heiner Roetz, Konfuzius, Nördlingen 2006 S. 11, 55-65, 93-94.

153 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 153

ZfP 62. Jg. 2/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


Formulierung der Goldenen Regel als ethischem Fundament54, die diversen atheistischen
und rationalistischen Denkschulen Indiens, welche beispielsweise in Erode Venkata Ra-
masamy einen anti-religiösen Denker und Aktivisten fanden, welcher sich in seinem
Kampf gegen freiheitsfeindliche Traditionen, insbesondere sein Kampf für Frauenrechte,
allenfalls in seiner praktischen Konsequenz von europäischen Pendants unterschei-
det.55 Auch zahlreiche nicht-rationalistische spirituelle Denktraditionen müssten wegen
ihrer universalistischen, antitraditionalistischen und evolutionistischen Konzepte, wie
etwa bei Aurobindo Ghose, als »westlich« klassifiziert werden.56 Ganz zu schweigen von
jenen Intellektuellen und Aktivist_innen, die in der Gegenwart für ihre »westlichen«
Ansichten die »westlichen« und »nicht-westlichen« Repressionswerkzeuge »nicht-west-
licher« Saaten zu spüren bekommen.

Zu dem Umstand, dass Normen sich stark ähneln können, obwohl sie voneinander
unabhängig zu unterschiedlichen Zeiten und an unterschiedlichen Orten entstanden sind
– dies ist keinesfalls auf »humanistische«Werte beschränkt – kommt hinzu, dass die
Menschheitsgeschichte eine Migrationsgeschichte ist, und daher die Suche nach einem
singulärem Ursprung von Wertegefügen schwierig und oft vergeblich ist. Es sei außer-
dem beispielhaft daran erinnert, dass die europäische Aufklärung und der europäische
Säkularismus zweifellos durch die Auseinandersetzung europäischer Intellektueller mit
den antiken areligiösen chinesischen Staatslehren mitbedingt worden ist.57 Dennoch
existieren die Kategorien »Westen« und »Nicht-Westen« als mächtige Ideologiefrag-
mente fort und haben praktische Auswirkungen. Es hilft nicht diesen Fortbestand zu
leugen, wie Deitelhoff / Zimmermann es tun, wenn sie schreiben:

»Die Glokalität von Räumen und die Übersetzung von Normen und kulturellen
Praktiken zwischen global und lokal, aus dem Globalen Norden in den Globalen Sü-
den, aus dem Globalen Süden in den Globalen Norden und die damit einhergehende
Pluralisierung von Wertvorstellungen hat die Idee von abgeschlossenen Räumen in-
zwischen abgelöst.«58

Durch das Vermeiden der Bewertung der angesprochenen Werte befinden sie sich mit
diesem Statement auf derselben zweifelhaften Argumentationsebene wie Lee Kuan Yew
mit seinen Beiträgen zu den asiatische Werten. Er hatte kein Problem mit der glokalen
Situation in seinem Land Singapur, während er gleichzeitig die Notwendigkeit sah, sich
auf seiner Meinung nach asiatische Tugenden in Abgrenzung zum »Westen« besinnen

54 Vgl. Heiner Roetz, Die chinesische Ethik der Achsenzeit. Eine Rekonstruktion unter dem As-
pekt des Durchbruchs zu postkonventionellem Denken, Frankfurt am Main1992, S. 219-241.

55 Vgl. Anita Diehl, E.V.Ramaswami Naicker-Periyar. A Study of the influence of a personality
in Contemporary South India, Lund 1977, Kap. 2.

56 Vgl. Aurobindo Ghose, The Human Cycle. The Ideal of Human Unity. War and Self-Deter-
mintion, Pondicherry 1977.

57 Vgl. Heiner Roetz, »Confucianism between Tradition, Modernity, Religion, and Seculariza-
tion: Questions to Tu Weiming«, in Dao 7, Nr. 4 (2008), S. 268.

58 Deitelhoff / Zimmermann, »Aus dem Herzen der Finsternis. Kritisches Lesen und wirkliches
Zuhören der konstruktivistischen Normenforschung. Eine Replik auf Stephan Engelkamp,
Katharina Glaab und Judith Renner« aaO. (FN 2), S. 67.

154 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 154

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


zu müssen.59 Glokalität und Pluralisierung von Wertvorstellungen stehen nicht in Wi-
derspruch zur verhängnisvollen Reifizierung und Fetischisierung von Begriffen wie
»Westen«, »Osten«, »Orient«, »Okzident«, »Nicht-Westen« etc. Erst die Beseitigung
der Zuschreibung gewisser Werte als autochthon oder allochthon, also die Behauptung
eines Werteuniversalismus, wird traditionalistischen norm entrepreneurs gefährlich. Be-
kanntlich wird diesem oft durch den Verweis darauf, dass ein Werteuniversalismus selbst
wieder ein Produkt des »Westens« sei begegnet, auch wenn dafür jegliche empirische
Basis fehlt.

Dass »westliche« Normen – egal ob als Selbstzweck oder als Vorwand oder Vorbe-
dingung für andere Zwecke – durch Konditionalitäts- und Sanktionspolitik sowie durch
Krieg eingeführt – oder möglicherweise nur angeblich eingeführt – werden sollen, ist ein
bekannter Umstand. Diese Praktiken sind oft mit immensem Leid verbunden und werfen
viele ethische Fragen auf, zumindest innerhalb bestimmter Normengefüge. Es ist aber
ein anderes Normengefüge, in welchem als anstößig gilt, dass »westliche« Normen auch
durch konstruktivistische Normenforscher verbreitet werden. Es muss unterstellt wer-
den, dass dann »westliche« Werte – die wie ich hoffe gezeigt zu haben keine »westlichen«
sind – entweder abgelehnt werden oder aber für gleichwertig mit »nicht-westlichen«
Werten – die ebenso keine »nicht-westlichen« sind – gehalten werden. Plädieren Engel-
kamp, Glaab und Renner zunächst lediglich für ein Sichtbarmachen der westlichen He-
gemonie erweitern sie dieses Gegenprogramm um eine Parteinahme für das Lokale/
»Nicht-westliche« durch Toleranz und scheinbare Unvoreingenommenheit. Sie möch-
ten, dass die Normenforschung helfe die »marginalisierten lokale Wertbestände zu re-
konstruieren und zu stärken.«60 Der Begriff »stärken« muss dabei nicht unbedingt als
handgreifliche Unterstützungen für »nicht-westliche« Wertbestände verstanden werden,
sondern eher als eine relative Stärkung des Gehörtwerdens als Resultat einer Kritik am
»westlich«-hegemonialen Diskurs.

7.  Die Bewahrung der Moderne in der kritischen Normenforschung

Das Bemühen um Klarheit über die normativen Grundlagen in der Normenforschung
wird in allen hier besprochenen Artikeln klar zum Ausdruck gebracht und dieser Punkt
scheint jener zu sein, der den Autor_innen am wichtigsten ist. Engelkamp, Glaab und
Renner kritisieren als unausgesprochene Grundlage in der konstruktivistischen Nor-
menforschung die Dominanz von »westlichen« Normengefügen, welche somit hegemo-
nial in Theorie und Praxis sei und »nicht-westliche« normative Gefüge ausblende. In
ihrer Antwort darauf wenden Deitelhoff / Zimmermann ein, dass das vorgeschlagene
Programm dem Anspruch kritisch zu sein nicht genüge, da (1) der eigene normative
Standpunkt nicht offengelegt werde und (2) der »Nicht-Westen«, hier identifiziert mit

59 Vgl. Fareed Zakaria, »Culture is Destiny. A Conversation with Lee Kuan Yew« in: Foreign
Affairs 73, Nr. 2 (1994), S. 109-126.

60 Engelkamp / Glaab / Renner, »In der Sprechstunde. Wie (kritische) Normenforschung ihre
Stimme wiederfinden kann« aaO. (FN 1), S. 115.

155 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 155

ZfP 62. Jg. 2/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


dem Lokalen, selbst keiner Kritik mehr unterzogen werde. Diese Kritik weisen Engel-
kamp, Glaab und Renner in ihrem letzten Beitrag zwar begründet zurück, dennoch bleibt
das Problem der generellen Schwäche ihres Ansatzes als Instrument der Kritik. Beide
Artikel bringen zur Sprache, dass die Berücksichtigung und das Transparentmachen des
»Nicht-Westens« nicht nur als Forschungsgegenstand, sondern auch als Forschungs-
perspektive bisher zu wenig berücksichtigt wurden, und dass damit einem »westlich«-
hegemonialen Diskurs in der konstruktivistischen Normenforschung Vorschub geleistet
werde. Deitelhoff / Zimmermanns Kritik daran, dass das Lokale/»Nicht-Westliche«
selbst der Kritik entzogen wird, ist nachvollziehbar. Die Kritik, dass Kritik nicht in Kri-
tiklosigkeit umschlagen darf, sobald die Unterdrückten/Subalternen/Marginalisierten
Gegenstand dieser werden, ist richtig. Normativ richtig ist diese Kritik jedoch nur dann,
wenn wiederum das normative Gefüge, welches dieser Beurteilung zu Grunde liegt jenes
ist, welches als modern bezeichnet wird. Die der Moderne zugrundeliegende Geistes-
haltung, lässt sich zusammenfassen als die Reflexionsfähigkeit und der Reflexions-
wunsch, welcher traditionelle Gefüge der Stellung des Menschen in Kosmos, Natur und
Gesellschaft in Frage stellt und somit neue individuelle Handlungsoptionen nicht nur
verspricht, sondern erforderlich macht. Die euro- oder besser »west«-zentrische Lesart,
die Großerzählung der Moderne, sieht sie als Resultat der europäischen Aufklärung. Die
an Jaspers geschulten Vertreter des multiple-modernities-Ansatzes verstehen die Mo-
derne als allgemein menschliches Phänomen, welches sich durch die Interpretation der
Welt als grundsätzlich offen und veränderbar auszeichne, aber historisch erstmalig in
Europa aufgetreten sei.61 Der gemeinsame moderne Kern tauche weltweit aber mit lo-
kalen Besonderheiten auf, wobei Kultur sowohl eine abhängige als auch eine unabhängige
Variable im Modernisierungsprozess seien. Beide Ansätze sind zu unterschiedlichem
Grade universalistisch, aber verkennen, dass es zahlreiche Belege für einen transkultu-
rellen Humanismus gibt, der sich durch die Epochen und geographischen Räume zieht,
und der der Vorstellung von einem exzeptionellen »Westen« widerspricht. Oftmals lei-
den Vertreter, die sich explizit oder implizit für multiple Modernen stark machen sogar
an einer Reduktion auf den wissenschaftlich-technischen Aspekt von Moderne, so etwa
der als wichtigster konfuzianische Denker unserer Zeit gehandelte Tu Weiming. Die
stark hegelianisch geprägte, und somit stets das Mal der Arroganz tragende, eurozentri-
sche Lesart der Moderne behandelt mehr als das, da sie die Freiheit des Individuums und
die damit verknüpfte rechtliche Stellung zu Staat und Gesellschaft auf spezifische Weise
betont. Roetz weist zusätzlich darauf hin, dass im Sinne Hegels »Verwestlichung« nicht
mit Modernisierung gleichgesetzt werden könne, da für Hegel traditionelle Gesellschaf-
ten sich durch das Nachahmen von Modellen auszeichneten, moderne Gesellschaften
hingegen durch das eigenständige Formulieren eines Selbstverständnisses und von Iden-
tität gekennzeichnet seien.62 Wenn man die der Moderne zugrundeliegende normative

61 Vgl. Shmuel N. Eisenstadt, »Some Observations on Multiple Modernities« in: Sachsenmaier
(Hg.): Reflections on Multiple Modernities. European, Chinese and other Interpretations, Lei-
den/Boston/Köln 2002, S. 28-32.

62 Vgl. Heiner Roetz, »Confucianism between Tradition, Modernity, Religion, and Seculariza-
tion: Questions to Tu Weiming«, aaO. (FN 58), S. 375.

156 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 156

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


Grundlage, also die um das menschliche Individuum kreisenden Vorstellung von einem
Menschen der ein Zweck in sich selbst ist, betrachtet, dann wird klar, dass dieser Hu-
manismus transkulturell ist. Nicht einem herrschaftlichen, eurozentrischen und univer-
salistischen Anspruch nach, sondern wegen der Tatsache, dass sich diese Vorstellung über
die Jahrtausende überall auf der Welt finden lässt. Das ist das Gute – im doppelten Sinne
– für die hier gewählte normative Perspektive. Für Normenforscher_innen ist es also
nicht zwingend nötig, sich mit dem utopischen Fortschrittsbegriff kritischer Theorie
anzufreunden, sondern es ist auch möglich, den Humanismus im Faktischen transkul-
turell auszumachen. Dies wäre nicht mal ein Blochscher Ansatz, geschweige denn ein
Adornoscher Kritikbegriff, aber wenigstens eine Wirklichkeitspolitik durch Forschung,
welche nicht Gefahr läuft anti-humanistische Konsequenzen zu haben.

Folgendes soll daher als Prinzipien für eine kritische Normenforschung vorgeschlagen
werden:
1. Die Offenlegung eigener normativer Überzeugungen und Prägungen.
2. Den Versuch über das scheinbar als Tatsachen Vorliegende hinauszudenken, und den

historischen Kontext machtkritisch unter die Lupe zu nehmen.
3. Daraus folgt das Erfordernis der Offenlegung der hegemonialen Diskurse auch in

jenen »lokalen Räumen«, wo der »Nicht-Westen« vermutet wird.
4. Die Bewertung der untersuchten normativen Ordnungen. (Am besten mit dem Ziel

eines Zustandes vor Augen, in welchem geographische Begriffe nicht mehr in An-
führungszeichen gesetzt werden müssen, da die Gründe dafür der Vergangenheit an-
gehören)

Zusammenfassung

Derzeit kann man im Fach Internationale Beziehungen Zeuge einer deutschsprachigen
Debatte sein, welche bemüht ist, eine explizit kritische Normenforschung zu etablieren.
Im Versuch, die Qualität der konstruktivistischen Normenforschungen zu verbessern,
wird durch eine Perspektivenerweiterung zu einer größeren interkulturellen Tiefe des
Feldes beigetragen. Gleichzeitig verhindert die Wahl eines poststrukturalistischen An-
satzes eine kritische Evaluation des Forschungsgegenstandes, was einer Absage an Kritik
überhaupt sehr nahe kommt. Eine weitere Schwäche in der Debatte sind Ausführungen
über die Zugehörigkeit von bestimmten Normenordnungen zu bestimmten geographi-
schen Orten, das heißt der impliziten Annahme der Existenz »westlicher« und »nicht-
westlicher« Normenordnungen. Kritik erfordert ein rationales Unterscheidungsvermö-
gen, welches die autonome Mündigkeit des Kritikers/der Kritikerin zur Voraussetzung
hat und bemüht ist, über das scheinbar als Tatsachen Vorliegende hinauszudenken. Dies
ist zugleich Merkmal modernen Denkens.

Die Schwierigkeit liegt im Eingebundensein kritischer Normenforscher und Nor-
menforscherinnen in ein bestehendes Normengefüge. Um diesem Umstand gerecht zu
werden, ist die Mindestvoraussetzung von Kritik, die Offenlegung dessen, was für falsch
gehalten wird. Das mögliche Resultat einer positivistischen Auswertung der Empirie mit

157 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 157

ZfP 62. Jg. 2/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140


anschließender Bewertung wäre nur die Affirmation des Bestehenden. Das Sichtbarma-
chen von vernachlässigten Wissens- und Wertbeständen in der konstruktivistischen
Normenforschung ist notwendig, sollte aber nicht den Fehler mit sich bringen, sich an
der Marginalisierung von Wissensbeständen zu beteiligen, welche von ausgesuchten
»Marginalisierten« selbst marginalisiert werden. Es gibt berechtigte Gründe zu der An-
nahme, dass der Anti-Universalismus ein populäres Instrument zur Vernachlässigung
oder sogar Diffamierung transkultureller humanistischer Werteorientierungen ist.

Summary

Within German-language International Relations we currently witness a debate that at-
tempts to improve the quality of constructivist norm research. By broadening the per-
spectives the debate contributes to more intercultural depth of the field. Simultaneously
they frustrate a critical evaluation of the research topic by applying a poststructuralist
approach. Additionally the debate suffers from an implicit allocation of certain norm
orders to certain geographies, namely the baseless assumption of the existence of dis-
tinct »western« and »non-western« norm orders. Critique requires the ability to dis-
criminate. This presupposes the mature autonomy of a critic who aims at thinking beyond
an apparent facticity. This is a characteristic of modern thinking.

The difficulty is that critical norm researchers are embedded in preexisting norm or-
ders. To meet this condition it is a minimum requirement for critics to disclose what they
consider wrong. The possible result of a positivist post-hoc evaluation of empiric facts
would only serve the affirmation of an existing reality. Making visible neglected inven-
tories of knowledge and norms within constructivist norm research is necessary, but
should avoid marginalizing those inventories of knowledge, that already experience
marginalization by a certain group of marginalized groups. Qualified reasons exist to
assume that anti-universalism is a popular tool to neglect or defame trans-cultural hu-
manist norm orientations.

Björn Goldstein, Emancipation and »Higher Chinesedom«. What is critical about critical
norm research in International Relations?

158 Björn Goldstein · Emanzipation und »höheres Chinesentum« 158

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-2-140

