
 

II. Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

II. 1. Vorbemerkung: Ontologie und Öffentlichkeit der Sprache 

Das vorliegende Kapitel mit dem Titel „Fluchtpunkt Natürlicher 

Realismus“ dient dazu, diejenigen Annahmen von Derridas Philo-

sophie offenzulegen, die dieser in Auseinandersetzung mit Husserl 

(Kap. II.3; II.4.1) und Austin (Kap. II.2; II.4.2) entwickelt. Dabei 

geht es um die erkenntnistheoretische Präfiguration von Inhalten, 
die zu Derridas eigener erkenntnistheoretischer Position ausgear-

beitet werden (Kap. III.3). Um diese Annahmen als Einsichten in 

philosophische Frage- und Problemstellungen einsichtig zu ma-

chen, müssen also die philosophischen Auseinandersetzungen 

Derridas im Vorfeld derjenigen mit Searle und Habermas argumen-
tativ nachempfunden werden. Nach Putnam 1  vertreten sowohl 

Husserl als auch Austin die Position eines Natürlichen Realismus. 

Damit ist nicht gemeint, dass Derrida ein Natürlicher Realist ist, 

aber es bedeutet, dass es durchaus sinnvoll ist, seine Überlegungen 

im Lichte der Fragestellungen Austins und Husserls zu betrachten.2 
Dabei wird sich zeigen, dass Derridas eigene Position eine Antwort 

auf vitale Bedürfnisse des Natürlichen Realismus à la Austin und 

Husserl enthält – dies auch dann, wenn Austin und Husserl schon 

nicht mehr im Sinne des Natürlichen Realismus gedacht haben.  

Von diesem Fluchtpunkt aus knüpft Derrida die Annahme einer 

Koimplikation 3  von sprachlichen und ontologischen Vorausset-
zungen, die im Sinne Quines als ontologische Voreingenommen- 

 
1 Putnam, „Sense, Nonsense, and the Senses“, 469. 
2 So auch: Moati, Derrida et le langage ordinaire (Paris: Hermann, 2014), 

14. 
3 Der Terminus stammt von: Martin Hägglund, Radical Atheism. Derrida 

and the Time of Life (Stanford 2008), 2. Hägglund geht davon aus, es gebe 
eine bestimmte Koimplikation („of space and time“, ebd., 2), die alle an-
deren Termini Derridas bestimme (ebd., 2). Im Folgenden soll jedoch der 
Versuch unternommen werden, die sprachlich-ontologische Koimplika-
tion als dasjenige Theorem herauszustellen, „[that] defines all of Derrida’s 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54  Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

heit der Sprache zu fassen ist und die es zugleich verbietet, ultimativ 

vom Einen aufs Andere zu schließen. Diese Annahme führt 

schließlich zu einer zentralen These: Die Bedingungen einer öffent-

lichen Sprache sind selbst öffentlich oder man verfehlt eine Be-
schreibung des Phänomens ihrer Öffentlichkeit (QÖK) – was, um 

es mit Hilary Putnams Wendung zu sagen, die Befürchtung Gott-

lob Freges ist: „that meanings would cease to be public.“4 Zugleich 

besagt diese These, dass auch die ontologische Voreingenommen-

heit der Sprache unter dieser Voraussetzung stehen muss, damit 
ontologische Voreingenommenheit überhaupt möglich ist. Derrida 

beschreibt dergestalt ein Kompatibilitätstheorem (Kap. II.4.1) von 

Ontologie und Sprachphilosophie: Nur wenn Öffentlichkeit als 

Voraussetzung von Ontologie rekonstruiert wird, kann die ontolo-

gische Theoretizität von Sprache, die zunächst immer von einem 

Anderen übernommen wird – etwa beim Erstspracherwerb –, er-
klärt werden. Zugleich darf diese Voraussetzung nicht als ontolo-

gische Voraussetzung missverstanden werden, denn Ontologie ist 

erst und somit stets im Ausgang einer öffentlichen Sprache möglich 

(was in letzter Instanz jedoch je erst gegen Ende der Derrida-Se-

arle- und der Derrida-Habermas-Debatte deutlich wird: Kap. 
III.4.3, Kap. IV.4.2). 

 

 

 
key terms (such as trace, arche-writing and différance)“ (ebd., 2). Zu einer ein-
gehenden Kritik an Hägglunds Derridalektüre siehe Kap. III.3.2.  

4 Putnam, „The Meaning of ,Meaning‘“, in: Keith Gunderson (Hrsg.), 
Language, Mind and Knowledge. Minnesota Studies in the Philosophy of Sci-
ence, Vol. 7 (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1975), 131-193, 
139. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

II. 2. Die Öffentlichkeit der Realität 

Inhalt des Unterkapitels 

Indem Austin Anwendbarkeitsbedingungen des Prädikats „real“ entdeckt, ge-

lingt es ihm eine potentiell skepsis-immune Position, nämlich die des Natürli-
chen Realismus zu formulieren. Diese Einsicht bedingt sowohl seine Wahrneh-

mungs- wie auch seine Sprachphilosophie. An die ontologischen Implikationen 

dieser Einsicht kann sich jedoch ein verheerender sprachphilosophischer Ver-

dacht anschließen: Wenn es keine allgemeinen Kategorien des Realen gibt, wie 

soll dann Verständigung über das alltäglich Erlebte möglich sein? Derrida 
nimmt in seinem Ausgang von Austin auf dieses Problem Bezug und vertritt 

die Auffassung eines Bedeutungsexzesses, der sowohl Austins Einsicht als auch 

dem dagegen vorgebrachten sprachphilosophischen Verdacht Rechnung trägt. 

Die Frage danach, wie oder wodurch Phänomene gegeben sind, ist 

irreduzibel offen für skeptische Szenarien. Der Ausgangspunkt die-

ser Arbeit besteht jedoch darin, im skeptischen Szenario eine Un-

terminierung des positiven Bestands eines Phänomens zu sehen.1 

 
1 Sie schließt sich damit einer Konsequenz an, zu der Crisin Wright 

vorgedrungen ist: „If, as I earlier suggested, an effective argument from 
Dreaming, or from Brain-in-a-Vathood, etc. cannot proceed without all 
these elements – if our analysis does indeed capture the essential implicit 

detail of this kind of sceptical train of thought – then we may indeed draw 
a large but negative conclusion: that there is no method of sceptically undermining 
our right to rely on any of our cognitive faculties using a fantasy, whatever its exact 
nature, of first-personally undetectable impairment. Endorsement of the apparatus 
which such an argument needs to deploy will be inconsistent with the jus-
tifiability of one of its premises.“ (Crispin Wright, „Scepticism and Dream-
ing: Imploding the Demon“, in: Mind 100/397 (1991), 87-116, 115) Dem 
wurde freilich widersprochen: „So, the considerations Wright adduces do 

not demonstrate the untenability of at least one compelling version of the 
Dreaming Argument.“ (Thomas Tymoczko, Jonathan Vogel, „The Exor-
cist’s Nightmare: A Reply to Crispin Wright“, in: Mind 101/403 (1992), 
543-552, 551.) Was diese Auseinandersetzung in jedem Fall verdeutlicht, 
ist, dass skeptische Szenarien Prämissen haben und dass diese Prämissen 
mit der (skeptischen) Schlussfolgerung eines universellen Zweifels (etwa 
über die Außenwelt) inkompatibel sein können. Diesem durch Wrights 
Implosionsargument genährten Verdacht ist auch die vorliegende Arbeit 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

Putnam nennt diese These einen natürlichen Realismus: „[I]t is helpful 

to distinguish between what is commonly called ,direct realism‘ and 

what I shall call from now on natural realism.“2 Ohne die Möglich-

keit des natürlichen Bezugs auf etwas in der Welt, kann es keine 
skeptischen Szenarien geben. Die Erarbeitung der Position des na-

türlichen Realismus ist somit ineins Erforschung der Bedingungen 

der Möglichkeit skeptischer Szenarien. Diese Einsicht wird miss-

verstanden, wenn ihr vorgeworfen wird, sie verkehre „the order of 

priorities“,3 so wie dies Button im Anschluss an James Conant tut.4 
Demnach sei der natürliche Realismus nicht „initially concerned 

with the ‚vulnerability‘ of our senses to the world“.5 Dies ist sicher-

lich richtig, wie sich jedoch von Austin aus zeigen lässt, bedarf es 

erst eines natürlichen Kontakts zur Welt – von dem zu zeigen ist, 

dass Austin diesen auch als semantischen Kontakt versteht –, bevor 

die Frage der „vulnerability“ überhaupt sinnvoll gestellt werden 
kann.  

Putnam weist nun darauf hin, dass diese Einsicht neben anderen 

vor allem von Austin vertreten wurde: „I pick Austin because […] 

he is the one who most carefully replies to each of the traditional 

(that is, the early modern) arguments against ‚naive realism.‘“6 Der 
Kerngedanke von Austins Verteidigung des natürlichen Realismus 

bestehe dabei in einer Kritik des Illusionsarguments.7 Dieses argumen- 

 
verpflichtet: „We are not prepared to say that the path Wright follows is 
hopelessly blocked; perhaps skepticism about intellection and skepticism 
about perception can be linked, to the latter’s detriment.“ (Tymoczko, Vo-
gel, „The Exorcist’s Nightmare“, 551) 

2 Putnam, „Sense, Nonsense, and the Senses. An Inquiry into the Pow-
ers of the Human Mind“, in: The Journal of Philosophy 91/9 (1994), 445-517, 
453f. Button, The Limits of Realism, Kap. 10. 

3 Button, The Limits of Realism, 87. 
4 Vgl. Button, The Limits of Realism, Kap. 10.3. Button bezieht sich auf: 

James Conant, „Varieties of Scepticism“, in: Denis McManus (Hrsg.), Witt-
genstein and Scepticism (London: Routledge, 2004), 121. 

5 Button, The Limits of Realism, 87. 
6 Ebd., 470. 
7 Austins Kritik in Sense and Sensibilia wendet sich dabei gegen Ayers The 

Foundation of Empirical Knowledge. Vgl. Austin, Sense and Sensibilia. Recon-
structed from the manuscript by G.J. Warnock (Oxford: University Press, 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Realität  57 

tiert dafür, dass Fälle von Illusion darin bestehen, man sehe oder 

nehme etwas wahr, das es nicht gibt –8 wie etwa im Falle des Sehens 

von perspektivisch verzerrten Gegenständen (einer elliptisch aus-

sehenden Münze), bei perspektivischen Brechungen von Gegen-
ständen unter Wasser (ein Stöckchen Holz, das halb ins Wasser ge-

taucht, gebrochen erscheint), verzerrten Wahrnehmungen von Far-

ben bei unterschiedlicher Belichtung, bei Spiegelbildern, Halluzina-

tionen, Träumen, usw.9 Entsprechend folgert ein Vertreter des Illu-

sionsarguments, dass man keine Gegenstände wahrnimmt, sondern 
lediglich Sinnes-Daten, die dann im Gehirn in Wahrnehmungen 

umgewandelt werden, die jedoch – wie der Fall der Illusion zeige – 

nicht real seien. Austin bestreitet nun die Irrealität der jeweiligen 

Wahrnehmungen, die unter dem Begriff Illusion subsumiert10 wer-

den. Er bestreitet deren Irrealität unter Verweis auf die Alltäglich-

keit der vermeintlich irrealen Phänomene: „It is important to rea-
lize here how familiarity, so to speak, takes the edge off illusion.“11 

Illusionen könne demnach in einem ontologischen Sinn keine Irre-

alität unterstellt werden, denn diese seien „quite public“12 und „per 

 
1962). Alfred J. Ayer, The Foundation of Empirical Knowledge (London: Mac-
millan, 1940). Neuere Verteidigungen Austins sind etwa: Mark Kaplan, 
„Tales of the Unknown: Austin and the Argument from Ignorance“, in: 

Martin Gustafsson, Richard Sørli (Hrsg.), The Philosophy of J. L. Austin (Ox-
ford: University Press, 2011), 51-77. Sowie: Adam Leite, „Austin, Dreams, 
and Scepticism“, in: The Philosophy of J. L. Austin, 78-113.  

8 „Although arguments of this kind may take many different forms, the 
name ,argument from illusion‘ is sometimes used broadly enough so that 
it can be applied to any such attempt to identifiy sense experience by ap-
pealing to cases of abnormal perception.“ (Roderick Firth, „Austin’s Ar-
gument from Illusion“, in: K. T. Fann (Hrsg.), Symposium on J. L. Austin 

(London: Routledge, 1969), 254-266, 255f.) 
9 Vgl. Austin, Sense and Sensibilia, 20f. 
10 „[M]ost of what Austin says in Sense and Sensibilia can be constructed 

as an effort to show that the argument from illusion, in its traditional form, 
has been seriously impaired by conceptual obscurities and confusions.“ 
(Firth, „Austin’s Argument from Illusion“, 256) 

11 Austin, Sense and Sensibilia, 26. 
12 Ebd., 24 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

fectly normal“.13 Entsprechend ergänzt auch Putnam bezüglich un-

terschiedlicher Farbwahrnehmung bei variierender Belichtung: 

„Every color has a number of different ‚looks.‘“14 In all diesen Fäl-

len handelt es sich, wie Austin ausführt, um die alltägliche Natur 
der Wahrnehmung:   

Suppose that a proof-reader makes a mistake – he fails to notice that what 

ought to be ‚causal‘ is printed ‚casual‘; does he have a delusion? Or is there 

an illusion before him? Neither, of course; he simply misreads. […] And 

what about dreams? Does the dreamer see illusions? Does he have delu-

sions? Neither; dreams are dreams.15     

Wogegen sich der Protest Austins in diesem Beispiel richtet, ist also 

die Unterstellung, Träume an etwas anderem zu messen als an 

Träumen. Sicherlich: Man kann Träume als vielerlei Dinge sehen: 
als unbewusste Verarbeitungen des Seelenlebens oder als Vorboten 

einer nahenden Zukunft. Aber was auch immer man als ihre Refe-

renz betrachtet, diese Frage ist nur möglich unter der vorgängigen 

Wahrnehmung von Träumen als Träume. Wäre man sich nicht be-

wusst, dass dasjenige, was man wahrnimmt, eine bestimmte Form 
hat – die ausreicht, um es „Traum“ zu nennen –, so kann man auch 

nicht darüber debattieren, ob es illusionär oder real, wahr oder 

falsch, notwendig oder zufällig ist. In diesem Sinn bemerkt Geof-

frey J. Warnock: „For all these questions turn, not on what kind of 

proposition we are talking about, but on – broadly and briefly 
speaking – the particular circumstances in which the proposition is 

propounded.“ 16 Die Frage danach, ob entsprechende Wahrneh-

mungen also real oder illusionär sind – ob sie also Eigenschaften 

der externen Welt oder interne Eigenschaften des Wahrnehmungs-

apparats sind –, sei demnach eine Frage, die vom eigentlichen Phä-

nomen (der „kind of proposition“) abstrahiere. Das heißt nicht, 
dass man eine solche Frage nicht stellen kann. Aber sie zu stellen, 

impliziert die Anwendbarkeit einer allgemeinen Kategorie – etwa 

Realität bzw. Illusionarität – auf einen phänomenalen Bestand, 

 
13 Ebd., 26. 
14 Putnam, „Sense, Nonsense, and the Senses“, 485. 
15 Austin, Sense and Sensibilia, 27. 
16 George J. Warnock, J. L. Austin (London: Routledge, 1989), 26. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Realität  59 

ohne geklärt zu haben, unter welchen (semantischen? epistemi-

schen? ontologischen?) Voraussetzungen diese Anwendung sinn-

voll ist.  

Der natürliche Realismus Austins ist in diesem Sinne keine Ab-
sage an skeptische Szenarien, aber er formuliert Behauptbarkeits-

bedingungen an die Adresse des Skeptikers – Stanley Cavell spricht 

diesbezüglich von der Bedingung eines „special reason […] for ra-

ising [the] question of reality“17 – und ebenso an die Adresse all 

jener, die dem Skeptiker durch Wissens- bzw. Realitätsansprüche 
entweder den Weg bereiten oder sich diesem durch entsprechende 

Argumente zu entziehen versuchen. Entsprechend hält Austin fest:  

And this is because there could be no general answer to the questions what 

is evidence for what, what is certain, what is doubtful, what needs or does 

not need evidence, can or can’t be verified. If the Theory of Knowledge 

consists in finding grounds for such an answer, there is no such thing.18 

Putnam weist nun darauf hin, dass die Natürlichkeit der 

Wahrnehmung, die Austin postuliert, der Position eines rela-

tionalen Realismus entspricht,19 nämlich „to think of the looks of 

things as irreducible (though relational) properties of things (prop-
erties that depend in ascertainable ways upon the way those things 

reflect light, the conditions under which they are viewed, etc.)“.20 

 
17  So äußert sich Cavell in seiner Auseinandersetzung mit Austin: 

„More specifically, the form [these considerations give to the question of 
skepticism] is one in which we are to ask whether the philosopher has a 
special reason, anyway a good reason, for raising his question of reality.“ 
(Stanley Cavell, The Claim of Reason. Wittgenstein, Skepticism, Morality and 
Tragedy (Oxford: University Press, 1979), 59) 

18 Austin, Sense and Sensibilia, 124. 
19  Diesen vertritt etwa auch John Campbell: „[Y]ou can’t ground 

thought about mind-independent objects in the qualitative character of 
perceptual experience if the qualitative character of perceptual experience 
is thought of in ‚internalist‘ terms; […] We are trying to understand the 
epistemic role of sensory experience in terms of the non-representational 
aspects of sensory experience.“ (John Campbell, „The Historical Back-
ground“, in: John Campbell, Quassim Cassam, Berkeley’s Puzzle. What does 
Experience teach us? (Oxford: University Press, 2014), 1-25, 16) 

20 Putnam, „Sense, Nonsense, and the Senses“, 486. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

Diese Position bezieht dergestalt die (Umwelt-)Bedingungen des 

Sehens in das Sehen mitein: „The problem is a basic one for the 

representationalist: that representationalism deals only with the as-

pects of the environment that are visually accessed by the subject.“21 
Die Frage ist aber: Wie kommt der Zugang zustande? Die dieser 

Position entgegengesetzte Vorstellung, die sich auf das Illusionsargu-

ment beruft (Ayer), muss ihrerseits keine Zugangsbedingungen be-

haupten, weil sie voraussetzt, dass gilt: „[S]ensory experience has 

representational content“. 22  Demnach müssen dieselben Dinge 
auch auf dieselbe Weise wahrgenommen werden, da man anders 

nicht wissen kann, dass es sich um diese Dinge handelte. Man be-

achte, dass auch Searle dieser Position anhängt: „You understand 

,looking F‘ only if you understand ,being F.‘“ (STA, 121). Dann 

aber stellt sich die Frage, wie überhaupt Neues gesehen werden 

kann, wenn der Sinn des Sehens allein im Wiedererkennen von be-
reits Bekanntem besteht? Das Sehen, so John Campbell, muss dem-

gegenüber selbst produktiv sein können: 

The whole point of the relational view is to provide a conception of expe-

rience as tying one up to the things and properties around one in a way 

that can ground your abilities to think about those things and properties. If 

you don’t have that conception of sensory experience, how can you say that 

we can have thoughts about the things and properties around us ,in virtue 

of‘ their connection to phenomenology?23 

Da der natürliche (relationale) Realismus nun aber in besonderer 

Weise auf die Bedingungen der Wahrnehmung abhebt, können die 

Gehalte der Wahrnehmung von jedem Subjekt auch je anders 

wahrgenommen werden – ohne dass es sich dabei zwingend um 
Illusionen handeln muss. Der Kern der Relationalitätsthese des natür-

lichen Realismus ist, dass Wahrnehmungsinhalte empirisch öffentlich 

sind, da die sogenannten Illusionen etwa perspektivisch verzerrter 

Wahrnehmungen anders überhaupt nicht empirisch nachvollzieh-

bar wären – was sie aber sein müssen, wenn das – wenngleich in 
die Irre führende – Illusionsargument überhaupt behauptbar sein soll: 

 
21 Campbell, „Campbell’s Epilogue“, in: Berkeley’s Puzzle, 179-190, 185.    
22 Cassam, „Berkeley’s Puzzle“, in: Berkeley’s Puzzle, 99-118, Fn. 9, 105. 
23 Campbell, „Campbell’s Epilogue“, 189 (eigene Hervorhebung, P.F.). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Realität  61 

Denn dies ist nur dann der Fall, wenn es auf die gemeinsame Er-

fahrung von Illusionen zurückgreifen kann. Folglich gibt es aber 

keine Illusionen im vom Illusionsargument geforderten Sinn. Derge-

stalt untergraben die Behauptbarkeitsbedingungen des Illusionsargu-
ments bereits dessen Schlussfolgerung, nämlich dass man so etwas 

wie privaten Illusionen unterliegen könne.  

In diesem Sinn geht Austin noch einen Schritt über Varianten 

des sogenannten „public language argument“ 24  hinaus: 25  Austin 

formuliert wider das Illusionsargument ein Argument der Öffentlichkeit 
von Erfahrung (ÖE).26 Dieses räumt die Fallibilität von Wahrneh-

mungsinhalten ein, ohne darin zwingend einen Wahrnehmungsde-

fekt zu sehen (und befindet sich somit in der Nähe disjunktivisti-

scher Ansätze, die die subjektive Unterscheidbarkeit von Fällen ve-

ridischer und illusionärer Wahrnehmung bestreiten).27 (ÖE) wird 

dabei durch eine Umkehrung der Fragestellung motiviert: Warum soll 
Wahrnehmen überhaupt einen Ausschluss unterschiedlichen 

 
24  Vgl. etwa: Simon Glendinning, „Communication and Writing: A 

Public Language Argument“, in: Proceedings of the Aristotelian Society 100 
(2000), 271-286. Dahinter steht natürlich die von Wittgenstein aufgezeigte 
Inkohärenz einer Privatsprache. Vgl. Ludwig Wittgenstein, Philosophische 
Untersuchungen, in: Werkausgabe Bd. 1 (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1984), 
225-580, insb. §§ 243-271. Austin selbst steht der These, von Wittgenstein 
beeinflusst worden zu sein, in höchstem Maße ablehnend gegenüber, wo-

rauf John R. Searle eindringlich hinweist: „I often read how much Austin 
was influenced by Wittgenstein. Nothing could be further from the truth. 
Austin had no sympathy whatever for Wittgenstein, and I think he was 
incapable of learning from someone whose style was so ,loose.‘ […] He 
thought there were no original ideas in Wittgenstein. Indeed he once said 
to me about Wittgenstein’s philosophy, ,It’s all in Moore,‘ […]. If Austin 
had an inspirational model, it was Moore“ (John R. Searle, „J. L. Austin 
(1911-1960)“, in: A. P. Martinich, David Sosa (Hrsg.), A Companion to An-

alytic Philosophy (Malden, Oxford: Blackwell, 2001), 218-230, 227)  
25 „If this is right, it is an unnoticed way in which Austinian concerns 

about perception are relevant to Wittgensteinian ones about the nature of 
mental states.“ (Putnam, „Sense, Nonsense, and the Senses“, 487.) 

26 „The ‚how does language hook on to the world‘ issue is, at bottom, 
a replay of the old ‚how does perception hook on the world‘ issue.“ (Put-
nam, „Sense, Nonsense, and the Senses“, 456.) 

27 Button, The Limits of Realism, 92f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

Wahrnehmens bedeuten? Denn der Umstand, dass Wahrnehmung 

nicht infallibel ist, ist selbst noch kein zwingender Grund dafür, 

dass diese nicht direkt ist.28 Austin wird dafür argumentieren, dass 

es naheliegender – natürlicher im emphatischen Sinn – ist, Wahrneh-
men je schon als intern differentiell, das heißt als das Wahrnehmen 

von Unterschiedlichem zu denken, ohne darin schon Illusionen im 

vom Illusionsargument geforderten Sinn vermuten zu müssen.  

Dieser Gedanke gewinnt an Plausibilität, wenn man Wahrneh-

mung aus der Umklammerung löst, in der Austin die Wahrneh-
mungsdebatte seiner Zeit vorfindet. Entsprechend bezieht sich 

dessen Kritik an der bestehenden Wahrnehmungstheorie in den zu 

seiner Zeit maßgeblichen Werken – Ayers Foundations of Empirical 

Knowledge und Henry H. Prices Perception29 – darauf, dass das Erklä-

rungsziel dieser Theorien gar nicht im Phänomen der Wahrneh-

mung liegt, sondern in dem des Wissens.30 Allein vom Standpunkt 
des Wissens aus mag es aber plausibel sein, an Spielarten des Illusi-

onsarguments auf Kosten der Natürlichkeit der Wahrnehmung fest-

zuhalten. Damit sind freilich dem Skeptiker Tür und Tor geöffnet: 

Denn wird die Fallibilität von Wahrnehmungsinhalten in antirealis-

tischer Manier31 in Defekten der Wahrnehmung verortet, so be-
ginnt ein unendlicher Wettlauf darum,32 Kriterien nicht-defizienter 

Wahrnehmung zu benennen. Naturgemäß kann dieser Wettlauf 

nicht gewonnen werden, wenn dem Vertreter von Wissensansprü-

chen ein skeptischer Widersacher gegenübersteht. Denn von jedem 

Kriterium, das der Vertreter von Wissensansprüchen ins Spiel ein- 

 
28 Vgl. Putnam, „Sense, Nonsense, and the Senses“, 470: „[T]he infer-

ence ‚perception is not infallible; therefore it cannot be direct‘ is a peculiar 
one, and clearly needs premises that are going to be problematic.“  

29 Henry H. Price, Perception (London: Methuen, 1932). 
30 „It is of course knowledge, not perception at all, in which these phi-

losophers are really interested in.“ (Glendinning, „Unmasking the Tradi-
tion“, in: The Philosophy of J. L. Austin, 32-50, 42. (i.O. kursiv) 

31 Einige Strategien finden sich bei Putnam, „Sense, Nonsense, and the 
Senses“, 446, 484.  

32 Dies nennt Button das Cartesianische Prinzip: „The Cartesianism 
Principle: Even an ideal theory might be radically false.“ (Button, The Limits 
of Realism, 10.) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Realität  63 

bringt, kann der Skeptiker fragen, wie der Vertreter der Wissensan-

sprüche um diese wissen kann. Der Vertreter von Wissensansprü-

chen hat gegenüber dieser Infragestellung aber bereits auf der 

Ebene der Behauptbarkeitsbedingungen seiner eigenen Ansprüche 
verloren: Diese kann er nicht eigens begründen, ohne erneut an-

dere Behauptbarkeitsbedingungen in Anspruch zu nehmen, son-

dern muss sie voraussetzen. Dieser Voraussetzung kann aber je ein 

Fall defizienter Wahrnehmung zugrundeliegen, den der Vertreter 

von Wissensansprüchen nicht ausschließen kann.33 Insofern der 
Skeptiker also über einen universellen Illusionsverdacht verfügt, 

unterminiert er – in Wahrnehmungsszenarien eines nicht-natürli-

chen Realismus – je schon die Behauptbarkeitsbedingungen eines 

anti-skeptischen Arguments. 

Der skeptische Illusionsverdacht ist jedoch nur dann universali-

sierbar, wenn die vom Skeptiker beanspruchte Eigenschaft der 
Fallibilität von Wissensansprüchen auch tatsächlich generalisiert 

werden kann, wenn also das Begriffspaar Fallibilität/ Infalliblität 

auf Realität als solche angewendet werden kann. Austin führt jedoch 

einen Unterschied zwischen einzelnen Wissensansprüchen (als ei-

nem legitimen Ziel skeptischer Angriffe) und dem ein, was unter 
Realität zu verstehen ist: 

The other immensely important point to grasp is that ‚real‘ is not a normal 

word at all, but highly exceptional; […] it does not have one single, speci-

fiable, always-the-same meaning. […] Nor does it have a large number of 

different meanings – it is not ambiguos, even ‚systematically‘. […] Consider 

the expressions ‚cricket ball‘, ‚cricket bat‘, ‚cricket pavillon‘, ‚cricket 

weather‘. If someone did not know about cricket […], he might gaze at the 

ball, the bat, the building, the weather, trying to detect the ‚common qual-

ity‘ which (he assumes) is attributed to these things by the prefix ‚cricket‘. 

But no such quality meets his eye; and so perhaps he concludes that 

 
33 Dahinter darf man das Isosthenieprinzip der Pyrrhonischen Skepsis ver-

muten, das in letzter Instanz besagt, „dass wir endliche – sprich: in ihrem 
Gegenstandsbereich und ihrer Methode eingeschränkte und wahrheits-
wertfähige – Theorien nur so formulieren können, dass wir auch andere 
Theorien formulieren könnten, wobei vielleicht die anderen, aber nicht die 
eigenen Theorien wahr sind.“ (Gabriel, Die Erkenntnis der Welt, 223) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

‚cricket‘ must designate a non-natural quality, a quality to be detected not in 

ordinary way but by intuition.34    

Der Skeptizismus und diejenigen Theorien des Wissens, die diesem 

Vorschub leisten, setzen aber voraus, es gebe ein einheitliches Kri-

terium von Realität, das getroffen werden könne (im Fall des Wis-

sens) oder verfehlt werde (im Fall einer Illusion).35 Austin bestreitet 
aber gerade diese Generalisierbarkeit des Prädikats „real“, die derg-

estalt, so Glendinning, darauf reduziert werde, „not to contribute 

positively to the characterization of anything at all, but to exclude 

possible ways of being not real“.36 In diesem Sinne ist auch Austins 

spätere Theorie performativer Akte – in How to do Things with Words 

(1962) – zu verstehen: „Austin’s investigation into performative ut-
terances simultaneously reveals and problematizes the traditional 

focus that makes assertions […] primary and the norm of language, 

treating other kinds of utterances as supplementary forms.“37 Auch 

im Fall der Sprache ist demnach die Annahme der grundsätzlichen 

Anwendbarkeit des Realitätsprädikats – so auch noch bei Searle 
(SA, 126) – weithin38 unbefragt. Dabei wird diese Anwendbarkeit 

 
34 Austin, Sense and Sensibilia, 64. 
35 Dies trifft auf beide Formen der Skepsis zu, die James Conant unter-

scheidet: die cartesianische und die kantianische Skepsis. Denn erstere un-
terstellt zunächst das reale Gegebensein von Erkenntnisinhalten, zweitere 

das reale Gegebensein der Bedingungen der Erkenntnismöglichkeit. Vgl. 
Conant, „Varieties of Scepticism“, 99.  

36 Glendinning, „Unmasking the Tradition“, 40. 
37 Ebd., 43. 
38 Austin hat in (HTW) keine direkte Gegenposition – anders als in 

Sense and Sensibilia die Ayers und Prices –, sondern stößt vielmehr in terra 
incognita vor. Positiv nimmt er dabei allerdings Bezug auf die Vorarbeiten 
von Harold A. Pritchard (vgl. etwa: Harold A. Pritchard, „Does Moral Phi-

losophy rest on a Mistake?“, in: Mind 21 (1912), 21-37), worauf Warnock 
hinweist: „What struck him, it seems – as it had also struck Pritchard – was 
the more general point that to say ‚I promise‘ is not (just) to say something, 
certainly not just to make an autobiographical assertion or avowal about 
myself, as for instance in the similar-looking ‚I play cricket‘. In this case to 
say is – essentially, primarily – to do; and thence […] he began to think 
about the general phenomenon of utterances which look on their faces 
misleadingly autobiographical, in which it appears – merely on the basis of 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Realität  65 

vorausgesetzt, ohne den phänomenalen Gehalt einer einzelnen Äu-

ßerung daraufhin zu befragen, ob dieser den Voraussetzungen ei-

ner entsprechenden Anwendbarkeit überhaupt entspricht. Austin 

weist folglich darauf hin, dass bestimmte Formen von Äußerungen, 
die er Performativa nennt (HTW, 6), diese Eigenschaft nicht erfül-

len und widerspricht so der Annahme einer auf alle Sprechakte in 

gleicher Weise anwendbaren Prädikation von Realität, denn, so hält 

Austin fest:  

[W]ords are not (except in their own little corner) facts or things: we need 

therefore to prise them off the world, to hold them apart from and against 

it, so that we can realize their inadequacies and arbitrariness, and can relook 

at the world without blinkers.39  

Wobei unter „blinkers“ eben jene Kategorien zu verstehen sind, die 

dazu anleiten, Wahrnehmungen zu beurteilen, ohne – vorab – de-
ren Anwendbarkeit überprüft zu haben.  

Glendinning weist darauf hin, dass beiden Arbeiten Austins – 

Sense and Sensibilia und How to do Things with Words – derselbe 

Gedanke zugrunde liege: „Austin’s return to the words of ordinary 

life is intended to be, as such, a return to the world of ordinary life.“40 
Die alltägliche Welt wird aber theoretisch als die Position eines na-

türlichen Realismus ausbuchstabiert, der in einer Absage an die 

Verallgemeinerbarkeit dessen besteht, was unter den Begriff der 

Realität fällt. Um es technisch auszudrücken: Austin widerspricht 

der Möglichkeit, sinnvoll auf die Extension von Realität Bezug zu 

nehmen.41 Mit anderen Worten hat dies Putnam noch vor seiner 

 
their verbal form – that the speaker is saying of himself that he does some-
thing, whereas in fact he is – essentially, primarily – doing it. It was clear, of 
course, that saying ‚I promise‘ was just one instance of this not at all phe-

nomenon. The general topic was that of saying and doing, ‚word and 
deeds‘.“ (Warnock, J. L. Austin, 106) 

39 Austin, „A Plea for Excuses“ [1956], in: Philosophical Papers (Oxford: 
University Press, 1961), 123-152, 130. 

40 Glendinning, „Unmasking the Tradition“, 49. 
41 Im Sinne Quines: „The class of all entities of which a general term is 

true is called the extension of the term.“ Quine, „Two Dogmas of Empiri-
cism“, 21. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

Hinwendung zu Austin folgendermaßen ausgedrückt: „[T]he 

‚average‘ speaker who acquires it [a term] does not acquire anything 

that fixes its extension.“42 Entsprechend ist Austins Hinwendung 

zu performativen Sprechakten eine Hinwendung zu verschiedenen 
Arten von Realität: etwa einer Realität, auf die man sich durch Fest-

stellungen („Hier steht ein Tisch“) bezieht und einer Realität, die 

man durch Worte schafft („Ich erkläre euch hiermit zu Mann und 

Frau“). Damit verschiebt sich aber die Begründungslast gegenüber 

der alltäglichen Welt natürlicher Wahrnehmung zuungunsten eines 
epistemologischen Ausgangspunkts – wie er zunächst von Ayer 

und Price vertreten wurde.  

Zwar gibt es in der alltäglichen Welt natürlicher Wahrnehmung 

kein, wie Baz festhält, „knowledge of knowledge“. Was jedoch 

Austin zeigt, ist, dass ein solches Wissen nur dann nötig wäre, um 

dem Skeptiker auf Augenhöhe zu begegnen, nicht aber um den 
Sinn von Wissensansprüchen zu verstehen: „The actual ruling out 

or elimination of all sceptical alternatives may not, perhaps, be nee-

ded for knowledge.“43 Entsprechend hält auch Stanley Cavell in 

seiner Auseinandersetzung mit Austin in The Claim of Reason fest: 

„Am I implying that we do not really know the difference between 
hallucinated and real things […]? What I am saying is that the dif-

ferences are not ones for which there are criteria.“ 44 Erst solche 

Kriterien könnten aber den Skeptiker widerlegen. Der natürliche 

Realismus versteht sich jedoch als Infragestellung der Notwendig-

keit skeptischer Infragestellung, indem er bestreitet, dass das unter-
schiedliche Wahrnehmen (von sinnlich Gegebenenem) und Verste-

hen (von sprachlichen Äußerungen) nicht notwendigerweise als 

Fallibiliät zu betrachten sei. Die Annahme der Notwendigkeit einer 

solchen Fallibilität ist nur unter der Voraussetzung eines primär 

epistemischen, das heißt an Wissensansprüchen orientierten Para-

digmas sinnvoll. Dieses Paradigma geht aber mit einer skeptischen 
Bedrohung einher. Diese ist letztlich nicht plausibel und also muss 

 
42 Putnam, „The Meaning of ‚Meaning‘“, 146. 
43 Vgl. Avner Baz, „Knowing Knowing (that Such and Such)“, in: The 

Philosophy of J. L. Austin, 146-174, 170. 
44 Cavell, The Claim of Reason, 63. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Realität  67 

auch die rigorose Unterstellung von Falliblität von Wahrnehmen 

und Verstehen zurückgewiesen werden. Denn schließlich bedeutet 

die skeptische Fragestellung – wenn Cavell recht hat, dass es keine 

Kriterien gibt, um dieser sinnvoll zu begegnen –45 eine Position, die 
sich ganz der Abwesenheit sinnvoller Antworten verschreibt. Diese 

Konsequenz ist jedoch inkohärent, da die Abwesenheit sinnvoller 

Antworten schon eine sinnvolle Welt voraussetzt, die eine solche 

Abwesenheit erst bemerken kann. Es gilt daher das Diktum Cav-

ells: „It is imperative that our experience of the world make 
sense“46.47   

Wenn Austins Einsicht nun darin besteht, dass Realität komple-

xer ist als die Kategorien, mit denen wir diese zu erfassen suchen, 

dann bedeutet dies, Unterschiede in der Wahrnehmung auf Unter-

schiede in der Sache zurückzuführen – wodurch zugleich die Legi-

timität eines grundsätzlichen Illusionsverdachts eingeschränkt 
wird:  

A soldier will see the complex evolutions of men on a parade-ground dif-

ferently from someone who knows nothing about drill […] Thus, different 

ways of saying what is seen […] may be due to the fact that what is seen is 

seen differently, seen in a different way, seen as this rather than that. And 

there will sometimes be no one right way of saying what is seen, for the 

additional reason that there may be no one right way of seeing it.48 

Unterschiede in der Wahrnehmung aber auf Unterschiede in der 

Sache zurückzuführen, bedeutet, diese Unterschiede irreduzibel 

der Sache zuzuordnen. Dies bedeutet wiederum die Unterschied- 

 
45 Es sticht letztlich wieder das Isosthenieprinzip, vgl. Kap. II.2, Fn. 33. 
46 Ebd., 60. Vgl. ebenso: „Experience must, sub specie humanitatis, make 

sense.“ (ebd., 62) Daran schließt auch Button an: Button, The Limits of Re-
alism, Kap. 13.2. 

47 Zu einem ähnlichen Schluss kommt auch Baz: „We therefore do not 
and cannot (truly be said) to know that none of those un-eliminated scep-

tical alternatives to such and such’s obtaining would be relevant, in every 
context, for deciding whether someone knows that such and such. But that, 
presumably, is something we must know in order to know that someone 
knows that such and such.“ (Baz, „Knowing Knowing (that Such and 
Such)“, 170) 

48 Austin, Sense and Sensibilia, 101. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

lichkeit in der Wahrnehmung nicht als Sache der Wahrnehmung, 

sondern auf ontologischer Ebene zu verorten. Auf dieser Ebene 

muss das Wahrgenommene aber gegebenenfalls schon mehr und 

etwas anderes sein, als dasjenige, was ein einzelnes wahrnehmendes 
Subjekt darin erkennt – ohne dass diese Einzelerkenntnis dadurch 

ontologisch geringer, mithin weniger real wäre. Man kann diese 

Konsequenz des natürlichen Realismus als die These eines Onto-

logischen Exzesses (OE) verstehen, der als wahrnehmungstheore-

tische Konsequenz aus der These Ontologischer Relativität (OR) 
betrachtet werden kann. (OE) besteht in einer einfachen Annahme: 

Unterschiedliche Subjekte können ein raumzeitlich identifizierba-

res Objekt unterschiedlich wahrnehmen, ohne dass daraus schon 

eine Annahme über raumzeitliche Identifizierbarkeit folgt – weder 

positiv noch negativ. Der ontologische Exzess ist gegenüber der 

Annahme ontologischer Relativität die schwächere Annahme: 
Denn (OR) bestreitet, strenggenommen, schon die Möglichkeit on-

tologisch absoluter raumzeitlicher Identifizierbarkeit, da auch diese 

eine ontologisch relative Theoretizität aufweist. Entsprechend 

muss (OE) ontologisch weniger bestreiten als (OR) und ist somit 

offener. Dennoch ist (OE) keineswegs unproblematisch.  
Denn nun muss die Frage geklärt werden, inwiefern (OE) mit 

der Annahme der empirischen Öffentlichkeit von Wahrnehmung 

vereinbart werden kann. Denn wenn (OE) in der Annahme besteht, 

dass das ontologische Wahrnehmungsobjekt je schon über dasje-

nige hinausgeht, was von einem Subjekt wahrgenommen wird, wie 
kann dann noch behauptet werden, dass diese Exzessivität wahrge-

nommen wird? Nun wird dergestalt aber der Karren vor das Pferd 

gespannt. Denn (OE) bezeichnet die Voraussetzung, um die An-

nahme der empirischen Öffentlichkeit von Wahrnehmung allererst 

zu ermöglichen – ohne darin sogleich Wahrnehmungdefekte sehen 

zu müssen –, nicht umgekehrt. Denn wird auf ontologischer Ebene 
kein Exzess eingeräumt, der über die Kategorien der Wahrneh-

mung hinausgeht, dann gibt es nur falsche und richtige Wahrneh- 

mung, nur Realität und Illusion.49 Dergestalt implodierte aber ein 

 
49 Dies ist auch ein Problem Quines: Denn wenn jedes Subjekt seine 

eigene relative Ontologie unterhält, wie ist dann Verständigung möglich? 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Realität  69 

differentieller Realitätsbegriff, weil dem Skeptiker dann in der Tat 

ein universeller Illusionsverdacht an die Hand gegeben ist. Es 

scheint daher gute Gründe zu geben, (OE) als Konsequenz des na-

türlichen Realismus theoretisch willkommen zu heißen. Aber dar-
aus folgt noch nicht, dass die theoretisch wünschenswerte Option 

auch tatsächlich gegeben ist. Denn selbst wenn (OE) als Voraus-

setzung von Wahrnehmung plausibel gemacht werden kann, so 

schließt sich daran dennoch die sprachphilosophische Frage an, wie 

(OE) der Fall sein kann und wir uns dennoch über dieselben Phä-
nomene verständigen?  

Auf dieses sprachphilosophische Problem antwortet Derrida, 

indem er in seiner Auseinandersetzung mit Austin50 die Position 

eines Bedeutungsexzesses (BE) verteidigt (siehe hierzu: Kap. III.4.2).51 

Derrida plädiert in seiner ihm eigenen und eigens zu erläuternden 

Terminologie für „une dissémination qui ne se réduit pas à une poly-
sémie“. (SEC, 392) Vorab kann darunter verstanden werden, was 

Glendinning folgendermaßen erläutert: „What is being affirmed 

here is not the idea of ambiguos words being the norm, but of an 

indefiniteness internal to the sense of words as such.“52 Erneut geht 

es darum, den Karren nicht vor das Pferd zu spannen: Die „inde-
finiteness internal to the sense of words as such“ ist demnach die 

Voraussetzung dafür, dass dieselben Äußerungen unterschiedlich 

verstanden werden können, ohne dass damit zwingend ein Fall von 

Missverstehen einhergeht. Derrida buchstabiert die semantischen 

Konsequenzen einer ontologischen Einsicht aus. Tatsächlich ist 
diese Ausbuchstabierung aber bereits Sache Austins.  

 
Eine mögliche Lösung nennt McGee „empathetic projection“ (vgl. 
McGee, „Inscrutability and its Discontents“, 421). 

50 Erstmals in (SEC). Wichtige Arbeiten der Forschung hierzu sind: 
Kap. 2 in: Stanley Cavell, A Pitch of Philosophy. Autobiographical Exercises 
(Harvard: University Press, 1994), 53-128. Sowie: Ders., „What did Der-
rida want of Austin?“, in: Philosophical Passages. Wittgenstein, Emerson, 

Austin, Derrida (Cambridge: Blackwell, 1995), 42-65. Außerdem: Glendin-
ning, „Inheriting ‚Philosophy‘: The Case of Austin and Derrida Revisited“, 
in: Arguing with Derrida (Oxford, Malden: Blackwell, 2001), 9-33. Sowie: 
Moati, Derrida et le langage ordinaire. 

51 Vgl. Dalmasso, „L’eccesso di sapere“. 
52 Glendinning, „Communication and Writing“, 276. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

Wie Austins Beispiel aufmarschierender Soldaten nahelegt, gibt 

es keine neutrale Sichtweise auf dieses Phänomen: Je nach dem, 

welche Haltung man zu Militär und Militarismus hat, nimmt man 

je schon ein anderes Phänomen wahr. Derlei Haltungen kommen 
einer Wahrnehmung nicht nachträglich zu, sondern präfiguieren 

vielmehr immer schon die Wahrnehmung derselben. Dass daraus 

aber kein Kommunikationsproblem erwachsen muss – getreu der 

Frage: Wie ist es möglich, dass sich alle über dieselbe Parade ver-

ständigen können, wenn jeder eine andere Parade wahrnimmt? –, 
kann gerade mit (OE) erläutert werden. Derrida expliziert dies, 

wenn er darauf hinweist, dass Sprache selbst – entsprechend der 

natürlichen Wahrnehmung – semantisch exzessiv sein muss, da 

man ein Phänomen stets zunächst in einem Kontext kennenlernt, 

darauf dann aber in einem konstitutiv anderen Kontext Bezug 

nimmt. So sind „Soldaten im Krieg“ und „Soldaten in einer Mili-
tärparade“ wesentlich verschieden: Erstere feuern tödliche Waffen 

ab und man tut gut daran, sich vor ihnen in Sicherheit zu bringen. 

Letztere feuern keine Waffen ab (und wenn, dann nur in die Luft) 

und man kann sich bedenkenlos (wenn schon nicht ideologisch, so 

zumindest im Sinne der körperlichen Sicherheit) in ihre Nähe be-
geben. Derrida spricht in diesem Sinn von der dem sprachlichen 

Zeichen eigenen „force de rupture avec son contexte“ (SEC, 377). 

Diese Konsequenz Derridas (BE) wurde durch Austin insofern 

vorbereitet, als dieser – worauf Isaiah Berlin hinweist – damit be-

gann, Probleme der Wahrnehmung als Probleme der Sprache zu 
behandeln:53 

[H]e [Austin, P.F.] did begin saying […] that he could not see that there 

was all that much wrong with ordinary language as used about the external 

world: the problems raised by, for example, optical illusions – double im-

ages, sticks bent in water, tricks of perspective and the like – were due to 

 
53 Man beachte, dass Searle den umgekehrten Weg eingeschlagen hat: 

Über Speech Acts (1969) und Intentionality (1983) kommt Searle zu einer de-
zidierten Wahrnehmungstheorie (Seeing Things as They Are, 2015) die derge-
stalt aus den intentionalen Voraussetzungen von Sprache erwachsen ist. 
Austin kommt umgekehrt von der Wahrnehmungstheorie zur Sprachphi-
losophie. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Realität  71 

the ambiguities of language, mistakenly analysed by philosphers, and not 

to implausible non-empirical beliefs.54 

Diesen „ambiguities of language“ (Berlin) einen ontologischen 

Sinn zu verleihen, ist der Kerngedanke Derridas; dieser ist, wie aus 

dem Zitat Berlins hervorgeht, zugleich gegen „implausible non-em-

pirical beliefs“ gerichtet. Entsprechend ist (BE) als ein empirischer 
Umstand zu erweisen (siehe Kap. III.3.2). In diese Richtung weist 

auch Glendinning: „[O]ne can only relate to an event of language as 

having an identity which exceeds the pure datable singularity of its 

utterance, and so includes within its description the possiblity of its 

recurrence.“55 Wenn aber Wiederholung dem Sprachgebrauch in-

härent ist – und es ist zu zeigen, dass dies eine notwendige Voraus-
setzung ist (siehe Kap. III.3) –, dann bedeutet dies bereits (BE), 

insofern die Bedeutung eines Wortes dann immer schon vor- und 

zurückverweist auf die Verwendung dieses Wortes in anderen Kon-

texten. In diesem Sinn spricht Derrida von dem jeder Sprachver-

wendung inhärenten „déplacement sémantique“ (SEC, 368). Dass 
Stanley E. Fish diesen Umstand gerade in seinen „Reflections on 

Austin and Derrida“ expliziert ist dabei kein Zufall: 

[C]ommunications of every kind are characterized by exactly the same con-

ditions – the necessity of interpretive work, the unavoidability of perspec-

tive, and the construction by acts of interpretation of that which suppos-

edly grounds interpretation, intentions, characters, and pieces of the 

world.56 

Wenn für den natürlichen Realismus also die Prämisse gilt, dass die 

Differentialität von Wahrgenommenem einem ontologischen Ex-
zess geschuldet ist, so ist dies nur dann plausibel, wenn zugleich die 

 
54 Isaiah Berlin, „Austin and the Early Beginnings of Oxford Philoso-

phy“, in: G. J. Warnock et. al. (Hrsg.), Essays on J. L. Austin (Oxford: Clar-
endon Press, 1973), 1-17, 10. 

55 Glendinning, „Communication and Writing“, 278. (Meine Hervorhe-
bung, P.F.) 

56 Stanley E. Fish, „With the Compliments to the Author. Reflections 
on Derrida and Austin“, in: Christopher Norris, David Roden (Hrsg.), 
Jacques Derrida. Volume II (London: Sage, 2003), 205-233, 211. Zuerst in: 
Critical Inquiry 8 (1982), 693-721. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

Annahme gilt, dass die der Wahrnehmung inhärente Differenziali-

tät empirisch – und das heißt letztlich sprachlich – öffentlich ist. 

Andernfalls hätte man es mit einer massiven Ausweitung von Qui-

nes Gavagai-Szenario zu tun: Jeder Gesprächspartner spräche dann 
eine noch unerforschte Sprache, von der nicht klar wäre, ob ihre 

Wahrheitsbedingungen überhaupt übersetzbar sind. Es genügt also 

nicht, Wahrnehmung differentiell und ontologisch exzessiv zu den-

ken, ohne zu veranschaulichen, dass Wahrnehmungsdifferenzen 

kein fundamentales Verständigungsproblem nach sich ziehen – 
worin, in einem vordergründigen Sinn, die Kritik von Derridas 

Gegnern besteht.57 Es geht also im Kern von (BE) darum, den Um-

stand von (OE), dass jedes wahrnehmende Subjekt dasselbe anders 

wahrnehmen können muss, ab initio als einen Umstand von Kom-

munikabilität darzustellen – sonst drohte, worauf Searle und Ha-

bermas der Sache nach (aber nicht der konkreten Ausformung bei 
Derrida) zurecht hinweisen, „das der sprachlichen Kommunikation 

selbst innewohnende System von Weltbezügen, Sprecherperspek-

tiven und Geltungansprüchen aus dem Blick“ (ND, 247) zu verlie-

ren (Habermas) bzw. völlige Beliebigkeit (Searle): „By such me-

thods one can prove anything. One can prove that the rich are re-
ally poor, the true is really false, etc.“ (WUD, 178) 

Dasselbe kann aber je anders wahrgenommen werden und als solches 

kommunikabel sein, wenn es, wie Derrida sagt, als iterabel gedacht 

wird. Iterabilität ist in diesem Sinne ein Kunstwort, das zwei Auf-

lagen verbindet: Wiederholbarkeit (also Gewährleistung von Öf-
fentlichkeit durch Gewährleistung von Identität) und Differenz 

(also Gewährleistung von Differentialität/semantischem Exzess): 

 
57 Searle wirft Derrida vor, er trage an Austin ein Argument heran, dem-

zufolge Austin a priori die Möglichkeit sprachlicher Äußerungen aus-

schließe: „[T]he structure of Derrida’s argument is this: […] Austin ex-
cludes parasitism, therefore he excludes iterability; therefore he excludes 
the possibility of all performative utterances and a priori of all utterances. 
But this argument is not valid.“ (Rep, 206f.) Habermas wirft Derrida vor, 
dieser sei „blind für den Umstand, dass die kommunikative Alltagspraxis 
dank der ins kommunikative Handeln eingebauten Idealisierungen Lern-
prozesse in der Welt ermöglichen, an denen sich die welterschließende 
Kraft der interpretierenden Sprache ihrerseits bewähren muss“. (DM, 241) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Realität  73 

„Cette itérabilité […] peut être lu comme exploitation de cette lo-

gique qui lie la répétition à l’altérité“ (SEC, 375). Ihr paradigmati-

scher Fall sei Schrift (vgl. Kap. II.2.3; III.3.2),58 insofern als auch 

die Frage, ob die lesbaren Inhalte eines Schriftstücks real oder illu-
sionär sind, von Kriterien abhängt, die von der „lisibilité“ (SEC, 

375) dieser Inhalte gänzlich unabhängig ist – und insofern eine von 

außen herangetragene, eine nicht-naheliegende – eine im emphati-

schen Sinn unnatürliche – Frage darstellt. Das Funktionieren von 

Lesbarkeit ist demnach als das Kommunikationsparadigma des 
Funktionierens von Wahrnehmung im Anschluss an Austins natür-

lichen Realismus zu verstehen – entsprechend Austins Annahme, 

dass Wahrnehmung unabhängig von der Verallgemeinerbarkeit des 

Realitätsprädikats gedacht werden muss (Kap. III.4.1). Schrift und 

Wahrnehmung sind in diesem Sinn als Paradigmen einer öffentli-

chen59 – und das heißt kategorial nicht schon ultimativ bestimmba-
ren – Realität zu verstehen, was, wie gezeigt, zugleich ein antiskep-

tisches Programm darstellt.60 Um diesen Gedanken einer offenen 

Realität weiter auszuführen, sei nun dem Hinweis Putnams gefolgt, 

dass es neben Austin (und Wittgenstein) Husserl gewesen ist, der 

den Weg eines natürlichen Realismus eingeschlagen hatte.61 Um 

 
58 „Cette itérabilité […] structure la marque d’écriture elle-même, quel 

que soit d’ailleurs le type d’écriture (pictographie, hiéroglyphique, idéogra-

phique, phonétique, alphabétique, pour se servir de ces vieilles catégories). 
Une écriture qui ne serait pas structurellement lisible – itérable – par-delà 
de la mort du destinataire ne serait pas une écriture.“ (SEC, 375) 

59 So auch Glendinning: „The space of ,writing‘ is an intrinsically public 
space through and through.“ Glendinning, „Communication and Wri-
ting“, 283. 

60 Für eine solche Lesart Derridas hat sich insbesondere Gerard Granel 
stark gemacht (vgl. „Jacques Derrida et la rature de l’origine“, in: Critique 

246 (1967), 887-905). Für eine Verortung Granels innerhalb der For-
schungspositionen zu Derrida siehe Kap. III.3.2.  

61 „I listed Edmund Husserl, Wittgenstein, and Austin as among those 
who shared Jame’s sense that progress in philosophy requires a recovery 
of ,the natural realism of common man.‘“ (Putnam, „Sense, Nonsense, and 
the Senses“, 469.) Dem ist freilich entgegenzuhalten, dass „Husserl zwi-
schen natürlicher, vorphänomenologischer Reflexion und phänomenolo-
gischer oder reiner Reflexion [unterscheidet].“ (Eduard Marbach, „‚Wer 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

Derridas Auseinandersetzung mit Austin besser zu begreifen, ist es 

daher unerlässlich, nachzuvollziehen, unter welchen transzenden-

tal- und bewusstseinsphilosophischen Voraussetzungen diese Aus-

einandersetzung stattfand. Denn noch bevor sich Derrida Austins 
natürlichem Realismus zuwandte, befand er sich bereits in einer 

Auseinandersetzung mit der Position Husserls.62 Derrida füllt und 

verteidigt so den Raum zwischen Husserl und Austin, zwischen 

transzendentaler Subjektphilosophie und der Philosophie der All-

tagssprache –63 ohne sich freilich auf diesen zu beschränken. 
 

 
hat Angst vor der reinen Phänomenologie?‘ Reflexion, Reduktion und Ei-
detik in Husserls Phänomenologie“, in: Stefania Centrone (Hrsg.), Versuche 
über Husserl (Hamburg: Meiner, 2013), 193-217, 194.) In welcher Hinsicht 
Putnams Auffassung einer Anschlussfähigkeit Husserls an seine Skizze des 
natürlichen Realismus im Ausgang von Austin dennoch zutrifft, stellt Mar-
bach heraus, denn Husserl versteht „Phänomen als die Dinge so genom-
men, wie sie sich unmittelbar in der sinnlichen Erfahrung geben, wie sie 

uns eben erscheinen, zunächst als gegenwärtig in der Wahrnehmung, aber 
auch als Sinnenschein, Trugphänomen, Traumerscheinung; aber auch in anschau-
lichen Vergegenwärtigungen (in Erinnerungen, Phantasien, im Bild).“ (Ebd., 
197.) Vgl. auch: Hägglund, Radical Atheism, 53: „Husserl does not seek to 
prove that anything exists but to analyze the conditions for appearance in 
general.“  

62 Derridas Ausgang von Husserl kulminiert in (VPh). Seine erste Ver-
öffentlichung zu Husserl war (Intr). In (EeD) wurde zudem ein Konferenz-

beitrag von 1959 abgedruckt („‚Genèse et structure‘ et la phénoménolo-
gie“, in: (EeD), 229-253). Derridas Examensarbeit von 1953/54 wurde 
1990 veröffentlicht: Le Problème de la genèse dans la philosophie de Husserl (Paris: 
Presses Universitaire de France, 1990). Siehe hierzu die Kapitel V und VI 
in: Bernhard Waldenfels, Deutsch-französische Gedankengänge (Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, 1995) sowie die detailgesättigte Studie Leonard Lawlors in: Le-
onard Lawlor, Derrida and Husserl. The basic Problem of Phenomenology 
(Bloomington: Indiana University Press, 2002). Außerdem: Paola Marrati, 

Genesis and Trace. Derrida reading Husserl and Heidegger (Stanford: Stan-
ford University Press, 2005). 

63  Siehe hierzu die interessanten Bemerkungen Mulligans „to make 
plausible the claim that there is a considerable overlap between the con-
cerns of Oxford philosophy and those of Brentano’s heirs“. (Mulligan, 
„Searle, Derrida, and the End of Phenomenology“, 266) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

II. 3. Die Öffentlichkeit der Selbsterfahrung 

 

Inhalt des Unterkapitels 

Auch Husserl vertritt ähnlich wie Austin einen Natürlichen Realismus. Aber 

sein Versuch, Skepsisresistenz transzendental zu erkaufen, scheitert am Prob-
lem der Fremderfahrung. Diesem Umstand trägt Derrida in Form von empi-

rischen Öffentlichkeitsbedingungen von Selbsterfahrung Rechnung – was effek-

tiv der Position Austins entspricht, deren transzendentalphilosophische Vo-

raussetzungen jedoch erst im Ausgang von Husserl deutlich werden. Damit ist 

eine grundsätzliche Fragestellung methodischer Art verbunden: Während 
Husserl noch an die Möglichkeit einer axiomatischen Begründung von Wissen-

schaften glaubt, ist diese für Derrida je schon abhängig von den Bedingungen 

einer deskriptiv-empirisch verstandenen Öffentlichkeit.  

Wie Austin vertritt Husserl die These, dass Wahrnehmungsinhalte 

nur relational, das heißt gemeinsam mit ihren Wahrnehmungsbe-

dingungen erfasst werden: „Die Erscheinungen selbst erscheinen 

nicht, sie werden erlebt.“1  So wie Austin feststellt: „dreams are 
dreams“, so hält auch Husserl fest: „Zwischen dem erlebten oder 

bewußten Inhalt und dem Erlebnis selbst ist kein Unterschied. Das 

Empfundene z.B. ist nichts anderes als die Empfindung.“2 Ent-

sprechend ist es auch von Husserls Standpunkt aus unsinnig, da-

nach zu fragen, ob man bei einer „Empfindung“ einer Illusion er-

läge, weil es keine phänomenalen Qualitäten jenseits dessen gibt, 
was phänomenal vorliegt – sonst läge es phänomenal vor. Zugleich 

hebt Husserl auf eine Annahme dieses Gedankengangs ab, die bei 

Austin so nicht sichtbar wird,3 nämlich dass es ein Subjekt geben 

 
1 Edmund Husserl, Logische Untersuchungen. Zweiter Band, erster Teil 

[1901], in: Hua, XIX/1, hrsg. v. Ursula Panzer (Den Haag: Nijhoff, 1984), 
360.  

2 Ebd., 362. 
3 Erst Searle stellt die geistphilosophischen und somit bewusstseinsthe-

oretischen Annahmen Austins heraus. Vgl. Kap. III.2.1.1.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

muss, das das „Empfundene“ „empfindet“, das die „Erscheinun-

gen“ „erlebt“. In dieser expliziten Artikulation einer Sphäre subjek-

tiven Erlebens (der Artikulation des Subjekts der Phänomenologie) 

meint Husserl, wie im Folgenden darzulegen ist, einen Bereich 
skepsisresistenten Erlebens auszumachen. 4  Entsprechend analy-

siert Eduard Marbach die Entwicklung von Husserls Philosophie:  

Aufgrund der Besinnung auf die skeptischen Argumentationen gelangte 

Husserl schon kurz nach den Logischen Untersuchungen zur expliziten Ein-

sicht, dass für eine saubere, reine Formulierung phänomenologisch-er-

kenntnistheoretischer Fragen nicht mehr (wie noch in den Logischen Unter-

suchungen) vom Boden des psychologisch aufgefassten Bewusstseins aus ar-

gumentiert werden durfte.5 

Entsprechend sei das Ziel der Phänomenologie, die „reine, unver-

mischte Gegebenheit“ des Umstandes der Konstituierung von phä-

nomenalen Beständen „methodisch sicherzustellen“.6 Dies ist aber 

bereits in den Logischen Untersuchungen angelegt, wenn Husserl dort 
festhält:  

„Akte“ sollen die Erlebnisse des Bedeutens sein, und das Bedeutungsmä-

ßige im jeweiligen Einzelakte soll gerade im Aktcharakter und nicht im 

Gegenstande liegen, es soll in dem liegen, was ihn zu einem „intentiona-

len“, auf Gegenstände „gerichteten“ Erlebnis macht.7 

 
4 In diesem Sinn äußert sich auch Føllesdahl: „Husserl antwortet dem 

Skeptiker und auch dem Solipsisten, dass sie ihre Position, beim Versuch, 
sie zu formulieren, unterminieren, dass sie den Ast absägen, auf dem sie 
sitzen.“ (Føllesdahl, „Rechtfertigung bei Husserl und bei Wittgenstein“, in: 
Versuche über Husserl, 167-192 (aus dem Englischen übersetzt von Wolfgang 
Künne), 188.) Vgl. auch: Føllesdahl, „Husserl on Evidence and Justifica-
tion“, in: Robert Sokolowski (Hrsg.), Edmund Husserl and the phenomenological 

Tradition. Essays in Phenomenology (Washington D.C.: The Catholic Uni-
versity of America Press, 1988), 107-129, bes. 129. 

5 Marbach, „‚Wer hat Angst vor der reinen Phänomenologie?‘“, 203f. 
6 Vgl. ebd., 204: „Die eigentliche Leistung der phänomenologischen 

Reduktion ist es demnach, durch die konsequente Ausschaltung der natürli-
chen empirischen Apperzeption des Bewusstseins dessen reine, unvermischte 
Gegebenheit methodisch sicherzustellen.“ 

7 Husserl, Logische Untersuchungen, 353. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Selbsterfahrung 77 
 

Unter Berufung auf den „Aktcharakter“ des Erlebens meint 

Husserl, die skepsisrelevante Annahme der Wahrnehmungsfallibi-

lität auszuschalten, da der Aktcharakter des Wahrnehmens gerade 

unabhängig vom Wahrnehmungsobjekt ist („soll gerade […] nicht 
im Gegenstande liegen“). Dazu schreibt Marbach: 

Mittels der Methode der phänomenologischen Reduktion wollte sich 

Husserl eines thematisch ‚absoluten‘ – d.i. eines nicht auf irgendein empi-

risch psychologisches Individuum […] relativierten – Forschungsbodens, 

nämlich desjenigen der reinen oder transzendentalen Subjektivität […], 

versichern.8 

In diesem Sinn kommt auch Uwe Meixner zu dem Schluss, dass 

Husserl „[e]inem fundamental antiskeptischen philosophischen 

Programm“9 folge. Dieses Programm verdanke sich, so Meixner, 
der Position eines „nichtreduktiven Supervenienzidealismus“. 10 

Diese Position11 kulminiere in der Struktur eines „universalen Kor-

relationsapriori von Bewusstseinsgegenstand und Gegenstandsbe-

wusstsein“.12  

Dieses hat allerdings eine Reihe unliebsamer Konsequenzen. So  
 

 
8 Marbach, „‚Wer hat Angst vor der reinen Phänomenologie?‘“, 205. 
9  Uwe Meixner, „Husserls transzendentaler Idealismus als Superve-

nienzthese“, in: Manfred Frank, Niels Weidtmann (Hrsg.), Husserl und die 
Philosophie des Geistes (Berlin: Suhrkamp, 2010), 178-208, 206. 

10 Ebd., 188 (i.O.  kursiv). 
11  Supervenienz lässt sich in dem technischen, von Meixner bean-

spruchten Sinn als Übereinstimmung einer Bestimmungsrelation verstehen: A su-
perveniert über B, wenn A hinsichtlich aller Bestimmungen, die es verur-
sacht, mit denjenigen Bestimmungen übereinstimmt, die B verursacht. A 

folgt dann (hinsichtlich seiner Effektivität) B. Insofern ist die Übereinstim-
mung der Bestimmungsrelation zugleich eine Folgerelation. Die Effekte 
von B sind dann faktisch die Effekte von A. Wenn es anders wäre, müsste 
man sagen: A ist unabhängig von B, d.h. autonom. Insofern dies nicht der 
Fall ist, kann man vereinfachend von Abhängigkeit sprechen. Vgl. Meixner, 
„Husserls transzendentaler Idealismus als Supervenienzthese“, 179. 

12  Vgl. Meixner, „Husserls transzendentaler Idealismus als Superve-
nienzthese“, 202.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

weist Gerhard Seel darauf hin, dass sich bezogen auf die Zeitlich-

keit der Erfahrung13 dann folgendes Problem ergibt:  

Gibt es eine Möglichkeit, dass sich das Subjekt dieser Zeitbestimmungen 

vergewissert, ohne sie schon zu besitzen? Diese Frage läuft auf die unge-

heuere philosophische Aufgabe hinaus, Zeitliches aus Räumlichem, d.h. 

aus Unzeitlichem – oder sagen wir vorsichtiger: aus Protozeitlichem – zu 

konstruieren.14  

Tatsächlich deutet sich hier ein „Dilemma“15 an, das nicht nur ei-

nem Exzess der Zeit zugehört, sondern das zugleich eines der In-

tersubjektivität und der Sprache ist, das heißt der Erfahrung des 

Anderen.  

So handelt es sich insofern um ein Dilemma der Zeit, als dass 

Zeit als Dauer von Gegenständen einerseits eine vom wahrneh-
menden Subjekt unabhängige Größe sein soll – denn Zeit soll rea-

ler Bestandteil der erfahrbaren „dinglichen Unendlichkeit“16 sein 

(anders bestünde die Gefahr, dass die reale Dauer einer Bewegung 

von A nach B theoretisch nicht von Teleportation zu unterschei-

den wäre) –, andererseits verdankt sich die Zeitextensionalität ei-
nem retentionalen und prospektiven Bewusstsein: 17 „Wenn z.B. 

 
13 Vgl. Husserl, Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins, 

Martin Heidegger (Hrsg.), 2. Aufl., unveränd. Nachdr. d. 1. Aufl. 1928 (Tü-
bingen: Niemeyer, 1980). 

14 Gerhard Seel, „Husserls Probleme mit dem Zeitbewusstsein und wa-
rum er sie nicht löste“, in: Husserl und die Philosophie des Geistes, 43-88, 84. G. 
Seel erläutert das Zitierte: „Diese Frage ist vergleichbar mit der aus der 
Ästhetik bekannten Frage, wie es ein Maler schafft, auf einer unbewegli-
chen Leinwand die Bewegung von Pferden und Menschen darzustellen. 
Aber sie ist viel fundamentaler und schwieriger zu beantworten.“ (Ebd., 

77.) 
15  Meixner, „Husserls transzendentaler Idealismus als Superve-

nienzthese“, 207. 
16 Husserl, Transzendentaler Idealismus. Texte aus dem Nachlass (1908-

1921), in: Hua XXXVI, Robin D. Rollinger, Rochus Sowa (Hrsg.), (Dord-
recht: Kluwer, 2003), 69. 

17 Husserl, Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins, 390, 
410. Siehe dazu auch: Philip Freytag, „The Contamination of Content and 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Selbsterfahrung 79 
 

eine Melodie erklingt, so verschwindet der einzelne Ton nicht völ-

lig mit dem Aufhören des Reizes bzw. der durch ihn erregten Ner-

venbewegung.“18 Der interne Realismus der Zeit stößt hier auf ei-

nen Externalismus der Wahrnehmung – wofür Husserl auch einen 
Namen hat: „Urimpression.“19 Dieser Kontakt mit einer externen 

Welt werde dann einer „kontinuierlichen“ prospektiv-retentionalen 

„Modifikation“ unterworfen.20 Damit wäre aber die Objektivität 

der Zeit infrage gestellt, denn diese bestünde dann darin, dass die 

zeitlichen „Modifikationen“ dem Bewusstsein innerlich wären und 
somit jedenfalls nicht empirisch öffentlich. Entsprechend – und 

dies ist das Dilemma des Zeitlichen bei Husserl –, droht ein Solips-

mus21 des Zeitlichen, den zu untersuchen bedeutet, „Klarheit in die 

Frage zu bringen, mittels welcher Kriterien der Verstand in der 

Lage ist, die zeitlichen Bestimmungen der ihm gegebenen Daten zu 

erfassen“.22 Während ein Solipsismus des Zeitlichen dergestalt eine 
These ist, die – wenn sie denn zuträfe – prima facie gerade noch ver-

tretbar zu sein scheint,23 so sieht dies anders aus, wenn der So-

lipsimus des Zeitlichen zu einem Solipsismus des Anderen wird. 

Dazu hält Meixner folgendes fest:  

 
the Question of the Frame“, in: Proceedings of the European Society for Aesthetics 
(2014, Aufl. 6), 142-157, 143f. 

18 Ebd., 375. 
19 Ebd., 390. 
20 Vgl. ebd., 390. 
21  Vgl. Meixner, „Husserls transzendentaler Idealismus als Superve-

nienzthese“, 206. 
22 G. Seel, „Husserls Probleme mit dem Zeitbewusstsein und warum er 

sie nicht löste“, 84.  
23 Dieser Auffassung ist zumindest G. Seel. Denn wenngleich er erwägt, 

dass sich diese Aufgabe „als unlösbar erweist“, so macht er sich doch an 

„den Versuch einer solchen Rekonstruktion“. (Vgl. G. Seel, „Husserls 
Probleme mit dem Zeitbewusstsein und warum er sie nicht löste“, 84.) G. 
Seel kommt dabei zu der kantischen Lösung, dass dies nur mithilfe von 
„reinen Verstandesbegriffen“ möglich sei: „Der Verstand muss bestimmte 
Konstellationen von Daten des inneren Sinns […] als zeitliche Relationen 
interpretieren.“ (Ebd., 88) G. Seel sieht darin „ein überraschendes, ja re-
volutionäres Ergebnis“ (ebd.). – Es steht, wie jedoch zu zeigen ist, auf 
schiefen Prämissen. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

[…] Husserl hat es – in seinem Begründungsradikalismus – nicht dabei 

belassen können, schlicht von einem gemeinschaftlichen, intersubjektiven 

Gesamtbewusstsein auszugehen, in welchem sich die Objektwelt konstituiert 

[…]. Nein, auch die Intersubjektivität musste für Husserl bewusstseinskonsti-

tuiert sein, auch sie mithin bewusstseinssupervenieren. Aber dann bleibt doch als 

ultimative Basis von idealistischer Konstitution und Supervenienz am 

Ende nur das Bewusstsein des Solus-ipse […] übrig.24 

Der allein durch ein Selbst konstituierten Intersubjektivität steht, 

nach Meixner, auf der anderen Seite des Dilemmas die Annahme 

gegenüber, dass „Intersubjektivität […] etwas schlicht Postuliertes, 
Vorausgesetztes, ein Stück postulativer Metaphysik [bleibt] (wie es 

ja das sogenannte Problem des Fremdpsychischen, radikal gedacht, 

durchaus nahelegt)“.25 Meixner zufolge umgeht Husserl dieses Di-

lemma jedoch, indem er beide Annahmen addiere: Das Bewusst-

sein der Intersubjektivät werde zwar individuell konstituiert, lasse 
sich aber andererseits „genauso gut von einem anderen ichlichen 

Perspektivpunkt erreichen“.26 So sagt Husserl selbst, „dass, was für 

ein Ich erkennbar ist, prinzipiell für jedes erkennbar sein muss“.27 Ob 

diese Annahmen-Addition das Dilemma löst, ist aber fraglich. So 

weist Meixner an anderer Stelle darauf hin, dass „Postulieren […] 
noch lange keine Erfahrung“28 sei: Denn, fährt Meixner fort, „der 

Andere erschöpft sich eben nicht in einer bloßen Modifikation mei-

ner selbst, noch in sonst irgendetwas von mir irgendwie Abgeleite-

 
24  Meixner, „Husserls transzendentaler Idealismus als Superve-

nienzthese“, 206. Vgl. dazu auch: Meixner, „Die Aktualität Husserls für die 
moderne Philosophie des Geistes“, in: Uwe Meixner, Albert Newen 
(Hrsg.), Seele, Denken, Bewusstsein. Zur Geschichte der Philosophie des Geis-
tes (Berlin, New York: Walter de Gruyter, 2003), 308-388, 379. 

25  Meixner, „Husserls transzendentaler Idealismus als Superve-
nienzthese“, 207. 

26 Ebd., 207. 
27 Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philo-

sophie. Erstes Buch [1913], Elisabeth Ströker (Hrsg.), (Hamburg: Meiner, 
2009), 1-359, 102. 

28 Meixner, „Die Aktualität Husserls für die moderne Philosophie des 
Geistes“, 379. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Selbsterfahrung 81 
 

ten oder aus mir geschöpften“.29 Das „Resultat, das weit metaphy-

sischer ist, als Husserl es sich eingestehen will“, löst das Problem 

des Fremdpsychischen folglich nicht; es beschwört es in aller Deut-

lichkeit herauf: Husserl überstrapaziert in seiner konsequenten 
„Besinnung auf die skeptischen Argumentationen“ (Marbach) die 

Herausstellung einer skepsisimmunen, eben transzendentalen Sub-

jektivität – bis deren Konstitution innerhalb eines intersubjektiven 

Vorgangs unerklärlich wird.  

Auch Derrida verfolgt, wie zuvor gesehen (Kap. II.2), ein skep-
sis-immunisierendes Programm. Aus Husserl zieht er aber die 

Konsequenz, dass Skepsisimmunität nicht auf Kosten von Kom-

munikabilitätsbedingungen gedacht werden darf. Dieser Gedanke 

entfaltet sich in Signature Événement Contexte.30 Entsprechend darf 

Derrida bezüglich des von Husserl eigens diskutierten und zurück-

gewiesenen Vorwurfs, „einen transzendentalen Solipsismus“31 zu 
vertreten, Zustimmung unterstellt werden. Denn transzendental 

gesehen, besteht eine Konstitution des Anderen durch ein Selbst. 

Aber diese transzendentale Bestimmung des Anderen ist dann 

nicht solipsistisch misszuverstehen, wenn die Bedingung der Mög-

lichkeit der Fremdkonstitution nach Derrida zugleich eine Bedin-
gung ihrer Unmöglichkeit ist: „Mais la condition de possibilité de 

ces effets est simultanément […] la condition de leur impossibilité, 

de l’impossibilité de leur rigoureuse pureté.“ (SEC, 391) Denn der 

Andere kann, worauf auch Meixner hinweist, nicht aus dem Selbst 

geschöpft werden, wenngleich der Andere immer auch durch das 
Selbst konstituiert wird. Aber dieser Gegebenheitsmodus des An- 

 
29 Ebd., 380. 
30 Dass (SEC) – bei aller offensichtlichen Auseinandersetzung mit Aus-

tin – der Auseinandersetzung mit Husserl verpflichtet bleibt, sieht auch 
Cavell: „As a step into Derrida’s ,Signature Event Context‘ […] I excerpt 
some sentences from the last pages of one of Derrida’s first principal 
works, Speech and Phenomena: And Other Essays on Husserl’s Theory. Derrida’s 

thoughts there evidently underlie those of ,Signature Event Context,‘ as 
that later communication moves from its opening two sections to the two 
on Austin.“ (Cavell, A Pitch of Philosophy, 63f.) 

31  Husserl, Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phäno-
menologie, in: Hua I, Stephan Strasser (Hrsg.), (Den Haag: Nijhoff, 1973), 
41-184, 174. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

deren ist eben vor aller Erfahrung des Anderen und folglich keine 

Erfahrung des Anderen. Die transzendentale Bedingung bezeichnet 

hier den logischen Umstand, dass der Andere immer der Andere 

für ein Selbst ist. Eine rein transzendentale Argumentation, wie sie 
Husserl vorschwebt, betrachtet diesen logischen Umstand zugleich 

als empirisch hinreichend. Derrida verweist nun darauf, dass dieser 

Umstand rein logisch betrachtet zwar vor aller Erfahrung gegeben 

sei, aber dass sich zugleich („simultanément“, SEC, 391) in der Er-

fahrung des Anderen dieser logische Umstand ändere. Der Andere 
ist zwar immer noch der Andere für ein Selbst, aber die Erfahrung 

des Anderen ist simultan eine Erfahrung des Selbst, die Derrida in 

seiner maßgeblichen32 Husserl-Arbeit „auto-affection“ (VPh, 92) 

nennt.33 Er zieht damit die Konsequenz – aus Husserls Annahme 

eines „Korrelationsapriori“ (Meixner) –, dass es ab initio kein ver-

einzeltes Selbst beziehungsweise kein vereinzeltes Erkenntnissub-
jekt gibt (jedenfalls nicht in ausschließlich transzendental zu be-

stimmender Weise) – und beseitigt dadurch das Problem des 

Fremdpsychischen:   

Dès qu’on admet que l’auto-affection est la condition de la présence à soi, 

aucune réduction transcendantale pure n’est possible. Mais il faut passer 

par elle pour ressaisir la différence au plus proche d’elle-même: non pas de 

son identité, ni de sa pureté, ni de son origine. Elle n’en a pas. Mais du 

mouvement de la différance. Ce mouvement de la différance ne survient 

pas à un sujet transcendental. Il le produit. L’auto-affection n’est pas une 

modalité d’expérience caractérisant un étant qui serait déjà lui-même (au-

tos). Elle produit le même comme le non-identique. (VPh, 92) 

Demnach konstituiert sich ein Selbst erst im Kontakt mit einem 

Anderen. Das Selbst konstituiert den Anderen nicht ausschlagge-

bender als es dadurch qua Fremdbezüglichkeit selbst konstituiert 
wird. Der Selbstbezug ist somit schon ein Fremdbezug („L’auto-

affection […] produit le même comme le non-identique“, VPh, 92), 

 
32 Derrida selbst sagt von (VPh): „C’est peut-être l’essai auquel je tiens 

le plus.“ (Pos, 13).   
33 Darauf weist auch Hägglund hin: „We can thus approach the crucial 

issue in Derrida’s reading of Husserl, namely, the question of autoaffection.“ 
(Hägglund, Radical Atheism, 63) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Selbsterfahrung 83 
 

der er freilich ausschließlich tranzendental nicht sein kann, denn 

der Andere ist gerade das, was das Selbst nicht aus sich selbst her-

vorbringen kann. Die transzendentale Struktur der Auto-Affektion 

bezeichnet daher kein „Korrelationsapriori“ (Meixner), weil diese 
Struktur überhaupt nur dadurch gegeben ist, dass tatsächlich ein 

Anderer erfahren wird. Das ist aber nicht vor aller Erfahrung mög-

lich, sondern gerade nur in der Erfahrung.34 Intersubjektivität ist 

demnach rein logisch betrachtet etwas Postuliertes. Faktisch ist In-

tersubjektivität etwas Empirisches – oder sie ist nicht (vgl. Kap. 
IV.4).  

Es ist demnach kein Zufall, wenn das im vorletzten Abschnitt 

gegebene Zitat – dass die Bedingungen der Möglichkeit zugleich 

Bedingungen der Unmöglichkeit sind – aus Signature Événement 

Contexte stammt; einer Arbeit also, in der sich Derrida nicht mit 

Husserl, sondern mit Austins (und Condillacs) Sprachphilosophie 
auseinandersetzt. Denn darin wird, worauf oben bereits hingewie-

sen wurde (Kap. II.2), die Annahme eines Bedeutungsexzesses 

(BE) formuliert, das heißt Bedeutung geht immer schon über das 

hinaus, was ein einzelnes Subjekt darunter versteht. Semantische 

Alterität ist demnach als Teil ihrer Öffentlichkeit zu rekonstruieren: 
Indem sprachliche Bedeutung über das hinausgeht, was ein Subjekt 

darunter versteht, kann dasselbe Wort von einem Anderen anders 

gebraucht werden (um damit auf dasselbe Phänomen Bezug zu 

nehmen, etwa auf eine Militärparade), ohne dass dabei einer von 

beiden einem Wahrnehmungsdefekt unterliegen muss. Dergestalt 
sind unterschiedliche Auffassungen über dieselbe Sache erst mög-

lich – ohne dass sich herausstellt, dass einer von beiden einer Ver-

wechslung unterliegt. In der Verständigung miteinander – etwa als 

Kollision unterschiedlicher Vorstellungen über vorübermarschie-

rende Soldaten – erfährt der Eine seine Sichtweise als eine, die an-

ders ist, als die seines Gegenübers. Er erfährt sodann die Möglich 

 
34 Dieses Problem artikuliert im Anschluss an Husserl auch Marbach: 

„[A]ber die Möglichkeit einer solchen Wissenschaft mache Schwierigkeiten, 
sei von Anfang an in Frage gestellt, weil durch die phänomenologische 
Reduktion die raumzeitliche Anknüpfung der Bewusstseinserlebnisse an 
das empirische, in Natur und Welt eingeordnete Ich ausgeschieden wird.“ 
(Marbach, „‚Wer hat Angst vor der reinen Phänomenologie?‘“, 206) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

keit einer anderen Sichtweise als eigene Möglichkeit – durch den 

Bezug auf die Sichtweise eines Anderen. Selbsterfahrung und 

Fremdbezüglichkeit gehen somit auch innerhalb der Sprache mit-

einander einher. Diese Lektion aus seiner Husserllektüre wendet 
Derrida auf dem Umweg über Austin ins explizit Sprachphiloso-

phische.  

Entsprechend bestreitet Derrida, dass sich transzendental al-

leine schon ein – etwa ontologischer oder semantischer – Sinn von 

Identität angeben lässt, ohne zugleich eine Fremdbezüglichkeit an-
zunehmen, die immer Sache der Erfahrung ist. Wenn es aber keine 

transzendentale Identität gibt, gibt es auch keinen Ursprung eines 

Selbst. Dies klingt zunächst nach einer allein subjektivitätstheoreti-

schen Behauptung, ist aber sowohl semantisch als Identität der Be-

deutung eines Wortes als auch ontologisch als Identität eines Sach-

verhaltes zu verstehen. Diese quasi-transzendentale Identität (des 
Subjekts im klassischen Sinn, der Semantik eines Wortes, der On-

tologie) formt sich vielmehr beständig in der Erfahrung mit Ande-

rem. De Boer weist entsprechend darauf hin: „Derrida […] seem[s] 

to defend […] naturalism. Yet this is only part of the story, and not 

the most interesting part.“35 Denn auf der anderen Seite ist das Ge-
setz von Wiederholung und Alterität, logisch besehen, eben doch 

vor aller Erfahrung gültig. Was diese transzendentale Logik aber 

besagt, ist, dass es kein transzendentales Subjekt gibt, 36 dass es 

überhaupt nichts gibt vor aller Erfahrung, sondern sich alles nur in 

der Erfahrung konstituiert: „Ce mouvement de la différance ne sur-
vient pas à un sujet transcendental. Il le produit.“ (VPh, 92) 

Dies bedeutet aber die Absage an das Husserlsche Repräsenta-

tionsmodell eines über sich selbst verfügenden Subjekts, denn die 

Identität dieses Subjekts ist nur durch Akte der Fremdbezüglichkeit 

gegeben (vgl. Kap. IV.3). Indem das Selbst die Erfahrung eines An-

deren macht, erfährt es sich als endlich. Diese Endlichkeit ist aber 
die Voraussetzung einer Distanz zu sich selbst und somit die Vo-

raussetzung der Bezugnahme auf sich selbst. Erst in dieser Bezug-

nahme ist Identität gegeben. Es muss somit erst die Erfahrung des 

 
35 De Boer, „Différance as Negativity“, 598. 
36 Auch Hägglund kommt in seiner Derrida-Lektüre darin überein, „not 

to overtake an already constituted subject“. Hägglund, Radical Atheism, 75. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Selbsterfahrung 85 
 

Anderen geben, bevor es Identität gibt. Erfahrung (des Anderen) – 

und Derrida spricht diesbezüglich ohne Umschweife von 

Wahrnehmung – konstituiert Identität: „Mais c’est que la ‚percep-

tion‘, le premier rapport de la vie à son autre, l’origine de la vie avait 
toujours déjà préparé la représentation.“ (ED, 334)  

Dieser Gedankengang konterkariert aber Husserls Überlegung, 

wonach es ein transzendentales Subjekt gebe, dass Bewusstseins-

korrelate – etwa qua Zeitbewusstsein – modifiziere und das derge-

stalt, wie Marbach hervorhebt, „fundamental die Befreiung vom 
Faktum der empirischen Zufälligkeiten des Bewusstseinsverlau-

fes“37 erwirke. Den dahinterstehenden Gedanken formuliert Mar-

bach anschaulich: 

Der Grundgedanke des der Mathematik entnommenen apriorschen Den-

kens betrifft die Befreiung vom Faktum, oder anders gesagt, die Auffassung 

des Faktums als beliebiges Exempel, wie sie zum Beispiel in der reinen Geo-

metrie – neben der reinen Analysis Husserls bevorzugtem Beispiel – prak-

tiziert wird. […] Mathematiker, in Husserls Auffassung, urteilen nicht über 

Wirklichkeiten, sondern über ideale Möglichkeiten und über darauf bezüg-

liche Gesetze.38  

Es ist nun entscheidend zu sehen, dass Husserl hiermit „eine me-
thodische Grundfrage“ verbunden sieht, nämlich ob es möglich sei, 

„so etwas wie eine Mathematik der Phänomene zu etablieren“.39 

Derrida weist nun daraufhin, dass Husserl diese Frage verneint hat: 

„Il s’ensuit qu’une ‚géométrie du vécu‘, une ‚mathématique des phé-

nomènes‘ en général est impossible : c’est un ‚fallacieux projet 

[…]‘.“ (ED, 241) Auch wenn Derrida Husserl an dieser Stelle zu 
folgen scheint, so besteht zwischen der Derridaschen und der 

Husserlschen Absage an eine „Mathematik der Phänomene“ ein 

bedeutender Unterschied. Entsprechend weist Simon Critchley da- 

 
37 Marbach, „‚Wer hat Angst vor der reinen Phänomenologie?‘“, 210. 
38 Ebd., 209. 
39 Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philo-

sophie. Erstes Buch [1913], Elisabeth Ströker (Hrsg.), (Hamburg: Meiner 
2009), text- und seitengleich mit Hua III/1, Karl Schuhmann (Hrsg.), (Den 
Haag: Nijhoff, 1976), 149.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

rauf hin, dass – bezüglich der in dieser Absage verwendeten Ter-

mini – zwischen Derrida und Husserl ein „shift from technical to 

terminological usage“ stattfindet.40 Critchley bezieht sich dabei auf 

den Terminus der Geschlossenheit.41 Für Husserl ist damit der 
Umstand bezeichnet, der axiomatische Wissenschaften auszeich-

net: „Indessen, Fragen wie die der Ursprungsklärung der Geomet-

rie haben ihre Geschlossenheit, welche nicht über ihre vorwissen-

schaftlichen Materialien hinauszufragen fordert.“42 Zu diesen ge-

hören für Husserl eben Mathematik und Geometrie, die er streng 
von den empirischen (deskriptiven) Naturwissenschaften unter-

schieden wissen will.43 Von dem Gebiet der auf Axiome begründ-

baren Wissenschaften sagt er, dass dies eine nur „‚definite‘ Mannig-

faltigkeit“ hervorbringe, die„‚mathematisch erschöpfend definier-

bar‘“ sei:44   

Sie ist dadurch charakterisiert, dass eine endliche Anzahl, gegebenenfalls 

aus dem Wesen des jeweiligen Gebietes zu schöpfender Begriffe und Sätze 

die Gesamtheit aller möglichen Gestaltungen des Gebietes in der Weise 

rein analytischer Notwendigkeit vollständig und eindeutig bestimmt, so 

dass also in ihm prinzipiell nichts mehr offen bleibt.45 

Nun unterscheidet Derrida „la différence reconnue par Husserl  

 
40 Critchley, The Ethics of Deconstruction, 69. 
41 Ebd., Kap. 2.4. 
42 Husserl, „Vom Ursprung der Geometrie“, in: Walter Biemel (Hrsg.), 

Hua VI, (Den Haag: Nijhoff, 1976), 365-386, 378.   
43 „Blicken wir nun auf die bekannten eidetischen Wissenschaften hin, 

so fällt es uns auf, dass sie nicht beschreibend vorgehen, dass z.B. die Ge-
ometrie nicht die niedersten eidetischen Differenzen, also die unzähligen 
in den Raum zu zeichenden Raumgestalten in Einzelintuitionen erfasst, 

beschreibt und klassifizierend ordnet, wie es die deskriptiven Naturwissen-
schaften hinsichtlich der empirischen Naturgestaltungen tun. Die Geomet-
rie fixiert vielmehr einige wenige Arten von Grundgebilden, die Ideen Kör-
per, Fläche, Punkt, Winkel u. dgl., dieselben, die in den ,Axiomen‘ die be-
stimmende Rolle spielen.“ (Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und 
phänomenologischen Philosophie, 151) 

44 Vgl. ebd., 152.  
45 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Selbsterfahrung 87 
 

entre exactitude et rigueur.“ (ED, 241): „Une science eidétique des-

criptive, telle la phénoménologie, peut être rigoureuse mais elle est 

nécessairement inexacte“ (ED, 241). Damit befindet sich Derrida 

zwar noch auf Husserlschem Boden,46 vollzieht aber innerhalb des-
selben eine Akzentverschiebung: Denn während es sich bei Husserl 

mit der Unterscheidung von exakten (axiomatischen) und deskrip-

tiven, empirischen Wissenschaften um eine echte Alternative han-

delt, generalisiert Derrida den Sinn deskriptiv-empirischen Vorge-

hens unter Verweis auf die negative Voraussetzung einer Nicht-
Ausweisbarkeit axiomatischer Systeme: 

Or qu’est-ce qui caractérise une telle multiplicité aux yeux de Husserl, et à 

cette époque? En un mot, la possibilité de la clôture […]. Nous ne pouvons 

pas entrer ici dans les difficultés intra-mathématiques que n’a cessé de sou-

lever cette conception husserlienne de la „définitude“ mathématique, sur-

tout lorsqu’elle fut confrontée à certains développements ultérieurs de 

l’axiomatique et aux découvertes de Gödel. Ce que Husserl veut souligner 

[…], ce que nous devons retenir ici, c’est la principielle, l’essentielle, la 

structurale impossibilité de clore une phénoménologie structurale. C’est 

l’ouverture infinie du vécu […]. C’est l’étrange présence de cette Idée qui 

permet aussi tout passage à la limite et la production de toute exactitude. 

(ED, 241f.) 

Der Verweis auf Gödels Unentscheidbarkeitstheorem,47 wonach 

Aussagen über die meta-logische Vollständigkeit eines Axiomsys-

tems innerhalb eines Axiomsystems nicht entscheidbar sind, sei 

dabei, wie Critchley hervorhebt, durchaus relevant: „This entails 
that there is an undecidable statement within each axiom system 

which refutes Hilbert’s ‚axiom of completeness‘ and by implication, 

 
46 „Was die Phänomenologie anbelangt, so will sie eine deskriptive We-

senslehre der transzendental reinen Erlebnisse in der phänomenologischen 
Einstellung sein, und wie jede deskriptive, nicht substituierende und nicht 
idealisierende Disziplin hat sie ihr Recht in sich.“ (Ebd., 156) 

47 Kurt Gödel, „Über formal-unentscheidbare Sätze der Principia Mathe-
matica und verwandter Systeme I“, in: Monatshefte für Mathematik und Physik 
31 (1931), 173-198. Vgl. dazu: Francesco Berto, Logica da zero a Gödel (Bari: 
Laterza, 2007) sowie: Douglas Hofstadter, Gödel, Escher, Bach: an Eternal 
Golden Braid (New York: Basic Books, 1979).  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

the Husserlian conception of logic, mathematics, and geometry as 

closed, or definite, systems.“48 Es steht jedoch zu bezweifeln, dass 

Derrida der Auffassung ist, dass Gödels Unvollständigkeitstheo-

rem hinreiche, grundsätzlich von der Nicht-Ausweisbarkeit axio-
matischer Systeme auszugehen. In Anbetracht von Derridas – als 

Dekonstruktion bezeichnetes –49 Vorgehen, bleibt vielmehr festzu-

halten, dass dieses darin bestehe, innerhalb bestehender Gedanken-

gebäude auf Unentscheidbarkeiten (ähnlich denen Gödels)50 hinzu-

weisen: „The closure is exceeded by Gödel’s undecidable proposi- 

 
48 Critchley, The Ethics of Deconstruction, 67. 
49 Moati verweist zwar zurecht darauf, dass der Terminus der Dekons-

truktion französischen Ursprungs sei: „La notion de ,déconstruction‘ pro-
vient des concepts heideggériens de Destruktion et d’Abbau que Gérard 
Granel a pour la première fois traduit par déconstruction’ en 1955, à l’oc-
casion de la traduction du texte de Heidegger ‚Contribution à la question 

de l’être‘. Il est probable que ce choix de traduction ait eu une influence 
sur la manière dont Derrida pouvait envisager sa propre phénoménologie 
dialectique’ à l’époque où il faisait sa scolarité à l’École Normale Supérieure 
en même temps que Granel.“ (Moati, Derrida et le langage ordinaire, 223, Fn. 
130.) Gleichwohl ist anzumerken, dass die intellektuelle Modeerscheinung 
der Dekonstruktion ein amerikanischer Export ist – wie Derrida selbst be-
merkt: „In other words, I think Umberto Eco was to a large extent right 
when, in an interview with the French newspaper Libération, he said that 

deconstruction is first of all an American phenomenon and that it is per-
ceived in Europe as an American product.“ (Derrida, „Deconstruction in 
America“, in: Critical Exchange, 17/4 (1985), 1-33, 3.) Zugleich merkt Der-
rida in systematischer Hinsicht an, dass er bezweifle, es gäbe „something 
like one deconstruction. There are very diverse, heterogenous phenomena 
which resemble each other, which in a way come together under that name, 
but only to a certain point. So we have to take this great diversity into 
account.“ (Ebd., 4). 

50 Priest spricht diesbezüglich von einer „rather shaky analogy with 
Goedels Incompleteness Theorem“ (Priest, Beyond the Limits of Thought 
(Cambridge: University Press, 1995), 238). Für wichtiger hält Priest die 
damit verbundene Logik: „Though the details of how to deconstruct de-
pend on the text itself, and so vary from case to case, there is a general 
frame.“ (Ebd.) Dasjenige, was bei einer dekonstruktiven Untersuchung als 
unentscheidbar eingesehen werde, „undercuts the distinction between, and 
hence the sense of, the original contrasting pair of concepts, and a fortiori 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Öffentlichkeit der Selbsterfahrung 89 
 

tion, a notion which Derrida adopts when trying to decide upon 

the semantic status of the word ,hymen‘ in Mallarmé.“51 Effektiv 

beläuft sich Derridas Vorgehen dann auf eine Generalisierung de-

skriptiv-empirischen Vorgehens. Dieses ist jedoch nicht einfach ge-
setzt, sondern begründet sich vielmehr ex negativo aufgrund der Ab-

wesenheit einer axiomatisch begründbaren Alternative. Dekon-

struktion bedeutet das Aufzeigen der Unmöglichkeit einer axioma-

tischen Begründung (wobei von einer axiomatischen Begründung 

streng genommen nur bei hinreichend formalisierbaren Wissensge-
bieten gesprochen werden kann). Axiomatisch-formalisierbar ist 

daher in einem weiteren Sinn zu verstehen, wenn die „methodische 

Grundfrage“ (Husserl) der Phänomenologie auf alle Bewusstseins-

inhalte bezogen werden soll. Axiomatisch-formalisierbares Wissen 

ist als Gegensatz zu einem von Derrida in programmatischer Hin-

sicht bevorzugten deskriptiv-empirischen Vorgehen (Kap. III.3) 
folglich als apriorisches Wissen zu charakterisieren, denn was nicht 

deskriptiv-empirisch nachzuvollziehen ist, kann nur vor aller Er-

fahrung gegeben sein. Entgegen der Annahme eines solchen apri-

orischen Wissens, das schließlich axiomatisch formalisierbar ist 

(Husserl), ist die dekonstruktive Methode jedoch nicht vor der de-
skriptiv-empirischen Auseinandersetzung etwa mit einem Text o-

der einem Gedankengebäude gegeben. Diese etabliert sich als de-

skriptiv-empirische Methode insofern, als eine alternative, das heißt 

axiomatische, Auseinandersetzung mit dem zu behandelnden Ge-

genstandsbereich aufgrund der Einstellung von Unentscheidbar-
keiten innerhalb der Phänomenalität der entsprechenden (mathe-

matischen, geometrischen oder semantischen) Axiomatik ausschei-

det. Dabei handelt es sich, recht besehen, um die Anwendung einer 

anti-solipsistischen Überlegung auf wissenschaftliche Disziplinen, 

näherhin um die Übertragung der Unentscheidbarkeit von Fremd- 

und Eigenerfahrung auf weitere Phänomenbereiche. Insofern Der-
rida dies in Auseinandersetzung mit den von ihm bearbeiteten Ge-

genstandsbereichen jeweils selbst erreicht, steht und fällt seine Phi- 

 
any attempt to use the contrast to ground an account of meaning (pres-
ence)“. (Ebd., 239) 

51 Critchley, The Ethics of Deconstruction, 67. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Fluchtpunkt Natürlicher Realismus 

losophie auch nicht mit Gödels Unentscheidbarkeitstheorem. 

Letzteres übernimmt Derrida so auch nicht einfach (pace Critchley), 

sondern es handelt sich eher um das von Priest favorisierte Ver-

hältnis einer „rather shaky analogy“.52  
Entsprechend ist diese transzendentale Logik (als Absage an ein 

transzendentales Subjekt) als empirisches Programm zu rekonstru-

ieren (Kap. III.3.1), dessen Bedeutungsexzess schließlich dem Be-

deutungsempirismus à la Quine nicht unähnlich ist (Kap. III.4.3).  

 
52 Vgl. Fn. 220. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

II. 4. Konsequenzen 

Das Bisherige kann nun unter Verweis auf Derridas Auseinander-
setzung mit Husserls Arbeit über den Ursprung der Geometrie von 

1936, die drei Jahre später von Eugen Fink unter dem Titel „Die 

Frage nach dem Ursprung der Geometrie als intentionalhistori-

sches Problem“ veröffentlicht wurde,1 vertieft und zusammenge-

fasst werden. In dieser Auseinandersetzung – die zugleich eine 
Übersetzung von Husserls Arbeit ist (vgl. Intr) – weist Derrida 

nach, dass Husserls Versuch, eines axiomatisch bestimmbaren Ur-

sprungs der Geometrie nicht auf endgültige Weise gegeben werden 

kann, das heißt nur mitsamt Unentscheidbarkeiten (siehe Kap. 

II.3). Dies führt zu einem Verständnis von Ursprung, der weder die 
Formalisierbarkeit von Axiomen noch die Beanspruchbarkeit eines 

Wissens vor aller Erfahrung gestattet. In der Entwicklung dieses 

Gedankens im Ausgang von Husserl ist ferner nachzuvollziehen, 

wie das Thema der Schrift Teil der Derridaschen Philosophie wer-

den konnte (Kap. II.4.1). Tatsächlich ist es nämlich nicht Derrida 

(vgl. ED), sondern Husserl selbst, der der Schrift innerhalb dieser 
Erkenntnistheorie2 der Geometrie eine besondere Rolle einräumt. 

Von hier aus wird schließlich deutlich, warum sich Derrida mit sei-

nem Schriftbegriff (Kap. III.3.2, III.4.3) Austins Theorie der Per-

formativa zuwenden musste (II.4.2). Dann wird aber auch noch 

einmal in grundsätzlicher Weise deutlich, welche Probleme Derri-
das Kritiker mit diesem Ansatz haben und auf welcher grundlegen-

den Herausforderung die entsprechenden Debatten basieren (Kap. 

II.4.3). 

 

 
1 Ersch, in: Revue Internationale de Philosophie 1/2 (1939), 203-225. Im Fol-

genden jedoch: Husserl, „Vom Ursprung der Geometrie“, zit. n. Hua VI. 
2 Von einer Erkenntnistheorie der Geometrie spricht Husserl selbst. 

Am Ende seiner Schrift sagt er: „Für romantische Gemüter mag am His-
torischen der Mathematik und ihrem Vorhistorischen das Mythisch-Magi-
sche besonders anziehend sein; aber diesem bloß historisch Faktischen an 
der Mathematik nachhängen, das heißt sich eben in einer Romantik verlie-
ren und über das eigentliche Problem, das inner-historische, das erkenntnistheo-
retische, hinwegsehen.“ (Hua VI, 386, eigene Hervorhebung, P.F.) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92  Konsequenzen 

II. 4.1. Der ontologische Anspruch von Schrift  

Inhalt des Unterkapitels 
Gemäß Husserls eigener Absicht, den Ursprung der Geometrie exemplarisch 

zu betrachten, ist zunächst auf Fragen der Konstitution geometrischer Erkennt-

nis einzugehen. Diese sind sodann in den weiteren Zusammenhang der Ver-

mittelbarkeit mentaler Gehalte überhaupt zu stellen. Dabei nimmt Husserl 

Bezug auf eine mentalistische Begründung dieser Vermittlung, die noch von der 

Möglichkeit einer axiomatischen Begründung von Wissenschaft zehrt. Derrida 
lanciert im Nachvollzug der Funktionsweise des damit verbundenen Repräsen-

tationsmodells mentaler Gehalte jedoch eine ontologische Pointe, die auf notwen-

dige Grenzen axiomatischer Begründbarkeit als Konsequenz ihrer Kommuni-

kabilität verweist. 

Husserls Frage nach dem Ursprung der Geometrie ist von Beginn 

an als pars pro toto zu verstehen. So spricht er bereits im ersten Ab-

satz seiner Untersuchung nach dem Ursprung der Geometrie da-
von, dass diese „eine exemplarische Bedeutung“1 habe. Später er-

läutert Husserl diese exemplarische Bedeutung als eine „innerhalb 

des Totalproblems des Apriori der Geschichtlichkeit überhaupt“.2 

Dieses kann wiederum verstanden werden unter Verweis auf das 

von Meixner bereits hervorgehobene „Korrelationsapriori“, 3 das 
Husserl in seiner Untersuchung über den Ursprung der Geometrie 

als „das Totalproblem der universalen Historizität der korrelativen 

Seinsweise von Menschheit und Kulturwelt und die in dieser His-

torizität liegende apriorische Struktur“4 fasst. Derrida weist nun auf 

die Ambiguität hin,5 die Husserls Konzeption zugrundeliegt, näm-

 
1 Husserl, „Vom Ursprung der Geometrie“, 365. 
2 Ebd., 381. 
3  Vgl. Meixner, „Husserls transzendentaler Idealismus als Superve-

nienzthese“, 202. 
4 Husserl, „Vom Ursprung der Geometrie“, 378. 
5 Vgl. auch: (Intr, 60, 135, Fn. 1). Dieser Ambiguität verdankt sich aber 

auch der maßgebliche Hinweis Critchleys, dass Derrida „two infinities“ 
unterscheide (Critchely, The Ethics of Deconstruction, 66). Auf Critchleys Hin-
weis basiert aber auch – gleichgültig, ob unausgewiesen oder nicht – die 
Systematik Hägglunds, namentlich „my major claim in the present chapter: 
that the problem of time accounts for why writing in Derrida’s sense is 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der ontologische Anspruch von Schrift 93 

lich dass dieser Historizität als ein Problem fasst, tatsächlich sind es 

derer jedoch zwei: „L’historicité des objectités idéales, c’est-à-dire 

leur origine et leur tradition – au sens ambigu de ce mot qui enveloppe 

à la fois le mouvement de la transmission et la perdurance de l’hé-
ritage“ – zugleich fährt Derrida fort, daraufhinzuweisen, welche 

Konsequenz aus der Ambiguität des Begriffs der Historizität folge: 

– „obéit à des règles insolites, qui ne sont pas ni celles des enchaî-

nements factices de l’histoire empirique, ni celles d’un enrichisse-

ment idéal et anhistorique.“ (Intr, 4f.) Entsprechend eröffnet sich 
als Explikation dieser Ambiguität jener Schriftbegriff Derridas, der 

auf „règles insolites“ beruht und somit das erkenntnistheoretische 

Problem („origine“) mit dem der Öffentlichkeit („tradition“) kon-

frontiert.  

Derrida setzt sich damit deutlich ab von jenem Schriftbegriff, 

den Husserl einführt, um das epistemische Problem zu lösen, das 
sich ihm stellt. Dieses Problem ergibt sich aus dem Versuch der 

Begründung der Historizität des Bewusstseins aus der „korrelativen 

Seinsweise von Menschheit und Kultur“ selbst. Die Widersprüch-

lichkeit jener Ambiguität, auf die Derrida bei Husserl hinweist, be-

läuft sich somit darauf, einerseits auf Tradierung Bezug zu nehmen, 
um etwas positiv auszuweisen und zugleich anzunehmen, dass es 

bereits vor dieser Tradierung – in einem ursprünglichen Sinn, vor 

aller Erfahrung – gegeben ist. Tradition ist entsprechend als Teleo-

logie gedacht: „S’il en est ainsi, on n’a pas à se demander quel est la 

racine de l’historicité. Dans toutes les acceptions de ce mot, l’his-
toricité est le sens.“ (Intr, 166) Dies widerspräche aber einem Modell 

natürlicher Wahrnehmung, demzufolge wahrnehmen intern diffe-

rentiell ist (wahrnehmen als unterschiedlich wahrnehmen). Inner-

halb einer teleologisch gedachten Tradition ist diese Differentialität 

je schon bestimmt als dasjenige, was etwas ursprünglich ist. Für 

Derrida bedeutet dies die Notwendigkeit einer „relecture et un ré-
veil du ,sens‘ de l’histoire en général“, um eben jenen Kurzschluss 

zu vermeiden, der sich bei Husserl ereigne: „[S]on sens phénoméno- 

logique se confondra en dernière instance avec son sens téléolo-

gique.“ (Intr, 5) Am Ende steht für Derrida das Resultat, dass dieser 

 
originary and for how this arche-writing should be understood“. (Vgl. Häg-
glund, Radical Atheism, 72) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94  Konsequenzen 

Kurzschluss auf einer Fehlinterpretation von Tradierung beruhe. 

Diese Fehlinterpretation wird sich als phänomenologische Verkür-

zung einer Ontologie der Tradierung herausstellen.6 Diese Fehlin-

terpretation zu vermeiden, bedeutet aber, die Voraussetzung zu be-
nennen, die sicherstellt, dass Ontologie möglich ist, ohne phäno-

menologisch verkürzt zu werden, nämlich die spezifische Öffent-

lichkeit phänomenologischer – und schließlich: epistemischer – 

Gehalte zu berücksichtigen.  

Zunächst muss jedoch auf die Ausgangslage bei Husserl einge-
gangen werden. Dieser stellt klar, was ihn umtreibt: 

[U]nser Problem: Wie kommt die geometrische Idealität (ebenso wie die 

aller Wissenschaften) von ihrem innerpersonalen Ursprung, in welchem 

sie Gebilde im Bewusstseinsraum der ersten Erfinderseele ist, zu ihrer ide-

alen Objektivität? Im voraus sehen wir: mittels der Sprache, in der sie sozu-

sagen ihren Sprachleib erhält; aber wie macht die sprachliche Verleibli-

chung aus dem bloß innersubjektiven Gebilde das objektive, das etwa als 

geometrischer Begriff oder Sachverhalt in der Tat für jedermann verständ-

lich da ist, und in aller Zukunft, schon im sprachlichen Ausdruck als geo-

metrische Rede, als geometrischer Satz in seinem idealen geometrischen 

Sinn gültig?7 

Husserls Problem besteht also darin, „die geometrische Idealität 
(ebenso wie die aller Wissenschaften)“ zu erklären. Idealität, soviel 

hat Husserl im Vorfeld erklärt, ist dabei als „‚ideale‘ Objektivität“ 

zu verstehen, die eben darin besteht, stets „dieselbe Objektivität“ 

zu sein.8 Die in dieser Objektivität liegende Identität einer Sache ist 

dabei durch ihre „Wiederholbarkeit“ gegeben.9 Husserl spricht in 
diesem Sinne davon, dass eine Sache „identisch dieselbe ‚in der ori- 

ginalen Sprache‘ […] und in allen ‚Übersetzungen‘“10 sei. Husserl 

unterstellt dabei, dass diese Weise der Idealität zwar die Sprache 

 
6 Dies hat in aller Deutlichkeit zuerst Marrati gesehen: „Within its own 

field phenomenology has to acknowledge that ontology is already in place, 
that ,being has already begun.‘“ (Marrati, Genesis and Trace, 15) 

7 Husserl, „Vom Ursprung der Geometrie“, 369. 
8 Vgl., ebd., 368. 
9 Ebd., 368. 
10 Ebd., 368. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der ontologische Anspruch von Schrift 95 

kennzeichne, nicht aber die Gehalte der Geometrie. Entsprechend 

unterscheidet Husserl hier zwei Arten der Idealität.11 Die Gehalte 

der Geometrie sind für Husserl „innerpsychisch konstituierte Ge-

bilde“, bezüglich derer – im Gegensatz zum Sein der Sprache – zu-
nächst nicht von „einem eigenen intersubjektiven Sein“ gespro-

chen werden kann.12 Unter dieser Voraussetzung wird das Prob-

lem, das sich Husserl stellt, deutlich: Wie kann etwas, das zunächst 

„rein im Subjekt des Erfinders“13 gegeben ist, die Bedingung erfül-

len, unter Wahrung seiner Identität von einem Anderen wiederholt 
zu werden, wenn das, was wiederholt werden soll, gerade nichts 

Sprachliches, sondern etwas Psychisches ist? Der einzige Modus, in 

dem sich diese Wiederholung dann vollziehen kann, ist der Modus 

der „Wiedererinnerung“.14 Entsprechend ist aber auch das Verste-

hen eines Anderen dann nur gemäß diesem Paradigma denkbar: 

Die Wiederholung desselben durch den Anderen verläuft „[w]ie bei 
der Wiedererinnerung“.15 Diese Wiedererinnerung als Wiederho-

lung durch einen Anderen sei aber, wie Husserl zurecht anmerkt, 

nur möglich „mittels der Sprache“: Sprechend könne Einer einem 

Anderen etwas „passiv“ mitteilen, das dieser dann „aktiv“ nach-

vollziehen könne.16 Durch die Schrift könne die Mitteilung dann 
„virtuell“ werden.17 Diesen Gedanken führt Husserl aus:  

Schriftzeichen sind, rein körperlich betrachtet, schlicht sinnlich erfahrbar 

und in ständiger Möglichkeit, intersubjektiv in Gemeinsamkeit erfahrbar 

 
11 Husserl, „Vom Ursprung der Geometrie“, 369: „Aber die Idealitäten 

der geometrischen Worte und Sätze, Theorien – rein als sprachliche Ge-
bilde betrachtet – sind nicht die Idealitäten, die in der Geometrie das Aus-
gesprochene und als Wahrheit zur Geltung Gebrachte sind – die idealen 
geometrischen Gegenstände, Sachverhalte usw.“  

12 Vgl. ebd., 370. 
13 Ebd., 367. 
14 Vgl. ebd., 371. 
15 Vgl. ebd., 371. 
16 Ebd., 371. 
17 Ebd.: „Es ist eine wichtige Funktion des schriftlichen, des dokumen-

tierenden sprachlichen Ausdrucks, dass er Mitteilungen ohne unmittelbare 
oder mittelbare persönliche Ansprache ermöglicht, sozusagen virtuell ge-
wordene Mitteilung ist.“  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96  Konsequenzen 

zu sein. Aber als Sprachzeichen wecken sie ebenso wie Sprachlaute ihre 

vertrauten Bedeutungen. […] Wie bei dieser so ist auch bei der hier fragli-

chen Passivität das passiv Geweckte sozusagen zurückzuverwandeln […] 

in die entsprechende Aktivität: es ist die einem jeden Menschen als spre-

chendem Wesen ursprünglich eigene Vermöglichkeit der Reaktivierung.18 

Die „Vermöglichkeit der Reaktivierung“ ist dabei gedacht als condi-

tio humana: Qua Sprache kann der Mensch einen anderen Menschen 
verstehen. Diese Sprachlichkeit setzt Husserl hierbei voraus. Apel 

hat in seiner Kritik an Searles Mentalismus hervorgehoben, wie 

sehr dieser strukturell dem Husserls ähnelt. In beiden Fällen ist die 

Frage der Kommunikabilität im Grunde schon – das heißt unab-

hängig von Akten der Kommunikation – beantwortet:  

Is not the real basic question of the constitution of linguistic meaning 

through the intentionality of the mind simply displaced here, since agree-

ment as to the meaning of the signal already presupposes the existence of 

linguistic meaning conventions?19 

Entsprechend muss gefragt werden, woher die „Vermöglichkeit 
der Reaktivierung“ stammt, das heißt nach welchen Konventionen 

man wissen kann, wie dasjenige zu verstehen ist, was ein Anderer 

einem mitteilt? Husserl bemerkt dabei, dass er „[a]uf das sich hier 

auch meldende allgemeine Problem des Ursprungs der Sprache“20 

eingehen muss. Diesem antwortet er durch die Annahme eines „of-

fenen Horizontes unserer Mitmenschheit“:21 „Mitbewusst sind da-
bei die Menschen unseres Außenhorizontes jeweils als ‚Andere‘; je-

weils ‚mir‘ bewusst als ‚meine‘ Anderen“.22 Dieser Horizont ist für 

Husserl aber bereits ein Horizont der Sprache: „Eben zu diesem 

 
18 Ebd. 
19 Apel, „Is Intentionality more Basic than Linguistic Meaning?“, in: 

Ernest Lepore, Robert van Gulick (Hrsg.), John Searle and his Critics (Black-
well: Cambridge, 1991), 31-55, 33. 

20 Ebd., 369. 
21 Ebd.: „Wir sind, vor allem Daraufachten, des offenen Horizontes 

unserer Mitmenscheit bewusst mit seinem beschränkten Kern unserer 
Nächsten, unserer überhaupt bekannten.“  

22 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der ontologische Anspruch von Schrift 97 

Menschheitshorizont gehört die allgemeine Sprache. Menschheit 

ist […] Sprachgemeinschaft“.23 Die Annahme dieser Vorausset-

zung ist dabei für Husserl von größter Wichtigkeit: „Dies vorausge-

setzt, kann auch der urstiftende Geometer sein innerliches Gebilde 
selbstverständlich aussprechen.“24 Am Rande sei hier an die bereits 

erwähnte (Kap. I.2) strukturanaloge Formulierung Searles erinnert: 

„Given the existence of language as an institution, what is the struc-

ture of individual meaning content?“ (Int, 176, m.H., P.F.) 

Die Möglichkeit, Sachverhalte „selbstverständlich auszuspre-
chen“, reflektiert dabei die Annahme der Öffentlichkeit von Wahr-

nehmung. Um dies zu begründen, nimmt Husserl Bezug auf die 

Möglichkeit der Schrift, näherhin der „Schriftzeichen“. Schrift 

kann diese Funktion Husserl zufolge erfüllen, weil sie seines Er-

achtens das Medium der Intersubjektivität ist, das die Phänomena-

lität – wenn auch nur in indirekter Weise („Vermöglichkeit der Re-
aktivierung“) – von Sachverhalten zugänglich hält. Die Idealität der 

Schrift – das heißt der Umstand, dass Sprache „die idealen geomet-

rischen Gegenstände“ auszudrücken vermag – zeichne sich – so 

weist Derrida unter Bezugnahme auf weitere Schriften Husserls 

nach –25 durch ihren intellektuellen Charakter aus, wodurch sie 
aber gerade jene Sinnlichkeit ausschließe, die die Geometrie als 

Sachverhalte einer sinnlich erfahrbaren Räumlichkeit erkenne. Pa- 

radoxerweise26 droht ausgehend von dieser Sinnlichkeit die Gefahr, 

 
23 Ebd. 
24 Ebd. (eigene Hervorhebung, P.F.) 
25 „L’idéalité sensible pure se situe donc, selon Husserl, à un niveau pré-

mathématique. Une fois constitué, le mathématique pur ne serait ainsi acces-
sible qu’à un ,entendement‘ dont la notion n’a pas de sens technique précis 
chez Husserl; à une activité concevable, en tout cas, dans le sens de l’intel-
lecutalisme cartesién, puisqu’elle se libère à la fois, comme de deux facultés 

homogènes, de l’imagination et de la sensibilité.“ (Intr, 133.) Derrida be-
zieht sich auf: „Indessen, Fragen wie die der Ursprungsklärung der Geo-
metrie haben ihre Geschlossenheit, welche nicht über ihre vorwissen-
schaftlichen Materialien hinauszufragen fordert.“ (Husserl, „Vom Ur-
sprung der Geometrie“, 378) 

26 „Paradoxalement, c’est parce que l’idéalité de l’espace géométrique 
n’est pas imaginaire, donc sensible, qu’elle peut se rapporter à l’unité totale 
du monde sensible et qu’une géométrie appliquée reste possible, allant 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98  Konsequenzen 

die Universalität der Geometrie infrage zu stellen, insofern Sinn-

lichkeit das Vermögen darstellt „qui arrache l’idéalité morpholo-

gique à la pure réalité sensible“. (Intr, 135, Fn. 1). Logisch besehen 

droht bei der Konstitution einer funktionalen Schrift also entweder 
(a) ein intellektueller Ausschluss des Sinnlichen oder aber (b) ein 

sinnlicher Ausschluss des Intellektuellen. Das Schrifttheorem wird 

dazu eingeführt, (b) zu neutralisieren, dabei darf aber (a) nicht auf 

Kosten von (b) erfolgen. Man darf, mit anderen Worten, das Kind 

intellektueller Vermittelbarkeit nicht mit dem Bade seiner sinnli-
chen Vorgeschichte ausschütten: Irgendwie muss jene mit dieser 

kompatibel sein. Diese Gefahr sehe Husserl – Derrida spricht von 

einer „anticipation sensible“ (Intr, 135) – und entgegne ihr unter 

Verweis auf die „attitude théorétique“, den „acte philosophique“ (vgl. 

Intr, 137), in dem recht besehen der Ursprung der Geometrie als 

nicht nur sinnlicher, sondern eben auch idealer Erkenntnis be-
stünde.  

Dieser Ursprung ist dergestalt keine empirische Entdeckung, 

sondern „le dépassement du fini […], c’est-à-dire d’un projet ou 

d’une tâche (Vorhaben) infinis“. (Intr, 137) Critchley hat an dieser 

Stelle zuerst darauf hingewiesen, dass Derrida – anders als Husserl 
– zwei Unendlichkeiten unterschiedet.27 Die eine Unendlichkeit sei 

eine des Inhalts („l’infinité même du contenu“) oder der Institution 

(„l’infinitisation institutrice“), die auf der Geschlossenheit eines 

apriorischen Systems beruhe (vgl. Intr, 138). Ihr Ursprung bestehe 

in der Entdeckung, dass es einen sinnlichen Umstand gebe, der ma-
thematisierbar oder geometrisierbar sei – wobei Mathematisierbar-

keit eben besage, dass Mathematik (oder Geometrie) eine Form der 

zunächst sinnlichen Naturbetrachtung sei, bei der an die Stelle der 

Natur einige Annahmen (Axiome) über dieselbe getreten seien.28 

Auf Grundlage dieser Axiome sei diese Form der Betrachtung un-

 
jusqu’à se confondre à nos yeux avec la ‚vraie nature‘ qu’elle dissimule du 
même coup.“ (Intr, 135) 

27 Vgl. Critchley, The Ethics of Deconstruction, 66. 
28 Vgl. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phäno-

menologischen Philosophie, 151. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der ontologische Anspruch von Schrift 99 

endlich erweiterbar (man denke hier vor allem an Fragen der An-

wendung, an die „géométrie appliquée“, Intr, 135).29 Mathematik o-

der Geometrie brauche, so Husserls Annahme der „Geschlossen-

heit“,30 auch nicht mehr auf Erfahrung zurückgreifen, sondern be-
dürfe lediglich der durch Schriftzeichen vermittelbaren Axiome, die 

vor aller Erfahrung gelten und somit ein apriorisches System bilde-

ten.  

Entsprechend hält auch Derrida fest, dass „[à] partir d’un sys-

tème apriorique fini, en lui, une infinité d’opérations et de transfor-
mations mathématiques sont déjà possibles, même si elles ne sont 

pas infiniment créatrices“. (Intr, 140) Wenn Husserl also die Ideali-

tät des „Gebilde[s] im Bewusstseinsraum der ersten Erfinderseele“ 

dadurch erklären will, dass ein Erfinder festgestellt habe, unter ei-

ner bestimmten Betrachtungsweise sei etwas unendlich beschreib-

bar, so ist dies als „l’infinité finie“ (Intr, 140) zu betrachten – denn 
die schiere Entdeckung einer Unendlichkeit ist solange endlich, wie 

sich diese nicht in unendlichen Akten wiederholt. Derrida stellt die-

ser endlichen Unendlichkeit also eine unendliche Unendlichkeit ge-

genüber („[l]’infinité infinie“, Intr, 140). 31  Deren Akte bestehen 

dann aber nicht in der unendlichen Wiederholung eines bestimm-
ten (endlichen) Gehalts, der vor aller Erfahrung gegeben ist – „ne 

concerneraient pas l’apriorité elle-même“ –, sondern in den „infi-

nitisations comme élargissements des systèmes aprioriques“ (Intr, 

138). Diese Akte, die als Akte erst die Unendlichkeit unendlich her- 

 
29 Hierzu grundsätzlich: Hans Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, 

ern. Ausg. (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1997). 
30 Vgl. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie, 151. Ferner: Ders., „Vom Ursprung der Geometrie“, 378. 
31 „La géométrie n’a-t-elle pas une infinité d’actes de naissance en les-

quels, chaque fois, s’annoncerait, en se dissimulant encore, une autre nais-
sance? Ne faut-il pas dire que la géométrie est en route vers son origine au 
lieu d’en procéder ?“ (Intr, 141) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100  Konsequenzen 

vorbringen,32 können aber nicht durch Sprachzeichen „geweckt“ 

(Husserl) werden, weil sie noch überhaupt nichts Gegebenes sind, 

das im Modus der Wiedererinnerung übermittelt werden könnte:  

Cela ne se fera que progressivement et plus tard, par un enchaînement de 

développement révolutionnaires, conformément à l’historicité profonde 

des mathématiques et à une créativité qui procède toujours par dévoile-

ment. (Intr, 140) 

In diesem Sinn weist auch Paola Marrati auf Folgendes hin:  

Derrida points out that Husserl seeks a solution to the problematic idea of 

the intuition of an infinite totality by maintaining that that of which there is 

an actual intuition is not the infinite totality of the succession itself, but its 

indefinite character.33  

Nun gilt es aber zu sehen, inwiefern die von Derrida herausgestellte 
„créativité qui procède toujours par dévoilement“ als „infinite to-

tality of the succession itself“ (Marrati) notwendigerweise mit der 

Annahme einer Schrift unvereinbar ist, die nach dem Modell der 

„Wiedererinnerung“ (Husserl) gedacht ist. Denn bislang ist die 

Notwendigkeit neuer Unendlichkeiten etwa in Bereichen prakti-

scher Anwendung – zum Beispiel dem Bau einer Brücke – noch 
eine historisch kontingente Annahme – und Husserl könnte be-

schreiben, wodurch diese möglich ist: dem Sich-Erinnern geomet-

rischer Erkenntnisse, die die Form eines apriorischen Systems ha-

ben. Wenn neue Unendlichkeiten aber ausgehend von einer alten 

Unendlichkeit als Entdeckung neuer Fragestellungen – Derrida un-
terscheidet hier im Anschluss an Husserl die Geometrie der antiken 

Griechen von der Galileo Galileis –34 möglich sind, dann bedeutet 

 
32 Derrida betrachtet die Geschichte der Geometrie demnach als eine 

fortlaufender Operativität statt einer einmaligen Gründung („fondation“): 
„Mais elle est l’histoire d’une opération et non d’une fondation.“ (Intr, 23)  

33 Marrati, Genesis and Trace, 16. 
34 Vgl. Derrida: „En prenant conscience de ce qu’ils créaient, l’apriorité 

mathématique, les Grecs n’auraient simplement pas pris conscience de 
toutes les puissances d’infinité qui y étaient enveloppées, et donc, bien sûr, 
de l’historicité profonde des mathématiques.“ (Intr, 140) Vgl. Husserl: 
„Das Interesse, das uns in dieser Schrift bewegt, macht es notwendig, uns 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der ontologische Anspruch von Schrift 101 

dies Folgendes: Dass Schrift selbst – oder welches Repräsentati-

onssystem „älterer geometrischer Weisheit“35 auch immer – es zu-

lässt und jedenfalls nicht ausschließt, dass es innerhalb des reprä-

sentierten Inhalts zu revolutionären Veränderungen (Galilei) 
kommt.  

Diesen Gedanken wendet Derrida nun aber auf die Konstitution 

von Bewusstseinsinhalten überhaupt an, denn jeder Bewusstseins-

inhalt „requires“, wie Hägglund hervorhebt, „the inscription of me-

mory“.36 Entsprechend trägt Derrida an Husserl – in expliziter Be-
zugnahme auf Herders Kritik an Kant (Intr, 61, Fn. 1) – die rhe-

torische Frage heran, „de ne pas tenir compte de la nécessité intrin-

sèque du langage et de son immanence à l’acte de pensée le plus 

apriorique ?“ (Intr, 61, Fn. 1) Denn auch die Konstitution eines ers-

ten – etwa – geometrischen Bewusstseinsinhalts erfordert es, sich 

diesen Gedanken bewusst zu machen. Dazu braucht es – wie 
Husserl zunächst richtig sieht – ein Medium der Repräsentation, 

das dieser eben Wiedererinnerung nennt. Wenn aber erst der reprä-

sentierte Bewusstseinsinhalt bewusst ist, dann gibt es keine Garan-

tie dafür, dass dieser mit dem ersten Bewusstseinsinhalt identisch 

ist. Identität gibt es nur innerhalb von Repräsentiertem und ent-
sprechend gibt es eine Tradition der Geometrie von den Griechen 

bis Galilei (dies folgt aus Husserls „Korrelationsapriori“). Aber es 

gibt keine Garantie, dass diese Tradition die Tradition dessen ist, 

was der erste Geometer erkannt hat.  

Es ist Hägglunds Verdienst darauf hingewiesen zu haben, dass 
diesen Gedanken zu denken zugleich bedeutet, „to encounter the 

most difficult problems and to risk sounding nonsensical“.37 Aber 

 
zunächst in Reflexionen einzulassen, welche Galilei sicherlich ganz fern 
lagen. Wir dürfen unseren Blick nicht bloß auf die fertig überlieferte Geo-
metrie einstellen und auf die Seinsweise, die ihr Sinn in seinem Denken 
hatte […]. Es gilt vielmehr auch, ja vor allem, zurückzufragen, nach dem 
ursprünglichen Sinn der überlieferten […] Geometrie.“ (Husserl, „Vom 

Ursprung der Geometrie“, 365) 
35 Husserl, „Vom Ursprung der Geometrie“, 365. 
36 Hägglund, Radical Atheism, 72. Diesen Gedanken führt Maurizio Fer-

raris aus, vgl. Maurizio Ferraris, Documentalità. Perché è necessario lasciar 
tracce (Bari: Laterza, 2009).  

37 Ebd., 52. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102  Konsequenzen 

er folgt direkt aus dem, was Husserl über die Bedingungen der 

Möglichkeit von Erscheinungen sagt: Diese beruhen auf einem Re-

präsentationssystem – „Schriftzeichen“, „Wiedererinnnerung“ –, 

von dem Derrida zeigt, dass es nur innerhalb desselben festste-
hende Bedeutungen gebe, da es Identität nur innerhalb von Reprä-

sentiertem geben könne. Die erste noch unrepräsentierte Erkennt-

nis von Geometrie befindet sich notwendig außerhalb des sie re-

präsentierenden Systems: „La subjectivité fondamentale est 

ineffable.“ (Intr, 77) Dennoch muss diese Erkenntnis gegeben wor-
den sein, weil sich anders eine Bezugnahme darauf – also Reprä-

sentation als Repräsentation von etwas zunächst nicht Repräsen-

tiertem – nicht denken ließe. 

Phänomenologisch lässt sich dieser Anfang nicht denken; ontologisch 

ist er eine Notwendigkeit, weil ein repräsentierter Bewusstseinsin-

halt sonst nur Repräsentation einer Repräsentation wäre, nicht aber 
Repräsentation eines Sachverhaltes in der Welt. Wie später zu zei-

gen ist, setzt die Möglichkeit ontologischer Referenz schon eine 

intrinsisch repräsentationslose Welt voraus (Kap. III.3.2). Zu kurz 

greift daher Putnams Analyse, Derrida sei der Aufassung „that the 

notion of reference to an objective world ha[d] collapsed“.38 Denn 
die phänomenologisch-ontologische Asymmetrie der Referenz be-

streitet nicht, dass es ontologische Verpflichtungen gibt – nur sind 

diese eben ontologisch exzessiv (Kap. II.3). Wenn nun zugleich das 

Phänomenale das Repräsentierte sein soll – um sich über den on-

tologischen Exzess dennoch verständigen zu können –, dann be-
finden sich Ontologie und Phänomenologie qua Repräsentationa-

lität in einer unaufhebbaren Differenz, die dennoch einen weder 

zufälligen noch notwendigen, sondern eben kontingenten Modus 

von Aufeinanderbezogensein bezeichnet.  

Entsprechend ist dasjenige, was ein Sprach- oder Schriftzeichen 

repräsentiert, wie Husserl richtig sieht, je nur dasjenige, woran man 
dadurch wiedererinnert wird. Die Identität der Bedeutung ist somit 

eine Relation zwischen einer geistigen Einheit („Wiedererinne- 

 
38  Putnam, Renewing Philosophy (Cambridge MA: Harvard University 

Press, 1992), 109. Entsprechend ist auch folgende These schlicht falsch 
und zeugt von Unkenntnis: „[D]econstruction without reconstruction is 
irresponsible.“ (Ebd., 133) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der ontologische Anspruch von Schrift 103 

rung“) und einer körperlichen Einheit (materielles Zeichen: akus-

tisch, optisch, etc.). Denken, so die Konsequenz, ist stets schon an-

gewiesen auf eine Körperlichkeit, an der es sich festmacht, um sich 

wiedererinnern zu können – und die Tradierung von Wissen be-
steht gerade darin, nicht nur materielle Zeichen bereitzustellen, 

sondern zugleich die damit repräsentierten Inhalte. Welche geisti-

gen Inhalte aber vor aller Tradierung – das heißt Überlieferung ei-

ner Identitätsrelation – mit diesen Zeichen gegeben sind, was diese 

also ihrem Ursprung nach – und somit bereits tendenziell ihrem 
Telos nach (Kap. II.4.2) – besagen, ist unentscheidbar. 39  Ent-

scheidbarkeit, so Derrida, gibt es nur innerhalb der Identitäten ei-

nes tradierten Repräsentationssystems, dieses aber beanspruche je 

schon – worin eben Husserls Problem besteht – „une sédimenta-

tion du sens, c’est-à-dire une évidence originaire, un fondement ra-

dical, qui est aussi un passé“. (Intr, 42) Dieser ontologische Urs-
prung von Repräsentation ist aber phänomenal unentscheidbar: „Il 

y a donc une vérité, ou plutôt un sens de vérité géométrico-mathé-

matique en général, qui ne se laisse pas enfermer dans l’alternative 

du ,vrai‘ et du  ,faux‘ “ (Intr, 43).  

Eine aktuelle Bezugnahme auf die Identitäten eines tradierten 
Repräsentationssystems (seine Wahrheitsbedingungen) ist dem-

nach aktuelle Bezugnahme auf tradierte Bezugnahme einer vergan-

genen, nicht-tradierbaren Bezugnahme – wobei letztere ihrem In-

halt nach gegenüber den Identitäten des tradierten Repräsentati-

onssystems unentscheidbar ist. Derrida unterscheidet hier die 
„rétention de rétention“ von der „rétention sédimentaire“ (Intr, 45). 

Dieser Unterschied ist insofern bedeutsam, da Bezugnahme sonst 

nur Bezugnahme auf eine „culture spirituelle“, nicht jedoch auf 

eine „réalité naturelle“ wäre (vgl. Intr, 47). Maurizio Ferraris hat für 

Derridas Philosophie im Allgemeinen ein Motiv herausgestellt, das 

weitgehend ignoriert wurde, dass aber tatsächlich bereits in seiner 
Auseinandersetzung mit Husserls Schrift über den Ursprung der 

Geometrie entscheidend ist, nämlich „proprio il reale, e il rispetto 

 
39 „A cet horizon, qu’interroge ici Husserl, appartiennent les préoccu-

pations de décidabilité elles-même.“ (Intr, 39) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104  Konsequenzen 

del reale“.40 So gibt Husserl zwar, phänomenologisch betrachtet, 

eine umfassende Begründung der Bedingungen von Kommunika-

bilität. Derrida verweist demgegenüber jedoch auf die Inkompati-

bilität dieser allein phänomenologischen Beschreibung mit dem on-
tologischen Anspruch, Phänomenologie einer externen Welt zu 

sein. Denn diese ist erst dadurch gegeben, dass phänomenale Re-

präsentationen nicht nur die eines Systems von Repräsentationen 

sind, sondern zugleich solche von nicht Repräsentiertem (Kap. 

III.3.2).  
Derrida vertritt folglich keine These ontologischer Unbestimmt-

heit, sondern zeigt im Ausgang von Husserl, dass die Genese von 

Kommunikabilität zwar mit der Unentscheidbarkeit der Relation 

zwischen phänomenalen und ontologischen Gehalten einhergeht, 

dass aber Kommunikabilität als Bedeutungsexzess (Kap. II.2; 

III.4.2) ohne die Minimalvoraussetzung (Kap. II.2) einer als exzes-
siv bestimmten Ontologie undenkbar wäre. Entsprechend kommt 

es innerhalb dieser post-husserlschen und prä-austinschen Gemen-

gelage zu der folgenreichen Umkehrung, Ontologie als eine Funk-

tion von Kommunikabilität zu begreifen. So schreibt Derrida 

später:  

Or, il y a tout lieu de croire que dans le langage la représentation et la réalité 

ne s’ajoutent pas ici ou là pour la simple raison qu’il est impossible au prin-

cipe de les distinguer rigoureusement. Et l’on n’a sans doute pas à dire que 

cela se produit dans le langage. Le langage en général est cela. (VPh, 55; vgl. 

Gr, 54f.) 

Schließlich ist die Frage eines Vorrangs der Ontologie vor der Phä-

nomenologie keine, die innerhalb der sprachlich beschreibbaren 

Phänomene geklärt werden kann. Es ist die sprachliche Beschrei-

bung, die Phänomenologie selbst, die erst den Unterschied einer 
Beschreibung und eines damit Beschriebenen eröffnet. Das heißt 

nicht, dass es ein Beschriebenes nicht auch schon vorsprachlich 

gäbe, aber erst durch die Sprache („Le langage est cela“) entsteht die-

ser Unterschied und erst dann kann dieser zu einem Problem der 

Repräsentation werden – getreu der Frage: Was repräsentiert Spra- 

 
40 Maurizio Ferraris, Ricostruire la Decostruzione. Cinque saggi a partire di 

Derrida (Mailand: Bompiani, 2010), 39. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der ontologische Anspruch von Schrift 105 

che? Sprachliches oder Außersprachliches (vgl. Kap. III.2.1)? On-

tologisch gesehen gibt es aber kein Repräsentationsproblem. Eben 

deswegen ist Derrida, ontologisch betrachtet, ein Vertreter einer 

offenen Struktur.41 Repräsentationsunabhängige Entscheidbarkeit 
innerhalb dieser Struktur ist aber der Preis, der für Kommunikabi-

lität, so Derrida, zu entrichten sei. Marrati erläutert anhand dieses 

Umstandes sehr anschaulich den unterschiedlichen Ausgang Der-

ridas und Heideggers von Husserl:  

It is not by any chance that Derrida plays the question of ontology off 

against Husserl and, at the same time, holds onto the question of the tran-

scendental and the empirical in order to demonstrate their irreducible con-

tamination instead of following Heidegger and simply allowing this ques-

tion to drop.42  

Der Genese identifizierbarer Bewusstseinsinhalte ist daher nicht 

mit der Voraussetzung eines Repräsentationssystems Genüge ge-

tan, sondern auch dessen Möglichkeit muss begründet werden. 

Dies ist etwas, das Husserl und, wie im weiteren Verlauf dieser Ar-

beit zu zeigen ist, auch Searle und Habermas nicht tun (Kap. III., 
IV.). Die ontologische Pointe Derridas besteht jedoch darin, dass 

dieses nicht begründet werden kann: Jeder Versuch sich mit Not-

wendigkeit auf eine bestimmte Ontologie zu berufen, setzt sich 

schon in ein kontingentes Verhältnis zu dieser und unterminiert so 

den eigenen Begründungsanspruch. Wenn ein solcher Ausgang 
aber nicht begründet werden kann, dann ist auch der scheinbar 

problemlose Ausgang von einer Ontologie als Voraussetzung eines 

bestimmten Repräsentationssystems nicht legitim. 

Vielmehr darf dieser Vorgang, das historische und theoretische 

Einsetzen eines Repräsentationssystems, überhaupt nicht als Kon-

stitution durch ein Subjekt gedacht werden, sondern dies ist der 

 
41 Vgl. zum Begriff einer offenen, nicht-geordneten Ontologie: Schaf-

fer, „On what grounds what“, 355. 
42 Marrati, Genesis and Trace, 17. Schematisch ließe sich sagen: Husserl 

denkt die Phänomenologie als Phänomenologie. Heidegger denkt die Phä-
nomenologie als Ontologie. Derrida denkt die Phänomenologie als Phä-
nomenologie und als Ontologie. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106  Konsequenzen 

Moment, in dem sich Subjektivität selbst erst repräsentiert (und 

folglich konstituiert), in dem es sich selbst etwa als „Erfinderseele“ 

(Husserl) in einem Anderen gegenübertritt. Dieser Moment (ge-

nuin zeitlich gesprochen) ist aber ebenso ein Raum, denn Reprä-
sentation ist gerade die Etablierung einer Relation zwischen einer 

geistigen und einer materiellen Einheit, die notwendigerweise nicht 

nur eine zeitliche, sondern ebenso eine räumliche Dimension hat.43 

Hägglund hat darauf hingewiesen, dass die ontologische Tieferle-

gung des Schriftbegriffs – Derrida spricht in der Folge von „archi-
écriture“ (vgl. Gr, 83; Kap. III.3.2) – in einer Verräumlichung der 

Zeit ebenso wie in einer Verzeitlichung des Raums besteht: „On 

the one hand, the written is always already an inscription of me-

mory, a trace of the past that spatializes time. On the other hand, the 

written can only be read after its inscription and is thus marked by 

a relation to the future that temporalizes time.“44  
Der Beginn der Historizität als Möglichkeit der Tradierung einer 

zunächst stets subjektiven Erkenntnis (Phänomenologie) wird so 

erkauft durch die Unmöglichkeit, den ontologischen Ursprung von 

Historizität zu denken. Aber diese Unmöglichkeit ist, worauf Mar-

rati hinweist, zugleich die Bedingung der Möglichkeit des Eintre-
tens in die Geschichte.45 Entsprechend schreibt Derrida: „Les con-

ditions de l’objectivité sont donc les conditions de l’historicité elle-

même.“ (Intr, 53) Ontologisch ist diese Ergänzung der Phäno-

menologie aber, weil sie gegenüber der Annahme einer der Subjek-

tivität schon inhärenten Sprachlichkeit nachweist, dass Sprache 
selbst etwas zunächst Materielles sein muss, etwas, das für das Be-

wusstsein (außerhalb und als Beginn der Tradition, in der es steht) 

stets die Gestalt eines bewusstseinslosen Ursprungs darstellt. Diese 

Bewusstseinslosigkeit verbürgt andererseits den Ursprung des Be-

wusstseins aus der „réalité naturelle“. Die Genese des Bewusstseins 

ist demnach keine Fiktion des Bewusstseins, sondern unverfügbar.  

 
43 „If there were one key word key word in Derrida’s work, it would be 

espacement, which is shorthand for the coimplication of temporalization and 
spatialization.“ (Hägglund, Radical Atheism, 72) 

44 Hägglund, Radical Atheism, 72.  
45 Marrati, Genesis and Trace, 17: „The impossible return to the origin, 

far from being the moment of crisis, is the very chance of historicity.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der ontologische Anspruch von Schrift 107 

Darauf weist auch De Boer hin:  

Now Derrida would contest the view that consciousness emerges from 

nature. Yet he attempts to trace back the classical opposition between na-

ture and spirit to a struggle that is not necessarily resolved by the emer-

gence of the latter. Seen from his perspective, this opposition rather ap-

pears as the result – or effect – of a struggle within nature that, for its part, 

cannot be resolved.46 

Schrift ist als Repräsentationssystem aber die Bedingung der Mög-

lichkeit von Historizität. Da der Ursprung dieses Repräsentations-

systems aber für die Identitäten innerhalb desselben unentscheid-

bar ist, bedingt dies nicht eine, sondern indefinit viele Traditionen, 
lässt sich nicht eine ideale geometrische Wissenschaft darauf be-

gründen, sondern indefinit viele. Enstprechend übersieht eine tele-

ologische Zweck-Mittel-Relation der Sprachlichkeit à la Husserl,47 

die Worte lediglich als Ausdruck geistiger Einheiten nimmt, die Not-

wendigkeit ihrer vorgängigen Funktionalität für die Konstitution 
ebendieser geistigen Einheiten. Sie können niemals nur geistige 

Einheiten sein, weil sie sich dergestalt niemals hätten konstituieren 

können: „Et cette nécessité n’est pas une fatalité extérieure, mais 

une nécessité essentielle de l’intentionalité.“ (Intr, 53) Dies bedeutet 

aber, dass im Namen einer öffentlich zugänglichen Welt der Bruch 

mit den Identitäten eines Repräsentationssystem möglich sein 
muss,48 denn die natürliche Realität ist gerade der Kontrast, der un- 

 
46 De Boer, „Différance as Negativity“, 598. 
47 „Husserl l’accorderait sans doute; le sens téléologique et le sens d’ori-

gine se sont toujours impliqués à ses yeux.“ (Intr, 141) Vgl. „Denn die Spra-
che selbst in allen ihren Besonderungen nach Worten, Sätzen, Reden ist, 

wie in grammatischer Einstellung leicht zu sehen, durchaus aus idealen Ge-
genständlichkeiten aufgebaut, z.B. das Wort ‚Löwe‘ kommt in der deut-
schen Sprache nur einmal vor, es ist Identisches seiner unzähligen Äuße-
rungen beliebiger Personen.“ (Husserl, „Vom Ursprung der Geometrie“, 
368) 

48 Dies entspricht der Putnam-Quineschen Einsicht, derzufolge gilt: 
„There is no such thing, in the actual practice of rational science, as absolute 
immunity from revision.“ (Putnam, „The Meaning of ,Meaning‘“, 173). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108  Konsequenzen 

verfügbare Ursprung – Derrida spricht von „dialectique“49 – inner-

halb der Bezugnahme (Intentionalität) auf die Inhalte eines Reprä-

sentationssystems. Dies aber sieht Husserl nicht, worauf Derrida 

auch im Folgenden hinweist: „Husserl trace une frontière qui ne 
passe pas entre la langue et la non-langue, mais, dans le langage en 

général, entre l’exprès et le non-exprès (avec toutes leurs connota-

tions).“ (VPh, 39) Intentionalität bleibt dergestalt innerhalb der te-

leologisch gedachten Tradition eingesperrt, Ontologie innerhalb ei-

ner historistisch gedachten Phänomenologie und Öffentlichkeit in-
nerhalb des Paradigmas des einmal Erkannten, das es jedoch – wie 

Derrida hervorhebt – nicht unabhängig von den kontingenten Be-

dingungen dieser Öffentlichkeit geben kann (dazu: Kap. III.3.1).  

 

II. 4.2. Die strukturelle Offenheit von Kontexten 

Inhalt des Unterkapitels 
Im Folgenden soll Derridas Sprachverständnis in spezieller Hinsicht dargestellt 

werden, nämlich inwiefern dieses als Auseinandersetzung mit den Positionen 

und als Fortsetzung von Überlegungen Husserls und Austins zu verstehen ist. 

(Dabei werden allgemeine Züge dieses Sprachverständnisses deutlich, die später 

(Kap. III.4) vertieft werden.) Derrida vertritt nicht nur eine sprachphilosophi-
sche Position (Austin), sondern bleibt zugleich einer ontologischen Problemstel-

lung verpflichtet (Husserl). Derrida übersetzt die ontologische Fragestellung des 

vorangegangenen Unterkapitels (Kap. II.4.1) in eine strukturelle Argumenta-

tion sprachphilosophischer Art, deren zentraler Begriff der des Kontextes bezie-

hungsweise kontextueller Offenheit ist. 

Ontologische Entscheidbarkeit wird also aufgrund der Struktur ih-

rer Ermöglichung negiert. Denn möglich wird diese zunächst 
dadurch, dass sie räumliche und zeitliche Bestimmungen vor- 

 
49 „Bien entendu, la rétention sédimentaire n’est pas seulement condi-

tion de possibilité de la protention : elle appartient aussi essentiellement à 
la forme générale de la protention qui est, elle-même, comprise sous la 
forme absolument unique et universelle du Présent Vivant. Celui-ci, qui est 
l’absolu primordial de la temporalité, n’est que la maintenance de ce qu’il 
faut bien appeler la dialectique de la protention et de la protention, malgré 
la répugnance de Husserl pour ce mot.“ (Intr, 46) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die strukturelle Offenheit von Kontexten  109 

nimmt: Sie bestimmt den Raum, indem sie einzelne sinnlich erfahr-

bare Stellen im Raum markiert – was generell als Inskription, als 

Schrift in einem weiteren Sinn gefasst werden kann (Kap. III.3.2). 

Schrift ist dies aber erst, wenn die Markierungen nicht zufällige 
Punkte im Raum sind, sondern wenn diesen Bedeutung zukommt. 

Bedeutung ist dann der wiederholende Bezug auf bestimmte Mar-

kierungen, durch den an den Vorgang der ersten Markierung erin-

nert werden kann („[l]a possibilité de répéter et donc d’identifier les 

marques“, SEC, 375). Dies ist ein zeitlicher Vorgang, weil Wieder-
holung die Herstellung eines Bezugs zwischen zeitlich Disparatem 

ist (Kap. III.3.3). Zeitliche Erinnerung räumlicher Markierungen ist 

somit die rudimentäre Struktur der Ermöglichung ontologischer 

Entscheidbarkeit – die Derrida eben „archi-écriture“ (vgl. Gr, 83; 

Kap. II.4.1) nennt. 

Nun negiert diese Ermöglichungsbedingung aber die Abschließ-
barkeit derjenigen Praxis, in der sie besteht, weswegen Herman Ra-

paport hier auch von einem „principle of deferral“ spricht.1 Denn 

diese Praxis besteht im Erinnern von Markierungen und im Mar-

kieren von Erinnerungen. Aber nur innerhalb einer Tradition, eines 

Überlieferungsprozesses wird eine bestimmte Schrift-Praxis als ein 
bestimmtes Verhältnis von Erinnerungen und Markierungen erin-

nert. Eine Markierung kann grundsätzlich an beliebig Vieles erin-

nern und diese Möglichkeit, die zugleich die Entscheidbarkeit einer 

Markierung als dieser oder jener Erinnerung gestattet, kann auch 

durch Überlieferungsprozesse nicht getilgt werden. Im Sinne der 
Möglichkeit von Schrift muss zunächst von einer raumzeitlichen 

Öffentlichkeit ausgegangen werden, um die teleologische Bestim-

mung von Schriftzeichen durch die Privatheit einer Überlieferungs-

gemeinschaft zu verhindern: „Cela implique qu’il n’y a pas de code 

– organon d’itérabilité – qui soit structurellement secret.“ (SEC, 

375) – Diesen Gedanken erläutert Glendinning:  

If this analysis is right then it should be clear that we must reject interpre-

tations which suppose that ,grasping a meaning‘ (or, indeed, meaning in 

general) can be described in term’s of a subject’s grasp in the present of an 

 
1 Rapaport, „Deregionalizing Ontology“, 107. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110  Konsequenzen 

ideal, […] that is, which can be described in terms restricted to what is 

simply present in the present.2  

Entsprechend verwirft Derrida im ersten Teil von Signature Événe-

ment Contexte – dem Kap. „Écriture et Télécommunication“ – diese 

Vorstellung, die er unter anderem in der Sprachphilosophie Con-

dillacs verkörpert sieht: 

Si je définis comme idéologiques les notions de type condillacien, c’est que, 

sur le fond d’une vaste, puissante et systématique tradition philosophique 

dominée par l’évidence de l’idée (eidos, idea), elles découpent le champ de 

réflexion des „idéologues“ français qui, dans le sillon de Condillac, élabo-

rent une théorie du signe comme représentation de l’idée qui elle-même 

représente la chose perçue. La communication dès lors véhicule une repré-

sentation comme contenu idéal (ce qu’on appelera le sens) ; et l’écriture est 

une espèce de cette communication générale. (SEC, 374)  

Condillac steht somit zu Beginn jener Arbeit – an deren Ende die 

Auseinandersetzung mit Austin steht – für eine Position, die Der-
rida durch seinen Ausgang von Husserls Schriftbegriff bestens ver-

traut ist: Schrift als Unterbegriff eines Kommunikationsverständ-

nisses, bei dem die sprachlichen Zeichen Repräsentationen intel-

lektueller Gehalte („Ideen“) sind. Gegen diesen Mentalismus des 

Sprachlichen formuliert Derrida nun – wie durch den früheren Ver-
weis auf Glendinning bereits angedeutet worden ist (Kap. II.2) – 

ein Argument der Öffentlichkeit von Erfahrung.3  

So erfordert die Möglichkeit der Öffentlichkeit eines Schriftzei-

chens die Abwesenheit von Erinnerung, weil deren ursprüngliches 

Gegebensein dieses schon zu einem privaten Zeichen macht – wo-
mit seine Öffentlichkeit unmöglich wäre. In diesem Sinne ist das 

Zeichen nicht die Erinnerung eines Objekts, eines Dings in der 

 
2 Glendinning „Communication and Writing“, 277. 
3 Glendinning spricht freilich von einem „public language argument“ 

(Glendinning „Communication and Writing“, 271) und nicht von einem 
Argument der Öffentlichkeit von Erfahrung. Glendinning verkürzt das 
Argument dergestalt aber auf ein allein sprachphilosophisches und ver-
kennt somit den ontologischen Gehalt von Derridas Argumentation. Dies 
ist auf den folgenden Seiten darzulegen. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die strukturelle Offenheit von Kontexten  111 

Welt, einer privaten Episode. Es ist gleichwohl die Möglichkeit von 

Objektivität, die Möglichkeit eines Bezugs auf etwas in der Welt 

sowie die Möglichkeit dafür, dass private Episoden öffentlich sein 

können.4 Nur stehen diese auf einem Fundament, das stets inner-
halb derselben Zeichen zugleich eine andere Objektivität, andere 

Bezüge auf die Welt und andere Episoden erlaubt (Kap. III.4.2). 

Wozu ein Schriftzeichen verwendet wird, kann auch durch seinen 

Gebrauch nicht geregelt werden (Kap. III.4.1), weil die Möglichkeit 

des Schriftzeichens selbst die Voraussetzung für alles ihm Folgende 
ist – einschließlich seines Gebrauchs und einschließlich jeder On-

tologie (Kap. III.4.3):  

Cette archi-écriture bien que le concept en soit appelé par les thèmes de l’ 

„arbitraire du signe“ et de la différence, ne peut pas, ne pourra jamais être 

reconnue comme objet d’une science. Elle est cela même qui ne peut pas se 

laisser réduire à la forme de la présence. Or celle-ci commande toute objec-

tivité de l’objet et toute relation de savoir. (Gr, 83) 

Lawlor weist nun darauf hin, dass die explizite Hinwendung zu den 

kleinsten bedeutungstragenden Einheiten der Sprache, den Zei-
chen, nicht erst durch Derridas Hinwendung zu Sassure5 in De la 

grammatologie, sondern aus Derridas immanenter Kritik an Husserl 

hervorgeht: „This indiscernability between consciousness and lan-

guage is why the problem of phenomenology, its historical destiny, 

is for Derrida the probleme of the sign.“6 Nun bleibt Derrida aber 
bei Schrift nicht stehen, sondern überträgt diese Überlegungen 

ebenso auf Sprachlichkeit überhaupt. Diese versteht er im Gegen-

satz zu Husserl aber nicht nur phänomenologisch, sondern zu-

gleich ontologisch. Sprache selbst ist erst die Herstellung von Re- 

 
4 Siehe zu Derridas Zeichenbegriff Hartwig Frank, „Logik der Dekon-

struktion? Derrida als Logiker“, in: Josef Simon, Werner Stegmeier (Hrsg.), 
Fremde Vernunft. Zeichen und Interpretation IV (Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 1998), 103-113. Vgl., ebd., 109: „Die Ohnmacht des Identitätsprin-

zips ist die Macht des Supplements, sie ist die Macht des Zeichens, die den 
Sinn der Begriffe zum Gleiten bringt, zum Gleiten auch ins Keinen-Sinn-
(mehr)-Haben.“  

5 Ferdinand de Saussure, Cours de linguistique générale. Tullio de Mauro 
(Hrsg.), (Paris: Payot, 1972). 

6 Lawlor, Derrida and Husserl, 170. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112  Konsequenzen 

präsentationalität. Die repräsentierten Gehalte können demnach 

ihrer Tradierung nicht vorangehen, weil sie sonst überhaupt nicht 

kommunikabel wären. In diesem Sinn kann also nicht von einer 

Realität ausgegangen werden, die qua Tradierung eine Garantie da-
für darstellte, dass sich Sprache auf diese Realität bezöge – dass 

Sprache Realität repräsentiere. Im Gegenteil hält Derrida fest, dass 

Sprache selbst der Kontrast von Realität und Repräsentation sein 

müsse, weil die Ursprungsproblematik der Phänomenologie ver-

deutlicht habe (Kap. II.4.1.), wie sich sprachliche Repräsentation 
weder auf (schlicht ursprungslose) Repräsentationen noch auf (ei-

nen schlicht gegebenen) realen Ursprung begründen könne (vgl. 

VPh, 55; Gr, 54f.).  

Daraus schließt Derrida, dass sich die Repräsentation von Rea-

lität in der Sprachlichkeit des Bewusstseins nicht bruchlos durch-

halten lasse, das heißt, dass Sprache zugleich der Einbruch von Re-
alität in (tradierte) Repräsentation sei. Demnach äußert sich in Der-

ridas Ausgang von Husserl der Gedanke einer Inkommensurabili-

tät von Sprache und Erinnern. Zwar ist Sprache ebenso wie Erin-

nern eine Repräsentation von Realität, aber nur in der Sprache kann 

Realität mit ihrer Repräsentation brechen. Die Frage ist dann aber, 
wie sich dieser Einbruch der Realität in ein System der Repräsenta-

tion denken lässt, dessen Realitätssättigung stets ausbaufähig ist. 

Vor dem Hintergrund dieser Fragestellung lässt sich Derridas Hin-

wendung zur Frage nach dem Kontext in Signature Événement 

Contexte verstehen (dazu grundsätzlich: Kap. III.4). Denn dieser 
kann sowohl als diejenige Instanz verstanden werden, die die An-

gemessenheit von Sprache mit Erinnertem verbürgt, als auch als 

diejenige Instanz, die die Unangemessenheit von Erinnertem mit 

Sprache hervortreten lässt. In diesem Sinn verweist Derrida zu-

nächst auf die außerordentliche Rolle des Kontextes: 

Il semble aller de soi que le champ d’équivocité du mot „communication“ 

se laisse massivement réduire par les limites de ce qu’on appelle un contexte 

(et j’annonce entre parenthèse qu’il s’agira, dans cette communication-ci, 

du problème du contexte et de la question de savoir ce qu’il en est de l’écri-

ture quant au contexte en général). (SEC, 368) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die strukturelle Offenheit von Kontexten  113 

An die Adresse des Begriffs des Kontextes – der in Signature Événe-

ment Contexte an die Stelle jener Begriffe tritt, die in den Auseinan-

dersetzungen mit Husserl die Funktion übernahmen, die Identität 

zwischen materiellen Markierungen und geistigem Gehalt zu garan-
tieren (etwa „Tradition“) – richtet Derrida nun die folgenden pro-

grammatischen Fragen (zur Ausführung dieses Programms: Kap. 

III.4.3):  

Mais les réquisits d’un contexte sont-ils jamais absolument déterminables? 

Telle est au fond la question la plus générale que je voudrais tenter d’éla-

borer. Y a-t-il un concept rigoureux et scientifique du contexte? (SEC, 369)  

Denn im Hintergrund steht die in Signature Événement Contexte nicht 

erneut ausgeführte, aber sich deutlich wiederholende Annahme, 

dass – sollte der Kontext jene Instanz sein, die die Identität der 

Bezugnahme auf geistige Gehalte mittels materieller Markierungen 

verbürgt – sich der Begriff des Kontextes mit derselben Ursprungs-

problematik konfrontiert sieht, die Derrida bereits im Ausgang von 
Husserl deutlich gemacht hat (Kap. II.4.1). Entsprechend formu-

liert Derrida den Gedanken: „[L]e signe écrit comporte une force 

de rupture avec son contexte“ (SEC, 377). Die Ausbuchstabierung 

dieses Gedankens vor dem Hintergrund einer Kritik an der sprach-

philosophischen Position Condillacs, in deren Hintergrund wiede-
rum Husserl steht, nimmt den ersten Teil von Signature Événement 

Contexte (das Kapitel „Écriture et Télécommunication“) ein. Dieser 

Gedanke bildet den Übergang zu Derridas Auseinandersetzung mit 

Austin im zweiten Teil von Signature Événement Contexte (ab dem Ka-

pitel „Les Parasites. Iter, de l’Écriture : Qu’elle n’existe peut-être 
pas“).  

Schematisch lässt sich dieser Übergang mit zwei Schritten nach-

vollziehen:  

Erstens: Sprache ist per se irreduzibel, das heißt sie lässt sich nicht 

reduzieren auf eine bestimmte Ontologie, weil eine solche wiede-

rum erst durch Sprache möglich ist (Kap. I.2; III.4.3). Damit geht 
komplementär einher, dass Sprache durch und durch öffentlich ist, 

weil sie anders auf bestimmte (private wie auch kollektiv-private) 

Praktiken der Verständigung reduziert würde, was aber deren Er-

möglichungsbedingungen wiederspräche.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114  Konsequenzen 

Zweitens: Was Derrida an Austin interessiert, ist der Umstand, 

dass dieser durch den Aufweis performativer Sprechhandlungen ei-

ner ontologischen Verstellung von Sprache entgegentritt. Dies wird 

von Teilen der Forschungsliteratur (Cavell, Glendinning) nicht ge-
sehen, denn jene gehen von einem Sprachparadigma Derridas aus, 

wenn sie dessen Auseinandersetzung mit Austin rekonstruieren.7 

Dass die Annahme eines solchen Paradigmas – wie es sich von der 

Auseinandersetzung mit Husserl her gestaltet – zwar grundsätzlich 

legitim ist, bedeutet jedoch nicht, dass Derrida in seiner Hinwen-
dung zur Sprache nicht mehr der „question  ,ontologique‘ “ (Intr, 167) 

verpflichtet sei, die mit der Entstehung dieses Paradigmas einher-

geht.8 Sprache ist nun gemäß des Austinschen Paradigmas nicht 

 
7 So schreibt Cavell: „Now a favored term or turn of criticism or diag-

nosis Derrida offers of Husserl’s account of signs is to say that it excludes 
something as external or accidental to its subject that is, more patiently or 

accurately, to be seen as internal and essential to it. And this turns out to 
be the exact or precise criticism Derrida offers, repeatedly, of Austin’s 
work on the performative utterance.“ (Cavell, A Pitch of Philosophy, 65) 
Auch Glendinnig hält fest: „The background to Derrida’s engagement with 
Austin is his (Derrida’s) attempt to undermine a conception of ,the mean-
ing‘ of words and utterances which construes it as something which must 
be, at least for the speaking subject, ,specific, univocal, and rigorously con-
trollable‘ […].“ (Glendinning, „Inheriting ,Philosophy‘“, 19) 

8 Dies berücksichtigt Moati, der in seiner grundlegenden Arbeit zum 
Verhältnis Derridas zu Austin von einem „double problème“ (Moati, Der-
rida et le langage ordinaire, 16) ausgeht: „Deux penchants interprétatifs sont 
toutefois venus brouiller la compréhension de l’œuvre du philosophe fran-
çais. D’une part, la réception anglo-saxonne a le plus souvent focalisé son 
attention sur les textes de Derrida portant sur Austin et Searle, au détri-
ment de l’élucidation précise de la position de Derrida vis-à-vis de la tradi-
tion phénoménologique européenne, au premier chef Husserl, Heidegger 

et Levinas dont la prise en compte s’avère décisive pour la pleine compré-
hension des enjeux théoriques soulevés par ,Signature Événement Con-
texte‘. D’un autre côté, en France en particulier, jusqu’à il y a peu, l’exégèse 
s’est concentrée sur le versant phénoménologique, voire post-phénomé-
nologique, de la déconstruction derridienne tout en manquant cruellement 
le sens et l’importance pour la déconstruction, de la philosophie du langage 
ordinaire, faute de technicité ou d’intérêt suffisant pour cette tradition phi-
losophique.“ (Ebd., 14) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die strukturelle Offenheit von Kontexten  115 

nur dasjenige, womit Realität repräsentiert wird – etwa in Sätzen  

wie „Hier steht ein Tisch“ –, sondern Sprache ist auch dasjenige, 

das Dinge tut. Beispielsweise: 

[T]he utterance ,I do‘ (take this woman to be my lawful wedded wife), as 

uttered in the course of a marriage ceremony. Here we should say that in 

saying these words we are doing something – namely, marrying, rather than 

reporting something, namely that we are marrying. And the act of marrying, 

like, say, the act of betting, is at least preferably (though still not accurately) to 

be described as saying certain words, rather than as performing a different, 

inward and spiritual, action of which these words are merely the outward  

and audible sign. (HTW, 12f.) 

Sprechen ist in diesem Sinne, wie Glendinning richtig hervorhebt, 

„a public performance that does something“.9 Dadurch dass Spra-
che etwas tut, bringt sie zugleich neue Entitäten hervor. Derrida 

sieht hierin eine Bestätigung seiner Annahme der Irreduzibilität 

von Sprache auf bestehende Ontologien, denn: „Les notions austi-

niennes […] ne désignent pas le transport ou le contenu de sens, 

mais en quelque sorte la communication d’un mouvement original 

[…], une opération et la production d’un effet.“ (SEC, 382) Der 
potenzielle Bruch mit einer Ontologie vollzieht sich aber nicht nur 

durch die Hervorbringung neuer Entitäten allein, sondern dadurch 

dass diese zugleich den Entstehungszusammenhang verändern, der 

sie ermöglicht:  

À la différence de l’affirmation classique, de l’énoncé constatif, le perfor-

matif n’a pas son référent (mais ici ce mot ne convient sans doute pas, et 

c’est l’intérêt de la découverte) hors de lui ou en tout cas avant lui et en 

face de lui. Il ne décrit pas quelque chose qui existe hors langage et avant 

lui. Il produit ou transforme une situation, il opère […]. (SEC, 382)  

Wenn Austins Entdeckung der Performative generalisiert werden- 

 

 
9 Glendinning, „Inheriting ,Philosophy‘“, 22. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116  Konsequenzen 

kann,10 das heißt wenn nicht nur explizit performative Äußerungen 

wie das „Ja-ich-will“ während einer Hochzeitszeremonie oder das 

„Ich-ernenne-dich-hiermit-zu“, „Ich-taufe-dich-hiermit-auf“, etc. 

diese Eigenschaft haben, dann kann auch nicht bestimmt werden, 
worin das Prinzip der Performativität besteht, weil jede Bestim-

mung von Performativität dann selbst wieder performativ wäre 

und somit wieder den Entstehungszusammenhang veränderte, der 

sie ermöglicht. Dann ist es aber nicht möglich, gleichzeitig auf die-

sen Zusammenhang Bezug zu nehmen, ohne ihn dadurch zu ver-
ändern. Wie unschwer zu sehen, hieße das, Austins Entdeckung 

mit „archi-écriture“ gleichzusetzen: Performativität und Ur-Schrift 

(„archi-écriture“) wären dann zwei Namen für denselben Um-

stand.11 Wenngleich „archi-écriture“ der Maßstab ist, der Derridas 

 
10  Derrida scheint dies immerhin anzunehmen, wenn er aus Gilles 

Lanes Einleitung der französichen Übersetzung von (HTW) zitiert: 
„[L]’énoncation performatif […] qu’Austin a été conduit à considérer toute 
énonciation digne de ce nom.“ (SEC, 382) Vgl. Austin, Quand dire, c’est faire. 
How to Do Things with Words. Eingeleitet, übersetzt und kommentiert 
von Gilles Lane. Mit einem Nachwort von François Récanati (Paris: Édi-
tions de Seuil, 1970), 19. Austin selbst leistet dem Vorschub, wenn er von 
der Unterscheidung lokutionärer und illokutionärer Akte, die er im Verlauf 
von (HTW) für die Unterscheidung performativer und konstativer Äuße-

rungen einführt (vgl. (HTW, Lecture VIII)), festhält, es sei „not always easy 
to distinguish performative utterances from constative“ (HTW, 94). Dies 
führt Austin aus: „Furthermore, in general the locutionary act as much as 
the illocutionary is an abstraction only: every genuine speech act is both. 
(This is similar to the way in which the phatic act, the rhetic act, &c., are 
mere abstractions.)“ (HTW, 147) Eine klare Absage erteilt dieser Sicht-
weise Moati: „Dans l’écheveau des confusions qui se sont sédimentées 
entre la déconstruction et la philosophie du langage ordinaire, se trouve, à 

la racine, l’idée, de nature déconstructrice, que la théorie des ‚actes de lan-
gage‘ avait vocation à déconstruire la ,valeur de vérité‘ par une généralisa-
tion de l’énoncé performatif à toute prestation linguistique.“ (Moati, Der-
rida et le langage ordinaire, 257) 

11 Auf die Möglichkeit dieser ebenso radikalen wie einfachen Gleichset-
zung ist tatsächlich noch kein Autor in der Folge Derridas gekommen. 
Dies mag zwei Gründe haben: Zum einen hat sich die Forschung stets 
stärker auf Derridas Kritik an Austin konzentriert und gefragt, inwiefern 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die strukturelle Offenheit von Kontexten  117 

Interesse an Austins Performativa motiviert, so sieht Derrida beide 

Begriffe jedoch nicht auf einer Ebene:12  

Austin n’a pas pris en compte ce qui, dans la structure de la locution (donc 

avant toute détermination illocutoire ou perlocutoire), comporte déjà ce 

système de prédicats que j’appelle graphématiques en général et brouille de ce 

fait toutes les oppositions ultérieures dont Austin a en vain cherché à fixer 

la pertinence, la pureté, la rigeur. (SEC, 383)  

Zwar hält Derrida den Mehrwert fest, den er in Austins Entdeck-

ung erblickt – „[l]e performatif est une ,communication‘ qui ne se 

limite pas essentiellement à transporter un contenu sémantique déjà 

constitué et surveillé par une visée de vérité“ (SEC, 383) –, aber 

Austin geht nicht soweit, daraus – etwa – auf eine negative Meta-

normativität von Diskursivität zu schließen. Entsprechend hält 
auch Moati fest: „Le point de départ de la critique de  l’illusion 

‚descriptive‘ chez Austin n’est pas, autrement dit, primordialement 

dans le  performatif, ‚mais dans le constatif‘.“13 Diese Einseitigkeit re-

klamiert nun Derrida, wenn er bei Austin auf das Fehlen einer „éla-

boration générale et systématique de la structure de locution“ 
(SEC, 385) hinweist.  

 
diese (nicht) angemessen sei (vgl. etwa Glendinning, „Inheriting ‚Philoso-
phy‘“, 21f.). Zum anderen ist man sich schnell einig über die sprachphilo-

sophische Gemeinsamkeit gewesen, die es Derrida erlaubt habe, auf Austin 
Bezug zu nehmen – nämlich dessen Herausstellung der „‚descriptive‘ 
fallacy“ (HTW, 3): „Unexpected as Derrida’s encounter with Austin may 
appear, it was no accident. They bear deep features in common. There is, 
for example, the concern of each with philosophy’s, thinking’s, or writing’s 
limitations, and their necessities, or habits; there is an awareness of the 
moral dimension and of political dimensions of language; and they are quite 
at one in their attack on what deconstruction calls logocentrism, the thing Austin calls 

the descriptive fallacy.“ (Cavell, „Seminar on ‚What Did Derrida Want of Aus-
tin?‘“, in: Philosophical Passages, 66-91, 68. Eigene Hervorhebung, P.F.) Vgl. 
auch: Kap. II B in: Moati, Derrida et le langage ordinaire, 254-309. 

12 Noch deutlicher hat Derrida diese Diskontinuität in späteren Jahren 
formuliert: „But I would say, more and more now, in a way that is rather 
new for me, I am more and more suspicious, whatever its fecundity, its 
necessity may be, of the theory of performativity.“ (PP, 466) 

13 Moati, Derrida et le langage ordinaire, 258. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118  Konsequenzen 

Vor dem Hintergrund von Derridas Auseinandersetzung mit-

Husserl wird aber deutlich, worin gemäß Derridas Auffassung eine 

solche generelle Strukturbeschreibung bestehen müsste. Rudolphe 

Gasché sieht dies ganz deutlich, wenn er über Signature Événement 
Contexte schreibt: „The burden of the argument of the essay rests 

within these generalized traits. They are traits constitutive of intel-

ligibility as such. They are in the nature of ‚conditions of possibil-

ity‘.“14 Eben hierin besteht aber die Ineinanderführung von Husserl 

und Austin: Was Austin einen performativen Sprechakt nennt, wird 
bei Derrida zur Bedingung der Möglichkeit eines Ereignisses (Kap. 

III.3.3):15 „Je reviens donc à ce point qui me paraît fondamental et 

qui concerne maintenant le statut de l’événement en général, de 

l’événement de parole ou par la parole, de l’étrange logique qu’il 

suppose et qui reste souvent inaperçue.“ (SEC, 388) Insofern Der-

rida hier nun aber von einem Ereignis spricht, verlässt er bereits 
das Terrain der Performativa im engeren Sinn. Denn gemäß Derri-

das Aufassung steht auch die Entdeckung der Performativa bei 

Austin unter jenen Vorzeichen eines Sprachverständnisses, von de-

nen er in kritischer Absetzung von Husserls Schriftbegriff zeigt, 

dass sie auf einem geistphilosophischen Missverständnis sprachli- 

 
14 Gasché, „More than a Difference in Style“, in: The Honor of Thinking. 

Critique, Theory, Philosophy (Stanford: Stanford University Press, 2007), 

121-144, 126. Gasché präzisiert wenige Seiten später, dass es sich hier nicht 
eigentlich um eine „transcendental, but a quasi-transcendental“ Bedingung 
handele (ebd., 136): „But the universal and necessary structure of iterability 
has not the simplicity of a a priori.“ (Ebd., 136.) 

15 So auch Gasché: „[L]et us bear in mind that the discussion of Aus-
tin’s theory of performatives in ‚Signature Event Context‘ is framed by the 
overall problem of the essay. This problematic, upon which to my 
knowledge no commentator on the essay, or, for that matter, on the Der-

rida-Searle debate, has found it necessary to pause, concerns the structure 
of the event – that is, the eventhood of the event.“ (Gasché, „More than a 
Difference in Style“, 138) Gegen Gaschés besseres Wissen hat darauf – 
sechs Jahre zuvor – bereits Glendinning hingewiesen: „So Derrida is not 
simply advancing a claim about the (factual) repeatability or multiple ap-
plicability of words and signs in different contexts, but a claim about the 
‚eventhood‘ of such events […].“ (Glendinning, „Inheriting ‚Philosophy‘“, 
21) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die strukturelle Offenheit von Kontexten  119 

cher Irreduzibilität beruhe: „Par là, la communication performative 

redevient communication d’un sens intentionnel“ (SEC, 383). In 

diesem Sinn ist Austin der Vater der Sprechakttheorie à la Searle 

(Kap. III.2.2). 
Kommunikation als die Vermittlung „d’un sens intentionnel“ zu 

verstehen,16 bedeutet jedoch die Öffentlichkeit des Schriftbegriffs 

tendenziell zu untergraben, nämlich genau dann, wenn der „sens 

intentionnel“ auf Kosten der Bedingungen seiner Öffentlichkeit 

gedacht wird (Kap. III.4.2). Dies ist konkret dann der Fall, wenn 
die Öffentlichkeit des Sprachzeichens durch eine Annahme derge-

stalt eingeschränkt wird, dass dieses nur auf eine bestimmte Weise 

zu verstehen ist: durch einen bestimmten Kontext, durch einen be-

stimmten Tradierungszusammenhang, etc. Nun besteht aber auch 

der „sens intentionnel“ einer Äußerung nur in der Bestimmtheit 

eines Kontextes (eine zentrale Annahme Searles: Kap. III.2.2). 
Derrida sagt nun nicht, dass ein solcher nicht geäußert werden 

könne, sondern weist darauf hin, dass Sprachzeichen per se nur dann 

öffentlich sein können, wenn diese nicht schon Ausdruck eines be-

stimmten Äußerungssinns seien. Nun schließt Austin in How to do 

Things with Words aber eine Reihe bestimmter Fälle von Äußerungen 
vorab von seiner Untersuchung nach Performativität aus (vgl. Kap. 

III.4.2):  

I mean that actions in general (not all) are liable, for example, to be done 

under duress, or by accident, or owing to this or that variety of mistake, 

say, or otherwise unintentionally. […] Secondly, […] these likewise, […] 

we are deliberately at present excluding. I mean, for example, the follow-

ing: a performative utterance will, for example, be in a peculiar way hollow 

or void if said by an actor on the stage, or if introduced in a poem, or 

spoken in soliloquy. (HTW, 21f.) 

Derrida anerkennt, dass diese Fälle ein Scheitern des intentionalen 

Aktes bedeuten, dass sie nicht-intentional sind. Aber er hält es für 
verfehlt, diese von einer strukturellen Untersuchung von Perfor-

mativität auszuschließen, denn „la possibilité du négatif (ici, des in- 

 
16 „Le concept de représentation est ici indissociable de ceux de communi-

cation et d’expression que j’ai soulignés dans le texte de Condillac.“ (SEC, 
371) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120  Konsequenzen 

felicities) est une possibilité certes structurelle, que l’échec est un ris-

que essentiel des opérations considérées“ (SEC, 385). Hieraus leitet 

Derrida seine Kritik an Austins Verständnis alltäglicher Sprache ab: 

„[L]e concept de l’ ‚ordinaire‘ , donc de ‚langage ordinaire‘ auquel il 
fait alors recours est bien marqué par cette exclusion.“ (SEC, 386) 

In diesem Sinn erläutert auch Fish: 

Given such a view, it makes sense to proceed as Austin does in the early 

chapters of his book – by first isolating normative and clear-cut cases and 

then building up to difficult and derivative cases. But as Derrida observes, 

such a procedure, however methodologically innocent it may seem, con-

ceals behind its reasonableness an entire metaphysics, the metaphysics of 

presence, of objects and/or intentions that possess a purity which can ei-

ther be preserved or compromised in the act of communication.17 

Diesem Metaphysik-Vorwurf hat Cavell allerdings unter Verweis 

auf den Entstehungszusammenhang des Gewöhnlichen („ordi-
nary“) als einem sprachphilosophischen Theorem bei Austin (und 

Wittgenstein) widersprochen: 

In the work of Austin and of the later Wittgenstein the concept of the 

ordinary is developed specifically in contrast to what they sense as meta-

physics – or I might rather say, in contrast to the philosophical skepticism 

against which what Wittgenstein calls metaphysics takes its stand: the or-

dinary for them is what skepticism denies (hence in a sense invents).18 

Dergestalt könnte sich der Verdacht einstellen, Derrida restauriere 
gegenüber einem Verständnis alltäglicher Sprache ein metaphysi-

sches, weil transzendentales System, wenn er das Verständnis all-

täglicher Sprache verallgemeinern will. Einen Schritt in diese Rich-

tung macht auch Cavell: „Derrida sees ordinary language as an ef-

fect of a general writing which is its possibility.“19 Um aber sogleich 

anzufügen: „Each pivotal concept at issue between Derrida and 
Austin (presence, writing, […]) is turned by their differences. I 

know of no position from which to settle this systematic turning.“20  

 
17 Fish, „With the Compliments of the Author“, 212. 
18 Cavell, „What Did Derrida Want of Austin“, 47. 
19 Ebd. 
20 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die strukturelle Offenheit von Kontexten  121 

Tatsächlich muss davon ausgegangen werden, dass Derridas In-

sistieren auf einer Generalisierung gewöhnlicher Sprache nicht ge-

gen diese gerichtet ist, sondern diese aus der teleologischen Um-

klammerung einer Bewusstseinsphilosophie lösen will (Kap. II.3), 
derzufolge die Alltäglichkeit der Sprache („ordinary language“) kein 

ontologischer Umstand ist, sondern ein Gelingen von Kommuni-

kation meint, das in einem Verstanden-Werden eines Sprechers 

durch einen Hörer besteht. Um Fishs Derridalektüre also mit der 

Cavells zu verbinden, scheint es angebracht, in Derridas Philoso-
phie eine Fortsetzung desjenigen Impulses zu sehen, der auch bei 

Austin gegen eine bestimmte Metaphysik der Sprache gerichtet ist. 

Insofern geht Derrida mit Austin über Austin hinaus, wenn er bei 

diesem noch Restbestände einer bewusstseinsphilosophischen 

Fundierung von Sprache ausmacht (Kap. III.2.1.1), die Derrida ja 

gerade durch seine Auseinandersetzung mit Husserl überwindet 
(Kap. II.3; II.4.1). Derridas vor diesem Hintergrund eigens zu er-

läuternde metaphysische Position (Kap. IV.4) kann vorab derge-

stalt verstanden werden, dass es schließlich doch wieder einer Me-

taphysik bedarf, um eine gewisse Metaphysik-Freiheit zu garantie-

ren: um zu garantieren, dass Bedeutung nicht teleologisch missver-
standen wird. Derridas Begriff des semantischen Telos erläutert S. 

Pradhan dabei folgendermaßen: „A sign can be said to be semanti-

cally unfree if it has a semantic nature that ties it to certain privi-

leged uses; these uses are then treated as the natural expression or 

proper enactment of its semantic nature (what Derrida would call 
its telos).“21 Dass Derridas Überlegungen dergestalt auf weite Teile 

der gegenwärtigen Sprachphilosophie zutreffen, stellt Staten her-

aus: 

But Kripke and Putnam, although they are deeply influenced by Wittgen-

stein, approach their investigation of language drawn by the logico-objec-

tive telos that is the traditional lure of philosophy. For them, the grammar 

of ordinary language converges upon the nodal points identified as real 

being by science […]. […] It thus appears that in some supremely occulted 

 
21  S.[!] Pradhan, „Minimalist Semantics. Davidson and Derrida on 

Meaning, Use, and Convention“, in: Jacques Derrida, 234-251, 235 (zuerst 
erschienen in: Diacritics (Ausg. 16, Nr. 1) 1986, 66-77). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122  Konsequenzen 

way, the new theory of reference continues to be driven by the urge for 

presence of which Heidegger and Derrida speak.22   

Das teleologische Sprachverständnis (beziehungsweise Referenz-

verständnis) beschränkt die Bedeutung einer Äußerung somit auf 

ein spezielles Kontextverständnis, demzufolge Sprache als be-

wusstseinsfundiert (Husserl) gedacht ist, ohne darüberhinaus ope-
rativ sein zu können (was Derrida als Entdeckung – wenn schon 

nicht als Ausführung – Austins betrachtet): „Le concept ou la re-

quête du ‚contexte‘ semble donc souffrir ici [bei Austin, P.F.] de la 

même incertitude théorique et intéressée que le concept de l’ ‚ordi-

naire‘, des mêmes origines métaphysiques: discours éthique et 

téléologique de la conscience.“ (SEC, 389) Diese Vorstellung un-
terminiert aber, wie gesehen, die Möglichkeit der Öffentlichkeit 

von Sprache, die als je kontextuelle Bezugnahme auf Bedeutung je 

schon auf die Bedeutung desselben Ausdrucks, derselben Wörter 

in einem anderen Kontext zurückgreifen muss. Öffentlichkeit be-

ruht somit umgekehrt auf der strukturellen Offenheit von Kontex-
ten. Die Annahme des Verstanden-Werdens eines Sprechers durch 

einen Hörer beruht hingegen auf der Geschlossenheit eines spezi-

fischen Kontextes, jenem nämlich, in dem solches Verstanden-

Werden stattfindet (Kap. III.4.2). Damit dies aber möglich ist, muss 

zunächst die Öffentlichkeit von Bedeutung gegeben sein. 
Im Namen der Öffentlichkeit von Wahrnehmung beginnt Aus-

tin aber seinen anti-skeptischen Realismus zu formulieren. Nur 

wenn diese Öffentlichkeit auch zum integralen Moment einer 

Sprachphilosophie wird, ist die gewöhnliche Sprache auch allge-

mein diejenige Sprache, die skepsis-resistent sein kann, weil dann 

auch noch die Behauptbarkeit skeptischer Szenarien auf einer Spra-
che beruht, die jene nicht in Frage stellen können. Dem schließt 

sich auch Glendinning an: 

This analysis of the iterability of language can be seen in the right light if 

we see it as responding to questions of the form: what sort of surrounding 

must there be for the notion of ,using language‘ to make sense? And the 

central claim on this issue is this: we cannot make sense of a singular event 

being as of a use of language without making reference to the possibility 

 
22 Staten, „The Secret Name of Cats“, 39. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die strukturelle Offenheit von Kontexten  123 

of another such event. Again, this is not simply a report about the factual 

repeatability of words. Rather, it is a conceptual clarification of the 

,eventhood‘ of events of language use […].23    

Der intentionale Sinn einer Äußerung in einem Kontext bezie-

hungsweise der bestimmte kontextuelle Sinn einer Äußerung ist, 
mit anderen Worten, nur dadurch möglich, dass zugleich ein ande-

rer Sinn möglich ist. Andernfalls stünde jener bereits fest, noch be-

vor er sich in einem Kontext als dieser oder jener Äußerungssinn 

konstituiere. Er wäre privat und der Möglichkeit nach nicht öffent-

lich, das heißt nicht zugänglich für andere. Dem widerspricht eben-
falls die Entdeckung der Performativa: Sprechen kann überhaupt 

nur dann eine Handlung sein, wenn das Resultat dieser Handlung 

nicht schon vor deren Ausführung in Kraft tritt. Performativität 

kann es also nur geben – und dass es sie gibt, hat Austin demons-

triert –, wenn es dafür eine strukturelle Möglichkeit gibt. Diese 

Möglichkeit besagt, dass die Konstituierung von Sinn durch 
Sprachzeichen – was Derrida in Signature Événement Contexte „événe-

ment“ nennt – nicht durch dasjenige bedingt ist, was diesen auf 

mentaler Ebene entspricht, sondern durch das, was ihnen auf men-

taler Ebene entsprechen kann (dazu: Kap. III.3.1). Letzteres ist 

aber überhaupt nicht zu antizipieren, weil es grundsätzlich offen 
ist, neu bestimmt zu werden: „[L]a condition de possibilité de ces 

effets est simultanément, encore une fois, la condition de leur im-

possibilité, de l’impossibilité de leur rigoreuse pureté.“ Diese trans-

zendentalphilosophische Offenheit ist die Maxime des natürlichen 

Sprachrealismus Derridas in der Folge von Husserl und Austin. 

II. 4.3. Gegenüberstellung 

Inhalt des Unterkapitels 

Anhand eines Beispiels soll abschließend die quasi-transzendentale Öffentlich-

keit von Kommunikabilität beleuchtet werden. Daran anschließend wird eine 

kursorische Gegenüberstellung mit Searle und Habermas unternommen und 

einige methodische Konsequenzen werden benannt. 

 
23 Glendinning, „Communication and Writing“, 277. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Konsequenzen 

Wenn die zu Ende des vorangegangenen Kapitels in Aussicht ge-

stellte transzendentalphilosophische Offenheit zutreffend ist, dann 

kann Derrida von dem Phänomen grammatischer Sinnlosigkeit – 

etwa in the Satz „das Grün ist oder [sic!]“1 – sagen, dass sich diese 
überhaupt nicht grundsätzlich behaupten lasse, sondern nur 

dans un contexte déterminé par une volonté de savoir, par une intention 

épistémique, par un rapport conscient à l’objet comme objet de connais-

sance dans un horizon de vérité […]. Mais, comme „le vert est ou“ ou 

„abracadabra“ ne constituent pas leur contexte en eux-mêmes, rien n’in-

terdit qu’ils fonctionnent dans un autre contexte à titre de marque signi-

fiante (ou d’indice, dirait Husserl). (SEC, 381) 

Ein grammatisch sinnloser Satz verfügt Derrida zufolge stets noch 

über grammatisches Potenzial, das dann manifest wird, wenn man 

den Satz in einen entsprechenden Kontext versetzte. So ist grund-

sätzlich Folgendes denkbar (vgl. SEC, 381): „Le vert est ou“ wurde 

aus Unkenntnis zwar als „le vert est ou“ niedergeschrieben, in einer 
Situation wurde der Satz jedoch verwendet als „le verre est où“ (dt. 

„das Glas ist wo“). Dieser Satz fiel etwa im Zuge der Feststellung 

eines Gastes im Restaurant, der nach einem Telefonat an seinen 

Platz zurückkehrt und nun sein Glas vermisst. Er wendet sich an 

den vorübergehenden Kellner, zeigt auf die Stelle, an der das Glas 

eben noch stand und fragt: „Das Glas ist wo?“ Dieses Potenzial, 
nun eine grammatisch korrekte Wendung des Deutschen zu sein 

(„pourra se charger de grammaticalité“, SEC, 381), kommt dem 

Satz aber nicht von außen zu (durch eine Änderung oder Korrektur 

des Zeichens), sondern allein durch die Möglichkeit, entsprechend 

verwendet zu werden:  

C’est sur cette possibilité que je voudrais insister: possibilité de prélèvement 

et de greffe citationelle qui appartient à la structure de toute marque, parlée 

ou écrite, et qui constitue toute marque en écriture avant même et en de-

hors de tout horizon de communication sémio-linguistique; en écriture, 

c’est-à-dire en possibilité de fonctionnement coupé, en un certain point, 

de son vouloir-dire „originel“ et de son appartenance à un contexte satu-

rable et contraignant. (SEC, 381, m.H., P.F.) 

 
1 Derrida übernimmt dieses Beispiel von Husserl, vgl. (SEC, 380). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gegenüberstellung  125 

Da die Versetzung eines ungrammatischen Satzes in einen entspre-

chenden Kontext, in dem das grammatische Potenzial desselben 

zutage tritt, aber eine mögliche Verwendungsweise desselben wi-

derspiegelt – und diese nicht grundsätzlich ausgeschlossen werden 
kann –, kann der Satz entsprechend einer indefiniten Vielfalt zu-

künftiger Verwendungsweisen nicht per se als ungrammatisch be-

wertet werden:  

Tout signe, linguistique ou non-linguistique, parlé ou écrit (au sens courant 

de cette opposition), en petite ou en grande unité, peut être cité, mis entre 

guillemets; par là il peut rompre avec tout contexte donné, engendrer à 

l’infini de nouveaux contextes, de façon absolument non saturable. (SEC, 

381) 

Eine Unbestimmtheit der Vielfalt möglicher Verwendungsweisen 
muss aber – in Anbetracht der Annahme der Öffentlichkeit von 

Sprache – angenommen werden:2 Grammatische Sinnlosigkeit ist 

als eine Illusion im Sinne Austins zu verstehen, das heißt als etwas, 

das es sensu stricto überhaupt nicht geben kann, wenn es wahrnehm-

bar beziehungsweise innerhalb einer öffentlichen Sprache formu-
lierbar ist. Entsprechend unterscheidet – worauf eingangs schon 

verwiesen worden ist (II.2) – Derrida „polysemie“ von „dissémina-

tion“ (SEC, 392; vgl. Kap. III.4.2) und erläutert dies in dem ein Jahr 

später erschienenen Band La dissémination:  

C’est porquoi en toute rigueur il ne s’agit pas ici de polythématique ou de 

polysémie. Celle-ci propose toujours ses multiplicités, ses variations, dans 

l’horizon, au moins, d’une lecture intégrale et sans rupture absolue, sans 

écart insensé, horizon d’une parousie finale du sens enfin déchiffré, révélé, 

devenu présent dans la richesse rassemblée de ses déterminations. (Dis, 

425) 

Indefinit unterschiedliche Verwendungsweisen (grammatische wie 

ungrammatische) reflektieren jedoch stets eine potenzielle Realität 
eines Satzes, insoweit diese Teil einer öffentlichen Sprache sind. 

Dies ist zu Beginn bereits als Bedeutungsexzess (BE) gekennzeich-

net worden und wird nun als Bedingung von Öffentlichkeit ein- 

 
2 Ferraris schreibt dazu: „Il punto è che in ogni forma di registrazione 

c’è un riferimento all’avvenire“ (Ferraris, Ricostruire la Decostruzione, 33). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Konsequenzen 

sichtig: Denn ohne potenzielle Realitäten könnte ein Satz nicht öf-

fentlich sein, wie dies bedeuten würde, dass sein möglicher Ge-

brauch bereits feststünde, ehe ein solcher getätigt würde. Dann 

aber hat man es nicht mit einem gebrauchsbereiten sprachlichen 
Zeichen zu tun, sondern mit Annahmen über dieses. Die Trennung 

von Gebrauch und Annahmen über diesen Gebrauch entspricht 

aber der Trennung eines sprachlichen Zeichens in ein geistiges Sub-

strat und dessen materieller Repräsentation. Ist diese Trennung 

aber einmal vollzogen, ist völlig unerklärlich, wie ein geistiges Sub-
strat jemals repräsentiert werden könnte (dazu: Kap. III.2.1).  

Dies ist nur möglich, wenn schon öffentlich ist, worin die Iden-

tifikation besteht, das heißt in welcher konkreten Situation eine Äu-

ßerung wie gebraucht wird. Annahmen über diesen Gebrauch leis-

ten aber einer Privatisierung mentaler Gehalte Vorschub, die mit 

den Bedingungen einer ab initio öffentlichen Sprache unvereinbar 
ist. In diesem Sinne rekonstruiert auch Baz die Position Austins, 

derzufolge die Instanz, von der aus man urteilt (etwa: Wissen), es-

sentiell vorläufig beziehungsweise als ein Performativ zu verstehen 

ist:  

[H]e [Austin, P.F.] even argues, quite extensively, that ,I know‘ is more 

akin, in its functioning and force, to ,I promise‘ – a clear performative – 

than we tend to realize, and that, therefore, to suppose that it is a ,descrip-

tive phrase‘ is to have fallen prey to ,the descriptive fallacy‘ […].3 

Dieser Gedanke findet sich bei Derrida als die Frage nach dem 

Kontext reformuliert (Kap. III.4.3): Denn aus der Möglichkeit, 
dass selbst ein grammatisch sinnloser Ausdruck im Sinne seiner 

grundsätzlichen Öffentlichkeit als sinnvoll eingeholt werden kann 

– und sei es im äußersten Fall als Anerkenntnis eines „exemple d’ag-

rammaticalité“ (SEC, 381) –, folgert dieser: „Cela ne suppose pas que 

la marque vaut hors contexte, mais au contraire qu’il n’y a que des 
contexte sans aucun centre d’ancrage absolu.“ (SEC, 381) Es gibt, 

mit anderen Worten, deswegen keinen per se feststehenden Kon-

text, der Semantik und Grammatikalität von Äußerungen ultimativ 

regeln könnte, weil die Struktur, die es ermöglicht, dass Äußerun- 

 
3 Baz, „Knowing Knowing (that Such and Such)“, 149. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gegenüberstellung  127 

gen öffentlich sein können, es zugleich verhindert, dass eine ein-

malige Instanz dieser Öffentlichkeit an die Stelle ihrer Möglichkeit 

treten könnte, da Öffentlichkeit dann ab initio unmöglich wäre. Ent-

sprechend sagt Derrida von der Dissémination, diese sei „indis-
pensable à la production du sens“ (Dis, 426). Die Bedingungen von 

Öffentlichkeit müssen also durch alle Instanziierungen als öffent-

lich gedacht werden – oder es handelt sich nicht um Öffentlichkeit, 

deren Bedingungen gedacht werden sollen.  

Dagegen formulieren Searle und Habermas eine Auffassung von 
Sprache, die von substantiellen Annahmen über diese getragen 

wird. Diese enthalten jedoch keine letztinstanzliche Orientierung 

an den Bedingungen von Öffentlichkeit, sondern an der „truth 

about the nature of language“ (Rep, 207) beziehungsweise die An-

nahme, sich „verständigen [zu] müssen“ (FuG, 680). Dies bestätigt 

Heinle: „Unter einer Kommunikation versteht Habermas die Her-
beiführung eines Konsenses.“4 Dies ist jedoch keine rechtsphiloso-

phische, sondern eine sprachphilosophische Annahme über die 

Verfasstheit der Öffentlichkeit. In beiden Fällen (Searle und Ha-

bermas) besteht die grundlegende Annahme darin, dass Sprache 

eine bestimmte Natur hat.5 Dies ist aber von Derrida aus gesehen 
eine Verwechslung der Bedingungen der Möglichkeit – mithin der 

Natur – von Sprache und der Möglichkeit auf eine solche Natur – 

im Sinne transzendentaler Bedingungen – Bezug zu nehmen. Denn 

diese Möglichkeit ist irreduzibel an Kommunikabilität gebunden, 

kann also keine allgemeinen (ontologischen) Antworten geben, weil 
Kommunika-bilität auf der exzessiven, unkontrollierbaren Offen-

heit von Repräsentation beruht – anders wäre die Öffentlichkeit 

dieser Kommunikabilität gefährdet. Dies lässt sich als ein quasi-

transzendentales Argument von Kommunikabili-tätsbedingungen 

verstehen (vgl. QUS/QÖK), dass es sich gerade gegen die Prinzipi-

ierbarkeit dieser Kommunikabilitätsbedingungen richtet. Solche 
Prinzipiierbarkeit geht aber je mit der Ordnung des ontologischen 

 
4 Heinle, Dekonstruktion und/oder kommunikative Realität?, 161. 
5  Auch hat Heinle hat darauf hingewiesen, dass der Neutralitätsan-

spruch des Habermasschen Prozeduralismus schwerlich vertetbar sei, 
ohne zugleich „substantielle Annahmen über die Natur des Menschen“ zu 
machen. Vgl. Heinle, Dekonstruktion und/oder kommunikative Realität?, 138. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Konsequenzen 

Raums einher, die Searle und Habermas auf die eine oder andere 

Weise vornehmen, wie im Folgenden zu zeigen sein wird. 

Wenn aber eine solche Ordnung angenommen wird, dann muss 

ausgehend von Derrida deutlich gemacht werden können – inso-
fern die bisher umrissenen theoretischen Ressourcen für einen Na-

türlichen Realismus, also Derridas Ausgang von Husserl und Aus-

tin, zu verteidigen sind –, dass die ontologische Theoretizität von 

Sprache nicht ontologisch, pace Searle und Habermas, verstanden 

werden kann. Die Annahme der vorliegenden Arbeit ist es, dass 
dies nur erkenntnistheoretisch – als ein bestimmter zu rekonstruie-

render Typus von Erkenntnistheorie (vgl. Kap. III.3) – möglich ist. 

In diesem Sinn muss unter Berücksichtigung der entsprechenden 

Forschungsliteratur gezeigt werden, inwieweit Derrida eine Philo-

sophie der Öffentlichkeit vertritt, die transzendentale und empiri-

sche Ansprüche dergestalt miteinander verbindet, dass sich daraus 
Ressourcen für eine Verteidigung eines nicht ontologisch direkt be-

stimmbaren Sprachverständnisses ergeben. 

 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	II.1. Vorbemerkung: Ontologie und Öffentlichkeit der Sprache
	II.2. Die Öffentlichkeit der Realität
	II.3. Die Öffentlichkeit der Selbsterfahrung
	II.4 Konsequenzen

