II. Fluchtpunkt Nattrlicher Realismus

I 1. Vorbemerkung: Ontologie und Offentlichkeit der Sprache

Das vortliegende Kapitel mit dem Titel ,,Fluchtpunkt Nattrlicher
Realismus® dient dazu, diejenigen Annahmen von Derridas Philo-
sophie offenzulegen, die dieser in Auseinandersetzung mit Husserl
(Kap. 11.3; 11.4.1) und Austin (Kap. 11.2; 11.4.2) entwickelt. Dabei
geht es um die erkenntnistheoretische Prifiguration von Inhalten,
die zu Derridas eigener erkenntnistheoretischer Position ausgear-
beitet werden (Kap. 111.3). Um diese Annahmen als Einsichten in
philosophische Frage- und Problemstellungen einsichtig zu ma-
chen, missen also die philosophischen Auseinandersetzungen
Derridas im Vorfeld derjenigen mit Searle und Habermas argumen-
tativ nachempfunden werden. Nach Putnam! vertreten sowohl
Husserl als auch Austin die Position eines Natlitlichen Realismus.
Damit ist nicht gemeint, dass Derrida ein Nattrlicher Realist ist,
aber es bedeutet, dass es durchaus sinnvoll ist, seine Ijberlegungen
im Lichte der Fragestellungen Austins und Husserls zu betrachten.2
Dabei wird sich zeigen, dass Derridas eigene Position eine Antwort
auf vitale Bedirfnisse des Natiitlichen Realismus a la Austin und
Hussetl enthalt — dies auch dann, wenn Austin und Hussetl schon
nicht mehr im Sinne des Natiitlichen Realismus gedacht haben.
Von diesem Fluchtpunkt aus kniipft Derrida die Annahme einer
Koimplikation3 von sprachlichen und ontologischen Vorausset-
zungen, die im Sinne Quines als ontologische Voreingenommen-

1 Putnam, ,,Sense, Nonsense, and the Senses*, 469.

2 So auch: Moati, Derrida et le langage ordinaire (Paris: Hermann, 2014),
14.

3 Der Terminus stammt von: Martin Hégglund, Radical Atheism. Derrida
and the Time of Life (Stanford 2008), 2. Higglund geht davon aus, es gebe
eine bestimmte Koimplikation (,,of space and time®, ebd., 2), die alle an-
deren Termini Derridas bestimme (ebd., 2). Im Folgenden soll jedoch der
Versuch unternommen werden, die sprachlich-ontologische Koimplika-
tion als dasjenige Theorem herauszustellen, ,,[that] defines all of Derrida’s

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

heit der Sprache zu fassen ist und die es zugleich verbietet, ultimativ
vom Einen aufs Andere zu schlieBen. Diese Annahme fithrt
schlieBlich zu einer zentralen These: Die Bedingungen einer 6ffent-
lichen Sprache sind selbst 6ffentlich oder man verfehlt eine Be-
schreibung des Phinomens ihrer Offentlichkeit (OOK) — was, um
es mit Hilary Putnams Wendung zu sagen, die Befiirchtung Gott-
lob Freges ist: ,,that meanings would cease to be public.“4 Zugleich
besagt diese These, dass auch die ontologische Voreingenommen-
heit der Sprache unter dieser Voraussetzung stehen muss, damit
ontologische Voreingenommenheit iiberhaupt moglich ist. Derrida
beschreibt dergestalt ein Kompatibilitdtstheorem (Kap. 11.4.1) von
Ontologie und Sprachphilosophie: Nur wenn Offentlichkeit als
Voraussetzung von Ontologie rekonstruiert wird, kann die ontolo-
gische Theoretizitit von Sprache, die zundchst immer von einem
Anderen Gbernommen wird — etwa beim Erstspracherwerb —, er-
klirt werden. Zugleich darf diese Voraussetzung nicht als ontolo-
gische Voraussetzung missverstanden werden, denn Ontologie ist
erst und somit stets im Ausgang einer 6ffentlichen Sprache moglich
(was in letzter Instanz jedoch je erst gegen Ende der Derrida-Se-
arle- und der Derrida-Habermas-Debatte deutlich wird: Kap.
111.4.3, Kap. IV 4.2).

key terms (such as frace, arche-writing and différance) (ebd., 2). Zu einer ein-
gehenden Kiritik an Higglunds Derridalektiire siche Kap. 111.3.2.

4 Putnam, ,,The Meaning of ,Meaning“, in: Keith Gunderson (Hrsg.),
Langnage, Mind and Knowledge. Minnesota Studies in the Philosophy of Sci-
ence, Vol. 7 (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1975), 131-193,
139.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. 2. Dze Ojj%ﬂf/if/y/éeit der Realitit

Inbalt des Unterkeapitels

Indem Austin Amwendbarkeitsbedingungen des Priidikats ,,real” entdeckt, ge-
lingt es ibhm eine potentiell skepsis-immune Position, namlich die des Natiirli-
chen Realisnus zu formulieren. Diese Einsicht bedingt sowobl seine Wabhrmeb-
mungs- wie auch seine Sprachphilosophie. An die ontologischen Implikationen
dieser Einsicht kann sich jedoch ein verbeerender sprachphilosophischer Ver-
dacht anschlieffen: Wenn es keine allgemeinen Kategorien des Realen gibt, wie
soll dann Verstandignng iiber das alltiglich Erlebte maglich sein? Derrida
nimmt in seinem Ausgang von Austin anf dieses Problemr Bezug und vertritt

die Auffassung eines Bedentungsexzesses, der sowobhl Austins Einsicht als anch
demr dagegen vorgebrachten sprachphilosophischen 1V erdacht Rechnung trégt.

Die Frage danach, wie odet wodurch Phinomene gegeben sind, ist
irreduzibel offen fiir skeptische Szenarien. Der Ausgangspunkt die-
ser Arbeit besteht jedoch darin, im skeptischen Szenatio eine Un-
terminierung des positiven Bestands eines Phinomens zu sehen.!

1 Sie schlieBt sich damit einer Konsequenz an, zu der Crisin Wright
vorgedrungen ist: ,,If, as I eatlier suggested, an effective argument from
Dreaming, or from Brain-in-a-Vathood, etc. cannot proceed without all
these elements — if our analysis does indeed capture the essential implicit
detail of this kind of sceptical train of thought — then we may indeed draw
a large but negative conclusion: that #here is no method of sceptically undermining
our right to rely on any of our cognitive faculties using a fantasy, whatever its exact
nature, of first-personally undetectable impairment. Endorsement of the apparatus
which such an argument needs to deploy will be inconsistent with the jus-
tifiability of one of its premises.* (Crispin Wright, ,,Scepticism and Dream-
ing: Imploding the Demon, in: Mind 100/397 (1991), 87-116, 115) Dem
wurde freilich widersprochen: ,,So, the considerations Wright adduces do
not demonstrate the untenability of at least one compelling version of the
Dreaming Argument. (Thomas Tymoczko, Jonathan Vogel, ,,The Exor-
cist’s Nightmare: A Reply to Crispin Wright*, in: Mind 101/403 (1992),
543-552, 551.) Was diese Auseinandersetzung in jedem Fall verdeutlicht,
ist, dass skeptische Szenarien Primissen haben und dass diese Primissen
mit der (skeptischen) Schlussfolgerung eines universellen Zweifels (etwa
iber die AuBenwelt) inkompatibel sein kénnen. Diesem durch Wrights
Implosionsargument genihrten Verdacht ist auch die vorliegende Arbeit

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

Putnam nennt diese These einen natiirlichen Realismus: ,[1]t is helpful
to distinguish between what is commonly called ,direct realism* and
what I shall call from now on natural realism.*> Ohne die Méglich-
keit des natiirlichen Bezugs auf etwas in der Welt, kann es keine
skeptischen Szenarien geben. Die Erarbeitung der Position des na-
tirlichen Realismus ist somit ineins Erforschung der Bedingungen
der Méglichkeit skeptischer Szenarien. Diese Einsicht wird miss-
verstanden, wenn ihr vorgeworfen wird, sie verkehre ,,the order of
priorities”,? so wie dies Button im Anschluss an James Conant tut.*
Demnach sei det natiitliche Realismus nicht ,,initially concerned
with the ,vulnerability of our senses to the world.> Dies ist sicher-
lich richtig, wie sich jedoch von Austin aus zeigen lisst, bedarf es
erst eines natiirlichen Kontakts zur Welt — von dem zu zeigen ist,
dass Austin diesen auch als semantischen Kontakt versteht — bevor
die Frage der ,,vulnerability* tiberhaupt sinnvoll gestellt werden
kann.

Putnam weist nun darauf hin, dass diese Einsicht neben anderen
vor allem von Austin vertreten wurde: ,,I pick Austin because [...]
he is the one who most carefully replies to each of the traditional
(that is, the early modern) arguments against ,naive realism.“6 Der
Kerngedanke von Austins Verteidigung des natiirlichen Realismus
bestehe dabei in einer Kritik des I/usionsarguments.” Dieses argumen-

verpflichtet: ,,We are not prepared to say that the path Wright follows is
hopelessly blocked; perhaps skepticism about intellection and skepticism
about perception can be linked, to the latter’s detriment.” (Tymoczko, Vo-
,»» The Exorcist’s Nightmare®, 551)
2 Putnam, ,,Sense, Nonsense, and the Senses. An Inquiry into the Pow-
ers of the Human Mind*, in: The Journal of Philosophy 91/9 (1994), 445-517,
453f. Button, The Limits of Realism, Kap. 10.

3 Button, The Limits of Realism, 87.

4Vgl. Button, The Limits of Realism, Kap. 10.3. Button bezieht sich auf:
James Conant, ,,Varieties of Scepticism®, in: Denis McManus (Hrsg.), Wiz
genstein and Scepticism (London: Routledge, 2004), 121.

> Button, The Limits of Realism, 87.

¢ Ebd., 470.

7 Austins Kritik in Sense and Sensibilia wendet sich dabei gegen Ayers The
Foundation of Empirical Knowledge. Vgl. Austin, Sense and Sensibilia. Recon-
structed from the manuscript by G.J. Warnock (Oxford: University Press,

gel

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Realitit 57

tiert dafiir, dass Fille von Illusion darin bestehen, man sehe oder
nehme etwas wahr, das es nicht gibt —# wie etwa im Falle des Sehens
von perspektivisch verzerrten Gegenstinden (einer elliptisch aus-
schenden Miinze), bei perspektivischen Brechungen von Gegen-
stinden unter Wasser (ein Stockchen Holz, das halb ins Wasser ge-
taucht, gebrochen erscheint), verzerrten Wahrnehmungen von Far-
ben bei unterschiedlicher Belichtung, bei Spiegelbildern, Halluzina-
tionen, Triumen, usw.? Entsprechend folgert ein Vertreter des I/u-
sionsarguments, dass man keine Gegenstinde wahrnimmt, sondern
lediglich Sinnes-Daten, die dann im Gehirn in Wahrnehmungen
umgewandelt werden, die jedoch — wie der Fall der Illusion zeige —
nicht real seien. Austin bestreitet nun die Irrealitit der jeweiligen
Wahrnehmungen, die unter dem Begriff Illusion subsumiert!® wer-
den. Er bestreitet deren Irrealitit unter Verweis auf die Alltdglich-
keit der vermeintlich irrealen Phinomene: ,,It is important to rea-
lize here how familiarity, so to speak, takes the edge off illusion.“!!
Illusionen kénne demnach in einem ontologischen Sinn keine Irre-
alitit unterstellt werden, denn diese seien ,,quite public“!2 und ,,per

1962). Alfred J. Ayer, The Foundation of Empirical Knowledge (London: Mac-
millan, 1940). Neuere Verteidigungen Austins sind etwa: Mark Kaplan,
,Tales of the Unknown: Austin and the Argument from Ignorance®, in:
Martin Gustafsson, Richard Serli (Hrsg.), The Philosophy of ]. L. Austin (Ox-
ford: University Press, 2011), 51-77. Sowie: Adam Leite, ,,Austin, Dreams,
and Scepticism®, in: The Philosophy of |. L. Austin, 78-113.

8 ,Although arguments of this kind may take many different forms, the
name ,argument from illusion‘ is sometimes used broadly enough so that
it can be applied to any such attempt to identifiy sense experience by ap-
pealing to cases of abnormal perception.” (Roderick Firth, ,,Austin’s Ar-
gument from Illusion®, in: K. T. Fann (Hrsg.), Symposium on J. L. Austin
(London: Routledge, 1969), 254-266, 255f.)

9 Vgl. Austin, Sense and Sensibilia, 20£.

10 [M]ost of what Austin says in Sexse and Sensibilia can be constructed
as an effort to show that the argument from illusion, in its traditional form,
has been seriously impaired by conceptual obscutities and confusions.*
(Firth, ,,Austin’s Argument from Illusion®, 2506)

W Austin, Sense and Sensibilia, 26.

12 Ebd., 24

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

tectly normal* 13 Entsprechend erginzt auch Putnam beziiglich un-
terschiedlicher Farbwahrnehmung bei variierender Belichtung:
,Every color has a number of different ,Jooks.“14 In all diesen Fal-
len handelt es sich, wie Austin ausfihrt, um die alltigliche Natur
der Wahrnehmung:

Suppose that a proof-reader makes a mistake — he fails to notice that what
ought to be ,causal‘is printed ,casual’; does he have a delusion? Or is there
an illusion before him? Neither, of course; he simply misreads. [...] And
what about dreams? Does the dreamer see illusions? Does he have delu-
sions? Neither; dreams atre dreams.!>

Wogegen sich der Protest Austins in diesem Beispiel richtet, ist also
die Unterstellung, Triume an etwas anderem zu messen als an
Triaumen. Sicherlich: Man kann Trdume als vielerlei Dinge sehen:
als unbewusste Verarbeitungen des Seelenlebens oder als Vorboten
einer nahenden Zukunft. Aber was auch immer man als ihre Refe-
renz betrachtet, diese Frage ist nur méglich unter der vorgingigen
Wahrnehmung von Triumen als Trdume. Wire man sich nicht be-
wusst, dass dasjenige, was man wahrnimmt, eine bestimmte Form
hat — die ausreicht, um es ,, Traum* zu nennen —, so kann man auch
nicht dartiber debattieren, ob es illusiondr oder real, wahr oder
falsch, notwendig oder zufillig ist. In diesem Sinn bemerkt Geof-
frey J. Warnock: ,,For all these questions turn, not on what kind of
proposition we are talking about, but on — broadly and briefly
speaking — the particular circumstances in which the proposition is
propounded.”“16 Die Frage danach, ob entsprechende Wahrneh-
mungen also real oder illusionir sind — ob sie also Eigenschaften
der externen Welt oder interne Figenschaften des Wahrnehmungs-
apparats sind —, sei demnach eine Frage, die vom eigentlichen Pha-
nomen (der ,,kind of proposition) abstrahiere. Das heil3t nicht,
dass man eine solche Frage nicht stellen kann. Aber sie zu stellen,
impliziert die Anwendbarkeit einer allgemeinen Kategorie — etwa
Realitit bzw. Illusionaritit — auf einen phidnomenalen Bestand,

15 Bbd., 26.

14 Putnam, ,,Sense, Nonsense, and the Senses*, 485.

15 Austin, Sense and Sensibilia, 27.

16 George J. Warnock, J. L. Austin (London: Routledge, 1989), 26.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Realitit 59

ohne geklirt zu haben, unter welchen (semantischen? epistemi-
schen? ontologischen?) Voraussetzungen diese Anwendung sinn-
voll ist.

Der natiitliche Realismus Austins ist in diesem Sinne keine Ab-
sage an skeptische Szenarien, aber er formuliert Behauptbarkeits-
bedingungen an die Adresse des Skeptikers — Stanley Cavell spricht
diesbeziiglich von der Bedingung eines ,,special reason |[...] for ra-
ising [the] question of reality“!” — und ebenso an die Adresse all
jener, die dem Skeptiker durch Wissens- bzw. Realitdtsanspriiche
entweder den Weg bereiten oder sich diesem durch entsprechende
Argumente zu entziehen versuchen. Entsprechend hilt Austin fest:

And this is because there conld be no general answer to the questions what
is evidence for what, what is certain, what is doubtful, what needs or does
not need evidence, can or can’t be verified. If the Theory of Knowledge
consists in finding grounds for such an answer, there is no such thing.18

Putnam weist nun darauf hin, dass die Natutlichkeit der
Wahrnehmung, die Austin postuliert, der Position eines rela-
tionalen Realismus entspricht,'” ndmlich ,,to think of the looks of
things as irreducible (though relational) properties of things (prop-
erties that depend in ascertainable ways upon the way those things
reflect light, the conditions under which they are viewed, etc.)*.20

17 So duBlert sich Cavell in seiner Auseinandersetzung mit Austin:
,More specifically, the form [these considerations give to the question of
skepticism| is one in which we are to ask whether the philosopher has a
special reason, anyway a good reason, for raising his question of reality.”
(Stanley Cavell, The Claim of Reason. Wittgenstein, Skepticism, Morality and
Tragedy (Oxford: University Press, 1979), 59)

18 Austin, Sense and Sensibilia, 124.

19 Diesen vertritt etwa auch John Campbell: ,,[Y]ou can’t ground
thought about mind-independent objects in the qualitative character of
perceptual experience if the qualitative character of perceptual experience
is thought of in ,internalist terms; [...] We are trying to understand the
epistemic role of sensoty experience in terms of the non-representational
aspects of sensory experience. (John Campbell, ,,The Historical Back-
ground®, in: John Campbell, Quassim Cassam, Berkeley’s Puzzle. What does
Experience teach us? (Oxford: University Press, 2014), 1-25, 16)

20 Putnam, ,,Sense, Nonsense, and the Senses®, 486.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

Diese Position bezieht dergestalt die (Umwelt-)Bedingungen des
Sehens in das Sehen mitein: ,, The problem is a basic one for the
representationalist: that representationalism deals only with the as-
pects of the environment that are visually accessed by the subject.*2!
Die Frage ist aber: Wie kommt der Zugang zustande? Die dieser
Position entgegengesetzte Vorstellung, die sich auf das Iusionsargu-
ment beruft (Ayer), muss ihrerseits keine Zugangsbedingungen be-
haupten, weil sie voraussetzt, dass gilt: ,,[S]ensory experience has
representational content™.22 Demnach miissen dieselben Dinge
auch auf dieselbe Weise wahrgenommen werden, da man anders
nicht wissen kann, dass es sich um diese Dinge handelte. Man be-
achte, dass auch Seatle dieser Position anhingt: ,,You understand
Jooking F* only if you understand ,being F.“* (§T4, 121). Dann
aber stellt sich die Frage, wie iiberhaupt Neues gesechen werden
kann, wenn der Sinn des Sehens allein im Wiedererkennen von be-
reits Bekanntem besteht? Das Sehen, so John Campbell, muss dem-
gegeniiber selbst produktiv sein kénnen:

The whole point of the relational view is to provide a conception of expe-
rience as tying one up to the things and properties around one in a way
that can ground your abilities to think about those things and properties. If
you don’t have that conception of sensory experience, bow can you say that
we can have thoughts about the things and properties around us ,in virtue
of* their connection to phenomenology??3

Da der natiitliche (relationale) Realismus nun aber in besonderer
Weise auf die Bedingungen der Wahrnehmung abhebt, kénnen die
Gehalte der Wahrnehmung von jedem Subjekt auch je anders
wahrgenommen werden — ohne dass es sich dabei zwingend um
Tllusionen handeln muss. Der Kern der Relationalititsthese des natiir-
lichen Realismus ist, dass Wahrnehmungsinhalte empirisch dffentlich
sind, da die sogenannten Illusionen etwa perspektivisch verzerrter
Wahrnehmungen anders iiberhaupt nicht empirisch nachvollzieh-
bar wiren — was sie aber sein missen, wenn das — wenngleich in
die Irre fihrende — Ilusionsargument Gberhaupt behauptbar sein soll:

21 Campbell, ,,Campbell’s Epilogue®, in: Berkeley’s Pugzle, 179-190, 185.
22 Cassam, ,,Berkeley’s Puzzle®, in: Berkeley’s Puzzle, 99-118, Fn. 9, 105.
23 Campbell, ,,Campbell’s Epilogue®, 189 (eigene Hervorhebung, P.FY).

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Realitit 61

Denn dies ist nur dann der Fall, wenn es auf die gemeinsame Er-
fahrung von Illusionen zuriickgreifen kann. Folglich gibt es aber
keine Illusionen im vom [/usionsargument geforderten Sinn. Derge-
stalt untergraben die Behauptbarkeitsbedingungen des I/usionsargn-
ments bereits dessen Schlussfolgerung, nimlich dass man so etwas
wie privaten Illusionen unterliegen kénne.

In diesem Sinn geht Austin noch einen Schritt iiber Varianten
des sogenannten ,,public language argument“2* hinaus:25 Austin
formuliert wider das Iusionsargument ein Argument der Offentlichkeit
von Erfahring (OF).26 Dieses riumt die Fallibilitit von Wahrneh-
mungsinhalten ein, ohne darin zwingend einen Wahrnehmungsde-
fekt zu sehen (und befindet sich somit in der Nihe disjunktivisti-
scher Ansitze, die die subjektive Unterscheidbarkeit von Fillen ve-
ridischer und illusionirer Wahrnehmung bestreiten).?” (OF) wird
dabei durch eine Umkehrung der Fragestellung motiviert: Warum soll
Wahrnehmen iberhaupt einen Ausschluss unterschiedlichen

2 Vgl. etwa: Simon Glendinning, ,,Communication and Writing: A
Public Language Argument®, in: Proceedings of the Aristotelian Society 100
(2000), 271-286. Dahinter steht natiirlich die von Wittgenstein aufgezeigte
Inkohidrenz einer Privatsprache. Vgl. Ludwig Wittgenstein, Philosophische
Untersuchungen, in: Werkausgabe Bd. 1 (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1984),
225-580, insb. §§ 243-271. Austin selbst steht der These, von Wittgenstein
beeinflusst worden zu sein, in héchstem Maf3e ablehnend gegeniiber, wo-
rauf John R. Seatle eindringlich hinweist: ,,I often read how much Austin
was influenced by Wittgenstein. Nothing could be further from the truth.
Austin had no sympathy whatever for Wittgenstein, and I think he was
incapable of learning from someone whose style was so ,loose.‘ [...] He
thought there were no original ideas in Wittgenstein. Indeed he once said
to me about Wittgenstein’s philosophy, ,It’s all in Moore,’ [...]. If Austin
had an inspirational model, it was Moore™ (John R. Seatle, ,,J. L. Austin
(1911-1960), in: A. P. Martinich, David Sosa (Hrsg.), A Companion to An-
aytic Philosophy (Malden, Oxford: Blackwell, 2001), 218-230, 227)

25 If this is right, it is an unnoticed way in which Austinian concerns
about perception are relevant to Wittgensteinian ones about the nature of
mental states.“ (Putnam, ,,Sense, Nonsense, and the Senses*, 487.)

26 The ,how does language hook on to the world* issue is, at bottom,
a replay of the old ;how does perception hook on the world® issue.” (Put-
nam, ,,Sense, Nonsense, and the Senses*, 4506.)

2T Button, The Limits of Realism, 92f.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

Wahrnehmens bedeuten? Denn der Umstand, dass Wahrnehmung
nicht infallibel ist, ist selbst noch kein zwingender Grund dafir,
dass diese nicht direkt ist.28 Austin wird daftr argumentieren, dass
es naheliegender — natiirlicher im emphatischen Sinn — ist, Wahrneh-
men je schon als intern differentiell, das heif3t als das Wahrnehmen
von Unterschiedlichem zu denken, ohne darin schon Illusionen im
vom lusionsargument geforderten Sinn vermuten zu missen.
Dieser Gedanke gewinnt an Plausibilitit, wenn man Wahrneh-
mung aus der Umklammerung 16st, in der Austin die Wahrneh-
mungsdebatte seiner Zeit vorfindet. Entsprechend bezieht sich
dessen Kiritik an der bestehenden Wahrnehmungstheorie in den zu
seiner Zeit maBgeblichen Werken — Ayers Foundations of Empirical
Knowledge und Henry H. Prices Perception?® — darauf, dass das Erkla-
rungsziel dieser Theorien gar nicht im Phinomen der Wahrneh-
mung liegt, sondern in dem des Wissens.3 Allein vom Standpunkt
des Wissens aus mag es aber plausibel sein, an Spielarten des Ilusi-
onsarguments auf Kosten der Natitlichkeit der Wahrnehmung fest-
zuhalten. Damit sind freilich dem Skeptiker Ttr und Tor gedffnet:
Denn wird die Fallibilitit von Wahrnehmungsinhalten in antirealis-
tischer Manier3! in Defekten der Wahrnehmung verortet, so be-
ginnt ein unendlicher Wettlauf darum 2 Kriterien nicht-defizienter
Wahrnehmung zu benennen. Naturgemill kann dieser Wettlauf
nicht gewonnen werden, wenn dem Vertreter von Wissensanspri-
chen ein skeptischer Widersacher gegeniibersteht. Denn von jedem
Kriterium, das der Vertreter von Wissensanspriichen ins Spiel ein-

28 Vgl. Putnam, ,,Sense, Nonsense, and the Senses®, 470: ,,[T]he infer-
ence ,perception is not infallible; therefore it cannot be direct is a peculiar
one, and cleatly needs premises that are going to be problematic.”

29 Henty H. Price, Perception (London: Methuen, 1932).

30 It is of course knowledge, not perception at all, in which these phi-
losophers are really interested in.“ (Glendinning, ,,Unmasking the Tradi-
tion®, in: The Philosophy of . L. Austin, 32-50, 42. (i.O. kursiv)

31 Einige Strategien finden sich bei Putnam, ,,Sense, Nonsense, and the
Senses®, 446, 484.

32 Dies nennt Button das Cartesianische Prinzip: ,, The Cartesianism
Principle: Even an ideal theory might be radically false.” (Button, The Limits
of Realism, 10.)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Realitit 63

bringt, kann der Skeptiker fragen, wie der Vertreter der Wissensan-
spriche um diese wissen kann. Der Vertreter von Wissensanspri-
chen hat gegeniiber dieser Infragestellung aber bereits auf der
Ebene der Behauptbarkeitsbedingungen seiner eigenen Anspriiche
vetloren: Diese kann er nicht eigens begriinden, ohne erneut an-
dere Behauptbarkeitsbedingungen in Anspruch zu nehmen, son-
dern muss sie voraussetzen. Dieser Voraussetzung kann aber je ein
Fall defizienter Wahrnehmung zugrundeliegen, den der Vertreter
von Wissensanspriichen nicht ausschlieBen kann.3? Insofern der
Skeptiker also tiber einen universellen Ilusionsverdacht verfiigt,
unterminiert er — in Wahrnehmungsszenarien eines nicht-natiirli-
chen Realismus — je schon die Behauptbarkeitsbedingungen eines
anti-skeptischen Arguments.

Der skeptische Illusionsverdacht ist jedoch nur dann universali-
sierbar, wenn die vom Skeptiker beanspruchte Eigenschaft der
Fallibilitit von Wissensanspriichen auch tatsichlich generalisiert
wetrden kann, wenn also das Begriffspaar Fallibilitdt/ Infalliblitit
auf Realitét als solche angewendet werden kann. Austin fithrt jedoch
einen Unterschied zwischen einzelnen Wissensanspriichen (als ei-
nem legitimen Ziel skeptischer Angriffe) und dem ein, was unter
Realitit zu verstehen ist:

The other immensely important point to grasp is that ,real® is #of a normal
word at all, but highly exceptional; [...] it does not have one single, speci-
fiable, always-the-same meaning. |...] Nor does it have a large number of
different meanings — it is not ambignos, even ,systematically’. [...] Consider
the expressions ,cricket ball, ,cricket bat!, ,cricket pavillon®, ,cricket
weather’. If someone did not know about cricket [...], he might gaze at the
ball, the bat, the building, the weather, trying to detect the ,common qual-
ity which (he assumes) is attributed to these things by the prefix ,cricket’.
But no such quality meets his eye; and so perhaps he concludes that

33 Dahinter darf man das Isosthenieprinzip der Pyrrhonischen Skepsis ver-
muten, das in letzter Instanz besagt, ,,dass wir endliche — sprich: in ihrem
Gegenstandsbereich und ihrer Methode eingeschrinkte und wahrheits-
wertfihige — Theorien nur so formulieren kénnen, dass wir auch andere
Theorien formulieren kénnten, wobei vielleicht die anderen, aber nicht die
eigenen Theorien wahr sind.“ (Gabriel, Die Erkenntnis der Welt, 223)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

,cricket® must designate a non-natural quality, a quality to be detected not in
ordinary way but by zntuition.3*

Der Skeptizismus und diejenigen Theorien des Wissens, die diesem
Vorschub leisten, setzen aber voraus, es gebe ein einheitliches Kri-
terium von Realitit, das getroffen werden kénne (im Fall des Wis-
sens) oder verfehlt werde (im Fall einer Illusion).3 Austin bestreitet
aber gerade diese Generalisierbarkeit des Pridikats ,,real, die derg-
estalt, so Glendinning, darauf reduziert werde, ,,not to contribute
positively to the characterization of anything at all, but to exclude
possible ways of being not real“.?¢ In diesem Sinne ist auch Austins
spatere Theorie performativer Akte — in How 70 do Things with Words
(1962) — zu verstehen: ,, Austin’s investigation into performative ut-
terances simultaneously reveals and problematizes the traditional
focus that makes assertions [...] primary and the norm of language,
treating other kinds of utterances as supplementary forms.“37 Auch
im Fall der Sprache ist demnach die Annahme der grundsitzlichen
Anwendbarkeit des Realititspridikats — so auch noch bei Searle
(84, 126) — weithin® unbefragt. Dabei wird diese Anwendbarkeit

34 Austin, Sense and Sensibilia, 64.

3 Dies trifft auf beide Formen der Skepsis zu, die James Conant unter-
scheidet: die cartesianische und die kantianische Skepsis. Denn erstere un-
terstellt zunéchst das reale Gegebensein von Erkenntnisinhalten, zweitere
das reale Gegebensein der Bedingungen der Erkenntnismdglichkeit. Vgl.
Conant, ,,Varieties of Scepticism®, 99.

36 Glendinning, ,,Unmasking the Tradition®, 40.

37 Ebd., 43.

38 Austin hat in (HTW) keine direkte Gegenposition — anders als in
Sense and Sensibilia die Ayers und Prices —, sondern st6B3t vielmehr in zerra
incognita vor. Positiv nimmt er dabei allerdings Bezug auf die Vorarbeiten
von Harold A. Pritchard (vgl. etwa: Harold A. Pritchard, ,,Does Moral Phi-
losophy rest on a Mistake?”, in: Mind 21 (1912), 21-37), worauf Warnock
hinweist: ,,What struck him, it seems — as it had also struck Pritchard — was
the more general point that to say ,I promise‘is not (just) to szy something,
certainly not just to make an autobiographical assertion or avowal about
myself, as for instance in the similar-looking ,I play cricket’. In this case to
say is — essentially, primarily — to do; and thence [...] he began to think
about the general phenomenon of utterances which look on their faces
misleadingly autobiographical, in which it appears — merely on the basis of

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Realitit 65

vorausgesetzt, ohne den phinomenalen Gehalt einer einzelnen Au-
Berung darauthin zu befragen, ob dieser den Voraussetzungen ei-
ner entsprechenden Anwendbarkeit iiberhaupt entspricht. Austin
weist folglich darauf hin, dass bestimmte Formen von Auﬁerungen,
die er Performativa nennt (HTW, 6), diese Eigenschaft nicht erfil-
len und widerspricht so der Annahme einer auf alle Sprechakte in
gleicher Weise anwendbaren Pridikation von Realitit, denn, so halt
Austin fest:

[W]ords are not (except in their own little corner) facts or things: we need
therefore to prise them off the world, to hold them apart from and against
it, so that we can realize theirinadequacies and arbitratiness, and can relook
at the wotld without blinkers.?”

Wobei unter ,,blinkers eben jene Kategorien zu verstehen sind, die
dazu anleiten, Wahrnehmungen zu beurteilen, ohne — vorab — de-
ren Anwendbarkeit tiberpriift zu haben.

Glendinning weist darauf hin, dass beiden Arbeiten Austins —
Sense and Sensibilia und How to do Things with Words — derselbe
Gedanke zugrunde liege: ,,Austin’s return to the words of ordinary
life is intended to be, as such, a return to the wor/d of ordinary life.“40
Die alltigliche Welt wird aber theoretisch als die Position eines na-
tirlichen Realismus ausbuchstabiert, der in einer Absage an die
Verallgemeinerbarkeit dessen besteht, was unter den Begriff der
Realitdt fallt. Um es technisch auszudricken: Austin widerspricht
der Moglichkeit, sinnvoll auf die Extension von Realitit Bezug zu
nehmen#! Mit anderen Worten hat dies Putnam noch vor seiner

their verbal form — that the speaker is saying of himself that he does some-
thing, whereas in fact he is — essentially, primarily — dozng it. It was clear, of
course, that saying ,I promise‘ was just one instance of this not at all phe-
nomenon. The general topic was that of saying and doing, ,word and
deeds’. (Warnock, J. L. Austin, 106)

% Austin, ,,A Plea for Excuses® [1956], in: Philosophical Papers (Oxford:
University Press, 1961), 123-152, 130.

40 Glendinning, ,,Unmasking the Tradition®, 49.

4 Im Sinne Quines: ,, The class of all entities of which a general term is
true is called the extension of the term.* Quine, ,,Two Dogmas of Empiri-
cism®, 21.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

Hinwendung zu Austin folgendermallen ausgedriickt: ,,[TThe
,average* speaker who acquires it [a term] does not acquire anything
that fixes its extension.“2 Entsprechend ist Austins Hinwendung
zu performativen Sprechakten eine Hinwendung zu verschiedenen
Arten von Realitit: etwa einer Realitat, auf die man sich durch Fest-
stellungen (,,Hier steht ein Tisch®) bezieht und einer Realitit, die
man durch Worte schafft (,,Ich erklire euch hiermit zu Mann und
Frau®). Damit verschiebt sich aber die Begriindungslast gegentiber
der alltiglichen Welt natiirlicher Wahrnehmung zuungunsten eines
epistemologischen Ausgangspunkts — wie er zunichst von Ayer
und Price vertreten wurde.

Zwar gibt es in der alltidglichen Welt natiitlicher Wahrnehmung
kein, wie Baz festhilt, , knowledge of knowledge®. Was jedoch
Austin zeigt, ist, dass ein solches Wissen nur dann nétig wire, um
dem Skeptiker auf Augenhdhe zu begegnen, nicht aber um den
Sinn von Wissensanspriichen zu verstehen: ,,The actual ruling out
ot elimination of all sceptical alternatives may not, perhaps, be nee-
ded for knowledge.“#* Entsprechend hilt auch Stanley Cavell in
seiner Auseinandersetzung mit Austin in The Claim of Reason fest:
,»Am I implying that we do not really £nowthe difference between
hallucinated and real things [...]? What I am saying is that the dif-
ferences are not ones for which there are criteria.“44 Erst solche
Kriterien kénnten aber den Skeptiker widerlegen. Der natiirliche
Realismus versteht sich jedoch als Infragestellung der Notwendig-
keit skeptischer Infragestellung, indem er bestreitet, dass das unter-
schiedliche Wahrnehmen (von sinnlich Gegebenenem) und Verste-
hen (von sprachlichen AuBerungen) nicht notwendigerweise als
Fallibilidt zu betrachten sei. Die Annahme der Notwendigkeit einer
solchen Fallibilitdt ist nur unter der Voraussetzung eines primir
epistemischen, das heiit an Wissensanspriichen orientierten Para-
digmas sinnvoll. Dieses Paradigma geht aber mit einer skeptischen
Bedrohung einher. Diese ist letztlich nicht plausibel und also muss

42 Putnam, ,,The Meaning of ,Meaning®, 146.

3 Vgl. Avner Baz, ,,Knowing Knowing (that Such and Such)®, in: The
Philosophy of |. L. Austin, 146-174,170.

4 Cavell, The Claim of Reason, 63.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Realitit 67

auch die rigorose Unterstellung von Falliblitit von Wahrnehmen
und Verstehen zuriickgewiesen werden. Denn schlieSlich bedeutet
die skeptische Fragestellung — wenn Cavell recht hat, dass es keine
Kriterien gibt, um dieser sinnvoll zu begegnen —# eine Position, die
sich ganz der Abwesenheit sinnvoller Antworten verschreibt. Diese
Konsequenz ist jedoch inkohdrent, da die Abwesenheit sinnvoller
Antworten schon eine sinnvolle Welt voraussetzt, die eine solche
Abwesenheit erst bemerken kann. Es gilt daher das Diktum Cav-
ells: ,,It is imperative that our experience of the world make
sense’ 46 47

Wenn Austins Einsicht nun darin besteht, dass Realitit komple-
xer ist als die Kategorien, mit denen wir diese zu erfassen suchen,
dann bedeutet dies, Unterschiede in der Wahrnehmung auf Unter-
schiede in der Sache zurtickzufiihren — wodurch zugleich die Legi-
timitit eines grundsitzlichen Illusionsverdachts eingeschrinkt
wird:

A soldier will see the complex evolutions of men on a parade-ground dif-
ferently from someone who knows nothing about drill [...] Thus, different
ways of saying what is seen [...] may be due to the fact that what is seen is
seen differently, seen in a different way, seen as this rather than that. And
there will sometimes be no one right way of saying what is seen, for the
additional reason that there may be no one right way of seeing it.48

Unterschiede in der Wahrnehmung aber auf Unterschiede in der
Sache zurlickzufithren, bedeutet, diese Unterschiede irreduzibel
der Sache zuzuordnen. Dies bedeutet wiederum die Unterschied-

4 Es sticht letztlich wieder das Isosthenieprinzip, vgl. Kap. I1.2, Fn. 33.

46 Ebd., 60. Vgl. ebenso: ,,Experience must, sub specie humanitatis, make
sense.” (ebd., 62) Daran schlieft auch Button an: Button, The Linmits of Re-
alism, Kap. 13.2.

47 Zu einem dhnlichen Schluss kommt auch Baz: ,,We therefore do not
and cannot (truly be said) to know that none of those un-eliminated scep-
tical alternatives to such and such’s obtaining would be relevant, in every
context, for deciding whether someone knows that such and such. But 7az,
presumably, is something we must know in order to know that someone
knows that such and such.“ (Baz, ,,Knowing Knowing (that Such and
Such)“, 170)

48 Austin, Sense and Sensibilia, 101.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

lichkeit in der Wahrnehmung nicht als Sache der Wahrnehmung,
sondern auf ontologischer Ebene zu verorten. Auf dieser Ebene
muss das Wahrgenommene aber gegebenenfalls schon mehr und
etwas anderes sein, als dasjenige, was ein einzelnes wahrnehmendes
Subjekt darin erkennt — ohne dass diese Einzelerkenntnis dadurch
ontologisch geringer, mithin weniger real wire. Man kann diese
Konsequenz des natirlichen Realismus als die These eines Onto-
logischen Exzesses (OE) verstehen, der als wahrnehmungstheore-
tische Konsequenz aus der These Ontologischer Relativitit (OR)
betrachtet werden kann. (OE) besteht in einer einfachen Annahme:
Unterschiedliche Subjekte kénnen ein raumzeitlich identifizierba-
res Objekt unterschiedlich wahrnehmen, ohne dass daraus schon
eine Annahme tber raumzeitliche Identifizierbarkeit folgt — weder
positiv noch negativ. Der ontologische Exzess ist gegeniiber der
Annahme ontologischer Relativitit die schwichere Annahme:
Denn (OR) bestreitet, strenggenommen, schon die Méglichkeit on-
tologisch absoluter raumzeitlicher Identifizierbarkeit, da auch diese
eine ontologisch relative Theoretizitit aufweist. Entsprechend
muss (OE) ontologisch weniger bestreiten als (OK) und ist somit
offener. Dennoch ist (OE) keineswegs unproblematisch.

Denn nun muss die Frage geklirt werden, inwiefern (OE) mit
der Annahme der empirischen Offentlichkeit von Wahrnehmung
vereinbart werden kann. Denn wenn (OE) in der Annahme besteht,
dass das ontologische Wahrnehmungsobjekt je schon tiber dasje-
nige hinausgeht, was von einem Subjekt wahrgenommen wird, wie
kann dann noch behauptet werden, dass diese Exzessivitit wahrge-
nommen wird? Nun wird dergestalt aber der Karren vor das Pferd
gespannt. Denn (OE) bezeichnet die Voraussetzung, um die An-
nahme der empirischen Offentlichkeit von Wahrnehmung allererst
zu erméglichen — ohne darin sogleich Wahrnehmungdefekte sehen
zu missen —, nicht umgekehrt. Denn wird auf ontologischer Ebene
kein Exzess eingerdumt, der tiber die Kategorien der Wahrneh-
mung hinausgeht, dann gibt es zur falsche und richtige Wahrneh-
mung, #ur Realitit und Illusion.* Dergestalt implodierte aber ein

49 Dies ist auch ein Problem Quines: Denn wenn jedes Subjekt seine
eigene relative Ontologie unterhilt, wie ist dann Verstindigung moglich?

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Realitit 69

differentieller Realititsbegriff, weil dem Skeptiker dann in der Tat
ein universeller Illusionsverdacht an die Hand gegeben ist. Es
scheint daher gute Griinde zu geben, (OE) als Konsequenz des na-
turlichen Realismus theoretisch willkommen zu heilen. Aber dat-
aus folgt noch nicht, dass die theoretisch wiinschenswerte Option
auch tatsichlich gegeben ist. Denn selbst wenn (OE) als Voraus-
setzung von Wahrnehmung plausibel gemacht werden kann, so
schlieB3t sich daran dennoch die sprachphilosophische Frage an, wie
(OE) der Fall sein kann und wir uns dennoch iber dieselben Phi-
nomene verstindigen?

Auf dieses sprachphilosophische Problem antwortet Derrida,
indem er in seiner Auseinandersetzung mit Austin® die Position
eines Bedeutungsexzesses (BE) verteidigt (siche hierzu: Kap. 111.4.2) .51
Derrida pladiert in seiner ihm eigenen und eigens zu etlduternden
Terminologie fiir ,,une dissémination qui ne se réduit pas a une poly-
sémie. (SEC, 392) Vorab kann darunter verstanden werden, was
Glendinning folgendermaBlen erldutert: ,,What is being affirmed
here is not the idea of ambiguos words being the norm, but of an
indefiniteness zutermal to the sense of words as such.*52 Erneut geht
es darum, den Karren nicht vor das Pferd zu spannen: Die ,,inde-
finiteness uternal to the sense of words as such® ist demnach die
Voraussetzung dafiir, dass dieselben AuBerungen unterschiedlich
verstanden werden kénnen, ohne dass damit zwingend ein Fall von
Missverstehen einhergeht. Derrida buchstabiert die semantischen
Konsequenzen einer ontologischen Einsicht aus. Tatsdchlich ist
diese Ausbuchstabierung aber bereits Sache Austins.

Eine mogliche Losung nennt McGee ,,empathetic projection® (vgl.
McGee, ,,Inscrutability and its Discontents®, 421).

0 Erstmals in (SEC). Wichtige Arbeiten der Forschung hierzu sind:
Kap. 2 in: Stanley Cavell, A Pitch of Philosophy. Autobiographical Exercises
(Harvatrd: University Press, 1994), 53-128. Sowie: Dets., ,,What did Det-
rida want of Austin?, in: Philosophical Passages. Wittgenstein, Emerson,
Austin, Derrida (Cambridge: Blackwell, 1995), 42-65. Aulerdem: Glendin-
ning, ,Inheriting ,Philosophy*: The Case of Austin and Derrida Revisited®,
in: Arguing with Derrida (Oxford, Malden: Blackwell, 2001), 9-33. Sowie:
Moati, Derrida et le langage ordinaire.

51 Vgl. Dalmasso, ,,’eccesso di sapere®.

52 Glendinning, ,,Communication and Writing*, 276.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

Wie Austins Beispiel aufmarschierender Soldaten nahelegt, gibt
es keine neutrale Sichtweise auf dieses Phinomen: Je nach dem,
welche Haltung man zu Militdr und Militarismus hat, nimmt man
je schon ein anderes Phinomen wahr. Detlei Haltungen kommen
einer Wahrnehmung nicht nachtriglich zu, sondern prifiguieren
vielmehr immer schon die Wahrnehmung derselben. Dass daraus
aber kein Kommunikationsproblem erwachsen muss — getreu der
Frage: Wie ist es moglich, dass sich alle tiber dieselbe Parade ver-
stindigen kénnen, wenn jeder eine andere Parade wahrnimmt? —,
kann gerade mit (OE) etldutert werden. Derrida expliziert dies,
wenn er darauf hinweist, dass Sprache selbst — entsprechend der
natirlichen Wahrnehmung — semantisch exzessiv sein muss, da
man ein Phinomen stets zunichst in einem Kontext kennenlernt,
darauf dann aber in einem konstitutiv anderen Kontext Bezug
nimmt. So sind ,,Soldaten im Krieg™ und ,,Soldaten in einer Mili-
tirparade® wesentlich verschieden: Erstere feuern tédliche Waffen
ab und man tut gut daran, sich vor ihnen in Sicherheit zu bringen.
Letztere feuern keine Waffen ab (und wenn, dann nur in die Luft)
und man kann sich bedenkenlos (wenn schon nicht ideologisch, so
zumindest im Sinne der kérperlichen Sicherheit) in ihre Nihe be-
geben. Derrida spricht in diesem Sinn von der dem sprachlichen
Zeichen eigenen ,,force de rupture avec son contexte® (SEC, 377).
Diese Konsequenz Derridas (BE) wurde durch Austin insofern
vorbereitet, als dieser — worauf Isaiah Berlin hinweist — damit be-
gann, Probleme der Wahrnehmung als Probleme der Sprache zu
behandeln:53

[H]e [Austin, P.F)] did begin saying [...] that he could not see that there
was all that much wrong with ordinary language as used about the external
wortld: the problems raised by, for example, optical illusions — double im-
ages, sticks bent in water, tricks of perspective and the like — were due to

53 Man beachte, dass Searle den umgekehrten Weg eingeschlagen hat:
Uber Speech Acts (1969) und Intentionality (1983) kommt Searle zu einer de-
zidierten Wahrnehmungstheotie (Secing Things as They Are, 2015) die derge-
stalt aus den intentionalen Voraussetzungen von Sprache erwachsen ist.
Austin kommt umgekehrt von der Wahrnehmungstheorie zur Sprachphi-
losophie.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Realitit 71

the ambiguities of language, mistakenly analysed by philosphers, and not
to implausible non-empirical beliefs.>*

Diesen ,,ambiguities of language® (Betlin) einen ontologischen
Sinn zu verleihen, ist der Kerngedanke Derridas; dieser ist, wie aus
dem Zitat Berlins hervorgeht, zugleich gegen ,,implausible non-em-
pirical beliefs“ gerichtet. Entsprechend ist (BE) als ein empitischer
Umstand zu erweisen (siche Kap. 111.3.2). In diese Richtung weist
auch Glendinning: ,,[O]ne can on/y relate to an event of language as
having an identity which exceeds the pure datable singularity of its
utterance, and so includes within its description the possiblity of its
recurrence.“s> Wenn aber Wiederholung dem Sprachgebrauch in-
hirent ist —und es ist zu zeigen, dass dies eine notwendige Voraus-
setzung ist (siche Kap. II1.3) —, dann bedeutet dies bereits (BE),
insofern die Bedeutung eines Wortes dann immer schon vor- und
zuriickverweist auf die Verwendung dieses Wortes in anderen Kon-
texten. In diesem Sinn spricht Derrida von dem jeder Sprachver-
wendung inhirenten ,,déplacement sémantique® (SEC, 368). Dass
Stanley E. Fish diesen Umstand gerade in seinen ,,Reflections on
Austin and Derrida®™ expliziert ist dabei kein Zufall:

[Clommunications of every kind are characterized by exactly the same con-
ditions — the necessity of interpretive work, the unavoidability of perspec-
tive, and the construction by acts of interpretation of that which suppos-
edly grounds interpretation, intentions, characters, and pieces of the
wotld.56

Wenn fiir den natiirlichen Realismus also die Primisse gilt, dass die
Differentialitit von Wahrgenommenem einem ontologischen Ex-
zess geschuldet ist, so ist dies nur dann plausibel, wenn zugleich die

>4 Isaiah Berlin, ,,Austin and the Early Beginnings of Oxford Philoso-
phy*, in: G. J. Warnock et. al. (Hrsg.), Essays on J. L. Austin (Oxford: Clar-
endon Press, 1973), 1-17, 10.

% Glendinning, ,,Communication and Writing®, 278. (Meine Hervorhe-
bung, P.F.)

56 Stanley E. Fish, ,,With the Compliments to the Author. Reflections
on Derrida and Austin®, in: Christopher Notris, David Roden (Hrsg.),
Jacques Derrida. Volume 11 (London: Sage, 2003), 205-233, 211. Zuerst in:
Critical Inguiry 8 (1982), 693-721.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

Annahme gilt, dass die der Wahrnehmung inhérente Differenziali-
tit empirisch — und das heif3t letztlich sprachlich — 6ffentlich ist.
Andernfalls hitte man es mit einer massiven Ausweitung von Qui-
nes Gavagai-Szenario zu tun: Jeder Gesprichspartner spriche dann
eine noch unerforschte Sprache, von der nicht klar wire, ob ihre
Wahrheitsbedingungen tiberhaupt iibersetzbar sind. Es gentigt also
nicht, Wahrnehmung differentiell und ontologisch exzessiv zu den-
ken, ohne zu veranschaulichen, dass Wahrnehmungsdifferenzen
kein fundamentales Verstindigungsproblem nach sich zichen —
worin, in einem vordergrindigen Sinn, die Kritik von Derridas
Gegnern besteht.>” Es geht also im Kern von (BE) darum, den Um-
stand von (OE), dass jedes wahrnehmende Subjekt dasselbe anders
wahrnehmen kénnen muss, ab nitio als einen Umstand von Kom-
munikabilitit darzustellen — sonst drohte, worauf Searle und Ha-
bermas der Sache nach (aber nicht der konkreten Ausformung bei
Derrida) zurecht hinweisen, ,,das der sprachlichen Kommunikation
selbst innewohnende System von Weltbeziigen, Sprecherperspek-
tiven und Geltunganspriichen aus dem Blick® (IND, 247) zu vetlie-
ren (Habermas) bzw. vollige Beliebigkeit (Seatle): ,,By such me-
thods one can prove anything. One can prove that the rich are re-
ally poor, the true is really false, etc.” (WUD, 178)

Dasselbe &ann aber je anders wahrgenommen werden und als solches
kommunikabel sein, wenn es, wie Derrida sagt, als iterabel gedacht
wird. Iterabilitit ist in diesem Sinne ein Kunstwort, das zwei Auf-
lagen verbindet: Wiederholbarkeit (also Gewihtleistung von Of-
fentlichkeit durch Gewihtleistung von Identitit) und Differenz
(also Gewihtleistung von Differentialitit/semantischem Exzess):

57 Seatle witft Derrida vor, er trage an Austin ein Argument heran, dem-
zufolge Austin @ priori die Moglichkeit sprachlicher AuBerungen aus-
schliefle: ,,[Tlhe structure of Detrida’s argument is this: [...] Austin ex-
cludes parasitism, therefore he excludes iterability; therefore he excludes
the possibility of all performative utterances and a priori of all utterances.
But this argument is not valid.” (Rep, 206f.) Habermas wirft Derrida vor,
dieser sei ,,blind fiir den Umstand, dass die kommunikative Alltagspraxis
dank der ins kommunikative Handeln eingebauten Idealisierungen Lern-
prozesse in der Welt ermdglichen, an denen sich die welterschlieBende
Kraft der interpretierenden Sprache ihrerseits bewdhren muss®. (DM, 241)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Realitit 73

,,Cette itérabilité [...] peut étre lu comme exploitation de cette lo-
gique qui lie la répétition a Paltérité” (SEC, 375). Ihr paradigmati-
scher Fall sei Schrift (vgl. Kap. 11.2.3; II1.3.2),5 insofern als auch
die Frage, ob die lesbaren Inhalte eines Schriftstiicks real oder illu-
sionir sind, von Kriterien abhingt, die von der , lisibilité¢” (SEC,
375) dieser Inhalte ginzlich unabhingig ist — und insofern eine von
aullen herangetragene, eine nicht-naheliegende — eine im emphati-
schen Sinn unnatiirliche — Frage darstellt. Das Funktionieren von
Lesbarkeit ist demnach als das Kommunikationsparadigma des
Funktionierens von Wahrnehmung im Anschluss an Austins nattir-
lichen Realismus zu verstehen — entsprechend Austins Annahme,
dass Wahrnehmung unabhingig von der Verallgemeinerbarkeit des
Realititspradikats gedacht werden muss (Kap. 111.4.1). Schrift und
Wahrnehmung sind in diesem Sinn als Paradigmen einer 6ffentli-
chen® —und das heilt kategorial nicht schon ultimativ bestimmba-
ren — Realitit zu verstehen, was, wie gezeigt, zugleich ein antiskep-
tisches Programm darstellt.®* Um diesen Gedanken einer offenen
Realitit weiter auszufithren, sei nun dem Hinweis Putnams gefolgt,
dass es neben Austin (und Wittgenstein) Husserl gewesen ist, der
den Weg eines natiirlichen Realismus eingeschlagen hatte.®! Um

58 Cette itérabilité [...] structure la marque d’écriture elle-méme, quel
que soit d’ailleurs le type d’écriture (pictographie, hiéroglyphique, idéogra-
phique, phonétique, alphabétique, pour se servir de ces vieilles catégories).
Une écriture qui ne serait pas structurellement lisible — itérable — par-dela
de la mort du destinataire ne serait pas une écriture.” (SEC, 375)

%9 So auch Glendinning: ,, The space of ,writing is an intrinsically public
space through and through.“ Glendinning, ,,Communication and Wri-
ting®, 283.

%0 Fir eine solche Lesart Derridas hat sich insbesondere Gerard Granel
stark gemacht (vgl. ,,Jacques Derrida et la rature de l'origine”, in: Critique
246 (1967), 887-905). Fiir eine Verortung Granels innerhalb der For-
schungspositionen zu Derrida siehe Kap. I11.3.2.

o1 I listed Edmund Husserl, Wittgenstein, and Austin as among those
who shared Jame’s sense that progress in philosophy requires a recovery
of ,the natural realism of common man.“* (Putnam, ,,Sense, Nonsense, and
the Senses®, 469.) Dem ist freilich entgegenzuhalten, dass ,,Husserl zwi-
schen natiitlicher, vorphidnomenologischer Reflexion und phinomenolo-
gischer oder reiner Reflexion [unterscheidet]. (Eduard Marbach, ,,,Wer

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

Derridas Auseinandersetzung mit Austin besser zu begreifen, ist es
daher unetlisslich, nachzuvollzichen, unter welchen transzenden-
tal- und bewusstseinsphilosophischen Voraussetzungen diese Aus-
einandersetzung stattfand. Denn noch bevor sich Derrida Austins
natlrlichem Realismus zuwandte, befand er sich bereits in einer
Auseinandersetzung mit der Position Husserls.®2 Derrida fillt und
verteidigt so den Raum zwischen Husserl und Austin, zwischen
transzendentaler Subjektphilosophie und der Philosophie der All-
tagssprache —63 ohne sich freilich auf diesen zu beschrinken.

hat Angst vor der reinen Phinomenologie?® Reflexion, Reduktion und Ei-
detik in Husserls Phinomenologie®, in: Stefania Centrone (Hrsg.), Versuche
Jiber Husserl (Hamburg: Meiner, 2013), 193-217, 194.) In welcher Hinsicht
Putnams Auffassung einer Anschlussfihigkeit Husserls an seine Skizze des
natiirlichen Realismus im Ausgang von Austin dennoch zutrifft, stellt Mar-
bach heraus, denn Hussetl versteht ,,Phinomen als die Dinge so genom-
men, wie sie sich unmittelbar in der sinnlichen Erfahrung geben, wie sie
uns eben erscheinen, zunichst als gegenwirtig in der Wahrnehmung, aber
auch als Sinnenschein, Tragphdnomen, Traumerscheinung, aber auch in anschan-
lichen Vergegenwartignngen (in Erinnerungen, Phantasien, im Bild).” (Ebd.,
197.) Vgl. auch: Higglund, Radical Atheism, 53: ,,Hussetl does not seek to
prove that anything exists but to analyze the conditions for appearance in
general.

02 Derridas Ausgang von Hussetl kulminiert in (I7P4). Seine erste Ver-
Sffentlichung zu Husserl war (In#r). In (EeD) wurde zudem ein Konferenz-
beitrag von 1959 abgedruckt (,,,Genése et structure’ et la phénoménolo-
gie®, in: (EeD), 229-253). Detridas Examensatbeit von 1953/54 wurde
1990 veroftentlicht: Le Probleme de la genése dans la philosophie de Husser! (Paxis:
Presses Universitaire de France, 1990). Siehe hierzu die Kapitel V und VI
in: Bernhard Waldenfels, Deutsch-franzisische Gedankenginge (Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 1995) sowie die detailgesittigte Studie Leonard Lawlors in: Le-
onard Lawlor, Derrida and Husserl. The basic Problem of Phenomenology
(Bloomington: Indiana University Press, 2002). Aulerdem: Paola Marrati,
Genesis and Trace. Derrida reading Husserl and Heidegger (Stanford: Stan-
ford University Press, 2005).

03 Siehe hierzu die interessanten Bemerkungen Mulligans ,,to make
plausible the claim that there is a considerable overlap between the con-
cerns of Oxford philosophy and those of Brentano’s heirs“. (Mulligan,
»oeatle, Derrida, and the End of Phenomenology*, 266)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IL. 3. Die Offentlichkeit der Selbsterfahrung

Inbalt des Unterkapitels

Auch Husserl vertritt abnlich wie Austin einen Natiirlichen Realismus. Aber
sein Versuch, Skepsisresistens, transzendental u erkanfen, scheitert am Prob-
lem der Fremderfabrung. Diesemr Umstand trigt Derrida in Form von empi-
rischen Offentlichkeitsbedingungen von Selbsterfahrung Rechnung — was effeke-
tiv der Position Austins entspricht, deren transzendentalphilosophische 1o
raussetzungen jedoch erst im Ausgang von Husserl dentlich werden. Damit ist
eine grundsdtliche Fragestellung methodischer Art verbunden: Wibrend
Husserl noch an die Moglichkeit einer axiomatischen Begriindung von Wissen-
schaften glanbt, ist diese fiir Derrida je schon abhdngig von den Bedingungen
einer deskriptiv-empirisch verstandenen Offentlichkeit.

Wie Austin vertritt Hussetl die These, dass Wahrnehmungsinhalte
nur relational, das hei3t gemeinsam mit ihren Wahrnehmungsbe-
dingungen erfasst werden: ,,Die Erscheinungen selbst erscheinen
nicht, sie werden etlebt.“! So wie Austin feststellt: ,,dreams are
dreams®, so hilt auch Husserl fest: ,,Zwischen dem etlebten oder
bewul3ten Inhalt und dem Etlebnis selbst ist kein Unterschied. Das
Empfundene z.B. ist nichts anderes als die Empfindung.“2 Ent-
sprechend ist es auch von Husserls Standpunkt aus unsinnig, da-
nach zu fragen, ob man bei einer ,,Empfindung® einer Illusion er-
lige, weil es keine phinomenalen Qualititen jenseits dessen gibt,
was phinomenal vorliegt — sonst ldge es phinomenal vor. Zugleich
hebt Husserl auf eine Annahme dieses Gedankengangs ab, die bei
Austin so nicht sichtbar wird,3 ndmlich dass es ein Subjekt geben

! Edmund Husserl, Logische Untersuchungen. Zxweiter Band, erster Teil
[1901], in: Hua, XIX/1, hrsg. v. Ursula Panzer (Den Haag: Nijhoff, 1984),
360.

2 Ebd., 362.

3 Exst Seatle stellt die geistphilosophischen und somit bewusstseinsthe-
oretischen Annahmen Austins heraus. Vgl. Kap. I11.2.1.1.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

muss, das das ,,Empfundene ,,empfindet®, das die ,,Erscheinun-
gen® erlebt”. In dieser expliziten Artikulation einer Sphire subjek-
tiven Erlebens (der Artikulation des Subjekts der Phinomenologie)
meint Husserl, wie im Folgenden darzulegen ist, einen Bereich
skepsisresistenten Erlebens auszumachen.* Entsprechend analy-
siert Eduard Marbach die Entwicklung von Hussetls Philosophie:

Aufgrund der Besinnung auf die skeptischen Argumentationen gelangte
Hussetl schon kurz nach den Logischen Untersuchungen zur expliziten Ein-
sicht, dass fiir eine saubere, reine Formulierung phinomenologisch-er-
kenntnistheoretischer Fragen nicht mehr (wie noch in den Logischen Unter-
suchungen) vom Boden des psychologisch aufgefassten Bewusstseins aus ar-
gumentiert werden dutfte.>

Entsprechend sei das Ziel der Phinomenologie, die ,,reine, unver-
mischte Gegebenheit* des Umstandes der Konstituierung von pha-
nomenalen Bestinden , methodisch sicherzustellen®.6 Dies ist aber

bereits in den Logischen Untersuchungen angelegt, wenn Hussetl dort
festhilt:

»Akte“ sollen die Etlebnisse des Bedeutens sein, und das Bedeutungsmi-
Bige im jeweiligen Einzelakte soll gerade im Aktcharakter und nicht im
Gegenstande liegen, es soll in dem liegen, was ihn zu einem ,,intentiona-
len®, auf Gegenstinde ,,gerichteten” Erlebnis macht.”

4In diesem Sinn duBert sich auch Follesdahl: ,,Husserl antwortet dem
Skeptiker und auch dem Solipsisten, dass sie ihre Position, beim Versuch,
sie zu formulieren, unterminieren, dass sie den Ast absigen, auf dem sie
sitzen.” (Follesdahl, ,,Rechtfertigung bei Husserl und bei Wittgenstein®, in:
Versuche iiber Husserl, 167-192 (aus dem Englischen tibersetzt von Wolfgang
Kinne), 188.) Vgl. auch: Follesdahl, ,,Husser]l on Evidence and Justifica-
tion®, in: Robert Sokolowski (Hrsg.), Edmund Husser! and the phenomenological
Tradition. Essays in Phenomenology (Washington D.C.: The Catholic Uni-
vetsity of America Press, 1988), 107-129, bes. 129.

> Marbach, ,,,Wer hat Angst vor der reinen Phinomenologie?*, 203f.

6 Vgl. ebd., 204: ,,Die eigentliche Leistung der phinomenologischen
Reduktion ist es demnach, durch die konsequente Ausschaltung der natiirli-
chen empirischen Apperzeption des Bewusstseins dessen reine, unvermischte
Gegebenheit methodisch sicherzustellen.

7 Hussetl, Logische Untersuchungen, 353.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Selbsterfahrung 77

Unter Berufung auf den ,,Aktcharakter” des FErlebens meint
Husserl, die skepsistelevante Annahme der Wahrnehmungsfallibi-
litit auszuschalten, da der Aktcharakter des Wahrnehmens gerade
unabhingig vom Wahrnehmungsobjekt ist (,,soll gerade [...] nicht
im Gegenstande liegen®). Dazu schreibt Marbach:

Mittels der Methode der phidnomenologischen Reduktion wollte sich
Hussetl eines thematisch ,absoluten® — d.i. eines nicht auf irgendein empi-
risch psychologisches Individuum [...] relativierten — Forschungsbodens,
nimlich desjenigen der reinen oder transzendentalen Subjektivitit [...],
versichern.®

In diesem Sinn kommt auch Uwe Meixner zu dem Schluss, dass
Husserl ,,[e]inem fundamental antiskeptischen philosophischen
Programm® folge. Dieses Programm verdanke sich, so Meixner,
der Position eines ,,nichtreduktiven Supervenienzidealismus®. 10
Diese Position!! kulminiere in der Struktur eines ,,universalen Kot-
relationsapriori von Bewusstseinsgegenstand und Gegenstandsbe-
wusstsein‘.12

Dieses hat allerdings eine Reihe unliebsamer Konsequenzen. So

8 Marbach, ,,,Wer hat Angst vor der reinen Phinomenologie?*, 205.

9 Uwe Meixner, ,,Husserls transzendentaler Idealismus als Superve-
nienzthese®, in: Manfred Frank, Niels Weidtmann (Hrsg.), Husser/ und die
Philosophie des Geistes (Berlin: Suhrkamp, 2010), 178-208, 206.

10 Ebd., 188 (1.O. kursiv).

11 Supervenienz lisst sich in dem technischen, von Meixner bean-
spruchten Sinn als Ubereinstimmung einer Bestimmungsrelation verstehen: A su-
perveniert Uber B, wenn A hinsichtlich aller Bestimmungen, die es verur-
sacht, mit denjenigen Bestimmungen tibereinstimmt, die B verursacht. A
folgt dann (hinsichtlich seiner Effektivitit) B. Insofern ist die Ubereinstim-
mung der Bestimmungstelation zugleich eine Folgerelation. Die Effekte
von B sind dann faktisch die Effekte von A. Wenn es anders wire, miisste
man sagen: A ist unabhingig von B, d.h. autonom. Insofern dies nicht der
Fall ist, kann man vereinfachend von Abhingigkeit sprechen. Vgl. Meixner,
,»Husserls transzendentaler Idealismus als Supervenienzthese®, 179.

12 Vgl. Meixner, ,,Hussetls transzendentaler Idealismus als Superve-
nienzthese®, 202.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

weist Gerhard Seel darauf hin, dass sich bezogen auf die Zeitlich-
keit der Erfahrung!3 dann folgendes Problem ergibt:

Gibt es eine Moglichkeit, dass sich das Subjekt dieser Zeitbestimmungen
vergewissert, ohne sie schon zu besitzen? Diese Frage liuft auf die unge-
heuere philosophische Aufgabe hinaus, Zeitliches aus Rdumlichem, d.h.
aus Unzeitlichem — oder sagen wir vorsichtiger: aus Protozeitlichem — zu
konstruieren.!4

Tatsiachlich deutet sich hier ein ,,Dilemma‘!5 an, das nicht nur ei-
nem Exzess der Zeit zugehort, sondern das zugleich eines der In-
tersubjektivitit und der Sprache ist, das heiit der Erfahrung des
Anderen.

So handelt es sich insofern um ein Dilemma der Zeit, als dass
Zeit als Dauer von Gegenstinden einerseits eine vom wahrneh-
menden Subjekt unabhingige Grof3e sein soll — denn Zeit soll rea-
ler Bestandteil der erfahrbaren ,,dinglichen Unendlichkeit“!¢ sein
(anders bestiinde die Gefahr, dass die reale Dauer einer Bewegung
von A nach B theoretisch nicht von Teleportation zu unterschei-
den wire) —, andererseits verdankt sich die Zeitextensionalitit ei-
nem retentionalen und prospektiven Bewusstsein:17 ,,\Wenn z.B.

13 Vgl. Hussetl, Vorlesungen gur Phanomenologie des inneren Zeitbewusstseins,
Martin Heidegger (Hrsg.), 2. Aufl., unverind. Nachdr. d. 1. Aufl. 1928 (Ta-
bingen: Niemeyer, 1980).

14 Gerhard Seel, ,,Husserls Probleme mit dem Zeitbewusstsein und wa-
rum er sie nicht16ste®, in: Husser/ und die Philosophie des Geistes, 43-88, 84. G.
Seel erldutert das Zitierte: ,,Diese Frage ist vergleichbar mit der aus der
Asthetik bekannten Frage, wie es ein Maler schafft, auf einer unbewegli-
chen Leinwand die Bewegung von Pferden und Menschen darzustellen.
Aber sie ist viel fundamentaler und schwieriger zu beantworten.” (Ebd.,
77)

15 Meixner, ,,Hussetls transzendentaler Idealismus als Superve-
nienzthese®, 207.

16 Hussetl, Transzendentaler Idealismus. Texte aus dem Nachlass (1908-
1921), in: Hua XXX1/1, Robin D. Rollinger, Rochus Sowa (Hrsg.), (Dord-
recht: Kluwer, 2003), 69.

17 Hussetl, Vorlesungen zur Phanomenologie des inneren Zeithewusstseins, 390,
410. Siehe dazu auch: Philip Freytag, ,, The Contamination of Content and

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Selbsterfahrung 79

eine Melodie erklingt, so verschwindet der einzelne Ton nicht vol-
lig mit dem Authéren des Reizes bzw. der durch ihn erregten Ner-
venbewegung.“!8 Der interne Realismus der Zeit st6Bt hier auf ei-
nen Externalismus der Wahrnehmung — wofiir Husserl auch einen
Namen hat: ,,Urimpression.”? Dieser Kontakt mit einer externen
Welt werde dann einer ,,kontinuierlichen® prospektiv-retentionalen
»Modifikation” unterworfen.20 Damit wire aber die Objektivitit
der Zeit infrage gestellt, denn diese bestiinde dann darin, dass die
zeitlichen ,,Modifikationen dem Bewusstsein innerlich wiren und
somit jedenfalls nicht empirisch 6ffentlich. Entsprechend — und
dies ist das Dilemma des Zeitlichen bei Hussetl —, droht ein Solips-
mus?! des Zeitlichen, den zu untersuchen bedeutet, ,,Klarheit in die
Frage zu bringen, mittels welcher Kriterien der Verstand in der
Lage ist, die zeitlichen Bestimmungen der ihm gegebenen Daten zu
erfassen®.22 Wihrend ein Solipsismus des Zeitlichen dergestalt eine
These ist, die — wenn sie denn zutrife — prima facie gerade noch ver-
tretbar zu sein scheint,23 so sieht dies anders aus, wenn der So-
lipsimus des Zeitlichen zu einem Solipsismus des Anderen wird.
Dazu hilt Meixner folgendes fest:

the Question of the Frame®, in: Proceedings of the Eurgpean Society for Aesthetics
(2014, Aufl. 6), 142-157, 143f.

18 Ebd., 375.

19 Ebd., 390.

20 Vgl. ebd., 390.

21 Vgl. Meixner
nienzthese®, 2006.

22 G. Seel, ,,Husserls Probleme mit dem Zeitbewusstsein und warum er
sie nicht 16ste, 84.

23 Dieser Auffassung ist zumindest G. Seel. Denn wenngleich er erwigt,
dass sich diese Aufgabe ,,als unlésbar erweist®, so macht er sich doch an
»den Versuch einer solchen Rekonstruktion®. (Vgl. G. Seel, ,,Husserls
Probleme mit dem Zeitbewusstsein und warum er sie nicht 16ste, 84.) G.
Seel kommt dabei zu der kantischen Losung, dass dies nur mithilfe von
»reinen Verstandesbegriffen moglich sei: ,,Der Verstand muss bestimmte
Konstellationen von Daten des inneren Sinns [...] @/ zeitliche Relationen
interpretieren.” (Ebd., 88) G. Seel sieht darin ,.ein iiberraschendes, ja re-
volutionires Ergebnis“ (ebd.). — Es steht, wie jedoch zu zeigen ist, auf
schiefen Primissen.

Husserls transzendentaler Idealismus als Superve-

5 5>

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

[...] Husserl hat es — in seinem Begriindungsradikalismus — nicht dabei
belassen kénnen, seblicht von einem gemeinschaftlichen, intersubjektiven
Gesamtbewusstsein ausgugehen, in welchem sich die Objektwelt konstituiert
[...]- Nein, auch die Intersubjektivitit musste fiir Husserl bewusstseinskonsti-
tuiert sein, auch sie mithin bewusstseinssupervenieren. Aber dann bleibt doch als
ultimative Basis von idealistischer Konstitution und Supervenienz am
Ende nur das Bewusstsein des Sous-ipse [...] tibrig.2*

Der allein durch ein Selbst konstituierten Intersubjektivitit steht,
nach Meixner, auf der anderen Seite des Dilemmas die Annahme
gegentiber, dass ,,Intersubjektivitit [...] etwas schlicht Postuliertes,
Vorausgesetztes, ein Stiick postulativer Metaphysik [bleibt] (wie es
ja das sogenannte Problem des Fremdpsychischen, radikal gedacht,
durchaus nahelegt)“.25 Meixner zufolge umgeht Husserl dieses Di-
lemma jedoch, indem er beide Annahmen addiere: Das Bewusst-
sein der Intersubjektivit werde zwar individuell konstituiert, lasse
sich aber andererseits ,,genauso gut von einem anderen ichlichen
Perspektivpunkt erreichen®.26 So sagt Husserl selbst, ,,dass, was fir
ein Ich erkennbar ist, prinzipiel] fir jedes erkennbar sein muss®“.2” Ob
diese Annahmen-Addition das Dilemma 18st, ist aber fraglich. So
weist Meixner an anderer Stelle darauf hin, dass ,,Postulieren [...]
noch lange keine Erfahrung*? sei: Denn, fihrt Meixner fort, ,,der
Andere erschopft sich eben nicht in einer bloen Modifikation mei-
ner selbst, noch in sonst irgendetwas von mir irgendwie Abgeleite-

24 Meixner, ,,Hussetls transzendentaler Idealismus als Superve-
nienzthese®, 206. Vgl. dazu auch: Meixner, ,,Die Aktualitit Husserls fiir die
moderne Philosophie des Geistes”, in: Uwe Meixner, Albert Newen
(Hzsg.), Seele, Denken, Bewusstsein. Zar Geschichte der Philosophie des Geis-
tes (Berlin, New York: Walter de Gruyter, 2003), 308-388, 379.

2> Meixner, ,,Husserls transzendentaler Idealismus als Superve-
nienzthese®, 207.

26 Ebd., 207.

21 Hussetl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phii logischen Philo-
sophie. Erstes Buch [1913], Elisabeth Stréker (Hrsg.), (Hamburg: Meiner,
2009), 1-359, 102.

28 Meixner, ,,Die Aktualitit Husserls fiir die moderne Philosophie des
Geistes*, 379.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Selbsterfahrung 81

ten oder aus mir geschépften2? Das ,,Resultat, das weit metaphy-
sischer ist, als Husserl es sich eingestehen will*, 16st das Problem
des Fremdpsychischen folglich nicht; es beschwért es in aller Deut-
lichkeit herauf: Husserl Gberstrapaziert in seiner konsequenten
»Besinnung auf die skeptischen Argumentationen® (Marbach) die
Herausstellung einer skepsisimmunen, eben transzendentalen Sub-
jektivitdt — bis deren Konstitution innerhalb eines intersubjektiven
Vorgangs unerklirlich wird.

Auch Derrida verfolgt, wie zuvor gesehen (Kap. 11.2), ein skep-
sis-immunisierendes Programm. Aus Husserl zieht er aber die
Konsequenz, dass Skepsisimmunitit nicht auf Kosten von Kom-
munikabilititsbedingungen gedacht werden darf. Dieser Gedanke
entfaltet sich in Signature Fvénement Contexte® Entsprechend darf
Derrida beztiglich des von Hussetl eigens diskutierten und zurtick-
gewiesenen Vorwutfs, ,einen transzendentalen Solipsismus®3! zu
vertreten, Zustimmung unterstellt werden. Denn transzendental
geschen, besteht eine Konstitution des Anderen durch ein Selbst.
Aber diese transzendentale Bestimmung des Anderen ist dann
nicht solipsistisch misszuverstehen, wenn die Bedingung der Mog-
lichkeit der Fremdkonstitution nach Derrida zugleich eine Bedin-
gung ihrer Unméglichkeit ist: ,,Mais la condition de possibilité de
ces effets est simultanément [...] la condition de leur impossibilité,
de 'impossibilité de leur rigoureuse pureté.” (SEC, 391) Denn der
Andere kann, worauf auch Meixner hinweist, nicht aus dem Selbst
geschopft werden, wenngleich der Andere immer auch durch das
Selbst konstituiert wird. Aber dieser Gegebenheitsmodus des An-

2 Ebd., 380.

30 Dass (SEC) — bei aller offensichtlichen Auseinandersetzung mit Aus-
tin — der Auseinandersetzung mit Husserl verpflichtet bleibt, sicht auch
Cavell: ,,As a step into Derrida’s Signature Event Context [...] I excerpt
some sentences from the last pages of one of Derrida’s first principal
works, Speech and Phenomena: And Other Essays on Husser!’s Theory. Derrida’s
thoughts there evidently underlie those of ,Signature Event Context,* as
that later communication moves from its opening two sections to the two
on Austin.“ (Cavell, A Pitch of Philosophy, 63f.)

3" Hussetl, Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phino-
menologie, in: Hua I, Stephan Strasser (Hrsg.), (Den Haag: Nijhoff, 1973),
41-184,174.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

deren ist eben vor aller Erfahrung des Anderen und folglich &ezne
Erfabrung des Anderen. Die transzendentale Bedingung bezeichnet
hier den logischen Umstand, dass der Andere immer der Andere
fiir ein Selbst ist. Eine rein transzendentale Argumentation, wie sie
Husserl vorschwebt, betrachtet diesen logischen Umstand zugleich
als empirisch hinreichend. Derrida verweist nun darauf, dass dieser
Umstand rein logisch betrachtet zwar vor aller Erfahrung gegeben
sei, aber dass sich zugleich (,,simultanément®, SEC, 391) in der Ex-
fahrung des Anderen dieser logische Umstand dndere. Der Andere
ist zwar immer noch der Andere fiir ein Selbst, aber die Erfahrung
des Anderen ist simultan eine Erfahrung des Selbst, die Derrida in
seiner maligeblichen3? Husserl-Atbeit ,,auto-affection* (I'Ph, 92)
nennt.’? Er zieht damit die Konsequenz — aus Husserls Annahme
eines ,,Korrelationsapriori® (Meixner) —, dass es ab nitio kein ver-
einzeltes Selbst beziechungsweise kein vereinzeltes Erkenntnissub-
jekt gibt (jedenfalls nicht in ausschlieflich transzendental zu be-
stimmender Weise) — und beseitigt dadurch das Problem des
Fremdpsychischen:

Des qu’on admet que 'auto-affection est la condition de la présence a soi,
aucune réduction transcendantale pure n’est possible. Mais il faut passer
par elle pour ressaisir la différence au plus proche d’elle-méme: non pas de
son identité, ni de sa pureté, ni de son origine. Elle n’en a pas. Mais du
mouvement de la différance. Ce mouvement de la différance ne survient
pas a un sujet transcendental. Il le produit. L’auto-affection n’est pas une
modalité d’expérience caractérisant un étant qui serait déja lui-méme (ax-
t05). Elle produit le méme comme le non-identique. (I'Ph, 92)

Demnach konstituiert sich ein Selbst erst im Kontakt mit einem
Anderen. Das Selbst konstituiert den Anderen nicht ausschlagge-
bender als es dadurch qua Fremdbeziiglichkeit selbst konstituiert
wird. Der Selbstbezug ist somit schon ein Fremdbezug (,,L.’auto-
affection [...] produit le méme comme le non-identique®, 1’Ph, 92),

32 Dertida selbst sagt von (I7Ph): ,,C’est peut-étre 'essai auquel je tiens
le plus.” (Pos, 13).

33 Darauf weist auch Higglund hin: ,,We can thus approach the crucial
issue in Derrida’s reading of Husserl, namely, the question of autoaffection.*
(Higglund, Radical Atheism, 63)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Selbsterfahrung 83

der er freilich ausschlieBlich tranzendental nicht sein kann, denn
der Andere ist gerade das, was das Selbst nicht aus sich selbst her-
vorbringen kann. Die transzendentale Struktur der Auto-Affektion
bezeichnet daher kein ,,Korrelationsapriori® (Meixner), weil diese
Struktur iberhaupt nur dadurch gegeben ist, dass tatsichlich ein
Anderer erfahren wird. Das ist aber nicht vor aller Erfahrung mog-
lich, sondern gerade nur in der Erfahrung.3 Intersubjektivitit ist
demnach rein logisch betrachtet etwas Postuliertes. Faktisch ist In-
tersubjektivitit etwas Empirisches — oder sie ist nicht (vgl. Kap.
1V .4).

Es ist demnach kein Zufall, wenn das im votletzten Abschnitt
gegebene Zitat — dass die Bedingungen der Moglichkeit zugleich
Bedingungen der Unméglichkeit sind — aus Signature Evénement
Contexte stammt; einer Arbeit also, in der sich Detrida nicht mit
Husserl, sondern mit Austins (und Condillacs) Sprachphilosophie
auseinandersetzt. Denn darin wird, worauf oben bereits hingewie-
sen wurde (Kap. 11.2), die Annahme eines Bedeutungsexzesses
(BE) formuliert, das heiit Bedeutung geht immer schon iiber das
hinaus, was ein einzelnes Subjekt darunter versteht. Semantische
Alteritit ist demnach als Teil ihrer Offentlichkeit zu rekonstruieren:
Indem sprachliche Bedeutung tiber das hinausgeht, was ein Subjekt
darunter versteht, kann dasselbe Wort von einem Anderen anders
gebraucht werden (um damit auf dasselbe Phinomen Bezug zu
nehmen, etwa auf eine Militirparade), ohne dass dabei einer von
beiden einem Wahrnehmungsdefekt unterliegen muss. Dergestalt
sind unterschiedliche Auffassungen tiber dieselbe Sache erst mog-
lich — ohne dass sich herausstellt, dass einer von beiden einer Ver-
wechslung unterliegt. In der Verstindigung miteinander — etwa als
Kollision unterschiedlicher Vorstellungen tiber vortibermarschie-
rende Soldaten — erfihrt der Eine seine Sichtweise als eine, die an-
ders ist, als die seines Gegentibers. Er erfihrt sodann die Méglich

34 Dieses Problem artikuliert im Anschluss an Husser]l auch Matbach:
»[Alber die Mdglichkeit einer solchen Wissenschaft mache Schwierigkeiten,
sei von Anfang an in Frage gestellt, weil durch die phinomenologische
Reduktion die raumzeitliche Ankniipfung der Bewusstseinserlebnisse an
das empirische, in Natur und Welt eingeordnete Ich ausgeschieden wird.*
(Matbach, ,,,Wer hat Angst vor der reinen Phinomenologie?*, 206)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

keit einer anderen Sichtweise als eigene Méglichkeit — durch den
Bezug auf die Sichtweise eines Anderen. Selbsterfahrung und
Fremdbeziglichkeit gehen somit auch innerhalb der Sprache mit-
einander einher. Diese Lektion aus seiner Hussetllektiire wendet
Derrida auf dem Umweg tiber Austin ins explizit Sprachphiloso-
phische.

Entsprechend bestreitet Derrida, dass sich transzendental al-
leine schon ein — etwa ontologischer oder semantischer — Sinn von
Identitit angeben ldsst, ohne zugleich eine Fremdbeztglichkeit an-
zunehmen, die immer Sache der Erfahrung ist. Wenn es aber keine
transzendentale Identitit gibt, gibt es auch keinen Ursprung eines
Selbst. Dies klingt zunichst nach einer allein subjektivititstheoreti-
schen Behauptung, ist aber sowohl semantisch als Identitit der Be-
deutung eines Wortes als auch ontologisch als Identitit eines Sach-
verhaltes zu verstehen. Diese quasi-transzendentale Identitdt (des
Subjekts im klassischen Sinn, der Semantik eines Wortes, der On-
tologie) formt sich vielmehr bestindig in der Erfahrung mit Ande-
rem. De Boer weist entsprechend darauf hin: ,Derrida [...] seems]
to defend [...] naturalism. Yet this is only part of the story, and not
the most interesting part.“?> Denn auf der anderen Seite ist das Ge-
setz von Wiederholung und Alteritit, logisch besehen, eben doch
vor aller Erfahrung giiltig. Was diese transzendentale Logik aber
besagt, ist, dass es kein transzendentales Subjekt gibt,3 dass es
tberhaupt nichts gibt vor aller Erfahrung, sondern sich alles nur in
der Erfahrung konstituiert: ,,Ce mouvement de la différance ne sur-
vient pas a un sujet transcendental. 1l le produit. (I'Ph, 92)

Dies bedeutet aber die Absage an das Husserlsche Reprisenta-
tionsmodell eines tiber sich selbst verfiigenden Subjekts, denn die
Identitit dieses Subjekts ist nur durch Akte der Fremdbeziiglichkeit
gegeben (vgl. Kap. IV.3). Indem das Selbst die Erfahrung eines An-
deren macht, erfahrt es sich als endlich. Diese Endlichkeit ist aber
die Voraussetzung einer Distanz zu sich selbst und somit die Vo-
raussetzung der Bezugnahme auf sich selbst. Erst in dieser Bezug-
nahme ist Identitdt gegeben. Es muss somit erst die Erfahrung des

3 De Boer, ,,Différance as Negativity®, 598.
36 Auch Higglund kommt in seiner Derrida-Lektiire darin Gberein, ,,not
to overtake an already constituted subject”. Higglund, Radical Atheism, 75.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Selbsterfahrung 85

Anderen geben, bevor es Identitit gibt. Erfahrung (des Anderen) —
und Derrida spricht diesbeziiglich ohne Umschweife von
Wahrnehmung — konstituiert Identitit: ,,Mais c’est que la ,percep-
tion’, le premier rapport de la vie a son autre, 'origine de la vie avait
toujours déja préparé la représentation.” (ED, 334)

Dieser Gedankengang konterkariert aber Hussetls Uberlegung,
wonach es ein transzendentales Subjekt gebe, dass Bewusstseins-
korrelate — etwa qua Zeitbewusstsein — modifiziere und das derge-
stalt, wie Marbach hervorhebt, ,,fundamental die Befreiung vom
Faktum der empirischen Zufilligkeiten des Bewusstseinsverlau-
fes*s7 erwitke. Den dahinterstehenden Gedanken formuliert Mat-
bach anschaulich:

Der Grundgedanke des der Mathematik entnommenen apriorschen Den-
kens betrifft die Befreiung vom Faktum, oder anders gesagt, die Auffassung
des Faktums als beliebiges Exempel, wie sie zum Beispiel in der reinen Geo-
metrie — neben der reinen Analysis Hussetls bevorzugtem Beispiel — prak-
tiziert wird. [...] Mathematiker, in Hussetls Auffassung, urteilen nicht tiber
Wirklichkeiten, sondern tiber ideale Moglichkeiten und tiber darauf beziig-
liche Gesetze.8

Es ist nun entscheidend zu sehen, dass Husser] hiermit ,,eine me-
thodische Grundfrage* verbunden sieht, ndmlich ob es moglich sei,
,,80 etwas wie eine Mathematik der Phinomene zu etablieren®.3
Derrida weist nun darauthin, dass Husserl diese Frage verneint hat:
1l s’ensuit qu’une ,géométrie du vécu’, une ,mathématique des phé-
nomenes‘ en général est impossible : c’est un ,fallacieux projet
[...]1°° (ED, 241) Auch wenn Derrida Husserl an dieser Stelle zu
folgen scheint, so besteht zwischen der Derridaschen und der
Husserlschen Absage an eine ,,Mathematik der Phinomene* ein
bedeutender Unterschied. Entsprechend weist Simon Critchley da-

37 Marbach, ,,,Wer hat Angst vor der reinen Phinomenologier*, 210.

38 Ebd., 209.

3 Hussetl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phii logischen Philo-
sophie. Exstes Buch [1913], Elisabeth Stroker (Hrsg.), (Hamburg: Meiner
2009), text- und seitengleich mit Hua I11/1, Katl Schuhmann (Hrsg.), Den
Haag: Nijhoff, 1976), 149.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

rauf hin, dass — beziiglich der in dieser Absage verwendeten Ter-
mini — zwischen Derrida und Hussetl ein ,,shift from technical to
terminological usage® stattfindet.** Critchley bezieht sich dabei auf
den Terminus der Geschlossenheit.#! Fir Hussetl ist damit der
Umstand bezeichnet, der axiomatische Wissenschaften auszeich-
net: ,,Indessen, Fragen wie die der Ursprungsklirung der Geomet-
rie haben ihre Geschlossenheit, welche nicht tiber ihre vorwissen-
schaftlichen Materialien hinauszufragen fordert.“2 Zu diesen ge-
héren fir Husser]l eben Mathematik und Geometrie, die er streng
von den empirischen (deskriptiven) Naturwissenschaften unter-
schieden wissen will.#» Von dem Gebiet der auf Axiome begriind-
baren Wissenschaften sagt er, dass dies eine nur ,,,definite’ Mannig-
faltigkeit hervorbringe, die,,,mathematisch erschépfend definier-
bar® sei:#4

Sie ist dadurch charakterisiert, dass eine endliche Anzahl, gegebenenfalls
aus dem Wesen des jeweiligen Gebietes zu schépfender Begriffe und Sitze
die Gesamtheit aller moglichen Gestaltungen des Gebietes in der Weise
rein analytischer Notwendigkeit vollstindig und eindeutig bestimmt, so
dass also in ihm prinzipiell nichts mehr offen bleibt.4>

Nun unterscheidet Derrida ,,la différence reconnue par Husserl

40 Critchley, The Ethics of Deconstruction, 69.

41 Ebd., Kap. 2.4.

42 Hussetl, ,,Vom Ursprung der Geometrie®, in: Walter Biemel (Hrsg.),
Hua VI, (Den Haag: Nijhoff, 1976), 365-386, 378.

43 Blicken wir nun auf die bekannten eidetischen Wissenschaften hin,
so fillt es uns auf, dass sie nicht beschreibend vorgehen, dass z.B. die Ge-
ometrie nicht die niedersten eidetischen Differenzen, also die unzihligen
in den Raum zu zeichenden Raumgestalten in Einzelintuitionen erfasst,
beschreibt und klassifizierend ordnet, wie es die deskriptiven Naturwissen-
schaften hinsichtlich der empirischen Naturgestaltungen tun. Die Geomet-
rie fixiert vielmehr einige wenige Arten von Grundgebilden, die Ideen Ké1-
per, Fliche, Punkt, Winkel u. dgl., dieselben, die in den ,Axiomen* die be-
stimmende Rolle spielen.” (Hussetl, Ideen zu einer reinen Phéanomenologie nnd
phénomenologischen Philosophie, 151)

4 Vgl. ebd., 152.

4 Ebd.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Selbsterfahrung 87

entre exactitude et riguenr. (ED, 241): ,,Une science eidétique des-
criptive, telle la phénoménologie, peut étre rigoureuse mais elle est
nécessairement inexacte (ED, 241). Damit befindet sich Derrida
zwar noch auf Hussetlschem Boden,* vollzieht aber innerhalb des-
selben eine Akzentverschiebung: Denn wihrend es sich bei Husserl
mit der Unterscheidung von exakten (axiomatischen) und deskrip-
tiven, empirischen Wissenschaften um eine echte Alternative han-
delt, generalisiert Derrida den Sinn deskriptiv-empirischen Vorge-
hens unter Verweis auf die negative Voraussetzung einer Nicht-
Ausweisbarkeit axiomatischer Systeme:

Or qu’est-ce qui caractérise une telle multiplicité aux yeux de Husserl, et a
cette époque? En un mot, la possibilité de la c/ture |...]. Nous ne pouvons
pas entrer ici dans les difficultés intra-mathématiques que n’a cessé de sou-
lever cette conception hussetlienne de la ,,définitude mathématique, sur-
tout lorsqu’elle fut confrontée a certains développements ultérieurs de
’axiomatique et aux découvertes de Godel. Ce que Husset! veut souligner
[...], ce que nous devons retenir ici, c’est la principielle, ’essentielle, la
structurale impossibilité de clore une phénoménologie structurale. C’est
Pouverture infinie du vécu [...]. Cest étrange présence de cette Idée qui
permet aussi tout passage a la limite et la production de toute exactitude.
(ED, 241f)

Der Verweis auf Godels Unentscheidbarkeitstheorem,*” wonach
Aussagen tber die meta-logische Vollstindigkeit eines Axiomsys-
tems innerhalb eines Axiomsystems nicht entscheidbar sind, sei
dabei, wie Critchley hetvorhebt, durchaus relevant: ,’This entails
that there is an undecidable statement within each axiom system
which refutes Hilbert’s ,axiom of completeness* and by implication,

46 Was die Phinomenologie anbelangt, so will sie eine deskriptive We-
senslehre der transzendental reinen Etlebnisse in der phanomenologischen
Einstellung sein, und wie jede deskriptive, nicht substituierende und nicht
idealisierende Disziplin hat sie ihr Recht in sich.” (Ebd., 1506)

47 Kurt Gédel, ,,Uber formal-unentscheidbare Sitze der Principia Mathe-
matica und verwandter Systeme 1, in: Monatshefte fiir Mathematik und Physik
31 (1931),173-198. Vgl. dazu: Francesco Berto, Logica da zero a Godel (Bari:
Laterza, 2007) sowie: Douglas Hofstadter, Gidel, Escher, Bach: an Eternal
Golden Braid (New York: Basic Books, 1979).

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

the Husserlian conception of logic, mathematics, and geometry as
closed, or definite, systems.“48 Es steht jedoch zu bezweifeln, dass
Derrida der Auffassung ist, dass Godels Unvollstindigkeitstheo-
rem hinreiche, grundsitzlich von der Nicht-Ausweisbarkeit axio-
matischer Systeme auszugehen. In Anbetracht von Derridas — als
Dekonstruktion bezeichnetes —* Vorgehen, bleibt vielmehr festzu-
halten, dass dieses darin bestehe, innerhalb bestehender Gedanken-
gebidude auf Unentscheidbarkeiten (dhnlich denen Gédels)® hinzu-
weisen: ,, The closure is exceeded by Gédel’s undecidable proposi-

48 Critchley, The Ethics of Deconstruction, 67.

49 Moati verweist zwar zurecht darauf, dass der Terminus der Dekons-
truktion franzosischen Ursprungs sei: ,,La notion de ,déconstruction® pro-
vient des concepts heideggériens de Destruktion et d’Abbau que Gérard
Granel a pour la premiere fois traduit par déconstruction” en 1955, a 'oc-
casion de la traduction du texte de Heidegger ,Contribution a la question
de I’étre”. Il est probable que ce choix de traduction ait eu une influence
sur la maniere dont Detrida pouvait envisager sa propre phénoménologie
dialectique’ 4 époque ot il faisait sa scolarité  I’Ecole Normale Supérieure
en méme temps que Granel.“ (Moati, Derrida et le langage ordinaire, 223, Fn.
130.) Gleichwohl ist anzumerken, dass die intellektuelle Modeerscheinung
der Dekonstruktion ein amerikanischer Export ist — wie Derrida selbst be-
merkt: ,,In other words, I think Umberto Eco was to a large extent right
when, in an interview with the French newspaper Libération, he said that
deconstruction is first of all an American phenomenon and that it is per-
ceived in Europe as an American product. (Derrida, ,,Deconstruction in
Ametica®, in: Critical Exchange, 17/4 (1985), 1-33, 3.) Zugleich merkt Det-
rida in systematischer Hinsicht an, dass er bezweifle, es gibe ,,something
like one deconstruction. There are very diverse, heterogenous phenomena
which resemble each other, which in a way come together under that name,
but only to a certain point. So we have to take this great diversity into
account. (Ebd., 4).

0 Priest spricht diesbeziiglich von einer ,,rather shaky analogy with
Goedels Incompleteness Theorem® (Priest, Beyond the Limits of Thought
(Cambridge: University Press, 1995), 238). Fiir wichtiger hilt Priest die
damit verbundene Logik: ,,Though the details of how to deconstruct de-
pend on the text itself, and so vary from case to case, there is a general
frame.” (Ebd.) Dasjenige, was bei einer dekonstruktiven Untersuchung als
unentscheidbar eingesechen werde, ,,undercuts the distinction between, and
hence the sense of, the original contrasting pair of concepts, and a fortiori

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Offentlichkeit der Selbsterfahrung 89

tion, a notion which Derrida adopts when trying to decide upon
the semantic status of the word ,hymen® in Mallarmé.*5! Effektiv
belduft sich Derridas Vorgehen dann auf eine Generalisierung de-
skriptiv-empirischen Vorgehens. Dieses ist jedoch nicht einfach ge-
setzt, sondern begriindet sich vielmehr ex negativo aufgrund der Ab-
wesenheit einer axiomatisch begriindbaren Alternative. Dekon-
struktion bedeutet das Aufzeigen der Unmdoglichkeit einer axioma-
tischen Begriindung (wobei von einer axiomatischen Begriindung
streng genommen nur bei hinreichend formalisierbaren Wissensge-
bieten gesprochen werden kann). Axiomatisch-formalisierbar ist
daher in einem weiteren Sinn zu verstehen, wenn die ,,methodische
Grundfrage® (Hussetl) der Phanomenologie auf alle Bewusstseins-
inhalte bezogen werden soll. Axiomatisch-formalisierbares Wissen
ist als Gegensatz zu einem von Detrida in programmatischer Hin-
sicht bevorzugten desktiptiv-empirischen Vorgehen (Kap. II1.3)
folglich als apriorisches Wissen zu charakterisieren, denn was nicht
deskriptiv-empirisch nachzuvollziehen ist, kann nur vor aller Ex-
fahrung gegeben sein. Entgegen der Annahme eines solchen apri-
orischen Wissens, das schliefllich axiomatisch formalisierbar ist
(Husserl), ist die dekonstruktive Methode jedoch nicht vor der de-
skriptiv-empirischen Auseinandersetzung etwa mit einem Text o-
der einem Gedankengebdude gegeben. Diese etabliert sich als de-
skriptiv-empirische Methode insofern, als eine alternative, das heil3t
axiomatische, Auseinandersetzung mit dem zu behandelnden Ge-
genstandsbereich aufgrund der Einstellung von Unentscheidbar-
keiten innerhalb der Phinomenalitit der entsprechenden (mathe-
matischen, geometrischen oder semantischen) Axiomatik ausschei-
det. Dabei handelt es sich, recht besehen, um die Anwendung einer
anti-solipsistischen Uberlegung auf wissenschaftliche Disziplinen,
niherhin um die Ubertragung der Unentscheidbarkeit von Fremd-
und Eigenerfahrung auf weitere Phinomenbereiche. Insofern Der-
rida dies in Auseinandersetzung mit den von ihm bearbeiteten Ge-
genstandsbereichen jeweils selbst erreicht, steht und fillt seine Phi-

any attempt to use the contrast to ground an account of meaning (pres-
ence)“. (Ebd., 239)
S Critchley, The Ethics of Deconstruction, 67.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 Fluchtpunkt Natiirlicher Realismus

losophie auch nicht mit Godels Unentscheidbarkeitstheorem.
Letzteres ibernimmt Derrida so auch nicht einfach (pace Critchley),
sondern es handelt sich eher um das von Priest favorisierte Ver-
hiltnis einer ,,rather shaky analogy*.52

Entsprechend ist diese transzendentale Logik (als Absage an ein
transzendentales Subjekt) als empirisches Programm zu rekonstru-
ieren (Kap. I111.3.1), dessen Bedeutungsexzess schlieBlich dem Be-
deutungsempirismus a la Quine nicht unihnlich ist (Kap. 111.4.3).

52 Vgl. Fn. 220.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. 4. Konsequenzen

Das Bisherige kann nun unter Verweis auf Derridas Auseinander-
setzung mit Hussetls Arbeit Giber den Ursprung der Geometrie von
1936, die drei Jahre spiter von Eugen Fink unter dem Titel ,,Die
Frage nach dem Ursprung der Geometrie als intentionalhistori-
sches Problem® ver6ffentlicht wurde,! vertieft und zusammenge-
fasst werden. In dieser Auseinandersetzung — die zugleich eine
Ubersetzung von Hussetls Arbeit ist (vgl. In#) — weist Derrida
nach, dass Hussetls Versuch, eines axiomatisch bestimmbaren Ut-
sprungs der Geometrie nicht auf endgiiltige Weise gegeben werden
kann, das heit nur mitsamt Unentscheidbatkeiten (siche Kap.
11.3). Dies fiihrt zu einem Verstindnis von Ursprung, der weder die
Formalisierbarkeit von Axiomen noch die Beanspruchbarkeit eines
Wissens vor aller Erfahrung gestattet. In der Entwicklung dieses
Gedankens im Ausgang von Husserl ist ferner nachzuvollzichen,
wie das Thema der Schrift Teil der Derridaschen Philosophie wet-
den konnte (Kap. I1.4.1). Tatsdchlich ist es namlich nicht Derrida
(vgl. ED), sondern Hussetl selbst, der der Schrift innerhalb dieser
Erkenntnistheorie? der Geometrie eine besondere Rolle einrdumt.
Von hier aus wird schlieBlich deutlich, warum sich Derrida mit sei-
nem Schriftbegriff (Kap. II1.3.2, I11.4.3) Austins Theorie der Per-
formativa zuwenden musste (11.4.2). Dann wird aber auch noch
einmal in grundsitzlicher Weise deutlich, welche Probleme Derri-
das Kritiker mit diesem Ansatz haben und auf welcher grundlegen-
den Herausforderung die entsprechenden Debatten basieren (Kap.
11.4.3).

UErsch, in: Revue Internationale de Philosophie 1/2 (1939), 203-225. Im Fol-
genden jedoch: Husserl, ,,Vom Ursprung der Geometrie®, zit. n. Hua V1.

2Von einer Erkenntnistheorie der Geometrie spricht Husserl selbst.
Am Ende seiner Schrift sagt er: ,,Fir romantische Gemiiter mag am His-
torischen der Mathematik und ihrem Vorhistorischen das Mythisch-Magi-
sche besonders anziehend sein; aber diesem bloB historisch Faktischen an
der Mathematik nachhidngen, das heif3t sich eben in einer Romantik verlie-
ren und tber das ejgentliche Problem, das inner-historische, das erkenntnistheo-
retische, hinwegsehen.* (Hua 171, 386, eigene Hervorhebung, P.F.)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 Konsequenzen

II. 4.1. Der ontologische Anspruch von Schrift

Lnbalt des Unterkapitels
Gemaf§ Husserls eigener Absicht, den Ursprung der Geometrie exemplarisch
gu betrachten, ist zundchst anf Fragen der Konstitution geometrischer Erkennt-

nis eingugehen. Diese sind sodann in den weiteren Zusammenhang der 1 er-
mittelbarkeit mentaler Gehalte iiberbanpt zn stellen. Dabei nimmt Husserl
Bezug auf eine mentalistische Begriindung dieser 1V ermittlung, die noch von der
Moglichkeit einer axiomatischen Begriindung von Wissenschaft zebrt. Derrida
lanciert im Nachvollzug der Funktionsweise des damit verbundenen Reprisen-
tationsmodells mentaler Gebalte jedoch eine ontologische Pointe, die auf notwen-
dige Grenzen axiomatischer Begriindbarkeit als Konsequeng ihrer Kommuni-
kabilitit verweist.

Husserls Frage nach dem Ursprung der Geometrie ist von Beginn
an als pars pro foto zu verstehen. So spricht er bereits im ersten Ab-
satz seiner Untersuchung nach dem Ursprung der Geometrie da-
von, dass diese ,.cine exemplarische Bedeutung®! habe. Spiter er-
lautert Hussetl diese exemplarische Bedeutung als eine ,,innerhalb
des Totalproblems des Apriori der Geschichtlichkeit iiberhaupt*.2
Dieses kann wiederum verstanden werden unter Verweis auf das
von Meixner bereits hervorgehobene ,,Korrelationsapriori®, das
Husserl in seiner Untersuchung tiber den Ursprung der Geometrie
als ,,das Totalproblem der universalen Historizitit der korrelativen
Seinsweise von Menschheit und Kulturwelt und die in dieser His-
torizitdt liegende apriorische Struktur*# fasst. Derrida weist nun auf
die Ambiguitit hin,> die Husserls Konzeption zugrundeliegt, nim-

1 Hussetl, ,,Vom Ursprung der Geometrie®, 365.

2Ebd., 381.

3 Vgl. Meixner, ,,Hussetls transzendentaler Idealismus als Superve-
nienzthese®, 202.

4 Husserl, ,,Vom Ursprung der Geometrie®, 378.

> Vgl. auch: (Intr, 60,135, Fn. 1). Dieser Ambiguitit verdankt sich aber
auch der maligebliche Hinweis Critchleys, dass Derrida ,,two infinities
unterscheide (Critchely, The Ethics of Deconstruction, 66). Auf Critchleys Hin-
weis basiert aber auch — gleichgiiltig, ob unausgewiesen oder nicht — die
Systematik Higglunds, namentlich ,,my major claim in the present chapter:
that the problem of time accounts for why writing in Derrida’s sense is

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der ontologische Anspruch von Schrift 93

lich dass dieser Historizitdt als ezz Problem fasst, tatsiachlich sind es
derer jedoch zwes ,,L’historicité des objectités idéales, c’est-a-dire
leur origine et leur tradition — au sens ambigu de ce mot qui enveloppe
a la fois le mouvement de la transmission et la perdurance de I’hé-
ritage* — zugleich fidhrt Derrida fort, daraufhinzuweisen, welche
Konsequenz aus der Ambiguitit des Begriffs der Historizitit folge:
— ,,0béit a des regles insolites, qui ne sont pas ni celles des enchai-
nements factices de I'histoire empirique, ni celles d’un enrichisse-
ment idéal et anhistorique.” (In#r, 4f.) Entsprechend er6ffnet sich
als Explikation dieser Ambiguitit jener Schriftbegriff Detridas, der
auf ,,régles insolites” beruht und somit das erkenntnistheoretische
Problem (,,origine®) mit dem der Offentlichkeit (,tradition®) kon-
frontiert.

Derrida setzt sich damit deutlich ab von jenem Schriftbegriff,
den Husserl einfiihrt, um das epistemische Problem zu I6sen, das
sich thm stellt. Dieses Problem ergibt sich aus dem Versuch der
Begriindung der Historizitdt des Bewusstseins aus der ,,korrelativen
Seinsweise von Menschheit und Kultur selbst. Die Widerspriich-
lichkeit jener Ambiguitit, auf die Derrida bei Hussetl hinweist, be-
lduft sich somit darauf, einerseits auf Tradierung Bezug zu nehmen,
um etwas positiv auszuweisen und zugleich anzunehmen, dass es
bereits vor dieser Tradierung — in einem urspriinglichen Sinn, vor
aller Erfahrung — gegeben ist. Tradition ist entsprechend als Teleo-
logie gedacht: ,,S’il en est ainsi, on n’a pas a se demander gze/ est la
racine de Thistoricité. Dans toutes les acceptions de ce mot, ’his-
toricité est / sens.* (Intr, 166) Dies widerspriche aber einem Modell
natiirlicher Wahrnehmung, demzufolge wahrnehmen intern diffe-
rentiell ist (wahrnehmen als unterschiedlich wahrnehmen). Inner-
halb einer teleologisch gedachten Tradition ist diese Differentialitdt
je schon bestimmt als dasjenige, was etwas urspringlich ist. Fur
Derrida bedeutet dies die Notwendigkeit einer ,,relecture et un ré-
veil du ,sens” de Ihistoire en général®, um eben jenen Kurzschluss
zu vermeiden, der sich bei Husserl ereigne: ,,[S]on sezs phénoméno-
logique se confondra en derniere instance avec son sexs téléolo-
gique. (Intr, 5) Am Ende steht fiir Derrida das Resultat, dass dieser

originary and for how this arche-writing should be understood®. (Vgl. Hig-
glund, Radical Atheism, 72)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 Konsequenzen

Kurzschluss auf einer Fehlinterpretation von Tradierung beruhe.
Diese Fehlinterpretation wird sich als phinomenologische Verkr-
zung einer Ontologie der Tradierung herausstellen.¢ Diese Fehlin-
terpretation zu vermeiden, bedeutet aber, die Voraussetzung zu be-
nennen, die sicherstellt, dass Ontologie méglich ist, ohne phino-
menologisch verkiirzt zu werden, nimlich die spezifische Offent-
lichkeit phinomenologischer — und schlieSlich: epistemischer —
Gehalte zu beriicksichtigen.

Zunichst muss jedoch auf die Ausgangslage bei Husserl einge-
gangen werden. Dieser stellt klar, was ihn umtreibt:

[Ulnser Problem: Wie kommt die geometrische Idealitit (ebenso wie die
aller Wissenschaften) von ihrem innerpersonalen Ursprung, in welchem
sie Gebilde im Bewusstseinsraum der ersten Erfinderseele ist, zu ihrer ide-
alen Objektivitit? Im voraus sehen wir: mittels der Sprache, in der sie sozu-
sagen ihren Sprachleib erhilt; aber wie macht die sprachliche Verleibli-
chung aus dem blof3 innersubjektiven Gebilde das objektive, das etwa als
geometrischer Begriff oder Sachverhaltin der Tat fiir jedermann verstind-
lich da ist, und in aller Zukunft, schon im sprachlichen Ausdruck als geo-
metrische Rede, als geometrischer Satz in seinem idealen geometrischen

Sinn giiltigr”

Husserls Problem besteht also darin, ,,die geometrische Idealitit
(ebenso wie die aller Wissenschaften)* zu erkliren. Idealitit, soviel
hat Husserl im Vorfeld erklirt, ist dabei als ,,,ideale’ Objektivitit®
zu verstehen, die eben darin besteht, stets ,,dieselbe Objektivitdt™
zu sein.’ Die in dieser Objektivitit liegende Identitit einer Sache ist
dabei durch ihre ,,Wiederholbarkeit gegeben.? Husserl spricht in
diesem Sinne davon, dass eine Sache ,,identisch dieselbe ,in der oti-
ginalen Sprache [...] und in allen ,Ubersetzungen“10 sei. Husserl
unterstellt dabei, dass diese Weise der Idealitit zwar die Sprache

¢ Dies hat in aller Deutlichkeit zuerst Marrati gesehen: ,,Within its own
field phenomenology has to acknowledge that ontology is already in place,
that ,being has already begun.“ (Marrati, Genesis and Trace, 15)

7 Hussetl, ,,Vom Ursprung der Geometrie®, 369.

8 Vgl., ebd., 368.

* Ebd., 368.

10 Ebd., 368.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der ontologische Anspruch von Schrift 95

kennzeichne, nicht aber die Gehalte der Geometrie. Entsprechend
unterscheidet Husserl hier zwei Arten der Idealitat.!! Die Gehalte
der Geometrie sind fiir Hussetl ,,innerpsychisch konstituierte Ge-
bilde®, beziiglich derer —im Gegensatz zum Sein der Sprache — zu-
nichst nicht von ,,einem eigenen intersubjektiven Sein“ gespro-
chen werden kann.'2 Unter dieser Voraussetzung wird das Prob-
lem, das sich Hussetl stellt, deutlich: Wie kann etwas, das zunachst
,»tein i Subjekt des Erfinders®1? gegeben ist, die Bedingung erftl-
len, unter Wahrung seiner Identitit von einem Anderen wiederholt
zu werden, wenn das, was wiederholt werden soll, gerade nichts
Sprachliches, sondern etwas Psychisches ist? Der einzige Modus, in
dem sich diese Wiederholung dann vollzichen kann, ist der Modus
der ,,Wiedererinnerung®.!4 Entsprechend ist aber auch das Verste-
hen eines Anderen dann nur gemill diesem Paradigma denkbar:
Die Wiederholung desselben durch den Anderen verlduft ,,[w]ie bei
der Wiedererinnerung®.!s Diese Wiedererinnerung als Wiederho-
lung durch einen Anderen sei aber, wie Husserl zurecht anmerkt,
nur méglich ,,mittels der Sprache®: Sprechend kénne Einer einem
Anderen etwas ,,passiv’ mitteilen, das dieser dann ,,aktiv" nach-
vollziechen kénne.!6 Durch die Schrift konne die Mitteilung dann
yvirtuell“ werden.l” Diesen Gedanken fuhrt Hussetl aus:

< <

Schriftzeichen sind, rein kérperlich betrachtet, schlicht sinnlich erfahrbar
und in stindiger Moglichkeit, intersubjektiv in Gemeinsamkeit erfahrbar

11 Hussetl, ,,Vom Ursprung der Geomettie®, 369: ,,Aber die Idealititen
der geometrischen Worte und Sitze, Theorien — rein als sprachliche Ge-
bilde betrachtet — sind nicht die Idealititen, die in der Geometrie das Aus-
gesprochene und als Wahrheit zur Geltung Gebrachte sind — die idealen
geometrischen Gegenstinde, Sachverhalte usw.

12Vgl. ebd., 370.

13 Ebd., 367.

14Vgl. ebd., 371.

15 Vgl. ebd., 371.

16 Ebd., 371.

17Ebd.: ,,Es ist eine wichtige Funktion des schriftlichen, des dokumen-
tierenden sprachlichen Ausdrucks, dass er Mitteilungen ohne unmittelbare
oder mittelbare personliche Ansprache ermdglicht, sozusagen virtuell ge-
wordene Mitteilung ist.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 Konsequenzen

zu sein. Aber als Sprachzeichen wecken sie ebenso wie Sprachlaute ihre
vertrauten Bedeutungen. [...] Wie bei dieser so ist auch bei der hier fragli-
chen Passivitit das passiv Geweckte sozusagen zuriickzuverwandeln [...]
in die entsprechende Aktivitit: es ist die einem jeden Menschen als spre-
chendem Wesen urspriinglich eigene Vermdglichkeit der Reaktivierung.!8

Die ,,Verméglichkeit der Reaktivierung™ ist dabei gedacht als cond-
ti0 humana: Qua Sprache kann der Mensch einen anderen Menschen
verstehen. Diese Sprachlichkeit setzt Husserl hierbei voraus. Apel
hat in seiner Kritik an Searles Mentalismus hervorgehoben, wie
sehr dieser strukturell dem Husserls dhnelt. In beiden Fillen ist die
Frage der Kommunikabilitit im Grunde schon — das heif3t unab-
hingig von Akten der Kommunikation — beantwortet:

Is not the real basic question of the constitution of linguistic meaning
through the intentionality of the mind simply displaced here, since agree-
ment as to the meaning of the signal already presupposes the existence of
linguistic meaning conventions?!?

Entsprechend muss gefragt werden, woher die ,,Vermdglichkeit
der Reaktivierung® stammt, das heif3t nach welchen Konventionen
man wissen kann, wie dasjenige zu verstehen ist, was ein Anderer
einem mitteilt? Husserl bemerkt dabei, dass er ,,[a]uf das sich hier
auch meldende allgemeine Problem des Ursprungs der Sprache®20
eingehen muss. Diesem antwortet er durch die Annahme eines ,,of-
fenen Horizontes unserer Mitmenschheit“:2! | Mitbewusst sind da-
bei die Menschen unseres Aullenhorizontes jeweils als ,Andere’; je-
weils ;mir‘ bewusst als ;meine‘ Anderen‘.22 Dieser Horizont ist fiir
Husserl aber bereits ein Horizont der Sprache: ,,Eben zu diesem

18 Ebd.

19 Apel, ,,Is Intentionality more Basic than Linguistic Meaning?®, in:
Ernest Lepore, Robert van Gulick (Hrsg.), Jobn Searle and his Critics (Black-
well: Cambridge, 1991), 31-55, 33.

20 Ebd., 369.

21 Ebd.: ,,Wir sind, vor allem Daraufachten, des offenen Horizontes
unserer Mitmenscheit bewusst mit seinem beschrinkten Kern unserer
Nichsten, unserer tberhaupt bekannten.*

22 Ebd.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der ontologische Anspruch von Schrift 97

Menschheitshorizont gehért die allgemeine Sprache. Menschheit
ist [...] Sprachgemeinschaft“.2> Die Annahme dieser Vorausset-
zung ist dabei fir Husserl von gréter Wichtigkeit: ,, Dies voransge-
serzt, kann auch der urstiftende Geometer sein innerliches Gebilde
selbstverstindlich aussprechen.*?* Am Rande sei hier an die bereits
erwihnte (Kap. 1.2) strukturanaloge Formulierung Seatles erinnert:
,»Given the existence of language as an institution, what is the struc-
ture of individual meaning content? (In#, 176, m.H., P.F.)

Die Méglichkeit, Sachverhalte ,,selbstverstindlich auszuspre-
chen®, reflektiert dabei die Annahme der Offentlichkeit von Waht-
nehmung. Um dies zu begriinden, nimmt Husserl Bezug auf die
Moglichkeit der Schrift, naherhin der ,,Schriftzeichen®. Schrift
kann diese Funktion Hussetl zufolge erfiillen, weil sie seines Er-
achtens das Medium der Intersubjektivitit ist, das die Phinomena-
litit — wenn auch nur in indirekter Weise (,, Vermdoglichkeit der Re-
aktivierung*) — von Sachverhalten zuginglich hilt. Die Idealitit der
Schrift — das heit der Umstand, dass Sprache ,,die idealen geomet-
rischen Gegenstinde™ auszudriicken vermag — zeichne sich — so
weist Derrida unter Bezugnahme auf weitere Schriften Husserls
nach —25 durch ihren intellektuellen Charakter aus, wodurch sie
aber gerade jene Sinnlichkeit ausschlieB3e, die die Geometrie als
Sachverhalte einer sinnlich erfahrbaren Raumlichkeit erkenne. Pa-
radoxerweise26 droht ausgehend von dieser Sinnlichkeit die Gefahr,

23 Ebd.

24 Ebd. (eigene Hervorhebung, P.I7)

25 I’idéalité sensible pure se situe donc, selon Husserl, 2 un niveau pré-
mathématique. Une fois constitné, le mathématique pur ne serait ainsi acces-
sible qu’a un ,entendement dont la notion n’a pas de sens technique précis
chez Hussetl; 2 une activité concevable, en tout cas, dans le sens de I'intel-
lecutalisme cartesién, puisqu’elle se libere @ /z fois, comme de deux facultés
homogenes, de I'imagination et de la sensibilité.“ (In#r, 133.) Derrida be-
zieht sich auf: ,,Indessen, Fragen wie die der Ursprungsklirung der Geo-
metrie haben ihre Geschlossenheit, welche nicht Gber ihre vorwissen-
schaftlichen Materialien hinauszufragen fordert. (Hussetl, ,,Vom Ur-
sprung der Geometrie®, 378)

26 Paradoxalement, c’est parce que I'idéalité de 'espace géométrique
n’est pas imaginaire, donc sensible, qu’elle peut se rapporter a 'unité totale
du monde sensible et qu’une géométrie appliquée reste possible, allant

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 Konsequenzen

die Universalitit der Geometrie infrage zu stellen, insofern Sinn-
lichkeit das Vermégen darstellt ,,qui arrache I'idéalité morpholo-
gique a la pure réalité sensible®. (In#r, 135, Fn. 1). Logisch besehen
droht bei der Konstitution einer funktionalen Schrift also entweder
(a) ein intellektueller Ausschluss des Sinnlichen oder aber (b) ein
sinnlicher Ausschluss des Intellektuellen. Das Schrifttheorem wird
dazu eingefiihrt, (b) zu neutralisieren, dabei darf aber (a) nicht auf
Kosten von (b) erfolgen. Man darf, mit anderen Worten, das Kind
intellektueller Vermittelbarkeit nicht mit dem Bade seiner sinnli-
chen Vorgeschichte ausschiitten: Irgendwie muss jene mit dieser
kompatibel sein. Diese Gefahr sehe Hussetl — Derrida spricht von
einer ,,anticipation sensible* (In#r, 135) — und entgegne ihr unter
Verweis auf die ,,attitude théorétique®, den ,,acte philosophigue* (vgl.
Intr, 137), in dem recht besehen der Ursprung der Geometrie als
nicht nur sinnlicher, sondern eben auch idealer Etrkenntnis be-
stiinde.

Dieser Ursprung ist dergestalt keine empirische Entdeckung,
sondern ,,le dépassement du fini [...], c’est-a-dire d’un projet ou
d’une tache (Vorbaben) infinis“. (Intr, 137) Critchley hat an dieser
Stelle zuerst darauf hingewiesen, dass Derrida — anders als Husserl
— zwei Unendlichkeiten unterschiedet.?’ Die eine Unendlichkeit sei
eine des Inhalts (,,l'infinité méme du contenu®) oder der Institution
(,,'infinitisation institutrice®), die auf der Geschlossenheit eines
apriorischen Systems beruhe (vgl. In#r, 138). Thr Ursprung bestehe
in der Entdeckung, dass es einen sinnlichen Umstand gebe, der ma-
thematisierbar oder geometrisierbar sei — wobei Mathematisierbar-
keit eben besage, dass Mathematik (oder Geometrie) eine Form der
zunichst sinnlichen Naturbetrachtung sei, bei der an die Stelle der
Natur einige Annahmen (Axiome) iber dieselbe getreten seien.?s
Auf Grundlage dieser Axiome sei diese Form der Betrachtung un-

jusqu’a se confondre a nos yeux avec la ,raie nature’ qu’elle dissimule du
méme coup.” (Intr, 135)

271 Vgl. Critchley, The Ethics of Deconstruction, 66.

28 Vgl. Husserl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phino-
menologischen Philosophie, 151.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der ontologische Anspruch von Schrift 99

endlich erweiterbar (man denke hier vor allem an Fragen der An-
wendung, an die ,,géométrie appliquée®, Inzr, 135).22 Mathematik o-
der Geometrie brauche, so Hussetls Annahme der ,,Geschlossen-
heit“,30 auch nicht mehr auf Erfahrung zurtckgreifen, sondern be-
durfe lediglich der durch Schriftzeichen vermittelbaren Axiome, die
vor aller Erfahrung gelten und somit ein apriorisches System bilde-
ten.

Entsprechend hilt auch Derrida fest, dass ,,[a] partir d’un sys-
téme apriorique fini, en lui, une infinité d’opérations et de transfor-
mations mathématiques sont déja possibles, méme si elles ne sont
pas infiniment créatrices. (Intr, 140) Wenn Husserl also die Ideali-
tit des ,,Gebilde[s] im Bewusstseinsraum der ersten Erfinderseele®
dadurch erkliren will, dass ein Erfinder festgestellt habe, unter ei-
ner bestimmten Betrachtungsweise sei etwas unendlich beschreib-
bar, so ist dies als ,,l'infinité finie* (In#r, 140) zu betrachten — denn
die schiere Entdeckung einer Unendlichkeit ist solange endlich, wie
sich diese nicht in unendlichen Akten wiedetholt. Dertida stellt die-
ser endlichen Unendlichkeit also eine unendliche Unendlichkeit ge-
geniiber (,[I]’infinité infinie®, In#r, 140).3! Deren Akte bestehen
dann aber nicht in der unendlichen Wiederholung eines bestimm-
ten (endlichen) Gehalts, der vor aller Erfahrung gegeben ist — ,,ne
concerneraient pas I'apriorité elle-méme® —, sondern in den ,,infi-
nitisations comme élargissements des systémes aprioriques® (Intr,
138). Diese Akte, die als Akte erst die Unendlichkeit unendlich her-

2 Hierzu grundsitzlich: Hans Blumenberg, Die Legitimitit der Neuzeit,
ern. Ausg. (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1997).

0 Vgl. Hussetl, Ideen zu einer reinen Phi ogie und phay logischen
Philosophie, 151. Ferner: Ders., ,,Vom Ursprung der Geometrie, 378.

31 La géométrie n’a-t-elle pas une infinité d’actes de naissance en les-
quels, chaque fois, s’annoncerait, en se dissimulant encore, une autre nais-
sance? Ne faut-il pas dire que la géométrie est en route vers son origine au
lieu d’en procéder ? (Intr, 141)

am 19.01.2026, 21:17:29,


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 Konsequenzen

vorbringen,3 kénnen aber nicht durch Sprachzeichen ,,geweckt®
(Husserl) werden, weil sie noch iiberhaupt nichts Gegebenes sind,
das im Modus der Wiedererinnerung iibermittelt werden kénnte:

Cela ne se fera que progressivement et plus tard, par un enchalnement de
développement révolutionnaires, conformément a I’historicité profonde

des mathématiques et a une créativité qui procéde toujours par dévoile-
ment. (Intr, 140)

In diesem Sinn weist auch Paola Marrati auf Folgendes hin:

Derrida points out that Husserl seeks a solution to the problematic idea of
the intuition of an infinite totality by maintaining that that of which there is
an actual intuition is not the infinite totality of the succession itself, but its
indefinite character.33

Nun gilt es aber zu sehen, inwiefern die von Derrida herausgestellte
»Créativité qui proceéde toujours par dévoilement® als ,,infinite to-
tality of the succession itself (Marrati) notwendigerweise mit der
Annahme einer Schrift unvereinbar ist, die nach dem Modell der
,» Wiedererinnerung® (Husserl) gedacht ist. Denn bislang ist die
Notwendigkeit neuer Unendlichkeiten etwa in Bereichen prakti-
scher Anwendung — zum Beispiel dem Bau einer Briicke — noch
eine historisch kontingente Annahme — und Husserl kénnte be-
schreiben, wodurch diese méglich ist: dem Sich-Erinnern geomet-
rischer Erkenntnisse, die die Form eines apriorischen Systems ha-
ben. Wenn neue Unendlichkeiten aber ausgehend von einer alten
Unendlichkeit als Entdeckung neuer Fragestellungen — Derrida un-
terscheidet hier im Anschluss an Hussetl die Geomettie der antiken
Griechen von der Galileo Galileis —* moglich sind, dann bedeutet

32 Derrida betrachtet die Geschichte der Geometrie demnach als eine
fortlaufender Operativitit statt einer einmaligen Griindung (,,fondation®):
,»Mais elle est I’histoire d’une opération et non d’une fondation.” (Inzr, 23)

33 Marrati, Genesis and Trace, 16.

34 Vgl. Derrida: ,,En prenant conscience de ce qu'’ils créaient, apriorité
mathématique, les Grecs n’auraient simplement pas pris conscience de
toutes les puissances d’infinité qui y étaient enveloppées, et donc, bien sir,
de Thistoricité profonde des mathématiques. (In#r, 140) Vgl. Hussetl:
,»Das Interesse, das uns in dieser Schrift bewegt, macht es notwendig, uns

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der ontologische Anspruch von Schrift 101

dies Folgendes: Dass Schrift selbst — oder welches Reprisentati-
onssystem ,,dlterer geometrischer Weisheit“3 auch immer — es zu-
lasst und jedenfalls nicht ausschlief3t, dass es innerhalb des repri-
sentierten Inhalts zu revolutiondren Verinderungen (Galilei)
kommt.

Diesen Gedanken wendet Derrida nun aber auf die Konstitution
von Bewusstseinsinhalten tiberhaupt an, denn jeder Bewusstseins-
inhalt ,,requires, wie Higglund hervorhebt, ,,the inscription of me-
mory“3¢ Entsprechend trigt Derrida an Husserl — in expliziter Be-
zugnahme auf Herders Kritik an Kant (In#r, 61, Fn. 1) — die rhe-
torische Frage heran, ,,de ne pas tenir compte de la nécessité intrin-
seque du langage et de son immanence a I'acte de pensée le plus
apriorique ?“ (Infr, 61, Fn. 1) Denn auch die Konstitution eines ers-
ten — etwa — geometrischen Bewusstseinsinhalts erfordett es, sich
diesen Gedanken bewusst zu machen. Dazu braucht es — wie
Husserl zunichst richtig sieht — ein Medium der Reprisentation,
das dieser eben Wiedererinnerung nennt. Wenn aber erst det repri-
sentierte Bewusstseinsinhalt bewusst ist, dann gibt es keine Garan-
tie daflr, dass dieser mit dem ersten Bewusstseinsinhalt identisch
ist. Identitit gibt es nur innerhalb von Reprisentiertem und ent-
sprechend gibt es eine Tradition der Geometrie von den Griechen
bis Galilei (dies folgt aus Hussetls ,,Korrelationsapriori®). Aber es
gibt keine Garantie, dass diese Tradition die Tradition dessen ist,
was der erste Geometer erkannt hat.

Es ist Higglunds Verdienst darauf hingewiesen zu haben, dass
diesen Gedanken zu denken zugleich bedeutet, ,,to encounter the
most difficult problems and to risk sounding nonsensical®.3” Aber

zunichst in Reflexionen einzulassen, welche Galilei sicherlich ganz fern
lagen. Wir diirfen unseren Blick nicht bloB3 auf die fertig tiberlieferte Geo-
metrie einstellen und auf die Seinsweise, die ihr Sinn in seinem Denken
hatte [...]. Es gilt vielmehr auch, ja vor allem, zuriickzufragen, nach dem
urspriinglichen Sinn der tberlieferten [...] Geometrie.“ (Husserl, ,,Vom
Ursprung der Geometrie®, 365)

3 Hussetl, ,,Vom Ursprung der Geomettie®, 365.

36 Hagglund, Radical Atheism, 72. Diesen Gedanken fithrt Maurizio Fer-
ratis aus, vgl. Maurizio Ferratis, Documentalita. Perché ¢ necessario lasciar
tracce (Bari: Laterza, 2009).

37 Ebd., 52.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 Konsequenzen

er folgt direkt aus dem, was Husserl iiber die Bedingungen der
Moglichkeit von Erscheinungen sagt: Diese beruhen auf einem Re-
prisentationssystem — ,,Schriftzeichen®, ,,Wiedererinnnerung® —,
von dem Derrida zeigt, dass es nur innerhalb desselben festste-
hende Bedeutungen gebe, da es Identitit nur innerbalb von Repri-
sentiertem geben kénne. Die erste noch unreprisentierte Erkennt-
nis von Geometrie befindet sich notwendig auBlerhalb des sie re-
prisentierenden Systems: ,La subjectivité fondamentale est
ineffable.” (Intr, 77) Dennoch muss diese Erkenntnis gegeben wor-
den sein, weil sich anders eine Bezugnahme darauf — also Repri-
sentation als Reprisentation von etwas zundchst nicht Reprisen-
tiertem — nicht denken lieBe.

Phénomenologisch lisst sich dieser Anfang nicht denken; onfologisch
ist er eine Notwendigkeit, weil ein reprisentierter Bewusstseinsin-
halt sonst nur Reprisentation einer Reprisentation wire, nicht aber
Reprisentation eines Sachverhaltes in der Welt. Wie spiter zu zei-
gen ist, setzt die Moglichkeit ontologischer Referenz schon eine
intrinsisch reprisentationslose Welt voraus (Kap. 111.3.2). Zu kurz
greift daher Putnams Analyse, Derrida sei der Aufassung ,,that the
notion of reference to an objective world ha[d] collapsed®.3® Denn
die phinomenologisch-ontologische Asymmetrie der Referenz be-
streitet nicht, dass es ontologische Verpflichtungen gibt — nur sind
diese eben ontologisch exzessiv (Kap. I1.3). Wenn nun zugleich das
Phidnomenale das Reprisentierte sein soll — um sich iiber den on-
tologischen Exzess dennoch verstindigen zu kénnen —, dann be-
finden sich Ontologie und Phinomenologie qua Reprisentationa-
litit in einer unaufhebbaren Differenz, die dennoch einen weder
zufilligen noch notwendigen, sondern eben kontingenten Modus
von Aufeinanderbezogensein bezeichnet.

Entsprechend ist dasjenige, was ein Sprach- oder Schriftzeichen
reprisentiert, wie Husserl richtig sieht, je nur dasjenige, woran man
dadurch wiedererinnert wird. Die Identitit der Bedeutung ist somit
eine Relation zwischen einer geistigen Einheit (,,Wiedererinne-

38 Putnam, Renewing Philosophy (Cambridge MA: Harvard University
Press, 1992), 109. Entsprechend ist auch folgende These schlicht falsch
und zeugt von Unkenntnis: ,,[D]econstruction without reconstruction is
irresponsible. (Ebd., 133)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der ontologische Anspruch von Schrift 103

rung®) und einer kérperlichen Einheit (materielles Zeichen: akus-
tisch, optisch, etc.). Denken, so die Konsequenz, ist stets schon an-
gewiesen auf eine Korperlichkeit, an der es sich festmacht, um sich
wiedererinnern zu kénnen — und die Tradierung von Wissen be-
steht gerade darin, nicht nur materielle Zeichen bereitzustellen,
sondern zugleich die damit reprisentierten Inhalte. Welche geisti-
gen Inhalte aber vor aller Tradierung — das hei3t Uberlieferung ei-
ner Identititsrelation — mit diesen Zeichen gegeben sind, was diese
also ihrem Ursprung nach — und somit bereits tendenziell ihrem
Telos nach (Kap. 11.4.2) — besagen, ist unentscheidbar.® Ent-
scheidbarkeit, so Derrida, gibt es nur innerhalb der Identititen ei-
nes tradierten Reprisentationssystems, dieses aber beanspruche je
schon — worin eben Husserls Problem besteht — ,,une sédimenta-
tion du sens, c’est-a-dire une évidence originaire, un fondement ra-
dical, qui est aussi un passé“. (In#r, 42) Dieser ontologische Uts-
prung von Reprisentation ist aber phinomenal unentscheidbar: ,,11
y a donc une vérité, ou plutdt un sens de vérité géométrico-mathé-
matique en général, qui ne se laisse pas enfermer dans lalternative
du vrai et du fauxt  (Intr, 43).

Eine aktuelle Bezugnahme auf die Identititen eines tradierten
Reprisentationssystems (seine Wahrheitsbedingungen) ist dem-
nach aktuelle Bezugnahme auf tradierte Bezugnahme einer vergan-
genen, nicht-tradierbaren Bezugnahme — wobei letztere ihrem In-
halt nach gegeniiber den Identititen des tradierten Reprisentati-
onssystems unentscheidbar ist. Derrida unterscheidet hier die
Hrétention de rétention® von der ,,rétention sédimentaire® (In#r, 45).
Dieser Unterschied ist insofern bedeutsam, da Bezugnahme sonst
nur Bezugnahme auf eine ,,culture spirituelle”, nicht jedoch auf
eine ,,réalité naturelle® wire (vgl. Infr, 47). Maurizio Ferraris hat fir
Derridas Philosophie im Allgemeinen ein Motiv herausgestellt, das
weitgehend ignoriert wurde, dass aber tatsichlich bereits in seiner
Auseinandersetzung mit Husserls Schrift iber den Ursprung der
Geometrie entscheidend ist, nimlich ,,proprio il reale, e il rispetto

%A cet horizon, qu’interroge ici Husserl, appartiennent les préoccu-
pations de décidabilité elles-méme.* (Inzr, 39)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 Konsequenzen

del reale®.# So gibt Husserl zwar, phinomenologisch betrachtet,
eine umfassende Begriindung der Bedingungen von Kommunika-
bilitdt. Derrida verweist demgegentiber jedoch auf die Inkompati-
bilitit dieser allein phinomenologischen Beschreibung mit dem on-
tologischen Anspruch, Phinomenologie einer externen Welt zu
sein. Denn diese ist erst dadurch gegeben, dass phinomenale Re-
prisentationen nicht nur die eines Systems von Reprisentationen
sind, sondern zugleich solche von nicht Reprisentiertem (Kap.
111.3.2).

Derrida vertritt folglich eine These ontologischer Unbestimmt-
heit, sondern zeigt im Ausgang von Husserl, dass die Genese von
Kommunikabilitit zwar mit der Unentscheidbarkeit der Relation
zwischen phinomenalen und ontologischen Gehalten einhergeht,
dass aber Kommunikabilitit als Bedeutungsexzess (Kap. 11.2;
111.4.2) ohne die Minimalvoraussetzung (Kap. 11.2) einer als exzes-
siv bestimmten Ontologie undenkbar wire. Entsprechend kommt
es innerhalb dieser post-hussetlschen und pri-austinschen Gemen-
gelage zu der folgenreichen Umkehrung, Ontologie als eine Funk-
tion von Kommunikabilitit zu begreifen. So schreibt Derrida
spater:

Or, il y a tout lieu de croire que dans le langage la représentation et la réalité
ne s’ajoutent pas ici ou la pour la simple raison qu’il est impossible au prin-
cipe de les distinguer tigoureusement. Et ’'on n’a sans doute pas a dire que
cela se produit dans le langage. Le langage en général est cela. (I'Ph, 55; vgl.
Gr, 541)

SchlieBlich ist die Frage eines Vorrangs der Ontologie vor der Phi-
nomenologie keine, die innerhalb der sprachlich beschreibbaren
Phinomene geklirt werden kann. Es ist die sprachliche Beschrei-
bung, die Phinomenologie selbst, die erst den Unterschied einer
Beschreibung und eines damit Beschriebenen eréffnet. Das heil3t
nicht, dass es ein Beschriebenes nicht auch schon vorsprachlich
gibe, aber erst durch die Sprache (,,Le langage est cela) entsteht die-
ser Unterschied und erst dann kann dieser zu einem Problem der
Reprisentation werden — getreu der Frage: Was reprisentiert Spra-

40 Maurizio Ferratis, Ricostruire la Decostruzione. Cinque saggi a partire di
Derrida (Mailand: Bompiani, 2010), 39.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der ontologische Anspruch von Schrift 105

che? Sprachliches oder AuBlersprachliches (vgl. Kap. 111.2.1)? On-
tologisch gesehen gibt es aber kein Reprisentationsproblem. Eben
deswegen ist Derrida, ontologisch betrachtet, ein Vertreter einer
offenen Struktur.#! Reprisentationsunabhingige Entscheidbarkeit
innerhalb dieser Struktur ist aber der Preis, der fiir Kommunikabi-
litit, so Derrida, zu entrichten sei. Marrati erliutert anhand dieses
Umstandes sehr anschaulich den unterschiedlichen Ausgang Der-
ridas und Heideggers von Husserl:

It is not by any chance that Derrida plays the question of ontology off
against Husserl and, at the same time, holds onto the question of the tran-
scendental and the empirical in order to demonstrate their irreducible con-
tamination instead of following Heidegger and simply allowing this ques-
tion to drop.*

Der Genese identifizietbater Bewusstseinsinhalte ist daher nicht
mit der Voraussetzung eines Reprisentationssystems Gentige ge-
tan, sondern auch dessen Mdglichkeit muss begriindet werden.
Dies ist etwas, das Hussetl und, wie im weiteren Vetlauf dieser Ar-
beit zu zeigen ist, auch Seatle und Habermas nicht tun (Kap. I1I.,
IV.). Die ontologische Pointe Derridas besteht jedoch darin, dass
dieses nicht begriindet werden kann: Jeder Versuch sich mit Not-
wendigkeit auf eine bestimmte Ontologie zu berufen, setzt sich
schon in ein kontingentes Verhiltnis zu dieser und unterminiert so
den eigenen Begrindungsanspruch. Wenn ein solcher Ausgang
aber nicht begriindet werden kann, dann ist auch der scheinbar
problemlose Ausgang von einer Ontologie als Voraussetzung eines
bestimmten Reprisentationssystems nicht legitim.

Vielmehr darf dieser Vorgang, das historische und theoretische
Einsetzen eines Reprisentationssystems, tiberhaupt nicht als Kon-
stitution durch ein Subjekt gedacht werden, sondern dies ist der

41 Vgl. zum Begriff einer offenen, nicht-geordneten Ontologie: Schaf-
fer, ,,On what grounds what*, 355.

42 Marrati, Genesis and Trace, 17. Schematisch lieBe sich sagen: Husserl
denkt die Phinomenologie als Phinomenologie. Heidegger denkt die Phi-
nomenologie als Ontologie. Derrida denkt die Phinomenologie als Phi-
nomenologie #nd als Ontologie.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 Konsequenzen

Moment, in dem sich Subjektivitit selbst erst reprisentiert (und
folglich konstituiert), in dem es sich selbst etwa a/s ,,Erfinderseele®
(Hussetl) in einem Anderen gegeniibertritt. Dieser Moment (ge-
nuin zeitlich gesprochen) ist aber ebenso ein Raum, denn Repri-
sentation ist gerade die Etablierung einer Relation zwischen einer
geistigen und einer materiellen Einheit, die notwendigerweise nicht
nur eine zeitliche, sondern ebenso eine raumliche Dimension hat.4
Higglund hat darauf hingewiesen, dass die ontologische Tiefetle-
gung des Schriftbegtiffs — Derrida spricht in der Folge von ,,archi-
écriture (vgl. Gr, 83; Kap. 111.3.2) — in einer Verrdumlichung der
Zeit ebenso wie in einer Verzeitlichung des Raums besteht: ,,On
the one hand, the written is always already an insctiption of me-
mory, a trace of the past that spatializes time. On the other hand, the
written can only be read after its inscription and is thus marked by
a relation to the future that femporalizes time.“**

Der Beginn der Historizitit als Moglichkeit der Tradierung einer
zunichst stets subjektiven Erkenntnis (Phinomenologie) wird so
erkauft durch die Unmoglichkeit, den ontologischen Ursprung von
Historizitit zu denken. Aber diese Unméglichkeit ist, worauf Mar-
rati hinweist, zugleich die Bedingung der Méglichkeit des Eintre-
tens in die Geschichte.* Entsprechend schreibt Derrida: ,,Les con-
ditions de I'objectivité sont donc les conditions de Ihistoricité elle-
méme.“ (Intr, 53) Ontologisch ist diese Ergidnzung der Phino-
menologie aber, weil sie gegentiber der Annahme einer der Subjek-
tivitdt schon inhirenten Sprachlichkeit nachweist, dass Sprache
selbst etwas zuniachst Materielles sein muss, etwas, das fiir das Be-
wusstsein (aullerhalb und als Beginn der Tradition, in der es steht)
stets die Gestalt eines bewusstseinslosen Ursprungs darstellt. Diese
Bewusstseinslosigkeit verbiirgt andererseits den Ursprung des Be-
wusstseins aus der , réalité naturelle”. Die Genese des Bewusstseins
ist demnach keine Fiktion des Bewusstseins, sondern unverfiigbar.

43 If there wete one key word key word in Dertida’s work, it would be
espacement, which is shorthand for the coimplication of temporalization and
spatialization.” (Higglund, Radical Atheism, 72)

4 Hagglund, Radical Atheism, 72.

4 Marrati, Genesis and Trace, 17: ,,The impossible return to the origin,
far from being the moment of ctisis, is the very chance of historicity.*

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der ontologische Anspruch von Schrift 107

Darauf weist auch De Boer hin:

Now Derrida would contest the view that consciousness emerges from
nature. Yet he attempts to trace back the classical opposition between na-
ture and spirit to a struggle that is not necessarily resolved by the emer-
gence of the latter. Seen from his perspective, this opposition rather ap-
pears as the result— or effect — of a struggle within nature that, for its part,
cannot be resolved.*

Schrift ist als Reprisentationssystem aber die Bedingung der Mog-
lichkeit von Historizitit. Da der Ursprung dieses Reprisentations-
systems aber fiir die Identitdten innerhalb desselben unentscheid-
bar ist, bedingt dies nicht eine, sondern indefinit viele Traditionen,
lisst sich nicht eine ideale geometrische Wissenschaft darauf be-
grinden, sondern indefinit viele. Enstprechend iibetsicht eine tele-
ologische Zweck-Mittel-Relation der Sprachlichkeit a la Husserl,*?
die Worte lediglich als Ausdruck geistiger Einheiten nimmt, die Not-
wendigkeit ihrer vorgingigen Funktionalitit fir die Konstitution
ebendieser geistigen Einheiten. Sie kénnen niemals nur geistige
Einheiten sein, weil sie sich dergestalt niemals hitten konstituieren
konnen: ,,Et cette nécessité n’est pas une fatalité extérieure, mais
une nécessité essentielle de P'intentionalité.” (In#r, 53) Dies bedeutet
aber, dass im Namen einer 6ffentlich zuginglichen Welt der Bruch
mit den Identititen eines Reprisentationssystem mdoglich sein
muss,* denn die natiirliche Realitit ist gerade der Kontrast, der un-

46 De Boer, ,,Différance as Negativity®, 598.

47 Hussetl ’accorderait sans doute; le sens téléologique et le sens d’ori-
gine se sont toujours impliqués a ses yeux.“ (In#r, 141) Vgl. ,,.Denn die Spra-
che selbst in allen ihren Besonderungen nach Worten, Sitzen, Reden ist,
wie in grammatischer Einstellung leicht zu sehen, durchaus aus idealen Ge-
genstindlichkeiten aufgebaut, z.B. das Wort ,Léwe® kommt in der deut-
schen Sprache nur einmal vor, es ist Identisches seiner unzihligen AuBe-
rungen beliebiger Personen.“ (Hussetl, ,,Vom Ursprung der Geometrie®,
368)

4 Dies entspricht der Putnam-Quineschen Einsicht, derzufolge gilt:
,»There is no such thing, in the actual practice of rational science, as absolute
immunity from revision. (Putnam, ,,The Meaning of ,Meaning*, 173).

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 Konsequenzen

verfiigbare Ursprung — Derrida spricht von ,,dialectique® — inner-
halb der Bezugnahme (Intentionalitit) auf die Inhalte eines Repri-
sentationssystems. Dies aber siecht Husserl nicht, worauf Derrida
auch im Folgenden hinweist: ,,Husserl trace une frontiére qui ne
passe pas entre la langue et la non-langue, mais, dans le langage en
général, entre 'expres et le non-expres (avec toutes leurs connota-
tions).” (I"Ph, 39) Intentionalitit bleibt dergestalt innerhalb der te-
leologisch gedachten Tradition eingesperrt, Ontologie innerhalb ei-
ner historistisch gedachten Phinomenologie und Offentlichkeit in-
nerhalb des Paradigmas des einmal Erkannten, das es jedoch — wie
Derrida hervorhebt — nicht unabhingig von den kontingenten Be-
dingungen dieser Offentlichkeit geben kann (dazu: Kap. 111.3.1).

II. 4.2. Die strukturelle Offenheit von Kontexten

Lnbalt des Unterkapitels

Im Folgenden soll Derridas Sprachverstandnis in spezieller Hinsicht dargestellt
werden, namlich inwiefern dieses als Auseinandersetzung mit den Positionen
nund als Fortsetzung von Uberlegungen Husserls und Aunstins 3n verstehen ist.
(Dabei werden allgemeine Ziige dieses Sprachverstindnisses dentlich, die spéter
(Kap. 111.4) vertieft werden.) Derrida vertritt nicht nur eine sprachphilosophi-
sche Position (Austin), sondern bleibt 3ngleich einer ontologischen Problemstel-
lung verpflichtet (Husserl). Derrida dibersetzt die ontologische Fragestellung des
vorangegangenen Unterkapitels (Kap. 11.4.1) in eine strukturelle Argumenta-
tion sprachphilosophischer Art, deren zentraler Begriff der des Kontextes bezie-
bungsweise kontextueller Offenbeit ist.

Ontologische Entscheidbarkeit wird also aufgrund der S#ukturih-
rer Ermdéglichung negiert. Denn moglich wird diese zunichst
dadurch, dass sie rdumliche und zeitliche Bestimmungen vor-

49 Bien entendu, la rétention sédimentaire n’est pas seulement condi-
tion de possibilité de la protention : elle appartient aussi essentiellement a
la forme générale de la protention qui est, elle-méme, comptise sous la
forme absolument unique et universelle du Présent Vivant. Celui-ci, qui est
I’absolu primordial de la temporalité, n’est que la maintenance de ce qu’il
faut bien appeler la dialectigue de la protention et de la protention, malgré
la répugnance de Husserl pour ce mot.“ (Intr, 46)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die strukturelle Offenheit von Kontexten 109

nimmt: Sie bestimmt den Raum, indem sie einzelne sinnlich erfaht-
bare Stellen im Raum markiert — was generell als Inskription, als
Schrift in einem weiteren Sinn gefasst werden kann (Kap. 111.3.2).
Schrift ist dies aber erst, wenn die Markierungen nicht zufillige
Punkte im Raum sind, sondern wenn diesen Bedeutung zukommt.
Bedeutung ist dann der wiederholende Bezug auf bestimmte Mar-
kierungen, durch den an den Vorgang der ersten Markierung erin-
nert werden kann (,,[I]a possibilité de répéter et donc d’identifier les
marques®, SEC, 375). Dies ist ein zeitlicher Vorgang, weil Wieder-
holung die Herstellung eines Bezugs zwischen zeitlich Disparatem
ist (Kap. II1.3.3). Zeitliche Erinnerung raumlicher Markierungen ist
somit die rudimentire Struktur der Ermdglichung ontologischer
Entscheidbarkeit — die Derrida eben ,,archi-écriture (vgl. Gr, 83;
Kap. I1.4.1) nennt.

Nun negiert diese Ermdglichungsbedingung aber die Abschlief3-
barkeit derjenigen Praxis, in der sie besteht, weswegen Herman Ra-
paport hier auch von einem ,,principle of defetral” spricht.! Denn
diese Praxis besteht im Erinnern von Markierungen und im Mar-
kieren von Erinnerungen. Aber nur innerhalb einer Tradition, eines
Uberlieferungsprozesses wird eine bestimmte Schrift-Praxis als ein
bestimmtes Verhiltnis von Erinnerungen und Markierungen erin-
nert. Eine Markierung kann grundsitzlich an beliebig Vieles erin-
nern und diese Moglichkeit, die zugleich die Entscheidbarkeit einer
Markierung als dieser oder jener Erinnerung gestattet, kann auch
durch Uberlieferungsprozesse nicht getilgt werden. Im Sinne der
Moglichkeit von Schrift muss zunichst von einer raumzeitlichen
Offentlichkeit ausgegangen werden, um die teleologische Bestim-
mung von Schriftzeichen durch die Privatheit einer Uberlieferungs—
gemeinschaft zu verhindern: ,,Cela implique qu’il n’y a pas de code
— organon d’itérabilité — qui soit structurellement secret.”“ (SEC,
375) — Diesen Gedanken erldutert Glendinning:

If this analysis is right then it should be clear that we must reject interpre-

tations which suppose that ,grasping a meaning* (or, indeed, meaning in
general) can be described in term’s of a subject’s grasp in the present of an

I Rapaport, ,,Deregionalizing Ontology*, 107.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 Konsequenzen

ideal, [...] that is, which can be described in terms restricted to what is
simply present in the present.?

Entsprechend verwirft Derrida im ersten Teil von Signature FEvéne-
ment Contexte— dem Kap. ., Ectiture et Télécommunication® — diese
Vorstellung, die er unter anderem in der Sprachphilosophie Con-
dillacs verkorpert sieht:

Si je définis comme idéologiques les notions de type condillacien, c’est que,
sur le fond d’une vaste, puissante et systématique tradition philosophique
dominée par I’évidence de Iidée (eidos, idea), elles découpent le champ de
réflexion des ,,idéologues francais qui, dans le sillon de Condillac, élabo-
rent une théorie du signe comme représentation de Iidée qui elle-méme
représente la chose pergue. La communication des lors véhicule une repré-
sentation comme contenu idéal (ce qu’on appelera le sens) ; et écriture est
une espéce de cette communication générale. (SEC, 374)

Condillac steht somit zu Beginn jener Arbeit — an deren Ende die
Auseinandersetzung mit Austin steht — fiir eine Position, die Der-
rida durch seinen Ausgang von Hussetls Schriftbegriff bestens ver-
traut ist: Schrift als Unterbegriff eines Kommunikationsverstind-
nisses, bei dem die sprachlichen Zeichen Reprisentationen intel-
lektueller Gehalte (,,Ideen”) sind. Gegen diesen Mentalismus des
Sprachlichen formuliert Derrida nun — wie durch den fritheren Ver-
weis auf Glendinning bereits angedeutet worden ist (Kap. I1.2) —
ein Argument der Offentlichkeit von Erfahrung?

So erfordert die Méglichkeit der Offentlichkeit eines Schriftzei-
chens die Abwesenheit von Erinnerung, weil deren urspriingliches
Gegebensein dieses schon zu einem privaten Zeichen macht — wo-
mit seine Offentlichkeit unméglich wire. In diesem Sinne ist das
Zeichen nicht die Erinnerung eines Objekts, eines Dings in der

2 Glendinning ,,Communication and Writing®, 277.

3 Glendinning spricht freilich von einem ,,public language argument*
(Glendinning ,,Communication and Writing®, 271) und nicht von einem
Argument der Offentlichkeit von Erfahrung. Glendinning verkirzt das
Argument dergestalt aber auf ein allein sprachphilosophisches und ver-
kennt somit den ontologischen Gehalt von Derridas Argumentation. Dies
ist auf den folgenden Seiten darzulegen.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die strukturelle Offenheit von Kontexten 111

Welt, einer privaten Episode. Es ist gleichwohl die Méglichkeit von
Objektivitit, die Moglichkeit eines Bezugs auf etwas in der Welt
sowie die Méglichkeit dafiir, dass private Episoden 6ffentlich sein
konnen.* Nur stehen diese auf einem Fundament, das stets inner-
halb derselben Zeichen zugleich eine andere Objektivitit, andere
Beziige auf die Welt und andere Episoden erlaubt (Kap. I11.4.2).
Wozu ein Schriftzeichen verwendet wird, kann auch durch seinen
Gebrauch nicht geregelt werden (Kap. 111.4.1), weil die M6glichkeit
des Schriftzeichens selbst die Voraussetzung fiir alles ihm Folgende
ist — einschlieBlich seines Gebrauchs und einschlieBlich jeder On-
tologie (Kap. 111.4.3):

Cette archi-écriture bien que le concept en soit appelé par les thémes de I’
arbitraire du signe et de la différence, ne peut pas, ne pourra jamais étre
reconnue comme objet d’une science. Elle est cela méme qui ne peut pas se
laisser réduire a la forme de la présence. Or celle-ci commande toute objec-
tivité de I’objet et toute relation de savoir. (Gr, 83)

Lawlor weist nun darauf hin, dass die explizite Hinwendung zu den
kleinsten bedeutungstragenden Einheiten der Sprache, den Zei-
chen, nicht erst durch Derridas Hinwendung zu Sassure® in De /a
grammatologie, sondern aus Derridas immanenter Kritik an Husserl
hervorgeht: ,, This indiscernability between consciousness and lan-
guage is why the problem of phenomenology, its historical destiny,
is for Derrida the probleme of the sign.*d Nun bleibt Derrida aber
bei Schrift nicht stehen, sondern ubertrigt diese Ijberlegungen
ebenso auf Sprachlichkeit tiberhaupt. Diese versteht er im Gegen-
satz zu Husserl aber nicht nur phinomenologisch, sondern zu-
gleich ontologisch. Sprache selbst ist erst die Herstellung von Re-

4 Siehe zu Derridas Zeichenbegriff Hartwig Frank, ,,Logik der Dekon-
struktion? Derrida als Logiker®, in: Josef Simon, Werner Stegmeier (Hrsg.),
Fremde Vernunfi. Zeichen und Interpretation IV (Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 1998), 103-113. Vgl., ebd., 109: ,,Die Ohnmacht des Identititsprin-
zips ist die Macht des Supplements, sie ist die Macht des Zeichens, die den
Sinn der Begriffe zum Gleiten bringt, zum Gleiten auch ins Keinen-Sinn-
(meht)-Haben.*

5 Ferdinand de Saussure, Cours de linguistique générale. Tullio de Mauro
(Hrsg.), (Paris: Payot, 1972).

6 Lawlot, Derrida and Husserl, 170.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 Konsequenzen

prasentationalitit. Die reprisentierten Gehalte kénnen demnach
ihrer Tradierung nicht vorangehen, weil sie sonst tberhaupt nicht
kommunikabel wiren. In diesem Sinn kann also nicht von einer
Realitit ausgegangen werden, die qua Tradierung eine Garantie da-
fir darstellte, dass sich Sprache auf diese Realitit bezbge — dass
Sprache Realitit reprisentiere. Im Gegenteil hilt Derrida fest, dass
Sprache selbst der Kontrast von Realitit und Reprisentation sein
miusse, weil die Ursprungsproblematik der Phinomenologie ver-
deutlicht habe (Kap. 11.4.1.), wie sich sprachliche Reprisentation
weder auf (schlicht ursprungslose) Reprisentationen noch auf (ei-
nen schlicht gegebenen) realen Ursprung begriinden kénne (vgl.
I"Ph, 55; Gr, 541.).

Daraus schlie3t Derrida, dass sich die Reprisentation von Rea-
litdt in der Sprachlichkeit des Bewusstseins nicht bruchlos dutrch-
halten lasse, das heil3t, dass Sprache zugleich der Einbruch von Re-
alitdt in (tradierte) Reprisentation sei. Demnach duBert sich in Der-
ridas Ausgang von Hussetl der Gedanke einer Inkommensurabili-
tit von Sprache und Erinnern. Zwar ist Sprache ebenso wie Erin-
nern eine Reprisentation von Realitit, aber nur in der Sprache kann
Realitit mit ihrer Reprisentation brechen. Die Frage ist dann aber,
wie sich dieser Einbruch der Realitit in ein System der Reprisenta-
tion denken lisst, dessen Realititssittigung stets ausbaufihig ist.
Vor dem Hintergrund dieser Fragestellung lasst sich Derridas Hin-
wendung zur Frage nach dem Kontext in Signature Fvénement
Contexte verstehen (dazu grundsitzlich: Kap. 111.4). Denn dieser
kann sowohl als diejenige Instanz verstanden werden, die die An-
gemessenheit von Sprache mit Erinnertem verbtirgt, als auch als
diejenige Instanz, die die Unangemessenheit von Erinnertem mit
Sprache hervortreten lisst. In diesem Sinn verweist Derrida zu-
nichst auf die auBerordentliche Rolle des Kontextes:

11 semble aller de soi que le champ d’équivocité du mot ,,communication®
se laisse massivement réduire par les limites de ce qu’on appelle un contexte
(et Pannonce entre parenthése qu’il s’agira, dans cette communication-ci,
du probleme du contexte et de la question de savoir ce qu’il en estde ’écri-
ture quant au contexte en général). (SEC, 368)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die strukturelle Offenheit von Kontexten 113

An die Adresse des Begtiffs des Kontextes — der in Signature Evéne-
ment Contexte an die Stelle jener Begriffe tritt, die in den Auseinan-
dersetzungen mit Husserl die Funktion ibernahmen, die Identitit
zwischen materiellen Markierungen und geistigem Gehalt zu garan-
tieren (etwa ,, Tradition™) — richtet Derrida nun die folgenden pro-
grammatischen Fragen (zur Ausfithrung dieses Programms: Kap.
111.4.3):

Mais les réquisits d’un contexte sont-ils jamais absolument déterminables?
Telle est au fond la question la plus générale que je voudrais tenter d’¢la-
borer. Y a-t-il un concept rigoureux et scientifique du conzexre? (SEC, 369)

Denn im Hintergrund steht die in Signature Evénement Contexte nicht
erneut ausgefihrte, aber sich deutlich wiederholende Annahme,
dass — sollte der Kontext jene Instanz sein, die die Identitit der
Bezugnahme auf geistige Gehalte mittels materieller Markierungen
verbirgt — sich der Begriff des Kontextes mit derselben Ursprungs-
problematik konfrontiert sicht, die Dertida bereits im Ausgang von
Husserl deutlich gemacht hat (Kap. 11.4.1). Entsprechend formu-
liert Derrida den Gedanken: ,,[L]e signe écrit comporte une force
de rupture avec son contexte” (SEC, 377). Die Ausbuchstabierung
dieses Gedankens vor dem Hintergrund einer Kritik an der sprach-
philosophischen Position Condillacs, in deren Hintergrund wiede-
rum Husserl steht, nimmt den ersten Teil von Signature FEvénement
Contexte (das Kapitel ,,Ecriture et Télécommunication®) ein. Dieser
Gedanke bildet den Ubergang zu Detridas Auseinandersetzung mit
Austin im zweiten Teil von Signature Fvénement Contescte (ab dem Ka-
pitel ,,Les Parasites. Iter, de IEcriture : Qu’elle n’existe peut-étre
pas®).

Schematisch lisst sich dieser Ubergang mit zwei Schritten nach-
vollziehen:

Erstens: Sprache ist per se irreduzibel, das heil3t sie lisst sich nicht
reduzieren auf eine bestimmte Ontologie, weil eine solche wiede-
rum erst durch Sprache mdoglich ist (Kap. 1.2; 111.4.3). Damit geht
komplementir einher, dass Sprache durch und durch 6ffentlich ist,
weil sie anders auf bestimmte (private wie auch kollektiv-private)
Praktiken der Verstindigung reduziert wiirde, was aber deren Er-
méglichungsbedingungen wiederspriche.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 Konsequenzen

Zweitens: Was Derrida an Austin interessiett, ist der Umstand,
dass dieser durch den Aufweis performativer Sprechhandlungen ei-
ner ontologischen Verstellung von Sprache entgegentritt. Dies wird
von Teilen der Forschungsliteratur (Cavell, Glendinning) nicht ge-
schen, denn jene gehen von einem Sprachparadigma Derridas aus,
wenn sie dessen Auseinandersetzung mit Austin rekonstruieren.”
Dass die Annahme eines solchen Paradigmas — wie es sich von der
Auseinandersetzung mit Husserl her gestaltet — zwar grundsitzlich
legitim ist, bedeutet jedoch nicht, dass Derrida in seiner Hinwen-
dung zur Sprache nicht mehr der ,,question ,ontologique’ *“ (Intr, 167)
verpflichtet sei, die mit der Entstehung dieses Paradigmas einher-
geht.8 Sprache ist nun gemill des Austinschen Paradigmas nicht

7 So schreibt Cavell: ,,Now a favored term or turn of criticism or diag-
nosis Derrida offers of Hussetl’s account of signs is to say that it excludes
something as external or accidental to its subject that is, more patiently or
accurately, to be seen as internal and essential to it. And this turns out to
be the exact or precise criticism Derrida offers, repeatedly, of Austin’s
work on the performative utterance.” (Cavell, A Pitch of Philosophy, 65)
Auch Glendinnig hilt fest: ,, The background to Derrida’s engagement with
Austin is his (Detrida’s) attempt to undermine a conception of ,the mean-
ing® of words and utterances which construes it as something which must
be, atleast for the speaking subject, ,specific, univocal, and rigorously con-
trollable’ [...].*“ (Glendinning, ,Inheriting ,Philosophy*, 19)

8 Dies berticksichtigt Moati, der in seiner grundlegenden Arbeit zum
Verhiltnis Derridas zu Austin von einem ,,double probleme® (Moati, Der-
rida et le langage ordinaire, 16) ausgeht: ,,Deux penchants interprétatifs sont
toutefois venus brouiller la compréhension de I'ceuvre du philosophe fran-
cais. D’une part, la réception anglo-saxonne a le plus souvent focalisé son
attention sur les textes de Derrida portant sur Austin et Seatle, au détri-
ment de ’élucidation prévise de la position de Derrida vis-a-vis de la tradi-
tion phénoménologique européenne, au premier chef Husserl, Heidegger
et Levinas dont la prise en compte s’avere décisive pour la pleine compré-
hension des enjeux théoriques soulevés par Signature Evénement Con-
texte. D’un autre coté, en France en particulier, jusqu’a il y a peu, 'exégese
s’est concentrée sur le versant phénoménologique, voire post-phénomé-
nologique, de la déconstruction derridienne tout en manquant cruellement
le sens et 'importance pour la déconstruction, de la philosophie du langage
ordinaire, faute de technicité ou d’intérét suffisant pour cette tradition phi-

losophique.” (Ebd., 14)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die strukturelle Offenheit von Kontexten 115

nur dasjenige, womit Realitit reprisentiert wird — etwa in Sitzen
wie ,,Hier steht ein Tisch® —, sondern Sprache ist auch dasjenige,
das Dinge tut. Beispielsweise:

[TThe utterance ,I do® (take this woman to be my lawful wedded wife), as
uttered in the course of a marriage ceremony. Here we should say that in
saying these words we are doing something — namely, marrying, rather than
reporting something, namely zbat we are marrying. And the act of marrying,
like, say, the act of betting, is at least preferably (though still not accuratel) to
be described as saying certain words, rather than as performing a different,
inward and spiritual, action of which these words are merely the outward
and audible sign. (HTW, 12f.)

Sprechen ist in diesem Sinne, wie Glendinning richtig hervorhebt,
,»a public performance that does something”.? Dadurch dass Spra-
che etwas tut, bringt sie zugleich neue Entititen hervor. Derrida
sicht hietin eine Bestitigung seiner Annahme der Irreduzibilitit
von Sprache auf bestehende Ontologien, denn: ,,Les notions austi-
niennes [...] ne désignent pas le transport ou le contenu de sens,
mais en quelque sorte la communication d’un mouvement original
[...], une opération et la production d’un effet.” (SEC, 382) Der
potenzielle Bruch mit einer Ontologie vollzieht sich aber nicht nur
durch die Hervorbringung neuer Entititen allein, sondern dadurch
dass diese zugleich den Entstehungszusammenhang verindern, der
sie ermoglicht:

A la différence de Paffirmation classique, de I’énoncé constatif, le perfor-
matif n’a pas son référent (mais ici ce mot ne convient sans doute pas, et
Cest I'intérét de la découverte) hors de lui ou en tout cas avant lui et en
face de lui. Il ne décrit pas quelque chose qui existe hors langage et avant
lui. Il produit ou transforme une situation, il opere [...]. (SEC, 382)

Wenn Austins Entdeckung der Performative generalisiert werden-

¢ Glendinning, ,,Inheriting ,Philosophy*, 22.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 Konsequenzen

kann,!° das hei3t wenn nicht nur explizit performative AuBerungen

113

wie das ,,Ja-ich-will“ wihrend einer Hochzeitszeremonie oder das
,,Jch-ernenne-dich-hiermit-zu*, , Ich-taufe-dich-hiermit-auf®, etc.
diese Eigenschaft haben, dann kann auch nicht bestimmt werden,
worin das Prinzip der Performativitit besteht, weil jede Bestim-
mung von Performativitit dann selbst wieder performativ wire
und somit wieder den Entstehungszusammenhang verinderte, der
sie ermoglicht. Dann ist es aber nicht méglich, gleichzeitig auf die-
sen Zusammenhang Bezug zu nehmen, ohne ihn dadurch zu ver-
andern. Wie unschwer zu sehen, hieBe das, Austins Entdeckung
mit ,,archi-écriture” gleichzusetzen: Performativitdt und Ur-Schrift
(,;archi-écriture®) wiren dann zwei Namen fir denselben Um-
stand.!! Wenngleich ,,archi-écriture” der Mal3stab ist, der Derridas

10 Derrida scheint dies immerhin anzunehmen, wenn er aus Gilles
Lanes Finleitung der franzésichen Ubersetzung von (HTW) zitiert:
[L]’énoncation performatif [...] qu’Austin a été conduit a considérer foute
énonciation digne de ce nom.” (SEC, 382) Vgl. Austin, Quand dire, ¢ est faire.
How to Do Things with Words. Eingeleitet, tibersetzt und kommentiert
von Gilles Lane. Mit einem Nachwort von Francois Récanati (Paris: Fdi-
tions de Seuil, 1970), 19. Austin selbst leistet dem Vorschub, wenn er von
der Unterscheidung lokutionirer und illokutionirer Akte, die er im Vetlauf
von (HTW) fiir die Unterscheidung performativer und konstativer AuBe-
rungen einfithrt (vgl. (HTW, Lecture VIII)), festhilt, es sei ,,not always easy
to distinguish performative utterances from constative” (HIW, 94). Dies
fithrt Austin aus: ,,Furthermore, in general the locutionary act as much as
the illocutionary is an abstraction only: every genuine speech act is both.
(This is similar to the way in which the phatic act, the rhetic act, &c., are
mere abstractions.) (HTW, 147) Eine klare Absage erteilt dieser Sicht-
weise Moati: ,,Dans I’écheveau des confusions qui se sont sédimentées
entre la déconstruction et la philosophie du langage ordinaire, se trouve, a
la racine, I'idée, de nature déconstructrice, que la théorie des ,actes de lan-
gage* avait vocation a déconstruire la ,valeur de vérité‘ par une généralisa-
tion de I’énoncé performatif a toute prestation linguistique. (Moati, Der-
rida et le langage ordinaire, 257)

11 Auf die Moglichkeit dieser ebenso radikalen wie einfachen Gleichset-
zung ist tatsichlich noch kein Autor in der Folge Derridas gekommen.
Dies mag zwei Griinde haben: Zum einen hat sich die Forschung stets
stirtker auf Derridas Kritik an Austin konzentriert und gefragt, inwiefern

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die strukturelle Offenheit von Kontexten 117

Interesse an Austins Performativa motiviert, so sieht Dertrida beide
Begriffe jedoch nicht auf einer Ebene:!2

Austin n’a pas pris en compte ce qui, dans la structure de la beution (donc
avant toute détermination illocutoire ou perlocutoire), comporte déja ce
systeme de prédicats que jappelle graphématiques en général et brouille de ce
fait toutes les oppositions ultérieures dont Austin a en vain cherché a fixer
la pertinence, la pureté, la rigeur. (SEC, 383)

Zwar halt Derrida den Mehrwert fest, den er in Austins Entdeck-
ung erblickt — ,,[l]e performatif est une ,communication® qui ne se
limite pas essentiellement a transporter un contenu sémantique déja
constitué et surveillé par une visée de vérité¢” (SEC, 383) —, aber
Austin geht nicht soweit, daraus — etwa — auf eine negative Meta-
normativitit von Diskursivitit zu schlieBen. Entsprechend hilt
auch Moati fest: ,,L.e point de départ de la critique de lillusion
,descriptive chez Austin n’est pas, autrement dit, primordialement
dans le performatif, ,mais dans le constatif' 1> Diese Einseitigkeit re-
klamiert nun Derrida, wenn er bei Austin auf das Fehlen einer ,,éla-
boration générale et systématique de la structure de locution®
(SEC, 385) hinweist.

diese (nicht) angemessen sei (vgl. etwa Glendinning, ,,Inheriting ,Philoso-
phy“, 21£.). Zum anderen ist man sich schnell einig tiber die sprachphilo-
sophische Gemeinsamkeit gewesen, die es Derrida erlaubt habe, auf Austin
Bezug zu nehmen — nidmlich dessen Herausstellung der ,,,descriptive’
fallacy* (HTW, 3): ,,Unexpected as Derrida’s encounter with Austin may
appeat, it was no accident. They bear deep features in common. There is,
for example, the concern of each with philosophy’s, thinking’s, or writing’s
limitations, and their necessities, or habits; there is an awareness of the
moral dimension and of political dimensions of language; and they are quite
at one in their attack on what deconstruction calls logocentrism, the thing Austin calls
the descriptive fallacy.“ (Cavell, ,,Seminar on ,What Did Derrida Want of Aus-
tin?“, in: Philosophical Passages, 66-91, 68. Eigene Hervorhebung, P.F) Vgl.
auch: Kap. II B in: Moati, Derrida et le langage ordinaire, 254-309.

12 Noch deutlicher hat Derrida diese Diskontinuitit in spiteren Jahren
formuliert: ,,But I would say, more and more now, in a way that is rather
new for me, I am more and more suspicious, whatever its fecundity, its
necessity may be, of the theory of performativity.“ (PP, 460)

13 Moati, Derrida et le langage ordinaire, 258.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 Konsequenzen

Vor dem Hintergrund von Derridas Auseinandersetzung mit-
Husserl wird aber deutlich, worin gemil3 Derridas Auffassung eine
solche generelle Strukturbeschreibung bestehen musste. Rudolphe
Gasché sieht dies ganz deutlich, wenn er tiber Signature Evénement
Contexte schreibt: ,, The burden of the argument of the essay rests
within these generalized traits. They are traits constitutive of intel-
ligibility as such. They are in the nature of ,conditions of possibil-
ity“.“14 Eben hierin besteht aber die Ineinanderfithrung von Husserl
und Austin: Was Austin einen performativen Sprechakt nennt, wird
bei Derrida zur Bedingung der Moglichkeit eines Ereignisses (Kap.
111.3.3):15  Je reviens donc a ce point qui me parait fondamental et
qui concerne maintenant le statut de 'événement en général, de
I’événement de parole ou par la parole, de I’étrange logique qu’il
suppose et qui reste souvent inapercue.” (SEC, 388) Insofern Der-
rida hier nun aber von einem Ereignis spricht, verldsst er bereits
das Terrain der Performativa im engeren Sinn. Denn gemil Derri-
das Aufassung steht auch die Entdeckung der Performativa bei
Austin unter jenen Vorzeichen eines Sprachverstindnisses, von de-
nen er in kritischer Absetzung von Husserls Schriftbegriff zeigt,
dass sie auf einem geistphilosophischen Missverstindnis sprachli-

14 Gasché, ,,More than a Difference in Style®, in: The Honor of Thinking.
Critique, Theory, Philosophy (Stanford: Stanford University Press, 2007),
121-144,126. Gasché prizisiert wenige Seiten spiter, dass es sich hier nicht
cigentlich um eine ,,transcendental, but a quasi-transcendental* Bedingung
handele (ebd., 1306): ,,But the universal and necessary structure of iterability
has not the simplicity of a a priori.“ (Ebd., 136.)

15 So auch Gasché: ,,[L]et us bear in mind that the discussion of Aus-
tin’s theory of performatives in ,Signature Event Context®is framed by the
overall problem of the essay. This problematic, upon which to my
knowledge no commentator on the essay, or, for that matter, on the Der-
rida-Searle debate, has found it necessary to pause, concerns the structure
of the event — that is, the eventhood of the event. (Gasché, ,,More than a
Difference in Style®, 138) Gegen Gaschés besseres Wissen hat darauf —
sechs Jahre zuvor — bereits Glendinning hingewiesen: ,,So Derrida is not
simply advancing a claim about the (factual) repeatability or multiple ap-
plicability of words and signs in different contexts, but a claim about the
,eventhood* of such events [...].“ (Glendinning, ,, Inheriting ,Philosophy*,
21)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die strukturelle Offenheit von Kontexten 119

cher Irreduzibilitit beruhe: ,,Par la, la communication performative
redevient communication d’un sens intentionnel (SEC, 383). In
diesem Sinn ist Austin der Vater der Sprechakttheorie a la Searle
(Kap. 111.2.2).

Kommunikation als die Vermittlung ,,d’un sens intentionnel® zu
verstehen,!6 bedeutet jedoch die Offentlichkeit des Schriftbegriffs
tendenziell zu untergraben, nimlich genau dann, wenn der ,,sens
intentionnel” auf Kosten der Bedingungen seiner Offentlichkeit
gedacht wird (Kap. 111.4.2). Dies ist konkret dann der Fall, wenn
die Offentlichkeit des Sprachzeichens durch eine Annahme derge-
stalt eingeschrinkt wird, dass dieses nur auf eine bestimmte Weise
zu verstehen ist: durch einen bestimmten Kontext, durch einen be-
stimmten Tradierungszusammenhang, etc. Nun besteht aber auch
der ,,sens intentionnel® einer AuBerung nur in der Bestimmtheit
eines Kontextes (eine zentrale Annahme Seatles: Kap. I11.2.2).
Derrida sagt nun nicht, dass ein solcher nicht geduBlert werden
konne, sondern weist darauf hin, dass Sprachzeichen perse nur dann
offentlich sein konnen, wenn diese nicht schon Ausdruck eines be-
stimmten AuBerungssinns seien. Nun schlieBt Austin in How 0 do
Things with Words aber eine Reihe bestimmter Fille von AuBerungen
vorab von seiner Untersuchung nach Performativitit aus (vgl. Kap.
111.4.2):

I mean that actions in general (not all) are liable, for example, to be done
under duress, or by accident, or owing to this or that variety of mistake,
say, or otherwise unintentionally. [...] Secondly, [...] these likewise, [...]
we are deliberately at present excluding. I mean, for example, the follow-
ing: a performative utterance will, for example, be 7# a peculiar way hollow
or void if said by an actor on the stage, or if introduced in a poem, or
spoken in soliloquy. (HTT, 21f.)

Derrida anerkennt, dass diese Fille ein Scheitern des intentionalen
Aktes bedeuten, dass sie nicht-intentional sind. Aber er hilt es fur
verfehlt, diese von einer strukturellen Untersuchung von Perfor-
mativitit auszuschlieBen, denn ,,la possibilité du négatif (ici, des -

16 TLe concept de représentation est ici indissociable de ceux de communi-
cation et d’expression que j’ai soulignés dans le texte de Condillac.” (SEC,
371)

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 Konsequenzen

felicities) est une possibilité certes structurelle, que échec est un ris-
que essentiel des opérations considérées® (SEC, 385). Hieraus leitet
Derrida seine Kiritik an Austins Verstindnis alltdglicher Sprache ab:
,»[L]e concept de I’ ,ordinaire®, donc de Jangage ordinaire® auquel il
fait alors recours est bien marqué par cette exclusion.” (SEC, 386)
In diesem Sinn erldutert auch Fish:

Given such a view, it makes sense to proceed as Austin does in the eatly
chapters of his book — by first isolating normative and clear-cut cases and
then building up to difficult and derivative cases. But as Derrida observes,
such a procedure, however methodologically innocent it may seem, con-
ceals behind its reasonableness an entire metaphysics, the metaphysics of
presence, of objects and/or intentions that possess a putity which can ei-
ther be preserved or compromised in the act of communication.!”

Diesem Metaphysik-Vorwurf hat Cavell allerdings unter Verweis
auf den Entstehungszusammenhang des Gewohnlichen (,,ordi-
nary*) als einem sprachphilosophischen Theorem bei Austin (und
Wittgenstein) widersprochen:

In the work of Austin and of the later Wittgenstein the concept of the
ordinary is developed specifically in contrast to what they sense as meta-
physics — or I might rather say, in contrast to the philosophical skepticism
against which what Wittgenstein calls metaphysics takes its stand: the or-
dinary for them 7s what skepticism denies (hence in a sense invents).!8

Dergestalt konnte sich der Verdacht einstellen, Derrida restauriere
gegeniliber einem Verstindnis alltdglicher Sprache ein metaphysi-
sches, weil transzendentales System, wenn er das Verstindnis all-
tiglicher Sprache verallgemeinern will. Einen Schritt in diese Rich-
tung macht auch Cavell: ,,Derrida sees ordinary language as an ef-
fect of a general writing which is its possibility.“!® Um aber sogleich
anzuflgen: ,,Each pivotal concept at issue between Derrida and
Austin (presence, writing, [...]) is turned by their differences. I
know of no position from which to se##/e this systematic turning.*20

17 Fish, ,,With the Compliments of the Author®, 212.
18 Cavell, ,,What Did Derrida Want of Austin®, 47.

19 Ebd.

20 Ebd.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die strukturelle Offenheit von Kontexten 121

Tatsichlich muss davon ausgegangen werden, dass Derridas In-
sistieren auf einer Generalisierung gewShnlicher Sprache nicht ge-
gen diese gerichtet ist, sondern diese aus der teleologischen Um-
klammerung einer Bewusstseinsphilosophie 16sen will (Kap. 11.3),
derzufolge die Alltiglichkeit der Sprache (;,ordinary language®) kein
ontologischer Umstand ist, sondern ein Gelingen von Kommuni-
kation meint, das in einem Verstanden-Werden eines Sprechers
durch einen Hérer besteht. Um Fishs Derridalektiire also mit der
Cavells zu verbinden, scheint es angebracht, in Derridas Philoso-
phie eine Fortsetzung desjenigen Impulses zu sehen, der auch bei
Austin gegen eine bestimmte Metaphysik der Sprache gerichtet ist.
Insofern geht Derrida mit Austin tiber Austin hinaus, wenn er bei
diesem noch Restbestinde einer bewusstseinsphilosophischen
Fundierung von Sprache ausmacht (Kap. 111.2.1.1), die Derrida ja
gerade durch seine Auseinandersetzung mit Husserl Gberwindet
(Kap. 11.3; 11.4.1). Derridas vor diesem Hintergrund eigens zu er-
lauternde metaphysische Position (Kap. IV.4) kann vorab derge-
stalt verstanden werden, dass es schlieBlich doch wieder einer Me-
taphysik bedarf, um eine gewisse Metaphysik-Freiheit zu garantie-
ren: um zu garantieren, dass Bedeutung nicht teleologisch missver-
standen wird. Derridas Begriff des semantischen Telos erlautert S.
Pradhan dabei folgendermal3en: ,,A sign can be said to be semanti-
cally unfree if it has a semantic nature that ties it to certain privi-
leged uses; these uses are then treated as the natural expression or
proper enactment of its semantic nature (what Derrida would call
its telos).“2! Dass Derridas Ubetlegungen dergestalt auf weite Teile
der gegenwirtigen Sprachphilosophie zutreffen, stellt Staten her-
aus:

But Kripke and Putnam, although they are deeply influenced by Wittgen-
stein, approach their investigation of language drawn by the logico-objec-
tive Zelos that is the traditional lure of philosophy. For them, the grammar
of ordinary language converges upon the nodal points identified as real
being by science [...]. [...] It thus appears that in some supremely occulted

21 S[] Pradhan, ,,Minimalist Semantics. Davidson and Dettida on
Meaning, Use, and Convention®, in: Jacques Derrida, 234-251, 235 (zuerst
erschienen in: Diacritics (Ausg. 16, Nr. 1) 1986, 66-77).

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 Konsequenzen

way, the new theory of reference continues to be driven by the urge for
presence of which Heidegger and Derrida speak.??

Das teleologische Sprachverstindnis (beziechungsweise Referenz-
verstindnis) beschrinkt die Bedeutung einer AuBerung somit auf
ein spezielles Kontextverstindnis, demzufolge Sprache als be-
wusstseinsfundiert (Husserl) gedacht ist, ohne dartiberhinaus ope-
rativ sein zu kénnen (was Derrida als Entdeckung — wenn schon
nicht als Ausfihrung — Austins betrachtet): ,,L.e concept ou la re-
quéte du ,contexte‘ semble donc souffrir ici [bei Austin, P.F.] de la
méme incertitude théorique et intéressée que le concept de I’ ,ordi-
naire’, des mémes origines métaphysiques: discours éthique et
téléologique de la conscience.” (SEC, 389) Diese Vorstellung un-
terminiert aber, wie gesehen, die Méglichkeit der Offentlichkeit
von Sprache, die als je kontextuelle Bezugnahme auf Bedeutung je
schon auf die Bedeutung desselben Ausdrucks, derselben Worter
in einem anderen Kontext zuriickgreifen muss. Offentlichkeit be-
ruht somit umgekehrt auf der strukturellen Offenheit von Kontex-
ten. Die Annahme des Verstanden-Werdens eines Sprechers durch
einen Horer beruht hingegen auf der Geschlossenheit eines spezi-
fischen Kontextes, jenem nimlich, in dem solches Verstanden-
Werden stattfindet (Kap. I11.4.2). Damit dies aber méglich ist, muss
zunichst die Offentlichkeit von Bedeutung gegeben sein.

Im Namen der Offentlichkeit von Wahrnehmung beginnt Aus-
tin aber seinen anti-skeptischen Realismus zu formulieren. Nur
wenn diese Offentlichkeit auch zum integralen Moment einer
Sprachphilosophie wird, ist die gewohnliche Sprache auch allge-
mein diejenige Sprache, die skepsis-resistent sein kann, weil dann
auch noch die Behauptbarkeit skeptischer Szenarien auf einer Spra-
che beruht, die jene nicht in Frage stellen kénnen. Dem schlief3t
sich auch Glendinning an:

This analysis of the iterability of language can be seen in the right light if
we see it as responding to questions of the form: what sort of surrounding
must there be for the notion of ,using language* to make sense? And the
central claim on this issue is this: we cannot make sense of a singular event
being as of a use of language without making reference to the possibility

22 Staten, ,, The Secret Name of Cats*, 39.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die strukturelle Offenheit von Kontexten 123

of another such event. Again, this is not simply a report about the factual
repeatability of words. Rather, it is a conceptual clarification of the
,eventhood* of events of language use [...].?

Der intentionale Sinn einer AuBerung in einem Kontext bezie-
hungsweise der bestimmte kontextuelle Sinn einer AuBerung ist,
mit anderen Worten, nur dadurch méglich, dass zugleich ein ande-
rer Sinn moglich ist. Andernfalls stiinde jener bereits fest, noch be-
vor er sich in einem Kontext als dieser oder jener Auﬁemngssinn
konstituiere. Er wire privat und der Méglichkeit nach nicht 6ffent-
lich, das heif3t nicht zuginglich fir andere. Dem widerspricht eben-
falls die Entdeckung der Performativa: Sprechen kann tiberhaupt
nur dann eine Handlung sein, wenn das Resultat dieser Handlung
nicht schon vor deren Ausfithrung in Kraft tritt. Performativitit
kann es also nur geben — und dass es sie gibt, hat Austin demons-
triert —, wenn es daflr eine strukturelle Moglichkeit gibt. Diese
Moglichkeit besagt, dass die Konstituierung von Sinn durch
Sprachzeichen — was Derrida in Signature Evénement Contexcte ,,événe-
ment“ nennt — nicht durch dasjenige bedingt ist, was diesen auf
mentaler Ebene entspricht, sondern durch das, was ihnen auf men-
taler Ebene entsprechen kann (dazu: Kap. II1.3.1). Letzteres ist
aber tberhaupt nicht zu antizipieren, weil es grundsitzlich offen
ist, neu bestimmt zu werden: ,,[L]a condition de possibilité de ces
effets est simultanément, encore une fois, la condition de leur im-
possibilité, de I'impossibilité de leur rigoreuse pureté.” Diese trans-
zendentalphilosophische Offenheit ist die Maxime des natiitlichen
Sprachrealismus Derridas in der Folge von Husserl und Austin.

II. 4.3. Gegentberstellung

Lnbalt des Unterkapitels
Anhand eines Beispiels soll abschlieffend die quasi-transzendentale Offentlich-
keit von Kommunikabilitat belenchtet werden. Daran anschliefSend wird eine

kursorische Gegeniiberstellung mit Searle und Habermas unternommen und
einige methodische Konsequenzen werden benannt.

23 Glendinning, ,,Communication and Writing*, 277.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 Konsequenzen

Wenn die zu Ende des vorangegangenen Kapitels in Aussicht ge-
stellte transzendentalphilosophische Offenheit zutreffend ist, dann
kann Derrida von dem Phinomen grammatischer Sinnlosigkeit —
etwa in the Satz ,,das Griin ist oder [sic!|“! — sagen, dass sich diese
tberhaupt nicht grundsitzlich behaupten lasse, sondern nur

dans un contexte déterminé par une volonté de savoir, par une intention
épistémique, par un rapport conscient a 'objet comme objet de connais-
sance dans un horizon de vérité [...]. Mais, comme ,le vert est ou® ou
-abracadabra® ne constituent pas leur contexte en eux-mémes, rien n’in-
terdit qu’ils fonctionnent dans un autre contexte a titre de marque signi-
fiante (ou d’indice, dirait Hussetl). (SEC, 381)

Ein grammatisch sinnloser Satz verfiigt Derrida zufolge stets noch
tber grammatisches Potenzial, das dann manifest wird, wenn man
den Satz in einen entsprechenden Kontext versetzte. So ist grund-
sitzlich Folgendes denkbar (vgl. SEC, 381): ,,Le vert est ou™ wurde
aus Unkenntnis zwar als ,,le vert est ou® niedergeschrieben, in einer
Situation wurde der Satz jedoch verwendet als ,,le verre est ou (dt.
,-das Glas ist wo*). Dieser Satz fiel etwa im Zuge der Feststellung
eines Gastes im Restaurant, der nach einem Telefonat an seinen
Platz zurtckkehrt und nun sein Glas vermisst. Er wendet sich an
den voriibergehenden Kellner, zeigt auf die Stelle, an der das Glas
eben noch stand und fragt: ,,Das Glas ist wo?** Dieses Potenzial,
nun eine grammatisch korrekte Wendung des Deutschen zu sein
(s,pourra se charger de grammaticalité®, SEC, 381), kommt dem
Satz aber nicht von auBen zu (durch eine Anderung oder Korrektur
des Zeichens), sondern allein durch die Méglichkeit, entsprechend
verwendet zu werden:

Cest sur cette possibilité que je voudrais insister: possibilité de prélévement
ct de greffe citationelle qui appartient a la structure de toute marque, parlée
ou écrite, et qui constitue toute marque en écriture avant méme et en de-
hors de tout horizon de communication sémio-linguistique; en écriture,
C’est-a-dire en possibilité de fonctionnement coupé, en un certain point,
de son vouloir-dire ,,originel et de son appartenance a un contexte satu-
rable et contraignant. (SEC, 381, m.H., P.F)

! Derrida tibernimmt dieses Beispiel von Hussetl, vgl. (SEC, 380).

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegentiberstellung 125

Da die Versetzung eines ungrammatischen Satzes in einen entspre-
chenden Kontext, in dem das grammatische Potenzial desselben
zutage tritt, aber eine mégliche Verwendungsweise desselben wi-
derspiegelt — und diese nicht grundsitzlich ausgeschlossen werden
kann —, kann der Satz entsprechend einer indefiniten Vielfalt zu-
kiinftiger Verwendungsweisen nicht per se als ungrammatisch be-
wertet werden:

Tout signe, linguistique ou non-linguistique, patlé ou écrit (au sens courant
de cette opposition), en petite ou en grande unité, peut étre ¢/#, mis entre
guillemets; par la il peut rompre avec tout contexte donné, engendrer a
I'infini de nouveaux contextes, de facon absolument non saturable. (SEC,
381)

Eine Unbestimmtheit der Vielfalt méglicher Verwendungsweisen
muss aber — in Anbetracht der Annahme der Offentlichkeit von
Sprache — angenommen werden:2 Grammatische Sinnlosigkeit ist
als eine Illusion im Sinne Austins zu verstehen, das heif3t als etwas,
das es sensu stricto ibethaupt nicht geben kann, wenn es wahrnehm-
bar bezichungsweise innerhalb einer 6ffentlichen Sprache formu-
lierbar ist. Entsprechend unterscheidet — worauf eingangs schon
verwiesen worden ist (I1.2) — Derrida ,,polysemie® von ,,dissémina-
tion” (SEC, 392; vgl. Kap. 111.4.2) und erldutert dies in dem ein Jahr
spiter erschienenen Band La dissémination:

C’est porquoi en toute rigueur il ne s’agit pas ici de polythématique ou de
polysémie. Celle-ci propose toujours ses multiplicités, ses variations, dans
Phorizon, au moins, d’une lecture intégrale et sans rupture absolue, sans
écartinsensé, horizon d’une parousie finale du sens enfin déchiffré, révélé,
devenu présent dans la richesse rassemblée de ses déterminations. (Dis,
425)

Indefinit unterschiedliche Verwendungsweisen (grammatische wie
ungrammatische) reflektieren jedoch stets eine potenzielle Realitit
eines Satzes, insoweit diese Teil einer 6ffentlichen Sprache sind.
Dies ist zu Beginn bereits als Bedeutungsexzess (BE) gekennzeich-
net worden und wird nun als Bedingung von Offentlichkeit ein-

2 Ferraris schreibt dazu: ,,Il punto & che in ogni forma di registrazione
c’¢ un riferimento all’avvenire® (Ferratis, Ricostruire la Decostruzione, 33).

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 Konsequenzen

sichtig: Denn ohne potenzielle Realititen kénnte ein Satz nicht 6f-
fentlich sein, wie dies bedeuten wiirde, dass sein moglicher Ge-
brauch bereits feststiinde, ehe ein solcher getitigt wiirde. Dann
aber hat man es nicht mit einem gebrauchsbereiten sprachlichen
Zeichen zu tun, sondern mit Annahmen iiber dieses. Die Trennung
von Gebrauch und Annahmen tber diesen Gebrauch entspricht
aber der Trennung eines sprachlichen Zeichens in ein geistiges Sub-
strat und dessen materieller Reprisentation. Ist diese Trennung
aber einmal vollzogen, ist vollig unerklirlich, wie ein geistiges Sub-
strat jemals reprisentiert werden konnte (dazu: Kap. 111.2.1).

Dies ist nur méglich, wenn schon 6ffentlich ist, worin die Iden-
tifikation besteht, das heif}t in welcher konkreten Situation eine Au-
Berung wie gebraucht wird. Annahmen iiber diesen Gebrauch leis-
ten aber einer Privatisierung mentaler Gehalte Vorschub, die mit
den Bedingungen einer ab initio 6ffentlichen Sprache unvereinbar
ist. In diesem Sinne rekonstruiert auch Baz die Position Austins,
derzufolge die Instanz, von der aus man urteilt (etwa: Wissen), es-
sentiell vorldufig beziechungsweise als ein Performativ zu verstehen
ist:

[H]e [Austin, P.F]] even argues, quite extensively, that ,I know* is more
akin, in its functioning and force, to ,I promise‘ — a clear performative —
than we tend to realize, and that, therefore, to suppose that it is a ,descrip-
tive phrase® is to have fallen prey to ,the descriptive fallacy[...].3

Dieser Gedanke findet sich bei Derrida als die Frage nach dem
Kontext reformuliert (Kap. II1.4.3): Denn aus der Méglichkeit,
dass selbst ein grammatisch sinnloser Ausdruck im Sinne seiner
grundsitzlichen Offentlichkeit als sinnvoll eingeholt werden kann
—und sei es im dullersten Fall als Anerkenntnis eines ,,exemple d'ag-
rammaticalité* (SEC, 381) —, folgert dieser: ,,Cela ne suppose pas que
la marque vaut hors contexte, mais au contraire qu’il n’y a que des
contexte sans aucun centre d’ancrage absolu. (SEC, 381) Es gibt,
mit anderen Worten, deswegen keinen per se feststehenden Kon-
text, der Semantik und Grammatikalitit von AuBerungen ultimativ
regeln konnte, weil die Struktur, die es ermdglicht, dass AuBerun-

3 Baz, ,,Knowing Knowing (that Such and Such)*, 149.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegentiberstellung 127

gen Offentlich sein kénnen, es zugleich verhindert, dass eine ein-
malige Instanz dieser Offentlichkeit an die Stelle ihrer Méglichkeit
treten kénnte, da Offentlichkeit dann ab initio unmoglich wire. Ent-
sprechend sagt Derrida von der Dissémination, diese sei ,,indis-
pensable a la production du sens® (Dis, 426). Die Bedingungen von
Offentlichkeit miissen also durch alle Instanziierungen als &éffent-
lich gedacht werden — oder es handelt sich nicht um Offentlichkeit,
deren Bedingungen gedacht werden sollen.

Dagegen formulieren Seatle und Habermas eine Auffassung von
Sprache, die von substantiellen Annahmen tber diese getragen
wird. Diese enthalten jedoch keine letztinstanzliche Orientierung
an den Bedingungen von Offentlichkeit, sondern an der ,,truth
about the nature of language® (Rep, 207) beziechungsweise die An-
nahme, sich ,,verstindigen [zu] missen® (F#G, 680). Dies bestitigt
Heinle: ,,Unter einer Kommunikation versteht Habermas die Her-
beifithrung eines Konsenses.“ Dies ist jedoch keine rechtsphiloso-
phische, sondern eine sprachphilosophische Annahme tber die
Verfasstheit der Offentlichkeit. In beiden Fillen (Searle und Ha-
bermas) besteht die grundlegende Annahme darin, dass Sprache
eine bestimmte Natur hat.5 Dies ist aber von Derrida aus gesehen
eine Verwechslung der Bedingungen der Méglichkeit — mithin der
Natur — von Sprache und der Moglichkeit auf eine solche Natur —
im Sinne transzendentaler Bedingungen — Bezug zu nehmen. Denn
diese Moglichkeit ist irreduzibel an Kommunikabilitit gebunden,
kann also keine allgemeinen (ontologischen) Antworten geben, weil
Kommunika-bilitit auf der exzessiven, unkontrollierbaren Offen-
heit von Reprisentation beruht — anders wire die Offentlichkeit
dieser Kommunikabilitit gefihrdet. Dies ldsst sich als ein quasi-
transzendentales Argument von Kommunikabili-tdtsbedingungen
verstehen (vgl. QUS/QOK), dass es sich gerade gegen die Prinzipi-
ierbarkeit dieser Kommunikabilititsbedingungen richtet. Solche
Prinzipiierbarkeit geht aber je mit der Ordnung des ontologischen

4 Heinle, Dekonstruktion und/ oder kommunikative Realitit?, 161.

5 Auch hat Heinle hat darauf hingewiesen, dass der Neutralititsan-
spruch des Habermasschen Prozeduralismus schwerlich vertetbar sei,
ohne zugleich ,,substantielle Annahmen tiber die Natur des Menschen® zu
machen. Vgl. Heinle, Dekonstruktion und/ oder kommunikative Realitir?, 138.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 Konsequenzen

Raums einher, die Searle und Habermas auf die eine oder andere
Weise vornehmen, wie im Folgenden zu zeigen sein wird.

Wenn aber eine solche Ordnung angenommen wird, dann muss
ausgehend von Derrida deutlich gemacht werden kénnen — inso-
fern die bisher umrissenen theoretischen Ressourcen fiir einen Na-
tirlichen Realismus, also Derridas Ausgang von Husser]l und Aus-
tin, zu verteidigen sind —, dass die ontologische Theoretizitit von
Sprache nicht ontologisch, pace Searle und Habermas, verstanden
werden kann. Die Annahme der vorliegenden Arbeit ist es, dass
dies nur erkenntnistheotetisch — als ein bestimmter zu rekonstruie-
render Typus von Erkenntnistheorie (vgl. Kap. II1.3) — méglich ist.
In diesem Sinn muss unter Beriicksichtigung der entsprechenden
Forschungsliteratur gezeigt werden, inwieweit Derrida eine Philo-
sophie der Offentlichkeit vertritt, die transzendentale und empiri-
sche Anspriiche dergestalt miteinander verbindet, dass sich daraus
Ressourcen fiir eine Verteidigung eines nicht ontologisch direkt be-
stimmbaren Sprachverstindnisses ergeben.

am 19.01.2026, 21:17:29.


https://doi.org/10.5771/9783465143581-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	II.1. Vorbemerkung: Ontologie und Öffentlichkeit der Sprache
	II.2. Die Öffentlichkeit der Realität
	II.3. Die Öffentlichkeit der Selbsterfahrung
	II.4 Konsequenzen

