Die Asthetisierung der ,religiésen
Erfahrung“ oder: Wie sinnlich ist Religion?”

Katharina Waldner

The notion of ,,religious experience is highly disputed in today’s religious studies.
Nevertheless it is used by contemporary scholars of sociology of religion as well as
in the (self-)representations of a growing global and highly individualized ,,spiritual-
ity quite often interconnected with an emphasis on sensual, lived experiences
(,,Erlebnisse*). The paper argues that these facts are part of the formation of a dis-
course on ,religion” and ,religious experience reaching back to the beginning of
the long 19" century. It explores how sensual experience and ,,aesthetics* are related
to the notions of religion and religious experience by different protagonists of this
discourse from 1800 until today, which can be seen as part of the ,,Process of social
aesthetisation” (,,Prozess sozialer Asthetisierung) reconstructed by Andreas Reck-
witz (2019).

EINLEITUNG

In der kulturwissenschaftlich ausgerichteten Religionswissenschaft hat der
Begriff ,religiose Erfahrung® keinen guten Ruf, ja es wird gelegentlich dafiir
pladiert, ihn ganz aufzugeben.' Zum einen sei ,religidse Erfahrung® das
Stichwort, unter dem die Vertreter einer im weiten Sinn des Wortes phino-

Dieser Beitrag profitierte u.a. von den Diskussionen in der International Gra-
duate School (IGS) ,,Resonant Self-World Relations in Ancient and Modern
Socio-Religious Practices* am Max-Weber-Kolleg der Universitét Erfurt in Ko-
operation mit der Universitdt Graz, wobei ich ganz besonders Anita Neudorfer
fiir inspirierenden Austausch und den Hinweis auf die Arbeiten von Andreas
Reckwitz danke.

1 Vgl. dazu z.B. McCutcheon 2012 und den Uberblick bei Sharf 2012.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | Katharina Waldner

menologisch orientierten Religionswissenschaft, von Friedrich Schleierma-
cher iiber William James und Rudolf Otto bis Mircea Eliade, eine neue
Form von Theologie betrieben hétten, indem sie ,,Religion* als ein Phino-
men sui generis konstruierten:> Im Mittelpunkt standen dabei nicht — wie es
von einer sdkular ausgerichteten Religionswissenschaft zu erwarten wire —
die von Menschen hergestellten Bilder, Geschichten, normativen Texte und
Rituale, sondern die Erfahrung eines dem allem vorgingigen ,,Heiligen®,
das seinen Ausdruck in eben diesen Phanomenen finde. Wihrend diese Kri-
tik indirekt auf den zugrunde liegenden Religionsbegriff zielt, kommen
nicht weniger gewichtige Einwénde von Seiten einer kritischen Geschichts-
wissenschaft, die den Begriff der ,,Erfahrung® selbst betreffen: Dieser im-
pliziere in seiner klassisch-phdnomenologischen Form zwangsldufig ein
Subjekt — es ist immer eine bestimmte Person, die etwas erfahrt — und durch
den Diskurs iiber ,,Erfahrung” werde dieses Subjekt in seiner liblicherweise
ménnlichen und weiflen Identitdt erst hergestellt und immer wieder besté-
tigt.” Eine Steigerung findet dies im Fall der ,religiosen” Erfahrung dann,
wenn diese als ,,Erfahrung des Heiligen* als nicht mitteilbar beschrieben
wird. Hier greift der in der Soziologie fiir die Moderne als typisch geltende
Vorgang der ,,Sakralisierung®, der Objekte, Identititen oder auch Werte
grundsitzlich gegen Kritik und Ambivalenz zu immunisieren vermag.*
Hinzu kommt: Was ist eigentlich mit ,,Erfahrung (engl. experience)
gemeint? Zumindest drei fiir den Diskurs der ,religiosen Erfahrung* rele-
vante Bedeutungen, die oft nicht klar voneinander unterschieden werden
(kénnen), seien genannt:® (1) Im klassisch-phanomenologischen Sinn meint
Erfahrung das In-die-Lebenswelt-gestellt-Sein einer Person; (2) ,,Erfah-
rung® kann aber auch fiir ein ,,Erlebnis“ stehen — gemeint ist die auf einen
bestimmten Moment bezogene sinnlich-kognitive und gleichzeitig seman-
tisch-verarbeitende Reaktion einer Person; (3) schlieBlich kann mit ,,religi-
oser Erfahrung® eine ,,auBleralltigliche Erfahrung® bezeichnet werden, die

2 Vgl z.B. Hanegraaff 2017: 132, der sie ,,religionists* nennt; besonders kritisch
zu eurozentrischen und kolonialistischen Dimensionen einer derartigen Heran-
gehensweise: Murphy 2010.

3 Vgl. Scott 2012.

4 Fiir eine Kritik derartiger essentialistischer Dimensionen der phanomenologi-
schen Religionswissenschaft vgl. Murphy 2010. Zur Sakralisierung vgl. z.B.
Krech 2015.

5 Fiir eine Diskussion des Erfahrungsbegriffs vgl. Sharf 2012 und Haeffner 2004.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung* | 19

den fiir eine bestimmte Gesellschaft als ,,normal® geltenden Bewusstseins-
zustand und Wahrnehmungshorizont tibersteigt.’ Sehr oft, aber auch nicht
immer, kniipft diese letzte Verwendung des Begriffs an die bis in die Spét-
antike zuriickreichende Tradition der christlichen Mystik an.” Wire es also
angesichts dieser vielen Probleme nicht klug, auf den Begriff ganz zu ver-
zichten?

Gegen eine solche Entscheidung spricht die Beobachtung, dass der Be-
griff der ,,Erfahrung® aktuell von Religionssoziologen genutzt wird, die
versuchen ,,Religion oder ,,religios* analytisch und empirisch zu bestim-
men. Auflerdem findet sich im gegenwiértigen religiosen Feld eine auffallige
Konzentration auf erlebnisorientierte Formen von Religion, mithin auf —
meist sinnlich — erfahrbare und erlebbare Religion. Drittens schlielich
wenden sich schon seit den 1980er Jahren Teile der kulturwissenschaftlich
orientierten Religionswissenschaft unter Begriffen wie ,,Religionsésthetik*,
Material Religion und Aesthetics of Religion der sinnlichen Seite von Reli-
gion zu.® Diese Ansitze leisten gerade auch fiir das Verstindnis der in die-
sem Band dargebotenen Fallbeispiele einen wichtigen Beitrag und sind
meines Erachtens unverzichtbar fiir eine kulturwissenschaftlich arbeitende
Erforschung von Religion. Angesichts der jedoch ebenfalls nicht leicht von
der Hand zu weisenden Kritik an der Verwendung des Begriffes ,,(religidse)
Erfahrung® ist es notwendig zu verstehen, in welchem Diskursfeld wir uns
selbst bewegen, wenn wir diese Begriffe verwenden. Die Antwort auf diese
Frage soll im vorliegenden Beitrag durch eine historische Rekonstruktion
der ésthetischen Dimension des Begriffs der ,religiosen Erfahrung® geleis-
tet werden. Leitende These ist dabei, dass die Herausbildung dieses Be-
griffs im langen 19. Jahrhundert Teil eines historischen Vorgangs ist, den
Andreas Reckwitz als ,,Prozess gesellschaftlicher Asthetisierung® beschrie-
ben hat.” Deshalb soll, bevor wir uns den einzelnen historischen Beispielen
zuwenden, der Ansatz von Reckwitz ebenso wie die Bedeutung des Be-
griffs der Erfahrung im gegenwirtigen religidsen Feld sowie dessen sozial-
wissenschaftlicher Analyse, kurz vor Augen gefiihrt werden.

6 Exemplarisch fiir eine aktuelle religionswissenschaftliche Anndherung an den
Erfahrungsbegriff im Sinne ,,aufleralltiglicher” Erfahrung sind die Arbeiten von
Ann Taves, insbesondere Taves 2009.

7 Vgl. dazu z.B. Krech 2002: 259-285.

8 Vgl. dazu den letzten Abschnitt dieses Beitrags (S. 43-48).

9 Vgl Reckwitz 2019.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20| Katharina Waldner

RELIGIOSE ERFAHRUNG IM ,,PROZESS
GESELLSCHAFTLICHER ASTHETISIERUNG*

Wihrend in der aktuellen Religionswissenschaft kulturwissenschaftlicher
Priagung die Rede von ,religioser Erfahrung® aus den oben genannten
Griinden obsolet geworden ist, wird in der Religionssoziologie der Begriff
der ,,Kontingenz“- oder ,,Transzendenzerfahrung* verwendet. So gehen
beispielsweise Detlev Pollack und Hubert Knoblauch davon aus, dass reli-
giose Systeme, aber auch individuelle Religiositidt oder Spiritualitit eine
mdgliche und ganz spezifische Antwort auf derartige Erfahrungen seien.'
Dabei ist es jedoch kulturspezifisch, was jeweils als kontingent oder trans-
zendent erfahren wird. Genau deshalb ist nicht von ,,Kontingenz* oder
»Iranszendenz® an sich die Rede, sondern eben von Erfahrungen, die in
einem konkreten soziokulturellen Feld zu kontextualisieren sind. Insbeson-
dere Knoblauch hebt allerdings hervor, dass wir, gehen wir ,,wissenschaft-
lich“ und nicht phédnomenologisch vor, nur die Kommunikation iiber solche
Erfahrungen, nicht aber die Erfahrungen selbst beobachten und analysieren
kénnen.'! Zumindest in religiés pluralisierten Gesellschaften bleibt zudem
offen, ob derartige Erfahrungen mithilfe traditionell religidser Semantiken
und Praktiken oder aber anders bewiltigt und integriert werden.'> Diese
Praktiken und Semantiken selbst sind ihrerseits, so formuliert es beispiels-
weise Volkhard Krech, wiederum ,,an die Bedingungen des Sinnlichen ge-
bunden“".

Die von Krech geduBerte Uberzeugung von der groBen Bedeutung der
sinnlichen Dimension von Religion ergibt sich allerdings nicht zwangs-
laufig aus der eben geschilderten religionssoziologischen Verwendung des
Begriffes der Erfahrung. Sie entspricht jedoch der Betonung der sinnlichen,
authentischen ,,Erfahrung® ebenso wie der ,,Selbsterfahrung® auf jenem

10 Vgl. Pollack 1995; Knoblauch 2004. Alle derartigen Ansétze schliefen in ver-
schiedener Form an Thomas Luckmann (1927-2016), insbesondere sein Werk The
invisible Religion von 1967, an; fiir eine deutsche Fassung s. Luckmann 1991.

11 Knoblauch 2004: 73.

12 Die gesellschaftliche Pluralitit, aber auch die Nischen des Alltags in traditionel-
len Gesellschaften, ermdglichen es dariiber hinaus, dass — auch wenn traditionell
religiése Semantiken und Praktiken gewihlt werden — individuelle Kreativitit
moglich bleibt. Diese Dimension erfasst der Ansatz der Lived Religion, vgl.
McGuire 2008.

13 Krech 2003: 69.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung® | 21

Feld des erlebnisorientierten, religidsen Marktes, das Knoblauch als ,,popu-
lare Spiritualitit oder auch ,,populire Religion* beschrieben hat.'* Derarti-
ge Formen von Religiositdt scheinen gegenwartig nicht nur in Europa und
den USA, sondern weltweit an Bedeutung und Verbreitung zu gewinnen.'
Gerade in jiingster Zeit zeigt sich, dass diese Tendenz auch eine kollektive
Dimension aufweist, somit nicht nur aus dem offensichtlichen Zusammen-
hang mit Pluralisierung und Individualisierung verstdndlich ist. Stattdessen
ist von neuen Formen der Vergemeinschaftung und der 6ffentlichen Kom-
munikation iiber Religion auszugehen'®. Dazu passt auch, dass die Verwen-
dung des Begriffs ,,Erfahrung® nicht nur, wie beispielsweise im Fall der so-
genannten ,,Selbsterfahrung“17
ist. So ist in einem 2011 erschienenen Online-Magazin mit dem Titel

, auf individualistische Praktiken beschrankt

Hinduism Today die Rede davon, dass es bis anhin an einer Bewegung ge-
fehlt habe, welche die ,,gesamte Erfahrung von Hindus auf der ganzen
Welt (,,the whole Hindu experience around the world“'®) umfassend repri-
sentieren konnte. Eine gemeinsame Erfahrung also, nicht etwa ,,Rasse®,
Herkunft, Kultur oder geteilte Tradition, stiftet in diesem Fall kollektive
religiose Identitét.

Auffillig ist bei all dem die Orientierung an sinnlicher Intensitét, an Er-
lebnissen, die offensichtlich das, was Charles Taylor als das ,,naturalisti-
sche Weltbild*“ beschrieben hat,” iiberschreiten oder kompensieren sollen.
Dazu passt, dass beispielsweise der Soziologe Hartmut Rosa in seiner gera-
de auch auflerhalb des akademischen Feldes auBerordentlich erfolgreichen
Studie Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehung ebenfalls ganz selbst-
verstdndlich davon ausgeht, dass Religion fiir (spit-)moderne Menschen
eine besondere Form der Erfahrung darstelle. Es gehe darum, dass die Welt
als ,,resonant* empfunden werden konne:

Religion kann [...] verstanden werden als die in Riten und Praktiken, in
Liedern und Erzéhlungen, zum Teil auch in Bauwerken und Kunstwerken

14 Vgl. z.B. Knoblauch 2010.

15 Vgl. dazu die Beitrdge in Haeftner 2007.

16 Vgl. Besecke 2005.

17 Vgl. Schwarz 2007.

18 http://www.hinduismtoday.com/about_us.shtml (letzter Zugriff am 9. Mai 2011),
zitiert nach Nehring 2012: 115. Das Online-Magazin wurde mittlerweile einge-
stellt.

19 Vgl. Rosa 1998: 339-351.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22| Katharina Waldner

erfahrbar gemachte Idee, dass dieses Efwas ein Antwortendes, ein Entgegen-

kommendes — und ein Verstehendes ist. Gott ist dann im Grund die Vorstel-
. 20

lung einer antwortenden Welt.

Rosa zitiert zur Illustration seiner Auffassung ausfiihrlich Passagen aus den
Werken von Friedrich Schleiermacher und William James. Offensichtlich —
und diese Feststellung ist nun nicht originell — haben wir es bei all dem, ge-
nau wie in der Rede von ,,Religion” als abstraktem, von konkreten Prakti-
ken losgelostem Kollektiv-Begriff,21 mit einem Diskurs zu tun, der sich seit
Beginn des langen 19. Jahrhunderts rekonstruieren ldsst.”” Mir geht es je-
doch konkreter um die Beobachtung, wie vielfdltig und weit verbreitet die
Verbindung von Religion und sinnlicher und/oder besonders intensiver
,Erfahrung bis heute geblieben ist, ja sich geradezu zu einer Art Common
sense-Vorstellung verfestigt hat.

Ich mochte deshalb vorschlagen, diesen Diskurs iiber Religion, in dem
der Begriff der Erfahrung eine zentrale Rolle spielt und dessen Beginn wir
mit dem Erscheinen von Friedrich Schleiermachers Schrift Uber die Reli-
gion im Jahr 1799 ansetzen konnen, als Teil eines Dispositivs zu verstehen,
das Andreas Reckwitz in seiner Studie Die Erfindung der Kreativitit von
2012 als ,,Prozess gesellschaftlicher Asthetisierung®, der schlieBlich in die
,Erfindung der Kreativitdt“ miindet, beschrieben hat.”® In #hnlicher Weise
konstatierte Habermas bereits 1991: ,,Die dsthetische Erfahrung ist zu einem
integralen Bestandteil der modernen Welt dadurch geworden, dass sie sich
zu einer kulturellen Wertsphire verselbstindigt hat.“** Was ist darunter zu
verstehen?

Seit seiner Herausbildung um 1800 umfasst der Begriff der ,,Asthetik**,
der sich zu einem eigenen Diskurs des Asthetischen entwickelt, zwei Di-
mensionen, die in der nun einsetzenden, auflerordentlich komplexen Ent-

20 Rosa 2016: 435 [Hervorhebungen: im Original].

21 Zum Problem des Religionsbegriffs vgl. z.B. Pollack 1995.

22 Vgl. dazu Krech 2002; Stuckrad 2014.

23 Vgl. Reckwitz 2019.

24 Habermas 1991: 147.

25, Asthetik” im technischen Sinne wurde erstmals von Alexander Gottlieb Braun-
garten (1714-1762) eingefiihrt, der damit eine Wissenschaft der Sinneswahrneh-
mungen, der Schonheit und der Kiinste sowie des Gedéchtnisses bezeichnete;
vgl. dazu und zur weiteren Entwicklung im 18. und 19. Jahrhundert: Cancik;
Mohr 1988: 126-132.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung* | 23

wicklung immer wieder auf verschiedene Weise zueinander ins Verhiltnis
gesetzt werden: Zum einen ist das die Verkniipfung mit dem Autonomie-
anspruch der Kunst, wo es anfanglich um die Frage des ,,guten Geschmacks®,
des Erlebens und der Reflexion ,,des Schonen® und ,,des Erhabenen* geht,
spiater um das Ideal autonomer, mdglichst intensiver Expressivitit. Die
zweite Dimension ist jene der sinnlichen Erfahrung, umfasst also das, was
der zugrunde liegende griechische Begriff aisthesis urspriinglich meinte.
Fiir das Verstandnis der hier interessierenden historischen und diskursiven
Entwicklung ist es jedoch wichtig, sich zu vergegenwértigen, dass die zweite
sinnliche Dimension des Asthetischen immer mehr meint als sinnliche
Wahrnehmung, ndmlich:

[...] eigendynamische Prozesse sinnlicher Wahrnehmung, die sich aus ihrer
Einbettung in zweckrationales Handeln geldst haben. [...] Deren Spezifi-
kum ist ihre Selbstzweckhaftigkeit und Selbstbeziiglichkeit, ihre Orientie-
rung am eigenen Vollzug in diesem Moment. Thr Spezifikum ist ihre Sinn-
lichkeit um der Sinnlichkeit willen, ihre Wahrnehmung um der Wahrnehmung
willen — genau dies soll mit der Eigendynamik sinnlicher Wahrnehmung
gemeint sein.*¢

Damit erschlieBt sich eine weitere Eigenheit des Asthetischen, nimlich
,,eine erhebliche Affektivitit, eine emotionale Involviertheit des Subjekts“27.
Affektivitit und Emotionalitdt schlielich sind eng verbunden mit der kor-
perlichen oder , leiblichen Dimension sinnlicher Wahrnehmungen.”® Die
Gegeniiberstellung von zweckrationalem Handeln auf der einen und dsthe-
tischem Wahrnehmen und Erleben auf der anderen Seite, ist eine diskursive
Strategie, die der historischen Analyse bedarf.” Unter , Asthetisierung®
versteht Reckwitz nun das Phdnomen, dass sich ,,innerhalb der Gesamtge-
sellschaft das Segment &sthetischer Episoden und dsthetisch orientierter wie
impréagnierter Praktiken auf Kosten exklusiv nichtéisthetischer Praktiken®
ausdehnt.*® Als ,.Kreativititsdispositiv schlieBlich bezeichnet er einen ,,be-
sonderen Komplex*“, der sich seit Anfang des 20. Jahrhunderts entwickelt,
und er kann zeigen, wie ganz verschiedene gesellschaftliche Felder nicht
nur immer stirker dsthetisiert werden, sondern wie sich daraus schlieSlich

26 Reckwitz 2019: 23.
27 Reckwitz 2019: 23.
28 Vgl. Reckwitz 2019: 24.
29 Vgl. Reckwitz 2019: 28.
30 Reckwitz 2019: 29.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | Katharina Waldner

eine unhinterfragte Wertschédtzung der Kreativitdt entwickelt, die ,,auf die
Hervorbringung von Neuem als bevorzugtem Dauerzustand und zugleich
auf die dsthetische, nach dem Modell des Kiinstlers gedachte Aktivitit™ ab-
zielt.”! Chronologisch unterscheidet er vier Phasen: vom Ende des 18. bis
zum Beginn des 19. Jahrhunderts (vorbereitende Phase), von ca. 1900 bis in
die 1960er Jahre (die entscheidende Formierungsphase), die Verdichtungs-
phase von 1960 bis 1970 und schlieBlich die Zeit ab den 1980er Jahren, in
der das Kreativitétsdispositiv eine neue Hegemonie erreicht.””

Die Rede von religioser Erfahrung seit 1800 lédsst sich vor diesem Hin-
tergrund diskursgeschichtlich rekonstruieren und in den Kontext der Asthe-
tisierung stellen. In diesem Beitrag kann dies natiirlich nur exemplarisch
geschehen. Indem in allen Fallbeispielen die Frage gestellt wird, wie sich
die Konzepte der religidsen Erfahrung mit dem Prozess der Asthetisierung
verbinden, zeigt sich jedoch bereits: Die Behauptung, dass erst seit den
1980er Jahren die sinnliche Dimension von Religion eine Rolle spiele,
wihrend zuvor die Innerlichkeit und Textfixiertheit eines eurozentrischen
Christentums vor allem protestantischer Provenienz dominiert hitten,”
muss revidiert oder zumindest doch relativiert werden. Ebenso ist es zum
einen zwar richtig, dass sowohl die sinnliche als auch die ,,mystische
Dimension von Religion im untersuchten europdischen Diskurs immer
wieder den ,,Anderen” zugesprochen wurde, die wichtigsten Projektions-
flachen waren dabei die ,,Wilden®, die ,,Frauen® und der ,,Orient“.** Es wird
sich aber auch zeigen, dass die Idee einer ,,religiosen Erfahrung® (sowie
deren Asthetisierung), die es ermdglichte, Religion zu universalisieren, in
bestimmten Féllen von Europdern und kolonialisierten Eliten ebenso wie
von einzelnen sowohl westlichen wie kolonialisierten Frauen in einem third
space gemeinsam,” wenn auch mit ungleich verteilten Machtpositionen,
verhandelt wurde.

31 Reckwitz 2019: 39.

32 Vgl. Reckwitz 2019: 45-55.

33 So z.B. Grieser; Johnston 2017a, 5-7.

34 Vgl. dazu z.B. Stuckrad 2014: 113-152; Hilmes 1997 am Beispiel der Frauen-
figuren um 1900.

35 Vgl. Stuckrad 2014: 115-117.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung* | 25

VOM UNIVERSUM BERUHRT WERDEN:
RELIGION UND ASTHETIK UM 1800

Das zentrale Beispiel dieses Abschnittes, Schleiermachers Werk Uber die
Religion: Reden an die Gebildeten unter ihren Verdchtern von 1799, steht
am Beginn des sogenannten ,,langen 19. Jahrhunderts®, in dem das Chris-
tentum in Europa einem massiven Verdnderungsdruck unterworfen war.
Der Historiker Jirgen Osterhammel bezeichnet die ,,Attacke der franzo-
sischen Revolutiondre auf Kirche und Religion an sich“ als einen der
»extremsten Aspekte des revolutiondren Umbruchs l'iberhaupt“.36 Mit die-
sem auf die méchtigen Institutionen der Kirchen zielenden Angriff ging
eine Umverteilung der Macht und Aufmerksamkeit zwischen religidsen
und dazu alternativen, neuen Formen der Produktion von Wissen einher,
die allerdings schon viel frilher begonnen hatte, nun aber immer breitere
Auswirkungen zeigte.”’ Ideale der Toleranz und Religionsfreiheit sowie die
fortschreitende Kolonialisierung fiihrten auflerdem zu einer Konfrontation
mit Pluralitit, die ebenfalls danach verlangte, den Uberlegenheitsanspruch
des Christentums neu zu legitimieren.”® Gleichzeitig bestand ein Bedarf
nach einer Kommunikationsgrundlage, zumindest mit den kolonialisierten
Eliten, was wiederum zu universalisierenden Entwiirfen und Begriffen fiihrte,
darunter eben auch ,,Religion” und ,,religiose Erfahrung“. Umgekehrt 1édsst
sich feststellen, dass das Reden und Schreiben iiber Religion(en) — ebenso
wie die Griindung unzdhliger neuer religidser und weltanschaulicher Grup-
pierungen sowie die Herausbildung der Disziplinen Religionsphilosophie
und Religionswissenschaft — Medien waren, in denen im langen 19. Jahr-
hundert die sich immer mehr beschleunigenden gesellschaftlichen, politi-
schen, 6konomischen und technischen Verdnderungen in komplexen Aus-
handlungsprozessen bewiltigt werden konnten.”

Um 1800 bilden sich die Felder Asthetik und damit verbunden ,,Kunst*
(gemeint sind zundchst bildende Kunst und Musik) und Religion als von-

36 Osterhammel 2009: 1244 [Hervorhebungen: im Original].

37 Vgl. Stuckrad 2014: viii. Er setzt ihren Beginn um 1400 an.

38 Vgl. Murphy 2010.

39 So kann Osterhammel 2009: 1239 schreiben, es gebe ,,gute Griinde dafiir, Reli-
giositdt, Religion und Religionen in den Mittelpunkt einer Weltgeschichte des
19. Jahrhunderts zu stellen“. De facto tut er selbst dies nicht, sondern widmet
dem Thema nur ein Kapitel.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | Katharina Waldner

einander abgegrenzte Bereiche heraus — und sie stehen von Anfang an in
Konkurrenz zueinander. Gleichzeitig jedoch teilen sie das Anliegen, gegen-
iiber dem rationalistischen Diskurs einen eigenstindigen Bereich des
»Schonen® und des ,,Gottlichen®, den die aufklarerische Philosophie para-
doxerweise durch zunehmenden Ausschluss aller nicht-kognitiven Erkennt-
nisweisen selbst erzeugt hatte, als eigenes symbolisches Kapital zu nutzen
und auszubauen.® SchlieBlich 6ffnet sich, gewissermaBen als geteiltes Ter-
ritorium, das wiederum von Protagonist*innen beider Felder beansprucht
werden kann, der Raum des ,,Unaussprechlichen. Fiir die Zeit um 1800
beschreiben die Herausgeber des dreibandigen Sammelwerkes mit dem
Titel Asthetische und religiose Erfahrungen der Jahrhundertwenden diese
paradoxe Entwicklung folgendermalen:

Dass diskursiv nicht einholbar sein soll, was im Schonen erfahren wird, lie
sich in zwei Richtungen auslegen: Als Prisenz eines ,Gottlichen®, das eine
letzte Einheit in allen Differenzen verbiirgt, oder als intensive Begegnung
mit einem Unbekannten, das nicht einen hochsten Sinn, sondern immer nur
das ganz Andere vertrauten Sinns meint, kurz: als Erscheinung des Absolu-
ten oder als absoluter Schein.*'

Hier er6ffnet sich bereits eine Option, die im Verlauf der historischen Ent-
wicklung dieses Diskurses bis ins 20. Jahrhundert hinein immer mehr an
Bedeutung gewinnen sollte: Das in der Kunst erfahrene ,,Unaussprechliche*
kann als das ,,ganz Andere* religids konnotiert werden, es ist jedoch auch
mdglich, nur seine Prisenz (den ,,absoluten Schein®) zu sakralisieren.*” Um
1800 iiberwiegt jedoch das Bediirfnis, die Bedeutsamkeit des Asthetischen
in Formulierungen auszudriicken, die von einer ,,neuen Religion* sprechen.
Ein prominentes Beispiel dafiir ist die als Altestes Systemprogramm des
deutschen Idealismus benannte philosophische Schrift vom Ende des 18. Jahr-
hunder’ts,43 deren zentrales Anliegen als ,,neue Religion* bezeichnet wird:

40 Vgl. Braungart 1997.

41 Braungart u.a. 1997 (,,Vorwort®): 8.

42 S. dazu die Einleitung zu diesem Band, bes. Anm. 4.

43 Dieses kurze handschriftliche Fragment einer ldngeren philosophischen Abhand-
lung ohne Autorangabe wurde 1911 in der koniglichen Bibliothek in Berlin ent-
deckt und 1917 von Franz Rosenzweig erstmals herausgegeben. Das beidseitig
beschriebene Blatt ist eindeutig der Handschrift Hegels zugewiesen, der jedoch
kaum sein Autor sein kann; stattdessen wurden Schelling oder auch Hélderlin
als Autoren vermutet; vgl. dazu Hansen 1989.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung | 27

,»Ein hoherer Geist, vom Himmel gesandt, muf} diese neue Religion unter
uns stiften, sie wird das letzte, grofte Werk der Menschheit sein, an ande-
rer Stelle ist von ,,sinnlicher Religion* die Rede.*

Umgekehrt reagieren die Vertreter christlicher Konfessionen ebenso
wie einzelne Philosophen darauf nicht nur, indem sie ,,Religion als eigen-
standiges Feld neben der ,,Kunst* neu bestimmen, sondern auch — und dies
wird nur selten thematisiert —, indem sie nun ihrerseits die sinnliche Dimen-
sion von Religion hervorheben. Das weitaus prominenteste Beispiel fiir die-
sen Vorgang ist der von einem pietistischen Hintergrund ebenso wie inten-
siven Kontakten zu den Protagonist*innen der Frithromantik geprigte
Friedrich Schleiermacher (1768—1834).* Sein zunichst anonym publizier-
tes Werk Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verdich-
tern erschien im Jahre 1799 in Berlin.* Ernst Miiller formuliert die fiir
unsere Fragestellung entscheidende Beobachtung: Schleiermachers Origi-
nalitdt besteht besonders darin, Religion im Kontext der oben angedeuteten
Debatten unabhingig von religiosen Inhalten als ganz spezifischen ,,Erfah-
rungsbereich® zu bestimmen, der scharf abgegrenzt wird sowohl gegeniiber
anderen epistemischen Modi (wie Philosophie und Wissenschaft), aber
auch praktischen Feldern wie jene von Moral und Politik.*” Schleiermacher
weist der Religion deshalb eine ,,eigene Provinz im Gemiit* 7u.® Wie all-
gemein bekannt, charakterisiert Schleiermacher Religion als ,,Anschauung®
(des Universums) und das damit untrennbar verbundene ,,Gefiihl“ der
Uberwiltigung und Abhingigkeit. Was die Sinnlichkeit betrifft, so iiber-
rascht bereits eine sehr oft zitierte Passage Schleiermachers damit, dass
»der Begriff der Anschauung [...] durchaus aisthetisch oder sensualistisch

4

gedacht® ist, ? indem neben dem Sehsinn auch das Héren angesprochen

44 | Das dlteste Systemprogramm des Deutschen Idealismus (um 1696)", zitiert aus
Bibliotheca Augustana, URL http://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/
Chronologie/18Jh/Idealismus/ide fra0.html (letzter Zugriff am 30. September
2019; Textgrundlage: Jamme; Schneider 1988; vgl. dazu Braungart uv.a. 1997
(,,Vorwort“): 10-11; Miiller 1997: 150.

45 Vgl. die Beitrdge in Arndt 2010.

46 Sehr informativ dazu der Kommentar von Christian Albrecht in Schleiermacher
2008.

47 Vgl. Miiller 1997: 151.

48 Vgl. Miiller 1997: 151.

49 Miiller 1997: 153.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | Katharina Waldner

wird, wenn es von der Religion heif3t: ,,Anschauen will sie das Universum,
in seinen eigenen Darstellungen und Handlungen will sie es andéchtig be-

% Miiller macht weiterhin darauf aufmerksam, dass nach

lauschen [...]
Schleiermacher die ,,Dinge selbst, [...] auf die Sinnesorgane wirken und

handeln®:

Alles Anschauen gehet aus von einem EinfluBl des Angeschaueten auf den
Anschauenden, von einem urspriinglichen und unabhédngigen Handeln des
ersteren [...]. Wenn die AusfliiBe des Lichtes nicht — was ganz ohne Euere
Veranstaltung geschieht — Euer Organ beriihrten, wenn die kleinsten Teile
der Korper die Spitzen Eurer Finger nicht mechanisch oder chemisch affi-
zierten, wenn der Druck der Schwere Euch nicht einen Widerstand und eine
Grenze Eurer Kraft offenbarte, so wiirdet Ihr nichts anschauen und nichts
wahrnehmen, und was Ihr also anschaut und wahrnehmt, ist nicht die Natur
der Dinge, sondern ihr Handeln auf Euch.”!

Offensichtlich versucht Schleiermacher hier, die korperliche und affektive
Seite der Wahrnehmung zu beschreiben, die im weiteren Prozess der all-
gemeinen Asthetisierung immer wichtiger werden wiirde. Und nicht nur
das: Er erweitert das sinnliche Repertoire iiberraschend um das Motiv des
Beriihrens und weist den Dingen ein ,,Handeln* zu, was an aktuelle Theo-
rien von der agency der Dinge erinnert.”> Zu einer kirchlichen Praxis, die
auf Schriftauslegung und Gemeinschaftlichkeit basiert, passt dies doppelt
nicht: Jedes Individuum reagiert nach Schleiermacher mit seinen eigenen,
je unterschiedlichen Affekten und Emotionen auf die unvermittelten sinn-
lichen Beriihrungen durch das Universum.” Schrift kann keine derartigen
Affekte transportieren: ,,Religion ist nur lebendig als innere, kann sich un-
mittelbar nur duflern in Sprache und Musik, sie verstummt und entfremdet
sich aber schon in der Schrift.«**
die Bedeutung von ,,Schrift“ (Christentum als Schriftreligion) und Text
(Religionswissenschaft) sowie ,,Geist” (Idealismus) weiter zu- oder doch

Dieses Paradox, dass zum einen namlich

wenigstens vorerst nicht abnimmt, dass aber andererseits im Prozess der
Asthetisierung Sinnlichkeit, Erfahrung, Materialitit und Individualitit im-
mer wichtiger werden, wird uns weiter begleiten.

50 Schleiermacher 2008: 43.

51 Schleiermacher 2008: 46.

52 Zum Verhiltnis zu den Dingen vgl. Reckwitz 2019: 28.
53 Vgl. Miiller 1997: 162.

54 Miiller 1997: 163.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung | 29

GLOBALISIERUNG DER RELIGIOSEN ERFAHRUNG
IM 19. JAHRHUNDERT:
FRIEDRICH MAX MULLER UND SRI RAMAKRISHNA

Das Leben und die akademische Laufbahn von Friedrich Max Miiller
(1823-1900), der mit seinem Werk An Introduction to the Science of Reli-
gion als einer der wichtigsten Begriinder der Religionswissenschaft gilt,
waren geprigt von den rasanten Verdnderungen des 19. Jahrhunderts. Die
Industrialisierung hatte seine Heimatstadt Dessau verwandelt, was er, wie
Strenski hervorhebt, wehmiitig in seinen Memoiren beschreibt: ,,I was born
and brought up in Dessau, a small German town, an oasis of oak trees [...]
a town then overflowing with music. Such towns no longer exist.“”> Die
Natur und Indien — im Mittelpunkt seines akademischen Lebens stehen von
Anfang an die Edition und Ubersetzung von Sanskrit-Texten — werden vor
diesem Hintergrund zu Fluchtpunkten einer romantischen Sehnsucht nach
Ganzheit, die sich deutlich in seiner Umschreibung des Begriffs ,,Religion‘
zeigt: Religion sei, so formulierte er es 1870 in deutlichem Anschluss an
Schleiermacher, ,,jene allgemein geistige Anlage, welche den Menschen in
Stand setzt, das Unendliche unter den verschiedensten Namen und den
% Ziel seiner vergleichenden religions-
geschichtlichen Arbeit ist es, Religionen wie Sprachen genealogisch zu
klassifizieren, ein Vorgehen, das von der noch neuen historisch-vergleichen-

wechselndsten Formen zu erfassen

den, ,,indoeuropiischen® Sprachwissenschaft inspiriert war.”’

Max Miiller lehnte evolutionistische Erklédrungen iiber die Entstehung
von Religion ab, ebenso aufklirerische Theorien einer natiirlichen Religion,
die den ersten Menschen geoffenbart worden sei. In seinen 1878 im Chapter-
House von Westminster Abbey in London gehaltenen Hibbert Lectures On
the Origin and Growth of Religion, as illustrated by the Religions of India
schlédgt er einen neuen Weg ein. Bemerkenswerterweise verortet er den An-
fang von Religionen in ,,Gegenstinden™ und ihrer sinnlichen Wahrnehmung.

55 Zitiert nach Strenski 2015: 39; zu Miiller im Uberblick vgl. auch Klimkeit 2004;
Strenski 2015: 33-44; Vsevolod 2018.

56 Zitiert nach Klimkeit 2004: 38.

57 Strenski 2015: 36-38; von dieser Historisierung nahm er auch die christliche
Bibel nicht aus, die er in seine grofle Serie der ,,Sacred Books of the East* ein-
fach mit einschlieBen wollte: Dies fiihrte in Oxford, wo er seit 1884 akademisch
tatig war, zu heftigem Widerstand.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | Katharina Waldner

Wie zentral fiir ihn die Frage nach dem Zusammenhang des Ubersinnlichen
mit dem Sinnlichen ist, zeigt sich im Vorwort der deutschen Ausgabe, die
1881 unter dem Titel Vorlesungen tiber den Ursprung und die Entwicklung
der Religionen erschien, wenn er an seine Kritiker gewandt formuliert:
,Liugnet das Sinnliche oder liugnet das Ubersinnliche, wenn Ihr kénnt,
wenn Thr aber nicht kdnnt, wenn das eine so handgreiflich ist wie das ande-
re, [...] so zeigt mir eine Briicke, die vom Sinnlichen zum Ubersinnlichen
fiihrt.“*® Er selbst konstruiert diese Briicke folgendermafen: Die dltesten
Menschen waren mit sinnlichen Eindriicken konfrontiert, bei denen drei
Ebenen zu unterscheiden sind, ndmlich zunéchst konkrete, leicht in ihrer
Ganzheit erfassbare ,,greifbare Gegenstinde™ (wie Steine, Knochen, Mu-
scheln etc.), zweitens ,,halbgreifbare Gegenstinde* (Bdume, Berge, Strome,
das Meer, die Erde), drittens schlieBlich ,,ungreifbare Gegenstinde“ (Him-
mel, Sterne, Sonne, Mond). Indem Menschen auf diese Sinneseindriicke af-
fektiv reagierten, benutzen sie die zunédchst Aktivititen als spontane Laute
begleitende, dann diese Tétigkeiten selbst bezeichnende Sprache, um die
,halbgreifbaren Gegenstdnde“ als ,,Halbgotter, die ,,ungreifbaren Gegen-
stinde* als ,,Gottheiten® zu benennen.”’ In einer komplexen Entwicklung
bildete sich nach Miiller die ,,arische als die &lteste Sprache60 heraus und
fand am Ende der Entwicklung fiir die verschiedenen ,,Gegenstidnde* Got-
ternamen. So fiithrt der Weg einer ,,natiirlichen* Entwicklung von der sinn-
lichen zur tibersinnlichen Welt und dariiber hinaus zur absoluten Wabhrheit,
der monistischen Vereinigung von Selbst und Welt: ,,[J]ener Pfad fiihrte die
Vedischen Arier zu Polytheismus, zu Monotheismus und zu Atheismus,
aber nachdem die alten Devas oder Gétter eine Beute des Unglaubens ge-
worden waren, ruhte man nicht, bis man fand, was hoher als die Gotter war,

58 Miiller 1881: ix.

59 Vgl. Miiller 1881: 208-209. Das Hochste dieser religios-sinnlichen Erfahrungen
ist der Anblick der Gestirne, insbesondere der Sonne; daraus entsteht die ver-
kiirzte Darstellung von Miillers Theorie, nach der Mythologie ,,durch den Anblick
von Morgen- und Abendddmmerung erregt worden sei* (Krech 2002: 102).

60 In seiner Einleitung in die Vergleichende Religionswissenschaft klassifiziert
Miiller die Religionen analog zu den Sprachen folgendermafien: die ,,arische Fa-
milie“ mit Brahamismus des Veda, Zoroastrimus des Zend-Avesta und Buddhis-
mus des Tripitaka; die zweite Gruppe ist die ,,semitische Familie mit dem Alten
und Neuen Testament (Mosaismus) sowie dem Islam als Religion des Koran
(Mohammedanismus); vgl. dazu Klimkeit 2004: 33.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung® | 31

das wahre Selbst der Welt und zu gleicher Zeit das eigne wahre Selbst.*®'

Insgesamt scheint er eine monistische, dem philosophischen Idealismus
entsprechende Form der Religion zu favorisieren, die seiner historischen
Theorie zufolge zwar wie alle Religion ihren Ausgangspunkt von sinnlicher
Wahrnehmung der Natur nimmt, letztlich aber ihre Vollendung im rein
Ubersinnlichen findet.””

Miillers Formulierung vom ,,wahren Selbst der Welt®, das gleichzeitig
das ,,eigene wahre Selbst™ sei, trifft sich mit Praktiken und Interpretationen
der indischen Philosophie des Advaita, die sich zumindest z.T. unter euro-
pdischem Einfluss im Laufe des 19. Jahrhunderts besonders in den Lehren
von Sri Ramakrishna (1836—1886) und denen seiner Schiiler herausbildeten
und in deren Zentrum ,,die Einswerdung mit dem unpersonlichen Brahma
durch Erkenntnis des Atman, des Selbst®, stand.*> Obwohl Miiller selbst nie
in Indien war,** lassen sich in seiner Biographie und in seinem Werk also
die Spuren eines postkolonial zu interpretierenden Prozesses finden, in des-
sen Verlauf sowohl Indien als Land besonders intensiver ,,mystischer” Er-
fahrungen65 als auch ,,der* Hinduismus als indische Religion Teil eines
zunehmend globalisierten Diskurses iiber ,,Religion® wurden.® Peter Schrei-
ner zeigt, wie im Falle Ramakrishnas dessen intensive, in verschiedenen
traditionell-religiosen Praktiken (z.B. des Tantrismus) erlebten und be-
schriebenen Erfahrungen ,,in den Dienst hinduistischer Apologetik und
Mission genommen wurden®. Die Wirkung von Ramakrishnas Mystik sei,
so Schreiner, ,,nicht [...] durch den traditionellen Hinduismus geprégt, son-
dern durch die historische Situation der Begegnung zweier Kulturkreise

61 Miiller 1881: 247. In der indischen Philosophie gibt es, nebenbei bemerkt, wie
ein Beitrag von Angelika Malinar 2004 zeigt, beeindruckend differenzierte, er-
kenntnistheoretische Uberlegungen zum Funktionieren und zum Zusammenhang
von sinnlicher Wahrnehmung, Korper und Ich-Bewusstsein.

62 Vgl. Vsevolod 2018; die bekannteste Version von Miillers Entstehungstheorie
der Religion lautet, dass Religionen aus der Anschauung von Sonnenauf- und
Sonnenuntergang enstanden seien.

63 Vgl. Schreiner 1978: 63.

64 Klimkeit 2004: 32.

65 Fiir die Zeit des 19. Jahrhunderts und die Philosophie des Advaita ist dazu be-
sonders aufschlussreich: Schreiner 1978; vgl. aber auch die neuere Literatur bei
Bergunder 2012 und Nehrig 2012.

66 Zur Konstruktion des Hinduismus als einheitliche Religion vgl. z.B. Nehrig 2012.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32| Katharina Waldner

und Religionen“®’. Insgesamt spielte bei Ramakrishna das Motiv der unmit-
telbaren visiondren Erfahrung eine wichtige Rolle und fiihrt gleichzeitig zu
einer Universalisierung dieser Erfahrung, wie Peter Schreiner zeigt: ,,.Der
Einheitsgedanke wird im praktischen Bereich zur Gleichwertigkeit (nicht
Gleichheit!) aller Wege, da Ramakrishna alle erfahrungsgemif3 verifiziert
zu haben glaubte.“® So formuliert er schlieBlich die Uberzeugung: ,,With
sincerity and earnestness one can realize God through all religions.“®

Max Miiller, der drei Jahre nach dem Tod Ramakrishnas ein Buch unter
dem Titel Rama Krishna: His Life and Sayings publizierte, dufert sich am
Ende seines Vorworts zwar positiv zu dieser Dimension des Denkens von
Ramakrishna, doch er verallgemeinert dessen konkrete religiose Visionen
zu einem Idealbild indischer, erfahrungsbasierter Religiositét: ,,[TThe real
presence of the Divine in nature and in the human soul was nowhere felt so

strongly and so universally as in India [...].“”°

Gleichzeitig scheint er davon
auszugehen, in Ramakrishnas Lehren die Religiositét aller kolonialisierten
Subjekte Indiens entdeckt zu haben, um im gleichen Atemzug eine der am
weitesten verbreiteten und wichtigsten religiosen Praktiken des Alltags, die

Verehrung von Gotterbildern, mit volligem Unverstindnis zu erwédhnen:

If we remember that these utterances of Rdmakrishna reveal to us not only
his own thoughts, but the faith and hope of millions of human beings, we
may indeed feel hopeful about the future of that country. The consciousness
of the Divine in man is there, and is shared by all, even by those who seem
to worship idols.”

Aus der von Ramakrishna postulierten Vielfalt in der Einheitlichkeit (der
religiosen Erfahrung) wird bei Max Miiller der Traum von der Verehrung
des ,,Supreme Spirit* als Basis einer gemeinschaftlichen Menschheitsreli-
gion in Indien — wer hier an Hegels Weltgeist denkt, diirfte nicht falsch
liegen.”

67 Schreiner 1978: 66.

68 Schreiner 1978: 64.

69 Schreiner 1978, 65, Anm. 11. Tatséchlich berichtete Ramakrishna auch {iber eine
Christusvision und praktizierte zeitweilig eine islamische Lebensweise, vgl. dazu
ebd.

70 Miiller 1898: ix.

71 Miiller 1898: x.

72 Der in Cambridge ausgebildete Sri Aurobindo (1872—-1950) bezieht wiederum die
Philosophie des Advaita auf Hegel, vgl. dazu Odin 1981.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung* | 33

Im Jahr 1893 jedoch werden derartige Ideen vom berithmtesten Schiiler
Ramakrishnas, Swami Vivekananada (1863—1902), in einem neuen Sinn
aufgegriffen. In seiner bekannten Rede vor dem First Parliament of the
World’s Religions in Chicago73 stellt er ,,den Hinduismus“ als tolerante
»Religion“ (im neuen, abstrakten Sinn des Wortes!) dar, in der die Wahr-
heiten aller Religionen akzeptiert wiirde und die auf der Philosophie des
Advaita Vedanta basiere.”* Michael Bergunder weist darauf hin, dass diese
Représentation des Hinduismus durch Vivekananada mit der ,,hegemonia-
len Sichtweise des westlichen Orientalismus korrelierte” und in Indien Pro-
teste hervorrief, die jedoch in der Forschung bis heute kaum beachtet wor-
den seien.”

Fiir das Anliegen dieses Beitrags ist festzuhalten, dass in dieser kom-
plexen Verflechtungsgeschichte die Anfange eines globalisierten Begriffes
der ,religiosen Erfahrung® liegen,’® der sich parallel zum globalisierten Be-
griff ,,Religion” herausbildet und der darauf abzielt, universalisierend zu
wirken, sei dies in der Rekonstruktion von Religionsgeschichte wie bei
Max Miiller oder aber auch in der in unserem Beispiel auf Ramakrishna
zuriickgehenden indisch-kolonialisierten Dimension. Dass derartig univer-
salisierende Begriffe zwar zum einen Kommunikation ermdglichen, zum
anderen aber auch unerléssliche Grundlagen von Imperialismus und Natio-
nalismus darstellen, wird sich nicht nur im 20. und 21. Jahrhundert in aller
Deutlichkeit zeigen, sondern auch Problem einer phidnomenologischen
Religionsforschung bleiben, die den Begriff der ,,Erfahrung®“ auf diese
Weise in den Mittelpunkt stellte.”” Weiter lie sich beobachten: Max Miiller
nimmt seinen Ausgang zwar von einer durchaus sinnlichen Erfahrung — der
Wahrnehmung von ,,Gegenstinden™ —, Religion jedoch ist fiir ihn letztlich

73 Vgl. dazu aus religionswissenschaftlicher Sicht Liiddeckens 2002. Max Miiller
wiederum beobachtete und kommentierte das Ereignis in Chicago von England
aus mit groem Interesse, vgl. Miiller 1993.

74 Eine bei Bergunder 2012: 99 zitierte Passage aus einem Brief Vivekanandas von
1895 zeigt, dass er mit dieser Rede strategisch bewusst auf die Uberlegenheits-
anspriiche des Christentums antwortete. Bergunder zeigt in seinem Beitrag, wie
sich Vivekanandas Hinduismus-Bild auch durch seine Begegnung mit dem deut-
schen Indologen Paul Deussen (1845—-1919) geformt hatte.

75 Bergunder 2012: 104.

76 In vergleichbarer Weise lésst sich die Entstehung des modernen, globalisierten
Yoga rekonstruieren, wie der Beitrag von Thomas Gugler in diesem Band zeigt.

77 Vgl. dazu z.B. Murphy 2010.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | Katharina Waldner

eine Frage der Sprache, der ,heiligen Schriften und des ,,Geistes. Die
sinnliche und theistische Seite indischer Religiositét ist ihm fremd — er pro-
jiziert sie in die Friihzeit der ,,arischen Religion®, die Funktion von Gétter-
bildern im zeitgendssischen Indien ebenso wie die Askesepraktiken der
Yogins sind fiir ihn unverstindlich, ja abstoBend;” doch auch Vivekananda
ignoriert diese Dimension des indischen Alltags schlichtweg, sie ist nicht
Teil seines ,,Hinduismus®, jedenfalls nicht jener Form, die er dem Publikum
in Chicago présentierte.

DIE DYNAMISIERUNG RELIGIOSER ERFAHRUNG
IM 20. JAHRHUNDERT"

Mit der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert setzt nach Reckwitz die ent-
scheidende Formierungsphase des Prozesses der gesellschaftlichen Astheti-
sierung ein.” Tatséchlich gewinnt der Diskurs iiber Asthetik und Autono-
mie der Kunst, aber auch jener iiber ,,Religion” und ,,religiose Erfahrung®
im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts eine neue Intensitit, die auch als
zunehmende Vermischung von religioser und &sthetischer Erfahrung be-
schrieben werden kann. In diesem Sinn konstatieren die Herausgeber des
zweiten Bandes von Asthetische und religivse Erfahrungen der Jahrhundert-
wenden ab 1900 einen ,,grundlegenden Zusammenhang® zwischen ,,dstheti-
scher Religiositdt und religidser Asthetik® und stellen dariiber hinaus fest,
dass ,,[d]ie religiose Dimension dsthetischer Erfahrung und die dsthetische
Dimension der Erfahrungsgehalte, die die zahlreichen um 1900 neu auftre-
tenden religiosen Bewegungen anboten®, bereits damals intensiv diskutiert
wurden.”' Die vorherrschenden Themen dieser Diskussionen sind: die Pri-
senz von Inszenierung und Korperlichkeit,”” die Sehnsucht nach Gemein-
schaft — als deren Gegenteil die von Rationalisierung, Arbeitsteilung und

78 Vgl. zu dieser Haltung auch den Beitrag von Gugler in diesem Band, hier bes.
114f.

79 Bei Nietzsche 1883: 54 findet sich das dafiir emblematische Zitat: ,,Ich wiirde nur
an einen Gott glauben, der zu tanzen verstiinde.*

80 Siehe oben S. 22f.

81 Braungart u.a. 1998 (,,Vorwort“): 7-9; vgl. auch den Beitrag von Markus Schlaffke
in diesem Band.

82 Vgl. dazu z.B. Fischer-Lichte 2012.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung* | 35

Technik geprigte ,,Gesellschaft gesetzt wird,* das Motiv der ,,Unsagbar-
keit“, das in Spannung steht zum Wunsch nach gesteigerter, der ,,Vernunft*
dezidiert entgegengesetzter, ,,irrationaler” Expressivitidt und natiirlich die
Faszination durch das , Fremde®, ,,Wilde®, aber auch ,,Weibliche* — Kon-
zepte, die als positive wie negative Projektionsflachen hergestellt werden.™
Hinzu kommen neue Formen der Medialitit: Die Beliebtheit von Stumm-
film und die Herausbildung einer breiten Tanzkultur in den groBen Stid-
ten® sind nur die wichtigsten Elemente in einem Prozess, der von Helmut
Zander mit dem lapidaren Satz umrissen wird: ,,Der Tanz kiindigt um 1900
den Vertrag zwischen Sprache und Welt“; er ist es auch, der im gleichen
Aufsatz in Bezug auf die religiose Dimension des ,,Freien Tanzes“ oder
Ausdruckstanzes feststellt: ,,Korper und Korperlichkeit werden mithin in

“87 Der Tanz ist aller-

einem eminenten Sinn zu Orten religiéser Erfahrung
dings nur das augenfilligste Beispiel fiir einen umfassenderen Prozess:
Kultur befreit sich von Textzentriertheit, oder diese wird doch zumindest
durch weitere Medien erginzt;*® an die Stelle von Text und Semiotik kann
der sich rhythmisch bewegende Korper treten, der als Medium der Unmit-
telbarkeit gefeiert wird.* Die Sinnlichkeit liegt in der Bewegung selbst, die
vom Publikum nicht nur optisch wahrgenommen, sondern auch direkt mit-
empfunden werden kénne.”® Zuletzt darf nicht unerwéhnt bleiben, dass die
Fokussierung auf den bewegten Korper auch sozialgeschichtliche wie poli-
tische Dimensionen aufweist: Die kdrperlich negativen Folgen der rasan-
ten Industrialisierung sollten durch Turn-, Gymnastik- und Rhythmik-
iibungen kompensiert werden;”' die Faszination des gemeinschaftlichen
Erlebens wurde politisch benutzt, um totalitdre und rassistische Politik fiir
die ,,Massen‘ performativ und ,,leiblich“ erlebbar zu machen.”

83 Vgl. dazu Baxmann 2000.

84 Vgl. dazu oben Anm. 35.

85 Vgl. Baxmann 2000: 119-177.

86 Zander 2001: 197.

87 Zander 2001: 228.

88 Vgl. Fischer-Lichte 2012: 13.

89 Vgl. dazu die Fallbeispiele in den Beitrdgen von Isabella Schwaderer und Anita
Neudorfer in diesem Band.

90 Vgl. dazu den Begriff ,,leibliche Ko-Prasenz*, z.B. bei Fischer-Lichte 2012: 54—
58.

91 Vgl. dazu Neudorfer in diesem Band S. 159.

92 Vgl. Baxmann 2000: 232-252.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | Katharina Waldner

Doch wo lasst sich diese Entwicklung konkret im Diskurs iiber die re-
ligiose Erfahrung nachvollziehen? Bleiben die von Zander untersuchten
AuBerungen der Protagonistinnen des Ausdruckstanzes zur religidsen Di-
mension ihrer Kunst, auf die wir zuriickkommen werden, nicht eine — wenn
auch sehr bemerkenswerte — Ausnahme? Im Folgenden sollen nur einzelne,
allerdings prominente Beispiele kurz angefiihrt werden im Bewusstsein,
dass es hier einer weit griindlicheren Rekonstruktion der komplexen Genea-
logie bediirfte, die in diesem kurzen Beitrag nicht zu leisten ist.

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts erschienen im Abstand von genau zehn
Jahren zwei fiir die Religionswissenschaft bis heute grundlegende Biicher,
die normalerweise nicht in einem Atemzug genannt werden, es sei denn,
man mochte die Gegensétzlichkeit ihrer Herangehensweise betonen: William
James® The Varieties of Religious Experience (1902) und Emile Durckheims
Les formes élémentaires de la vie religieuse (1912). Beide sind fiir die Kon-
zeptionalisierung von Religion als Erfahrung eminent wichtig, und beide
tragen, so meine These, zur ,,Asthetisierung“ des Begriffs der religidsen
Erfahrung insofern bei, als sie den Kern von Religion in intensiven, emotio-
nalen und affektiv-somatischen Erlebnissen sehen, wenn auch tatsdchlich
auf sehr verschiedene Weise.

Der als US-Amerikaner aus einer wohlhabenden Familie z.T. in Europa
ausgebildete William James (1842—1910), der als Begriinder der Psycholo-
gie gilt, formuliert zundchst folgende Umschreibung von Religion, die er
allerdings in ,,willkiirlichem Sinne®, also als eine Art Arbeitsdefinition ver-
standen haben will: ,,Daher soll Religion [...] fiir uns bedeuten: die Gefiihle,
Handlungen und Erfahrungen von einzelnen Menschen in ihrer Abgeschie-
denbheit, die von sich selbst glauben, daf3 sie in Beziehungen zum Géttlichen
stehen.“** Kurz darauf stellt er fest, dass die ,,unmittelbaren, personlichen
Erlebnisse” im Mittelpunkt seiner Betrachtungen stehen wiirden; religidse
Institutionen hingegen seien demgegeniiber immer sekundir. Am Ende einer
erkenntnistheoretischen Diskussion kommt er zu der Schlussfolgerung:

Es ist, als gdbe es im menschlichen Bewusstsein ein Empfinden von Reali-

tit, ein Gefiihl von objektiver Gegenwart, von ,,da ist etwas “ — eine Wahr-
nehmung, die tiefer und allgemeiner reicht als irgendeiner der besonderen

93 James 2014: 63—64 [Hervorhebungen im Original].

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung* | 37

»dinne®, denen die géngige Psychologie das urspriingliche Entdecken realer
Existenz zuspricht.94

Dieses Beharren auf Individualitit und Ubersinnlichkeit der religidsen Er-
fahrung geht einher mit einem absoluten Respekt vor den Erzdhlungen iiber
die ,,Gefiihle, Handlungen und Erfahrungen von einzelnen Menschen®; sie
sind es — und nicht die Heiligen Schriften —, die iiber Religion letztlich
Auskunft geben, dariiber, ob und wie Religion niitzlich ist, d.h. Menschen
gliicklich und lebensfihig macht.”® Gefiihle, Handlungen und Erfahrungen
Einzelner aber konnen nur in Form von Erzdhlungen prisentiert werden:
An die Stelle der (Heiligen) Schrift tritt in James’ Buch so die mit Emotio-
nen, korperlichen Empfindungen und Affekten verbundene Performanz des
Erzéhlens.

Emile Durkheim (1858-1917) erklirt zunichst genau jene Dimension
der Religion fiir ihre zentrale Eigenheit, die fiir James irrelevant ist: Fiir ihn
ist Religion ,.ein solidarisches System von Uberzeugungen und Praktiken,
die sich auf heilige Uberzeugungen und Praktiken beziehen, die in einer
moralischen Gemeinschaft, die Kirche genannt wird, alle Personen vereint,

.. . 96
die ihr angehoren*”

. Doch der eigentliche Kern dieser auf den ersten Blick
so trocken-funktionalistischen Definition liegt ebenfalls in einer geheimnis-
vollen Empfindung: dem Gemeinschaftsgefiihl. Um dessen affektive, kor-
perliche Seite zu beschreiben, bedurfte es der Projektion auf die ,,Wilden®,
wie Renate Schlesier zeigt: Durkheim {ibernimmt im Kapitel tiber den Ur-
sprung des Totemismus einen élteren ethnographischen Bericht und stellt
heraus, dass am Hohepunkt des Rituals ,,die Masse von tanzenden und briil-
lenden Ménnern® eine ,,Szene von einer Wildheit* gebildet hitte, ,,liber die
man mit Worten unmoglich eine Vorstellung vermitteln kann“.”” Durch
derartige Rituale werde eben jenes Gemeinschaftsgefiihl ausgeldst, das
Menschen so unwillkiirlich erfasst, dass sie es einer von auflen wirkenden,
hoheren Macht zuschreiben.

94 James 2014: 89 [Hervorhebungen im Original].

95 Vgl. zu William James die Beitrdge in This 2009; zu seinem pragmatistischen
Religionskonzept Raters 2009.

96 Durkheim 2014: 76. Vgl. zu Durkheim allgemein Kippenberg 2004.

97 Schlesier 2007: 135-136; Zitat in der Ubersetzung von Renate Schlesier aus:
Emile Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris 1986, 312.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38| Katharina Waldner

Durkheim entwickelte seine Ideen z.T. unter dem Einfluss der soge-
nannten Cambridge Ritualists, deren evolutionistische Religionstheorien
ebenfalls weg vom Text hin zur Ebene von Korper, Handlung und Erfah-
rung fithrten. Auf verschiedene Weise entdeckten sie Rituale als Ursprung
und Grundlage von Religion.”® Im Hinblick auf die Asthetisierung der re-
ligiosen Erfahrung ist unter ihnen Jane Ellen Harrison (1850-1928) am
bedeutendsten. Als Einzige der Cambridge Ritualists iberwindet sie das
evolutionistische Modell, indem sie vermutet, dass Ritual und Mythos ge-
meinsam auf Emotionen zurlickgehen: ,,Ritual is the utterance of an emotion,
a thing felt, in action, myth in words or thoughts. They arise pari passu“”.
Insgesamt dekonstruiert sie, natiirlich auch unter dem Eindruck Nietzsches
und der vitalistischen Philosophie, das Bild der griechischen Kultur als eines
»geistigen Ursprungs® Europas, indem sie die performative, materielle und
emotionale Seite der griechischen Religion auf neue Art und Weise zu re-
konstruieren versucht.'”

In Deutschland erscheint 1917 ein Buch, das in der Religionswissen-
schaft wie kaum ein anderes als Negativbeispiel fiir einen Begriff religidser
Erfahrung gilt, der dazu fiihre, dass es um Theologie gehe, wo es um Reli-
gionswissenschaft gehen sollte,'”" Rudolf Ottos Das Heilige: Uber das Ir-
rationale in der Idee des Géttlichen und sein Verhdltnis zum Rationalen.'”
Otto schlieBt erkenntnistheoretisch eng an Schleiermacher an, indem er der
religiosen Erfahrung gewissermallen einen eigenen Wahrnehmungsmodus
zugrunde legt. Allerdings geht er in zwei Aspekten {iber Schleiermacher
hinaus: Der Wahrnehmungsmodus, der sich im ,,Gefiihl moglichst einseiti-
ger religiéser Erregtheit“'® zeigt, wird nur Einzelnen zuteil.'™ Vorausge-

setzt ist das ,,Numinose* als ,,Hinter- und Urgrund* aller Religion, der nicht

98 Vgl. Fischer-Lichte 2012: 15-18; Waldner 2000, 12—18.

99 Harrison 1927: 16 [Hervorhebungen im Original]; vgl. dazu Waldner 2000: 13—
14.

100 Vgl. Brunotte 2017.

101 Vgl. dazu oben Anm. 5.

102 Zu Otto vgl. Braungart 1998; Lauster; Schiitz 2014; Joas 2014 und die Beitrdge in
Gantke; Serikov 2017.

103 Die beriichtigte Passage, die Otto an den Anfang des 3. Kapitels setzt, lautet:
,»Wir fordern auf, sich auf einen Moment starker und moglichst einseitiger reli-
gidser Erregtheit zu besinnen. Wer das nicht kann oder wer solche Momente
iiberhaupt nicht hat, ist gebeten nicht weiter zu lesen.” (Otto 2014: 8).

104 Otto 2014: 8-12.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung* | 39

. .. 105
erlernbar sei, sondern nur ,,angestolen, angeregt, erweckt™ werden konne.

Neu gegeniiber Schleiermacher ist auch die Konzentration auf die Qualitét
und vor allem Intensitdt dieses Gefiihls. Das ,,Heilige®, ,,Numinose* ist jen-
seits dessen, was mit Vernunft gedacht oder mit Worten ausgesprochen
1% Eg kann theoretisch nur negativ beschrieben werden (so
wie Otto selbst es versucht), praktisch aber muss es erlebt werden, in Ottos

werden kann.

Sprache: ,,Bei weitem das beste sind ,heilige‘ Situationen selber und ihre
Wiedergabe in anschaulicher Schilderung*'”’. Dies erinnert an die pro-
minente Funktion der Erzdhlungen von religiésen Erlebnissen bei William
James. Allerdings ist Ottos erstes Beispiel dann christlich und schrift-
zentriert: Der ,,Geist im Herzen* kann vom Wort ,,der Schrift” erweckt
werden; dies ist dann das ,,direkte* Erlebnis des Numinosen, das auch ohne
rationales Versténdnis des Inhaltes der jeweiligen heiligen Schrift moglich
sei.'” Alle anderen sinnlich-materiellen Aspekte von Religionen — Gétter-
bilder, Architektur, Rituale (,,Liturgie*) und Ahnliches — nennt Otto ,,indi-
rekte Ausdrucksmittel des Numinosen“'®. Es ist wenig iiberraschend, dass
sich die Artefakte nicht-westlicher Kulturen besonders gut als Beispiel
fiir eine derartig geheimnisvolle, indirekte Vermittlung des ,,Numinosen*
eignen:

Dieses Numinos-Magische ist besonders fiihlbar in den seltsam eindriicklichen
Buddha-Gestalten frith-chinesischer Kunst und wirkt hier auf den Beschauer
auch ,ohne Begrift*, das heifit ohne dass er von Lehre und Spekulation des
Mahayana-Buddhismus etwas weiB.'"

Wihrend Otto in der Betonung der Intensitét von Erlebnissen und deren
»Unaussprechlichkeit ganz dem Trend seiner Zeit folgt, insistiert er doch
auf die Uberlegenheit des Christentums, des ,,Geistes” und des ,,Wortes®.
Ahnlich wie Max Miiller scheint Otto dennoch iiberzeugt gewesen zu sein,
durch sein Konzept des ,,Heiligen“ einen Schliissel zum gegenseitigen Ver-

105 Vgl. Otto 2014: 79.

106 Vgl. Braungart 1989: 25-29 zur Verwandtschaft mit ,,dsthetischer Religiositét*
um 1900 (z.B. bei Rilke und George) und den damit verbundenen elitdren und
totalitdren Anspriichen.

107 Vgl. Otto 2014: 78.

108 Vgl. Otto 2014: 8081

109 Vgl. Otto 2014: 81-85.

110 Otto 2014: 86.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | Katharina Waldner

standnis verschiedener Religionen entdeckt zu haben.'"" So griindete er zu
Beginn der 1920er Jahre den ,,Religidsen Menschheitsbund®, dessen Ziel
die internationale Vereinbarung ethischer Werte war. Seine Faszination
durch die sinnliche und materielle Seite religioser Traditionen findet ihren
Ausdruck in der Einrichtung einer religionskundlichen Sammlung in Mar-
burg im Jahr 1927, die bis heute besteht und gerade durch den material turn
in den Kulturwissenschaften aktuell wieder an Bedeutung gewinnt.'"?

Im letzten Teil dieses Abschnittes sollen zwei gesellschaftliche Felder
kurz erwédhnt werden, in denen man den Diskurs iiber religiose Erfahrung
zunichst nicht vermuten wiirde, die aber genau deshalb zeigen, wie breit
der Prozess der Asthetisierung in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts
verlduft: Dies sind zum einen die bereits erwihnten Protagonisten und vor
allem Protagonistinnen des ,,Freien Tanzes* oder ,,Ausdruckstanzes®, zum
anderen christliche Theologen, deren Reformulierung explizit christlicher
Theologie ebenfalls als Asthetisierung des Religidsen interpretiert werden
kann.

Der Beitrag, den Akteur*innen aus dem Feld der Tanzkunst in den ers-
ten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts zu einer Theorie und Praxis der religi-
osen Erfahrung leisteten, ist bisher noch ungeniigend erforscht.'”® Der Dis-
kurs ldsst sich auf drei Ebenen erfassen: Da ist zunéchst die Praxis der Tén-
zer*innen selbst: ihre Choreographien, Tourneen, Auftrittsorte, aber auch
deren Organisation durch ,,Impresarios“m; zweitens ihre eigenen refle-
xiven Beitréige in schriftlicher Form'" und drittens die Reaktionen ihres
Publikums, ebenfalls tiberliefert als vereinzelte literarische Texte und als

Theaterkritiken.''® Auffallig ist, dass wir hier — mit Ausnahme von Jane

111 Dariiber hinaus widmet Rudolf Otto sich in Die Gnadenreligion Indiens und
das Christentum (1930) und Westéostliche Mystik (1926) explizit dem Vergleich
von Hinduismus und Christentum.

112 Zur religionskundlichen Sammlung heute vgl. unter URL: https://www.uni-
marburg.de/relsamm (letzter Zugriff am 30. August 2019).

113 Vgl. Zander 2001; Schwan 2009; LaMothe 2005; LaMothe 2018; vgl. auch die
Beitrdge von Schwaderer, Schlaffke und Neudorfer in diesem Band.

114 Vgl. dazu den Beitrag von Schlaffke in diesem Band.

115 Vgl. Zander 2001: 201-223; LaMothe 2005 zu Duncan; zu Wigmann: Schwan
2009.

116 Vgl. Zander 2004: 223-226. Am bekanntesten ist Hugo von Hofmannsthals Es-
say Die unvergleichliche Tédnzerin, der auf einen Auftritt von Ruth St. Denis in
Berlin 1906 reagierte.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung® | 41

Harrison — zum ersten Mal weibliche Stimmen rekonstruieren kénnen. In
einer paradoxen Wendung ergreifen die Frauen, auf die Emotionalitit, Kor-
perlichkeit und ,,der Orient* projiziert werden, die Initiative und bringen
eben diese Projektionen selbst zur Auffithrung, womit sie ein betrachtliches
und beeindruckendes Maf} an Eigenméchtigkeit erlangen, indem sie sich an
der Produktion dieser Bilder aktiv und reflexiv beteiligen.'"” Die bei einzel-
nen Ténzerinnen besonders auffillige Betonung der religiosen Dimension

118 - . . . - .. ..
¥ ist zum einen ein Beitrag zur Asthetisierung von Religion,

ihres Tanzes
der — wie das Beispiel Gerardus van der Leeuw (1890-1927) eindriicklich
zeigt — sich wiederum auf die phdnomenologisch arbeitende Religionswis-

119 . . . .
Zum anderen wird hier auch, wie Anita Neudorfer zu

senschaft auswirkt.
Recht herausstellt, ein Feld fiir eine Praxis weiblicher Religiositét geschaf-
fen — in einer Zeit, in der Frauen in den groBen christlichen Kirchen jegli-

120 Wie bereits im 19. Jahrhundert, lassen

che Bedeutung verloren hatten.
sich schlieBlich auch hier koloniale Verflechtungen rekonstruieren. Die
westlichen Tdnzerinnen, man denke nur an Ruth St. Denis’ ,,Tempeltanz*
(Rhada), produzieren synkretistische Bilder des ,,Orients”. Gleichzeitig je-
doch kommen auch Ténzer und Ténzerinnen aus dem asiatischen Raum mit
eigenen Darbietungen nach Europa;'?' als weiteres Beispiel sei Rukmini
Devi Arundale (1904-1986) genannt,]22 die nicht nur eine indische Tanz-
tradition zu einer neuen Form entwickelt, sondern sich auch explizit und
theoretisch zum Zusammenhang zwischen Tanz, Religion, Weiblichkeit
und Asthetik duBerte.'”

117 Zu derartig paradoxen Situationen, in denen verschiedene Binaridten (ménn-
lich—weiblich, orientalisch—europdisch etc.) gleichzeitig wirken, sodass ein ,,Drit-
ter Raum™ fiir Handlungsmoglichkeiten entstehen kann, vgl. z.B. Stuckrad 2014:
116.

118 Dabei sind, wie Zander 2001 und LaMothe 2005 zeigen, durchaus grof3e Unter-
schiede zwischen den einzelnen Tanzerinnen auszumachen.

119 Zu Leeuw vgl. LaMothe 2018: 50-56. In seinem 1932 erstmals erschienenen
Buch Vom Heiligen in der Kunst, entwickelt er in einem langen, mit ,,Die schone
Bewegung” iiberschriebenen Teil eine Theorie von der Entstehung der Religion
aus dem Tanz (vgl. Leeuw 1957: 23-84).

120 Vgl. Neudorfer in diesem Band S. 174.

121 Vgl. dazu Schlaffke in diesem Band; vgl. auch Baxmann 2000: 63—65.

122 Vgl. dazu den Beitrag von Cornelia Haas in diesem Band.

123 Vgl. ihren Beitrag in den Adyar Pamphlets Nr. 212 der Theosophischen Gesell-
schaft, der iiberschrieben ist mit 7he Message of Beauty to Civilization. (Arundale

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | Katharina Waldner

Das Motiv des Tanzes erscheint schlielich auch bei zwei Theologen,
dem Protestanten Paul Tillich (1886—1965) und dem katholischen Priester
Romano Guardini (1885-1968). Beide versuchten, ihre jeweiligen theologi-
schen Traditionen zu erneuern und beteiligten sich dabei auf je unterschied-
liche Weise am Prozess der Asthetisierung der religidsen Erfahrung. Ro-
mano Guardini, geprdgt von der liturgischen Bewegung ebenso wie von
seinem Engagement in der Jugendbewegung,'* definiert Kirche als ,,Ge-
meinschaft in der Liturgie®, die Liturgie selbst als zweckfreies aber sinn-
volles ,,Spiel“, das genau wie ein Kunstwerk den einzigen Sinn habe, ,,dass
es da sei“.'” Und weiter formuliert er in seinem 1918 erstmals erschiene-
nen, sehr einflussreichen Buch Vom Geist der Liturgie, dass ,Liturgie
iiben bedeute, ,,zu einem lebendigen Kunstwerk werden vor Gott mit kei-
nem anderen Zweck, als eben vor Gott zu sein und zu leben®, sowie: ,,sich
entschlieBen, zu spielen, so wie David tat, als er vor der Bundeslade tanz-
te.“'*® Der evangelische Theologe Paul Tillich bringt Kunst auf eine ganz
andere, mehr existenzielle denn rituelle Weise mit Religion in Verbindung.
Religion ist nach Tillich ,,Erfahrung des Unbedingten* oder auch: die Er-
fahrung dessen, was den Menschen ,,unbedingt angeht”. Kunst kann nach
Tillich iiber die Féhigkeit verfiigen, ,,durch ihre &sthetische Form Aspekte
dessen auszudriicken, was uns unbedingt angeht“'”’. Alexander Schwan
zeigt auf, dass Paul Tillichs ,,Theologie der Kunst* stark geprdgt war von
seiner Auseinandersetzung mit dem Expressionismus im Deutschland der
1920er Jahre und dass dabei seine Begegnung mit der Ausdruckstdnzerin
Mary Wigman in Dresden eine besondere Rolle spielte. Das Erleben des
expressionistischen Tanzes, so schreibt Paul Tillich, sei fiir ihn ,,eine Be-

0.J.). Zu Rukimi Devis sehr aktiver Rolle in der Theosophischen Gesellschaft
(und dartiber hinaus) im Hinblick auf die Konstruktion von Weiblichkeit vgl.
den Beitrag von Haas in diesem Band.

124 Zur Bedeutung von ,,Erlebnissen in der deutschen Jugendbewegung vgl. Fischer
2007.

125 Vgl. Guardini 1918: 60.

126 Vgl. Guardini 1918: 66—67.

127 Vgl. Schwan 2007: 214-217; Zitat: Paul Tillich, Main Works, Bd. 1, Berlin —
New York 1987, 21, zitiert nach Schwan 2007: 216.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung | 43

gegnung mit der Wirklichkeit in ihren tieferen Schichten” gewesen und hitte
fiir ihn ,,philosophisch und religids groBte Bedeutung® gehabt.'**

Diese beiden letzten Beispiele zeigen mit aller Deutlichkeit, wie viel-
féltig der Diskurs iiber religiose Erfahrung und Religion als Erfahrung in
der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts gefiihrt wurde; die Asthetisierung der
religiésen Erfahrung ldsst sich dabei in den verschiedensten, z.T. sich erst
neu herausbildenden Feldern des Wissens, aber auch auf der Ebene kiinstle-
rischer und religioser Praktiken beobachten: in der Psychologie, Soziologie
und der noch neuen (phinomenologischen) Religionswissenschaft ebenso
wie im Ausdruckstanz, der katholischen Liturgiewissenschaft und der evan-
gelischen Theologie.

VON DER RELIGIONSASTHETIK ZUR MATERIALITAT
VON RELIGION

Mit der Wende von einer phinomenologischen zu einer sozial- und kultur-
wissenschaftlich orientierten Religionswissenschaft war der Diskurs iiber
religiose Erfahrung zunichst unwichtig geworden.'” Dennoch wirkte das
Dispositiv der Asthetisierung und Kreativitit (nicht nur) im wissenschaft-
lichen Diskurs {iber Religion weiter und etablierte sich. So nahm seit den
1960er Jahren das Interesse an Ritualen zu, sie wurden — oft im Riickgriff
auf Arbeiten vom Beginn des 20. Jahrhunderts — neu als performances und
als wesentlicher Teil, wenn nicht gar Kern von Religionen verstanden.'*
Allerdings war es zunéchst die Ethnologie (cultural anthropology), in der
eine neue Theorie der Religion formuliert wurde, die affektive und sinn-
liche Seiten religioser Praktiken in den Mittelpunkt stellte und gleichzeitig
Religionen als ,,Symbolsysteme* oder , kulturelle Systeme* betrachtete."!

128 Paul Tillich, Gesammelte Werke, Bd. 12, Stuttgart 1971, 134, zitiert nach Schwan
2007: 214-215.

129 Allerdings wird der phinomenologische Ansatz prominent weitergefiihrt von
Mircea Eliade (1907-1986); vgl. fiir eine produktive Auseinandersetzung mit
dem Ansatz auch die Beitrdge in Michaels u.a. 2001.

130 Entscheidend sind hier u.a. die Arbeiten von Victor W. Turner (1920-1983);
vgl. DuBois; Jungaberle 2013 fiir einen knappen, aber informativen Uberblick
zum Erfahrungsbegriff im Kontext der Ritualforschung.

131 Stellvertretend kann hier Clifford Geertz (1926-2006) genannt werden; vgl. zu
ihm und zu weiteren Beispielen Miinster 2001, 62-94.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | Katharina Waldner

Entscheidend ist dabei, dass die ,,isthetische®, sinnliche und erlebnishafte
Seite von Religion insofern auf neue Weise ins Zentrum riickt, als sie nun
als das unabdingbare Medium des Kommunikationssystems Religion be-
trachtet wird, jedoch nicht mehr als Zugang zum oder Ausdruck des ,,Heili-
gen®. Hubert Cancik und Jirgen Mohr stellen 1988 fest, dass die dstheti-
sche Seite der Religion eine ganz neue Aufmerksamkeit verdiene, die ihr in
der vorwiegend textfixierten Religionswissenschaft bis jetzt nicht zuge-
kommen sei, und postulieren einen eigenstindigen methodischen Ansatz,
die ,,Religionsdsthetik:

Der Ausdruck ,Religionsésthetik® wird eingefiihrt, um das, was an Religio-
nen sinnlich wahrnehmbar ist, wie Religion den Korper und die verschiede-
nen Sinnesorgane des Menschen aktiviert, leitet und restringiert, moglichst
einheitlich zu beschreiben und theoretisch zu durchdringen.132

Im englischsprachigen Raum bildete sich, zunéchst unabhéingig von den
oben erwéhnten religionswissenschaftlichen Ansitzen, unter dem Stichwort
Material Religion seit Ende der 1990er Jahre eine verwandte Forschungs-
perspektive heraus,'” die sich interessanterweise gleichzeitig mit den zu
Beginn dieses Beitrags vorgestellten sozialwissenschaftlichen Theorien von
Religion verbindet: Religion ist eine mogliche Reaktion auf das Problem
und die Erfahrung der Kontingenz; ein Problem, das — sehr abstrakt gespro-
chen — im Wissen darum besteht, dass Ereignisse immer auch anders sein
kénnten als sie tatsichlich sind. Diese Uberschreitung der alltiglichen Rea-
litét, deren Erfahrung durch den je kulturell verschiedenen Erwartungshori-
zont bedingt ist, wird von Religionen als eigensténdiger, iiber ,,Normales*
oder ,,Alltagliches® hinausreichender Bereich bestimmt und durch verschie-
dene mediale Praktiken bis zu einem gewissen Malle verfiigbar, vor allem
aber immer wieder anschaulich und erlebbar gemacht. Der Ansatz der
Material Religion fragt vor diesem Hintergrund, wie ,,Materialitdt”, d.h.
Gegenstiande, Rdume etc. dabei wirken, das Unanschauliche oder Unzu-

132 Cancik; Mohr 1988: 121-122.

133 Vgl. die seit 2005 erscheinende Zeitschrift Material Religion. The Journal of
Objects, Art and Belief: fiir einen kurzen Uberblick vgl. Prohl 2012. Einfluss-
reich im Bereich der Material Religion sind insbesondere die Arbeiten von Da-
vid Morgan (z.B. 2009) und Birgit Meyer. Es ist vor allem das Verdienst von
Inken Prohl, die deutschsprachigen Ansitze der Religionsésthetik mit jenen der
Material Religion in Kontakt gebracht zu haben; vgl. dazu Prohl 2010.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung | 45

gingliche erlebbar zu machen.”* Mit dem 2017 erschienenen Sammelband
von Grieser und Johnston werden die verschiedenen Pfade der Religionsés-
thetik, der Material Religion und verwandter Bereiche, wie etwa der Visible
Religion, unter dem Begriff Aesthetics of Religion zu einem ,,connective
concept” zusammengefiihrt, das keine Theorie, sondern ein — durchaus viel-
versprechendes — Forschungsprogramm sein will."*> Zu diesen Programm
gehoren auch kognitionswissenschaftliche und affekttheoretische Zugénge.
Religion kann dann im Extremfall als ,,massing of affects, a core response
of bodies to the world prior to ideas, words and thoughts* aufgefasst wer-
den."® Selbst wenn man nicht so weit geht: Grundsitzlich bleibt das metho-
dologische Problem, das beispielsweise Hubert Knoblauch klar benennt: '’
Streng genommen kénnen wir nur die Kommunikation #ber sinnliche und
andere Erfahrungen beobachten, nicht aber die Erfahrungen selbst. In der
Ethnologie allerdings werden seit den 1980er Jahren unter dem Stichwort
der sensual anthropology neue Wege erprobt,”* die an Clifford Geertz’
»dichte Beschreibung® ankniipfen, aber auch dariiber hinausgehen, indem
sie insbesondere das (sinnliche) Miterleben und die erzéhlerische Rekon-
struktion des Erlebten in den Mittelpunkt stellen. Natiirlich handelt es sich
dabei auch um eine Asthetisierung der wissenschaftlichen Praxis selbst, wie
% Wie lasst

sich jedoch kritische Distanz bewahren, sodass unsere eigene Praxis nicht

wir sie auch in Ansétzen des ,kiinstlerischen Forschens* finden.

im Dispositiv der Asthetisierung aufgeht? Entscheidend scheint mir hier die
Reflexion der Beschrianktheit der eigenen wissenschaftlichen Praxis und
das Akzeptieren der Differenzen verschiedener kultureller Praktiken zu sein;
sie zu iiberbriicken, bedarf es der Sprache, der Ubersetzung, der Erzihlun-
gen — nicht aber der pathetischen Affirmation des ,,Unaussprechlichen®
oder der ,,Priasenz”, auch wenn dies gerade da, wo wir es mit Religion zu
tun haben, eine groe Versuchung bleibt. Sich auf die sinnliche Dimension

134 Vgl. Prohl 2012: 381.

135 Vgl. insbesondere die umfassende Einleitung in Grieser; Johnston 2017b.

136 Vgl. Schaefer 2015: 211.

137 Vgl. oben Anm. 11.

138 Vgl. die kurze Diskussion derartiger Ansdtze im entsprechenden Beitrag von
Jirgen Wasim Frembgen in diesem Band S. 227-229 und Braun u.a. 2017.

139 Vgl. z.B. Quinten; Schrodter 2018 fiir kiinstlerisches Forschen im Bereich des
Tanzes.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | Katharina Waldner

der Religion in ihrer kulturellen und historischen Verschiedenheit zu kon-
zentrieren, hilft, dieser Versuchung nicht zu erliegen.

LITERATUR

Arndt, Andreas (Hg.): Wissenschaft und Geselligkeit: Friedrich Schleier-
macher in Berlin 1796—1802, Berlin — Boston: De Gruyter 2010.

Arundale, Rukumini Devi: ,,The Message of Beauty to Civilization“, in:
Adyar Pamphlets 212, published in the 1900s, Theosophical Publishing
House Adyar, Chennai, URL: https://cdn.website-editor.net/e4d6563c
50794969b714ab70457d9761/files/uploaded/AdyarPamphlet
No0212.pdf (letzter Zugriff am 30. August 2019).

Baxmann, Inge: Mythos: Gemeinschaft. Korper- und Tanzkulturen in der
Moderne, Miinchen: Fink Verlag 2000.

Bergunder, Michael: ,,Indischer Swami und deutscher Professor: ,Religion*
jenseits des Eurozentrismus®, in: Michael Stausberg (Hg.), Religions-
wissenschaft, Berlin — Boston: De Gruyter 2012, 95-107.

Besecke, Kelly: ,,Seeing Invisible Religion: Religion as a Societal Conver-
sation about Transcendent Meaning “, in: Sociological Theory 23/2
(2005), 179-196.

Braun, Karl u.a. (Hg.): Kulturen der Sinne: Zugdinge zur Sensualitiit der so-
zialen Welt, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2017.

Braungart, Wolfgang u.a. (Hg.): Asthetische und religivse Erfahrungen der
Jahrhundertwenden, Bd. 1-3, Paderborn: Schoningh 1997-2000.

Braungart, Wolfgang: ,,Die Geburt der modernen Asthetik aus dem Geist
der Theodizee®, in: ders. w.a. (Hg.), dsthetische und religivse Erfahrun-
gen der Jahrhundertwenden. Bd. 1: um 1800, Paderborn: Schoningh
1997, 17-34.

Braungart, Wolfgang: , Asthetische Religiositit oder religitse Asthetik?
Einfiihrende Uberlegungen zu Hofmannsthal, Rilke und George und zu
Rudolf Ottos Asthetik des Heiligen, in: ders. u.a. (Hg.), Asthetische und
religiose Erfahrungen der Jahrhundertwenden. Bd. 2: um 1900, Pader-
born: Schéningh 1998, 15-29.

Brunotte, Ulrike: ,, The Performative Knowledge of Ecstasy: Jane Harrison’s
(1850-1928) Early Contestations of the Textual Paradigm in Religious
Studies®, in: Alexandra K. Grieser; Jay Johnston (Hg.): Aesthetics of

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung* | 47

Religion. A Connective Concept, Berlin — Boston: De Gruyter 2017,
162-178.

Cancik, Hubert; Mohr, Hubert: ,,Religionsésthetik®, in: Handbuch reli-
gionswissenschaftlicher Grundbegriffe. Bd. 1, Stuttgart u.a.: Kohlham-
mer 1988, 121-156.

DuBois, Flecher; Jungaberle, Henrik: ,,Erfahrungsdynamik®, in: Christiane
Brosius; Axel Michaels (Hg.), Ritual und Ritualdynamik, Gottingen:
Vandenhoeck & Rupprecht 2013, 46-54.

Durkheim, Emile: Die elementaren Formen des religiésen Lebens, 3. Aufl.,
Berlin: Verlag der Weltreligionen 2014.

Fischer, Mario: ,,Zwischen Jugendbewegung, Lebensreform und Kriegs-
begeisterung. Der Wandel des Erlebnisbegriffs in den Reformbewegun-
gen des ausgehenden Kaiserreichs und der Weimarer Republik®, in:
Gerd Haeffner (Hg.), Religiése Erfahrung II. Interkulturelle Perspekti-
ven, Stuttgart: Kohlhammer 2007, 141-155.

Fischer-Lichte, Erika: Asthetik des Performativen, Frankfurt/M.: Suhrkamp
Verlag 2017 (1. Aufl. 2004).

Fischer-Lichte, Erika: Performativitit. Eine Einfiihrung, Bielefeld: transcript
2012.

Gantke, Wolfgang; Serikov, Vladislav (Hg.): 100 Jahre , Das Heilige*.
Beitrége zu Rudolf Ottos Grundlagenwerk (Theion. Bd. XXXII), Frank-
furt/M.2017.

Grieser, Alexandra K.; Johnston, Jay (Hg.): desthetics of Religion. A Con-
nective Concept, Berlin —Boston: De Gruyter 2017a.

Grieser, Alexandra K.; Johnston, Jay: ,,What is an Aesthetics of Religion?
From the Senses to Meaning — and Back Again®, in: dies. (Hg.), Aes-
thetics of Religion. A Connective Concept, Berlin — Boston: De Gruyter
2017b, 1-50.

Guardini, Romano: Vom Geist der Liturgie, Mainz: Matthias-Griinewald-
Verlag 1997 (1. Aufl. Freiburg/Br. u.a.: Herder Verlag 1918).

Habermas, Jiirgen: Texte und Kontexte, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1991.

Haeffner, Gerd: ,,Erfahrung — Lebenserfahrung — religiése Erfahrung®, in:
Friedo Ricken (Hg.), Religidse Erfahrung. Ein interdisziplindrer Kld-
rungsversuch, Stuttgart: Kohlhammer 2004, 15-39.

Haeffner, Gerd (Hg.): Religiose Erfahrung II. Interkulturelle Perspektiven,
Stuttgart: Kohlhammer 2007.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | Katharina Waldner

Hanegraaff, Wouter J.: ,,Religion and the Historical Imagination: Esoteric
Tradition as Poetic Invention®, in: Christoph Bochinger; Jorg Riipke
(Hg.), Dynamics of Religion: Past and Present, Berlin — Boston: De
Gruyter 2017, 131-153.

Hansen, Frank-Peter: Das dlteste Systemprogramm des deutschen Idealis-
mus. Rezeptionsgeschichte und Interpretation, Berlin: De Gruyter 1989.

Harrison, Jane E., Themis. A Study of the Social Origin of Greek Religion,
2. rev. Aufl. Cambridge: Cambridge University Press 1927.

Hilmes, Carola: ,,Sehnsucht nach Erlosung: Bilder des Weiblichen um
1900, in: Wolfgang Braungart u.a. (Hg.), Asthetische und religidse Er-
fahrungen der Jahrhundertwenden. Bd. 2: Um 1900, Paderborn: Scho-
ningh 1997, 267-289.

James, William: Die Vielfalt religioser Erfahrung. Eine Studie iiber die
menschliche Natur, Gbersetzt von Eilert Herms und Christian Stahlhut,
Berlin: Verlag der Weltreligionen 2014 (1. Aufl. Olten: Walter Verlag
1979).

Jamme, Christoph; Schneider, Helmut (Hg.), Mythologie der Vernunft. He-
gels dltestes Systemprogramm des deutschen Idealismus, Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1988.

Joas, Hans: ,,Sékulare Heiligkeit. Wie aktuell ist Rudolf Otto?*, in: Rudolf
Otto, Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und
sein Verhdltnis zum Rationalen, Miinchen: Beck 2014, 255-281.

Kippenberg, Hans G.: ,,Emile Durkheim®, in: Axel Michaels (Hg.), Klassi-
ker der Religionswissenschaft. Von Friedrich Schleiermacher bis Mircea
Eliade, Miinchen: Beck 2004 (1. Aufl. 1997), 103—119.

Klimkeit, Hans-Joachim: ,,Friedrich Max Miiller (1823-1900), in: Axel
Michaels (Hg.), Klassiker der Religionswissenschaft. Von Friedrich
Schleiermacher bis Mircea Eliade, Miinchen: Beck 2004 (1. Aufl. 1997),
29-40.

Knoblauch, Hubert: ,,Die Soziologie der religiosen Erfahrung*, in: Friedo
Ricken (Hg.): Religidse Erfahrung. Ein interdisziplindrer Klirungsver-
such, Stuttgart: Kohlhammer 2004, 69—80.

Knoblauch, Hubert: Populdre Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Ge-
sellschaft, Frankfurt/M. — New York: Campus 20009.

Knoblauch, Hubert: ,,Vom New Age zur populdren Spiritualitit®, in: Doro-
thea Liiddeckens; Rafael Walthert (Hg.), Fluide Religion. Neue religidse
Bewegungen im Wandel. Theoretische und empirische Systematisierun-
gen, Bielefeld: transcript 2010, 149-174.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung | 49

Krech, Volkhard: Wissenschaft und Religion: Studien zur Geschichte der
Religionsforschung in Deutschland 1871 bis 1933, Tiibingen: Mohr
Siebeck 2002.

Krech, Volkhard: Gotterdimmerung. Auf der Suche nach Religion, Biele-
feld: transcript 2003.

Krech, Volkhard: ,,Beobachtungen zu Sakralisierungsprozessen in der Mo-
derne — mit einem Seitenblick auf Kunstreligion®, in: Hermann Deuser
v.a. (Hg.), Metamorphosen des Heiligen: Struktur und Dynamik von
Sakralisierung am Beispiel der Kunstreligion, Tiibingen: Mohr Siebeck
2015, 411-425.

LaMothe, Kimerer L.: ,,,A God Dances through Me‘: Isadora Duncan on
Friedrich Nietzsche’s Revaluation of Values®, in: The Journal of Reli-
gion 85/2 (2005), 241-266.

LaMothe, Kimerer L.: A History of Theory and Method in the Study of
Religion and Dance, Boston: Brill 2018.

Lauster, Jorg; Schiitz, Peter: ,,Rudolf Otto und Das Heilige. Zur Einfiih-
rung®, in: Rudolf Otto: Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee
des Gottlichen und sein Verhdltnis zum Rationalen, Miinchen: Beck
2014, 231-253.

Leeuw, Gerard van der: Vom Heiligen in der Kunst. Ubersetzt von Annelotte
Piper, Giitersloh: Bertelsmann Verlag 1957 (1. Aufl. Amsterdam: H.J.
Paris 1932).

Luckmann, Thomas: Die unsichtbare Religion. Mit einem Vorwort von
Hubert Knoblauch, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1991.

Liddeckens, Dorothea, Das Weltparlament der Religionen von 1893:
Strukturen interreligioser Begegnung im 19. Jahrhundert, Berlin — New
York: De Gruyter 2002.

Liiddeckens, Dorothea; Walthert, Rafael (Hg.): Fluide Religion. Neue reli-
gidse Bewegungen im Wandel. Theoretische und empirische Systemati-
sierungen, Bielefeld: transcript 2010.

Malinar, Angelika: ,, Korper-Theater und Selbst-Erkenntnis. Konzepte von
Erfahrung in der indischen Philosophie®, in: Gert Mattenklott (Hg.),
Asthetische Erfahrung im Zeichen der Entgrenzung der Kiinste; episte-
mische, dsthetische und religiose Formen von Erfahrung im Vergleich,
Hamburg: Meiner Verlag 2004, 211-231.

McCutcheon, Russell T.: ,,Introduction®, in: Craig Martin; ders. (Hg.), Re-
ligious Experience. A Reader, Sheffield: Equinox Publishing 2012, 1-16.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | Katharina Waldner

McGuire, Meredith: Lived Religion. Faith and Practice in Everyday Life,
Oxford: Oxford University Press 2008.

Michaels, Axel uv.a. (Hg.), Noch eine Chance fiir die Religionsphdnomeno-
logie?, Bern: Peter Lang 2001.

Mohn, Jirgen: ,,Religionsaisthetik: Religion(en) als Wahrnehmungsriu-
me“, in: Michael Stausberg (Hg.), Religionswissenschaft, Berlin — Bos-
ton: De Gruyter 2012, 329-342.

Morgan, David (Hg.), Religion and Material Culture. The Matter of Belief,
London: Routledge 2009.

Miiller, Ernst: ,,Religion als ,Kunst ohne Kunstwerk‘. F.D.E. Schleier-
machers Reden ,Uber Religion® und das Problem der ésthetischen Sub-
jektivitat”, in: Wolfgang Braungart u.a. (Hg.), Asthetische und religiose
Erfahrungen der Jahrhundertwenden. Bd. 1: um 1800, Paderborn:
Schoningh 1997, 149-165.

Miiller, Friedrich Max: Vorlesungen iiber den Ursprung und die Entwick-
lung der Religion. Mit besonderer Riicksicht auf die Religionen des Alten
Indiens, 2. unverianderte Aufl., Straburg: Verlag von Karl J. Triibner
1881.

Miiller, Friedrich Max: Ramakrishna. His Life and Sayings, London u.a.:
Longmans, Greens and Co.1898, URL: https://www.sacred-texts.com/
hin/rls/rls03.htm (letzter Zugriff am 27. September 2019).

Miiller, Friedrich Max: ,,The Real Significance of the Parliament of Reli-
gions®, in: Eric Jozef Ziolkowski (Hg.), A Museum of faiths: Histories
and Legacies of the 1893 World’s Parliament of Religions, Atlanta,
GA: Scholars Press 1993, 149-162.

Miinster, Daniel: Religionsdsthetik und Anthropologie der Sinne. Vorarbei-
ten zu einer Religionsethnologie der Produktion und Rezeption ritueller
Medien, Miinchen: Akademischer Verlag 2001.

Murphy, Tim: The Politics of Spirit. Phenomenology, Genealogy, Religion,
Albany, NY: State University of New York Press 2010.

Nehring, Andreas: ,,Aneignung von ,Religion‘ — postkoloniale Konstrukti-
onen des Hinduismus®, in: Michael Stausberg (Hg.), Religionswissen-
schaft, Berlin — Boston: De Gruyter 2012, 109-121.

Nietzsche, Friedrich, Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Kei-
nen, Bd. 1, Chemnitz: Schmeitzner 1883.

QOdin, Steve: ,,Sri Aurobindo and Hegel on the Involution-Evolution of Ab-
solute Spirit“, in: Philosophy East and West 31/2 (1981), 179-191.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung® | 51

Osterhammel, Jirgen: Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des
19. Jahrhunderts, Miinchen: C.H. Beck 2009 (4. durchges. Aufl.).

Otto, Rudolf: Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen
und sein Verhdltnis zum Rationalen, Miinchen: Beck 2014 (1. Aufl.
1917).

Pollack, Detlef: ,,Was ist Religion? Probleme der Definition®, in: Zeitschrift
fiir Religionswissenschaft 3/2 (1995), 163-190.

Prohl, Inken: ,,Religious Aesthetics in the German-speaking World. Central
Issues, Research Projects, Research Groups*, in: Material Religion. The
Journal of Objects, Art and Belief 6 (2010), 237-239.

Prohl, Inken: ,,Materiale Religion“, in: Michael Stausberg (Hg.), Religions-
wissenschaft, Berlin — Boston: De Gruyter 2012, 379-392.

Quinten, Susanne; Schroedter, Stephanie (Hg.), Tanzpraxis in der Forschung.
Tanz als Forschungspraxis. Choreographie, Improvisation, Exploration
(Jahrbuch TanzForschung 2016), Bielefeld: transcript 2018.

Raters, Marie-Luise, ,,Wer glaubt wird selig — und das sofort! Kritische
Uberlegungen zur pragmatistischen Religionsphilosophie von William
James®, in: Christian Thies (Hg.): Religiése Erfahrung in der Moderne:
William James und die Folgen, Wiesbaden: Harrassowitz 2009, 56-74.

Reckwitz, Andreas: Die Erfindung der Kreativitit. Zum Prozess gesell-
schaftlicher Asthetisierung, Berlin: Suhrkamp Verlag 2019 (1. Aufl.
2012).

Ricken, Friedo (Hg.): Religiose Erfahrung. Ein interdisziplindrer Kldrungs-
versuch, Stuttgart: Kohlhammer 2004.

Rosa, Hartmut: Identitit und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach
Charles Taylor; Frankfurt/M.: Campus Verlag 1998.

Rosa, Hartmut: Resonanz: eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin: Suhr-
kamp Verlag 2016.

Schaefer, Donovan O.: Religious Affects: Animality, Evolution, and Power,
Durham — London: Duke University Press 2015.

Schleiermacher, Friedrich: Uber die Religion: Schriften, Predigten, Briefe,
hg. von Christian Albrecht, Frankfurt/M. u.a.: Verlag der Weltreligio-
nen 2008.

Schlesier, Renate, ,,Kulturelle Artefakte in Bewegung: Zur Geschichte der
Anthropologie des Tanzes®, in: Gabriele Brandstetter; Christoph Wulf
(Hg.), Tanz als Anthropologie, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 2007,
132-145.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | Katharina Waldner

Schreiner, Peter: ,,Sri Ramakrishna und Ramana Maharshi als Vertreter
moderner indischer Mystik®, in: Hubert Cancik (Hg.), Rausch, Ekstase,
Mpystik: Grenzformen religioser Erfahrung, Diisseldorf: Patmos-Verlag
1978, 59-717.

Schwan, Alexander, ,,Expression, Ekstase, Spiritualitit. Pauls Tillichs Theo-
logie der Kunst und Mary Wigmans Absoluter Tanz®, in: Dagmar Ellen
Fischer; Thom Hecht (Hg.): Tanz, Bewegung & Spiritualitdt (Jahrbuch
Tanzforschung 19), Leipzig: Henschel 2009, 214-226.

Schwarz, Bernadette-Gertrudis: ,,Erfahrung und Spiritualitit. Zu Angeboten
und Inhalten auf dem Markt des gelingenden Lebens®, in: Gerd Haeffner
(Hg.), Religiose Erfahrung II. Interkulturelle Perspektiven, Stuttgart:
Kohlhammer 2007, 251-265.

Scott, Joan W.: ,,,The Evidence of Experience, from Critical Inquiry*,
in: Craig Martin; Russell T. McCutcheon (Hg.), Religious Experience.
A Reader, Sheffield: Equinox Publishing 2012, 151-173.

Sharf, Robert H.: ,,,Experience,* from Critical Terms for Religious Studies,
in: Craig Martin; Russell T. McCutcheon (Hg.), Religious Experience.
A Reader, Sheffield: Equinox Publishing 2012, 131-150.

Strenski, Ivan: Understanding Theories of Religion. An Introduction,
Chichester, West Sussex u.a.: Wiley Blackwell 2015 (1. Aufl. 2006).
Stuckrad, Kocku von: The Scientification of Religion. An Historical Study
of Discursive Change, 1800-2000, Berlin — Boston: De Gruyter 2014.
Taves, Ann: Religious Experience Reconsidered, Princeton, NJ: Princeton

University Press 2009.

Temesvari, Cornelia; Sanchifio Martinez, Roberto (Hg.): ,, Wovon man nicht
sprechen kann ...*: Asthetik und Mystik im 20. Jahrhundert. Philoso-
phie — Literatur — visuelle Medien, Bielefeld: transcript 2010.

Thies, Christian (Hg.): Religiose Erfahrung in der Moderne: William James
und die Folgen, Wiesbaden: Harrassowitz 2009.

Waldner, Katharina: Geburt und Hochzeit des Kriegers. Geschlechterdifferenz
und Initiation in Mythos und Ritual der griechischen Polis, Berlin —
New York: De Gruyter 2000.

Zander, Helmut: ,, Korper-Religion. Ausdruckstanz um 1900: Loie Fuller,
Isidora Duncan, Ruth St. Denis“, in: Volker Drehsen u.a. (Hg.), Protes-
tantismus und Asthetik: religionskulturelle Transformationen am Beginn
des 20. Jahrhunderts, Giitersloh: Kaiser, Giitersloher Verlagshaus 2001,
197-232.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Asthetisierung der ,religidsen Erfahrung* | 53

Zolotukhin, Vsevolod: ,,Friedrich Max Miiller und die idealistische Wurzel
der Religionswissenschaft”, in: Zeitschrift fiir Religionswissenschaft
26/2 (2018), 264-282.

https://dol.org/1014361/9783839447253-002 - am 14.02.2028, 18:24:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839447253-002



https://doi.org/10.14361/9783839447253-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

