Abb. 1: Archelaosrelief von Priene: Marmor, London, British Museum, Inv. Nr. Sc 2191.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Neue Helden in der hellenistischen Polis

Der Dichterheros und sein Bild
im Archelaosrelief von Priene

Sitta von Reden

Das Archelaosrelief von Priene

Zu der illustren Serie von Kommentatoren des Archelaosreliefs gehoren Anastha-
sius Kirchner (1671), Gustav Adolf Winkelmann (1764), Gotthold-Ephraim Les-
sing, Pierre-Francois Hugues D’Harncarville (1785), Johann Wolfgang von Goe-
the, Johann Jacob Bernoulli (1901) und Ulrich von Willamowitz-Mollendorff.!
Das anhaltende und bis heute lebendige Interesse an dem Relief erklirt sich aus
seiner Vieldeutigkeit. Die Komplexitit seiner visuellen und allegorischen Erzih-
lung, die Bezige, die es zwischen menschlichen, gottlichen, kultischen und my-
thischen Riumen herstellt, sowie die unklaren Grenzen zwischen Menschen,
Gottern und ihren Leistungen in Vergangenheit, Gegenwart und zeitloser Ewig-
keit regen immer wieder zur Auseinandersetzung an.?

Das Archelaosrelief wurde um 1658 in der Gemeinde Marino in den Ruinen
von Bovillae etwa achtzehn Kilometer stidostlich von Rom entdeckt.? Im Jahr
1798 wurde es an das Auktionshaus Peter Coxe, Burrell und Foster nach London
verkauft und dort 1804 von einem Unbekannten ersteigert. Im August 1819 kam
es ins British Museum, wo es seit 1820 ausgestellt ist. Der Stein ist 1,15 Meter
hoch, an der Unterkante 81 Zentimeter breit und aus groflkristallinem weif3en,
heute gelblich patiniertem Marmor gefertigt. Seine genaue Datierung ist bis heu-
te umstritten. Mit Sicherheit entstand das Werk zwischen dem Ende des 3. und
dem letzten Viertel des 2. Jahrhunderts v. Chr., aber Schriftform und Ikono-

1 Zur Forschungsgeschichte ausfiihrlich: Doris Pinkwart: Das Relief des Archelaos von Priene

und die ,Musen des Philiskos“, Kallmiinz 1965, S. 11-15; zur archiologischen Beschrei-
bung und Einordnung: Karl Scheffold: Die Bildnisse der antiken Dichter, Redner und
Denker, Basel 21997, S. 336-337; Hanns-Hoyer von Prittwitz und Gaffron: Die hellenisti-
sche Plastik von 160-120 v. Chr., in: Peter C. Bol (Hrsg.): Geschichte der antiken Bildhau-
erkunst, Bd. 3, Hellenistische Plastik, Mainz 2007, S. 241-272, hier: S. 257-258; Brunilde
Sismondo Ridgway: Hellenistic Sculpture, Bd. 1, The Styles of ca. 331-200 B.C., Bristol
1990, S.257-262; Bernard Andreae: Die Skulptur des Hellenismus, Miinchen 2001,
S. 176-178; Henner von Hesberg: Bildsyntax und Erzdhlweise im Hellenismus, in: Jahr-
buch des Deutschen Archiologischen Instituts 103, 1988, S. 309-365, hier S. 333-334.

2 Pinkwart: Das Relief des Archelaos von Priene (Anm. 1) betrachtet das Relief nicht als erst-
rangiges Kunstwerk, anders Thomas B. L. Webster: The Art of Greece. The Age of Hellen-
ism, London 21967, S. 108 und Dorothy B. Thompson: Rezension zu Das Relief des Ar-
chelaos und die ,Musen des Philiskos“ von Doris Pinkwart, in: American Journal of Ar-
chaeology 73, Heft 3, 1969, S. 384-385.

3 Pinkwart: Relief des Archelaos und die ,Musen des Philiskos* (Anm. 1).



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

42 SITTA VON REDEN

graphie weisen in unterschiedliche Abschnitte dieses weiten Zeitraums.* Auch der
Entstehungsort ist nicht eindeutig. Der Bildhauer stammt, wie es auf dem Relief
angegeben ist, aus Priene. Ob es aber auch dort geweiht wurde, und woher sein
Auftraggeber stammite, ldsst sich nicht mit Sicherheit sagen.

Zentral auf dem Relief ist eine kultische Handlung fiir Homer und dessen
Kronung durch ein Herrscherpaar. Manche Autoren mochten das Relief aus die-
sen Griinden nach Alexandria verlegen, wo ein Homereion und Homerkulte
nachgewiesen sind und sich unter den Ptolemiern eine besonders enge Verbin-
dung von Dichtung, Konigskult und panhellenischer kultureller Hegemonie
entwickelte.” Aber Homer-Heiligtiimer waren im 2. Jahrhundert v. Chr. nahezu
ubiquitir, und von Konigen gesponserte Dichterwettkimpfe gab es nicht nur in
Alexandria. So kommen Pergamon, Homers Geburtsort Smyrna, der Herkunfts-
ort des Dichters Priene, aber auch andere Stidte Kleinasiens als Weihestitten in-
frage. Ein Ort im Umkreis von Priene liegt angesichts des Bildhauers auf der
Hand und auch der Rundaltar und das Buckelrind sind regionale Eigenheiten,
die nach Karien weisen.®

Das Bild ist in vier Ebenen geteilt und trigt unterhalb der obersten Ebene (lie-
gender Zeus) die Kunstlersignatur ,APXHAAOX ATTOAAONIOY EITOIEXE I1PI-
ENEYX® (,Archelaos, Sohn des Apollonius aus Priene, hat dies gemacht®). Am
Fuf} des Reliefs werden durch Unterschriften die Personen der untersten Ebene
identifiziert. Diese sind von links nach rechts: Oikoumene, Chronos, Ilias und
Odpysseia (hockend), Homeros, Mythos, Historia, Poiesis, Tragodia, Komodia. Die
letzte Gruppe am rechten dufleren Rand besteht aus Physis, dem Kind, sowie der
Frauengruppe Arete, Mneme, Pistis und Sophia. Es liegt nahe, dass die Unter-
schriften nicht als Deutungshilfen dienen sollten, sondern mit der bildlichen und
inschriftlichen Komposition des Reliefs zusammenspielen.”

Besondere Aufmerksamkeit richtet sich auf die beiden Kiinstler: den Bildhauer
Archelaos von Priene, der sich an zentraler Stelle im wortlichen Sinne mit seiner

4 Pinkwart: Relief des Archelaos und die ,Musen des Philiskos“ (Anm. 1), S. 44-63, datiert
das Relief aufgrund epigraphischer und ikonographischer Merkmale in die Zeit zwischen
150-120 v. Chr., wenn es aus Priene stammen sollte; Ridgway: Hellenistic Sculpture
(Anm. 1), S. 263, mochte das Relief in Italien fiir einen romischen Auftraggeber entstanden
sehen und votiert fiir eine spite Entstehungszeit; Zarah Newby: Reading the Allegory of
the Archelaos Relief, in: Zahra Newby / Ruth Leader-Newby (Hrsg.): Art and Inscriptions
in the Ancient World, Cambridge 2007, S. 172, weist dies zuriick, bleibt aber unspezifisch
beziglich einer Datierung. Die Frithdatierung auf das spite 3. Jahrhundert basiert auf der
Identifizierung des Kronungspaares mit Ptolemaios IV. und seiner Frau Arsinoe IIL., so
Jacques-Jerome Pollitt: Art in the Hellenistic Age, Cambridge 1986, S. 13-16; Paul Zanker:
The Masks of Socrates. The Image of the Intellectual in Antiquity, tibers. von Alan
Shapiro (Sather Classical Lectures; 59), Berkeley [u.a.] 1995, S. 162-163.

5 Zanker: The Masks of Socrates (Anm. 4), S.162-163.

Zum karischen Buckelrind: Plinius: Naturalis historia 8, 179; zur Diskussion: Pinkwart: Re-

lief des Archelaos und die ,Musen des Philiskos“ (Anm. 1), S. 43-44; zum Rundaltar: ebd.,

S. 44-45.

7 Newby: Reading the Allegory (Anm. 4), S. 156-178.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NEUE HELDEN IN DER HELLENISTISCHEN POLIS 43

Inschrift in das Bild eingeschrieben hat, und den nicht namentlich aufgerufenen
preisgekronten Dichter und Stifter, der sich als Ehrendenkmal am rechten dufle-
ren Rand der mittleren Bildebenen abbilden lief. Die aufieralltigliche Leistung
von Bildhauer und Dichter sowie ihr Anspruch auf Verehrung werden tiber die
Bildkomposition angedeutet, ohne eindeutig zu sein. In einem Spiel mit Sichtba-
rem und Unsichtbarem, Erzihlung, Allegorie und Beschriftung werden Interpre-
tationen zu- und gleichzeitig offen gelassen. Das versetzt die mogliche Heroisie-
rung oder Vergottlichung der beiden Kiinstler in einen grenziiberschreitenden
Wahrnehmungsraum, der ihrem grenziiberschreitenden Status zu entsprechen
scheint.

Homer und die vorbellenistische Heroisierung aufSeralltiiglicher Leistung

In einer kurzen Passage tiber die Seelenwanderung zitiert Platon eine Ode des Pin-
dar, in der Persephone die Kraft hat, die Seelen bestimmter, vom Elend befreiter
Menschen an die hochste Sonne zu ibergeben, von woher sie als beriihmte Koni-
ge, siegreiche Athleten und weise Minner zuriickkehren. Diese Menschen seien je-
ne, die unter den Menschen heilige Heroen (bagnous heroes) genannt wiirden.
Schon Homer bezeichnete neben den Kriegern von Troja den in keiner Weise krie-
gerischen Konig Alkinoos? und den Singer Demodokos!? als Heroen, wihrend
Odysseus, zweifellos ein Held in der Schlacht, auf seiner Riickreise angesichts sei-
ner Fihigkeit, wahre, schone und authentische Erzihlungen zu verbreiten, bei den
Phaiaken mit einem Singer verglichen wird.!! Die tibermenschliche Kraft der Krie-
ger und die soziale Kraft der ,maitres de la vérité“12, die ithren Ruhm besangen,

8 Platon: Menon 81 b = Pindar: Fragmente 133 Race.

9  Homer: Odyssee 6, 303.

10 Homer: Odyssee 8, 483.

I Homer: Odyssee 11, 363-368. Zur Bedeutung von Authentizitit (kata kosmon dikein) und
Erbaulichkeit (zhelxis) als Zeichen fir den Nutzen von Dichtung beziehungsweise Erorte-
rung fiir die Gesellschaft, die von Homer bis zum sokratischen Dialog — wenn auch mit
unterschiedlichem Ergebnis - verhandelt wird, grundlegend: Michael Erler: ,Nur das
Griindliche (ist) wahrhaft unterhaltend” (Thomas Mann). Zum Verhiltnis lebensweltlicher
und philosophischer Wirklichkeit in Platons Dialogen, in: Sabine Follinger / Gernot M.
Miiller (Hrsg.): Der Dialog in der Antike. Formen und Funktionen einer literarischen Gat-
tung zwischen Philosophie, Wissensvermittlung und dramatischer Inszenierung (Beitrige
zu Altertumskunde; 315), Berlin 2013, S. 367-383, besonders S. 371-374. Die Anerken-
nung der Authentizitit und damit der dichterischen Leistung wurde schon bei Homer mit
einer Gabe vergolten und symbolisierte den Wert der dichterischen Leistung, dazu Sitta
von Reden: Deceptive Readings: Poetry and Its Value Reconsidered, in: The Classical
Quarterly 45, Heft 1, 1995, S. 30-50.

Marcel Detienne: Les maitres de la verité dans la Grece archaique, Paris 1979. Detienne
bezeichnete mit diesem Ausdruck alle Personen des archaischen Griechenlands, die mit
dem Nicht-Vergessen, der a-letheia, befasst waren und wandernd den Ruhm der Gotter und
Menschen verkiindeten. Im Ubergang von der archaischen zur klassischen Zeit verschob
sich in einem komplexen intellektuellen Prozess das Medium der Vermittlung von Wahr-
heit von der Poesie zur Prosa und vom Festhalten einer mythischen Vergangenheit zur

12

41- am 13.01.2026, 08:50:10.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

44 SITTA VON REDEN

gingen in der homerischen Epik eine Verbindung ein, die das Interesse an authen-
tischen Geschichten verdeutlicht und die Méoglichkeit der Heroisierung bezie-
hungsweise Selbstheroisierung von Dichtern und ihren Leistungen vorwegnahm.!3
Neben der gesellschaftlichen Anerkennung der Wahrheit® von Poesie als gottlich
inspiriertem Medium ging es in der zunichst nur semantischen Anniherung von
Heroen und Dichtern auch um die gesellschaftliche Wertung des Wissens, das sie
vermittelten. Die Denkfigur des Dichter-Heros driickte die Verehrung, aber auch
die gesellschaftliche und politische Bedeutung von Wissen fiir diejenigen aus, die
davon profitierten. Demgegentiber stellten die Praktiken, mit denen ihnen Aner-
kennung verliehen wurde (etwa in Form einer Gabe) nicht nur eine Verpflichtung,
sondern auch eine Kontrolle ihrer potenziellen Gefahren dar.!4

Wihrend das Epos Herrscher und Dichter nur narrativ den trojanischen Hel-
den angleichen konnte, damit aber die Gotternihe und Macht der sich mit ihnen
identifizierenden Personengruppen andeutete, zeigt sich in den folgenden Jahr-
hunderten eine auch kultische Heroisierung von (im modernen Sinne) histori-
schen Personen durch lokale Verehrergruppen. Adressaten dieser neuen Heroen-
kulte waren sozial und politisch zentrale Figuren wie Stiddtegriinder, Feldherren
(die eine Stadt gerettet hatten), Soldaten (die fiir eine Stadt gefallen waren) oder
Athleten (die einer Stadt Ruhm gebracht hatten). Pindar vergleicht seine eigene
Leistung mit denen der von ihm besungenen Athleten, insbesondere wenn es
ithm um die materielle Honorierung seiner poetischen Leistung geht.!

Uberpriifbaren bistoire — aber nur zum Teil, wie die wiederholten Versuche sophistisch be-
ziehungsweise sokratisch beeinflusster Autoren wie Thukydides und Platon zeigen, ihre
Suche nach der Wahrheit, aber auch die Technik der Rhetorik von der Erbauung (shelxis)
der Poeten abzugrenzen (zum Beispiel Thukydides I, 20; Platon: Ion, passim; Platon: Gor-
gias, 82 B 23 (Diels-Kranz)); vgl. Bruno Gentili: Poetry and its Public in Ancient Greece.
From Homer to the Fifth Century, Baltimore/London 1988; von Reden: Deceptive Read-
ings (Anm. 11), S. 31, S. 44-47; Michael Erler (Hrsg.): Argument und literarische Form in
antiker Philosophie. Akten des 3. Kongresses der Gesellschaft fiir antike Philosophie 2010
(Beitrige zur Altertumskunde; 320), Berlin 2013.
Christopher P. Jones: New Heroes in Antiquity. From Achilles to Antioos (Revealing An-
tiquity; 18), Cambridge, MA 2008, S. 10, S. 38.
Der Zusammenhang von heroischer Macht, Gefahr und ihrer Einhegung durch Verehrung
(etwa in Form einer Statue und eines Kults) ist vielfach betont worden, so etwa von Leslie
Kurke: The Economy of Kudos, in: Carol Dougherty / Leslie Kurke (Hrsg.): Cultural Poetics
in Archaic Greece, Cambridge [u.a.] 1993, S. 131-163, besonders S. 150; David Boehringer:
Heroenkulte in Griechenland von der geometrischen bis zur klassischen Zeit (Klio / Beihef-
te, N.E,; 3), Berlin 2001, S. 25-45; Hans-Joachim Gehrke: Der zwiespiltige Held. Zur Am-
bivalenz des Heroismus im antiken Griechenland, in: Marion Meyer / Ralf von den Hoff
(Hrsg.): Helden wie sie. Ubermensch — Vorbild — Kultfigur in der griechischen Antike (Para-
deigmata; 13), Freiburg [u.a.], S. 39-54; Jones: New Heroes (Anm. 13); Emma Stafford: He-
racles. Gods and Heroes of the Ancient World, London/New Haven 2012, S. 104-136.
15 Leslie Kurke: The Traffic in Praise. Pindar and the Poetics of Social Economy (Myth and
Poetics), Ithaka, NY/London 1991; Jesper Svenbro: La parole et le marbre. Aux origines de
la poétique grecque, Lund 1976; Detienne: Maitres de la vérité (Anm. 12), S. 9-27.

13

14

41- am 13.01.2026, 08:50:10.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NEUE HELDEN IN DER HELLENISTISCHEN POLIS 45

Doch sind die Zeugnisse der Heroisierung von Menschen in vielerlei Hinsicht
ambivalent und die Ursachen und Kontexte von neuen Heroenkulten vielfiltig.'¢
So spielt Pindar auf die Heroisierung von Battos, des Griinders von Kyrene, und
einen Kult an seinem Grab auf der Agora von Kyrene an.!” Battos war eine legen-
dire Figur, die in den Griindungsmythos von Kyrene gehorte und nicht unbedingt
als historische Personlichkeit anzusehen ist.!8 Ahnlich sagenumwoben war Andro-
krates, Griinder von Plataea, fir den ein heroon sowohl von Thukydides!® als auch
von Herodot?® erwidhnt wird. Umgekehrt berichtet Thukydides, dass der spartani-
sche Feldherr Brasidas, dessen menschliche Gestalt allen Zeitgenossen bekannt war,
von den Einwohnern der athenischen Kolonie Amphipolis in Makedonien nach
seinem Tod in der Schlacht um die Freiheit der Stadt ein Staatsbegribnis auf der
Agora erhielt. Anschlieffend wurde der Ort umfriedet, und es wurden ihm Hero-
enopfer sowie jihrliche Festspiele und Wettkimpfe zugestanden.?! Im gleichen Zu-
ge riss man, wie Thukydides betont, die Bauten (oikonemata) des Atheners Hagnon,
Sohn des Nikias und Griinder der Kolonie, ein. Seine Erinnerung wurde geldscht
und Brasidas als Retter und neuer Stadtgriinder eingesetzt und kultisch verehrt.??
Es ging in diesem Fall also weniger um eine allgemein anzuerkennende Heroisie-
rung einer Personlichkeit als um die eines Stidtegriinders in der politischen Neu-
positionierung der Stadt.?> Thukydides jedenfalls bezeichnet Brasidas nicht als He-
ros; seine Heroisierung war fiir ihn eine lokale Angelegenheit der Amphipoliten,
die mit den politischen Zielen der pro-spartanischen Partei in Amphipolis verbun-
den war. Auch die gefallenen Marathonomachen, die Athen 490 vor dem Einfall
der Perser geschiitzt hatten, wurden nicht von den Athenern insgesamt, sondern al-
lenfalls im Demos von Marathon als lokale Schutzheilige verehrt.2* Und schlief3-
lich ist die vieldiskutierte Vergottlichung des spartanischen Feldherrn Lysander und
die Umwidmung der Spiele zu Ehren der samischen Hera auf ihn als lokale Ange-

16 David Boehringer: Zur Heroisierung historischer Persénlichkeiten bei den Griechen, in: Mar-
tin Flashar / Hans-Joachim Gehrke (Hrsg.): Retrospektive. Konzepte von Vergangenheit in
der griechisch-rdmischen Antike, Miinchen 1996, S. 37-61; Jones: New Heroes (Anm. 13).

17 Pindar: Pythien 4, 21-61, 254-261.

18 Die Griechen, nachdem erst einmal eine gewisse Grenze zwischen Mythos und Geschichte
etabliert worden war, sahen selbst die Heroisierung als Teil der Mythifizierung der Ge-
schichte an. So betont der Redner des ,Epithaphios®, der Demosthenes zugeschrieben
wurde, dass die beriihmten Taten der Athener in der heroischen Vergangenheit Gegenstand
der Poesie seien, wihrend die Helden der Gegenwart noch nicht Gegenstand des Mythos
oder auf die Stufe von Heroen erhoben worden seien: [Demosthenes]: Epitaphios 9, 34.

19 Thukydides 3, 24, 1.

20 Herodot 9, 25, 3.

21 Thukydides 5, 11.

22 Zuletzt Manuela Mari: Amphipolis between Athens and Sparta. A Philological and His-
torical Commentary on Thucydides 5, 11, 1, in: Mediterraneo Antico 15, 2012, S. 327-354
zu dieser viel diskutierten Passage. Mari argumentiert zu Recht, dass es sich bei dem Kult
fir Brasidas um einen traditionellen Griinderkult und nicht um eine neue Form des Perso-
nenkults handelt.

23 Thukydides 5, 11, 3.

24 Jones: New Heroes (Anm. 13), S. 27.

41- am 13.01.2026, 08:50:10.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

46 SITTA VON REDEN

legenheit auf Samos zu deuten, die — wenn sie tiberhaupt zu Lebzeiten des Lysan-
der stattgefunden haben sollte — mit einer samisch-spartanischen Allianz und dem
von Xenophon kritisierten Versuch des Lysander einherging, die Konigswiirde in
Sparta fur sich zu beanspruchen.?’

Die Heroisierung von Athleten scheint in der klassischen Zeit eng mit der
kompetitiven Legitimation politischer Gruppen oder stidtischer Kollektive zu-
sammenzuhingen. Athleten waren keine Einzelkimpfer, sondern brachten einer
Stadt Ansehen und Ruhm. Oft gehorten sie zu den einflussreichsten Aristokraten
oder Monarchen der Stadt. Von der Kronung als Gegenleistung bei ihrer Riick-
kehr erhofften sich die Polis-Biirgerschaften beschiitzende Kraft.2¢ Von den nahe-
zu 800 iberlieferten Olympiasiegern der Antike ist aber nur eine Handvoll be-
kannt, die mit einem Kult oder einer Statue geehrt wurden.?” Leslie Kurke hat da-
her zu Recht gefragt, was heldische Sieger, die selten eine Statue erhielten, von
Kultheroen unterschied, die meist mit Statuen verehrt wurden.28 Auch Francois
Bohringer sah in der Heroisierung von Athleten eine Ausnahme, die auf einen
engen Zeitraum in der ersten Hilfte des 5. Jahrhunderts v. Chr. zu beziehen sei.
Nahezu alle uns bekannten heroisierten Athleten errangen ihre Siege wihrend
dieser Zeit, oder es waren Sieger alterer Epochen, die zu diesem Zeitpunkt heroi-
siert wurden. Typisch fur die Heroisierung waren, so argumentiert Bohringer, ein-
schneidende Krisensituationen der Stidte. So wurde Theagenes von Thasos in den
450/440er Jahren heroisiert, als sich die Stadt in einem Biirgerkrieg befand. Die
Heroisierung des Athleten wurde von der pro-athenischen Partei forciert und soll-
te wohl ihre Uberlegenheit symbolisieren. In Lokris wurde Euthydemos in den
470er Jahren heroisiert, der als Sohn des Flussgottes Kaikinos, dem Fluss, der Lo-
kris von Rhegion abgrenzte, territoriale Anspriiche Lokris’ gegentiber Rhegion ab-
steckte. Umgekehrt legitimierte die Heroisierung Oibotas von Paleia um 460 v.
Chr. durch die Dymer die dymische Annexion der Stadt, obwohl sein olympi-
scher Sieg schon tber 200 Jahre zuriicklag.?? Kurke betont die Bedeutung eines
korperlichen Charismas der Athleten, das ihnen (wie schon Max Weber argumen-

25 Xenophon: Hellenica 3, 4, 8; Plutarch: Lysander 26; Duris von Samos: FGrH 76 F 71
(= Plutarch, Lysander 18) erwihnt einen Altar, Opfer und Paeane fiir Lysander; IG.XII 6, 1,
334 (322 v. Chr.) erwihnt einen dreifachen Sieger im Parkration bei dem Fest der Lysan-
dreia; zur Diskussion um den Zeitbezug der Inschrift: Christian Habicht: Gottmenschen-
tum und griechische Stidte, Miinchen 21970, S. 243; Ernst Badian: The Deification of
Alexander the Great [zuerst 1981], in: Emst Badian: Collected Papers on Alexander the
Great, London/New York 2012, S. 247-251; siehe auch Lynette G. Mitchell: Heroic Rulers
of Archaic and Classical Greece (Classical Studies), London 2013, S. 63, die entgegen der
vorsichtigeren Stellungnahme von Badian eine Vergéttlichung zu Lebzeiten annimmt.

26 Kurke: The Economy of Kudos (Anm. 14) mit Beispielen.

27 Zu den Nachweisen, die allerdings fast ausschlieflich auf spiteren Zeugnissen, insbesonde-
re Pausanias beruhen, siehe Joseph Fontenrose: The Hero as Athlete, in: California Studies
in Classical Antiquity 1, Heft 1,1968, S. 73-104.

28 Kurke: The Economy of Kudos (Anm. 14), S. 150 auch zum Folgenden.

29 Francois Bohringer: Cultes d’Athlétes en Grece Classique. Propos politiques, discours my-
thiques, in: Revue des Etudes Ancienne 81, 1979, S. 5-18.

41- am 13.01.2026, 08:50:10.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NEUE HELDEN IN DER HELLENISTISCHEN POLIS 47

tierte) in Momenten der Not eine naturgegebene, gegeniiber politisch ernannten
oder professionellen Fiihrern iiberlegene ,heilige” Autoritit verlieh.3 Umstinde
der Not und des Umbruchs wurden in diesem gedanklichen Zusammenhang als
Resultate verirgerter, aufler Kontrolle geratener Sieger-Heroen betrachtet, die im
giinstigen Fall der Stadt durch ihr kxdos (Ruhm bis hin zu magischer Kraft) Gliick
spenden sollten. Die Beziehung von Stadt und Sieger war ein reziproker Prozess
(eine ,Okonomie®), der nur durch ausreichende Ehrenbezeugung im Gleichge-
wicht gehalten wurde. Die Weihe von Statuen und Kulten an neue und lingst ver-
storbene Heroen in Zeiten duflerster Not erklire sich aus dieser Tauschbeziehung:
Sie zeige den Versuch, ein gerechtes Verhiltnis zwischen Stadt und Heros wieder-
herzustellen.

Die Heroisierung von Personen hatte bis ins 5. Jahrhundert v. Chr. ganz spe-
zifische und lokale Bedeutungen: Sie ging erstens von einem begrenzten, lokalen
Kollektiv aus und hatte Bedeutung lediglich fir dieses. Sie ging zweitens von be-
stimmten Bevolkerungsgruppen aus, die aus der Aneignung der Wirkmacht eines
Heroen fur sich Schutz, territoriale Anspriiche oder Legitimitit schopften. Das
Verhiltnis von Heroen und ihren lokalen Verehrergruppen wurde drittens als
streng reziprok verstanden. Es war eine Okonomie von Leistung und Gegenlei-
stung, die durch die Gaben des Heros einerseits und Ehrungen an ihn in Form
von Opfern, Statuen und festlichen Ritualen andererseits bestimmt war.

Hellenistischer Herrscherkult und die Entwicklung
einer Konjunktur des Heroischen

Mit dem Anbrechen der makedonischen Herrschaft in Griechenland nach der
Schlacht von Chaironeia 338 v. Chr., mehr noch mit dem Asienfeldzug Alexan-
ders des Groflen und schliefilich auch im Zuge der Einrichtung der Diadochenrei-
che in den eroberten Gebieten inderte sich das politische Klima im gesamten
Mittelmeerraum - und mit diesem Wandel auch die Kultur des Heroischen. So-
wohl kultisch legitimierte Kénigsherrschaft nach makedonischem Vorbild als auch
die Verehrung von Konigen und herausragenden Einzelpersonen als Wohltiter
und Retter, die — wie ausgefithrt — eine gewisse Tradition auch in vorhellenisti-
schen griechischen Stidten hat, traten ab dem letzten Drittel des 4. Jahrhunderts
hiufiger auf, griffen Giber die Verehrung von Toten hinaus und erhielten mehr als
nur lokale Bedeutung.3! Schon bei Aristoteles zeigt sich eine Verschiebung vom

30 Kurke: The Economy of Kudos (Anm. 14), S. 162 mit Max Weber: Wirtschaft und Gesell-
schaft. Grundriss der verstehenden Soziologie [zuerst 1922], Tiibingen 1985, S. 662-663.

Zur Monarchie als heroisch begriindeter Herrschaftsform, siehe Mitchell: Heroic Rulers
(Anm. 25). Zu makedonischen und kleinasiatischen Vorldufern hellenistischer Konigskulte,
siche Manuela Mari: The Ruler Cult in Macedonia, in: Studi Ellenistici 20, 2008, S. 219-
269; zum hellenistischen Herrscherkult, grundlegend Habicht: Gottmenschentum (Anm. 25);
Simon R. E. Price: Rituals and Power. The Roman Imperial Cult in Asia Minor, Cambridge

31



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

48 SITTA VON REDEN

Heros als kultischer Identifikationsfigur hin zu einer Person mit exemplarischen
Qualititen von kollektiver Bedeutung oder, wie Aristoteles es ausdriickt, einem
Uberschuss an Tugend und Tiichtigkeit (arete).32 Die Verbindung eines Kanons
von Fihigkeiten, die einem Kollektiv zugutekamen, mit heroischer oder gottlicher
Abstammung und damit einem Anrecht auf Herrschaft hatte schon in vorhelleni-
stischer Zeit die Vorstellungen von Ubermenschlichkeit semantisiert.33 Paradigma-
tisch hierfuir ist die Geschichte des Kyros, Sohn des Astyages von Medien, die He-
rodot erzahlt:3* Der Konigssohn wurde von einem Schifer aufgezogen, seine Ab-
stammung war also unbekannt. Erst seine Bewihrung im Kampf, sein Stolz ge-
geniiber dem Kind eines persischen Aristokraten und seine tiberzeugende Vertei-
digungsrede vor dem Koénig zeigten seinen Charakter, seine Abstammung und
seine politische Vorbestimmung. Heroische oder gottliche Abstammung, aufler-
gewohnliche Leistung und die gesellschaftliche Notwendigkeit, solche Menschen
zu verehren, was nach ihrem Tod kultische Ehren einschloss, gingen eine un-
trennbare Verbindung ein.?> Diese doppelte Semantisierung des Heros kann als
typisch fiir den antiken Heldentypus angesehen werden und bedingte eine span-
nungsreiche Reprisentation des Heroischen, in der die Verleihung kultischer Eh-
ren, die Verdenkmalung‘ auflergewohnlicher Leistung und Wohltitigkeit in Form
von Statuen und Inschriften sowie ibermenschliche Abstammung sich tiberlager-
ten. Mit der Ausbreitung von Herrscherkulten und der damit verbundenen Sug-
gestion, dass aufleralltigliche Menschen einer iibermenschlichen Sphire ent-
stammten — eine Auratisierung, die durch die Errichtung von Statuen und Ehren-
denkmailern noch intensiviert werden konnte —, breitete sich insbesondere in der
zweiten Hilfte des Hellenismus auch die kultische Verehrung von Menschen an-
derer Heros-Gruppen aus, die schon bei Homer angedeutet sind: Athleten, Dich-
ter und Weise.3¢ Dennoch kam es trotz der Verbreitung von Heroisierungen of-

1984; Angelos Chaniotis: The Divinity of Hellenistic Rulers, in: Andrew Erskine (Hrsg.): A
Companion to the Hellenistic World, London 2003, S. 431-447; Ders.: Religion und My-
thos, in: Gregor Weber (Hrsg.): Kulturgeschichte des Hellenismus. Von Alexander dem
Groflen bis Kleopatra, Stuttgart 2007, S. 139-157; Boris Dreyer: Heroes, Cults and Divinity,
in: Waldemar Heckel / Lawrence A. Tritle (Hrsg.): Alexander the Great. A New History, Ox-
ford 2009, S. 218-239.

32 Aristoteles: Ethika Nikomacheia 7, 1145a23-4.

33 Mitchell: Heroic Rulers (Anm. 25), S. 59-60 und passim.

34 Herodot 1, 114.

35 Der umgangssprachliche Ausdruck ist nicht von ungefihr gewihlt, da das Bildnis des kul-

tisch verehrten Konigs und gottliche Abstammung auf hellenistischen Miinzbildern seit

Alexander tatsichlich die zwei Seiten des Miinzbildes ausmachten, vgl. Sitta von Reden:

Money in Ptolemaic Egypt. From the Macedonian Conquest to the End of the Third Cen-

tury BC, Cambridge 2007, S. 31-57.

Zu diesem Wendepunkt in der politischen Kultur und der Kultur des damit verbundenen

Wohltiterkultes vgl. Philippe Gauthier: Les cités grecques et leurs bienfaiteurs (Bulletin de

correspondance hellénique / Supplément; 12), Athen/Paris 1985; und zur neueren For-

schung: Christian Mann: Vorwort und Gleichheiten und Ungleichheiten in der hellenisti-

schen Polis: Uberlegungen zum Stand der Forschung, in: Christian Mann / Peter Scholz

36

41- am 13.01.2026, 08:50:10.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NEUE HELDEN IN DER HELLENISTISCHEN POLIS 49

fenbar nicht zu einer Veralltiglichung des Heroischen, sondern die Aura der Hel-
denfigur erhielt sich sowohl durch die Verbindung zum Kult als auch durch die
sprachliche und bildliche Einbettung in mythische Vergangenheiten.

Das Archelaosrelief im bistorischen Kontext seiner Entstehung

Die Komplexitit des Bildreliefs beginnt mit der Frage, wo eine interpretierende
Beschreibung ansetzen soll: Ist der Blick von unten entlang der Prozession auf
Homer zugeleitet, um sich dann mdandernd auf Zeus in die oberste Etage zu
bewegen? Oder sollen wir bei Zeus beginnen, der durch den nach rechts geneig-
ten Herrscherstab, den Blick nach links und die Brust nach vorn das Bild dreidi-
mensional zu dominieren scheint? Oder aber fillt unser Blick zunichst auf die
Grotte des Kitharoden Apollon, welche die Aufmerksamkeit auch auf die Statue
am Bildrand richtet? Schliefflich wire es auch moglich, mit der zentralen In-
schrift unterhalb des Zeus zu beginnen und sich mit der Streifengliederung des
Steins nach unten in Richtung des Altars und der stiitzenden Inschriften des un-
teren Randes zu bewegen. Ich folge dem Beispiel der meisten Interpreten und
beginne bei Homer. Der thronende Homer entspricht mit Konigszepter in der
Linken und Adler in der Rechten (hier ersetzt durch die Buchrolle) dem Typus
Zeus Melichios, wie er auf den postumen Alexandermiinzen in den hellenisti-
schen Konigreichen bekannt war (Abb. 2).37 Auch auf Homermiinzen aus Smyr-
na begegnet der von diesem Zeustypus abgeleitete sitzende Homer.38

Die Zeusnihe des Homer ist auflerdem durch die Ubereinstimmung der Ziige
zwischen Homer und Zeus auf dem Relief selbst angedeutet. Die beiden Figuren
haben nicht nur die gleiche Haartracht, sondern auch dieselben Gesichtsziige.
Doch sind auch Abweichungen erkennbar: Der Adler, das Symbol politischer
Herrschaft, ist bei Homer ersetzt durch die Buchrolle. Auf dem Relief ist die
Hand des Zeus frei. Auch ist Homer als alternder Mann dargestellt. Etwas einge-
sunken und im Bauchbereich verfettet unterscheidet er sich deutlich von dem
athletischen Korper des Zeus und dessen unverhiilltem Oberkorper, der bei Ho-
mer mit dem Himation bedeckt ist.

Homer ist von seinen Werken, der Ilias (das schwerthaltende Kind zu seinen
Filen) und der Odyssee (mit Schiffsschnabel) umlagert. Handlungsmittelpunkt

(Hrsg.): ,Demokratie” im Hellenismus. Von der Herrschaft des Volkes zur Herrschaft der
Honoratioren? (Die hellenistischen Polis als Lebensform; 2), Berlin 2012, S. 11-27.

Zeus Melichios war Zeus der ,Besinftiger’. Seine Bedeutung auf postumen Alexandermiin-
zen hatte moglicherweise mit einer weiteren Funktion des Melichios zu tun, Geldmangel
zu beheben, so bei Xenophon: Anabasis 7, 8, 1-6. Auf diesem Relief konnte seine Darstel-
lung auf die lange Tradition anspielen, ein reiches monetires Honorar als Zeichen der Ehre
des Dichters und Qualitit seiner Dichtung anzusehen, wie sie bei Pindar auftritt, siche
Kurke: The Traffic in Praise. Pindar and the Poetics of Social Economy (Anm. 15); von
Reden: Deceptive Readings (Anm. 11).

38 Zanker: Masks of Socrates (Anm. 4), S. 162-168.

37



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

50

SITTA VON REDEN

Abb. 2: Archelaosrelief (wie Abb. 1), Detail; Alexander der Grofle, Reverse
postumer Miinzen, (a) Prigestitte Amphipolis, (b) Prigestitte Mempbhis.

41- am 13.01.2026, 08:50:10.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NEUE HELDEN IN DER HELLENISTISCHEN POLIS 51

ist der geschmiickte Rundaltar, zu dessen Seite der Opferknabe Mythos und die
Priesterin Historia wie auch das Buckelrind dem Betrachter zugewandt stehen.
Hinter Historias Riicken schreitet ein Zug von langgewandeten Personen heran.
Die erste, Poiesis, ist ein junges Middchen im hochgeglirteten attischen Peplos
und in jeder Hand eine Fackel empor haltend. Ihr folgen Tragodia auf Kothur-
nen und Komodia auf flachen Sandalen, beide im Kostiim. Der weitgetffnete
Mund der Tragodia, die tiefliegenden Augen und ein hoher, iiber der Stirn spitz
zulaufender Kopfputz, der in breiten, kiinstlichen Zépfen auf Schulter und Brust
fillt, sind Kennzeichen fir eine Heroinenmaske. Komodia steht auf niedrigeren
Sandalen, und ihre Maske imitiert ein rundes Gesicht mit lachendem Mund und
verschmitzten kleinen Augen. Der Kopfputz endet am Hinterkopf in einem dic-
ken Knoten und scheint die Maske einer Hetdre anzudeuten. Den Schluss der
Prozession bilden die vier Frauen Arete (Tiichtigkeit), Mneme (Erinnerung), Pi-
stis (Treue) und Sophia (Weisheit), die mit dem kleinen, noch zu erziehenden
Kind Physis eine Gruppe bilden.

Hinter dem Riicken Homers schreiten zwei tippige Erscheinungen heran, die
als die weibliche Oikumene im Vordergrund und der mannliche Kronos im Hin-
tergrund gekennzeichnet sind. Die fliehende Zeit ist durch die Fliigel des Kronos,
die Gottlichkeit der Oikumene durch einen hohen Polos symbolisiert. Thre poli-
tische Herrscherrolle in dieser Zeit und Realitit wird dagegen durch das Konigs-
diadem im Haar und die realistischen Gesichtsziige gekennzeichnet. Eine Identi-
fikation mit Ptolemaios IV. und Arsinoe IIL ist ikonographisch moglich, aber
auch andere Herrscherportrits sind diskutiert worden.?* Unzweifelhaft ist, dass
fur den zeitgendssischen Betrachter die Ziige eines Konigspaars erkennbar waren,
und damit die kultische Szene in die Gegenwart oder nahe Vergangenheit ver-
setzt wurde. Die Opferszene wird in einem Innenraum vollzogen, der durch acht
dorische Sdulen angedeutet ist. Diese sind wiederum mit einem Vorhang verklei-
det. Der Innenraum kann als Sanktuar, moglicherweise aber auch als Theater-
raum gedeutet werden. Die Kapitelle stiitzen unmittelbar, ohne architektonisches
Mittelglied den Felsuntergrund der zweiten Ebene, was fiir den Betrachter einen
realititsfremden Zusammenhang von Innenraum und Berglandschaft herstellt.

Zuoberst im Bild thront auf dem Gipfel des Berges Helikon oder Parnassos
Zeus in lissiger Haltung und athletischer Korperlichkeit. Er ist durch Adler und
Konigsstab als Herrscher tiber die Welt und Vater der Musen gekennzeichnet. Er
scheint der Mnemosyne eine Botschaft zu vermitteln, welche die tanzende, eini-
ge Stufen herabspringende jugendliche Muse ihren Schwestern iibermittelt. Die
Musen sind nicht namentlich gekennzeichnet, doch ragt eine durch ihre Buchrol-
le, eine andere durch ihre Kithara heraus. Wiederum unklar ist der Ubergang von
der zweiten zur nichsten Etage, deren rechte Hilfte die Grotte ausfullt. In der
Grotte spielt Apollon Musagetes im Katharodenmantel zwei Musenschwestern

39 Pinkwart: Relief des Archelaos und die ,Musen des Philiskos* (Anm. 1), S. 77.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

52 SITTA VON REDEN

mit der Kithara auf. Mit schmalen Schultern und breiten Hiiften wirkt er auf8er-
ordentlich weiblich.

Ganz auflerhalb des Geschehens ragt die Figur des Dichters und Stifters des
Weihreliefs, der sich hier lebensgrof8 auf einem miflig hohen Postament darstellt.
Die Schriftrolle in der rechten Hand kennzeichnet den Dargestellten als litera-
risch interessierten und gebildeten Mann. Die identische Position und Armbhal-
tung, die er mit Apollon einnimmt, ldsst einen Vergleich nicht nur mit Apollons
dichterischer Kunst, sondern auch mit seiner anthropomorphen Gottlichkeit auf-
kommen. Andererseits kontrastiert sein minnlicher Korper im Chiton mit der
weiblicheren Figur des Apollon. Hinter dem Literaten steht auf gleichem Posta-
ment der Dreifuff, der den Siegespreis des Stifters darstellt und Grund fir die
Weihung ist. Visuell schafft der podestierte Dreifufl eine aufstrebende Verbin-
dung zwischen zweiter und dritter Ebene, die sich auferhalb der Grotte in direk-
ter Verbindung zur Musenwelt ziehen lisst. Allegorisch betrachtet schafft der
Siegespreis eine Verbindung zwischen Apollon, dem Dichter und seinem Preis.
Wie wir noch sehen werden, sind alle drei agalmata: Gotterbilder und Wertge-
genstinde.

Die Zwischenwelten des Reliefs

Die Botschaft des Reliefs lasst sich zunichst unschwer erkennen: Dichterische In-
spiration stammt von Zeus, der sie vermittels der Musen vom Himmel auf die
Erde ibertrigt. Zeus am nichsten ist Homer, der als Griinder aller literarischen
Gattungen, Mythos, Geschichte, Poesie, Tragddie und Komdodie, kultische Ehren
verdient hat. Thm sind nicht nur die Gattungen verpflichtet, sondern auch die
Entwicklung der jugendlichen Physis hin zu Tugend, Erinnerung, Weisheit und
Treue, ihren Ziehmittern. Homers musische Herrschaft wirkt durch die ganze
bewohnte Welt und durch alle Zeiten. Zeus und Homer treffen sich in der mitt-
leren Welt, die sowohl der Kitharéde Apollon als auch der Dichter und Stifter
bewohnen. Beide stehen zwischen Zeus und Homer.

Doch bei aller Anlehnung an tradierte Muster beanspruchten hellenistische
Dichter auch Neuartigkeit. Dies zeigt sich allenthalben in den Epigrammen des
Kallimachos, den Epen des Apollonios Rhodios oder den Hymnen des Theokri-
tos.4? Und auch der auf dem Relief abgebildete Dichter deutet, wenn auch ver-
deckt, das Neue und Einzigartige seiner selbst an: Durch die Angleichung der

40 Anthony W. Bulloch: Hellenistic Poetry, in: Patricia E. Easterling / Edward J. Kenney
(Hrsg.): The Cambridge History of Classical Literature, Bd. 4, The Hellenistic Period and
the Empire, Cambridge 1989, S. 541-621; Simon Goldhill: The Poet’s Voice. Essays on
Poetics and Greek Literature, Cambridge 1990, S. 225-246; Richard L. Hunter: The “Argo-
nautica” of Apollonius. Literary Studies, Cambridge [u.a.] 1993; Ders.: Theocritus and the
Archaeology of Greek Poetry, Cambridge [u.a.] 1996; Newby: Reading the Allegory
(Anm. 4), S. 173.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NEUE HELDEN IN DER HELLENISTISCHEN POLIS 53

Korperhaltung an die des Apollon und seine direkte Verbindung zu den Treppen
des Helikon scheint er einen eigenen Zugang zur Inspiration zu haben, der nicht
tiber Homer verlduft. In der Schlangenlinie vom linken unteren Bildrand zum
rechten der mittleren Ebene und zur linken Seite der Ebene des Zeus schaftt er
eine Verbindung zwischen dem kronenden Herrscherpaar, sich selbst und dem
Adler des Zeus, die sowohl Homer als auch Apollon auslisst. Auch die optische
Erhohung der Statue durch die Absenkung des Stiitzvorsprungs der Grotte ist
keine Unachtsamkeit des Bildhauers. Sie stiitzt optisch die Hohe des Dichters,
der tiber den Siegespreis der Spitze des Berges zustrebt.

Die Signatur des Bildhauers ist auffillig mittig arrangiert und durch die auf-
zeigende Schriftrolle der sitzenden Muse optisch hervorgehoben. Sie schafft eine
Verbindung zu den anderen Schriftzeichen, die sich auf die Ursache der kulti-
schen Verehrung Homers beziehen. Das beschriebene Bild trigt, wie es kiirzlich
Zahra Newby vorgeschlagen hat, dem gebildeten Betrachter die Aufgabe auf,
tiber das Verhiltnis von Allegorie und Zeichen nachzudenken.*! In welcher Weise
verhilt sich das figurative Zeichen - das Bild - zu den Schriftzeichen — dem Text
- und in welcher Weise verhalten sich beide zu der Realitit, die sie allegorisch
beziehungsweise sprachlich abbilden? Dies ist ein semiotisches Problem, das fur
die hellenistische Ekphrasis typisch ist.#?

Wie gelingt nun die Heroisierung des Dichters, also sein Anspruch auf Zuer-
kennung von Ehre durch einen ,,Uberschuss an arete“?** In der Beschreibung des
Reliefs und seiner Bezugslinien habe ich zu zeigen versucht, mit welchen komple-
xen Mitteln der Bildgestaltung, Blickfihrung und visuellen Narration das Relief
arbeitet, um Bedeutung zu schaffen. Die Moglichkeiten des bildenden Kiinstlers
erlauben es, die Grenzen zwischen Abbildung, abgebildeter Realitit und Abbil-
dung imaginirer Rdume, also zwischen menschlichem, gottlichem, Tempel- und
Theaterraum, zwischen Olymp, Helikon, Parnass und Delphi und schlieflich
auch zwischen Gegenwart, Vergangenheit, Zeit und Zeitlosigkeit zu verwischen. In
der Uberschreitung der Grenzen zwischen den die Welt ordnenden Prinzipien
entsteht die Moglichkeit der Grenziiberschreitung auf abstrakter und allegorischer
Ebene. In der Betrachtung entsteht ein die Grenzen von Realitit und Vorstellung
iiberschreitender Raum, in dem das Schaffen des Kiinstlers, des Bildhauers, der
Musen und Heroen einen gemeinsamen Platz erhalten. Schon Pindar gelang es,
tber die Heroisierung des siegreichen Athleten im Epinikion seinen Gesang und
damit sich selbst tiber den heroisierten Athleten und seine Abbildung als Statue
zu stellen. So schlie3t er die 2. Isthmische Ode firr Xenokrates von Akragas, Sieger
im Wagenrennen 470 v. Chr. mit den Zeilen:

41 Ebd,, S. 175-176.

42 Simon Goldhill: The Naive and Knowing Eye: Ecphrasis and the Culture of Viewing in
the Hellenistic World, in: Simon Goldhill / Robin Osborne (Hrsg.): Art and Text in An-
cient Greek Culture (Cambridge Studies in New Art History and Criticism), Cambridge
1994, S. 197-223.

43 Aristoteles: Ethika Nikomacheia 7, 1145a23-4.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

54 SITTA VON REDEN

»Niemals verschweige deine von den Vitern ererbte Tugend, oder aber diesen Gesang;
denn ich habe ihn nicht komponiert, damit er unbewegt auf dem Podest steht“44

In auffilliger Ubereinstimmung mit dieser Formulierung heifit es zu Beginn der
5. Nemeischen Ode fiir Pythias von Aigina, Sieger im Pankration der Jungen:

»lch bin kein Bildhauer, der agalmata (Gotterbilder) unbewegt auf ihrem Podest stehen
lieRe“4

Wie auf dem Archelaosrelief werden hier Statue, agalma und Dichtung angegli-
chen und gemeinsam als Quellen des Siegerruhms stilisiert.#¢ Dem stiftenden
Dichter des Archelaosreliefs mag aufler einer Statue kein Kult in seiner Stadt ge-
weiht worden sein, was ihn gegeniiber Homer zweifellos zweitrangig machte.
Aber im Austausch zwischen Betrachter und Bildrelief und den visuellen Bezii-
gen, die dieses zwischen Zeus, Homer, Apollon, dem Siegespreis und dem Stif-
ter-Dichter selbst herstellt, klingt dies als Frage an den Betrachter, als Moglichkeit
der Interpretation an.%’

Eine Konjunktur des Heroischen

Das Relief von Priene entstand in einer Zeit heroischer Hochkonjunktur. Es war
eine Zeit, in der in den Stidten Herrscherkulte blithten und in den monarchi-
schen Zentralen Dynastiekulte die Nachfolge regelten, in der Wohltiter sich oder
ihren verstorbenen Angehorigen vor oder nach dem Tod offentliche oder private
Kulte, Feste und Prozessionen stifteten und in der schliefflich auch Homer, Aesop,
Pindar und vielen anderen Dichtern der Vergangenheit Kulte und Schreine gestif-
tet wurden.*® Ptolemaios IV. und Arsinoe III. am Ende des 3. Jahrhunderts
kommt in dieser Entwicklung eine besondere Bedeutung zu, denn sie sakralisier-
ten nicht nur ihre eigene Herrschaft iiber Tempelstiftungen und einen neuen Dy-
nastiekult, der als Anbruch eines neuen Zeitalters gefeiert wurde, sondern verban-
den diese Sakralisierung aufs Engste mit der Verehrung von Dichtern und ihren
Werken.* Das Homereion in Alexandria geht auf eben dieses Herrscherpaar zuriick

44 Pindar: Isthmien 2, 44-46.

45 Pindar: Nemeen 5, 1-2.

46 Zu agalmata (wertvolle Objekte, Gotterbilder) als mythologisch und kultisch semantisierte
Kategorie des Wertes und dann auch des Geldwertes: Louis Gernet: Value in Greek Myth
[zuerst 1948], in: Richard Gordon (Hrsg.): Myth, Religion and Society. Structuralist Essays
by M. Detienne, L. Gernet, J.-P. Vernant and P. Vidal-Naquet, Cambridge/Paris 1981,
S. 111-146; und zur Diskussion: Sitta von Reden: Re-evaluating Gernet. Value and Greek
Myth, in: Richard Buxton (Hrsg.): From Myth to Reason? Studies in the Development of
Greek Thought, Oxford 1999, S. 51-70.

47 Newby: Reading the Allegory (Anm. 4), 178.

48 Vgl. Chaniotis: Hellenistic Rulers (Anm. 31).

49 Ludwig Koenen: The Ptolemaic King as a Religious Figure, in: Anthony Bulloch [et al.]
(Hrsg.): Image and Ideologies. Self-Definition in the Hellenistic World, Berkeley [u.a.] 1994,
S.25-115 zur religidsen Herrschaftslegitimation der Ptolemier in einem interkulturellen,

41- am 13.01.2026, 08:50:10.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NEUE HELDEN IN DER HELLENISTISCHEN POLIS 55

und die Exedra des Serapeions in Memphis, in dem zwolf berihmte Dichter und
Philosophen um Homer geschart, aber auch Portrits mit koniglichem Diadem, al-
so Angehorige der Herrscherfamilie, zu sehen waren, stammt stilistisch aus dersel-
ben Zeit. Wie Paul Zanker erliutert, wurden die intellektuellen Groflen der Ver-
gangenheit in diesem sakralen Raum als Ratsherrn prisentiert, welche der vergott-
lichten Macht der Kénige Weisheit und Autoritit verliehen.>0

Althistoriker, Archiologen und Philologen haben immer wieder versucht, die
Anfinge der Heroisierung — das heift eine tatsichliche kultische, von Delphi ge-
nehmigte Verehrung - lebender oder kiirzlich verstorbener Personen, insbeson-
dere aber auch von Athleten und Dichtern in die spitarchaische Zeit zu datieren.
So hat Diskin Clay in einer umfassenden Studie den Kult des archaischen Dich-
ters Archilochos auf Paros in das spite 6. Jahrhundert v. Chr. verlegt.’! Grundla-
ge seiner These ist einerseits eine Inschrift aus dem 3. Jahrhundert v. Chr., die
von schon bestehenden kultischen Ehren - das heif3t von Opfern, einem heili-
gen Bezirk und einem Priester — fiir Archilochos spricht. Andererseits konzen-
triert er sich auf das Verb ,zimein‘ (,ehren®), das in der Inschrift als Begriff fiir die
gottlichen Ehrungen aufscheint. So sei die Behauptung des Aristoteles in der
»Rhetorik® (1398b), dass die Parier Archilochos ,verehrten®, obwohl er sie belei-
digt habe, als Zeugnis fiir kultische Ehren des Dichters auf Paros im 4. Jahrhun-
dert zu werten. Clays Argumente haben wenige Anhianger gefunden, dennoch ist
seine Monographie eine unschitzbare Fundgrube fir Heroenkulte zu Ehren von
Dichtern. Es gelingt ihm, 32 Beispiele zusammenzustellen und sie in einer Viel-
zahl von Stddten im griechisch-sprachigen West- und Ostmittelmeerraum zu ver-
orten. Dominant sind Kulte fir Homer, Homer-Heiligtimer und der Verweis auf
diese auf Minzen. Doch auch die attischen Tragiker, Aesop, Pindar, Hesiod,
Sappho und einige mehr, lassen sich als Kultempfinger identifizieren. Keines der
Zeugnisse — bis auf moglicherweise eine Ausnahme — stammt jedoch aus der vor-
hellenistischen Zeit. Die meisten gehen auf Erwihnungen bei Pausanias (2. Jahr-
hundert n. Chr.) zuriick, der Kulte in die klassische und archaische Zeit datiert,
deren chronologischen Ursprung wir aber nicht verifizieren konnen. Die einzi-
gen Zeugnisse klassischer Zeit sind zwei Inschriften aus dem 4. Jahrhundert v.
Chr., die einen Kult fir Sophokles als Dexion in einer privaten Kultgemeinschaft
in Athen dokumentieren.’? Doch dies kann kaum als Kennzeichen fiir eine 6f-
fentliche, politisch relevante Heroisierung von Dichtern gelten.

griko-dgyptischen Milieu; Stefan Pfeiffer: Das Dekret von Kanopos (238 v. Chr.). Kommen-
tar und historische Auswertung (Archiv fir Papyrusforschung und verwandte Gebiete / Bei-
heft; 18), Minchen/Leipzig 2004; Gregor Weber: Dichtung und hofische Gesellschaft. Die
Rezeption von Zeitgeschichte am Hof der ersten drei Ptolemaer (Hermes / Einzelschriften;
62), Stuttgart 1993.

50 Zanker: Masks of Socrates (Anm. 4), S. 172-173.

51 Diskin Clay: Archilochos Heros. The Cult of Poets in the Greek Polis (Hellenic Studies; 6),
Washington, DC 2004.

52 IG 11 1252/1253.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

56 SITTA VON REDEN

In der Forschung besteht nahezu Konsens dariiber, dass die Konjunktur der
Heroisierung im Hellenismus eine lange Vorgeschichte hatte, die bis ins spite 6.
Jahrhundert v. Chr. zuriickreicht.3 Die Schwichen dieser These liegen in einer
mangelnden Nachweisbarkeit in zeitgenossischen Quellen ebenso wie in einer
nicht ausreichend plausiblen Erklirung fur die Entstehung neuer Heroen. Im
Einzelfall mogen Athleten — wie oben gezeigt — als Identifikationsfiguren fiir po-
litische Parteien und Kollektive gedient haben, was aber den begrenzten Wir-
kungshorizont von Heroen in der vorhellenistischen Zeit nur unterstreicht. He-
roisierungen von Dichtern erlebten dagegen einen signifikanten Aufschwung im
Zeitalter des Hellenismus im Zusammenhang mit einer seit Alexander dem Gro-
Ben religids inszenierten Herrschaftslegitimation, die auf Auferalltiglichkeit und
Auratisierung der Konigsherrschaft abzielte, mit der Riickwirkung dieser Insze-
nierung auf griechische Biirgerschaften sowie mit der Bedeutung von griechischer
Bildung, Tradition und Dichtung fiir Kénige und hofische Gesellschaften.

Zusammenfassend ldsst sich festhalten: Formen der Heroisierung und der Ver-
gottlichung sind zwar vereinzelt im 5. und 4. Jahrhundert nachzuweisen und wa-
ren Historikern und Philosophen dieser Zeit nicht unbekannt, intensivierten sich
aber erst mit der Umgestaltung politischer Herrschaft und der Neuerfindung der
hellenistischen Monarchie, in der ein religios legitimiertes Konigtum und der
Riickbezug auf griechische Literatur und Bildung eine zentrale Rolle spielten.>
Zu dieser Monarchie gehorte ein intensiver Herrscherkult in den griechischen
Stidten sowie Dynastiekulte in den Konigssitzen, die auch die Nachfolgerege-
lung religios und kultisch vermittelten. Die Griinde fiir die gesteigerte Bedeutung
religioser Herrschafts- und Machtinszenierung sowie auch eines deutlichen Be-
dirfnisses danach bei der Bevolkerung griechischer Stidte sind moglicherweise in
der politischen Verunsicherung zu suchen, welche die gesamte Phase des Helle-
nismus kennzeichnete, in der hohen geographischen Mobilitit griechischer Be-
volkerungen, die zu einer Suche nach neuen Identifikationsmustern fithrte, und
in den massiven militdrischen Gewalterfahrungen, die nicht nur militdrisches Per-
sonal, sondern auch die zivilen Bevolkerungen in dieser Zeit betrafen.> In die-
sem Klima erlebte die Uberhohung menschlicher Leistungen, die kollektive Be-
deutung hatten und als Wohltitigkeit und Rettung angesehen wurden, ins Gott-
liche eine Konjunkturphase. Heroisierung und Apotheose wurden schon immer
{iber die Uberschreitung der Grenzen zwischen realen und imaginierten Riumen
erreicht. Kult und Mythos, Dichtung und Bild waren traditionell die Riume, in

33 Vgl. Habicht: Gottmenschentum (Anm. 25).

54 Zur Bedeutung von Kulturhegemonie in Alexandria: Weber: Dichtung und hofische Ge-
sellschaft (Anm. 49); Bulloch: Hellenistic Poetry (Anm. 40), S. 2-3.

Zu dem populdren Bediirfnis nach Herrscherkult und Vergéttlichung von Menschen im
Hellenismus vgl. Chaniotis: Religion und Mythos (Anm. 31). Zur Bedeutung des Kriegser-
folgs fuir die Inszenierung hellenistischer Herrschaft: Hans-Joachim Gehrke: Der siegreiche
Koénig. Uberlegungen zur hellenistischen Monarchie, in: Archiv fiir Kulturgeschichte 64,
1982, S. 247-277.

55

41- am 13.01.2026, 08:50:10.



https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

NEUE HELDEN IN DER HELLENISTISCHEN POLIS 57

denen die Grenzen zwischen Menschen und Heroen tiberschritten werden konn-
ten. Und so muss es nicht verwundern, dass schon Homer und spiter Pindar sich
als Dichter an reale und mythische Heroen, Krieger oder Athleten mit rhetori-
schen Mitteln anzugleichen versuchten. Aber die weite Verbreitung kultischer
Verehrung von Lebenden oder jiingst Verstorbenen, von Konigen, Wohltitern,
Athleten, Dichtern und Philosophen ist ein Phinomen des Hellenismus.’¢ In
dieser Zeit konnte eine bildliche Darstellung wie das Archelaosrelief komponiert,
geweiht und verstanden werden. Seine allegorischen Andeutungen und seine
Bildsprache waren eingebettet in eine gewandelte Form von Religiositit und reli-
gioser Herrschaftslegitimation sowie einer damit verbundenen Uberhéhung kul-
tureller Leistungen der griechischen Vergangenheit in der politischen Gegenwart
hellenistischer Poleis.

Abbildungsnachweise

Abb. 1:  © The British Museum Image Service.
Abb. 2: © The British Museum Image Service.

36 Jones: New Heroes (Anm. 13), S. 38-48.

41- am 13.01.2026, 08:50:10.


https://doi.org/10.5771/9783956505874-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

