Big* als ,,Hegung des Krieges®. Carl Schmitt hat Cicero als den Urheber des diskri-
mierenden Kriegsbegriffes angesehen, tatsdchlich ist erst Augustinus der Urheber.
Vgl. die extrem kritische Rezension von K. M. Girardet in: Gnomon 77(2005) 427-
434,

Herzig, Heinz E.

Ciceros Konzept des bellum iustum und Augustins Uberlieferung, in: Personen
der Geschichte — Geschichte der Personen : Studien zur Kreuzzugs-, Sozial-
und Bildungsgeschichte ; Festschrift fiir Rainer Christoph Schwinges / hrsg.
von Christian Hesse ... — Basel : Schwabe, 2003. — S. 393-401

Vergleicht die fragmentarische Uberlieferung iiber die Kriegsfilhrung des besten
Staates in De re publica 111 mit De officiis 1. Offenbar gab es in beiden Texten eine
Dualitdt von gerechten Kriegsgriinden und religids vorgeschriebener formeller
Kriegserkldarung. Wahrend aber De re publica drei Kriegsgriinde kennt (Selbstver-
teidigung, Rache, Einsatz fiir Bundgenossen), wird in De officiis nur ein Grund
genannt, die Herstellung des Friedens. Herzig zieht andere Stellen heran, die zeigen,
daB} es Cicero darum ging, da3 Rom fiir das Wohl der Bundgenossen kdmpft und die
Besiegten zu Bundgenossen werden. Damit gibt es keine externen Kriege mehr, nur
noch romischen Schutz.

Lana, Italo

Cicerone e la pace, in: Guerra giusta? : le metamorfosi di un concetto antico / a
cura di Antonello Calore. — Milano : Giuffré, 2003 (Seminario di storia e di
diritto ; 3) S. 3-10

Bei Cicero konnen drei Friedenskonzepte unterschieden werden: 1., der Frieden des
Weisen, klar ein stoisches Konzept. 2., die Uberordnung der zivilen Magistratur
iiber die Militirkommandanten und die Uberordnung der Diplomatie iiber die Waf-
fen, klar ein Thema der Biirgerkriege in der spédten Republik; das ist die Situation, in
der Cicero den Gerechten Krieg diskutiert. 3., der Frieden der Republik, in der Si-
cherheit auf Frieden und Freiheit beruht, der Frieden wird zum ruhigen Genuf3 der
Freiheit.

4.2.2 Augustinus

Aurelius Augustinus, 354 bis 430. Rhetor in Kathargo und Mailand, der Christ wur-
de. Bischof von Hippo in Nordafrika.

Vergleiche zur Biographie:

Peter Brown, Augustine of Hippo. — London 1967, wesentlich verdndert 2000 (beide
Ausgaben gibt es auch in deutscher Sprache)

James J. O’Donnell, Augustine : a New Biography. — New York 2005.

Und natiirlich Augustinus Confessiones, mehr als eine Autobiographie, aber doch
die erste grofle Autobiographie der westlichen Tradition.

180

22.01.2026, 03:46:15. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergleiche als Einfithrung:
Kurt Flasch, Augustin : Einfiihrung in sein Denken. — Stuttgart 1980, zuletzt 2003
Johannes Kreuzer, Augustinus zur Einfiihrung. — Hamburg 2005.

Augustinus ist Seelsorger, Prediger, Apologet gegen Heiden (er war selber neopla-
tonisch gebildet), Manichéer (er war selber einer gewesen) und Héretiker (gerade als
Bischof in Africa hatte er mit Héretikern zu tun — und holte das Militdr). Theologie
und Psychologie des siindigen Menschen sind sein Thema. Es gibt nur eine Tugend,
die auf Gott gerichtete Liebe. Augustinus ist der Theologe der caritas ordinata, der
Liebe, die allein durch das Bekenntnis zu Gott geordnet werden kann. Der spéte
Augustinus betont den grundsdtzlichen Unterschied zwischen dem neuplatonischem
Gradualismus und dem Ideal des Weisen einerseits und der biblischen Rede von
zwei Welten, zwischen denen ein uniiberbriickbarer Gegensatz herrscht, anderer-
seits. Zwei Arten der Liebe haben seit Beginn der menschlichen Geschichte die
Menschheit getrennt in die Civitas Dei und die Civitas terrena. Die Mitglieder der
irdischen Stadt haben sich nur irdische Ziele gesetzt, das reicht aus, sie als bdse zu
bezeichnen. Augustinus ist der Theologe der Erbsiinde, durch die alle Menschen
verurteilt sind, und der Gnade, die von Gott einigen Menschen gewédhrt wird, ohne
daf3 die etwas dafiir konnen. Kurt Flasch hat am deutlichsten die Grausamkeit dieses
Kern der augustinischen Theologie betont, die ganze Menschheit, die Verworfenen
und die Geretteten, werden gleichermallen, entwiirdigt (Logik des Schreckens: De
diversis quaestionibus ad Simplicianum I 2 / hrsg. und erklédrt von Kurt Flasch. —
Mainz 1990). Ein groBer Teil der Wirkung dieses wirkungsmaéchtigsten christlichen
Theologen liegt an diesem Kern seiner Lehre. Aber das ist nicht der ganze Augusti-
nus: Es bleibt der Philosoph der Selbsterfahrung als Erfahrung der Gottihnlichkeit
des Geistes. Es bleibt der Philosoph der Liebe, fiir den die Geordnete Liebe so sehr
Liebe wie Ordnung ist. Dafiir ist Augustinus auch in der Theologie des 20. Jahrhun-
derts weiter eine stindige Prasenz und von bleibender Bedeutung tiberall, wo es um
innere Erfahrung, personliche Entwicklung, Geist, Willen, Freiheit, Sprache, Zeit
geht.

Vergleiche zur Theologie und Philosophie:

Josef Brechtken, Augustinus Doctor Caritatis : sein Liebesbegriff im Widerspruch
von Eigennutz und selbstloser Giite im Rahmen der antiken Gliickseligkeits-Ethik. —
Meisenheim am Glan 1975

Remo Bodei, Ordo amoris : Augustinus, irdische Konflikte und himmlische Gliick-
seligkeit. — Wien 1993 (gegeniiber dem italienischen Original von 1991 erweitert)
Johannes Brachtendorf, Die Struktur des menschlichen Geistes nach Augustinus :
Selbstreflexion und Erkenntnis Gottes in ,De Trinitate’. — Hamburg 2000.

Die Politik bei Augustinus besteht zunédchst darin, da3 er die Staaten delegimitiert:
die Zugehorigkeit zur Civitas Dei oder zur Civitas terrena ist die primére Identitat
eines jeden Menschen. Dem Romischen Staat jede heilsgeschichtliche Relevanz
abzusprechen ist das Ziel in Augustins Buch vom Gottesstaat. Der Staat ist ein Not-
instrument nach dem Siindenfall, da es die wahre Gemeinschaft in Liebe nur bei

181

22.01.2026, 03:46:15. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenigen gibt. Das irdische Leben ist nicht heillos, aber das Ziel der Geschichte liegt
im Jenseits, es gibt keinen Ausblick auf ein kommendes Reich des Friedens auf
Erden. Alle irdischen Ordnungen — Familie wie Staat — sind Ordnungen der Strafe
und Herrschaft. Dall Menschen sich nicht der Herrschaft unterstellen, kann Augusti-
nus nicht akzeptieren; das wire zuviel Selbstbestimmung. Der Bischof von Hippo
braucht die Herrschaft schon, um seine separatistischen Héretiker gewaltsam zur
Kirche zuriickzubringen. Auch darin hat er iber 1000 Jahre gewirkt. Aber auch hier
hat man einen anderen Aspekt gesehen: Das Bewuftsein der Siindigkeit fithrt zur
Anerkennung der Grenzen menschlicher Politik. Utopien sind bei Augustinus ausge-
schlossen, aber auch Staatsvergottung. Diese Auffassung von den Grenzen der Poli-
tik war es, die Reinhold Niebuhr, Herbert Butterfield, Martin Wight an den Realis-
mus des 20. Jahrhundert weitergeben wollten.

Vergleiche zur Theologie der Politik:

Etienne Gilson, Die Metamorphosen des Gottesreiches. — Ziirich 1959. — S. 45-80
(franzdsisches Original 1952)

Hans-Joachim Diesner, Studien zur Gesellschaftslehre und sozialen Haltung Augus-
tinus. — Halle 1954; bzw. dasselbe ohne die Belege: Die ,Ambivalenz’ des Friedens-
gedanken und der Friedenspolitik bei Augustin, in: Wissenschaftliche Zeitschrift der
Universitit Halle-Wittenberg, Gesellschaftswissenschaftlich-sprachwissenschaft-
liche Reihe 10 (1961) 877-880 (eine Klassenanalyse)

Herbert A. Deane, The Political and Social Ideas of St. Augustine. — New York 1963
R. A. Markus, Saeculum : History and Society in the Theology of St. Augustine. —
Cambridge 1970

Ulrich Duchrow, Christenheit und Weltverantwortung. — Stuttgart 1970 (unten refe-
riert)

Oliver O’Donovan, Augustine’s City of God XIX and Western Political Thought, in:
Dionysius 11 (December 1987) 89-110

Christof Miiller, Geschichtsbewusstsein bei Augustinus : ontologische, anthropolo-
gische und universalgeschichtlich-heilsgeschichtliche Elemente einer augustinischen
,,Geschichtstheorie®. — Wiirzburg 1993

Jean Bethke Elshtain, Augustine and the Limits of Politics. — Notre Dame, IN 1995
(apologetisch)

Philippe Curbelié, La justice dans La Cité de Dieu. — Paris 2004.

Die Vorstellungen vom Frieden bei Augustinus waren jahrzehntelang geprigt von
der Interpretation von De Civitate Dei XIX durch Harald Fuchs (Augustin und der
antike Friedensgedanke. — Berlin 1926, Neudrucke 1965 und in der Garland Library
of War and Peace 1975), der in dem universalen Friedensstreben keinerlei christli-
che Ziige erkennen konnte und glaubte, hier sei die uns sonst verlorene Friedens-
schrift von Varro (1. Jh. v. Chr.) erhalten, einfach abgeschrieben oder paraphrasiert.
Joachim Laufs, Der Friedensgedanke bei Augustinus : Untersuchungen zum XIX.
Buch des Werkes De Civitate Dei. — Wiesbaden 1973 konnte zeigen, dafl Buch XIX
kein Fremdkdrper in De Civitate Dei ist, aber speziell christliche Momente sah auch
er nicht. Seitdem ist die Basis der Beurteilung stark verbreitert worden, andere

182

22.01.2026, 03:46:15. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriften, Predigen und Briefe wurden in die Betrachtung einbezogen. Doch gerade
in De Civitate Dei XIX wurde Augustinus eigene Theologie wiedergefunden. Der
Frieden und der Gerechte Krieg sind in den Mittelpunkt von Augustinus’ Theologie
geriickt: Der Frieden ist die geordnete Liebe, die Sammlung des Volkes Gottes, die
Ordnung des Himmlischen, die Ruhe Gottes. Der Frieden besteht in der Gemein-
schaft der Betrachtung Gottes. Damit muf} aber bestimmt werden, wie der irdische
und der himmlische Frieden zueinander stehen. Der Frieden ist das zentrale Thema,
aber der wahre Frieden ist auf Erden kaum zu finden. Allenfalls die von Regierun-
gen auf mehr oder weniger gerechte Weise etablierten irdischen Ordnungen. Das gilt
auch fiir den internationalen Frieden. Augustinus gibt Anweisungen, was ein gerech-
ter Krieg wére, hat aber keine Illusionen, daf nur die wenigsten Kriege gerecht sind.
Trotzdem sind Kriege in der siindigen Welt notig, um die Ubeltiter in Grenzen zu
halten.

Texte

De Civitate Dei = Der Gottesstaat / in deutscher Sprache von Carl Johann Perl.
— Paderborn : Schoningh, 1979 (Aurelius Augustinus’ Werke)

Vom Gottesstaat / iibersetzt von Wilhelm Thimme. Eingeleitet und erliutert
von Carl Andresen. — 2. Aufl. — Ziirich (u.a.) : Artemis Verl., 1978 (Die Biblio-
thek der Alten Welt)

Sprachlich sind beide um 1950 entstandenen Ubersetzungen verliBlich, Perls Aus-
gabe hat auch den lateinischen Text, Thimmes Ausgabe hat bessere Erlduterungen
und ist als dtv-Taschenbuch mehrfach neu aufgelegt worden.

Eine Abrechnung mit dem Romischen Reich, gerichtet gegen Versuche, dem christ-
lich gewordenen Reich einen Platz in der Heilsgeschichte zuzusprechen. Speziell
eine Abrechnung mit der romischen Liige, immer nur gerechte Kriege gefiihrt zu
haben.

IV, 15 Besser als ein einziges Reich wire eine Vielzahl kleiner Staaten, die in
nachbarschaftlicher Eintracht leben. Der Sieg iiber bose Nachbarn mag notwendig
sein, aber es ist besser, in Frieden leben zu kénnen.

XV,4  Der irdische Staat ist notwendig standig in Kriege verwickelt. Auch diese
Kriege werden in der Hoffnung auf Frieden gefiihrt. Ein Sieg im irdischen Krieg
kann nie dauerhaft sein.

XVIL, 2 Zur menschlichen Natur gehort, den Begierden zu folgen, daraus folgt
standiger Streit. Die Menschen neigen dazu, sich dem Sieger zu unterwerfen, um
den Kampf bis zur Vernichtung zu vermeiden. Damit kann Herrschaft als Wirkung
der Vorsehung angesehen werden. Dieser ProzeB fiihrte zur Bildung von Reichen,
zundchst im Osten (Assyrer), dann im Westen (Rom).

XIX Das Buch iiber den Frieden ist keine Abhandlung {iber Krieg und Frieden,
sondern eine Abhandlung iiber das hochste Gut. Bei den vielen Ubeln auf Erden ist
es nicht moglich, auf Erden gliicklich zu werden. Das hochste Gut mufl von auBer-

183

22.01.2028, 03:46:1



https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

halb kommen. Das gesellige Leben ist unbezweifelt ein Gut, hat aber auch seine
Ubel. Augustinus mustert das Elend der Familie (c. 5), der Stadt (c.6), der menschli-
chen Gesellschaft des Erdkreises (c.7) durch. Die Ubel des Erdkreises sind vor allem
die Kriege. Der weise Herrscher wird zwar nur gerechte Kriege fiihren, aber auch
ihm werden Kriege aufgezwungen. Es folgen die Sorge um Freunde und die Gefahr
durch Damonen. Fazit: Das hochste Gut kann nur der ewige Frieden sein, den er hier
gleich das ewige Leben nennt, weil er sonst mit dem briichigen irdischen Frieden
verwechselt werden konnte.

Augustinus setzt mit XIX, 12 noch einmal vollig neu an: das Streben nach Frieden
ist ein allgemeines Naturgesetz: Selbst die, die Kriege wollen, wollen sie um des
Friedens willen (wenn auch eines Frieden nach ihren Wiinschen). Dieses Naturge-
setz gilt selbst fiir Rduberbanden. Deshalb mufl zwischen dem irdischen Frieden und
dem himmlischen Frieden unterschieden werden. Nur der Frieden ist ein Wert, der
den sterblichen Menschen mit dem unsterblichen Gott verbindet. Gott zu lieben
fiihrt zu richtiger Selbstliebe und Néchstenliebe. Es folgen Ausfithrungen iiber die
richtige Ordnung im Haushalt, den richtigen Umgang mit Sklaven. Die nicht aus
dem Glauben leben, kénnen nur nach irdischem Frieden streben. Die aus dem Glau-
ben leben, wiinschen diesen irdischen Frieden auch, solange sie auf Erden leben,
deshalb halten sie sich auch an die Gesetze des irdischen Staates. Freilich haben die
Glaubigen auf Erden noch nicht den endgiiltigen Frieden. Solange wir einen Korper
haben, haben wir Leidenschaften. Solange wir Leidenschaften haben, werden wir
keinen vollkommenen Frieden haben.

Hilfe bei der Orientierung in De Civitate Dei: Gerard O’Daly, Augustine’s City of
God : a Reader’s Guide. — Oxford 1999.

Contra Faustum, in: Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum vol.
XXV. — Wien 1891

Eine neue Ausgabe und Ubersetzung ist in der Augustinus Werkausgabe bei
Schoningh angekiindigt.

XXII, 74 Nur die Furchtsamen, nicht die Frommen, meinen, da3 der Tod von so-
wieso sterblichen Menschen, damit andere als friedliche Untertanen leben konnen,
das wahre Ubel des Krieges sei. Die wahren Ubel sind Begierde zu schidigen, Grau-
samkeit aus Rache, unversohnlicher Sinn, aufriihrerische Wildheit,Lust zu herr-
schen. Krieg ist notig als Widerstand gegen diese Neigungen. Deshalb hat Moses
Kriege im Auftrag Gottes gefiihrt, deshalb hat das Christentum von Anfang an den
Soldatenberuf mit der Taufe fiir vereinbar gesehen. Soldaten tdten nicht aus person-
licher Rache, sondern fiir die 6ffentliche Sicherheit.

184

22.01.2026, 03:46:15. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2.2.1 Friedensbegriff

Sauser, Ekkart

Gedanken zum Frieden in der Theologie des heiligen Augustinus, in: Den Frie-
den erjagen : Beitrige zur Theologie und Verkiindigung des Friedens. — Trier :
Paulinus-Verl., 1970. — S. 51-84

Sauser hélt sich nicht nur an De Civitate Dei XIX und nicht nur an die Stellen fiir
pax, sondern auch colligere und unitas. Frieden ist hier der Sohn Gottes selber und
die Sammlung in der Kirche, die aber erst in eschatologischer Zukunft vereint sein
wird. Die Menschen sind zur Einheit angelegt, aber Frieden und Einheit kommen
erst von Gott (Einheit ist hier nicht nur die Eintracht unter den Menschen, sondern
das Gegenteil von Zerstreuung, ein Augustinus a la Pascal).

Allerdings haben auch die Christen Interesse am irdischen Scheinfrieden, der Guten
und Bosen gemeinsam ist. Der Mensch will die Kriege iiberwinden, zum Frieden
kommen Menschen aber nur durch immer neue Kriege.

Duchrow, Ulrich

Christenheit und Weltverantwortung : Traditionsgeschichte und systematische
Struktur der Zweireichelehre. — Stuttgart : Klett, 1970 (Forschungen und Be-
richte der Evangelischen Studiengemeinschaft ; 25). — S. 181-319 Der eschato-
logische Kampf zwischen civitas dei und civitas diaboli und ihr gemeinsamer
Gebrauch des irdischen Friedens

Das politische Gemeinwesen ist ein relatives Gut, weil es auf Frieden gegriindet ist,
und beide Civitates nutzen den irdischen Frieden. Aber es gibt keine wirkliche
Verchristlichung des Staates. Vor allem gelingt es Augustinus nicht, eine Verbin-
dung zwischen dem irdischen Frieden und Gerechtigkeit herzustellen. Duchrow
fiilhrt das auf Augustinus’ Gottesvorstellung zuriick (er konnte letztlich nur den
kosmologischen Gott der Philosophen, nicht den biblischen Gott denken) und auf
seine Schwierigkeiten, ein Verhiltnis Gottes zur Welt zu denken (er muBlte gleich-
zeitig Reichstheologie fiir das Romische Reich und dualistische Haresie vermeiden).

Lawless, George P.

Interior Peace in the Confessions of St. Augustine, in: Revue des études au-
gustiniennes 26 (1980) 45-61

Lawless mustert alle Stellen durch, an denen in den Cofessiones Frieden vorkommt
(auBer pax/pacificus auch quies/quietus). Ruhe ist fiir Augustinus untrennbar von
Ordnung, Unruhe ist immer symptomatisch fiir Unordnung. Gott ist Ruhe. Der
Kernsatz der Confessiones ist ja ,inquietus est cor nostrum®. In De Civitate Dei
Buch XIX ist Frieden ,.tranquiliitas ordinis* und in Buch XXII ist Frieden stark an
gaudium und beatitudo angenahert.

Budzik, Stanislaw
Doctor pacis : Theologie des Friedens bei Augustinus. — Innsbruck (u.a.) : Ty-
rolia-Verl., 1988. — 412 S. (Innsbrucker Theologische Studien ; 24)

185

22.01.2028, 03:46:1



https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Budzik startet mit De Civitate Dei XI1X und dem universalen Friedensstreben. Frie-
den ist hier bestimmt als Ruhe der Ordnung. Fuchs hatte Recht, daf3 er die Fremdheit
zu zahlreichen theologischen Kernthemen des Augustinus betonte, es fehlen Schrift-
bezogenheit, Christologie, Ekklesiologie. Aber die ontologische Konzeption des
Friedens selber ist kein Fremdkorper (und dieser Friedenstrieb kommt auch in ande-
ren Texten des Augustinus vor).

Die Begriffe Ordnung und Frieden sind bei Augustinus ,,bis zur Austauschbarkeit
verwandt. Gegen den menschlichen Unfrieden setzt Augustinus im neuplatonischen
Frithwerk auf den inneren Frieden durch Unterdriickung der Begierden, der spite
Augustinus eschatologisiert die Friedenshoffnungen; die Siindigkeit zerstérte den
menschlichen Frieden, allein Christus kann Frieden stiften.

Daf} die Kirche bei Augustinus eine Friedensgemeinde ist, ist ein Gegenentwurf zum
donatistischen Separatismus. Allein die Kirche als Ort von caritas und unitas kann
den Frieden halten, die Donatisten sind deshalb Héretiker, weil sie den schwécheren
Christen die Gemeinschaft aufkiindigen. Gerade gegen die Donatisten kommt Au-
gustinus dann aber doch zum Zwangsfrieden: Aus Liebe mufl gegen den Willen aber
zum Besten eines Menschen gehandelt werden.

Da in der Civitas terrena (die nicht einfach mit den bestehenden Staaten identifiziert
werden darf) ein falsches Ziel gesucht wird, kann der Frieden nicht voll erreicht
werden. Allerdings kdnnen Gute wie Schlechte den irdischen Frieden schétzen und
deshalb muf3 auch der Gerechte Krieg verteidigt werden (alle entsprechenden Stellen
kommen aus dem Kampf gegen Heiden und Héretiker; gegen die Manichder muf3 er
den Gott des Alten Testament verteidigen und auch dessen Kriege rechtfertigen,
gegen die Heiden muB er den christlichen Gewaltverzicht verteidigen).

Der Frieden vollendet sich erst im ewigen Leben, das ewige Leben wird vor allem
als Frieden beschrieben. Dieser Frieden ist eine Ruhe, wie die Ruhe Gottes am 7.
Tag, die ewig dauert. Das ist kein Gegensatz zur Tétigkeit, sondern ein Gegensatz
zur Unruhe. In re (verwirklicht) ist dieser Frieden auf Erden nicht moglich, wohl
aber in spe (in Hoffnung). Dem entspricht eine Verpflichtung zum FriedenschlieBen
und Friedenstiften. Pacifici sind nicht einfach Friedfertige, sondern die, die Frieden
machen. Die Botschaft Christi ist die Friedensstiftung; Eintracht und Gerechtigkeit
sind die Beschreibungen fiir den auf Erden bereits moglichen Frieden.

Lana, Italo

Studi sull’idea della pace nel mondo antico. — Torino : Accademia delle Scienze,
1989 (Memorie dell’Accademia delle Scienze di Torino : Classe di Scienze
Morali, Storiche e Filologiche ; ser. 5, vol. 13, fasc. 1-2) S. 47-62

De Civitate Dei XIX ist das erste der Biicher iiber die Ziele der beiden Stidte, es
beginnt mit der Unterscheidung des Friedens Christi vom Frieden der Welt. Aber
der Frieden der Welt ist eine Vorausetzung, des Wegs zum Frieden Christi. Der
Frieden ist ein unsicheres Gut, weil wir das Herz der Menschen, mit denen wir in
Frieden leben wollen, nicht kennen. Der Frieden hat deshalb den Dialog, eine ge-
meinsame Sprache zur Voraussetzung, zwischen Menschen wie zwischen Staaten.

186

22.01.2026, 03:46:15. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rief, Josef

»Bellum* im Denken und in den Gedanken Augustins. — Barsbiittel : Institut
fiir Theologie und Frieden, 1990. — 108 S. (Beitriige zur Friedenethik ; 7)

Krieg ist bei Augustinus Gegenpol der Ordnung, sittlich verwerfliches Handeln und
doch von Gott gefordertes Handeln. Augustinus verurteilt immer die Herrschaft des
Menschen, sobald sie in eigenem Namen ausgeiibt wird. Die libido dominandi er-
niedrigt auch die Herrschenden. Augustinus ist mit Entlarvung der Téduschungen der
romischen iustum bellum Rechtfertigung beschiftigt; der nicht auf Gott bezogene
Mensch findet immer einen Grund zum Krieg. Krieg kann nur gerechtfertigt werden
als Bemiihen um Frieden. Aber echten Frieden kdnnen wir nicht auf Erden verwirk-
lichen, so dal der Krieg immer in Gefahr ist, ungerecht zu sein. Daher ist es notig
Differenzierungen im Frieden zu erlangen (fiir den letztlich doch neuplatonisch
denkenden Augustinus sind das ontologische Abstufungen). Als gerechte Kriege
bleiben die Kriege iibrig, in denen ein Staat die Strafverfolgung {ibernimmt, wenn
ein anderer Staat seine Biirger nicht an internationalen Verbrechen hindert. Den
Krieg kann man nicht nach eigenem Willen fithren oder lassen, sondern muf} ihn aus
necessitas fuhren, damit die necessitas aufhort. Das Ziel ist, ,,das bellare, dem der
Mensch sich nicht entziehen kann, im Namen des bellare, das dem Frieden dienen
soll, so zu beherrschen, dall der homo bellator auf der Seite Gottes steht.*

Spanneut, Michel

Saint Augustin et la violence, in : Studia moralia 28 (1990) 79-113

Augustinus muf} in der siindigen Welt staatliche Gewalt akzeptieren, versucht sie
aber einzuddmmen. Das gilt nicht nur fiir gewaltsame Aktionen, sondern fiir Staats-
macht iliberhaupt: sie ist unbezweifelt, geht aber nicht bis zur Todesstrafe. Gerechte
Kriege kann er sich genauso vorstellen, aber je friedlicher die gefiihrt werden, desto
besser. Am besten ist das Wort. Die Macht muf3 demiitig und geduldig sein.

Schrama, Martijn

Praeposito tamquam patri oboediatur : Augustinus iiber Frieden und Gehor-
sam, in: Augustiniana 41 (1991) 847-878

Wenn der Frieden Ordnung ist, dann mul3 er Gehorsam sein; in der Friedenstafel in
De Civitate Dei XIX wird der Begriff oboedientia eingefiihrt, um das Verhéltnis
zwischen Gott und Mensch zu beschreiben. Schrama wendet das gegen Budzik, der
in der Friedenstafel keine christlichen Momente finden kann. Schrama vergleicht die
Friedenstafel mit der Monchsregel des Augustinus, um zu zeigen, wie stark die Frie-
denstafel Augustinus’ eigenes Werk ist. Die Monchsregel ist eine Art Friedenstafel
im Kleinen, ebenfalls beginnend mit dem Frieden des Korpers usw. Das augustini-
sche Klosterleben ist ein Versuch, in einem gemeinsamen Leben unter einem Haus-
vater das Verlangen nach dem himmlichen Frieden zu verstérken.

187

22.01.2026, 03:46:15. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Billy, Dennis J.

The Analogy of ‘Peace’ in Augustine’s City of God, in: Studia moralia 32 (1994)
317-339

Augustinus kann himmlische Seligkeit nur in Analogie (es sind neuplatonische Kon-
zepte: exemplum, imago, participatio) zum irdischen Frieden denken (CD XIX, 11).
Die Biirger des Gottesstaates sind daran erkennbar, daf3 sie die Giiter des irdischen
Frieden dem wahren Ziel des himmlischen Friedens unterordnen. In CD XIX, 14
und 17 wird das in den Begriffen usus und fructus gefaf3t: Die Biirger des irdischen
Staates genieBen die Friichte des irdischen Friedens aus eigenem Interesse, die Biir-
ger des Gottesstaates nutzen den irdischen Frieden als Mittel fiir ihren Endzweck der
himmlischen Ruhe der Ordnung. Der christliche Glaube befreit nicht von der Arbeit
fiir Gerechtigkeit und Frieden, sondern verlangt, fiir diese zu arbeiten. Die Biirger
des Gottesstaates sind (soweit sie noch auf Erden leben) fest im irdischen und im
himmlischen Bereich verankert.

Geerlings, Wilhelm

De Civitate Dei XIX als Buch der Augustinischen Friedenslehre, in: Augustinus
: De Civitate Dei / hrsg. von Christoph Horn. — Berlin : Akademie Verl., 1997
(Klassiker auslegen ; 11) S. 211-233

Geerlings erldutert den Aufbau von De Civitate Dei XIX und stellt die Positionen
von Harald Fuchs 1926 und Joachim Laufs 1973 dar; diesem schlief3t er sich an. Das
Streben nach Frieden ist gleichsam ein Naturgesetz, aber durch die Selbstliebe ver-
irrt sich der Mensch bei diesem Streben. Der wirkliche Frieden braucht ordo, richti-
ges Streben. Die Pax-Tafel ist ein solcher Ordnungskatalog.

Weissenberg, Timo J.

Die Friedenslehre des Augustinus : theologische Grundlagen und ethische Ent-
faltung. — Stuttgart : Kohlhammer, 2005. — 564 S. (Theologie und Frieden ; 28)
Die Ursiinde ist der Ursprung des Friedensproblems, der Unfrieden kommt aus der
Abwendung von Gott. Die Folge fiir den Menschen sind lebenslanger Unfrieden und
Kampf. Die menschliche Natur hat sich verschlechtert, bleibt aber grundsitzlich gut.
Mit der Unterordnung unter Gott sind Ordnung und Frieden moglich. Streben nach
Frieden ist Natur des Menschen; der Krieg ist hochmiitiges Streben nach einer ego-
zentrischen Friedensordnung. Der duBlere Frieden ist ein natiirliches Gut, das Gute
und Schlechte erreichen konnen. Der Gerechte Krieg ist eine Bestrafung der Siinden,
ohne die sich der wahre ordo, die tranquilitas ordinis, die pax verfliichtigen wiirden.
Bei Augustinus gibt es keine Ordnungen, die nicht auf Gott bezogen wiren. Die nur
duere Ordnung kann durchaus den inneren Frieden fordern. Die Strafe ist auf das
Heil gerichtet. Die Gottes-, Selbst- und Néchstenliebe sind die positive Grundlage
des Friedens. Der himmlische Frieden ist erst im Jenseits perfekt, aber er baut auch
fiir die Glaubigen auf dem irdischen Frieden auf (der die Moglichkeit der Verkiindi-
gung des Evangeliums schafft), der irdische Frieden partizipiert am himmlischen
Frieden in spe, in fidi, in caritas, in ecclesia Christi.

188

22.01.2028, 03:46:1



https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicht nur die umfangreichste, auch die umfaBBendste Darstellung des Friedens bei
Augustinus. Die Leistung sind aber weniger neue Gedanken, die iiber Budzik 1988
wesentlich hinausgehen wiirden, sondern eine Prisentation des Hintergrundes in der
Lehre von der Ursiinde, der Gnadenlehre, der Willenslehre, der Caritaslehre, der
Lehre von den zwei civitates, der Lehre von der Zwangsgewalt des Staates. Die
Darstellungen des Friedensbegriffes und des Gerechten Krieges lesen sich da
manchmal wie bloBe Exkurse. Aber hier erhélt auch der Nichttheologe, was er zum
Verstehen der Friedenslehre kennen muf}, zuweilen etwas zu apologetisch.

4.2.2.2 Theorie des Gerechten Krieges bei Augustin?

Ramsey, Paul

War and the Christian Conscience : How Shall Modern War be Conducted
Justly? — Durham, NC : Duke Univ. Pr., 1961. — S. 15-33 The Just War Accord-
ing to St. Augustine

Irdische Liebe ist fiir Augustinus immer selbstbezogen und der irdische Frieden
kann nur ein Frieden ohne Gerechtigkeit sein. Auch Gerechten Krieg kann es des-
halb nicht geben. Der Krieg kann allenfalls gerechtfertigt sein, weil notwendig. Es
geht bei Augustinus nicht (wie bei Cicero) um ein gemeinsames Recht, auch nicht
um die Fundierung dieses Rechts in einer gemeinsamen Lebensweise eines Volkes,
sondern um einen gemeinsamen Willen, um Liebe.

Augustinus selber nahm an, daf} in einem gerechtfertigten Krieg nur eine Seite Recht
haben konnte. Aber er hitte das im Rahmen seiner Philosophie nicht annehmen
diirfen. Der Christ findet die gemeinsamen Ansichten seiner Gesellschaft vor und
mulf sie fordern, um den Frieden zu fordern. Jede Gesellschaft hat die Tendenz, die
Bedingungen ihres eigenen Friedens fiir die Bedingungen eines universalen Friedens
zu halten. Kein Mensch hat die Kompetenz, die Gerechtigkeit der Regime und Na-
tionen unparteiisch zu beurteilen. Erst die rationalistischen, naturrechtlichen Ten-
denzen nach Augustinus glaubten eine Basis zu Beurteilung der RechtmaBigkeit
eines Krieges zu besitzen.

Markus, R. A.

Saint Augustine’s Views on the ‘Just War’, in: The Church and War / ed. by
W. J. Sheils. — Oxford : Blackwell, 1983. - S. 1-13

Augustinus’ Lehre vom Gerechten Krieg ist gegen die Versuche gerichtet, die Krie-
ge der christlichen Kaiser als heilige Kriege zu verstehen. Augustinus kehrt nicht
zum frithchristlichen Pazifismus zuriick, aber der Krieg darf immer nur als Notmittel
verstanden werden. Der Krieg darf keine Eigengesetzlichkeit erhalten, er muf sich
immer der Beurteilung seines Rechts unterwerfen lassen.

189

22.01.2026, 03:46:15. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stevenson, William R., Jr.

Christian Love and Just War : Moral Paradox and Political Life in St. Agustine
and his Modern Interpreters. — Macon, Georgia : Mercer Univ. Pr., 1987. — 166
S.

Stevenson versucht die drei Momente der klassischen Theorie des Gerechten Krie-
ges bei Augustinus zu identifizieren, was aber nur anndhernd gelingen kann. Dem
gerechten Grund entspricht allenfalls, daB Krieg gelegentlich notwendig sein kann,
aber er bleibt immer ein Ubel. Einen Heiligen Krieg kann es bei Augustinus nicht
geben, auch wenn spiter einzelne Elemente des Heiligen Krieges aus Augustinus
genommen werden. Auch die rechte Autoritét kann es bei Augustinus nur annéhernd
geben, weil es auf Erden keine siindenlose Gewalt gibt, ja die Autoritdt aus der
Herrschsucht kommt. Aber gerade wegen der Siindigkeit ist Autoritit unverzichtbar
und wir miissen Siindern gehorchen. Der Angemessenheit der Mittel entspricht der
Verweis auf die Liebe, die Bereitschaft zur Vergebung sein kann, aber in der Sorge
um Wohlergeben des Néchsten auch den Krieg als ein Mittel akzeptieren muf. Eine
Diskussion des Rechts im Krieg kann Augustinus nicht haben, wenn es aus Liebe
geschieht, scheint alles gerechtfertigt.

Stevenson akzeptiert Reinhold Niebuhr als den Augustianer fiir das 20. Jahrhun-
dert (die Probleme der Welt machen militérische Mittel nétig, aber eine Theorie des
Gerechten Krieges kann es nicht mehr geben; der Schuld entkommen wir nie), wéh-
rend Paul Ramsey zwar die Fundierung des Gerechten Krieges auf Liebe klarer
begriffen hat, aber in der Auflésung der Distanz zwischen Gott und Welt ,,unau-
gustinian confidence* zeigt.

Lenihan, David A.

The Just War Theory in the Work of Saint Augustine, in: Augustinian Studies
19 (1988) 37-70

Eine sehr tibersichtliche Présentation des Materials zum Gerechten Krieg. Lenihan
bespricht acht Schriften, darunter Briefe an um ihr Heil besorgte Militérs. Das ist ein
sehr geringer Teil des Gesamtwerkes und summiert sich nicht zu einer geschlosse-
nen Theorie des Gerechten Krieges. Die Stellen, die Lenihan bespricht, widerspre-
chen einander. Augustinus versucht das biblischen Friedensgebot in Ubereinstim-
mung zu bringen mit dem Gebot Ordnung zu schaffen, kann den Konflikt zwischen
Moral und Ordnung aber nie 16sen und verweist darauf, daf3 der Soldat im Innern
nicht gewaltsam sein soll. Im Gegensatz zur mittelalterlichen Theologie betont Au-
gustinus den Unterschied zwischen der Gerechtigkeit der Menschen und der Gerech-
tigkeit Gottes und kann deshalb nicht wie Thomas von Aquin eine einheitliche The-
orie des Gerechten Krieges haben.

Langan, John, S. J.

The Elements of St. Augustines’s Just War Theory, in: The Ethics of St.
Augustine / ed. by William S. Babcock. — Atlanta, Georgia : Scholars Pr., 1991
(JRE Studies in Religion ; 3) S. 169-189

190

22.01.2028, 03:46:1



https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das wahre Ubel des Krieges ist nicht der Tod, sondern die Liebe zu Gewalt und
Macht. Der Hobbesianische Frieden kann Augustinus nicht reichen, wahrend er uns
in der Regel reicht. Fiir Hobbes ist der Krieg letztlich Selbstverteidigung, fiir Au-
gustinus eine Strafaktion, die gute Menschen auf sich nehmen.

Augustinus kennt bereits zwei der Kriterien der klassischen Lehre vom Gerechten
Krieg: richtige Gesinnung und richtige Autoritdt (diese als Entlastung des Soldaten
gesehen, der auch in einem ungerechten Krieg kdmpfen darf, wenn ihn die richtige
Autoritit befohlen hat). Im Mittelalter wird als drittes die VerhéltnisméBigkeit der
Mittel hinzugefiigt. Eine Begriindung des Kriegsrechts ist in der Theologie des Au-
gustinus nicht moéglich. Wenn der Krieg eine Strafe ist, dann kann kein Schutz fiir
die Strafwiirdigen vorgesehen sein. Generell ist Augustinus zu stark am Ziel, zu
wenig an den Mitteln orientiert.

Mattox, John Mark

Saint Augustine and the Theory of Just War. — London (u.a.) : Continuum,
2006. — 196 S. (Continuum Studies in Philosophy)

Keine neuartige Interpretation, aber eine iibersichtliche Prédsentation des Materials.
Mattox legt die Kriterien der ausgebildeten Lehre vom Gerechten Krieg zugrunde
und fragt, welche Kriterien bereits bei Augustinus vorhanden sind. Wéhrend bei
Cicero der Krieg eine exakte Wiedergutmachung soll und letztlich als eine Riickkehr
zum status quo ante gedacht wird, ist bei Augustinus umfangreichere Kompensation
moglich — nicht unbedingt materiell, eher eine Reue. Besonderst stark betont ist bei
Augustinus die richtige Intention, der gerechte Grund allein reicht nicht aus. Ein
ausgebildetes ius in bello hat Augustinus nicht, aber er ist der erste, der das Kriteri-
um der militarischen Notwendigkeit von Kriegshandlungen zugrundelegt.

4.2.2.3 Augustinische Tradition im modernen Realismus?

Epp, Roger

Power Politics and the civitas terrena : the Augustinian Sources of Anglo-
American Thought in International Relations. — 1990. — 409 S.

Diss. Queen’s Univ., Kingston, Ontario

The ‘Augustinian Moment’ in International Politics : Niebuhr, Butterfield,
Wight and the Reclaiming of a Tradition. — Aberystwyth : Department of In-
ternational Politics, Univ. College of Wales Aberystwyth, 1991. — 27 S. (Interna-
tional Politics Research Papers ; 10)

Die sogenannten Augustinianer in der Theorie der Internationalen Beziehungen der
1940er/1950er Jahre kniipfen nicht in einem irgendwie genaueren Sinn an Augusti-
nus’ Bemerkungen zu Krieg und Frieden an, sondern an allgemeinere Vorstellungen
der Siindigkeit des Menschen. Kenneth Waltz, Man, the State and War 1959 hat den
neuen strukturellen Realimus von den augustinianischen Realisten abgetrennt, in-
dem er sie als ,.first image pessimists* denunzierte, welche die menschliche Natur

191

22.01.2026, 03:46:15. /de/e Acces



https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit einer Neigung zu Aggression und Krieg identifizierten. Tatséchlich identifizie-
ren die Augustinianer nicht wie der Realismus von Spykman oder Carr die mensch-
liche Natur mit Machtstreben, sondern suchen nach einer Begrenzung des Macht-
strebens. Sie sind aber darin Augustinianer, daf sie die Entscheidung fiir die richtige
Seite betonen, dal} sie die Ambivalenz des Staates betonen, daf} sie die Rolle von
Liebe, Gerechtigkeit, Demut fiir die internationalen Beziehungen sehen. Einflufl
konnte dieses Programm nur in der Nachkriegssituation haben. In Amerika ist es
durch die szientistische Erforschung der Macht im Gefolge von Kenneth Waltz
ersetzt worden, in GroBbritannien hat Hedley Bull die augustinianischen Themen
ohne das theologische Vokabular weitergegeben.

Das Arbeitspapier ist eine sehr geschickte Kiirzung der Dissertation.

Loriaux, Michael

The Realists and Saint Augustine : Scepticism, Psychology, and Moral Action
in International Relations Thought, in: International Studies Quarterly 36
(1992) 401-420

Die Realisten, die Augustinus zu einem ihrer Griinderviter erhoben haben (er be-
handelt Niebuhr, Carr, Wolfers, Morgenthau und Wight), teilen in der Tat mit Au-
gustinus den Zweifel an menschlicher Vernunft, den Zweifel, dall politische Ord-
nung gerecht sein kann und (zumindest in der spiteren Version bei Waltz) den
Zweifel, dal Regierungsformen in internationalen Beziehungen einen Unterschied
machen. Aber Augustinus ist ein sehr viel radikalerer Realist als die modernen Rea-
listen, die mit Méchtegleichgewicht, Nationalinteresse usw. doch auf diverse ratio-
nale Mittel bauen. Bei Augustinus gibt es gegen die Anarchie der internationalen
Beziehungen nicht rationale, sondern nur moralische Handlungen. Ohne Gottes
Hilfe ist der Menschheit nicht zu helfen; der blo3e Menschenfrieden bleibt ein E-
lend. Ein Augustinianer wird starker als der Realist verschiedene Staaten nach der
Qualitét ihres inneren Frieden befragen, er wird eher zu Interventionen in die inne-
ren Angelegenheiten anderer Staaten bereit sein, aber er wird auch stérker fragen, ob
ausgerechnet die eigene Regierung ein Recht erworben hat, iiber andere Regierun-
gen ein Urteil zu féllen.

4.2.3 Erganzungen zu romischen Staatsideologien
4.2.3.1 Nasicas Widerspruch gegen die Zerstorung Kathargos

Nasicas Widerspruch gegen die Zerstdrung Kathargos oder ,,Sallusts Theorem* ist
eine Staatsmaxime, die besagt, daB3 es gut ist, sich einen dulleren Feind zu erhalten,
damit der eigene Staat nicht sorglos wird und/oder in innere Kampfe fallt. Als rein
militdrische Maxime ist diese Maxime seit Xenophon, Platon, Aristoteles bekannt.
In Rom wird daraus eine Deutung der Biirgerkriege der spdten Republik nach der
Zerstorung Kathargos. Diese Warnung wird auf P. Cornelius Scipio Nasica Corcu-

192

22.01.2028, 03:46:1



https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

