
 180

ßig“ als „Hegung des Krieges“. Carl Schmitt hat Cicero als den Urheber des diskri-
mierenden Kriegsbegriffes angesehen, tatsächlich ist erst Augustinus der Urheber. 
Vgl. die extrem kritische Rezension von K. M. Girardet in: Gnomon 77(2005) 427-
434. 

 
Herzig, Heinz E. 
Ciceros Konzept des bellum iustum und Augustins Überlieferung, in: Personen  
der Geschichte – Geschichte der Personen : Studien zur Kreuzzugs-, Sozial- 
und Bildungsgeschichte ; Festschrift für Rainer Christoph Schwinges / hrsg. 
von Christian Hesse … – Basel : Schwabe, 2003. – S. 393-401 
Vergleicht die fragmentarische Überlieferung über die Kriegsführung des besten 
Staates in De re publica III mit De officiis I. Offenbar gab es in beiden Texten eine 
Dualität von gerechten Kriegsgründen und religiös vorgeschriebener formeller 
Kriegserklärung. Während aber De re publica drei Kriegsgründe kennt (Selbstver-
teidigung, Rache, Einsatz für Bundgenossen), wird in De officiis nur ein Grund 
genannt, die Herstellung des Friedens. Herzig zieht andere Stellen heran, die zeigen, 
daß es Cicero darum ging, daß Rom für das Wohl der Bundgenossen kämpft und die 
Besiegten zu Bundgenossen werden. Damit gibt es keine externen Kriege mehr, nur 
noch römischen Schutz. 

 
Lana, Italo 
Cicerone e la pace, in: Guerra giusta? : le metamorfosi di un concetto antico / a 
cura di Antonello Calore. – Milano : Giuffrè, 2003 (Seminario di storia e di 
diritto ; 3) S. 3-10 
Bei Cicero können drei Friedenskonzepte unterschieden werden: 1., der Frieden des 
Weisen, klar ein stoisches Konzept. 2., die Überordnung der zivilen Magistratur 
über die Militärkommandanten und die Überordnung der Diplomatie über die Waf-
fen, klar ein Thema der Bürgerkriege in der späten Republik; das ist die Situation, in 
der Cicero den Gerechten Krieg diskutiert. 3., der Frieden der Republik, in der Si-
cherheit auf Frieden und Freiheit beruht, der Frieden wird zum ruhigen Genuß der 
Freiheit. 

4.2.2 Augustinus 

Aurelius Augustinus, 354 bis 430. Rhetor in Kathargo und Mailand, der Christ wur-
de. Bischof von Hippo in Nordafrika. 

 
Vergleiche zur Biographie:  
Peter Brown, Augustine of Hippo. – London 1967, wesentlich verändert 2000 (beide 
Ausgaben gibt es auch in deutscher Sprache) 
James J. O’Donnell, Augustine : a New Biography. – New York 2005. 
Und natürlich Augustinus Confessiones, mehr als eine Autobiographie, aber doch 
die erste große Autobiographie der westlichen Tradition. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 181 

Vergleiche als Einführung: 
Kurt Flasch, Augustin : Einführung in sein Denken. – Stuttgart 1980, zuletzt 2003 
Johannes Kreuzer, Augustinus zur Einführung. – Hamburg 2005. 
 
Augustinus ist Seelsorger, Prediger, Apologet gegen Heiden (er war selber neopla-
tonisch gebildet), Manichäer (er war selber einer gewesen) und Häretiker (gerade als 
Bischof in Africa hatte er mit Häretikern zu tun – und holte das Militär). Theologie 
und Psychologie des sündigen Menschen sind sein Thema. Es gibt nur eine Tugend, 
die auf Gott gerichtete Liebe. Augustinus ist der Theologe der caritas ordinata, der 
Liebe, die allein durch das Bekenntnis zu Gott geordnet werden kann. Der späte 
Augustinus betont den grundsätzlichen Unterschied zwischen dem neuplatonischem 
Gradualismus und dem Ideal des Weisen einerseits und der biblischen Rede von 
zwei Welten, zwischen denen ein unüberbrückbarer Gegensatz herrscht, anderer-
seits. Zwei Arten der Liebe haben seit Beginn der menschlichen Geschichte die 
Menschheit getrennt in die Civitas Dei und die Civitas terrena. Die Mitglieder der 
irdischen Stadt haben sich nur irdische Ziele gesetzt, das reicht aus, sie als böse zu 
bezeichnen. Augustinus ist der Theologe der Erbsünde, durch die alle Menschen 
verurteilt sind, und der Gnade, die von Gott einigen Menschen gewährt wird, ohne 
daß die etwas dafür können. Kurt Flasch hat am deutlichsten die Grausamkeit dieses 
Kern der augustinischen Theologie betont, die ganze Menschheit, die Verworfenen 
und die Geretteten, werden gleichermaßen, entwürdigt (Logik des Schreckens: De 

diversis quaestionibus ad Simplicianum I 2 / hrsg. und erklärt von Kurt Flasch. – 
Mainz 1990). Ein großer Teil der Wirkung dieses wirkungsmächtigsten christlichen 
Theologen liegt an diesem Kern seiner Lehre. Aber das ist nicht der ganze Augusti-
nus: Es bleibt der Philosoph der Selbsterfahrung als Erfahrung der Gottähnlichkeit 
des Geistes. Es bleibt der Philosoph der Liebe, für den die Geordnete Liebe so sehr 
Liebe wie Ordnung ist. Dafür ist Augustinus auch in der Theologie des 20. Jahrhun-
derts weiter eine ständige Präsenz und von bleibender Bedeutung überall, wo es um 
innere Erfahrung, persönliche Entwicklung, Geist, Willen, Freiheit, Sprache, Zeit 
geht.  
Vergleiche zur Theologie und Philosophie: 
Josef Brechtken, Augustinus Doctor Caritatis : sein Liebesbegriff im Widerspruch 
von Eigennutz und selbstloser Güte im Rahmen der antiken Glückseligkeits-Ethik. – 
Meisenheim am Glan 1975 
Remo Bodei, Ordo amoris : Augustinus, irdische Konflikte und himmlische Glück-
seligkeit. – Wien 1993 (gegenüber dem italienischen Original von 1991 erweitert) 
Johannes Brachtendorf, Die Struktur des menschlichen Geistes nach Augustinus : 
Selbstreflexion und Erkenntnis Gottes in ‚De Trinitate’. – Hamburg 2000. 

 
Die Politik bei Augustinus besteht zunächst darin, daß er die Staaten delegimitiert: 
die Zugehörigkeit zur Civitas Dei oder zur Civitas terrena ist die primäre Identität 
eines jeden Menschen. Dem Römischen Staat jede heilsgeschichtliche Relevanz 
abzusprechen ist das Ziel in Augustins Buch vom Gottesstaat. Der Staat ist ein Not-
instrument nach dem Sündenfall, da es die wahre Gemeinschaft in Liebe nur bei 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 182

wenigen gibt. Das irdische Leben ist nicht heillos, aber das Ziel der Geschichte liegt 
im Jenseits, es gibt keinen Ausblick auf ein kommendes Reich des Friedens auf 
Erden. Alle irdischen Ordnungen – Familie wie Staat – sind Ordnungen der Strafe 
und Herrschaft. Daß Menschen sich nicht der Herrschaft unterstellen, kann Augusti-
nus nicht akzeptieren; das wäre zuviel Selbstbestimmung. Der Bischof von Hippo 
braucht die Herrschaft schon, um seine separatistischen Häretiker gewaltsam zur 
Kirche zurückzubringen. Auch darin hat er über 1000 Jahre gewirkt. Aber auch hier 
hat man einen anderen Aspekt gesehen: Das Bewußtsein der Sündigkeit führt zur 
Anerkennung der Grenzen menschlicher Politik. Utopien sind bei Augustinus ausge-
schlossen, aber auch Staatsvergottung. Diese Auffassung von den Grenzen der Poli-
tik war es, die Reinhold Niebuhr, Herbert Butterfield, Martin Wight an den Realis-
mus des 20. Jahrhundert weitergeben wollten. 
Vergleiche zur Theologie der Politik: 
Etienne Gilson, Die Metamorphosen des Gottesreiches. – Zürich 1959. – S. 45-80 
(französisches Original 1952) 
Hans-Joachim Diesner, Studien zur Gesellschaftslehre und sozialen Haltung Augus-
tinus. – Halle 1954; bzw. dasselbe ohne die Belege: Die ‚Ambivalenz’ des Friedens-
gedanken und der Friedenspolitik bei Augustin, in: Wissenschaftliche Zeitschrift der 
Universität Halle-Wittenberg, Gesellschaftswissenschaftlich-sprachwissenschaft-
liche Reihe 10 (1961) 877-880 (eine Klassenanalyse) 
Herbert A. Deane, The Political and Social Ideas of St. Augustine. – New York 1963 
R. A. Markus, Saeculum : History and Society in the Theology of St. Augustine. – 
Cambridge 1970 
Ulrich Duchrow, Christenheit und Weltverantwortung. – Stuttgart 1970 (unten refe-
riert) 
Oliver O’Donovan, Augustine’s City of God XIX and Western Political Thought, in: 
Dionysius 11 (December 1987) 89-110 
Christof Müller, Geschichtsbewusstsein bei Augustinus : ontologische, anthropolo-
gische und universalgeschichtlich-heilsgeschichtliche Elemente einer augustinischen 
„Geschichtstheorie“. – Würzburg 1993 
Jean Bethke Elshtain, Augustine and the Limits of Politics. – Notre Dame, IN 1995 
(apologetisch) 
Philippe Curbelié, La justice dans La Cité de Dieu. – Paris 2004. 

 
Die Vorstellungen vom Frieden bei Augustinus waren jahrzehntelang geprägt von 
der Interpretation von De Civitate Dei XIX durch Harald Fuchs (Augustin und der 

antike Friedensgedanke. – Berlin 1926, Neudrucke 1965 und in der Garland Library 
of War and Peace 1975), der in dem universalen Friedensstreben keinerlei christli-
che Züge erkennen konnte und glaubte, hier sei die uns sonst verlorene Friedens-
schrift von Varro (1. Jh. v. Chr.) erhalten, einfach abgeschrieben oder paraphrasiert. 
Joachim Laufs, Der Friedensgedanke bei Augustinus : Untersuchungen zum XIX. 

Buch des Werkes De Civitate Dei. – Wiesbaden 1973 konnte zeigen, daß Buch XIX 
kein Fremdkörper in De Civitate Dei ist, aber speziell christliche Momente sah auch 
er nicht. Seitdem ist die Basis der Beurteilung stark verbreitert worden, andere 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 183 

Schriften, Predigen und Briefe wurden in die Betrachtung einbezogen. Doch gerade 
in De Civitate Dei XIX wurde Augustinus eigene Theologie wiedergefunden. Der 
Frieden und der Gerechte Krieg sind in den Mittelpunkt von Augustinus’ Theologie 
gerückt: Der Frieden ist die geordnete Liebe, die Sammlung des Volkes Gottes, die 
Ordnung des Himmlischen, die Ruhe Gottes. Der Frieden besteht in der Gemein-
schaft der Betrachtung Gottes. Damit muß aber bestimmt werden, wie der irdische 
und der himmlische Frieden zueinander stehen. Der Frieden ist das zentrale Thema, 
aber der wahre Frieden ist auf Erden kaum zu finden. Allenfalls die von Regierun-
gen auf mehr oder weniger gerechte Weise etablierten irdischen Ordnungen. Das gilt 
auch für den internationalen Frieden. Augustinus gibt Anweisungen, was ein gerech-
ter Krieg wäre, hat aber keine Illusionen, daß nur die wenigsten Kriege gerecht sind. 
Trotzdem sind Kriege in der sündigen Welt nötig, um die Übeltäter in Grenzen zu 
halten. 

 
 

Texte 
 

De Civitate Dei = Der Gottesstaat / in deutscher Sprache von Carl Johann Perl. 
– Paderborn : Schöningh, 1979 (Aurelius Augustinus’ Werke) 

 
Vom Gottesstaat / übersetzt von Wilhelm Thimme. Eingeleitet und erläutert 
von Carl Andresen. – 2. Aufl. – Zürich (u.a.) : Artemis Verl., 1978 (Die Biblio-
thek der Alten Welt) 
Sprachlich sind beide um 1950 entstandenen Übersetzungen verläßlich, Perls Aus-
gabe hat auch den lateinischen Text, Thimmes Ausgabe hat bessere Erläuterungen 
und ist als dtv-Taschenbuch mehrfach neu aufgelegt worden. 
Eine Abrechnung mit dem Römischen Reich, gerichtet gegen Versuche, dem christ-
lich gewordenen Reich einen Platz in der Heilsgeschichte zuzusprechen. Speziell 
eine Abrechnung mit der römischen Lüge, immer nur gerechte Kriege geführt zu 
haben. 
IV, 15 Besser als ein einziges Reich wäre eine Vielzahl kleiner Staaten, die in 
nachbarschaftlicher Eintracht leben. Der Sieg über böse Nachbarn mag notwendig 
sein, aber es ist besser, in Frieden leben zu können. 
XV, 4 Der irdische Staat ist notwendig ständig in Kriege verwickelt. Auch diese 
Kriege werden in der Hoffnung auf Frieden geführt. Ein Sieg im irdischen Krieg 
kann nie dauerhaft sein. 
XVII, 2 Zur menschlichen Natur gehört, den Begierden zu folgen, daraus folgt 
ständiger Streit. Die Menschen neigen dazu, sich dem Sieger zu unterwerfen, um 
den Kampf bis zur Vernichtung zu vermeiden. Damit kann Herrschaft als Wirkung 
der Vorsehung angesehen werden. Dieser Prozeß führte zur Bildung von Reichen, 
zunächst im Osten (Assyrer), dann im Westen (Rom). 
XIX  Das Buch über den Frieden ist keine Abhandlung über Krieg und Frieden, 
sondern eine Abhandlung über das höchste Gut. Bei den vielen Übeln auf Erden ist 
es nicht möglich, auf Erden glücklich zu werden. Das höchste Gut muß von außer-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 184

halb kommen. Das gesellige Leben ist unbezweifelt ein Gut, hat aber auch seine 
Übel. Augustinus mustert das Elend der Familie (c. 5), der Stadt (c.6), der menschli-
chen Gesellschaft des Erdkreises (c.7) durch. Die Übel des Erdkreises sind vor allem 
die Kriege. Der weise Herrscher wird zwar nur gerechte Kriege führen, aber auch 
ihm werden Kriege aufgezwungen. Es folgen die Sorge um Freunde und die Gefahr 
durch Dämonen. Fazit: Das höchste Gut kann nur der ewige Frieden sein, den er hier 
gleich das ewige Leben nennt, weil er sonst mit dem brüchigen irdischen Frieden 
verwechselt werden könnte. 
Augustinus setzt mit XIX, 12 noch einmal völlig neu an: das Streben nach Frieden 
ist ein allgemeines Naturgesetz: Selbst die, die Kriege wollen, wollen sie um des 
Friedens willen (wenn auch eines Frieden nach ihren Wünschen). Dieses Naturge-
setz gilt selbst für Räuberbanden. Deshalb muß zwischen dem irdischen Frieden und 
dem himmlischen Frieden unterschieden werden. Nur der Frieden ist ein Wert, der 
den sterblichen Menschen mit dem unsterblichen Gott verbindet. Gott zu lieben 
führt zu richtiger Selbstliebe und Nächstenliebe. Es folgen Ausführungen über die 
richtige Ordnung im Haushalt, den richtigen Umgang mit Sklaven. Die nicht aus 
dem Glauben leben, können nur nach irdischem Frieden streben. Die aus dem Glau-
ben leben, wünschen diesen irdischen Frieden auch, solange sie auf Erden leben, 
deshalb halten sie sich auch an die Gesetze des irdischen Staates. Freilich haben die 
Gläubigen auf Erden noch nicht den endgültigen Frieden. Solange wir einen Körper 
haben, haben wir Leidenschaften. Solange wir Leidenschaften haben, werden wir 
keinen vollkommenen Frieden haben. 

 
Hilfe bei der Orientierung in De Civitate Dei: Gerard O’Daly, Augustine’s City of 

God : a Reader’s Guide. – Oxford 1999. 
 

Contra Faustum, in: Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum vol. 
XXV. – Wien 1891 
Eine neue Ausgabe und Übersetzung ist in der Augustinus Werkausgabe bei 
Schöningh angekündigt. 
XXII, 74 Nur die Furchtsamen, nicht die Frommen, meinen, daß der Tod von so-
wieso sterblichen Menschen, damit andere als friedliche Untertanen leben können, 
das wahre Übel des Krieges sei. Die wahren Übel sind Begierde zu schädigen, Grau-
samkeit aus Rache, unversöhnlicher Sinn, aufrührerische Wildheit,Lust zu herr-
schen. Krieg ist nötig als Widerstand gegen diese Neigungen. Deshalb hat Moses 
Kriege im Auftrag Gottes geführt, deshalb hat das Christentum von Anfang an den 
Soldatenberuf mit der Taufe für vereinbar gesehen. Soldaten töten nicht aus persön-
licher Rache, sondern für die öffentliche Sicherheit. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 185 

4.2.2.1 Friedensbegriff 

Sauser, Ekkart 
Gedanken zum Frieden in der Theologie des heiligen Augustinus, in: Den Frie-
den erjagen : Beiträge zur Theologie und Verkündigung des Friedens. – Trier : 
Paulinus-Verl., 1970. – S. 51-84 
Sauser hält sich nicht nur an De Civitate Dei XIX und nicht nur an die Stellen für 
pax, sondern auch colligere und unitas. Frieden ist hier der Sohn Gottes selber und 
die Sammlung in der Kirche, die aber erst in eschatologischer Zukunft vereint sein 
wird. Die Menschen sind zur Einheit angelegt, aber Frieden und Einheit kommen 
erst von Gott (Einheit ist hier nicht nur die Eintracht unter den Menschen, sondern 
das Gegenteil von Zerstreuung, ein Augustinus à la Pascal). 
Allerdings haben auch die Christen Interesse am irdischen Scheinfrieden, der Guten 
und Bösen gemeinsam ist. Der Mensch will die Kriege überwinden, zum Frieden 
kommen Menschen aber nur durch immer neue Kriege. 

 
Duchrow, Ulrich 
Christenheit und Weltverantwortung : Traditionsgeschichte und systematische 
Struktur der Zweireichelehre. – Stuttgart : Klett, 1970 (Forschungen und Be-
richte der Evangelischen Studiengemeinschaft ; 25). – S. 181-319 Der eschato-
logische Kampf zwischen civitas dei und civitas diaboli und ihr gemeinsamer 
Gebrauch des irdischen Friedens 
Das politische Gemeinwesen ist ein relatives Gut, weil es auf Frieden gegründet ist, 
und beide Civitates nutzen den irdischen Frieden. Aber es gibt keine wirkliche 
Verchristlichung des Staates. Vor allem gelingt es Augustinus nicht, eine Verbin-
dung zwischen dem irdischen Frieden und Gerechtigkeit herzustellen. Duchrow 
führt das auf Augustinus’ Gottesvorstellung zurück (er konnte letztlich nur den 
kosmologischen Gott der Philosophen, nicht den biblischen Gott denken) und auf 
seine Schwierigkeiten, ein Verhältnis Gottes zur Welt zu denken (er mußte gleich-
zeitig Reichstheologie für das Römische Reich und dualistische Häresie vermeiden). 

 
Lawless, George P. 
Interior Peace in the Confessions of St. Augustine, in: Revue des études au-
gustiniennes 26 (1980) 45-61 
Lawless mustert alle Stellen durch, an denen in den Cofessiones Frieden vorkommt 
(außer pax/pacificus auch quies/quietus). Ruhe ist für Augustinus untrennbar von 
Ordnung, Unruhe ist immer symptomatisch für Unordnung. Gott ist Ruhe. Der 
Kernsatz der Confessiones ist ja „inquietus est cor nostrum“. In De Civitate Dei 
Buch XIX ist Frieden „tranquiliitas ordinis“ und in Buch XXII ist Frieden stark an 
gaudium und beatitudo angenähert. 

 
Budzik, Stanislaw 
Doctor pacis : Theologie des Friedens bei Augustinus. – Innsbruck (u.a.) : Ty-
rolia-Verl., 1988. – 412 S. (Innsbrucker Theologische Studien ; 24) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 186

Budzik startet mit De Civitate Dei XIX und dem universalen Friedensstreben. Frie-
den ist hier bestimmt als Ruhe der Ordnung. Fuchs hatte Recht, daß er die Fremdheit 
zu zahlreichen theologischen Kernthemen des Augustinus betonte, es fehlen Schrift-
bezogenheit, Christologie, Ekklesiologie. Aber die ontologische Konzeption des 
Friedens selber ist kein Fremdkörper (und dieser Friedenstrieb kommt auch in ande-
ren Texten des Augustinus vor). 
Die Begriffe Ordnung und Frieden sind bei Augustinus „bis zur Austauschbarkeit 
verwandt.“ Gegen den menschlichen Unfrieden setzt Augustinus im neuplatonischen 
Frühwerk auf den inneren Frieden durch Unterdrückung der Begierden, der späte 
Augustinus eschatologisiert die Friedenshoffnungen; die Sündigkeit zerstörte den 
menschlichen Frieden, allein Christus kann Frieden stiften. 
Daß die Kirche bei Augustinus eine Friedensgemeinde ist, ist ein Gegenentwurf zum 
donatistischen Separatismus. Allein die Kirche als Ort von caritas und unitas kann 
den Frieden halten, die Donatisten sind deshalb Häretiker, weil sie den schwächeren 
Christen die Gemeinschaft aufkündigen. Gerade gegen die Donatisten kommt Au-
gustinus dann aber doch zum Zwangsfrieden: Aus Liebe muß gegen den Willen aber 
zum Besten eines Menschen gehandelt werden. 
Da in der Civitas terrena (die nicht einfach mit den bestehenden Staaten identifiziert 
werden darf) ein falsches Ziel gesucht wird, kann der Frieden nicht voll erreicht 
werden. Allerdings können Gute wie Schlechte den irdischen Frieden schätzen und 
deshalb muß auch der Gerechte Krieg verteidigt werden (alle entsprechenden Stellen 
kommen aus dem Kampf gegen Heiden und Häretiker; gegen die Manichäer muß er 
den Gott des Alten Testament verteidigen und auch dessen Kriege rechtfertigen, 
gegen die Heiden muß er den christlichen Gewaltverzicht verteidigen). 
Der Frieden vollendet sich erst im ewigen Leben, das ewige Leben wird vor allem 
als Frieden beschrieben. Dieser Frieden ist eine Ruhe, wie die Ruhe Gottes am 7. 
Tag, die ewig dauert. Das ist kein Gegensatz zur Tätigkeit, sondern ein Gegensatz 
zur Unruhe. In re (verwirklicht) ist dieser Frieden auf Erden nicht möglich, wohl 
aber in spe (in Hoffnung). Dem entspricht eine Verpflichtung zum Friedenschließen 
und Friedenstiften. Pacifici sind nicht einfach Friedfertige, sondern die, die Frieden 
machen. Die Botschaft Christi ist die Friedensstiftung; Eintracht und Gerechtigkeit 
sind die Beschreibungen für den auf Erden bereits möglichen Frieden. 

 
Lana, Italo 
Studi sull’idea della pace nel mondo antico. – Torino : Accademia delle Scienze, 
1989 (Memorie dell’Accademia delle Scienze di Torino : Classe di Scienze 
Morali, Storiche e Filologiche ; ser. 5, vol. 13, fasc. 1-2) S. 47-62 
De Civitate Dei XIX ist das erste der Bücher über die Ziele der beiden Städte, es 
beginnt mit der Unterscheidung des Friedens Christi vom Frieden der Welt. Aber 
der Frieden der Welt ist eine Vorausetzung, des Wegs zum Frieden Christi. Der 
Frieden ist ein unsicheres Gut, weil wir das Herz der Menschen, mit denen wir in 
Frieden leben wollen, nicht kennen. Der Frieden hat deshalb den Dialog, eine ge-
meinsame Sprache zur Voraussetzung, zwischen Menschen wie zwischen Staaten. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 187 

Rief, Josef 
„Bellum“ im Denken und in den Gedanken Augustins. – Barsbüttel : Institut 
für Theologie und Frieden, 1990. – 108 S. (Beiträge zur Friedenethik ; 7) 
Krieg ist bei Augustinus Gegenpol der Ordnung, sittlich verwerfliches Handeln und 
doch von Gott gefordertes Handeln. Augustinus verurteilt immer die Herrschaft des 
Menschen, sobald sie in eigenem Namen ausgeübt wird. Die libido dominandi er-
niedrigt auch die Herrschenden. Augustinus ist mit Entlarvung der Täuschungen der 
römischen iustum bellum Rechtfertigung beschäftigt; der nicht auf Gott bezogene 
Mensch findet immer einen Grund zum Krieg. Krieg kann nur gerechtfertigt werden 
als Bemühen um Frieden. Aber echten Frieden können wir nicht auf Erden verwirk-
lichen, so daß der Krieg immer in Gefahr ist, ungerecht zu sein. Daher ist es nötig 
Differenzierungen im Frieden zu erlangen (für den letztlich doch neuplatonisch 
denkenden Augustinus sind das ontologische Abstufungen). Als gerechte Kriege 
bleiben die Kriege übrig, in denen ein Staat die Strafverfolgung übernimmt, wenn 
ein anderer Staat seine Bürger nicht an internationalen Verbrechen hindert. Den 
Krieg kann man nicht nach eigenem Willen führen oder lassen, sondern muß ihn aus 
necessitas führen, damit die necessitas aufhört. Das Ziel ist, „das bellare, dem der 
Mensch sich nicht entziehen kann, im Namen des bellare, das dem Frieden dienen 
soll, so zu beherrschen, daß der homo bellator auf der Seite Gottes steht.“ 

 
Spanneut, Michel 
Saint Augustin et la violence, in : Studia moralia 28 (1990) 79-113 
Augustinus muß in der sündigen Welt staatliche Gewalt akzeptieren, versucht sie 
aber einzudämmen. Das gilt nicht nur für gewaltsame Aktionen, sondern für Staats-
macht überhaupt: sie ist unbezweifelt, geht aber nicht bis zur Todesstrafe. Gerechte 
Kriege kann er sich genauso vorstellen, aber je friedlicher die geführt werden, desto 
besser. Am besten ist das Wort. Die Macht muß demütig und geduldig sein. 

 
Schrama, Martijn 
Praeposito tamquam patri oboediatur : Augustinus über Frieden und Gehor-
sam, in: Augustiniana 41 (1991) 847-878 
Wenn der Frieden Ordnung ist, dann muß er Gehorsam sein; in der Friedenstafel in 
De Civitate Dei XIX wird der Begriff oboedientia eingeführt, um das Verhältnis 
zwischen Gott und Mensch zu beschreiben. Schrama wendet das gegen Budzik, der 
in der Friedenstafel keine christlichen Momente finden kann. Schrama vergleicht die 
Friedenstafel mit der Mönchsregel des Augustinus, um zu zeigen, wie stark die Frie-
denstafel Augustinus’ eigenes Werk ist. Die Mönchsregel ist eine Art Friedenstafel 
im Kleinen, ebenfalls beginnend mit dem Frieden des Körpers usw. Das augustini-
sche Klosterleben ist ein Versuch, in einem gemeinsamen Leben unter einem Haus-
vater das Verlangen nach dem himmlichen Frieden zu verstärken. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 188

Billy, Dennis J. 
The Analogy of ‘Peace’ in Augustine’s City of God, in: Studia moralia 32 (1994) 
317-339 
Augustinus kann himmlische Seligkeit nur in Analogie (es sind neuplatonische Kon-
zepte: exemplum, imago, participatio) zum irdischen Frieden denken (CD XIX, 11). 
Die Bürger des Gottesstaates sind daran erkennbar, daß sie die Güter des irdischen 
Frieden dem wahren Ziel des himmlischen Friedens unterordnen. In CD XIX, 14 
und 17 wird das in den Begriffen usus und fructus gefaßt: Die Bürger des irdischen 
Staates genießen die Früchte des irdischen Friedens aus eigenem Interesse, die Bür-
ger des Gottesstaates nutzen den irdischen Frieden als Mittel für ihren Endzweck der 
himmlischen Ruhe der Ordnung. Der christliche Glaube befreit nicht von der Arbeit 
für Gerechtigkeit und Frieden, sondern verlangt, für diese zu arbeiten. Die Bürger 
des Gottesstaates sind (soweit sie noch auf Erden leben) fest im irdischen und im 
himmlischen Bereich verankert. 
 
Geerlings, Wilhelm 
De Civitate Dei XIX als Buch der Augustinischen Friedenslehre, in: Augustinus 
: De Civitate Dei / hrsg. von Christoph Horn. – Berlin : Akademie Verl., 1997 
(Klassiker auslegen ; 11) S. 211-233 
Geerlings erläutert den Aufbau von De Civitate Dei XIX und stellt die Positionen 
von Harald Fuchs 1926 und Joachim Laufs 1973 dar; diesem schließt er sich an. Das 
Streben nach Frieden ist gleichsam ein Naturgesetz, aber durch die Selbstliebe ver-
irrt sich der Mensch bei diesem Streben. Der wirkliche Frieden braucht ordo, richti-
ges Streben. Die Pax-Tafel ist ein solcher Ordnungskatalog. 

 
Weissenberg, Timo J. 
Die Friedenslehre des Augustinus : theologische Grundlagen und ethische Ent-
faltung. – Stuttgart : Kohlhammer, 2005. – 564 S. (Theologie und Frieden ; 28) 
Die Ursünde ist der Ursprung des Friedensproblems, der Unfrieden kommt aus der 
Abwendung von Gott. Die Folge für den Menschen sind lebenslanger Unfrieden und 
Kampf. Die menschliche Natur hat sich verschlechtert, bleibt aber grundsätzlich gut. 
Mit der Unterordnung unter Gott sind Ordnung und Frieden möglich. Streben nach 
Frieden ist Natur des Menschen; der Krieg ist hochmütiges Streben nach einer ego-
zentrischen Friedensordnung. Der äußere Frieden ist ein natürliches Gut, das Gute 
und Schlechte erreichen können. Der Gerechte Krieg ist eine Bestrafung der Sünden, 
ohne die sich der wahre ordo, die tranquilitas ordinis, die pax verflüchtigen würden. 
Bei Augustinus gibt es keine Ordnungen, die nicht auf Gott bezogen wären. Die nur 
äußere Ordnung kann durchaus den inneren Frieden fördern. Die Strafe ist auf das 
Heil gerichtet. Die Gottes-, Selbst- und Nächstenliebe sind die positive Grundlage 
des Friedens. Der himmlische Frieden ist erst im Jenseits perfekt, aber er baut auch 
für die Gläubigen auf dem irdischen Frieden auf (der die Möglichkeit der Verkündi-
gung des Evangeliums schafft), der irdische Frieden partizipiert am himmlischen 
Frieden in spe, in fidi, in caritas, in ecclesia Christi. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 189 

Nicht nur die umfangreichste, auch die umfaßendste Darstellung des Friedens bei 
Augustinus. Die Leistung sind aber weniger neue Gedanken, die über Budzik 1988 
wesentlich hinausgehen würden, sondern eine Präsentation des Hintergrundes in der 
Lehre von der Ursünde, der Gnadenlehre, der Willenslehre, der Caritaslehre, der 
Lehre von den zwei civitates, der Lehre von der Zwangsgewalt des Staates. Die 
Darstellungen des Friedensbegriffes und des Gerechten Krieges lesen sich da 
manchmal wie bloße Exkurse. Aber hier erhält auch der Nichttheologe, was er zum 
Verstehen der Friedenslehre kennen muß, zuweilen etwas zu apologetisch. 

4.2.2.2 Theorie des Gerechten Krieges bei Augustin? 

Ramsey, Paul 
War and the Christian Conscience : How Shall Modern War be Conducted 
Justly? – Durham, NC : Duke Univ. Pr., 1961. – S. 15-33 The Just War Accord-
ing to St. Augustine 
Irdische Liebe ist für Augustinus immer selbstbezogen und der irdische Frieden 
kann nur ein Frieden ohne Gerechtigkeit sein. Auch Gerechten Krieg kann es des-
halb nicht geben. Der Krieg kann allenfalls gerechtfertigt sein, weil notwendig. Es 
geht bei Augustinus nicht (wie bei Cicero) um ein gemeinsames Recht, auch nicht 
um die Fundierung dieses Rechts in einer gemeinsamen Lebensweise eines Volkes, 
sondern um einen gemeinsamen Willen, um Liebe. 
Augustinus selber nahm an, daß in einem gerechtfertigten Krieg nur eine Seite Recht 
haben konnte. Aber er hätte das im Rahmen seiner Philosophie nicht annehmen 
dürfen. Der Christ findet die gemeinsamen Ansichten seiner Gesellschaft vor und 
muß sie fördern, um den Frieden zu fördern. Jede Gesellschaft hat die Tendenz, die 
Bedingungen ihres eigenen Friedens für die Bedingungen eines universalen Friedens 
zu halten. Kein Mensch hat die Kompetenz, die Gerechtigkeit der Regime und Na-
tionen unparteiisch zu beurteilen. Erst die rationalistischen, naturrechtlichen Ten-
denzen nach Augustinus glaubten eine Basis zu Beurteilung der Rechtmäßigkeit 
eines Krieges zu besitzen. 

 
Markus, R. A. 
Saint Augustine’s Views on the ‘Just War’, in: The Church and War / ed. by 
W. J. Sheils. – Oxford : Blackwell, 1983. – S. 1-13 
Augustinus’ Lehre vom Gerechten Krieg ist gegen die Versuche gerichtet, die Krie-
ge der christlichen Kaiser als heilige Kriege zu verstehen. Augustinus kehrt nicht 
zum frühchristlichen Pazifismus zurück, aber der Krieg darf immer nur als Notmittel 
verstanden werden. Der Krieg darf keine Eigengesetzlichkeit erhalten, er muß sich 
immer der Beurteilung seines Rechts unterwerfen lassen. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 190

Stevenson, William R., Jr.  
Christian Love and Just War : Moral Paradox and Political Life in St. Agustine 
and his Modern Interpreters. – Macon, Georgia : Mercer Univ. Pr., 1987. – 166 
S. 
Stevenson versucht die drei Momente der klassischen Theorie des Gerechten Krie-
ges bei Augustinus zu identifizieren, was aber nur annähernd gelingen kann. Dem 
gerechten Grund entspricht allenfalls, daß Krieg gelegentlich notwendig sein kann, 
aber er bleibt immer ein Übel. Einen Heiligen Krieg kann es bei Augustinus nicht 
geben, auch wenn später einzelne Elemente des Heiligen Krieges aus Augustinus 
genommen werden. Auch die rechte Autorität kann es bei Augustinus nur annähernd 
geben, weil es auf Erden keine sündenlose Gewalt gibt, ja die Autorität aus der 
Herrschsucht kommt. Aber gerade wegen der Sündigkeit ist Autorität unverzichtbar 
und wir müssen Sündern gehorchen. Der Angemessenheit der Mittel entspricht der 
Verweis auf die Liebe, die Bereitschaft zur Vergebung sein kann, aber in der Sorge 
um Wohlergeben des Nächsten auch den Krieg als ein Mittel akzeptieren muß. Eine 
Diskussion des Rechts im Krieg kann Augustinus nicht haben, wenn es aus Liebe 
geschieht, scheint alles gerechtfertigt. 

Stevenson akzeptiert Reinhold Niebuhr als den Augustianer für das 20. Jahrhun-
dert (die Probleme der Welt machen militärische Mittel nötig, aber eine Theorie des 
Gerechten Krieges kann es nicht mehr geben; der Schuld entkommen wir nie), wäh-
rend Paul Ramsey zwar die Fundierung des Gerechten Krieges auf Liebe klarer 
begriffen hat, aber in der Auflösung der Distanz zwischen Gott und Welt „unau-
gustinian confidence“ zeigt. 
 
Lenihan, David A. 
The Just War Theory in the Work of Saint Augustine, in: Augustinian Studies 
19 (1988) 37-70 
Eine sehr übersichtliche Präsentation des Materials zum Gerechten Krieg. Lenihan 
bespricht acht Schriften, darunter Briefe an um ihr Heil besorgte Militärs. Das ist ein 
sehr geringer Teil des Gesamtwerkes und summiert sich nicht zu einer geschlosse-
nen Theorie des Gerechten Krieges. Die Stellen, die Lenihan bespricht, widerspre-
chen einander. Augustinus versucht das biblischen Friedensgebot in Übereinstim-
mung zu bringen mit dem Gebot Ordnung zu schaffen, kann den Konflikt zwischen 
Moral und Ordnung aber nie lösen und verweist darauf, daß der Soldat im Innern 
nicht gewaltsam sein soll. Im Gegensatz zur mittelalterlichen Theologie betont Au-
gustinus den Unterschied zwischen der Gerechtigkeit der Menschen und der Gerech-
tigkeit Gottes und kann deshalb nicht wie Thomas von Aquin eine einheitliche The-
orie des Gerechten Krieges haben. 

 
Langan, John, S. J. 
The Elements of St. Augustines’s Just War Theory, in: The Ethics of St. 
Augustine / ed. by William S. Babcock. – Atlanta, Georgia : Scholars Pr., 1991 
(JRE Studies in Religion ; 3) S. 169-189 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 191 

Das wahre Übel des Krieges ist nicht der Tod, sondern die Liebe zu Gewalt und 
Macht. Der Hobbesianische Frieden kann Augustinus nicht reichen, während er uns 
in der Regel reicht. Für Hobbes ist der Krieg letztlich Selbstverteidigung, für Au-
gustinus eine Strafaktion, die gute Menschen auf sich nehmen. 
Augustinus kennt bereits zwei der Kriterien der klassischen Lehre vom Gerechten 
Krieg: richtige Gesinnung und richtige Autorität (diese als Entlastung des Soldaten 
gesehen, der auch in einem ungerechten Krieg kämpfen darf, wenn ihn die richtige 
Autorität befohlen hat). Im Mittelalter wird als drittes die Verhältnismäßigkeit der 
Mittel hinzugefügt. Eine Begründung des Kriegsrechts ist in der Theologie des Au-
gustinus nicht möglich. Wenn der Krieg eine Strafe ist, dann kann kein Schutz für 
die Strafwürdigen vorgesehen sein. Generell ist Augustinus zu stark am Ziel, zu 
wenig an den Mitteln orientiert. 
 
Mattox, John Mark 
Saint Augustine and the Theory of Just War. – London (u.a.) : Continuum, 
2006. – 196 S. (Continuum Studies in Philosophy) 
Keine neuartige Interpretation, aber eine übersichtliche Präsentation des Materials. 
Mattox legt die Kriterien der ausgebildeten Lehre vom Gerechten Krieg zugrunde 
und fragt, welche Kriterien bereits bei Augustinus vorhanden sind. Während bei 
Cicero der Krieg eine exakte Wiedergutmachung soll und letztlich als eine Rückkehr 
zum status quo ante gedacht wird, ist bei Augustinus umfangreichere Kompensation 
möglich – nicht unbedingt materiell, eher eine Reue. Besonderst stark betont ist bei 
Augustinus die richtige Intention, der gerechte Grund allein reicht nicht aus. Ein 
ausgebildetes ius in bello hat Augustinus nicht, aber er ist der erste, der das Kriteri-
um der militärischen Notwendigkeit von Kriegshandlungen zugrundelegt. 

4.2.2.3 Augustinische Tradition im modernen Realismus? 

Epp, Roger 
Power Politics and the civitas terrena : the Augustinian Sources of Anglo-
American Thought in International Relations. – 1990. – 409 S. 
Diss. Queen’s Univ., Kingston, Ontario 

 
The ‘Augustinian Moment’ in International Politics : Niebuhr, Butterfield, 
Wight and the Reclaiming of a Tradition. – Aberystwyth : Department of In-
ternational Politics, Univ. College of Wales Aberystwyth, 1991. – 27 S. (Interna-
tional Politics Research Papers ; 10) 
Die sogenannten Augustinianer in der Theorie der Internationalen Beziehungen der 
1940er/1950er Jahre knüpfen nicht in einem irgendwie genaueren Sinn an Augusti-
nus’ Bemerkungen zu Krieg und Frieden an, sondern an allgemeinere Vorstellungen 
der Sündigkeit des Menschen. Kenneth Waltz, Man, the State and War 1959 hat den 
neuen strukturellen Realimus von den augustinianischen Realisten abgetrennt, in-
dem er sie als „first image pessimists“ denunzierte, welche die menschliche Natur 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 192

mit einer Neigung zu Aggression und Krieg identifizierten. Tatsächlich identifizie-
ren die Augustinianer nicht wie der Realismus von Spykman oder Carr die mensch-
liche Natur mit Machtstreben, sondern suchen nach einer Begrenzung des Macht-
strebens. Sie sind aber darin Augustinianer, daß sie die Entscheidung für die richtige 
Seite betonen, daß sie die Ambivalenz des Staates betonen, daß sie die Rolle von 
Liebe, Gerechtigkeit, Demut für die internationalen Beziehungen sehen. Einfluß 
konnte dieses Programm nur in der Nachkriegssituation haben. In Amerika ist es 
durch die szientistische Erforschung der Macht im Gefolge von Kenneth Waltz 
ersetzt worden, in Großbritannien hat Hedley Bull die augustinianischen Themen 
ohne das theologische Vokabular weitergegeben. 
Das Arbeitspapier ist eine sehr geschickte Kürzung der Dissertation. 
 
Loriaux, Michael 
The Realists and Saint Augustine : Scepticism, Psychology, and Moral Action 
in International Relations Thought, in: International Studies Quarterly 36 
(1992) 401-420 
Die Realisten, die Augustinus zu einem ihrer Gründerväter erhoben haben (er be-
handelt Niebuhr, Carr, Wolfers, Morgenthau und Wight), teilen in der Tat mit Au-
gustinus den Zweifel an menschlicher Vernunft, den Zweifel, daß politische Ord-
nung gerecht sein kann und (zumindest in der späteren Version bei Waltz) den 
Zweifel, daß Regierungsformen in internationalen Beziehungen einen Unterschied 
machen. Aber Augustinus ist ein sehr viel radikalerer Realist als die modernen Rea-
listen, die mit Mächtegleichgewicht, Nationalinteresse usw. doch auf diverse ratio-
nale Mittel bauen. Bei Augustinus gibt es gegen die Anarchie der internationalen 
Beziehungen nicht rationale, sondern nur moralische Handlungen. Ohne Gottes 
Hilfe ist der Menschheit nicht zu helfen; der bloße Menschenfrieden bleibt ein E-
lend. Ein Augustinianer wird stärker als der Realist verschiedene Staaten nach der 
Qualität ihres inneren Frieden befragen, er wird eher zu Interventionen in die inne-
ren Angelegenheiten anderer Staaten bereit sein, aber er wird auch stärker fragen, ob 
ausgerechnet die eigene Regierung ein Recht erworben hat, über andere Regierun-
gen ein Urteil zu fällen. 

4.2.3 Ergänzungen zu römischen Staatsideologien 

4.2.3.1 Nasicas Widerspruch gegen die Zerstörung Kathargos 

Nasicas Widerspruch gegen die Zerstörung Kathargos oder „Sallusts Theorem“ ist 
eine Staatsmaxime, die besagt, daß es gut ist, sich einen äußeren Feind zu erhalten, 
damit der eigene Staat nicht sorglos wird und/oder in innere Kämpfe fällt. Als rein 
militärische Maxime ist diese Maxime seit Xenophon, Platon, Aristoteles bekannt. 
In Rom wird daraus eine Deutung der Bürgerkriege der späten Republik nach der 
Zerstörung Kathargos. Diese Warnung wird auf P. Cornelius Scipio Nasica Corcu-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180 - am 22.01.2026, 03:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

