ROBERTO SANCHINO MARTINEZ

»Aufzeichnungen
eines Vielfachen«

Zu Friedrich Nietzsches
Poetologie des Selbst

@
a
=
(]
o
o
&
i)
73]
o
Ay
@
a
-
(5]
o]
o
=
o
o
o
o+
=t
o
(=}

[transcript]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Roberto Sanchifio Martinez
»Aufzeichnungen eines Vielfachen«

Edition Moderne Postmoderne

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Roberto Sanchifio Martinez (Dr. phil.), Literatur- und Religionswissenschaftler,
lehrt an der Freien Universitit Berlin. Seine Forschungsschwerpunkte liegen
in der Wissenschaftsgeschichte, Religionsisthetik, Antike-Transformation so-

wie Mystik- und Nietzsche-Forschung.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBERTO SANCHINO MARTINEZ

»Aufzeichnungen eines Vielfachen«

Zu Friedrich Nietzsches Poetologie des Selbst

[transcript]

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie

unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2013 im transcript Verlag, Bielefeld
© Roberto Sanchiio Martinez

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Roberto Sanchifio Martinez

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-2146-4

PDE-ISBN 978-3-8394-2146-8
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

14.02.2026, 14:03:1:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

BNl It UNG e

Erster Teil:

Autorschaft, Zeichen und Selbst

Erstes Kapitel:
Die Diskussion des Phdnomens Autorschaft

im Kontext der Nietzsche-Literatur..........cccooooiiiiiiieiiiii s

Zweites Kapitel:

Nietzsches Semiotik als poetologisches Modell.............ccccvvvieeieeininnnns
Nietzsches dionysischer Umgang mit Eigennamen...........................
Die Kontroverse um den Réealismus ...........ccccccciiiiiiiiii,
Platons Autorschaft als Vorbild ...,
Der Ausdruck SemIotiK ........coocuviiiiiieee e
Der zeichenerfindende MenscCh ............cccceiiii i,
Die erfundene und schdpferische Seele...........cccoecvviiviiieeiiiiciiinnnn.
Lisez: Nietzsche und der Typus des OdySSeUS.........ccccvevveeeeeeninnnnen.

Drittes Kapitel:
Zwischenbetrachtung zum Verhéltnis von Projektion
und Interpretation ...

Viertes Kapitel:

Voraussetzungen der Nietzscheschen Poetologie des Selbst ..............
Das Projektionstheorem und die Subjekt-Objekt-Relation.................
Nietzsches sprachphilosophische und psychologische Wende..........
Dionysische Selbstspiegelung, Transfiguration und Egozentrizitat ...
Nervenreize und die Physiologie der Sprache...........cccccccoovcvviveneennn.
Das Ich, der Grundwille und das Selbst........c..ovveeeeeeeeeeeeeeee,
Subjekt-Dividualismus und Wille zur Macht...........ccoccciiviieeee i,
Stendhal gegen Kant ............ooeviiiiiiiiiie e
System und RedlichKeit ..........ccooiiiiiiiiiiei e

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zweiter Teil:

Wie man wird, was man ist

Erstes Kapitel:

Die Schrift ECCE NOMO. ..........ccoiiiiiiiiiiic e 237
Ecce homo — Wahnsinn und Methode..........ccoccciiiiiiiiiinniiii, 238
Vorspiel zur Umwerthung aller Werthe ...............ccccccvviviiiiiiiiiiiiinnnnns 249
Die Titelformel: Selbstreferenz, Selbstbespiegelung
UNd PIUraliSIEIUNG ....veeeiiiiiiiii s 259
Das Konversions- und Selbsterforschungsverbot..............ccccccceeee. 270
Horazphilologie und die Frage nach dem Werk................................. 283

Zweites Kapitel:
Die Egozentrizitat als Voraussetzung von Ecce homo.
Eine Interpretation von An diesem vollkommnen Tage... ......ccccccccc...... 293

Drittes Kapitel:
Anmerkungen zum vollkommenen LeSer..............cccccceveeeeeeeiiinnnnan. 313

Viertes Kapitel:

Dionysos gegen den Gekreuzigten ..........ccccvveeveeee e 327
SchlUBDEMEIrKUNG ....eeiiieieiiee e 343
LiteraturverzeiChnis ............cooiiiiii e 345
DanKSagQUNG .. .cooeeeieeiieeeee et annnne 363

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

1. — Friedrich Nietzsche bezeichnete sich selbst gerne als einen »Vielfachen«l, als
einen »posthume[n] Menschen«2, als unzeitgeméfBen Betrachter, als jemand, der
snoch nicht an der Zeit« sei.” Tatsichlich ist es bemerkenswert, wie die Selbstzu-
schreibungen von >UnzeitgeméBheit« und >Pluralitidt« dem Leser immer wieder in
seinen Schriften und Briefen begegnen. Diese Selbsttitulierungen scheinen gewis-
sermaflen eine partikulare gedankliche Signatur und Obsession ihres Autors darzu-
stellen. Nietzsche projizierte erwartungsvoll seine Relevanz und Wirkungsmacht
mit Freude in die Zukunft und entwarf sich nicht weniger gerne als eine unver-
wechselbare und doch nicht weiter identifizierbare philosophische, diskursive und
textuelle GroBe sowie literarische und private Person, die in einer bestimmten Si-
tuation das Wort ergreift, die sich aber zugleich stets zu verwandeln scheint und die
stets anders auftreten und erscheinen mochte.

Aus Nietzsches Selbstzuschreibungen mag eine gewisse Ungeduld des Privat-
Menschen sprechen, denn dem Autor Nietzsche war ja zu Lebzeiten im Vergleich
zu anderen (heute kaum noch bekannten) Autoren nur eine bescheidene Offentlich-
keit beschieden. Vielleicht manifestiert sich in diesen Selbstzuschreibungen aber
auch eine andere auktoriale Zeitempfindung, die sich nicht mehr im Einverstdndnis

1 Nietzsches Werke und Briefe werden zitiert nach Friedrich Nietzsche: Sdmtliche
Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bcinden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1980 (= KSA); Friedrich Nietzsche: Werke.
Kritische Gesamtausgabe, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin/New
York 1967ff. (= KGW); Friedrich Nietzsche: Samtliche Briefe. Kritische Studienaus-
gabe in 8 Bdnden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miin-
chen/Berlin/New York 1986 (= KSB); Friedrich Nietzsche: Simtliche Briefe. Kriti-
sche Gesamtausgabe, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin/New
York 1967ff. (= KGB); und Friedrich Nietzsche: Werke und Briefe. Historisch-
kritische Gesamtausgabe, hg. von Hans Joachim Mette, Miinchen 1933ff. (= WuB). —
F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 632.

F. Nietzsche: Gotzen-Dédmmerung, KSA 6, S. 61.

3 Ebd.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

mit der allgemeinen zeitgendssischen Auffassung von Geschichte befindet, die dem
»Strom der Zeit« widerspricht, die sich nur noch lediglich an diesen anzulehnen
vermag, nachdem {iber den Nutzen und den Nachteil der Historie fiir das eigene Le-
ben nachgedacht wurde.

Bekanntermaflen hat Nietzsche erst im Laufe des 20. Jahrhunderts seine volle
philosophische Wirkung entfaltet, eine ganz einzigartige, aulergew6hnliche und
kontroverse Diskussionen auslgsende Rezeption erfahren und sich den Ruf gesi-
chert, einer der vielfiltigsten, komplexesten und schillerndsten Philosophen iiber-
haupt zu sein. Seine philosophischen Uberlegungen und Theoreme sowie seine
Schriften stellten zweifellos immer wieder eine besondere Herausforderung an und
eine Provokation fiir seine Leser und Interpreten dar. Daran hat sich bis zum heuti-
gen Tage kaum etwas geédndert — dieser Umstand hat freilich mehrere Griinde.

In seinen Schriften tiberlagern und verschrinken sich in hochgradig komplexer
Form zum einen viele unterschiedliche philosophische Fragestellungen und Prob-
leme mit zeitspezifisch bedingten polemischen Invektiven, die zum Teil bereits dem
zeitgendssischen Leser kaum mehr zuginglich waren.” Zum anderen verbinden sich
seine dsthetischen, moralphilosophischen und erkenntnistheoretischen Reflexionen
aber auch auf programmatische Art und Weise mit Fragen nach der eigenen Person,
dem eigenen Selbst und dem eigenen Leben.’ Diese existenticlle Dimension seiner
Schriften transzendiert — bei aller Zeitgebundenheit — die historische Situation, in
der sie entstanden sind, und macht Nietzsche zu einem der »Sonderfille< innerhalb
der philosophisch-literarischen Tradition. In diesem Sinne ist er vielleicht nur mit

4 So ist er beispielsweise auch fiir Ernst Tugendhat, einen Autor, dem man als sprach-
analytischem Philosophen und Ethiker auf den ersten Blick nur eine geringe Affinitét
zu Nietzsches Denken und Schreiben attestieren kann, »ein ungewdhnlich kompli-
zierter und facettenreicher Philosoph«. Ernst Tugendhat: »Macht und Antiegalitaris-
mus bei Nietzsche und Hitler«, in: ders.: Aufsctze 1992-2000, Frankfurt a. M. 2001,
S. 225-261, hier S. 227.

5 Vgl. dazu beispielsweise Renate Miiller-Buck: »Heine oder Goethe? Zu Friedrich
Nietzsches Auseinandersetzung mit der antisemitischen Literaturkritik des Kumnst-
wart«, in: N.-St 15 (1986), S. 265-288.

6 So auch fiir Volker Gerhardt, der iiber Nietzsche schreibt: »Sein Name steht fiir einen
riskanten Selbstversuch mit dem philosophischen Denken. In seiner Anstrengung
sicht man immer auch den Ausdruck des Leidens an der Philosophie. Er hat das Un-
behagen am philosophischen Denken artikuliert, an einem Denken, das ganz in den
Schatten der Einzelwissenschaften geraten ist und den Titel einer Wissenschaft nicht
mehr zu verdienen scheint. Sein Unbehagen steigert sich zur Qual, wann immer er er-
fahrt, da3 er von eben diesem hoffnungslos antiquiert erscheinenden Geschift nicht
lassen kann, daf es gerade die existentiellen Lebensimpulse sind, die das philosophi-
sche Fragen nicht vergessen lassen.« Volker Gerhardt: »Hundert Jahre nach Za-
rathustra«, in: ders.: Pathos und Distanz. Studien zur Philosophie Friedrich Nietz-
sches, Stuttgart 1988, S. 188-216, hier S. 190f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 9

Augustinus, Montaigne, Kierkegaard oder Wittgenstein vergleichbar, die ebenfalls
eine enge Verbindung von allgemein-philosophischen und individuell-existentiellen
Fragen vollzogen haben. Seine sprachliche Artistik und rhetorische Durchtrieben-
heit heben ihn jedoch von diesen letztgenannten Autoren ab. Aufgrund dieser Tat-
sche bewegt er sich auch zum Teil am Rande der Kommunizierbarkeit. Und sein
Leser kann sich nie ganz sicher, ob er sich einem ernsthaftem philosophisch-
literarischem Programm gegeniibersicht oder ob er einer rhetorisch-ironischen Stra-
tegie aufsitzt. Die philosophische Sprache des Ernstes und die vielfach literarisch-
konzipierte Sprache der Ironie gleiten bei ihm, wie vielleicht bei keinem anderen
Denker, ineinander.

2. — Bei Nietzsche ist es nicht unmittelbar erkennbar, ob sein Philosophieren und
sein Schreiben iiberhaupt von einer objektivierbaren, wie Heidegger und Tugendhat
sagen wiirden, >Grundfrage< getragen werden, die einen philosophisch-
systematischen Zugriff erlauben wiirde. Ja, seine Schriften stellen in Frage, ob es
sich bei seinen Uberlegungen und seiner Schreibweise iiberhaupt noch um Philoso-
phie handelt. Er selbst war sich dieser Schwierigkeiten bewufit und schrieb bei-
spielsweise in einem Brief aus dem Juli 1885 an seinen Freund Franz Overbeck:
»lch habe fast jeden Tag 2 — 3 Stunden diktirt, aber meine >Philosophie«, wenn ich
das Recht habe, das, was mich bis in die Wurzeln meines Wesens hinein maltrétirt,
So zu nennen, ist nicht mehr mitteilbar, zum Mindesten nicht durch Druck.« Die
Nichtkommunizierbarkeit des eigenen (und zum Teil des fremden) Denkens ist ein
wesentliches Problem, das Nietzsches Uberlegungen stark bewegt hat. Die Frage
nach der intersubjektiven Kommunizierbarkeit von Gedanken driangt sich daher in
der Auseinanderstzung mit seinen Texten immer wieder geradezu auf, sie kehrt
auch in Form von Selbsthematisierungen wiederholt wieder.

Doch auch unabhingig von Fragen nach dem philosophischen Status und der
Kommunizierbarkeit von Gedanken im Allgemeinen, heben sich die Nietzsche-
schen Ideen, Reflexionen und Schriften im speziellen, neutral gesprochen und unter
deskriptiven Gesichtspunkten, gegeniiber denjenigen seiner Zeitgenossen und gro-
Ben Teilen der philosophischen Tradition ab.® Nimmt man einen gewissen Abstand

7 Brief an Franz Overbeck, 2. Juli 1885, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 7, S. 62.
— In diesem Brief heifit es auch weiter: »Mir besteht mein Leben jetzt in dem Wun-
sche, dafl es mit allen Dingen anders stehen moge, als ich sie begreife; und dal mir
Jemand meine »Wahrheiten< unglaubwiirdig mache. — — « Ebd., S. 63.

8 Ahnlich sieht dies Walter Kaufmann, er schreibt: »Nietzsches Biicher lassen sich
leichter lesen, aber schwerer verstehen, als die Biicher fast jedes anderen Denkers.
[...] So ist es wahrscheinlich einfacher, sich eine Meinung tiber die Grundgedanken
von Kants Kritik der reinen Vernunft zu bilden, als die genaue Bedeutung einer be-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

zu ihnen ein, dann wird einem deutlich, daf sie aufgrund ihrer thematischen Viel-
faltigkeit, ihrer argumentativen Widerspriichlichkeit, ihrer (zum Teil) formalen und
sprachlichen Unkonventionalitit, ihrer pluralen Sprecherhaltung ausgefallen, anders
und, wie Nietzsche sagen wiirde, »paratypisch«9 sind.

Es ist sehr schwierig, so etwas wie eine kohdrente philosophische oder literari-
sche Subjektivitdt in ihnen festzumachen, obwohl sie doch mehr oder minder die
gleiche partikulare Sprache sprechen, eine unverwechselbare individuelle Schreib-
weise aufweisen. Michel Foucault — der maskierte Philosoph — stellt daher auch be-
rechtigterweise die Frage, wer tiberhaupt in Nietzsches Texten spricht, und weist
damit indirekt auf eine Subjekt-Pluralitit hin, die sich bei Nietzsche indentifizieren
1aBt und die im Laufe dieser Studie mehrfach thematisiert werden wird: »Seit den
Vorlesungen iiber Homer bis hin zu den Schreien des Verriickten in den Straen
von Turing, schreibt Foucault, »wer hat da diese kontinuierliche, so verbissen glei-
che Sprache gesprochen? Der Wanderer oder sein Schatten? Zarathustra, sein Affe
oder schon der Ubermensch? Dionysos, Christus, die beiden versshnten Gestalten
oder ecce homo?«'”

Wenn man in Anlehnung an Foucault eine freie indirekte Sprecher- oder Erzih-
lerhaltung einnimmt, kann man also fragen: Wer tritt uns da entgegen, wer spricht
aus Nietzsches Texten, mit wem haben wir es als Leser von Nietzsches Texten zu
tun? In gewisser Weise handelt es sich dabei um ein offenes Geheimnis: Wir haben
es mit Einem und Viele zu tun.

3. — Nietzsche war ohne Zweifel ein »Vielfacher< und dies zunichst einmal auch auf
einer ganz basalen diskursiven Ebene. Wenn man sich vergegenwirtigt, an welchen
Diskursen er partizipiert, welche Haltungen er eingenommen hat, welcher Duktus
sein Schreiben begleitete und mit welchen (rhetorischen) Gesten er sein Denken
vorgetragen hat, so lassen sich dennoch ohne weiteres gewisse Grundfigurationen
seines Denkens und Schreibens bestimmen, die jedoch nicht ohne weiteres ineinan-
der zu iibersetzen sind. Denn sie treten teilweise in Widerspruch zueinander: Er war
zweifellos ein scharfer und spéttischer Kultur-, Moral-, Religions- und Erkenntnis-

liebigen Anzahl von Sitzen aus diesem Werk zu erfassen — wiahrend in Nietzsches
Biichern die einzelnen Sitze nichts an Klarheit zu wiinschen iibrig lassen und es der
Gesamtentwurf ist, der uns Ritsel aufgibt.« Walter Kaufmann: Nietzsche. Philosoph
— Psychologe — Antichrist, Darmstadt 1982 (amerik. 1974), S. 84.

9 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 56. — Vgl. zu dem,
was Nietzsche genau unter »paratypisch« versteht, das Kapitel »Die Diskussion des
Phénomens Autorschaft im Kontext der Nietzsche-Forschung«.

10 Michel Foucault: »Zum Begriff der Ubertretung, in: ders.: Schriften zur Literatur,
Frankfurt a. M./Wien/Berlin 1979 (franz. 1963), S. 69-89, hier S. 80.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

kritiker, der den Widerspruch und den Selbstwiderspruch nicht nur nicht scheute,
sondern auch (systematisch) suchte'' — dies brachte ihm nicht zuletzt den Ruf eines
pluralen und paradoxalen Denkers ein. Andererseits war er ein raffinierter und
iiberaus reflektierter Psychologe und Sprachphilosoph, ein hellsichtiger unzeitge-
mifer Kulturkritiker, -diagnostiker und Freigeist, zugleich aber auch ein fragwiir-
diger und befremdlicher, mit religiés-prophetischem Eifer und Anspruch ausgestat-
teter, Verkiinder neuer Werte- und Lebensordnungen, der in seiner zugespitzten
Denkweise eine neue Menschengattung heranziichte wollte. SchlieBlich war er ein
gldnzender Schriftsteller und brillanter Stilist der deutschen Sprache, der paradox-
erweise als Autor zugleich verstanden, nicht verstanden und mif3verstanden werden
wollte.'? Nietzsche verfalite, wie er schrieb, Biicher »fiir Alle und Keinen«. 13

In seinen Biichern finden sich neben philosophisch ausgekliigelten Argumenta-
tionen und Reflexionen viele autobiographische Selbstaussagen, Selbstthematisie-
rungen und -erkundungen, suggestive Metaphern und Bilder — »Sonnenblicke« und
yHautungen<. Es begegnen dem Leser literarisch-philosophische Figuren wie Za-
rathustra, der Wanderer und sein Schatten und Ritsel, deren Losungen erraten
werden wollen.'* Seine Texte weisen Spiegelungen, Selbstbespiegelungen, Korres-

11 Vgl. beispielsweise folgende Bemerkung Nietzsches beziiglich der Frage, ob alles In-
terpretation sei und ob es iiberhaupt Tatsachen oder einen »Thatbestand« gebe: »Ge-
setzt, dass auch dies nur Interpretation ist — und ihr werdet eifrig genug sein, dies ein-
zuwenden? — nun, um so besser. —« F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5,
S. 37.

12 Vgl. dazu beispielsweise folgende Bemerkungen Nietzsches: »es ist etwas Beleidi-
gendes darin, verstanden zu werden. Verstanden zu werden? Ihr wiit doch, was das
heifit? — Comprendre c’est égaler. Es schmeichelt mehr, mifiverstanden zu sein als
unverstanden: gegen das Unverstidndliche bleibt man kalt, und Kilte beleidigt.« F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 51; oder: »Posthume
Menschen — ich zum Beispiel — werden schlechter verstanden als zeitgemifle, aber
besser gehort. Strenger: wir werden nie verstanden — und daher unsere Autori-
tét...« F. Nietzsche: Gotzen-Déimmerung, KSA 6, S. 61.

13 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 9. — Vgl. auch die Bemerkung
Nietzsches: »Ich schreibe fiir mich selber: und welchen Sinn hitte Schreiben in die-
sem zerschriebenen Zeitalter? Wenig: denn abgesehen von den Gelehrten versteht
Niemand mehr zu lesen, und auch die Gelehrten — — —« F. Nietzsche: Nachgelassene
Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 341. — Nietzsche stand der deutschen Offentlich-
keit seiner Zeit prinzipiell kritisch gegeniiber, ja, er sprach seinen Zeitgenossen die
Fahigkeit zum angemessenen Lesen ab: »Ich kenne den Zustand der gegenwirtigen
Menschen, wenn sie | € s e n : Pfui! Fiir diesen Zustand sorgen und schaffen zu wol-
len!« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 556.

14 Das wohl berithmteste Ritsel stellt das Kapitel vom »Gesicht und Réthsel« aus 4lso
sprach Zarathustra dar. Vgl. F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 197-
202. — Dieses Riitsel, das sei hier vorweggenommen, wird Nietzsche im Ecce homo

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

pondenzen und Symmetrien auf — deutliche Umwertungen und Perspektivwechsel
sowie kaum wahrnehmbare Nuancierungen, Verschiebungen der Blickrichtung und,
wie der tolle Mensch (eine weitere denkwiirdige Figur Nietzsches) feststellt, >weg-
gewischte Horizonte«."

Gerade seine Uberlegungen zum Tod Gottes (um das Nietzschesche des Bild
vom weggewischten Horizont aufzugreifen) und seine sprachtheoretisch, psycholo-
gisch und machttheoretisch fundierte Subjektkritik haben im 20. Jahrhundert Ein-
gang gefunden in die sehr populdren und intensiv gefiihrten Debatten um die Theo-
reme vom Tod des Subjekts und vom Tod des Autors, die sich innerhalb der philo-
sophischen, literatur- und kulturwissenschaftlichen Diskussionen der letzten Jahr-
zehnte entwickelt und zugespitzt haben. Diese Debatten waren freilich zugleich ge-
nerelle Debatten um die sogenannte Postmoderne, die Diskursanalyse Foucault-
scher Pragung oder die Dekonstruktion und standen damit in einem breiteren theo-
retischen und kulturgeschichtlichen Kontext. Doch genau in diesen Kontroversen ist
Nietzsche immer wieder als Stichwortgeber und Gew#hrsmann herangezogen wor-
den, um ein einheitliches Subjekt- und Autorverstindnis zu dezentrieren oder abzu-
schaffen, um jegliche Theorie (und die damit verbundenen Praktiken) eines auto-
nomen, einheitlichen Subjekts als scheinhaft und repressiv zu entlarven, zu be-
kédmpfen — oder zumindest in Frage zu stellen.

Ohne Zweifel entwickelt Nietzsche ein plurales und dividualistisches Subjekt-
verstdndnis, in dem die Vorstellung eines kohérenten, sich selbst transparenten Sub-
jekts verfliissigt, vervielfiltigt und zerstreut wird, in dem »das Subjekt als Viel-
heit«'® und »dividuum«'” oder sogar (Kants Gottes-Begriff parodierend) als »regu-
lative Fiktion«'® auftritt. Doch er bleibt dabei nicht stehen: Er propagiert ndmlich
zugleich, wenn man seine Texte genau liest, ein einheitliches (und je spéteren Da-
tums seine Schriften sind), ein immer selbstbeziiglicheres, ich-bezogeneres, ja, mo-
nolithischeres und individualistischeres Selbstbild und Selbstverstindnis als Autor —
und zwar so, als ob seine radikale Subjektkritik niemals stattgefunden hétte oder fiir
ihn nicht gelte.

In Nietzsches Werk 146t sich daher eine Spannung zwischen Subjekt-Vielheit
und Wille zur Autor-Einheit, zwischen einer dividualistischen Subjekt-Konzeption
und einer selbstbeziiglichen Egozentrizitdt der Autorschaft und des Selbst, zwischen
einer Subjekt-Deflation (und sogar Subjekt-Destruktion) und einer Vorstellung von

wieder aufgreifen, vgl. dazu den Abschnitt » Anmerkungen zum >vollkommenen Le-
Ser«.

15 Vgl. zum Bild des weggewischten Horizonts und der Aussage iiber den Tod Gottes F.
Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 480-482.

16 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 650.

17 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 76.

18 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 526.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

Grandiositit und Einzigartigkeit feststellen, die das eigene schriftstellerische und
philosophische Ich betreffen. Letztere steigert sich sogar bis zur religisen Uberho-
hung und Apotheose des eigenen Selbst. Der Analyse der Spannung von Egozentri-
zitdt und Dividualismus und der daraus resultierenden Konsquenzen widmet sich
nun die vorliegende Studie.

4. — Mit dem Begriff Egozentrizitdt, den ich von Ernst Tugendhat iibernehme, ist
hier der sprachliche Selbstbezug eines sprechenden Ichs gemeint und eine sprach-
lich ich-zentrierte Deutung des Selbst und der Welt, also keineswegs so etwas wie
Subjektivitit in bewuBtseins- und reflektionstheoretischer oder in sozialer und #s-
thetischer Hinsicht'® — zumindest nicht unmittelbar. Es geht vielmehr um die Ana-
lyse eines selbstbeziiglichen semantischen Feldes, das sich mit dem Begriff der
Egozentrizitit umreifien 146t und in dem die Ausdriicke >Ichg, »Selbst<, >Subjekt« ei-
ne zentrale Stellung einnehmen.

Aus einer Perspektive der Egozentrizitit stellt sich der Mensch zunéchst als ein
vich«-Sager dar, und erst in einem zweiten Schritt, aufbauend auf dem sprachlichen
Selbst-Bezug, ist daher Egozentrizitét auch als ein psychologisches oder erkenntnis-
theoretisches Phanomen und Paradigma der Ich-Bezogenheit oder der Subjektivitit
aufzufassen,20 das sich zum Teil mit den traditionellen Konzepten des Subjektivis-
mus und sogar des Solipsismus iiberschneidet. Tugendhat schreibt zum Phinomen
der Egozentrizitit:

Da keiner fiir sich alleine »ich« sagen kann — dieses Wort zu verstehen, heiflt, zu ver-
stehen, daf} jeder, wenn er »ich¢ sagt, auf sich selbst Bezug nimmt —, sind fiir mich,
sobald ich zu mir »ich« sagen kann, eine Vielzahl von anderen »ich-Sagern< Wirklich-
keit. [...] Fiir einen ich-Sager wandelt sich die rudimentire Selbstzentrierung, die
wohl zum BewufBtsein iiberhaupt gehort, zu einer Ego-Zentrizitdt um: man hat nun
nicht nur Gefiihle, Wiinsche usw., sondern man weif3 sie als seine eigenen Wiinsche.
[...] Soll man also sagen: »ich«-Sager kénnen von ihrer anthropologischen Struktur
her zerstreut oder gesammelt leben, und gesammelt leben, kann man nur auf etwas

19 Das Subjekt- oder Subjektivititsproblem wird daher in dieser Studie primér weder als
ein sozialpsychologisch-mentalititétsgeschichtliches noch als ein &sthetisches oder re-
flexionstheoretisches Phanomen behandelt. Es geht also unmittelbar nicht so sehr um
die soziale Kategorie »Subjekt< und die daran gekniipften Begriffe der »Autonomie«
oder »Selbstbehauptung« oder um &sthetische Subjektivitit, sondern nur indirekt.

20 Vgl. dazu Ernst Tugendhat: Egozentrizitct und Mystik. Eine anthropologische Studie,
Miinchen 2003. — Zur Bedeutung Nietzsches fiir Tugendhats anthropologische Uber-
legungen vgl. Ernst Tugendhat: »Nietzsche und die philosophische Anthropologie:
Das Problem der immanenten Transzendenz, in: ders.: Anthropologie statt Metaphy-
sik, Miinchen 2010, S. 13-33.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

hin, was »nicht von dieser Welt< ist? Es gibt, glaube ich, nur zwei andere Moglichkei-
ten, auf die hin man sich sammeln kann: entweder man versteht sich auf etwas hin,
was »von dieser Welt¢ ist, eine andere Person oder eine Gemeinschaft oder eine Sa-
che, fiir die man titig ist, oder zweitens einfach auf sich.?!

Auch fiir Nietzsche ist der Mensch »das noch nicht festgestellte Thier«,22 das »ich¢
sagt. Zum Phinomen der Egozentritit schreibt er daher, ohne freilich dieses Kon-
zept terminlogisch wie etwa Tugendhat ausgearbeitet zu haben: »Ich« sagst du und
bist stolz auf diess Wort.«” Auch fiir Nietzsche muB sich, ganz im Sinne Tugend-
hats, der Mensch — der »ich«-Sager — aufgrund seines sprachlichen Selbstbezugs auf
etwas hin verstehen und transzendieren. Damit gibt der Mensch seinem Dasein
tiberhaupt einen Sinn, wobei laut Nietzsche nach dem Tod Gottes nur eine weltim-
mante Transzendenz legitim und wiinschenswert erscheint. Diese stellt sich ihm zu-
folge als ein selbstbeziigliches Ubersichhinausgehen dar, das auf keine iibersinnli-
chen oder iibernatiirlichen Groflen wie beispielsweise einen Gott Zuriickgreift.24
Wenn daher in dieser Studie von Egozentrizitdt in bezug auf Nietzsche die Rede ist,
so ist damit der von Tugendhat zuletzt genannte, weltimmante und selbstbeziigli-
che, quasi solipsistische Fall gemeint, indem Nietzsche sich und die Welt >auf sich
hin versteht.

Die Rede von Egozentrizitit in bezug auf Nietzsche mag auf den ersten Blick
vielleicht etwas rétselhaft erscheinen, stellt sie doch keinen von ihm genuin entwik-
kelten Terminus dar. Ein Hinweis mag aber eventuell in die Richtung weisen, die
hier anvisiert ist. Wenn Nietzsche in Ecce homo schreibt: »Und so erzéhle ich mir
mein Leben«25, so gibt er ein Beispiel einer egozenrierten Haltung, die dem ent-
spricht, was Tugendhat mit einer >Sammlung auf sich hin< meint. Denn indem
Nietzsche den sprachlichen (und in diesem Fall sogar den erzihlerisch-diskursiven)

21 E. Tugendhat: Egozentrizitit und Mystik, S. 29 u. S. 112. — Dieses Phanomen bezieht
sich aber nicht nur auf Sprachgemeinchaften, die einen >Ich«-Begriff oder -Ausdruck
besitzen. Auch Sprachgemeinschaften, die iiber keinen grammatisch-linguistischen
Subjekt-Begriff verfiigen, weisen egozentrierte Sprachfiguren auf und zwar auf der
Grundlage der propositionalen Strukur ihrer Semanik, die aus der pradikativen Stru-
kur der Satze resultiert. Vgl. ebd., S. 15-19.

22 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 81. — In der Genealogie der Mo-
ral betont Nietzsche, dal der Mensch »unsicherer, wechselnder, unfestgestellter als
irgend ein Thier sonst [ist], daran ist kein Zweifel«. F. Nietzsche: Zur Genealogie der
Moral, KSA 5, S. 367. — Daraus entsteht laut Nietzsche die Notwendigkeit zur
Selbsttranszendez.

23 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 39.

24 Vor dem Hintergrund der Nihilismus-Diagnose bilden wohl die Konzepte des
yUbermenschens, der >ewigen Wiederkunftc und des »Willens zur Macht< Nietzsches
berithmteste Sinnstiftungsangebote.

25 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 263. Kursivierungen R.S.M.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 15

Selbstbezug in drei, die erste Person Singular betreffende Personalpronima aufspal-
tet, erreicht er eine maximale diskursive Egozentrizitit, die die rudimentire, be-
wulltseins- und sprachlich-bedingte Selbst-Zentrierung, die jedem Aussageakt
zugunde liegt, tibersteigt. Ein weiteres Beispiel, das im Falle Nietzsches angefiihrt
werden kann und das in in die gleiche Richtung weist: Nietzsche behauptet an einer
anderen Stelle, »dall im Grunde jeder Name der Geschichte ich bin«.”® Wenn man
diese Aussage nicht als Ausdruck eines psychotischen Zustandes interpretieren
mochte, dann entwickelt er damit ein ich-bezogenes, egozentriertes und >quasi-
solipsistisches< Weltbild. Und tatsichlich wird Nietzsche solch ein Weltbild
sprachphilosophisch, erkenntnistheoretisch und psychologisch abzusichern versu-
chen: Das Ich oder Selbst wird so zum Ziel sowie zum Ausgangs- und Mittelpunkt
aller Dinge. Diesem Sachverhalt wird im Folgenden eine besondere Aufmerksam-
keit zu Teil werden. An dieser Stelle seien nur einige Grundziige der Nietzsche-
schen »Egozentrizitit« angedeutet, die das hier zu entwickelnde und zu analysieren-
de Feld genauer konturieren sollen.

In der Frohlichen Wissenschaft schreibt Nietzsche, das Phanomen der Egozent-
rizitdt aufgreifend und in eine psychologische Dimension ausweitend: »Wir sind
stets nur in unserer Gesellschaft. Alles, was meiner Art ist, in Natur und Geschich-
te, redet zu mir, [...] das Andere hore ich nicht oder vergesse es gleich.«27 Von die-
ser Formulierung der sprachlich, erkenntnistheoretisch und (tiefen-)psychologisch
fundierten Egozentrizitidt her entwickelt, wie noch genauer gezeigt werden wird,
Nietzsche dann seine partikularen Vorstellungen von selektiver Wahrnehmung,
Projektion und Introjektion sowohl als personliche Erfahrung als auch als Theore-
me mit universellem anthropologischem Wahrheitsanspruch und mit einem An-
spruch auf Objektivitit. Die Ambiguitit, die sich aus der Spannug von Egozentrizi-
tiat und Objektivitit ergibt und die noch genauer betrachtet werden wird, fiihrt bei
ihm beispielsweise in Ecce homo zur Entdeckung des eigenen Selbst und zu einer
spezifischen literarisch-philosophischen Selbstmodellierung, die zwischen dionysi-
scher Maskerade und Selbstberauschung oszilliert.

Bei seinen Uberlegungen zur Ich-Bezogenheit jeglicher Erkenntnis handelt es
sich dariiber hinaus um Reflexionen, die einen Allgemeinheits- und Wahrheitsan-
spruchs formulieren und die (paradoxerweise dadurch) nach einer egozentrierten
Zuspitzung geradezu verlangen. Denn fiir Nietzsche ist damit eine allgemeingiiltige
psychische und erkenntnistheoretische Tatsache gemeint, die er am eigenen Leib er-
fahren hat: Der Mensch erdichtet und erfindet die Gesellschaft, die ihn umgibt, und
die Menschen oder Personen, mit denen er verkehrt. Daher formuliert Nietzsche

26 Brief an Jacob Burkhardt, 6. Januar 1889, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 8, S.
578.
27 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 498.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

auch: »Mit aller Kenntni3 anderer Menschen kommt man nicht aus sich hinaus,
sondern immer mehr in sich hinein.«*® Das heiflit, man mag sich zwar Menschen-
kenntnis in der Beschiftigung mit anderen Menschen erwerben, doch schlieBlich
dienen sie der Spiegelung des eigenen Selbst: »Wir erkennen immer nur uns selber,
[...] die Moglichkeiten unserer Strukturverschiebungen, nichts mehr.«*’ Frem-
derkenntnis schldgt so in eine (mogliche) Selbsterkenntnis oder eben Selbsttiu-
schung um. Dies hat auch Konsequenzen fiir das giangige Verstdndnis von Wahrheit
und Liige, Sein und Schein: »Als ich die Lust an der Wahrheit haben wollte,
schreibt Nietzsche, »erfand ich die Liige und den Schein — das Nahe und Ferne,
Vergangene und Kiinftige, das Perspektivische. Da legte ich in mich selber die
Dunkelheit und den Trug und machte mich zu einer Tduschung vor mir selber.«’’

Nietzsche formuliert ein durch und durch egozentriertes und in gewisser Weise
egozentrisches Selbstverstdndnis des Menschen, in dem die psychischen Operatio-
nen der Projektion und Introjektion ineinandergreifen. So schreibt er auch: »wir ha-
ben >die Gesellschaft« in uns verlegt [...]. Nicht nur Gott, sondern alle Wesen, die
wir anerkennen, nehmen wir, selbst ohne Namen, in uns hinein: wir sind der Kos-
mos, soweit wir ihn begriffen oder getrdumt haben.«’' Die psychische
Tatsache der introjiziereden Weltaneignung ist ein Zeichen der menschlichen Ego-
zentrizitét, die fiir Nietzsche jedoch nicht nur auf empirischem Wissen und auf Be-
obachtung basiert. Sie ist vielmehr die Konsequenz seiner sprachphilosophischen
Uberlegungen und auch die Konsequenz bestimmter transzendental- und subjekt-
philosophischer Reflexionen, beziehungsweise ihrer Transposition und Transforma-
tion. Vor diesem Hintergrund bildet sich die Egozentrizitit zu einem spezifischen
Wetbild aus. Worin dieses Weltbild im einzelnen besteht, was es genau bedeutet,
soll im Laufe der Studie deutlich werden.

5. — Dividualistische Pluralitdt und maximale egozentrierte Selbstreferenz und Ich-
Bezogenheit bilden die beiden Pole von Nietzsches Verstidndnis des Selbst und sei-
nes Selbstverstindnisses als Autor. Man konnte nun versucht sein, diesen Befund
als einen der berithmten Nietzscheschen Selbstwiderspriiche, als eine logische In-
konsistenz in seinem Werk aufzufassen und die Sache auf sich beruhen lassen. Die
These der vorliegenden Studie lautet demgegeniiber jedoch, dall Nietzsche gerade

28 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 56. — Zum Thema
»Der Néchste als unser Erzeugnil« vgl. insbesondere auch die Ausfithrungen aus
dem Nachlal vom Frithjahr-Sommer 1883, F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente
1882 — 1884, KSA 10, S. 241.

29 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 305.

30 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 216.

31 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 215f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 17

auf der Grundlage eines theoretisch entwickelten Dividualismus und Subjektplura-
lismus ein egozentriertes und selbstbeziigliches Autorschaftsmodell, eine entspre-
chende Schreibweise, die auf das eigene Selbst bezogen wird, und ein Verstiandnis
vom Selbst entwickelt und fiir sich auch in Anspruch nehmen kann.

Es soll gezeigt werden, daB sich ein dividualistischer Subjektpluralismus und
eine egozentrierte Schreibweise sowie ein ich-bezogenes Weltbild nicht ausschlie-
en, sondern, wie im eben zitierten und andeutungsweise interpretierten Satz »Und
so erzéhle ich mir mein Leben¢ gezeigt, im Falle Nietzsches aufeinander aufbauen
und sich gegenseitig bedingen. Es soll also deutlich werden, dal in Nietzsches
Werk zwar an diesem Punkt eine Spannung, aber kein Widerspruch — oder gar Wi-
derstreit — existiert. Das heif3t auch, daf3 die Egozentrizitdt im Sinne einer Schaffung
eines partikularen Selbstreferenz- und Kommunikationspunktes keine symbolische
Reaktion auf eine Auffassung oder die Kompensation einer Vorstellung von einem
desintegrierten, dissoziierten und pluralen Subjekt darstellt. Der Subjekt-
Dividualismus ist der Egozentrizitidt daher nicht logisch vorgingig: Beide stehen
von Anfang an in Korrelation zueinander.

6. — Die vorliegende Studie, die an der Schnittstelle von Philosophie, Literatur- und
Religionswissenschaft angesiedelt ist, gliedert sich in zwei Hauptteile. Der erste
Hauptteil versucht, unter den Stichworten » Autorschaft, Zeichen und Selbst« Nietz-
sches dividualistische Subjekt-Modelle und seine egozentrierte Schreibweise in ih-
ren theoretischen Dimensionen herauszuarbeiten und auszuloten. Dafiir werden so-
wohl das verdffentlichte Werk als auch Briefe, Arbeitsnotizen, Lektiiren, Berichte
und Kommentare von Zeitgenossen als Kontext herangezogen. In diesem Zusam-
menhang werden ab und an auch terminologische Anleihen bei psychoanalytisch
gepragtem Vokabular — vor allem aus dem Bereich der Ich-Analyse — gemacht. Dies
ist nicht zufillig so, denn die Psychoanalyse verfiigt iiber ein Begriffs- und Be-
schreibungsinstrumentarium, tiber ein analytisch-deskriptives » Vokabular«, das den
hier zu untersuchenden Phdnomenen in vielen Fillen adidquat ist.® Es handelt sich
dabei unter anderem um Begriffe wie Projektion, Introjektion — die in dieser Einlei-
tung bereits ohne genaure inhaltliche Ausweisung benutzt worden sind —, Einver-
leibung oder Ich-Gerechtigkeit, die zum Teil ja aus der philosophischen Tradition
und aus Nietzsches Schriften selbst bekannt sind.

Bedenkt man dariiber hinaus, dal manche Begriffe und Konzepte der Psycho-
analyse — darunter die Verdrdngung, das Lustprinzip, das Es oder das Unbewufite —

32 Vgl. zu den in dieser Studie verwendeten und der Psychoanalyse entlichenen Begrif-
fen grundsitzlich Jean Laplanche/Jean-Bertrand Pontalis: Das Vokabular der Psy-
choanalyse, Frankfurt a. M. 1980 (franz. 1967), 2 Bde.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

bei Nietzsche vorgeprigt sind und von Psychoanalytikern wie Freud, Adler oder
Groddeck in ihren Modellen und Theorien in transformierter Art und Weise tiber-
nommen worden sind,33 so erscheint es legitim, spétere Beschreibungskategorien,
die im Laufe der wissenschaftlichen Fortentwicklung der Psychoanalyse entstanden
sind, zur Beschreibung bestimmter Uberlegungen Nietzsches heranzuziehen, ohne
dabei anachronistisch oder theorieapplizierend vorzugehen. Die vorliegende Studie
erhebt allerdings keinen Anspruch darauf, psychoanalytisch vorzugehen oder sich
in das Feld der psychoanalytischen Literaturforschung oder psychoanalytischen
Philosophiebetrachtung einzureihen,34 geschweige denn, Nietzsche als Person einer
psychoanalytischen Betrachtung zu unterziehen. Es geht lediglich darum, méglichst
prazise Beschreibungskategorien und Begriffe zu finden oder zu entwickeln, um
Nietzsches Subjektverstindnis und sein Selbstverstindnis als Autor zu bestimmen.
Ausgehend von der Debatte um das Konzept Autorschaft innerhalb der Nietz-
sche-Literatur, in der sich implizit bereits die beiden Pole der Egozentrizitit und des
Dividualismus manifestieren, werden Nietzsches dionysischer Umgang mit Eigen-
namen in Ecce homo, sein Verstindnis von Semiotik, das in dieser Studie als parti-
kulares poetologisches Modell aufgefalit wird, sowie dessen transzendental- und
sprachphilosophische sowie subjekttheoretische Voraussetzungen rekonstruiert,
problematisiert und diskutiert. In diesem Kontext werden auch einige zentrale Ele-
mente von Nietzsches erkenntnistheoretischer, psychologischer und sprachphiloso-
phischer Kritik an traditionellen Subjekt- und Seelenvorstellungen rekonstruiert und
einige seiner alternativen Subjektmodelle vorgestellt und erortert. Der zweite
Hauptteil stellt eine thematische Lektiire von Nietzsches autobiographischer Schrift
Ecce homo. Wie man wird, was man ist anhand der Phinomene der Egozentrizitét
und der Dividualismus dar, da sich in ihr Nietzsches dividualistisch-egozentrierte

33 Vgl. zur Rolle Nietzsches fiir die Psychologie und Psychoanalyse die Uberblicksdar-
stellungen von Renate Miiller-Buck: »Psychologie«, in: Hennig Ottmann (Hg.):
Nietzsche-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart/Weimar 2000, S. 509-514;
Rainer Otte: »Georg Groddecke«, in: Christian Niemeyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon,
Darmstadt 2009, 135; ders.: »Sigmund Freud«, in: Chr. Niemeyer (Hg.): Nietzsche-
Lexikon, S. 102 und Christian Niemeyer: »Psychologie«, in: ders. (Hg.): Nietzsche-
Lexikon, S. 285-292. Zur vertiefenden Lektiire sei auf folgende wichtige Studien
verwiesen: Johann Figl (Hg.): Von Nietzsche zu Freud, Wien 1996; Renate Schlesier:
»mUmwertung aller psychischen Werte«. Freud als Leser von Nietzsche«, in: Chris-
toph Jamme (Hg.): Grundlinien der Vernunftkritik, Frankfurt a. M. 1997, S. 243-276;
Rudolph Gasser: Nietzsche und Freud, Berlin/New York 1997; Giinter Godde: Tradi-
tionslinien des Unbewussten. Schopenhauer, Nietzsche, Freud, Tiibingen 1999.

34 Gerade eine durch Jacques Lacan geprigte psychoanalytische Betrachtung der Philo-
sophie hat sich in den letzten Jahrzehnten auch im deutschsprachigen Raum etabliert,
wie man vor allem an den Publikationen des Wiener Passagen- und des ebenfalls aus
Wien stammenden Turia und Kant-Verlags sehen kann.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 19

Poetologie besonders gut veranschaulichen 146t. So hatte Nietzsche fiir seine Schrift
auch den Titel »Ecce homo. Aufzeichnungen eines Vielfachen«’ in Erwédgung ge-
zogen, dessen Untertitel-Entwurf nun der vorliegenden Studie als Obertitel dient
und der formelhaft (»eines Vielfachen«) auf Nietzsches dividualistisch-
egozentrierte Poetologie des Selbst verweist.

Mit dem Terminus Poetologie ist in dieser Untersuchung sowohl eine Praxis als
auch eine theoretische, konzeptuelle (und zum Teil methodologische) Reflexion
iiber die Sprache und das Schreiben im Zusammenhang mit Selbstmodellierungs-
prozessen gemeint, die gleichzeitig oder parallel zum Schreiben oder zur Rede voll-
zogen werden, wobei der Begriff Poetologie tiber den traditionellen Begriff der Po-
etik hinausgeht. So bildet die Subjektthematik und die mit ihr verbundenen Momen-
te des Dividualismus und der Egozentrizitit ein Phdnomen, das iiber dasjenige einer
Autoren-Poetik hinausgeht. Anders gesagt: Nietzsches Texte bergen das Moment
der allgemeinen philosophischen Reflexion und der Erkenntnis sowie ein schrift-
stellerisch-darstellerisches Programm in sich (in diesem Fall, so die Hypothese, ein
dividualistisch-egozentriertes), ein Programm, das zugleich als Bedingungen ihrer
Moglichkeit und Resultat figuriert, also ein bestimmtes (im Sinne Wittgensteins zu
verstehendes) Weltbild voraussetzt und es gleichzeitig produziert. Im Kontext von
philosophischen Texten von Poetologie zu sprechen, mag etwas iiberraschend sein,
doch auch philosophische Texte haben eine literarisch-poetische Dimension, und
Nietzsches Texte allemal, so daB3 es legitim erscheint, den Begriff im Zusammen-
hang mit Nietzsche zu verwenden. ™

SchlieBlich noch eine kurze Anmerkung zum Begriff des Sel/bst: Der in dieser
Studie verwendete Begriff des Selbst soll als ein iibergeordneter Begriff verstanden
werden, denn er umreif3t in aller erster Linie ein semantisches Feld, was manchmal
jedoch eine gewisse Vagheit und Unschérfe mit sich bringt. Mit dem Begriff des
Selbst soll einerseits ein personaler, sprachlicher und ganzheitlicher Bezugspunkt
hergestellt werden, der es erlaubt, Nietzsches komplexe Subjekt- und Ich-Begriffe,
die auch Ausdriicke wie Ego, Individuum oder Seele umfassen, auf einen Gesamt-
zusammenhang zu beziehen. Andererseits soll damit Nietzsches eigener, in Also
sprach Zarathustra entwickelter, Begriff des Selbst aufgegriffen werden, der dort
als ein sprachlich-leiblicher Selbstbezug und Ausdruck fiir die Gesammtheit des
Menschen entwickelt wird.”’

35 Vgl. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 632f.

36 Martin Stingenlin hat in unterschiedlichen Publikation zu Nietzsche den Terminus
Poectologie ebenfalls benutzt. Vgl. dazu beispielsweise Martin Stingelin: »er war im
Grunde der eigentliche Schrifisteller, wéhrend ich bloss der Autor war. Friedrich
Nietzsches Poetologie der Autorschaft als Paradigma des franzdsischen Poststruktu-
ralismus (Roland Barthes, Gilles Deleuze, Michel Foucault)«, in: Heinrich Detering
(Hg.): Autorschaft. Positionen und Revisionen, Stuttgart/Weimar 2002, S. 80-106

37 Vgl. dazu den Abschnitt »Das Ich, »der Grundwille< und das Selbst«.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

7. — Im zweiten Hauptteil der vorliegenden Studie wird es zum einen darum gehen,
den literarischen Charakter von Nietzsches Ecce homo herauszuarbeiten, zum ande-
ren wie Nietzsche seine empirische Individualitit ins Spiel bringt, um auf textueller,
literarisch-philosophischer Ebene ein plurales und zugleich egozentriertes Sprecher-
Subjekt zu konstruieren und zu konstituieren. Im Zusammenhang mit der Rekon-
struktion einer dividualistisch-egozentrierten Poctologie soll offengelegt werden,
wie Nietzsche in Ecce homo das Ich und sein Selbst (zur Subjekt-Dividualitit und
Subjekt-Pluralitit scheinbar im Widerspruch) als einheitliche Grée im Zusammen-
hang eines Lebensriickblicks und einer projektierten Umwertung aller Werte als ds-
thetisch-philosophische und dionysische Lebensform entwirft und modelliert, wobei
er seinen theoretischen Uberlegungen zum Dividualismus und zur Pluralitit des
Subjekts textuell, kompositorisch und stilistisch Rechnung zu tragen scheint.

Die Lektiire von Nietzsches Ecce homo wird keinen linearen Kommentar son-
dern eine thematische Lektiire darstellen. Es soll daher der Versuch unternommen
werden, eine Kombination von Abschnitten zu wihlen, in denen auf der einen Seite
einige Passagen literaturwissenschaftlich-philologisch, quasi mikrologisch, néher
erldutert und interpretiert werden, auf der anderen Seite stirker thematische und
philosophische Aspekte von Ecce homo im Vordergrund stehen, um sie im gréBeren
Gesamtzusammenhang des Nietzscheschen Werkes und der hier zu behandelnden
Fragestellung zu diskutieren. Die Analyse und Auseinandersetzung mit der Rezep-
tions- und Interpretationsgeschichte soll innerhalb der Abschnitte selbst geschehen.

An dieser Stelle ist vielleicht der Ort, eine kurze Bemerkung zum Umgang mit
Nietzsches Schriften in dieser Studie zu machen. Nietzsche selbst hat ja immer
wieder tiber den Leser im Allgemeinen — iiber »die Kunst, gut zu lesen<’® — und

38 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 223. — Das Paradigma fiir
»die Kunst, gut zu lesen« bildet fiir Nietzsche die Philologie, die fiir ihn zundchst und
vor allem darin besteht, »Thatsachen ablesen zu kénnen, ohne sie durch Interpretati-
on zu félschen, ohne im Verlangen nach Verstindnis die Vorsicht, die Geduld, die
Feinheit zu verlieren«. F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 233. — »Die Kunst,
gut zu lesen« wird von Nietzsche an anderer Stelle noch genauer ausgefiihrt: »Frei-
lich thut, um dergestalt das Lesen als Kunst zu iiben, Eins vor allem noth, was heut-
zutage gerade am Besten verlernt worden ist — und darum hat es noch Zeit bis zur
»Lesbarkeit< meiner Schriften —, zu dem man beinahe Kuh und jedenfalls nic ht
ymoderner Mensch« sein muss: das Wiederkidauen ...«F. Nietzsche: Zur
Genealogie der Moral, KSA 5, S. 256. — Das Bild des »Wiederkduens« verweist zum
einen auf einen Prozefl des immer Wieder- und Wieder- und Wiederlesens, der quasi
korperlich-physiologisch gedacht wird, auf einen Akt, der laut Nietzsche fiir die mo-
derne Zivilisation vollig untypisch ist. Zum anderen steht es in Also sprach Za-
rathustra auch mit dem Gedanken der ewigen Wiederkehr in Verbindung (Vgl. F.
Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 333-337). Dariiber hinaus besteht die
Pointe der Formulierung tiber das »Wiederkduen< im Vorwort der Genealogie der
Moral nicht zuletzt in der Tatsache, daB} sie selbst eine wiedergekdute Formulierung

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 21

iiber seine Leser im speziellen reflektiert und stellte besondere Anforderungen an
sie. »Die schlechtesten Leser«, schrieb Nietzsche, »sind die, welche wie pliindernde
Soldaten verfahren: sie nehmen sich Einiges, was sie brauchen konnen, heraus, be-
schmutzen und verwirren das Uebrige und lastern auf das Ganze.«

Die vorliegende Untersuchung nun hofft, nicht wie Nietzsches »pliindernde
Soldaten« vorzugehen, obwohl sie sich — zumindest im ersten Hauptteil — nicht auf
eine einzelne Schrift konzentriert, sondern vor dem Hintergrund der Nietzscheschen
Gesamtproduktion Textstellen und Reflexionen zusammentriagt, um die Hauptthese
herauszuarbeiten und zu erldutern. Manches mag darstellerisch dennoch auf den
ersten Blick teils assoziativ, teils arrangiert oder methodisch eklektizistisch wirken,
so daB Evidenzen und Perspektiven produziert oder konstruiert werden, die mog-
licherweise bestimmten Vorstellungen iiber Nietzsches Philosophie oder iiber sein
Schreiben zuwider laufen oder zuwider laufen sollen.

Nun, dies liegt nicht zuletzt daran, dal Nietzsches Werk — in vielleicht etwas
altmodisch hermeneutischer Art und Weise — als ein Ganzes verstanden und von
Ecce homo aus betrachtet wird, wobei der Entstehungs-Chronologie der einzelnen
Schriften keine besondere Beachtung geschenkt wird. Wéhrend die éltere Nietz-
sche-Literatur und -Forschung meistens von einer drei-, vier- oder fiinfgliedrigen
Phasenentwicklung fiir das Nietzschesche Werk ausging, in der mehr oder minder
klar abgegrenzte Perioden festgemacht wurden, teilt die vorliegende Arbeit die neu-
ere, stirker von einem Gedanken der Synchronie geleitete, Auffassung,® daB Nietz-
sche bereits sehr frith Annahmen und Fragestellungen entwickelt hat, die sich im

ist, oder anders gesagt: ein Zitat, eine Anspielung. Nietzsche zitiert an dieser Stelle
Friedrich Schlegel, der in seinen Kritischen Fragmenten schreibt: »Ein Kritiker ist
ein Leser, der wiederkdut. Er sollte also mehr als einen Magen haben.« Friedrich
Schlegel: Kritische Fragmente, in: Ernst Behler (Hg.): Kritische Friedrich-Schlegel-
Ausgabe, 1. Abt. Bd. 2, S. 149. — Hieran wird auch die starke Selbstbeziiglichkeit
dieser Aussage deutlich, die sich selbst auslegt, sobald man die wiedergekdute For-
mulierung als Zitat oder Anspielung identifiziert. Nietzsches Aussage wird zum prii-
fenden Anspruch an den Leser. Entweder identifiziert der Leser das » Wiederkduen«
als intertextuelles und werkinternes Zitat oder Anspielung oder aber: er versagt be-
reits hier als Leser — und bleibt lediglich ein »moderner Mensch<. Zugleich schreibt
Nietzsche aber auch tiber seinen idealen oder »vollkommen« Leser an einer anderen
Stelle: »Wenn ich mir das Bild eines vollkommenen Lesers ausdenke, so wird immer
ein Unthier von Muth und Neugierde daraus, ausserdem noch etwas Biegsames, Lis-
tiges, Vorsichtiges, ein geborener Abenteurer und Entdecker.« F. Nietzsche: Ecce
homo, KSA 6, S. 305. — Vgl. zu dieser Leser-Beschreibung durch Nietzsche den Ab-
schnitt » Anmerkungen zum »vollkommenen Leser«« in dieser Arbeit.

39 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 436.

40 Ein Beispiel fiir die neuere Auffassung stellt die Arbeit von Fredrik Agell: Die Frage
nach dem Sinn des Lebens. Uber Erkenntnis und Kunst im Denken Nietzsches, Miin-
chen 2006 (schwed. 2002) dar.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Laufe seines Werks (vielfach zwar in unterschiedlichen Kontexten, aber doch) wie-
derholen oder immer wieder aufgegriffen werden.”! Zu diesen Annahmen gehort
sein Konzept einer dividualistisch-egozentrierten Poetologie des Selbst, die man
spatestens seit Menschliches, Allzumenschliches festmachen kann.

Gegentiber den Briichen und Diskontinuititen, die zweifelsohne vorhanden
sind, setzt die vorliegende Studie also stirker auf die Kontinuititen und Uber-
schneidungen der Nietzscheschen Schriften. Die eigentliche Zasur im Werk Nietz-
sches, so die Grundiiberzeugung dieser Arbeit, besteht in der Wahl der aphoristi-
schen Schreibweise und in seiner Hinwendung von metaphysischen Spekulationen
zu materialistischen, historischen und physiologischen Uberlegungen — zu einer na-
turalistischen Perspektive also —, wie sie mit der Niederschrift und Veroffentli-
chung von Menschliches, Allzumenschliches zum ersten Mal in seinem Werk mani-
fest und nach und nach immer deutlicher werden.” AuBerdem beginnt fiir Nietz-
sche gerade mit Menschliches, Allzumenschliches, wie er in seiner spéteren und zu-
riickblickenden Vorrede von 1886 anmerkt, der eigentliche »Weg zu »mir< selbst,
Zu meiner Aufgabe«.43 Anders gesagt: Mit Menschliches, Allzumenschliches erst
scheint sich Nietzsche seinem Selbstverstandnis nach als eigenstidndiger philosophi-
scher Autor zu verstehen.

Dartiber hinaus stellt der zweite Teil dieser Studie eine thematische — aber kei-
neswegs erschopfende — Lektiire von Ecce homo dar, so daB alles, was Nietzsche
vor der Niederschrift von Ecce homo geschrieben hat, auch als (moglicher) inter-
pretatorischer Hintergrund dienen kann. Auch und gerade dadurch erklart sich der

41 Fir Agell beispielsweise sind die Periodisierungsversuche der ilteren Nietzsche-
Forschung »tiberholt und geradezu falsch«. Stattdessen vermittle »das Zarathustra-
Wort »die Mitte ist iiberall< ein zutreffendes Bild von Nietzsches Gesamtproduktion«.
Ebd., S. 13.

42 Mit naturalistisch ist hier und im Folgenden die philosophische Auffassung und For-
derung gemeint, daB die Philosophie in Einklang mit den empirischen Erkenntnissen
der Naturwissenschaft steht beziehungsweise stehen sollte. Eine so verstandene Phi-
losophie versucht, sich in ihren Erkldrungen schlicht auf das zu beschrianken, was na-
tiirlich ist, ohne in irgendeiner Weise auf transzendente oder {ibernatiirliche GroBen
zuriickzugreifen. Gerade auf dem Feld der Moralphilosophie ergab sich fiir Nietzsche
die Forderung, »an Stelle der moralischen Werthe lauter naturalistische
Werte« zu setzen (F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S.
342.), da man beispielsweise bislang »in der Voraussetzung des Lebens, in der Ge-
schlechlichkeit, etwas Unreines empfinden« lehrte, da man »in der tiefesten Notwen-
digkeit zum Gedeihen, in der strengen Selbstsucht ( — das Wort schon ist verleum-
derisch! —) das bose Princip« suchte. F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 372. —
Nietzsches Naturalismus bezieht sich, wie im Verlauf der Studie deutlich werden
wird, vor allem auf die Engfithrung von Physiologie, Biologie, Psychologie, Sprach-
und Subjektphilosophie.

43 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 373.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 23

zweigliedrige Aufbau dieser Untersuchung. Die vorliegende Studie verfolgt dariiber

hinaus eine Vertextungsstrategie, die versucht, dem schmalen Grad zwischen Re-

konstruktions- und Konstruktionsarbeit Rechnung zu tragen. Sie teilt die Auffas-

sung, die unter anderem von Ernst Tugendhat, Ludwig Wittgenstein und von Nietz-

sche selbst formuliert worden ist, da jedwedes Arbeiten mit Texten, ebenso wie

die philosophische Praxis und vielleicht das Verstehen iiberhaupt, zu einem grofen

Teil im Fokussieren, im Perspektivieren, im Ziehen von Linien, im Kontextualisie-

ren und im Ordnen des zu untersuchenden Materials besteht, so da3 bestimmte Ge-

danken, Sachverhalte und Texte ausdriicklicher zusammen- und aneinanderriicken,

wihrend andere dadurch stirker von einander getrennt werden und der gedankliche

und thematische Abstand sich zwischen ihnen VergrtiBert.44

44

Vgl. zu diesem grundsétzlichen Problem folgende Reflexion von Ludwig Wittgen-
stein: »Stell dir vor, daf3 wir die Biicher einer Biicherei zu ordnen hitten. Wenn wir
anfangen, liegen die Biicher wie Kraut und Riiben durcheinander auf dem Fuflboden.
Nun kénnte man sie auf verschiedene Weise sortieren und an ihren Platz stellen. Man
konnte z.B. die Biicher einzeln nehmen und ein jedes auf das Regal an seinen richti-
gen Platz stellen. Andererseits konnten wir mehrere Biicher vom Boden aufnehmen
und sie in einer Reihe aufs Regals stellen, nur um anzudeuten, daf diese Biicher in
dieser Reihenfolge angeordnet werden sollten. Im weiteren Verlauf des Biicherord-
nens wiirde diese ganze Biicherreihe ihren Platz wechseln miissen. Aber es wire
falsch, deshalb zu sagen, daB3 es kein Schritt zum Endergebnis war, die Biicher zu-
sammen auf ein Regal zu stellen. Tatséchlich ist es in diesem Fall recht offensicht-
lich, daB} es durchaus eine Leistung war, die Biicher, die zusammengehoren, zusam-
menzustellen, obwohl die ganze Reihe ihren Platz wechseln mufite. Aber man kann
einige der groften Leistungen der Philosophie nur mit der Leistung vergleichen, die
darin besteht, einige Biicher aufzuheben, die zusammenzugehoren schienen, und sie
auf verschiedene Regale zu stellen; ihre Position ist nun nicht endgiiltiger, abgesehen
davon, daB sie nicht mehr nebeneinander liegen. Der Beobachter, der nicht weif3, wie
schwierig die Aufgabe ist, konnte in einem solchen Fall leicht denken, daf3 gar nichts
erreicht worden ist.« Ludwig Wittgenstein: »Das Blaue Buchg, in: ders.: Das Blaue
Buch. Eine philosophische Betrachtung (Das braune Buch), Werkausgabe Bd. 5,
Frankfurt a M. 1984, S. 15-115, hier S. 75.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14:03:1:



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erster Teil:
Autorschaft, Zeichen und Selbst



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14:03:1:



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERSTES KAPITEL:
DIE DISKUSSION DES PHANOMENS AUTORSCHAFT IM
KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR

1. — Zu den besonders kontrovers diskutierten Themen in und in Zusammenhang
mit der Nietzsche-Literatur der letzten dreiBig, vierzig Jahre gehort das, was man in
Anlehnung an Arthur C. Danto unter dem Motto Nietzsche als Autor fassen konnte.
Danto reagierte mit seiner 1965 erschienenen, Nietzsche as Philosopher titulierten,
Studie provokativ auf eine tief gespaltene Nietzsche-Rezeption innerhalb der durch
den Pragmatismus und die Analytische Philosophie geprigten (und bis zu einem
gewissen Grade auch blockierten) zeitgendssischen angelsdchsischen Universitéts-
philosophie.1 Kontinentaleuropdische Philosophie galt — vereinfacht gesagt — als
dunkel und verwirrend: Ihre historische Ausrichtung wurde als Manko angesehen,
und Nietzsches obsessive Betonung der Genealogie der Begriffe und Vorstellungen,
seine Analyse der »Chemie der Begriffe und Empfindungen<<2, galt der
angelsdchsischen Philosophie als Beispiel einer Verdunkelung und sinnwidrigen
Erorterung der eigentlichen Sachprobleme. Zudem erschien einer besonders auf der
Auffassung von common sense basierenden 6ffentlich-demokratischen Debattenkul-
tur und philosophischen sowie geistes- und kulturwissenschaftlichen Forschungs-
landschaft intellektuell und moralisch vollig inakzeptabel. Nietzsches Anti-
Egalitarismus, sein dsthetischer Radikalismus und Aristokratismus waren ein aus-

1 Vgl. Arthur C. Danto: Nietzsche als Philosoph, Miinchen 1998 (engl. 1965). — Danto
hat seinen intellektuellen Werdegang als analytischer Philosoph begonnen, sich je-
doch auch sehr frith geschichtsphilosophischen Spekulationen ge6ffnet, die sich dem
Verhiltnis von Historie und Erzdhlung widmen. Vgl. dazu: Arthur C. Danto: Analytic
Philosophy in Action, Cambridge 1965; ders.: Analytic Philosophy of History, Cam-
bridge 1965.

2 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, 23.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

serordentliches Hindernis, um in der angelsdchsischen und amerikanischen akade-
mischen Welt ernstgenommen zu werden.”

Nietzsche galt Dantos Fachkollegen (mit der fiir die Nietzsche-Forschung wich-
tigen Ausnahme Walter Kaufmann4) entweder als mehr oder minder literarisch be-
gabter, aber philosophisch nicht wirklich ernstzunehmender, gédnzlich unsystemati-
scher und widerspriichlicher Schriftsteller — also nicht so sehr als Philosoph. Oder
aber er galt als politisch geféhrlicher, moralisch verwerflicher Demagoge, den man
eher verschweigen als in einem Seminar behandeln sollte. Dies lag nicht zuletzt da-
ran, daf} in der angelsdchsischen Welt die frithe Nietzsche-Rezeption durch Sozial-
darwinisten wie Thomas Common oder Havelock Ellis gepragt war.” Anders ver-
hielt es sich freilich unter Kiinstlern und Schriftstellern, die Nietzsche sehr bald als
einen wichtigen Stichwortgeber fiir das entdeckten, was man die dsthetische Mo-
derne nennen kann.’

Danto nun verfolgte seiner Zeit mit der Publikation seiner Studie eine doppelte
Strategie: Einerseits versuchte er, Nietzsche als ernstzunehmenden philosophischen
Denker zu wiirdigen und fiir die angelsiachsische Philosophie, vor allem in erkennt-
nistheoretischer und #sthetischer Hinsicht, fruchtbar zu machen. Damit versuchte er
auch eine Briicke zwischen analytischer und kontinentaler Philosophie zu schlagen.
Andererseits ging es Danto darum, Nietzsche zu entmythisieren, das heif3it, den
vermeintlichen Irrationalismus, der das ganze Werk Nietzsches durchziehe, dort,
wo er tatsdchlich vorhanden ist, freizulegen, seine Gesellschaftsdiagnosen philoso-
phisch-argumentativ auf der Ebene ihrer Aussage (wie es der Praxis der Analyti-
schen Philosophie, die sich auch gesellschaftlichen und historischen Phdnomenen
annahm, entsprach) zu entkréften und ihn dadurch politisch und historisch zu ent-

3 Vgl. dazu Hays Alan Steilberg: Die amerikanische Nietzsche-Rezeption 1896-1950,
Berlin/New York 1996.
4 Vgl. W. Kaufmann: Nietzsche. — Es handelt sich bei dieser Studie, die in einer nicht

ganz so umfangreichen Form 1950 das erste Mal erschien, um eine der bis zum heu-
tigen Tage besten und prézisesten Darstellungen von Nietzsches (Gesamt-)Werk und
Philosophie, die auch in wissenschaftshistorischer Perspektive duflerst aufschluBreich
ist: Denn im Gegensatz zu anderen zeitgendssischen Darstellungen des Nietzsche-
schen Werks, vor allem aus dem deutschsprachigen Raum, stellt diese Studie den an-
timetaphysischen und metaphysikkritischen Kern von Nietzsches Denken und
Schreiben ins Zentrum ihrer Darstellung. — Zur herausragenden Rolle von Kaufmann
und Danto fur die angelsichsische Nietzsche-Rezeption vgl. Alfons Reckermann:
Lesarten der Philosophie Nietzsches. Ihre Rezeption und Diskussion in Frankreich,
Italien und der angelscichsischen Welt 1960-2000, Berlin 2003, S. 129-146.
5 Vgl. dazu David S. Thatcher: Nietzsche in England 1890-1914, Toronto 1970.

Vgl. zur Nietzsche-Rezeption innerhalb der Kiinste im angelsdchsischen Raum bei-
spielsweise: Monroe K. Spears: Dionysos and the City. Modernism in Twentieth-
Century Poetry, New York 1970; Patrick Bridgewater: Nietzsche in Anglosaxony,
Leicester 1972.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 29

schirfen.” Retrospektiv kann man nun sagen, da Dantos Studie und Herangehens-
weise eine Offnung der akademischen Philosophie im angelsichsischen Raum ge-
geniiber der europdisch-kontinentalen, philosophischen Tradition bewirkte, die es
auf diese Weise im englischsprachigen Raum zuvor nicht gegeben hatte.” Nietzsche
wurde als erntzunechmender Philosoph und Schriftsteller in den universitir-
akademischen Kanon aufgenommen.9

7 Dantos Bemiihen traf mit ungeféhr zwanzig- bis dreiBligjdhriger Verspitung im an-
gelsdchsischen Raum innerhalb der dsthetischen Theoriebildung auf fruchtbaren Bo-
den. Vgl. beispielsweise die auf Nietzsche und Sartre zentrierte Studie von Hugh J.
Silverman: Textualities. Between Hermeneutics and Deconstruction, New
York/London 1994. — Nicht ganz unproblematisch an dieser Studie ist jedoch, daB} sie
nicht zwischen dem Derridaschen Projekt der Dekonstruktion und den Lektiiren Paul
de Mans klar unterscheidet. Zwei vollig unterschiedliche Praktiken werden daher von
Silverman praktisch gleichgesetzt. Paul de Mans dekonstruktivistische Lektiiren spei-
sen sich jedoch viel mehr aus &sthetikgeschichtlichen und literarhistorischen Kontex-
ten und Gedankenfiguren, wihrend Derridas Projekt der Dekonstruktion ihren Aus-
gangspunkt von einer kritischen Auseinandersetzung mit der Semiotik und Linguistik
de Saussurescher Pragung und der Phanomenologie sowie Transzendentalphilosophie
nimmt. Silverman geht es, im Anschluf} an Nietzsche, wie er betont, darum, den Kern
der abendlédndischen Metaphysik als privates und autobiographisches Phantasma of-
fen zu legen. Inwieweit die philosophische Reflexion mit der Gattung der Autobio-
graphie und dem autobiographischen Schreiben zu tun hat, wird im Folgenden auch
Gegenstand dieser Studie sein.

8 Wichtig in diesem Zusammenhang sind auch Dantos Studien zu Hegel und zur philo-
sophischen Asthetik Kontinentaleuropas im Allgemeinen. In ihnen kommt er auch
immer wieder auf Nietzsche zu sprechen. Vgl. Arthur C. Danto: Die philosophische
Entmiindigung der Kunst, Miinchen 1993 (engl. 1986); ders.: Kunst nach dem Ende
der Kunst, Minchen 1996 (engl. 1992); ders.: Das Fortleben der Kunst, Miinchen
1999 (engl. 1997). — In diesen Studien versucht Danto nachzuweisen, daf3 die kiinst-
lerischen und literarischen Avantgarden in Einklang mit Hegels Diagnose vom Ende
der Kunst stehen und daB die dsthetischen Theoriebildungen eine philosophische
Entmiindigung der Kunst betreiben.

9 So schreibt beispielsweise auch Alexander Nehamas im Vorwort zu seiner Nietzsche-
Studie: »Einerseits sah ich, daf} es in Nietzsches Werk Passagen gab, die mir gefie-
len, die ich bewunderte und tiber die ich nachdenken wollte. Andererseits gab es auch
Passagen, die mir bestenfalls unverstandlich und schlimmstenfalls befremdlich schie-
nen, Passagen, die man besser vergal oder wenigstens taktvoll tibersah. [...] Und
gleichzeitig tiberzeugte mich Nietzsche as Philosopher von Arthur Danto, da man
Nietzsche lesen sollte. Ich erinnere mich noch an den iiberschwenglichen Enthusias-
mus, mit dem ich in Dantos Buch einen Autor entdeckte, dessen Ideen fiir die Prob-
leme, mit denen ich mich damals beschiftigte, sehr wichtig waren.« Alexander
Nehamas: Nietzsche. Leben als Literatur, Gottingen 1996 (engl. 1985), S. 9f. — Spa-
testens seit dem auch die unterschiedlichen aus Frankreich stammenden poststrukura-
listischen Stromungen, die sich immer wieder in ihren Arbeiten auf Nietzsche bezo-
gen haben, im angelsdchsischen Sprachraum rezipiert und deren Philosopheme und

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

2. — Hinter der Formel Nietzsche als Autor nun, um die es in grofen Teilen inner-
halb des ersten Teils der vorliegenden Studie unter anderem gehen soll, steht eine
nicht minder tiefe Spaltung innerhalb der internationalen Literatur und Forschung
zu Nietzsche als diejenige, auf die Danto mit seiner Schrift im englischsprachigen

Raum reagiert hatte. Es handelt sich thematisch gesehen um die Teilung der Litera-

tur zu Nietzsche in eine den Autor zentrierende und eine den Autor de-zentrierende

Position. Es handelt sich unter anderem also um ein Phinomen, das, wenn man sich

die Theoriedebatte der letzten dreiflig bis vierzig Jahre vergegenwirtigt, seine ganz

eigene Sprengkraft besitzt und das mit den Stichwort Poststrukturalismus gegen

i . . . 10
Hermeneutik nur unzureichend umrissen ist.

Theoreme (wie beispielsweise durch Richard Rorty) weiterentwickelt worden sind,
ist Nietzsche zum festen Bestandteil der englischsprachigen akademischen Welt ge-
worden.

Im Allgemeinen und in methodologischer Hinsich geht es dabei dennoch um die De-
batte zwischen Hermeneutik und Dekonstruktion, Diskursanalyse, Postmoderne usw.,
wobei es sich gerade bei den beiden Begriffen Hermeneutik und Dekonstruktion lan-
ge Zeit um zwei Unbekannte handelte, denn analysiert man unter kritisch-
analytischen Gesichtspunkten auch und gerade, was in den letzten dreifig, vierzig
Jahren unter dem Lemma Dekonstruktion oder Hermeneutik, und nicht nur in bezug
auf Nietzsche, publiziert worden ist, dann 14t sich fragen, ob erstens solche Begriffe
der Binnendifferenzierung der damit vermeintlich benannten Phinomene gerecht
werden, und zweitens, ob iiberhaupt eine gemeinsame Sprache innerhalb der histo-
risch-philologischen Wissenschaften und innerhalb der unterschiedlichen philosophi-
schen Schulen und Traditionslinien moglich ist. Das Verhiltnis von Text und Kon-
text sowie die Frage nach dem referentiellen und propositionalen Status von Texten,
Sétzen und Zeichen bilden bis heute zentrale Konfliktpunkte. Vgl. dazu beispielswei-
se Jonathan Culler: Dekonstruktion. Derrida und die poststrukturalistische Literatur-
theorie, Reinbek bei Hamburg 1988 (engl. 1982); Moritz BaBler: Die kulturpoetische
Funktion und das Archiv. Eine literaturwissenschaftliche Text-Kontext-Theorie, Tii-
bingen 2005. — Andererseits kann man recht einfach, wenn man BaSler folgt, den Un-
terschied zwischen der hermeneutischen und der dekonstruktiven Position in kom-
munikationstheoretischer und idealtypischer Hinsicht definieren: Wéhrend die Her-
meneutik davon ausgeht, da3 jeder Text in einem kommunikativen Zusammenhang
steht, der nach dem Modell Sender/Medium/Botschaft/Empfinger funktioniert, be-
zweifelt dies jede dekonstruktive Lektiire. Wihrend es einer hermeneutischen Positi-
on um Intersubjektivitit geht, geht es dekonstruktivistischen und poststrukturalisti-
schen Positionen vielfach um Interfexrualitit. — Die Dekonstruktion Derridascher
Pragung versucht dariiber hinaus, die Semantik aus dem differentiellen Verweis von
Zeichen ab- und herzuleiten. Dieser Verweisungszusammenhang ist aber bei genaue-
rer Betrachtung ohne Semanik nicht zu konstruieren., denn sprachliche Zeichen sind
keine schlichten Grapheme. Daher 146t sich aus sprachanalytischer und hermeneuti-
scher Perspektive gegeniiber der Dekonstruktion anfiihren, da8 sprachliche Zeichen
sich von bedeutungslosen Strichen oder Lauten dadurch unterscheiden, daf3 ihnen ein
Sinn zugeschrieben worden ist, der sich nicht nur aus einem oppositiven Differenz-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 31

Dariiber hinaus spielt die Frage, ob es sich bei Nietzsche vornehmlich um einen
Philosophen oder um einen Literaten handelt, immer noch eine ganz zentrale Rolle.
Ein prominentes Beispiel fiir divergierende Einschitzungen ist die bis heute anhal-
tende Kontroverse um die Gattungsfrage von Nietzsches berithmtester und meistge-
lesener Schrift: Also sprach Zarathustra."" Aber auch Schriften wie Gotzen-
Dédmmerung, Der Antichrist oder Ecce homo, wenn man sie nicht als Ausdruck von
Nietzsches Wahnsinn begreifen mtichte,12 werfen die Frage auf, ob sie primir als
philosophische oder literarische Schriften zu gelten haben. Ja, sie werfen bei genau-
erer Betrachtung die Frage auf, ob man nicht das Philosophische im Literarischen
und das Literarische im Philosophischen bei Nietzsche aufzuspiiren hat oder sogar,
ob solche Unterscheidungen iiberhaupt sinnvoll sind, ob sie nicht primér Perspekti-
ven und Beobachterstandpunkte darstellen, ob man in den Bezeichnungen Philoso-
phie und Literatur nicht zundchst und vor allem relationale Begriffe und Phéno-
menbereiche zu sehen hat, die nur unscharf und vage abzugrenzende Diskursivits-
formen und Sprachspiele bei Nietzsche bezeichnen. Von diesem Blickpunkt aus

charakter der Zeichen ergibt. Wenn die Dekonstruktion behauptet, dieser Sinn sei se-
kunddr und primédr aus dem differentiellen Charakter der Zeichen abzuleiten, dann
begibt sie sich in einen ZirkelschluB3. — Die vorliegende Studie folgt daher eher den
Ausfithrungen Jean Bollacks, der sich selbst als Vertreter einer kritischen Hermeneu-
tik versteht, in dem Sinne, da3 dem Autor theoretisch eine grundsétzliche Souverini-
tit zugesprochen werden kann und Texte in einem kommunikativen und intersubjek-
tiven Zusammenhang stehen, der sich sowohl kultursoziologisch und poetologisch-
philologisch als auch geistes- und interpretationsgeschichtlich aufgrund des proposi-
tionalen Gehalts von Texten rekonstruieren 146t. Vgl. dazu Jean Bollack: Sinn wider
Sinn. Wie liest man?, Gottingen 2003 (franz. 2000), S. 151-159.

11 Vgl. dazu unter anderem: Anke Bennholdt-Thomsen: Nietzsches »Also sprach Za-
rathustra« als literarisches Phdnomen, Frankfurt a. M. 1974; Volker Gerhardt (Hg.):
Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra, Berlin 2000; Peter Vilwock (Hg.):
Nietzsches Also sprach Zarathustra, Basel 2001; sowie zuletzt: Mathias Mayer (Hg.):
Also wie sprach Zarathustra? West-ostliche Spiegelungen im kulturgeschichtlichen
Vergleich, Wiirzburg 2006; Christian Niemeyer: Friedrich Nietzsches »Also sprach
Zarathustra«, Darmstadt 2007.

12 In seinem Nachwort zum sechsten Band der Kritischen Studienausgabe schreibt bei-
spielsweise Giorgio Colli, dafl Nietzsche bereits im Laufe des Jahres 1888 »den Kon-
takt zur Realitdt« verloren habe: »Es zeigt sich deutlich, daf3, wer so fanatisch, so wii-
tend seine UnzeitgemafBheit betont [...], seine Verbindung zur Gegenwart abbricht,
allein, abgewiesen und beiseite geschoben zuriickbleibt. [...] Er phantasiert, daB fiir
sein Denken, fiir seine Person nunmehr die ZeitgeméBheit anbreche — aber darin ist er
bereits nicht mehr zurechnungsfihig.« Giorgio Colli: »Nachwort, in: F. Nietzsche:
Scimtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bdnden, hg. von Giorgio Colli und
Mazzino Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1980, KSA 6, S. 447-458, hier S.
452f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

wiirden sie parallele und sich tiberschneidenede Denk- und Darstellungsformen so-
wie Symbolisierungs- und Semiotisierungsprozesse darstellen.

Wie die Einschédtzungen und die Antworten auf die gerade aufgeworfenen Fra-
gen auch ausfallen mogen, sie bilden (meistens implizit) die Matrix fiir vollig unter-
schiedliche und sich widersprechende Perspektiven auf das Nietzschesche Denken
und Schreiben, so daB, idealtypisch gesagt, im Zusammenhang des Phinomenbe-
reichs und Problemkomplexes Autorschaft eine den Autor zentrierende Perspektive
einer Position gegeniibersteht, die den Autor dezentriert, verfliissigt, fragmentari-
siert und gegebenenfalls sogar abschafft.

Mit autorzentrierender und autordezentrierender Position ist hier jedoch nicht
die auch bei anderen Autoren gingige Arbeitsteilung zwischen einer Philologie im
engeren und einer Philologie im weiteren Sinne gemeint.13 Es geht also nicht um
die notwendige und selbstverstidndliche Heterogenitit der Forschung, die um einen
Autor entsteht, die durch den jeweiligen Autornamen zusammengehalten wird und
ein eigenes wissenschaftliches Feld umfafit. Es geht in diesem Zusammenhang
vielmehr um das Konzept Autorschaft selbst, um seinen Status und seine Funktion.
Anders ausgedriickt, geht es um folgende Fragen: Wie kann man in einem emphati-
schen Sinn von Autorschaft sprechen, wenn ihr erkenntnistheoretisches Korrelat,
das Subjekt, wie dies bei Nietzsche der Fall zu sein scheint, abgeschafft ist?'* Kann

13 Und zwar zwischen einer im engeren Sinne, historisch vorgehenden, auf einen Autor
fixierten Philologie, die sich etwa um die Edition und Kommentierung von Schriften,
Briefen, Vorstufen, Nachla3fragmenten und Variantensammlungen bemiiht, die sich
um die Rekonstruktion biographisch-zeitgeschichtlicher Daten oder um die Erstel-
lung von Stellenkommentaren, lexikographischen sowie kritischen Apparaten etc.
kiimmert, und einer weitergefafiten Philologie, die sich etwa um die Wirkung und
Bedeutung eines Autors in der Philosophie- oder Literaturgeschichte, um die Beant-
wortung wissenssoziologischer oder geistesgeschichtlicher Problemkomplexe be-
miiht, die mit dem jeweiligen Autor verbunden sind oder werden kénnen.

14 Es gibt natiirlich gute philosophische Griinde, an der These vom Verschwinden oder
der Abschaffung des Subjekts zu zweifeln. Vgl. dazu grundsitzlich Manfred Frank:
»Subjektivitit und Individualitit: Uberblick iiber eine Problemlage«, in: ders.:
Selbstbewufitsein und Selbsterkenntnis, Stuttgart 1991, S. 9-49 und besipeilsweise
auch die Uberlegungen von Hans Baumgartner: »Welches Subjekt ist verschwunden?
Einige Distinktionen zum Begriff der Subjektivitit«, in: Hermann Schrédter (Hg.):
Das Verschwinden des Subjekts, Wiirzburg 1994, S. 19-28. — So stellt Baumgartner
etwa fest, da3 es nur sinnvoll ist, vom Verschwinden des Subjekts zu sprechen, wenn
damit bestimmte Subjektauffassungen und daran gebundene Konnotationen gemeint
sind. Er betont daher: »Hingegen ist nicht verschwunden, weil dies noch die Bedin-
gung jeder sinnvollen Rede, auch eines moglichen Verschwindens, ist: 1. die Selbs-
treferenz, 2. das Subjekt als individuelles, erkennendes BewuBtsein, 3. das Subjekt
als verantwortliche Person in rechtlicher und moralischer Hinsicht und 4. das kom-
munikative Ich als Bezugspunkt jeder gemeinsamen Rede iiber die Welt und das Le-
ben der Menschen in ihr: auch iiber das Absolute.« Ebd., S. 26. — Inwieweit diese

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 33

man jenseits eines Konzepts des Subjekts, das traditioneller Weise stabil und ein-
heitlich gedacht wird, in dem sich ein klares phdnomenales Selbstbild zeigt, iiber-
haupt von kohérenter Autorschaft und von einem kohédrenten Werk sprechen?15
Welche Schriften gehoren tiberhaupt zu Nietzsches Werk? Welchen Status haben
das Autor-Ich und die philosophisch sprechenden Figuren wie Zarathustra, der
Wanderer und sein Schatten oder der Antichrist?

Diese Fragen nun spalten die Nietzsche-Literatur in eine den Autor zentrierende
und den Autor dezentrierende Position, in der das Autor-Subjekt Nietzsche entwe-
der als stabiles und einheitliches, von einem phinomenalen Selbstbild getragenes
oder aber verfliissigtes, fragmentarisiertes und zerstreutes aufgefaflt wird. Sie selbst
sind dabei sowohl Resultat eines hermeneutischen Bemiihens um ein genaueres
Verstidndnis der Nietzscheschen Schriften, seiner Schreibweise und seines Stils als
auch, wie bereits angedeutet, Ergebnis iibergeordneter literaturtheoretischer und
philosophischer Uberlegungen der letzten Jahrzehnte, die vor allem die Kategorien

vier Punkte, die von Baumgartner als unhintergehbar dargestellt werden, von Nietz-
sche nicht doch an bestimmten Stellen in Frage gestellt werden, wird im Laufe dieser
Studie zu sehen sein. Vgl. dazu besonders den Abschnitt »Das Ich, der »>Grundwille«
und das Selbst«.

15 Daraus leiten sich weitere Fragen ab: Ist Nietzsche, um in Harold Blooms Termino-
logie zu fragen, ein starker oder schwacher Autor? Geht er fiir sich von einem star-
ken, emphatischen Autorschaftskonzept aus? Wenn ja, gesteht er auch anderen Auto-
ren starke Autorschaft zu? Oder kritisiert Nietzsche souverdne Autorschaft? Ist sein
Schreiben, ist sein Werk sogar ein Dementi souverdner Autorschaft? Falls ja, was
bleibt dann von Nietzsches Werk, vom Werkbegriff? Oder aber gibt es ein System
Nietzsche? — Diese weitergehenden Fragen lassen sich natiirlich nur kldren, wenn
man sich dariiber verstidndigt hat, was unter dem Begriff Subjekt tiberhaupt zu verste-
hen ist. Das ist aber gar nicht so einfach, denn der Begriff des Subjekts ist sicherlich,
dhnlich wie der Begriff des »Seins< oder der »Metaphysiks, einer der umstrittensten in
der Tradition des abendldndischen Denkens. Auch Nietzsches Wortgebrauch des
Ausdrucks oder des Begriffs Subjekt ist nicht eindeutig. Vielfach benutzt er ihn syno-
nymisch zu den Ausdriicken >Ich¢, »>Ego«, >Individuums, »>Selbst<, »Seele« oder sogar
»Geist<. Manfred Frank und Peter V. Zima, die dem Subjektbegriff grundlegende
Studien gewidmet haben, warnen daher davor, den Begriff des Subjekts definitorisch
festzulegen, da jede Definition nur partiell und in unzuldnglicher Weise die Bestim-
mungen und Bedeutungen dieses Begriffs, die sich im Laufe der Geschichte und bei
einzelnen Autoren entwickelt haben, wiedergeben konne. Auch Daniela Langer, die
sich mit dem Subjekt-Begriff bei Nietzsche und Barthes beschiftigt hat, pladiert in
ihrer Studie in bezug auf Nietzsche fiir einen weitgefaliten Subjektbegriff. Vgl. dazu
Manfred Frank: Die Unhintergehbarkeit von Individualitit. Reflexionen iiber Subjekt,
Person und Individuum aus Anlaf3 ihrer »postmodernen< Toterkldrung, Frankfurt a.
M. 1986; Peter V. Zima: Theorie des Subjekts. Subjektivitdit und Identitiit zwischen
Moderne und Postmoderne, Tiibingen/Basel 2000; Daniela Langer: Wie man wird,
was man schreibt. Sprache, Subjekt und Autobiographie bei Nietzsche und Barthes,
Miinchen 2005, insbesondere S. 21f..

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

und Konzepte Autorschaft, Autoritit und Subjekt betreffen. Vielfach verschrinken
sich die jeweiligen Einschidtzungen zu Nietzsches Status als Autor, zum Status des
Autor-Ichs Nietzsche mit Reflexionen zum Verhéltnis von Philosophie und Litera-
tur, von philosophisch-argumentativen und literarisch-narrativen Diskursformen
sowie von Rhetorik und Logik, von Psychologie und Transzendentalphilosophie,
von Ontologie und Semiotik. Dadurch wird ein hoch komplexes Feld von Fragen
abgesteckt, in dem sich theoretische, methodologische, sprach- und subjektphiloso-
phische Probleme iiberlagern, in denen — in Ubereinstimmung mit Nietzsche — bei-
spielsweise einerseits »das Ich [...] zur Fiktion, zum Wortspiel«16 geworden ist o-
der, andererseits, das Subjekt aufgefal3t wird »als eine Vielheit belebter Wesen,
welche theils untereinander kdmpfend, theils einander ein- und untergeordnet, in
der Bejahung ihres Einzelwesens unwillkiirlich auch das Ganze bejahen«.17

In Frage steht also nicht so sehr Autorschaft im Sinne von empirischer Urheber-
schaft, also um den moglichen Zweifel an der Tatsache, dal ein Corpus von Texten
iiberliefert ist, das aus der Hand Nietzsches stammt, wohl aber wird auf Seiten der
autordezentrierenden Position Autorschaft im Sinne von geistiger Verfasserschaft
und von geistig-intentionaler Urheberschaft praktisch und theoretisch in Frage ge-
stellt. Oft wird in diesem Zusammenhang auch in Zweifel gezogen, dafl man Nietz-
sches Autorschaft als einheitlichen Gegenstand behandeln kann. Stattdessen werden
seine Schriften vielfach als ein Biindel von Texten verstanden, die ihre eigene Dy-
namik entfalten und lediglich durch den Namen Nietzsche zusammengehalten wer-
den. Dieser Autor-Name wird daher auch nicht als textuelles Korrelat einer empiri-
schen und historisch fixierbaren Realitit begriffen, sondern, ebenfalls in Uberein-
stimmung mit Nietzsche, als supplementiertes und pluralisiertes Zuschreibungsphé-
nomen, denn — wie in Jenseits von Gut und Bose zu lesen ist — »das »Werk¢, das
des Kiinstlers, des Philosophen, erfindet erst Den, welcher es geschaffen hat, ge-
schaffen haben soll; die »grossen Minner(, wie sie verehrt werden, sind kleine
schlechte Dichtungen hinterdrein [...]«.18

16 F. Nietzsche: Gotzen-Dimmerung, KSA 6, S. 91. — Die Bedeutung dieses sprachthe-
oretischen Aspekts fiir den Problemkomplex Autorschaft bei Nietzsche und fiir sein
rollenartiges Schreiben betonen beispielsweise folgende Studien: Heinrich Detering:
mDas Ich wird zum Wortspiel««: Ibsen, Strindberg, Nietzsche und das Drama der
Abstraktion, in: Andreas Schirner/Riidiger Schmidt (Hg.): Widerspriiche. Zur frii-
hen Nietzsche-Rezeption, Weimar 2000, S. 79-101; M. Stingelin: »er war im Grunde
der eigentliche Schriftsteller«, S. 80-106; D. Langer: Wie man wird, was man
schreibt.; und zuletzt Heinrich Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte. Fried-
rich Nietzsches letzte Texte, Gottingen 2010.

17 F. Nietzsche: Nachgelassenne Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 282. — Diesen
Aspekt betont zum Beispiel folgende Studie: Christof Kalb: Desintegration. Studien
zu Friedrich Nietzsches Leib- und Sprachphilosophie, Frankfurt a. M. 2000.

18 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 224.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 35

Tatsdchlich hat Nietzsche mit Schriften wie Ecce homo, Nietzsche contra Wag-
ner usw. ja versucht, sein Leben literarisch zu modellieren, so daf neue Perspekti-
ven auf seine Schriften geworfen werden. An diesem Punkt hat unter anderem Ale-
xander Nehamas mit seiner Studie Nietzsche. Leben als Literatur angekiipft, die
zwischen einer autorzentrierenden und dezentrierenden Betrachtung oszilliert und
auf die im néchsten Kapitel im Zusammenhang mit einer moglicherweise poetisch-
poetologischen Umkehrung des Kausalititsprinzips bei Nietzsche noch néher ein-
gegangen werden soll. Die pluralisierende, dezentrierende und supplementarisie-
rende Autorschafts-Logik, die sich bei Nietzsche findet, fiihrt aber auch zur Kon-
struktion einer spezifischen Nietzsche-Hermeneutik im >Zeichen der Maske, die
sich besonders eindriicklich, wie Klaus Wellner betont, im Falle des Ecce homo
exemplifiziere lasse:

Es gibt ein bestimmtes Werk und den dazugehorigen Verfasser Friedrich Nietzsche.
Das Verhiltnis bestimmter Teile des Werkes zu diesem urspriinglichen Autor zeigt
sich unter wechselnden, vom Autor gewihlten Perspektiven, die er als seine Masken
gewihlt hat. Aulerdem gibt es einen fingierten Verfasser, wie ihn sich der natiirliche
Nietzsche insbesondere mit Ecce homo geschaffen hat: Friedrich Nietzsche als Mas-
ke = >Friedrich Nietzsche«. Etwas anderes sind wissenschaftlich erstellte Biografien,
die unter Beriicksichtigung des Werkes und anderer Lebensduflerungen phdnomeno-
logisch einen Autor konstruieren: Friedrich Nietzshe, wie ihn der Autor X rekonstru-
iert = Friedrich Nietzsche. Es gibt diesen Friedrich Nietzsche geméf dem hermeneu-
tischen Prinzip in beliebig vielen Fassungen. Entsprechend den Einsichten der Her-
meneutik ndhert man sich damit jedoch keinesfalls asymptotisch >der Wahrheit<.19

Diese Nietzsche-Hermeneutik im >Zeichen der Maske« reflektiert gewissermaBen
bereits die den Autor dezentrierende Position in methodologischer, interpretations-
theoretischer und intentionalistischer Hinsicht. Sie pluralisiert in Ruckgriff auf
Nietzsche sowohl den Autor als auch die Wahrheitsfrage. Bei der den Autor dezen-
trierenden Position handelt es sich jedoch urspriinglich nicht in erster Linie um die
Ubertragung von literaturtheoretischen Uberlegungen auf Nietzsche, die im Um-
kreis der Debatte um die Autorintentionalitit entstanden sind,20 sondern um die

19 Klaus Wellner: »Nietzsches Masken in Ecce homo«, in: Nietzscheforschung. Jahr-
buch der Nietzsche-Gesellschaft 12 (2005), S. 143-150, hier S. 150.
20 Nietzsche spielte fiir die angloamerikanische Diskussion, an der sich die Debatte um

die Autorintentionalitdt entfachte, keine Rolle. Die angelsdchsische Debatte, die unter
dem Stichwort intentional fallacy bekannt ist, fiihrte zu dem Ergebnis, daf die Be-
deutung eines Textes grundsétzlich nicht aus der Intention seines Autors abzuleiten
sei. Vgl. zur Sache: William Wimsatt/Beardsley Monroe: »The intentional fallacy,
in: The Sewanee Review (1946) 54, S. 468-488 und die Beitrige dazu in Heinrich De-
tering (Hg.): Autorschaft. Positionen und Revisionen, Stuttgart/Weimar 2002 sowie

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

vornehmlich aus Frankreich stammende, sich explizit auf Nietzsches Subjekt- und
Sprachkritik berufende und unter dem vieldeutigen Lemma vom Tod des Autors
firmierende Denkbewegung und Lektiirepraxis. Zu dieser Bewegung gehoren bei-
spielsweise Autoren wie Foucault, Barthes, Deleuze, Derrida und Kofman, die das
Konzept einer kohédrenten und einheitlichen Autorschaft grundsétzlich und beson-
ders im Falle Nietzsches nach dem philosophischen und epistemischen Tod des
Subjekts fir illegitim halten.”! Stattdessen, so die den Autor dezentrierende Per-
spektive, miisse der Autor in Kategorien der Abwesenheit, wie man sie in der mo-
dernen Literatur beispielsweise bei Samuel Beckett oder Claude Simon formuliert
Vorﬁndet,22 und der Verfliissigung sowie primir als Text- und Diskurs-Effekt ge-
dacht werden. Reprisentativ fiir diese Forschungs- und Interpretationsrichtung ste-
hen im deutschsprachigen Raum etwa die Arbeiten von Friedrich Kittler und Erich
Kleinschmidt zu Nietzsche.”

in Fotis Jannidis/Gerhard Lauer/Matias Martinez/Simone Winko (Hg.): Die Riickehr
des Autors. Zur Erneuerung eines umstrittenen Begriffs, Tiibingen 1999. — Einen
Uberblick iiber die verschiedenen Positionen und Konzeptionen von Autorschaft gibt
der Band Fotis Jannidis/Gerhard Lauer/Matias Martinez/Simone Winko (Hg.): Texte
zur Theorie der Autorschaft, Stuttgart 2000. — Tritt man einen Schritt zuriick und be-
trachtet man die Debatte um die Autorintentionalitit aus einem dsthetiktheoretischen
Blickwinkel, so erkennt man, dafl dahinter zumeist eine Auseinandersetzung zwi-
schen mehr oder minder klar ausgearbeiteten produktions- und rezeptionsmentalisti-
schen Positionen steht.

21 Vgl. dazu Jacques Le Rider: Nietzsche in Frankreich, Miinchen 1997 (franz. 1993),
S. 122-149; M. Stingelin: »wer war im Grunde der eigentliche Schriftsteller«, S. 80-
106; A. Reckermann: Lesarten der Philosophie Nietzsches, S. 1-59. — Auf folgende
sehr wichtige aus Frankreich stammende Arbeiten sei in diesem Kontext verwiesen:
Jean Michel Rey: L ’enjeu de signes. Lectures de Nietzsche, Paris 1971; Sarah Kof-
man: Nietzsche et la métaphore, Paris 1972. — Im Anschluf an Derridas dekonstruk-
tivistische Lektiire-Praxis hat sich auch frith in den Vereinigten Staaten eine neue
subjektkritische Nietzsche-Forschung entwickelt, vgl. dazu den Sammelband David
B. Allison (Hg.): The New Nietzsche. Contemporary Styles of Interpretation, New
York 1977.

22 So etwa Thomas Boning: »Dichtung und Wahrheit«. Fiktionalisierung des Fakti-
schen und Faktifizierung der Fiktion. Anmerkungen zur Autobiographie«, in:
Gerhard Neumann/Sigrid Weigel (Hg.): Lesbarkeit der Kultur. Literaturwissenschaf-
ten zwischen Kulturtechnik und Ethnographie, Miinchen 2000, S. 343-373, besonders
S. 372f.

23 Vgl. dazu: Friedrich Kittler: »Wie man abschafft, wovon man spricht: Der Autor von
»Ecce homo«, in: Nikolaus Born (Hg.): Literaturmagazin 12: Nietzsche, Reinbek bei
Hamburg 1980, S. 153-178; Erich Kleinschmidt: »Abwesende Gegenwirtigkeit.
Grenzpositionen der Autorschaft in Friedrich Nietzsches »Ecce homo««, in: Weimarer
Beitriige 2 (Wien 2000), S. 165-179.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 37

Dariiber hinaus hat aber auch gerade Jacques Derrida in seinen Aufsitzen »Die
Unterschriften interpretieren«, »Sporen. Die Stile Nietzsches« und »Nietzsches
Otobiographie oder Politik des Eigennamens. Die Lehre Nietzsches« Nietzsches
Schriften einer dekonstruktivistischen Lektiire unterzogen und beispielsweise an-
hand des ritselhaften Satzes »ich habe meinen Regenschirm vergessen«, der sich in
Nietzsches NachlaB3 findet, die Frage nach der Kohdrenz des Werks aufgeworfen
und seine Auffassung iiber die Unlesbarkeit von Nietzsches Schriften formuliert
und begn’indet.24

Tatsdchlich wirft Derrida die sehr ernste Frage auf, was alles neben den versf-
fentlichten Schriften als Nietzsches Werk, was alles Teil einer klaren literarisch-
philosophischen Autorschaft zu gelten habe. Anders gesagt: Was kann als Vorstufe,
als Fragment, als private oder 6ffentliche AuBlerung Nietzsches aufgefaBt werden?
Was kann als philosophische, vor-philosophische, nach-philosophische oder auB3er-
philosophische Reflexion und AuBerung gelten? Welche Texte sind zu beriicksich-
tigen und welche nicht? Diese Fragen sind auch unabhingig von Derrida in der
Nietzsche-Forschung immer wieder aufgegriffen worden, freilich ohne daB3 sie zu
definitiven und unumstéBlichen Antworten gefiihrt haben.” AuBerdem stellt sich
aber tatsdchlich auch die Frage, ob Nietzsches letzte Schriften, Briefe und Notizen,
die ab 1888 — also in zeitlicher Ndhe zu seinem geistigen Zusammenbruch — ent-
standen sind, noch zu seinem Werk gerechnet werden konnen oder ob sie nicht
schlicht Dokumente des Wahnsinns sind.”® Literaturwissenschaftliche und philoso-
phische Uberlegungen iiberlagern sich auf diese Weise mit psychopathologischen
Fragestellungen, was die Analyse der Nietzcheschen Texte wahrlich nicht verein-
facht.

24 Jacques Derrida: »Die Stile Nietzsches«, in: Werner Hamacher: Nietzsche aus Frank-
reich, Hamburg 2007 (franz. 1973), S. 183-224; ders.: »Die Unterschriften interpre-
tieren«, in: Philippe Forget (Hg.): Text und Interpretation, Minchen 1984, S. 62-77,
ders.: »Nietzsches Otobiographie oder Politik des Eigennamens. Die Lehre Nietz-
sches«, in: Fugen. Deutsch-Franzésisches Jahrbuch fiir Text-Analytik 1980 (franz.
erst 1984), S. 64-98.

25 Vgl. dazu beispielsweise Wolfram Groddeck: » Vorstufe< und >Fragment<. Zur Prob-
lematik einer traditionellen textkritischen Unterscheidung in der Nietzsche-
Philologie«, in: Martin Stern (Hg.): Textkonstitution bei schriftlicher und miindlicher
Uberlieferung, Tiibingen 1991, S. 165-175. — Groddeck problematisiert die Vorstel-
lung von einem >exoterischen< und >esoterischen Werk« bei Nietzsche, wobei er da-
vor warnt, diese Unterscheidung »vorschnell auf Nietzsches gedruckte Schriften als
rexoterisches< und auf den >NachlaB< iiberhaupt als »>esoterisches Werk«« anzuwen-
den. Ebd., S. 166.

26 Auf diese Frage wird im Abschnitt »Ecce homo — Wahnsinn und Methode« genauer
eingegangen werden.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

3. — Zu dieser eben letztgenannten, eher literaturtheoretisch-dekonstruktivistischen
Position gesellt sich zudem eine eher positivistisch-orientierte Nietzsche-Philologie
im engeren Sinne, fiir die der Status der Nietzsche-Texte, vor allem der Aphorismen
und der nachgelassenen Fragmente, einem Palimpsest gleicht.27 Vor diesem Hin-
tergrund ist Nietzsche auch »in jiingster Zeit [...] mehrmals bei seiner Lektiire tiber-
rascht worden«.”® Durch quellenkundliche, wissenshistorische und biographische
Studien erscheint oft Nietzsches Autorschaft, das heiflit, bezeichnet der Name Nietz-
sche primir so etwas wie eine indexikalische Gréf3e einer Reihe von textuellen Mo-
difikationen, die als Transformationen von Quellen und eigenen sowie fremden
Texten zu beschreiben und zu interpretieren sind. Der Begriff der Transformation
bezieht sich in diesem Zusammenhang aber nicht immer, wie man zunéchst vermu-
ten konnte, auf ein aktives Moment innerhalb der Rezeption, auf einen produktiven
Akt der Aneignung durch einen einzelnen,29 zum Beispiel im Fall einer Lektiire, die
appropriierende, assimilierende, disjunktive, identifikatorische oder negierende
Momente aufweist. Es handelt sich vielmehr oft um einen primédr deskriptiv-
systemischen (und nicht so sehr reflexiven) Begriff — genauer gesagt, um einen de-
skriptiven Begriff innerhalb eines Ensembles von Schreib- und Lektiireaktivititen.
In Anlehnung an Nietzsches auf Wagner gemiinzte Rede von einem »System von
Prozeduren«’” wird Nietzsche auf diese Weise nicht zuletzt zu einem »Aufschreibe-
system«.31 Vor diesem Hintergrund und aufgrund des Fehlens einer intersubjektiv

27 Vgl. etwa Hans Erich Lampl: »Ex oblivione: Das Feré-Palimpsest. Noten zur Bezie-
hung Friedrich Nietzsche — Charles Ferré (1857-1907)«, in: N-St. 15 (1986), S. 225-
264. — Zur literaturwissenschaftlichen Fundierung des Palimpsest-Begriffs innerhalb
der Intertextualititstheorie vgl. Gérard Genette: Palimpseste. Literatur auf zweiter
Stufe, Frankfurt a. M. 1993 (franz. 1982). — Unter den weiteren Studien, die Nietz-
sche primir als Leser identifizieren, seien beispielhaft genannt: Bettina Wahrig-
Schmidt: »wlrgendwie, jedenfalls physiologisch. Friedrich Nietzsche, Alexander Her-
zen (fils) und Charles Feré 1888«, in: N-St. 17 (1988), S. 434-464; Marie-Luise Haa-
se: »Friedrich Nietzsche liest Francis Galton«, in: N-St. 18 (1989), S. 633-658.

28 Martin Stigelin: »Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachgebrauchs.«
Friedrich Nietzsches Lichtenberg-Rezeption im Spannungsfeld zwischen Sprachkritik
(Rhetorik) und historischer Kritik (Genealogie), Miinchen 1996, S. 143.

29 Selbstverstidndlich existieren subjekt-unabhéngige, intentionslose und kontingente
Transformationsprozesse, die sich beschreiben lassen, doch die vielfach intertextuali-
titstheoretisch und (zum Teil) diskursanalytisch fundierte Rede von Palimpsesten
verwischt allzu schnell die methodisch notwendige Bereichs- und Begriffsdifferen-
zierung zwischen Aufnahme- und Referenzbereich, auch und gerade, wenn man es
mit empirischen und historischen Agenten wie einem Autor zu tun hat.

30 F. Nietzsche: Der Fall Wagner, KSA 6, S. 35.

31 Zum medien- und intertextualitdtstheoretischen Konzept des Aufschreibesystems vgl.
grundsitzlich Friedrich Kittler: Aufschreibesysteme, Miinchen 1985; zum »Auf-
schreibesystem« Nietzsche vgl. darin die Seiten 223-258 und insbesondere den Ab-
schnitt »Der Diktator Nietzsche und seine Sekretérinnen«.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 39

vermittelten Grundfrage sowie aufgrund von Nietzsches aphoristischer Schreibwei-
se wird sogar der Schlu3 gezogen, daBl Nietzsche >an seinem Werk gescheitert<
sei.’? »Alles vielmehr«, so wird behauptet, »was er seit 1878 veroffentlicht hat, ist
Ausdruck seines Scheiterns«.>

Wihrend es Autoren wie Derrida, Barthes oder Foucault in ihren literaturkriti-
schen Arbeiten um die Dekonstruktion oder Dekomposition des Phantasmas eines
als Mono- bezichungsweise Zentralsubjekt — vielfach noch substantialistisch — vor-
gestellten, gegebenenfalls sogar mit Autonomie ausgestatteten Autor-Ichs geht,34 an
dessen Stelle eine blofl noch punktuelle und periphere, stindig sich im Flu} befind-
liche, vom Spiel der Diskurse verschobene und versetzte Multisubjektivitit als Kor-
relat der Schreibaktivitdten eines empirischen Individuums tritt,35 »in der«, wie Mi-
chel Foucault schreibt, »sich eine Vielfalt sprechender Subjekte verbindet und 16st,

32 Vgl. Edmund Heller: Nietzsches Scheitern am Werk, Miinchen 1989.

33 Ebd., S. 9.

34 So schreibt Foucault beispielsweise iiber Nietzsche: »Der Zusammenbruch der philo-
sophischen Subjektivitit, ihre Zersplitterung im Inneren einer Sprache, die sie ent-
machtet, sie aber vervielfacht in dem Raum, in dem sie als Liicke steht, ist wahr-
scheinlich eine der Grundstrukturen des heutigen Denkens.« M. Foucault: »Zum Be-
griff der Ubertretungy, S. 80.

35 Siehe z. B.: »Und das Ich ist kein unschuldiges Subjekt, das dem Text vorherginge
und das danach von ihm Gebrauch machte wie von einem Objekt [...]. Dieses >Ich« ist
selber schon eine Pluralitit anderer Texte, unendlicher Codes, oder genauer: verlore-
ner Codes (deren Ursprung verlorengeht). [...] Subjektivitit ist ein Bild der Fiille, mit
der ich den Text zu belasten scheine. Die Fiille ist aber verlogen, ist nur die hinerlas-
sene Spur aller Codes, die mich zusammensetzen, so dal meine Subjektivitit letztlich
etwas von der Allgemeinheit von Stereotypen hat.« Roland Barthes: S/Z, Frankfurt a.
M. 1976 (franz. 1970), S. 14. — Roland Barthes hat sich spéter selbst von dieser Posi-
tion distanziert und von einer Riickkehr des Autors gesprochen. Der Autor erscheint
dann als der »Akteur einer Schreibweise« — als »Persona« (die biirgerliche Privatper-
son), als »Scriptor« (der Schriftsteller als soziale Imago), als »Auctor« (der Urheber
des Werks) und als »Scribens« (das Ich in seiner Schreibpraxis). Vgl. Roland
Barthes: Die Vorbereitung des Romans, Frankfurt a. M. 2008 (franz. 2003), S. 320-
325. — Einen Einblick in die innerfranzésische Debatte um eine Philosophie und Wis-
senschaft ohne Subjekt, die gegeniiber den existentialistischen und humanistischen
Stromungen der fiinfziger Jahre einen Bruch darstellen wollte, und ihre institutionel-
len Hintergriinde liefert Pierre Bourdieu, wobei er aufgrund personlicher Erfahrungen
sehr genau die Diskontinuititen, vor allem aber auch die Kontinuitdten innerhalb des
Feldes der Philosophie und Literaturwissenschaft im Nachkriegsfrankreich kritisch
herausarbeitet. Vgl. Pierre Bourdieu: Ein soziologischer Selbstversuch, Frankfurt a.
M. 2002 (franz. 2002), besonders S. 17-29; vgl. auBBerdem die frithere Studie Pierre
Bourdieu/Jean-Claude Passeron: »Soziologie und Philosophie in Frankreich seit
1945: Tod und Wiederauferstehung einer Philosophie ohne Subjekt«, in: Wolf Lepe-
nies (Hg.): Geschichte der Soziologie, Frankfurt a. M. 1981, Bd. 3, S. 496-551.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sich kombiniert und sich alusschlieBt«,36 versucht die quellenkundliche und biogra-
phisch orientierte Nietzsche-Philologie oft, den praktischen Nachweis der Uneigen-
stindigkeit von Nietzsches Rezeption und Schreibweise zu liefern. Nietzsche wird
so vornehmlich als Leser begriffen, und der Interpret wird zu einem Leser zweiten
Grades. Dadurch wird das Nietzschesche Werk vielfach zu einem in alle Richtun-
gen durchforschbaren Biindel von Texten, zu einem intertextuellen Phdnomen, das
aus dem Kontext von Lektiiren und anderen Texten hervorgeht.37

Gegen quellenkundliche Studien ist prinzipiell nichts einzuwenden, ganz im
Gegenteil, liefern sie doch die Moglichkeit einer genaueren Rekonstruktion von
Nietzsches intellektuellem Werdegang und intellektuellen Auseinandersetzungen.
So hat etwa Martin Stingelin zeigen kénnen, dafl Nietzsches frithe sprachkritische
Wende in seiner zu Lebzeiten nicht verdffentlichten Schrift Uber Wahrheit und Lii-
ge im aussermoralischen Sinne Resultat einer intensiven Auseinandersetzung mit
Gustav Gerbers Die Sprache als Kunst und Georg Christoph Lichtenbergs Ver-
mischten Schriften ist.”® Dariiber hinaus jedoch werden, auch und gerade aus quel-
lenkundlicher Sicht, Zweifel an Nietzsches Originalitdt als Autor gedufert. So
schreibt beispielsweise Andreas Urs Sommer: »Das Mifltrauen der Quellenfor-
schung kann zeigen, dafl so mancher Ausdruck scheinbar unmittelbar intuitiver Er-
kenntnis literarische Fiktion mit sehr konkret nachweisbaren Genealogien ist. Sol-
che Einsichten erniichtern.«’® Aus dem programmatischen Satz »Quellenforschung
ist exemplarische Genealogie«40 wird aber auch zum Teil die Konsequenz gezogen,

36 M. Foucault: »Zum Begriff der Ubertretunge, S. 80.

37 Dariiber hinaus gibt es natiirlich eine Intertextualitdtsauffassung, in der eine globali-
sierende Perspektive auf das Phdnomen Text geworfen wird, in der ein Autor hdchs-
tens eine Abkiirzung in einer Vorstellung von einem unendlichen und unbegrenzten
Text darstellt. Vgl. dazu grundsétzlich Julia Kristeva: »Bachtin, das Wort, der Dialog
und der Roman« (franz. 1967), in: Jens Ihwe (Hg.): Literaturwissenschaft und Lingu-
istik. Ergebnisse und Perspektiven Bd. 3: Zur linguistischen Basis der Literaturwis-
senschaft, Frankfurt a. M. 1972, S. 345-375.

38 Vgl. dazu: M. Stingelin: »Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachge-
brauch.« — Ein anderes Beispiel wire Nietzsches décadence-Kritik an Wagner, in der
er diesen gewissermaflen als hysterische Personlichkeit modelliert. Man kann zeigen,
dal} Nietzsche nicht nur die einschldgigen zeitgendssischen Schriften Paul Bourgets
zur Décadence zur Kenntnis genommen hat sondern auch medizinische Studien zur
Hysterie. Vgl. dazu beispielsweise Franco Volpi: »Le nihilisme comme loguique de
la décadence: Nietzsche lecteur de Bourget«, in: Jean-Frangois Mattéi (Hg.):
Nietzsche et le temps des nihilismes, Paris 2005, S. 97-119; zur kulturgeschichlichen
Relevanz des Hysterie-Diskurses am Ende des 19. Jahrhunderts vgl. insbesondere
George Didi-Hubermann: Die Erfindung der Hysterie, Miinchen 1997 (frz. 1982).

39 Andreas Urs Sommer: »Vom Nutzen und Nachteil kritischer Quellenforschung. Eini-
ge Uberlegungen zum Fall Nietzsche, in: N-St. 29 (2000), S. 302-316, hier S. 313.

40 Ebd.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 41

daB die Entstehungsgeschichte einer Nietzscheschen Schrift weder auf irgendeine
Art und Weise kausal bedingt noch teleologisch zwingend sei. Sie erweise sich
vielmehr »als ein chaotisches Interagieren gegenstrebiger Willensquanten«.41 Auf
diese Weise werden in diesem Zusammenhang sowohl unter formalen Gesichts-
punkten Nietzsches Konzept der Genealogie als auch unter thematischen Gesichts-
punkten Nietzsches Uberlegungen zum Willen zur Macht, die er ab 1885 vor allem
aus der Erorterung des Nihilismus-Problems und in Auseinandersetzung mit Stend-
hals Schriften gewann, auf die Entstehung und die Logik seiner Texte angewendet.
Komplementir hierzu argumentieren, um ein letztes Beispiel zu nennen, etwa
Glenn Most und Thomas Fries, die Nietzsches eigene in seinen Diogenes Laertius-
Studien entwickelten quellenkritischen Vorgehensweisen auf seine kompilierten
Basler Rhetorik-Vorlesungen vom Wintersemester 1872/73 angewandt haben und
zu dem Schlufl kommen, dal} Nietzsche, in der Tradition der Rhetorik stehend, sei-
ne »Selbstabschaffung als Autor« betreibe.

Nietzsche hatte iiber die kopernikanische Wende einmal geschrieben: »Seit Co-
pernikus rollt der Mensch aus dem Centrum ins x«43, etwas Ahnliches geschicht
nun mit dem Autor Nietzsche in der den Autor dezentrierenden Forschungs-
Position — bei aller Differenz zwischen literaturtheoretischer und positivistisch-
quellenkundlicher Ausgangssituation der jeweiligen Interpreten.

Ohne Zweifel hat Nietzsche vieles rezipiert und in seinen Schriften verarbeitet,
und die Bedeutung einiger Autoren wie zum Beispiel Kant, Schopenhauer, Lange,
Teichmiiller oder Gerber fiir ihn ist nicht zu unterschitzen. In der den Autor positi-
vistisch dezentrierenden Vorgehensweise werden jedoch manchmal zwei Leitvor-
stellungen enggefiihrt und als Effekt kritischer Lektiirepraxis présentiert, die nicht
unproblematisch erscheinen: zum einen die auf ganz bestimmten epistemischen
Vorannahmen basierende Auffassung von entsubjektivierter Schreibaktivitit und
Textproduktion, die sich, wie wir noch sehen werden, zum Teil auf Nietzsche selbst

41 Ebd.

42 Glenn Most/Thomas Fries: »Die Quellen von Nietzsches Rhetorik-Vorlesung«, in:
Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder Die Sprache ist Rheto-
rik, Miinchen 1994, S. 17-38 und S. 251-258, vgl. vor allem S. 34f. — Most und Fries
scheinen in ihren Ausfithrungen manchmal nicht genau zwischen Nietzsches Vorle-
sungen und seinen eigenstdndig verdffentlichten Schriften zu unterscheiden, so daf3
sie zu diesem etwas generalisierendem Urteil gelangen konnen, was duflerst proble-
matisch ist, denn die Basler Vorlesungen Nietzsches bewegen sich auf einem ganz
anderen Autorschafts-Niveau als seine zu Lebzeiten veroffentlichten philosophischen
Schriften. Die Vorlesungen waren niemals von Nietzsche zur Veroffentlichung ge-
plant, auBerdem sind sie konventionellen und institutionellen Regeln verpflichtet, die
unter anderem darin bestehen, allgemeingiiltig »anerkanntes Wissen< in kompilierter
Form zu vermitteln.

43 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 127.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

berufen kann, sowie zum zweiten ein indirekter Plagiatsvorwurf, der die Autoritét
und Originalitit Nietzsches als Autor untergraben soll. Nietzsches Texte, seine Au-
torschaft 16sen sich so vielfach in der Emergenz der historischen und intertextuellen
Kontexte auf, werden, wenn sie von globalisierenden und totalisierenden Intertex-
tualititstheoremen begleitet sind, zu Elementen einer textuell und ereignishaft ge-
dachten >ProzeBmetaphysik¢, ohne daBl diese theoretische Dimension und den dar-
aus zu zichenden Konsequenzen wirklich beachtet wird.

Kritische Gegenpositionen wie etwa die Jorg Salaquardas, der bereits 1978 auf
die sich abzeichnenden Tendenzen in der Nietzsche-Forschung und -Literatur mit
dem Satz zu reagieren versuchte, »Nietzsche hat alles mogliche aufgenommen und
er hat es immer sofort, schon bei der ersten Lektiire, in etwas Eigenes umge-
préigt«44, werden vielfach als naiv bezeichnet, einem iiberholten hermeneutischen
Modell zugeschrieben oder auf Abwehrmechanismen zuriickgefiihrt. In seinem Bei-
trag zum Verhéltnis von Nietzsche zu Lange betont Salaquarda jedoch sehr genau —
ohne sich einem Nietzsche-Monumentalismus verdédchtig zu machen — die Komple-
xitdt, die eine hermeneutische Vorgehensweise verlangt, wenn sie sich der Frage
widmet, welche Quellen Nietzsche nicht nur benutzt, sondern sich produktiv zu ei-
gen gemacht hat: »Nietzsche hat nie Gedanken anderer blof3 rezipiert, sondern er
hat sich das, was er empfing, immer in charakteristischer Weise zu eigen gemacht,
indem er es mit seinen bisherigen Gedanken verband«, schreibt Salaquarda und be-
tont: »Will man bei historischen Untersuchungen Nietzsche und seinen Gewihrs-
minnern gerecht werden, dann miiite man diesen Assimilierungsprozef in jedem
Fall Schritt fiir Schritt aus den Texten und Aufzeichnungen rekonstruieren.«* Und
sebst bei einem langsamen interpretativen Fortschreiten, das sich Schritt fiir Schritt
dariiber Rechenschaft abgelegt, was ibernommen ist und was sich neu dartellt, stel-
len sich freilich grundsitzliche Fragen, betreffen sie doch die Validitét des philoso-
phischen Arguments und die Kohérenz der rhetorisch-literarischen Darstellung.

In der dezentrierenden Position hingegen werden Nietzsches genealogisches
Argument und seine genealogische Argumentationsweise gegen ihn selbst auf der
Ebene der Textproduktion und der Schreibaktivitit angewendet.46 Sie reflektiert
vielfach nicht das, was Salaquarda angemahnt hat: Nietzsches spezifisischen Assi-
milierungsprozeB, der poetologische und textbildende Dimensionen aufweist. Was
Nietzsche dariiber hinaus sehr genau zu unterscheiden wuflte, war der Kantsche Un-
terschied zwischen Genese und Geltung innerhalb eines genealogisch-historischen

44 Jorg Salaquarda in der Diskussion des Vortrages von Georges Goedert: »Nietzsche
und Schopenhauer, in: N-St. 7 (1978), S. 1-15, S. 21.

45 Jorg Salaquarda: »Nietzsche und Lange«, in: N-St 7 (1978), S. 236-253, hier S. 243.

46 Implizit wird in dieser Position Autorschaft emphatisch in einem ganz traditionellen
Sinne an die Kategorien des Originalgenies, der Einheit und des Neuen gebunden, die
im Falle Nietzsches angeblich nur bedingt erfiillt seien.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 43

Argumentationsprozesses, wie er auch und gerade an der griechischen Kultur mehr-
fach gezeigt hat, so daB unter philosophisch-systematischen Gesichtspunkten die
Geltung des Nietzscheschen Arguments nicht durch die Rekonstruktion ihrer Gene-
alogie automatisch entkriftet ist, 7 auch wenn, wie im Falle der Geburt der Trago-
die, sich Nietzsche dennoch manchmal in argumentative Dissonanzen verstrickt.*
Dies beriicksichtigt die dezentrierende Position vielfach nicht geniigend, wenn sie
sich unter systematischen Gesichtspunkten dem Nietzschschen Denken zuwendet.

AuBerdem scheint die spezifische Logik des philosophischen und literarischen
Erfindungsvorgangs, auf den im nichsten Kapitel genauer eingegangen werden soll,
beim >Maskenphilosophen< Nietzsche milverstanden: Es geht um die partikulare
Umsetzung — und dadurch Gestaltung — einer textuell vorgefundenen Disposition,
die sich beispielsweise durch eine Lektiire, aber auch durch den historischen und
kulturellen Kontext ergibt. Denn fiir Nietzsche scheint es gerade so zu sein, daf3
seine Philosophie und seine Schreibweise um so wirkungsvoller sind, je stdrker sie
sich in einer Art Mimikry verbergen. Wenn sich seine Philosophie maskiert, sich an
ithre Umwelt assimiliert, sich an Autoren wie beispielsweise Schopenhauer, Kant,
Lange oder Rée anlehnt, so daB3 auf den ersten Blick gar keine individuelle oder
partikulare Position erkennbar wird (wenn sie sich also etwa an den Schopenhauer-
schen transzendentalen Idealismus, an Kants Kritizismus, an Langes Materialismus,
an Teichmiiller Erkenntnistheorie und Metaphysik oder an Rées historische Philo-
sophie anschlieBt) und doch, fast unmerklich, von ihnen abweicht, so gewinnt sie
gerade dadurch, was auf den ersten Blick paradox erscheinen mag, eine eigene Ge-
stalt. Nietzsche, der als junger Mann noch bekannte, der »Name Philosoph will mir
nicht iiber die Lippen«,49 schreibt daher auch: »Dergestalt ist es moglich, da3 die
ganze ausgesprochene Philosophie eines merkwiirdigen Menschen nicht eigentlich
seine Philosophie, sondern gerade die seiner Umgebung ist, von der er als Mensch
abweicht, paratypisch.«50

In gewisser Weise ist Nietzsche dieser »merkwiirdige Mensch« selbst: Seine
Partikularitdt besteht in der Abweichung, in der Umsetzung einer vorgefundenen
Disposition. Die wissenschaftliche Interpretation und philosophische Lektiire diir-
fen sich daher sicherlich nicht auf die sogennate rein werkimmanente Erklarung be-
schrianken, wenn damit gemeint ist, da} der intellektuelle und literarische Kontext,
in dem ein Text ohne Zweifel steht, auer Acht gelassen wird. Ebenso problema-
tisch ist es aber, die Partikularitdten eines Werks nur auf die dufleren Bedingungen

47 Vgl. dazu vor allem den Abschnitt »Was ich den Alten verdanke« aus der Gdirzen-
Ddmmerung, KSA 6, S. 154-160.
48 Vgl. dazu Paul de Man: »Genese und Genealogie (Nietzsche)«, in: ders.: Allegorien

des Lesens, Frankfurt a. M. 1988 (amerik. 1979), S. 118-145, vor allem S.130-144.
49 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 736.
50 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 56.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

— etwa auf das philosophische und literarische Material, auf das es sich, sei es ex-
plizit, sei es implizit, bezieht — zuriickzufiihren, wie dies bei quellenkundlichen
Studien vielfach der Fall ist. Vielmehr scheint es sinnvoll, den poetologischen Ei-
genheiten und Abweichungen eines Werks und eines Autors zu folgen. Im Falle
Nietzsches hie3e dies, seine philosophische Poetologie offen zu legen, seinen Um-
gang mit seinen Gewédhrsminnern, Vorldufern und Quellen sowie sein eigenes Bild
von Autorschaft zundchst einmal zu rekonstruieren und kritisch zu reflektieren.
Damit ist mehr gemeint als eine historisch orientierte stilistische und rhetorische
Analyse, die sich explizit auch dem philosophischen Denken zuwendet, denn Nietz-
sches Schreiben ist sicherlich wesentlicher Teil seines Denkens. Umgekehrt aber
prigen seine philosophischen, psychologischen und sprachtheoretischen Uberle-
gungen sein Schreiben und seine Schreibweise. Dies resultiert daher, daB3 er eine ei-
gene, partikulare, philosophische und literarische Arbeitsweise und Sprache entwi-
ckelt hat. Gilles Deleuze, einer der wichtigsten franzosischen Nietzsche-Interpreten
des 20. Jahrhunderts,51 schreibt in seiner Aufsatzsammlung Kritik und Klinik iiber
ein Phianomen, das Allgemeingiiltigkeit in bezug auf das literarische und philoso-
phische Schreiben beansprucht und das im Falle Nietzsches besondere Beriicksich-
tigung verdient:

[D]as Problem des Schreibens: Der Schriftsteller erfindet, wie Proust sagt, innerhalb
der Sprache eine neue Sprache, eine Fremdsprache gewissermaBien. Er fordert neue
grammatikalische oder syntaktische Méchte zutage. Er reifit die Sprache aus ihren
gewohnten Bahnen heraus und 146t sie delirieren. Aber das Problem des Schreibens
1aBt sich auch nicht von einem Problem des Sehens und Horens trennen: Wenn ndm-
lich eine neue Sprache in der Sprache entsteht, so strebt das Sprachliche insgesamt
einer »asyntaktischen«, »agrammatikalischen« Grenze zu oder kommuniziert mit sei-
nem eigenen AuBen.52

51 Vgl. z.B.: Gilles Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, Hamburg 1991 (franz.
1962); ders. (Hg.): Nietzsche, Cahiers de Royaumont, Paris 1967.

52 Gilles Deleuze: Kritik und Klinik, Frankfurt a. M. 2000 (franz. 1993), S. 9. — Deleuze
bezieht sich im zitierten Abschnitt auf einen Satz von Marcel Proust aus Contre Sain-
te-Beuve, der dem Deleuzeschen Buch als Motto dient: »Die guten Biicher sind in ei-
ner Art Fremdsprache geschrieben«. Vgl. dazu auch Gilles Deleuze: Proust und die
Zeichen, Berlin 1993 (franz. 1967). — Deleuze hat seine eigene Vorgabe in seinen
Schriften, die explizit Nietzsche gewidmet sind, nicht eingeldst, sondern erst spiter
(beispielweise in Differenz und Wiederholung oder in Was ist Philosophie?), wahr-
scheinlich, weil er zu der Erkenntnis eines individuellen Idioms bei jedem bedeuten-
den Schriftsteller in seiner Beschéftigung mit Proust gekommen ist und erst spéter
Nietzsche nicht nur als Philosophen betrachtete, den es lediglich auf der Ebene von
Konzepten und Aussagen zu rekonstruieren gilt.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 45

In beiden Fillen jedoch, der poststrukturalistisch-literaturtheoretisch wie auch quel-
lenkundlich-positivistisch orientierten, den Autor dezentrierenden Position, ver-
schwindet gewissermafien die Instanz eines dem Diskurs beziehungsweise den Dis-
kursen pri-, post- oder parallelexistenten Autorsubjekts mit Intentionen und eigener
Poetologie und damit die Tatsache, da3 die Moglichkeit existiert, eine eigene idio-
matische Sprache in der allgemeinen Sprache zu ctablieren.” Hier ist mit idiomati-
scher Sprache nicht nur die Resemantisierung bestimmter Worter und Ausdriicke
gemeint, die dann etwa zu poetischen oder philosophischen Chiffren werden kon-
nen, sondern auch das partikulare Hervorbringen und die partikulare Anwendung
von Denk- und Reflexionsfiguren, die nicht zuletzt das Verhiltnis von Autor- und
Sprecher-Instanz, von erkenntnistheoretischen, psychologischen, textuellen Subjek-
ten in ihrer Identitit, Differenz oder Uberlappung betreffen.

Nun, fiir die diskursanalytischen und dekonstruktivistischen Herangehenswei-
sen hingegen entsteht der Autor-Effekt, das textuelle Subjekt Nietzsche sowie sein
textuelles Ich iberhaupt erst dadurch, da3 Subjektivitit an einem vom Diskurs vor-
gesehenen Platz eingebracht und erschrieben wurde. Damit werden gleichzeitig
Fragen wie etwa die nach der Einheit eines Werks oder einer Schreibweise obsolet.
Ein und dasselbe Individuum konne an verschiedenen Diskursen partizipieren (etwa
in altertumswissenschaftlichen, physiologisch-medizinischen, philosophischen und
lyrischen wie Nietzsche), vielfiltige textuelle Ichs im Akt des Schreibens sich er-
schreiben, ohne dafl der Zwang oder die Notwendigkeit zur Konstruktion einer Ein-
heitlichkeit in personaler oder schriftstellerischer Hinsicht bestiinde. Mehr noch:
Auch innerhalb ein und desselben Textes konnten so nicht blof3 die Briiche, Wider-
spriiche, Anspielungen und Montagen als selbstverstindlich unorganisiert anerkannt
werden — sie werden auch als weitgehend zufillige Diskurs- und Textkollisionen
ohne subjektive Intentionalitit deutbar, wie dies zum Beispiel Foucault immer wie-
der betont hat.

Man muf} nicht mit allen Wassern der Dekonstruktion, Diskursanalyse und Se-
miologie gewaschen sein, um zu erkennen, daB ein textuelles Ich ebenso wie ein au-
tobiographisches Ich stets erschriebene Ichs sind, die sich gewissermal3en erst se-
mantisch finden, erfinden, und als »symbolische Figurationen< nicht ohne weiteres
auf andere psychische oder soziale Identitdten oder Subjektivititsfiguren iibertrag-
bar sind.”* Doch in der von der These vom Tod des Autors ausgehenden Lektiire-

53 Wie es Nietzsche durchaus gelingt, eine eigene, partikulare und idiomatische Sprache
innerhalb der deutschen Sprache zu entwickeln, wird unter anderem im Abschnitt
»Die Egozentrizitit als Voraussetzung des Ecce homo. Eine Interpretation von >An
diesem vollkommnen Tage...«« Thema sein.

54 Um es an einem Beispiel deutlich zu machen: Das »Ich< der Philosophischen Unter-
suchungen von Ludwig Wittgenstein ist ein zwar nicht vollig anderes, aber doch we-
sentlich verschiedenes zu den >Ichs«< des gleichen Autors in den Briefen, Tagebii-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

richtung wird der Autor zu einer fragmentierten Randfigur innerhalb einer von Dis-
kursen gepriagten Textwelt, die ihm — in scheinbar paradoxer Art und Weise — zuge-
schrieben und der er zugleich zugeschrieben werden kann. Gerade Nietzsches apho-
ristische Schreibweise, wenn man sie in Beziehung zum Nachlal} setzt, gilt dafiir als
Paradebeispiel, wie Michel Foucault unterstrichen hat:

Unter der Wolke der vom Autor publizierten Texte erscheint ein Streumuster anderer
moglicher Texte — die radikal anders erscheinen, obwohl sie fast vollkommen iden-
tisch sind. Umgeben von den unverdffentlichten Texten, die der Autor verworfen hat,
wird das Buch wieder zu einer Welt isolierter Ereignisse, die aber durch ein Netz rit-
selhafter Wiederholungen, Widerspriiche, Ausschliisse und Veranderungen miteinan-
der verbunden sind. Der Diskurs erscheint jenseits jeder syntaktischen oder rhetori-
schen Verbindung als eine Staubwolke aus Ereignissen. Der Gedanke, der »einem
kommt«, die Sprache, die »geschieht«, der Einbruch des Diskurses — das sind Prob-
lemgt5 und Formen, die Nietzsche mit seinem Zeitgenossen Mallarmé gemeinsam
hat.

4. — Demgegeniiber steht eine autorzentrierte Position, die von ihren Gegnern gerne
als »Hermeneutik des Grundwillens< oder als Hermeneutik, die vom >guten Willen
zum Verstehen« getragen wird, bezeichnet wird (ohne vielfach iiberhaupt zu kldren,
was >Grundwille« oder yHermeneutik<« im Falle Nietzsches bedeuten kann56). Diese
autorzentrierte Position unterteilt sich wiederum in eine Position, in der Nietzsche
als eine mit Autorintentionalitdt ausgestattete Person eine zentrale Rolle einnimmt,
und eine Position, in der von der Person, der Biographie weitgehend abgesehen
wird und der Autor Nietzsche die Reprisentation eines philosophischen Systems
darstellt. In diesem Sinne beginnt etwa Martin Heideggers beriithmtes und sehr ein-
fluBreiches Nietzsche-Buch mit dem Satz: » Nietzsche — der Name des Denkers steht

chern, Notizen oder im Vortrag iiber Ethik. Diese >Ichs< bilden ihre eigene semanti-
sche Partikularitit aus und doch iiberlappen sie sich im »Namen«< Wittgenstein. Ahn-
lich verhilt es sich meines Erachtens — nur in potenzierter Art und Weise — bei Nietz-
sche, der bereits 1875 seine Selbstbildung im Medium der Schrift reflektiert hat: »Es
soll ein groBes Buch fiir die tdglichen Einfille und Erfahrungen, Pldne usw. angelegt
werden: wo auch die wissenschaftlichen Erkenntnisse kurz eingetragen werden. Alle
litterarischen Pléne bei Seite zu stellen. Mihi scribere.« F. Nietzsche: Nachgelas-
sene Fragmente 1875 — 1879, KSA §, S. 11.

55 Michel Foucault: »Zur Publikation der Nietzsche-Gesamtausgabe«, in: ders.: Schrif-
ten in vier Binden. Dits et Ecrits, Frankfurt a. M. 1980-1988, Bd. 4, S. 1023-1027,
hier S. 1025f.

56 Vgl. dazu den Abschnitt »Das Ich, der >Grundwille< und das Selbst« in dieser Studie.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 47

als Titel fiir die Sache seines Denkens.«’’ Mit diesem programmatischen Satz ver-
suchte Heidegger, alle psychologisierenden und biographischen Deutungen von
Nietzsches Werk zu disqualifizieren. Nietzsches Denken habe namlich nichts mit
seiner Person zu tun. Wenn Heidegger mit dem Namen Nietzsche operiert, dann ist
dementsprechend nicht die Person oder der Denker Nietzsche gemeint, sondern das
Denken selbst. Dieser Position sind viele von Heidegger beeinfluBte Interpreten ge-
folgt.58

Der Name Nietzsche ist in diesem Zusammenhang fiir Heidegger eine Art
seinsgeschichtliche Abkiirzung oder ein Zeichen innerhalb der Seinsgeschichte, das
auf den Zustand des Denkens verweist und damit hochstens indirekt auf die Gedan-
ken eines einzelnen, mit Individualitit ausgestatteten Autors zuriickgefiihrt werden
kann.” Nicht zuletzt um Nietzsches Denken schirfer zu sehen, mufl man sich aber

57 Martin Heidegger: Nietzsche, Pfullingen 1961, Bd. 1, S. 9. — Heidegger hat sich ab
1935 sehr intensiv mit Nietzsche auseinandergesetzt, davon zeugen alleine schon sei-
ne Vorlesungen und Notizen, aus denen dann einige seiner beriihmtesten Aufsitze
entstanden sind, die er dann zum Teil als Monographien publiziert hat. Darunter sind
zu nennen: »Uberwindung der Metaphysik«, in: Vortrdge und Aufscitze, Pfullingen
1954, S. 71-99; »Wer ist Nietzsches Zarathustra?«, in: ebd., S. 101-126; »Nietzsches
Wort, »Gott ist tot«, in: Holzwege, Frankfurt a. M. 1950, S. 193-267; Was heifst Den-
ken?, Tibingen 1961. — Nietzsche nimmt in Heideggers Denken zur Seinsgeschichte
eine zentrale Rolle ein. Auch und gerade an Nietzsche lieBe sich Heideggers »>seins-
geschichtliche Kehre« gegeniiber den fundamental-ontologischen Betrachtungen sei-
ner ersten Schriften besonders gut verdeutlichen. In seinem Vorwort zu den Friihen
Schriften aus dem Jahre 1972 schreibt Heidegger allerdings auch, daf} er bereits in
den Jahren 1910-1914 Nietzsche intensiv rezipiert habe, vor allem die von Nietzsches
Schwester besorgte Ausgabe des Willens zur Macht und Die Geburt der Tragodie.
Diese Lektiire sei fiir seine weitere intellektuelle Entwicklung, neben dem Studium
bei Edmund Husserl und seiner Beschéftigung mit Aristoteles, pragend gewesen. In-
sofern wire es sehr aufschluBreich, Heideggers Sein und Zeit auf Spuren einer Nietz-
sche-Lektiire hin zu untersuchen, ein Unternehmen, das, soweit ich sehe, bis heute
nicht stattgefunden hat. — Vgl. zur Nietzsche-Rezeption bei Heidegger Harald Seu-
bart: Zwischen erstem und anderem Anfang. Heideggers Auseinandersetzung mit
Nietzsche und die Sache seines Denkens, Koln/Weimar/Wien 2000 und Wolfgang
Miiller-Lauter: Heidegger und Nietzsche. Nietzsche-Interpretationen I1I, Berlin/New
York 2000.

58 An dieser Stelle seien nur die wichtigsten und prominentesten Studien genannt, die
im Gefolge von Heideggers seinsgeschichtlicher Nietzsche-Lektiire entstanden sind:
Eugen Fink: Nietzsches Philosophie, Stuttgart/Berlin/Kéln 1960; Eckhardt Heftrich:
Nietzsches Philosophie. Identitit von Welt und Nichts, Frankfurt a. M. 1962; Georg
Picht: Nietzsche, Stuttgart 1988; Karl-Heinz Volkmann-Schluck: Die Philosophie
Nietzsches. Der Untergang der abendldndischen Metaphysik, Wiirzburg 1992.

59 Fur Heidegger ist der Name Nietzsche gleichbedeutend mit seiner Vorstellung der
»vollendeten Metaphysik¢, die er in Nietzsches Konzeption des Willens zur Macht
dargestellt sieht. Der Wille zur Macht ist fir Heidegger ein alles durchherrschendes

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

mit seinen Texten und seinem philosophischen, psychologischen und auktorialen
Selbstverstdndnis beschéftigen, was Heidegger allerdings bekanntermallen nur sehr
partiell getan hat,60 und st6B8t dabei sehr schnell auf die Tatsache, daf} in ihnen, und
nicht nur in Ecce homo, die Person, das Leben und auch der Name Nietzsche eine

bedeutende, wenn nicht gar die zentrale Rolle spielen. Ebenso reflektiert Heidegger

nicht, was seine eigene Gedankenfigur der seinsgeschichtlichen Abkiirzung mit

Nietzsches Begriff und Konzept der Abkiirzung, die primir eine historisch-

rhetorische und semiotische Kategorie darstellt, zu tun hat oder haben konnte.®' So

schreibt etwa auch Jacques Derrida, Heidegger kritisierend:

Der Name Nietzsche nun ist vielleicht heute fiir uns im Abendland der Name des ein-
zigen (vielleicht in anderer Weise als Kierkegaard und vielleicht als Freud), der von
Philosophie und Leben, von Wissenschaft und Philosophie des Lebens mit seinem
Namen, in seinem Namen gehandelt hat. Der einzige vielleicht, der seinen Namen —
seine Namen — ins Spiel brachte und seine Biographien. Mit beinahe allen Risiken,
die das einschlieBt: fiir »ihng, fiir »sie«, fiir sein Leben, seine Namen und ihre Zu-
kunft, die politische Zukunft vor allem dessen, was er unterzeichnen lassen hat. Wie
konnte man das aufler Rechnung stellen, wenn man ihn liest? Man liest ihn nur, wenn
man das in Rechnung zieht.62

60

61

62

metaphysisches Prinzip. Dagegen hat bereits 1971 Wolfgang Miiller-Lauter Ein-
spruch erhoben und dargelegt, dafl Nietzsche die Wirklichkeit als eine Fiille von Wil-
len zur Macht, die sich gegenseitig bekdmpfen, denke. Vgl. dazu Wolfgang Miiller-
Lauter: Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensditze und die Gegensditze seiner Phi-
losophie, Berlin 1971. — Zur Debatte zwischen heideggerianischen und sich von Hei-
degger abgrenzenden Interpretationen des Willens zur Macht vgl. Wilhelm Weische-
del: »Der Wille und die Willen. Zur Auseinandersetzung zwischen Wolfgang Miiller-
Lauter und Martin Heidegger«, in: Zeitschrift fiir Philosophie 1 (1973), S. 71-76.
Eine sehr griindliche und kritische Auseinandersetzung mit Heideggers Nietzsche-
Lektiire hat Ernst Behler formuliert. Vgl. dazu das Kapitel »Heidegger« in: Ernst
Behler: Derrida-Nietzsche — Nietzsche-Derrida, Miinchen/Paderborn/Wien/Ziirich
1988, S. 27-58. — Am fragwiirdigsten am Vorgehen Heideggers ist sicherlich, daf er
seine Interpretation zum grofBten Teil aus Nietzsches Nachla3 entwickelt und den von
Nietzsche verdffentlichten Schriften kaum eine Bedeutung zuspricht. Daher sieht
Heidegger auch fast vollstdndig von Nietzsches dsthetischen, psychologischen, anth-
ropologischen und poetologischen Uberlegungen ab.

Vgl. dazu Martin Singelin: »Geschichte, Historie und Rhetorik. Ein Hinfithrung zu
Nietzsches Begriff der >Abkiirzung«, in: Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze
(Hg.): Nietzsche oder »Die Sprache ist Rhetorik¢, Miinchen 1994, S. 85-92 und den
Abschnitt »Der Ausdruck Semiotik« in dieser Studie.

J. Derrida: »Nietzsches Otobiographie oder Politik des Eigennamens «, S. 71. Kursi-
ve Hervorhebungen von Derrida.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 49

So einfach wie Heidegger kann man das Problem also nicht eskamotieren. Ganz im
Gegenteil: Nietzsches Texte zwingen gerade dazu, wie Derrida anmerkt, die textu-
elle Modellierung des eigenen Selbst sowie die Verwendung des Eigennamens, sei-
nen Umgang mit Autorennamen genauestens zu analysieren. Nur auf diese Weise
ist Nietzsches auktoriales System, oder besser gesagt: seine philosophische Poeto-
logie zu verstehen.”’ Derrida weist zudem darauf hin, da3 man Nietzsches Einsatz
seines Namens, seiner Namen, womit er Nietzsches Pseudonyme und Heteronyme
(der Antichrist, Dionysos, Zarathustra, etc.) meint, mit denen er Briefe, Vorreden
(und damit Schriften) sowie Gedankengidnge wechselweise >unterzeichnete<, und
sein biographisches sowie sein rollenhaftes plurales Selbstverstdndnis in Betracht
ziehen mufB. Nur so koénne eine Lektiire zu seinen Schriften vordringen, da sie auch
wesentlich durch Lebens- und Schreibinszenierungen geprégt seien.

Die Verschrankung von Lebensdarstellung, philosophischer Reflexion und Ar-
gumentation sowie entsprechender Schreib-, Darstellungs- und Denkweisen ist ja
nun tatsdchlich eine zentrale Idee Nietzsches. So betont und reklamiert er fiir sich in
Ecce homo, da3 »die verborgene Geschichte der Philosophen, die Psychologie ihrer
groflen Namen [...] fiir mich an’s Licht [kam]«.64 Nun wirft aber gerade Nietzsches
Umgang mit Eigennamen, seine Psychologie der Eigennamen, die Rollen- und
Maskenhaftigkeit seines Sprechens und Schreibens, wie bereits mehrfach angedeu-
tet, einige Schwierigkeiten auf. Viele Briefe beispielsweise unterzeichnet er mit ei-
nem anderen, auf den ersten Blick fremden Namen und wihlt Selbsttitulierungen
wie Dionysos, Phoenix, der Antichrist etc., und dies tut er nicht nur in seinen letzten
bewuliten Monaten, sondern bereits Jahre zuvor. So schreibt Nietzsche etwa an
Malvida von Meysenburg im Jahre 1883: »Wollen Sie einen neuen Namen fiir
mich? Die Kirchensprache hat einen - — — —— — — — der Antichrist«.®> Dariiber hin-
aus entwickelt Nietzsche ein, wie Derrida zu Recht bemerkt, komplexes und ver-
wirrendes Spiel von Verweisungen mit Eigennamen und Selbsttitulierungen, von
komplexen Analysen und Reflexionen zum sprachlichen, erkenntnistheoretischen,
psychologischen, biographischen und leiblichen Status des Subjekts, des Individu-
ums, der Person und des Selbst. Diese Analysen und Reflexionen betreffen auch das

63 Was hier unter Nietzsches System und unter philosophischer Poetologie verstanden
wird, soll im Laufe des vorliegenden ersten Teils dieser Studie deutlicher werden.
Mit System soll jedoch, und das kann an dieser Stelle festgehalten werden, nicht ein
philosophisches System im traditionellen Sinne gemeint sein, in dem aus einem
(Grund-)Gedanken alles andere abgeleitet wird. System soll vielmehr in dem Sinne
verstanden werden, daf3 ein kohérentes Darstellungsverfahren und eine entsprechende
Schreibweise rational rekonstruierbar wird. Ein so verstandenes System hat mehr mit
einem partikularen Schreib- und Denkstil zu tun.

64 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 259.

65 Brief an Malvida von Meysenburg vom 3./4. April 1883, F. Nietzsche: Sdamtliche
Briefe, KSB 6, S. 357.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Verhiltnis von Leben und Lebensschilderung zu philosophischer Diskursivitit, um
substantialistische und, wie Derrida es nennt, logozentrische Vorstellungen ins
Wanken zu bringen, zu zerstéren und zu iiberwinden.

5. — Vor diesem Hintergrund plddierte Heinrich Detering jiingst aus literaturwissen-
schaftlicher Sicht — vor allem fiir die und auf Grundlage der letzten Schriften Nietz-
sches — fiir eine durch »die Lektiirepraxis der deconstruction gelduterte Hermeneu-
tik«,66 die Nietzsches Rede vom »>Ich als Wortspiel« ernst nimmt, fiir eine Herme-
neutik also, die der Verfliissigung des Autor- und Werkbegriffs sowie der Eigendy-
namik der Texte Rechnung trigt. Daher schldgt er gemeinsam mit Daniela Langer
vor, zwischen dem Autor und Erzdhler Nietzsche zu unterscheiden, zwischen dem
Autor-Ich und den jeweiligen Erzdhlerfiguren und Erzdhlerinstanzen, die sich in
den letzten Schriften identifizieren lassen,67 um auf diese Weise sowohl der philo-

66 H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 16.

67 Vgl. dazu auch die folgende Differenzierung, die Heinrich Detering vorschligt: »Das
beginnt mit dem Antichrist. Anders als selbst noch Zarathustra, der (ganz losgeldst
von der gleichnamigen historischen Gestalt) als eine fiktive Figur erzahlt und dann in
Nietzsches Selbstkommentaren manchmal geradezu wie ein reales Gegeniiber behan-
delt wird, bezeichnet >der Antichrist« eine Rolle, in die dieser Autor selbst eintritt.
Zarathustra bleibt »er<, der Antichrist ist >ich<. Wenn also im Folgenden das Ich die-
ses Textes stets »der Antichrist< genannt wird (und nicht einfach »Nietzsche«), dann
soll damit dieser rhetorischen Rollenhaftigkeit Rechnung getragen werden — auch
wenn in der Sache gewiss nicht zu bezweifeln ist, dass die vom Antichrist vorge-
brachten Meinungen denen des Autors entsprechen.« Ebd., S. 20. — Die Frage ist nur,
ob es sich bei Zarathustra und der Antichrist nur um Figuren und Rollen handelt, o-
der doch um graduell verschiedene Heteronyme oder Begriffspersonen des dividua-
listisch-egozentrierten Autors Nietzsche, Heteronyme, wie man sie auch von Autoren
wie Fernando Pessoa (drei der wichtigsten Heteronyme Pessoas heiflen Alberto Cae-
iro, Alvaro de Campos, Ricardo Reis) oder Antonio Machado (dessen wichtigste He-
teronyme: Abel Marin und Juan de Mairena) her kennt, um literarisch-philosophische
Figuren also, denen Nietzsche eine eigene Biographie gegeben hat (zumindest im
Falle Zarathustras ist das ja ganz deutlich) und die in gewisser Weise selbststandig
philosophisch und literarisch tdtig sind, obwohl sie keine >realen< Personen darstel-
len. Dartiiber hinaus scheint die Rollenhaftigkeit, die ohne Zweifel festzustellen ist,
vielleicht nicht nur unter narratologisch-rhetorischen Gesichtspunkten bedeutsam,
sondern auch unter dramatischen, wobei das Dramatische hier in einem doppelten
Sinne zu verstehen ist: Erstens greift es die dramatische Situation, in der sich Nietz-
sche nach eigenem Bekunden seit 1888 selbst befindet, auf (Stichwort: grofie Poli-
tik), und zweitens scheint es, das dramatische Element aufzugreifen, das in Verbin-
dung mit seinem Subjekt-Dividualismus steht, das heiit: die Vorstellung vom Sub-
jekt als Ort eines dramatischen Spiels. Vgl. dazu den Abschnitt »Das Ich, »der
Grundwillec und das Selbst«. — Ahnlich sieht dies auch Gilles Deleuze: »Die Be-
griffsperson ist nicht der Représentant des Philosophen, ganz im Gegenteil: Der Phi-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 51

sophischen als auch der (auto-)biographisch-narrativen Dimension der Texte ge-

recht zu werden. Detering bemerkt dazu:

Detering und Langer schlagen dieses Vorgehen gerade auch deshalb vor, um einer-
seits Nietzsches Wortspiel-Theorem gerecht zu werden und um anderseits zu ver-

Fiir unseren Umgang mit der Abgrenzung von Autor und Erzéhlerfigur(en) heifit das:
Insofern Nietzsches Antichrist und Ecce homo sich als Beitrdge zu einem philosophi-
schen Diskurs lesen lassen, in dem Argumente entwickelt, Polemiken formuliert,
neue Lektiiren alter Texte unternommen werden, ist die Schreibinstanz ein dichtender
Philosoph und philosophischer Dichter namens Friedrich Nietzsche. Insofern er je-
doch diese Debatten in ein narratives Spiel mit mythischen Mustern transformiert,
fingiert der Autor ein (zwischen den Texten woméglich wechselndes) Rollen—lch.68

hindern, in psychologische Identifizierungen zu verfallen:

In der Tat ist uns das »seelische Erleben« des Mannes Nietzsche prinzipiell unzu-
géinglich, und seine Texte unternehmen erhebliche Anstrengungen, um die eigene
Formel vom »lch«, das »zum Wortspiel geworden« sei, zu beglaubigen. Darum
scheint mir Daniela Langers Vorschlag hilfreich, »Identifikation« hier nicht als psy-
chisches, sondern »als ein rein textuelles Phdnomen [zu] verstehen: Als eine im Text
vorgenommene Gleichsetzung des sprechenden/schreibenden Ichs mit einer anderen

. . . 69
Figur, mit einer Rolle«.

So sinnvoll und brauchbar die Unterscheidung zwischen Autor, Autor-Ich, Erzéh-

ler(-figuren) und Erzdhlerinstanzen und die Privilegierung des narrativen Spiels
auch aus literaturwissenschaftlicher Sicht, auch und gerade fiir Nietzsches letzte
Schriften, ist, so stellt sich doch die Frage, ob die Rollenhaftigkeit und Komplexitit
der Sprecher- und Autorthematik der Nietzscheschen Schriften nicht doch auf einen

philosophischen Phdnomenkomplex verweist, der nicht einfach nur auf der sprach-

68
69

losoph ist lediglich die Umbhiillung seiner hauptséchlichen Begriffsperson und aller
anderen, die die Fiirsprecher, die wirklichen Subjekte seiner Philosophie bilden. Die
Begriffspersonen sind die yHeteronyme« des Philosophen — und der Name des Philo-
sophen das bloBe Pseudonym seiner Person. [...] Die Begriffsperson ist das Werden
oder das Subjekt einer Philosophie, die fiir den Philosophen gilt, so dafl Kues oder
Descartes mit >der Idiot« signieren sollten, so wie Nietzsche mit >der Antichrist« oder
»der gekreuzigte Dionysos«. [...] Wir nennen Nietzsche, weil wenige Philosophen so
stark mit Begriffspersonen operiert haben, sympathischen (Dionysos, Zarathustra)
wie antipathischen (Christus, der Priester, die héheren Menschen, der selbst antipa-
thisch gewordene Sokrates...).« Gilles Deleuze/Felix Guattari: Was ist Philosophie?,
Frankfurt a. M. 2000 (franz. 1991), S. 72-74.

H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 22.

Ebd., S. 22f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

theoretisch fundierten Rede vom »>Ich als Wortspiel< basiert, sondern die Subjekt-
problematik in grundsétzlicher Art und Weise und in ihren unterschiedlichen Facet-
ten betrifft — also in ihren psychologischen und erkenntnistheoretischen, sprach-
und zeichentheoretischen, leib- und tranzendentalphilosophischen sowie literarisch-
narrativen und &sthetisch-dramatischen Dimensionen, da das »Ich< oder die Rede
vom »>Ich¢ bei Nietzsche eben nicht nur (oder ausschlielich) ein sprachlich-
textuelles Problem darstellt und aufwirft.

Dariiber hinaus ist, wie Gilles Deleuze und Felix Guattari angemerkt haben, das
»Ich« nicht nur als ein Wortspiel bei Nietzsche aufzufassen, sondern hat, philoso-
phisch gesehen, in begrifflichen Auspragungen wie in der Rede vom Cogito, vom
sogenannten »ich denke< und vom ego die Dimension einer Begriffsperson, ebenso
wie Zarathustra oder Dionysos, und die Funktion eines philosophisch-egozentrieten
shz’fters.70 Anders ausgedriickt: Philosophieren in dritter Person ist immer Philoso-
phieren in erster Person, und umgekehrt setzt das Philosophieren in erster Person
immer Philosopheme, Begriffspersonen, Erzihler(-figuren), die auch die erste Per-
son sein konnen, in dritter Person voraus. Tritt man daher einen Schritt zuriick und
iiberblickt man Nietzsches Gesamtproduktion, so scheinen seine letzten Schriften
auch eine Radikalisierung bestimmter subjektphilosophischer Fragestellungen und
Probleme mit entsprechenden textuell-darstellerischer Verfahren zu sein, die »iiber
»mich< und >dich< hinaus« fiihren, »als ob wir Alles sein wollten und sollten, eine
Phantasterei von >Ich¢ und allem >Nicht-Ich<.«"

So sinnvoll es ist, Vermutungen iiber den seelischen Zustand oder iiber seeli-
sche Identifikationen Nietzsches zu vermeiden, so kann man sich dennoch fragen,
wie Nietzsches Seelenkonzepte, wie seine Reflexionen tiber das Phanomen des See-
lischen mit Phinomenen der Textualitit oder Subjektthematik in Zusammenhang
stehen, um so vielleicht noch etwas genauer Nietzsches Tendenz zur pluralen
Sprecherhaltung und Rollenhaftigkeit zu rekonstruieren. Anders gesagt: In welchem
Zusammenhang stehen das Phinomen des Subjekts, »wie die Schulsprache jetzt
statt Seele sagt«,72 mit den Phdnomenen der Rollenhaftigkeit, mit dem Subjekt-
Dividualismus, mit dem Denken in Figuren, mit dem Verweisungsspiel der Zeichen
und Namen bei Nietzsche? Und, philosophisch gefragt, wie entgeht man der Sub-

70 Vgl. folgende Bemerkung von Deleuze und Guattari: »Ahnlich ist der philosophische
shifter ein Sprechakt in der dritten Person, in dem stets eine Begriffsperson >ich« sagt:
Ich als Idiot denke, ich als Zarathustra will, ich als Dionysos tanze, ich als Liebender
beanspruche. Sogar die Bergsonsche Dauer braucht einen Laufer. Im philosophischen
Aussageakt tut man nicht etwas, indem man es ausspricht, sondern man macht die
Bewegung, indem man sie denkt, vermittels einer Begriffsperon. Daher sind die Be-
griffspersonen auch die wahren Agenzien des Aussageakts. Wer ist »ich<? Immer eine
dritte Person.« G. Deleuze/F. Guattari: Was ist Philosophie?, S. 73.

71 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 443.

72 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 565.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 53

stantialisierung und Transzendentalisierung des Textes und der Textualitdt, ob-
gleich man meint, Sprachspiele oder Sprechakte zu rekonstruieren? Denn auch
wenn man die Frage nach dem Subjekt auf die Ebene des Textsubjekts oder der
Textsubjekte beschrinkt, so bleibt doch die Frage, ob nicht gerade diese Fokussie-
rung ein substantielles Textsubjekt implizit annimmt oder sogar konstruiert, das
dann lediglich in unterschiedliche Erzdhlinstanzen und Rollen schliipft.

6. — Durch die Analyse der Nietzscheschen Vielnamigkeit, seines Umgangs mit
fremden und seinem eigenen Eigennamen, die dionysische Ziige aufweisen, und
seinen mehrdimensionalen und komplexen subjekttheoretischen Uberlegungen, so
die These der folgenden Kapitel, lassen sich auch die eben skizzierten, in Wider-
spruch zueinander befindlichen Positionen zu Nietzsches Autorschaftskonstruktion,
die ja selbst zugleich auch immer Fragen der Subjektphilosophie darstellen, vermit-
teln, wobei »vermitteln¢< hier nicht im Sinne von »versShnen< verstanden werden
soll. Der logische Ausgangspunkt im Falle Nietzsches lautet daher nicht: entweder
autoritire, einheitliche oder autoritétslose, plurale Autorschafts-Instanz und -Figur
mit entsprechenden Subjektmodellen. Diese Alternative, die auf die aristotelische
Logik mit ihren Sétzen der Identitdt, des Widerspruchs und des ausgeschlossenen
Dritten zuriickgefiihrt werden kénnte,73 wird von Nietzsche, und nicht von ihm al-
lein, jedoch in Frage gestellt.74 Es soll aber im Folgenden nicht um eine dialekti-

73 Aristoteles driickte diesen Sachverhalt so aus: »Es ist unmoglich, dafl dasselbe
gleichzeitig und in gleicher Hinsicht demselben zukomme und nicht zukomme [...].
Das ist das allergewissenste aller Prinzipien.« Aristoteles: Metaphysik, 1005b, 19-20.
— Die aristotelische Logik beruht bekanntermaflen auf dem Satz der Identitét, der be-
sagt, da3 A gleich A ist, auf dem Satz vom Widerspruch (A ist nicht nicht-A) und auf
dem Satz vom ausgeschlossenen Dritten (A kann nicht gleichzeitig A und nicht-A
sein).

74 Nietzsche schreibt zur aristotelischen Logik: »Wenn, nach Aristoteles der Satz
vom Widerspruch der gewisseste aller Grundsitze ist, wenn er der letzte und un-
terste ist, auf den alle Beweisfithrungen zuriickgehen, wenn in ihm das Princip aller
anderen Axiome liegt: um so strenger sollte man erwégen, was er im Grunde schon
an Behauptungen voraussetzt. Entweder wird mit ihm etwas in Betreff des Wirkli-
chen, Seienden behauptet, wie als ob er dasselbe anderswoher bereits kennte: namlich
dafl ihm nicht entgegengesetzte Pridikate zugesprochen werden kénnen. Oder der
Satz will sagen: dafl ihm entgegengesetzte Pradikate nicht zugesprochen werden sol-
len? Dann wire die Logik ein Imperativ, nicht zur Erkenntnifl des Wahren, sondern
zur Setzung und Zurechtmachung einer Welt, die uns wahr heiflen soll. Kurz
die Frage steht offen: sind die logischen Axiome dem Wirklichen adédquat, oder sind
sie Maafistabe und Mittel, um Wirkliches, den Begrift »Wirklichkeit« fiir uns erst zu
schaffen?... Um das Erste bejahen zu konnen, miiite man aber, wie gesagt, das
Seiende bereits kennen, was schlechterdings nicht der Fall ist. Der Satz enthilt also

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sche Authebung der gegensitzlichen Positionen im Zusammenhang mit der Autor-
schafts-Debatte gehen, auch wenn die Dialektik, vor allem in ihrer epistemisch-
poeto-logischen Ausarbeitung bei Gaston Bachelard, eine interessante Alternative
zur aristotelischen Logik darstellt.” Nietzsche selbst — und nicht irgendwelche
tibergeordnete subjektphilosophischen oder literaturtheoretischen Vorannahmen —
soll die Richtschnur der weiteren Betrachtung vorgeben, denn er selbst scheint eher
der Reprisentant einer paradoxen oder paradoxalen Logik zu sein’® und ganz ande-
re »Identitdtskonzepte«, wenn man iiberhaupt noch mit Begriffen wie Identitét ope-
rieren darf oder will, theoretisch entwickelt und literarisch-philosophisch in Szene
gesetzt zu haben, Identititskonzepte, die sich jenseits von Dualismen wie Schein
und Sein, von Substanz und Akzidens, von Einheit oder Vielheit bewegen. Und so
schreibt Nietzsche in der Frohlichen Wissenschaft:

Was ist mir jetzt »Schein«! Wahrlich nicht der Gegensatz irgend eines Wesens, — was
weiss ich von irgend welchem Wesen auszusagen, als eben nur die Pridicate seines
Scheines! Wahrlich nicht eine todte Maske, die man einem unbekannten X aufsetzen
und wohl auch abnehmen konnte! Schein ist fiir das Wirkende und Lebende selber,
das soweit in seiner Selbstverspottung geht, mich fiihlen zu lassen, dass hier Schein
und Irrlicht und Geistertanz und nichts Mehr ist, — dass unter allen diesen Triumen-
den auch ich, der »Erkennende«, meinen Tanz tanze, dass der Erkennende ein Mittel
ist, den irdischen Tanz in die Lidnge zu ziehen und insofern zu den Festordnern des
Daseins gehort [ .. .].77

kein Kriterium der Wahrheit, sondern einen Imperativ iiber das, was als
wahr gelten soll.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885-1887, KSA 12,
S. 389.

75 Vgl. Gaston Bachelard: Die Philosophie des Nein. Versuch einer Philosophie des
neuen wissenschaftlichen Geistes, Frankfurt a. M. 1980 (franz. 1940); und darin vor
allem das Kapitel »Die nicharistotelische Logik«, S. 123-153.

76 Im Gegensatz zur Logik aristotelischer Pragung steht das, was man die paradoxe oder
paradoxale Logik nennen konnte, die, um auf das obige Beispiel einzugehen, an-
nimmt, da8 A und nicht-A einander als Pradikate von X nicht ausschlieBen. Ein gutes
Beispiel ist Freuds Begriff der Ambivalenz, der besagt, da3 man zur gleichen Zeit fiir
die gleiche Person Liebe und Hall empfinden kann. Vgl. dazu Renate Schlesier: »Be-
schreibung eines Kampfes: Eros, Todestrieb und die Ambivalenz der Gefiihle«, in:
Grofle Gefiihle. Bausteine menschlichen Verhaltens, hg. vom ZDF-nachtstudio,
Frankfurt a. M. 2000, S. 15-30. — Zur pradikativen Struktur des Denkens und der
Sprache vgl. den Abschnitt »Voraussetzungen der Poetologie des Selbst« in dieser
Arbeit und allgemein Ernst Tugendhat: Vorlesungen zur Einfiihrung in die sprach-
analytische Philosophie, Frankfurt a. M. 1976.

77 F. Nietzsche: Die fiohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 417.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORSCHAFT IM KONTEXT DER NIETZSCHE-LITERATUR | 55

Vor diesem Hintergrund wird auch erahnbar, warum Nietzsche fiir Ecce homo die
Formulierung » Aufzeichnungen eines Vielfachen«’® als Untertitel in Erwidgung ge-
zogen hat,79 denn durch den egozentrierten Selbstbezug, der sich im Akt des Auf-
zeichnens vollzieht, entsteht eine strukturelle Einheitlichkeit, welche die Vielheit
nicht authebt — im Gegenteil —, sondern erst ermdglicht und bewahrt. Die Frage
nach Monismus und Pluralitit stellt sich daher im Falle Nietzsche anders. Man kann
sagen: Dieses schreibend denkende Subjekt ist nicht nur viele und nicht nur eins, es
ist als ein vielfaches und einheitliches zu denken, weil es das substantialistische
Denken mit einer entsprechenden Ontologie hinter sich gelassen hat.

So paradox es klingen mag: das Subjekt, das sich hier duBert ist viele und eins,
plural und singuliir,80 wobei die Einheit und Singularitdt weder in logischer noch in
ontologischer Hinsicht vorgéngig sind. Es stellt sich daher auch nicht nur so dar,
daf} ein singuldres Subjekt sich lediglich vervielfiltigt und teilt, in Rollen schliipft
und hinter vielfdltigen Masken verbirgt. Wenn man so will, ist die Singularitit
selbst eine Maske unter anderen. Die Einheitlichkeit wird, wie noch genauer zu zei-
gen ist, durch die Egozentrizitit hergestellt, durch den Selbstbezug auf sprachlicher,
psychologischer, erkenntnis- und subjekttheoretischer Ebene. Die Pluralitit und Di-
vidualitit des Subjekts sind also die Bedingungen der Moglichkeit der Egozentrizi-
tit und seiner Singularitit, und umgekehrt ist die Egozentrizitit die Bedingung der
Moglichkeit, sinnvoll iiber den Subjektpluralismus zu sprechen, ihn darzustellen, zu
entfalten und ihm gegebenfalls einen Sinn zu geben. Dieser Sinn ist allerdings kein
fester und unumstoBlicher, der auf ein unteilbares Wesen verweist, sondern er ver-
weist vielmehr auf ein stets dynamisches sich verdnderndes, werdendes Element,
das, metaphorisch gesprochen und ein Bild Heraklits aufnehmend, eher einem Fluf3
als einem Felsen gleicht.81 Nietzsche betont selbst, dal »wenn wir in den Fluss un-

78 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 632.

79 Auch Heinrich Detering geht auf die Frage nach Pluralitit und Einheitlichkeit ein und
schreibt iiber den »Schreiber« des Ecce homo: »Sein Ich sei, erkldrt der Schreiber,
eine ungeheure Vielheit< — eine Vielheit also und eine Vielheit, zugleich Urheber,
Prozel und Resultat. [...] Dementsprechend lautete einer der wechselnden Titel-
Entwiirfe fiir diese Autobiographie: »>Aufzeichnungen eines Vielfachen< — also Auf-
zeichnungen eines Vielfachen, aber auch >Aufzeichnungen eines Vielfachen<.« H.
Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 122f. — Detering tendiert insgesamt
dazu, die Subjekt-Pluralitét bei Nietzsche in einem Monismus aufzufangen, so daf3
sie sich tendenziell verfliichtigt, denn das textuell-fundierte Nietzschesche Ich kann
als ein Vielfaches und die vielfachen Ichs als eines beschrieben werden.

80 Im Abschnitt »Das Ich, der Grundwillec und das Selbst«, das sich mit Nietzsches
Konzept des Selbst, wie er es im Zarathustra entwickelt, unter anderem beschéftigt,
wird diese Gedankenfigur genauer ausgefiihrt.

81 Nietzsche betont ja auch, dal »Das, was jetzt uns Menschen Leben und Erfahrung
heisst, — allméhlich geworden ist, ja noch v6llig im Werden ist und deshalb nicht
als feste Grofle betrachtet werden soll, von welcher aus man den Schluf3 iiber den Ur-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

seres anscheinend eigensten und personlichsten Wesens hinabsteigen wollen, [...]
Heraklit’s Satz [gilt]: man steigt nicht zweimal in den selben Fluss«.*

Die Analyse von Nietzsches Umgang mit Eigennamen sowie seiner subjektthe-
oretischen Uberlegungen bietet die Moglichkeit, einen dritten Weg zu beschreiten,
um »diese[m] werdenden und verwandelten ego«83 zu folgen, der jenseits von Au-
torzentrierung und Autordezentrierung, von Monismus und Pluralitit angesiedelt
ist. Das hier vorgeschlagene philosophisch-poetologische Vorgehen geht von der
Uberzeugung aus, daB Komplexititssteigerung nicht automatisch mit Erkenntnis-
fortschritt gleichzusetzen ist. Doch aus der vorgeschlagenen Perspektive konnten
sich beide Forschungspositionen auf ein, vielleicht Nietzsche selbst bis zu einem
gewissen Grad und Zeitpunkt,84 unbekanntes, X beziehen, auf ein dividualistisch-
egozentriertes Weltbild, das eine partikulare transfigurierende Poetologie des Selbst
ausgebildet hat, welches sich im Laufe der Zeit durch die Nietzscheschen Schriften
und Uberlegungen hindurch und durch sie entwickelt hat. Diese Poetologie des
Selbst, die zugleich ein spezifisches Weltbild darstellt, konnte strukturell Wittgen-
steins Vorstellung von gedanklicher beweglicher »Mythologie« gleichen, in der das
Feste und Fliissige sich gegenseitig bedingende perspektivische Groen darstel-
len,85 denn »die Mythologie kann wieder in FluB geraten, das FluBbett der Gedan-
ken sich verschieben. Aber ich unterscheide zwischen der Bewegung des Wassers
im FluBbett und der Verschiebung dieses; obwohl es eine scharfe Trennung nicht
gibt«, da »das Ufer jenes Flusses zum Teil aus hartem Gestein [besteht], das keiner
oder einer unmerkbaren Anderung unterliegt, und teils aus Sand, der bald hier bald

dort weg- und angeschwemmt wirde®

heber (den zureichenden Grund) machen oder nur ablehnen diirfte.« F. Nietzsche:
Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 36.

82 Ebd., S. 477.

83 Ebd., S. 478.

84 Vgl folgende Bemerkungen Nietzsches: »Sehr curios! Ich verstehe seit 4 Wochen
meine Schriften, — mehr noch ich schitze sie. Allen Ernstes, ich habe nie gewuft,
was sie bedeuten«. Brief an Heinrich von Kdoselitz, 22. Dezember 1888, F. Nietzsche:
Scimtliche Briefe, KSB 8, S. 545. — Und in einem fritheren Brief an Heinrich von K&-
selitz vom 9. Dezember 1888 schreibt Nietzsche: »ich blittere seit einigen Tagen in
meiner Litteratur, der ich jetzt zum ersten Male mich gewachsen fiihle. Verstehen Sie
das? Ich habe Alles sehr gut gemacht, aber nie einen Begriff davon gehabt, — im Ge-
gentheil!« F. Nietzsche: Scmtliche Briefe, KSB 8, S. 515.

85 So betont Nietzsche auch: »In Wahrheit [...] ist all unser Handeln und Erkennen kei-
ne Folge von Facten und Zwischenrdumen, sondern ein bestdndiger Fluss«. F. Nietz-
sche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 546.

86 Ludwig Wittgenstein: »Uber GewiBheit«, in: ders.: Uber Gewifheit, Werkausgabe
Bd. 8, Frankfurt a. M. 1984, S. 113-257, hier S. 140.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEITES KAPITEL:
NIETZSCHES SEMIOTIK ALS POETOLOGISCHES MODELL

Nietzsches dionysischer Umgang mit Eigennamen

1. — Im Umgang mit Eigennamen wird meistens die Eindeutigkeit der Zuordnung
zu einer Person oder einem Gegenstand als gegeben vorausgesetzt. Dies ist aber
hinsichtlich Nietzsche nicht der Fall. Bei ihm droht, wie Derrida angemerkt hat, je-
de Eindeutigkeit der Bezugnahme durch die Art des Umgangs mit seinem eigenen
Namen in FluB} und in Bewegung zu geraten.l Dies resultiert erstens durch die Plu-
ralisierung und wiederholte Ersetzung seines Namens durch andere Namen (Za-
rathustra, Der Antichrist, Dionysos, Der Gekreuzigte, etc.) und zweitens durch die
Aufdeckung seiner eigenen wechselnden Pseudonyme, Heteronyme und Begriffs-
personen.

In der Tat ist es so, daB Nietzsche durch unterschiedliche Figuren und durch
seine unterschiedlichen Namen, durch seine Pseudonyme und Heteronyme so etwas

1 Vgl. J. Derrida: »Nietzsches Otobiographie oder Politik des Eigennamens«, S. 64-98;
ders: »Die Unterschriften interpretieren«, S. 62-77; ders.: »Die Stile Nietzsches«, S.
183-224. — Neben Derrrida betonen unter anderem auch folgende Studien und Biicher
Nietzsches eigentiimlichen Umgang mit Eigennamen: G. Deleuze/F. Guattari: Was ist
Philosophie?; Sarah Kofman: Explosion I. De I’Ecce homo de Nietzsche, Paris 1992;
Aldo Lanfraconi: Nietzsches historische Philosophie, Stuttgart/Bad Cannstatt 2000;
E. Kleinschmidt: » Abwesende Gegenwirtigkeit. Grenzpositionen der Autorschaft in
Friedrich Nietzsches »Ecce homo««, S. 165-179; M. Stingelin: »er war im Grunde der
eigentliche Schrifisteller«, S. 80-106.

2 Vgl. beispielsweise den Brief an August Strindberg vom 31. Dezember 1888, den er
mit »Nietzsche Caesar« unterschreibt (F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 8, S.
568), den Briefentwurf an Catulle Mendés vom 1. Januar 1889, den er mit »Nietzsche
Dionysos« unterzeichnet (F. Nietzsche: Simtliche Briefe, KSB 8, S. 571) oder die
Schrift Der Antichrist. Fluch auf das Christenthum, deren abschlieendes »Gesetz
wider das Christenthum« mit »Der Antichrist« unterzeichnet ist (F. Nietzsche: Der
Antichrist, KSA 6, S. 254).

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

wie eine kohidrente philosophische Subjektivitdt und kommunikative Identitét infra-
ge stellt. Dies ergibt sich nicht zuletzt daraus, daB er unterschiedliche Rollen, Mas-
ken und Begriffspersonen entwickelt, die eine einfache Identifizierung zwischen
Autor und Sprecher erschweren. Nietzsche ist, wie Dionysos, ein polyonymos — ein
Vielnamiger.3 Die Vielnamigkeit und Pluralitét sind nicht nur ein wesentliches Zei-
chen seines bevorzugten antiken Gottes, seiner wichtigsten Begriffsperson, sondern
zeichnen sein eigenes Selbstverstindnis aus. Dionysos, der in der antiken Traditon
derjenige Gott ist, dem die meisten unterschiedlichen Namen zugeschrieben worden
sind, bildet das Modell fiir Nietzsche. Hieraus resultiert unter anderem die dionysi-
sche Signatur seiner Schreibweise, und sein Umgang mit Eigennamen ist daher
auch dionysisch — jenseits der Vorstellung einer tragischen Philosophie im Zeichen
des Dionysos, die er eh auf seine partikulare Art und Weise umdeutet und entwi-
ckelt.

Nietzsche stiftet durch den Gebrauch von Eigennamen aber auch schlicht Ver-
wirrung bei seinen Lesern. »An allen psychologisch entscheidenden Stellen«, heif3t
es etwa in Ecce homo, riickblickend auf die frithere Huldigungsschrift Richard
Wagner in Bayreuth, »ist nur von mir die Rede, man darf riicksichtslos meinen
Namen oder das Wort Zarathustra hinstellen, wo der Text das Wort Wagner
giebt«.4 Das gleiche sagt er auch in bezug auf die »Worter< Schopenhauer und
Wagner und die Schopenhauer gewidmete »UnzeitgemidBe Betrachtung« Schopen-
hauer als Erzieher: »Schopenhauer und Wagner oder, mit Einem Wort, Nietz-
sche...«’ Anders gesagt: Das literarisch-philosophische Subjekt Nietzsche nimmt
gerne auch andere bereits kanonifizierte Namen an, die realen Personen zugeordnet
sind. Er produziert damit auch willentlich eine Konfussion, die nicht ohne weiteres
aufzuldsen ist.

»Man sei auf der Hut«, warnt Nietzsche daher, »wenn ich Namen nenne. Ich
habe alle entscheidenden Dinge iiber mich immer so gesagt, daf irgend Jemand,
sich getroffen fithlend, vor Vergniigen dabei fast umfiel. Die dritte UnzeitgemiBe
heilt zum Beispiel Schopenhauer als Erzieher [...]. Lisez: Nietzsche als Erzieher.«
Nietzsche betont (eher implizit), daB es in seinem Fall nicht ausreichend ist, zu ver-
stehen, wie gingigerweise Eigennamen verwendet werden. Dies hat auch methodo-
logische Konsequenzen: Er reklamiert fiir sich eine persoénliche, man kénnt auch
sagen, egozentrierte Hermeneutik des Eigennamens, da, entgegen jeglicher Kon-
vention, Name und Bedeutung des Namens — das Bezeichnende und das Bezeichne-

3 Vgl. zur Vielnamigkeit des Dionysos die vielen Namen, die Walter F. Otto in seiner
Studie Dionysos. Kultus und Mythos, Frankfurt a.M. 1933, zusammentrégt.

4 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 314.

5 Ebd., S. 317.

6 So ein geplanter Einschub zu Nietzsche contra Wagner. F. Nietzsche: Kommentar zu

den Bénden 1 -13, KSA 14, S. 525.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 59

te — auseinanderstreben beziehungsweise nicht in einem konventionellen Sinne
konvergieren. Nietzsche tut dies unter anderem, um, wie er ritselhafterweise
schreibt, »Etwas auszusprechen, um ein Paar Formeln, Zeichen, Sprachmittel mehr
in der Hand zu haben«.”

Nun, Nietzsche 16st, wie aus dem oben angefiihrten Zitat ersichtlich ist, faktisch
die scheinbar feste, identifizierende Fremdreferenz, in diesem Fall Wagner und
Schopenhauer, auf und projiziert nachtriglich sein eigenes Selbst auf die Namen
beziehungsweise »Worter« Wagner und Schopenhauer. Mehr noch: Nietzsche ver-
leibt sich oder »verwandelt in sich« die Namen Wagner und Schopenhauer nachtrag-
lich ein.® Beide Namen sollen daher, wenn man Nietzsches Intention folgt, als seine
Pseudonyme, Synonyme oder Heteronyme vom Leser aufgefafit werden, da sie, un-
ter psychologischen Gesichtspunkten, in den Unzeitgemdfen Betrachtungen so et-
was wie unbewuBte oder unwillkiirliche Selbstprojektionen, Selbstmodellierungen
und Masken bereits darstellen.” In Ecce homo hebt Nietzsche darin »die fremdar-
tigste »Objektivitit(, die es geben kann« hervor, denn »die absolute Gewissheit dar-
iiber, was ich bin, projicirte sich auf irgend eine zufillige Realitit.«'® Daraus erge-
ben sich freilich viele Fragen und Probleme, die den Status der Referenzialitdt von
Eigennamen betreffen, denn diese Aussage Nietzsches ist insofern bemerkenswert,
als daB die frithere (intentionslose) Projektion, die Wagner und Schopenhauer als
seine Vorldufer ausweist, durch eine neue Selbstprojektion iiberblendet wird, wel-
che die Bedeutung Wagners und Schopenhauers auszuloschen intendiert. Dieses
Verfahren weitet Nietzsche aber auch beispielsweise auf die Namen Rée, Voltaire
oder Dionysos aus — darauf wird spiter noch genauer eingegangen werden. Dadurch
aber wird die klare identifizierende Fremdreferenz, die durch Eigennamen konven-

7 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 320.

8 Der Ausdruck »in sich einverwandeln< existiert zwar laut Grimmschen Worterbuch
nicht, doch Peter Handke benutzt ihn in seinem Text Die Lehre der Sainte-Victoire
(es handelt sich also um einen Neologismus), um einen aneignenden, transformativen
Akt zu bezeichnen, der mir analog zum Nietzscheschen zu sein scheint. Vgl. folgende
Stelle bei Handke: »Zuletzt hoffte ich dann doch, daf es »ich«< werden konnte (Sorger,
den Erdforscher, hatte ich ja in mich einverwandelt, und so wirkte er ohnedies in vie-
len Blicken weiter).« Peter Handke: Die Lehre der Sainte-Victoire, Frankfurt a. M.
1984, S. 80.

9 Daf3 Selbstprojektionen und Masken fiir Nietzsches literarisch-philosophische
Schreibweise eine wichtige Rolle spielen, haben bereits unter anderem folgende Stu-
dien hervorgehoben: S. Kofman: Explosion I.; Marco Brusotti: Die Leidenschaft der
Erkenntnis. Philosophie und Lebensgestaltung bei Nietzsche von » Morgenrdthe« bis
»Also sprach Zarathustra«, Berlin/New York 1997; Vivetta Vivarelli: Nietzsche und
die Masken des freien Geistes. Montaigne, Pascal und Sterne, Wiirzburg 1998; A.
Lanfraconi: Nietzsches historische Philosophie; K. Wellner: »Nietzsches Masken in
Ecce homo«, S. 143-150.

10 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 314f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

tionellerweise vorgegeben ist, durch eine Ersetzungstrategie zum selbstreferentiel-
len, egozentrierten Akt, den der Leser mitvollziehen soll, wie etwa die autoritative
Lektiireanweisung »Lisez: Nietzsche« verdeutlicht. Nietzsche weitet dieses Vorge-
hen aber auch auf seine anderen Heteronyme und Begriffspersonen aus. Sarah
Kofman beispielsweise kommentiert dies Vogehen folgendermaflen: »Wagner,
Schopenhauer, Voltaire, Paul Rée, Zarathoustra, Dionysos, etc., autant de masques
et des noms dont Nietzsche a dii s’emparer pour dire ce qui n’avait pas encore de
nom. Le temps de 1’aprés-coup lui permet de dire: tous ces noms, ¢’était déja »moig,
de simples signes, pour parler de >moic« [.. .].«11

Nietzsche behandelt daher in verbliiffenderweise Eigennamen vielfach so, als
seien sie einfache Worter, die durch Synonyme ersetzbar sind — er schreibt ja auch,
»wo der Text das Wort Wagner giebt« und nicht, >wo der Text den Namen Wagner
gibt«. Und er bietet seinen eigenen Namen oder das Wort Zarathustra als Alternati-
ven an, wobei auf die Synonymisierung und Homologiserung der Namen (Worter)
Nietzsche und Zarathustra an dieser Stelle noch nicht eingegangen werden soll,
denn sie bildet eine zentrale Gelenkstelle der Nietzscheschen Poetologie des Selbst.
(Dies wird spéter in der Erorterung des Konzepts des Se/bst und in der Analyse von
Ecce homo deutlich werden.)

Nietzsches Vorgehen an den zitierten Stellen wirft aber einige schwerwiegende
philosophische und sprachtheoretische Probleme beziiglich seines Umgangs mit Ei-
gennamen auf: Die Sprache ist zwar ein System beweglicher und bis zu einem ge-
wissen Grade austauschbarer Zeichen — ein Wort kann durch ein anderes ersetzt und
jeder Satz kann durch einen anderen ausgedriickt werden, wie dies beispielsweise
bei jeder Ubersetzung eines Textes in eine andere Sprache der Fall ist — doch bilden
konventionellerweise Eigennamen eine klare Grenze dieser Variabilitdt und Aus-
tauschbarkeit der sprachlichen Zeichen und Wérter. Eigennamen sind zwar auch
Zeichen und Worter und bilden einen Teil der Sprache, sie beziehen sich jedoch in
einem besonderen Maf3e auf ein »Jenseits der Sprache«. Das heif3it: Sie werden refe-
rentiell Personen oder Gegensténden zugeordnet, die objektiv in Raum und Zeit lo-
kalisierbar sind.'” Man spricht in diesem Zusammenhang auch von einer Taufsitua-
tion.”® »Die Referenz eines Eigennamens schlieBlich ist nur zu verstehen«, schreibt
daher beispielsweise Ernst Tugendhat, »im Rekurs auf das beschriebene Substituti-

11 S. Kofman: Explosion I, S. 23.

12 Dies gilt letztlich auch beispielsweise fiir literarisch-fiktive Figuren, da man sie in ei-
nem Roman oder in einer Erzdhlung, die Teil einer objektivierbaren Realitit sind, lo-
kalisieren kann.

13 Vgl. zur Taufsituation beziiglich der Eigennamen: Saul Kripke: »Naming and Neces-
sity«, in: Donald Davidson/Gilbert Harman (Hg.): Semantics of Natural Language,
Dordrecht 1972, S. 253-355; Ursula Wolf (Hg.): Eigennamen. Dokumentation einer
Kontroverse, Frankfurt a. M. 1985.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 61

onssystem. Man kann also auf einzelnes nur bezugnehmen, indem man sich zu-
gleich auf eine Welt bezieht«.* Eigennamen sind daher besondere Designatoren
oder Bezeichnungsausdriicke, die eine objektivierbare soziale Welt voraussetzen,
denn es wird, wie Pierre Bourdieu betont, durch »den Eigennamen, diese ganz ei-
gentiimliche Form des Benennens, [...] eine gleichbeibende und dauerhafte soziale
Identitét gesetzt, die fiir die Identitdt des biologischen Individuums in all den mog-
lichen Feldern einsteht, in die es als Akteur hineingerit, das heilt in allen seinen
moglichen Lebengeschichten.«15

Nietzsche nun setzt sich iiber diese Konvention in semiologischer Hinsicht
schlicht hinweg. Die Elastizitdt und Variabilitdt der sprachlichen Zeichen wird bei
ihm auch auf das Feld der Eigennamen und der Subjektthematik ausgeweitet. Um
genauer zu sein: Das ehemals Bezeichnete stimmt nicht mehr mit dem nun Gemein-
ten bei ihm tiberein, so daf3 er eine aktive Resemantisierung der fremden Namen
vornimmt. Tatséchlich findet sich bei ihm auch eine prinzipielle sprach- und indivi-
dualitétstheoretische Reflexion, die seine Subjektkritik suspendiert und eine parti-
kulare, individuelle Verwendung von Zeichen, Wortern beziehungsweise (Eigen-)
Namen vor dem Hintergrund einer allgemeinen und historisch iiberlieferten Sprache
erkldren konnte, indem er ein interpretationistisch-kreatives Argument ins Feld
fithrt: »Das Individuum ist etwas Absolutes, alle seine Handlungen ganz sein eigen.
Die Werthe fiir seine Handlungen entnimmt er zuletzt doch sich selber: weil er auch
die iiberlieferten Worte sich ganz individuell deuten muf. Die Auslegung
der Formel ist mindestens personlich, wenn er auch keine Formel schafft: als Aus-

. . 16
leger ist er immer noch schaffend.«

2. — Je spiteren Datums die Nietzscheschen Texte sind, je intensiver sich Nietzsche
in der Re-Lektiire, wie in seinen Vorreden von 1886 oder in Ecce homo, seiner
Schriften als interpretationistischer Ausleger seiner selbst préisentiert, desto drama-
tischer formuliert er seinen Umgang mit Namen und zugleich seine eigene Autor-
schaft und Schreibaktivitit. An den Komponisten Heinrich Kéoselitz, den Nietzsche
ja bekanntermaflen in >Peter Gast< umtaufte, schreibt er am 6. Dezember 1888:
»Uber die dritte und vierte UnzeitgemaBe werden Sie in Ecce homo eine Entde-
ckung lesen, dass Thnen die Haare zu Berge stehn, mir standen sie auch zu Berge.

14 E. Tugendhat: Egozentrizitit und Mystik, S. 21.

15 Pierre Bourdieu: »Die biographische Illusion«, in: ders.: Praktische Vernunft. Zur
Theorie des Handelns, Frankfurt a. M. 1998 (franz. 1994), S. 75-83, hier S. 78f.

16 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 663.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Beide reden nur von mir, anticipando... Weder Wagner, noch Schopenhauer kamen
psychologisch drin vor... Ich habe beide Schriften erst seit 14 Tagen verstanden.«'’

Die beiden »UnzeitgemédBen Betrachtungen« Schopenhauer als Erzieher und
Richard Wagner in Bayreuth sprechen fiir Nietzsche im Riickblick und in seiner
Re-Lektiire nur von ihm selbst. Ja, die Re-Lektiire dieser Schriften fiihrt bei ihm zur
Entdeckung des eigenen Ichs oder Selbst — und zwar insofern, da3 Nietzsche nicht
nur der Autor der beiden Schriften ist, sondern, daf3 sie nur von ihm reden, er ihr ei-
gentlicher Protagonist ist, dal seine Person der Hauptgegenstand sein soll. Das
hei3t aber nicht nur, dal Nietzsche seine Haltung gegeniiber Schopenhauer revi-
diert, den er in seiner dritten Unzeitgemdfien Betrachtung noch als idealen philoso-
phischen Lebensfiihrer angepriesen hatte und stattdessen nun sich selbst in solch ei-
ner Funktion anbietet, sondern die ehemals gesichert geglaubte Bedeutung seiner
Schriften gerdt in Bewegung: Statt von Wagner oder Schopenhauer zu handeln,
sprechen sie nun von ihm. Man koénnte auch sagen: Nietzsche sammelt sich in der
Re-Lektiire seiner Schriften auf sich hin, indem er die ehemalige Fremdreferenz
ausloscht und er die »eigentliche« oder >richtige« Bedeutung der Texte erkennt. Da-
mit entdeckt er sich — nicht ohne eine gewisse Ironie — selbst. Er erzielt dadurch ei-
ne egozentrierte Resemantisierung nicht nur einzelner Worter und Namen, sondern
ganzer Schriften: »Jetzt, wo ich aus einiger Ferne auf jene Zustinde zuriickblicke,
deren Zeugniss diese Schriften sind, moéchte ich nicht verleugnen, dass sie im
Grunde bloss von mir reden.«'*

Es ist zu Recht darauf hingewiesen worden, dall durch Nietzsches vor allem im
Spétwerk forciert vorgetragene Ersetzungsstrategie, die sich am auffilligsten in sei-
nem Umgang mit Eigennamen manifestiert, nicht ein Zustand der Eindeutigkeit
hergestellt wird, vielmehr drohen seine Autorschaft und die Inhalte seiner Schriften
in einen Zustand der Mehrdeutigkeit und, zum Teil, Unlesbarkeit wiiberzugehen,19
wenn man Nietzsches Aussagen nicht bereits als Anzeichen seines spiteren geisti-
gen Zusammenbruchs verstehen mochte. Es handelt sich beim spéten Nietzsche um
eine paradoxe Gedankenfigur: Je monolithischer und egozentrierter (wie etwa in
Ecce homo) er sich im nachhinein présentiert, je stirker er betont, da hinter Der
Antichrist, Der Gekreuzigte, Dionysos, Zarathustra, Wagner, Schopenhauer, usw.
er selbst stehe, sein Selbst zugleich aus diesen Figuren, Rollen und Begriffsperso-
nen zusammenzusetzen sei, desto drastischer 16sen sich seine frithere Autorschaft,
die ja auf klarer Differenzziehung beruhte, und die Thematik seiner fritheren Schrif-

17 Brief an Heinrich von Koselitz, 9. Dezember 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe,
KSB g, S. 515.

18 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 320.

19 Vgl. M. Stingelin: »er war im Grunde der eigentliche Schriftsteller«, S. 80-106, und
E. Kleinschmidt, »Abwesende Gegenwirtigkeit. Grenzpositionen der Autorschaft in
Friedrich Nietzsches yEcce homo««, S. 165-179.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 63

ten auf. Dadurch entsteht der Eindruck eines chaotischen Interagierens unterschied-
licher Sprech- und Textdynamiken. Und de facto ist es so, dal nicht nur die Wie-
dererkennungs- und Identifizierungseffekte fiir den Leser, der die Nietzscheschen
Texte in ihrer urspriinglichen Fassung kennt, geringer werden, sondern die in Ecce
homo anvisierte Teleologie auf der Ebene der Autorschaft schldgt so nachtriglich in
Kontingenz um. Dies zeigt sich beispielsweise an seinem Versuch, einen geschlos-
senen Werkentwurf im Kapitel »Warum ich so gute Biicher schreibe« von Ecce
homo zu entwerfen. Dieser Versuch erscheint als eine sekunddre Bearbeitung, in
der Nietzsche einen inneren und kohédrenten Zusammenhang seiner Schriften phan-
tasiert, den es bei genauerer und kritischer Betrachtung so gar nicht gibt.20 Es ist zu
vermuten, daf} er dies tut, um so die »welthistorische« Bedeutung seiner Person zu
unterstreichen, denn, wie er wihrend der Abfassung von FEcce homo Franz
Overt;?ck gegeniiber betont: »in zwei Monaten bin ich der erste Name auf Er-
den.«

3. — Nietzsches Autorschaft und auch sein Selbst scheinen als identifizierbare Ein-
heit und Groflen immer schillernder und scheinen sich bis zu einem gewissen Grade
auszuhohlen, auszuldschen oder zumindest zu verfliissigen. Die den Autor zentrie-
rende Position innerhalb der Nietzsche-Literatur versucht — im Gegensatz zur den
Autor dezentrierenden Position, die darin eher ein Zeichen der Disseminierung des
Autor-Ichs sieht — diesen Tatbestand, unter den von Nietzsche geprigten Begriffen
und Philosophemen einer Philosophie der Masken,22 der 7! heatralil‘dl,z3 einer Expe-
rimentalphilosophie,24 einer Philosophie des dsthetischen Scheins oder eines gro-
Jien Stils™ und eines Perspektivismus26 als methodologisch-poetologischen Monis-

20 Vgl. F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 298-364. — Zu dem auf Freuds Traumana-
lysen zuriickgehenden Begriff der sekundiiren Bearbeitung vgl. den gleichnamigen
Abschnitt in J. Laplanche/J.-B. Pontalis: Das Vokabular der Psychoanalyse, Bd. 2, S.
460f. — Dort definieren die Autoren sekunddre Bearbeitung als ein Verfahren der
»Umarbeitung [...], mit dem Ziel« die »Form eines relativ kohérenten und verstind-
lichen Szenariums darzubieten«.

21 Brief an Franz Overbeck, Weihnachten 1888, F. Nietzsche: Scmtliche Briefe, KSB 8,
S. 549.

22 Vgl. beispielsweise Ulrich Claesges: Der maskierte Gedanke: Nietzsches Aphoris-
menreihe »Von den ersten und letzten Dingen«, Wiirzburg 1999; K. Wellner: »Nietz-
sches Masken in Ecce homox, S. 143-150.

23 Vgl. Peter Sloterdijk: Der Denker auf der Biihne. Nietzsches Materialismus, Frank-
furt a. M. 1986.

24 Vgl. beispielsweise Volker Gerhardt: Pathos und Distanz. Studien zur Philosophie
Friedrich Nietzsches, Stuttgart 1988.

25 Vgl. dazu Karl Heinz Bohrer: »Asthetik und Historismus: Nietzsches Begriff des
»Scheins«, in: ders.: Plotzlichkeit. Zum Augenblick des dsthetischen Scheins, Frank-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

mus zu fassen, was nichts anderes heif3t, als dal Nietzsche seine philosophischen
Theoreme auf seine Person und auf sein Selbstverstindnis als Autor angewendet
habe, um so eine Kohérenz der Nietzscheschen Vorgehens- und Schreibsweise zu
rekonstruieren. In der Tat lassen sich bestimmte Elemente der Nietzscheschen
Schreibweise in Korrelation zu zentralen Philosophemen oder Theoremen seines
Denkens setzen. So hat etwa Alexander Nehamas in seiner Studie Friedrich Nietz-
sche. Leben als Literatur vorgeschlagen, Nietzsches Kritik an der Vorstellung von
Ursache und Wirkung und sein Plddoyer fiir die Umstellung des Ursache-
Wirkungsprinzips innerhalb einer perspektivischen Betrachtung der Welt auch als
poetologisches Autorschaftsprogramm und Schreibmodell zu lesen,27 in dem dann
bei Nietzsche das Leben wie ein narrativer Text nachtriglich modelliert werde. Ge-
nauer gesagt: Als Effekt der textuell-literarischen Modellierung — und nicht Selbst-
Reflexion — ergibt sich fiir Nehamas ein kohidrentes und geschlossenes Bild des ei-
genen Lebens bei Nietzsche, das sich als kontinuierliche Erziahlung lesen 146t, so
daf} Nietzsche in letzter Konsequenz das Resultat seines eigenen Werks und seiner

furt a. M. 1981, S. 111-138, wobei Bohrer betont, dal Nietzsche den Begriff des
Scheins »in den Begriff der yMaske« iiberfiihrte (ebd., 135); ders.: »Die Stile des Di-
onysos«, in: ders.: Grofer Stil. Form und Formlosigkeit in der Moderne, Miinchen
2007, S. 216-235.

26 Vgl. dazu A. C. Danto: Nietzsche als Philosoph, vor allem S. 88-125.

27 Vgl. dazu das 3. Kapitel »Ein jedes Ding ist die Summe seiner Wirkungen« in: A.
Nehamas: Nietzsche. Leben als Literatur, S. 113-154. — Nehamas® Argumentation
basiert vornehmlich auf einer Notiz, die der Kompilation Der Wille zur Macht ent-
nommen ist, die Nietzsches Schwester Elisabeth und Peter Gast zusammengestellt
hatten: »Wir unterscheiden uns, die Téter, vom Tun, und von diesem Schema machen
wir tiberall Gebrauch, — wir suchen nach einem Titer zu jedem Geschehen... was ha-
ben wir gemacht? Wir haben ein Gefiihl von Kraft, Anspannung, Widerstand, ein
Muskelgefiihl, das schon der Beginn der Handlung ist, als Ursache miflverstanden
[...]- — Aus einer notwendigen Reihenfolge von Zusténden folgt nicht deren Kausal-
Verhiltnis [...]. Wenn ich den Muskel von seinen »Wirkungen« getrennt denke, so
habe ich ihn negiert [...]. — Ein »>Ding¢ ist die Summe seiner Wirkungen. (WM,
551)«. Ebd., 118. — Problematisch an Nehamas’ Deutung ist nicht so sehr, daf3 er die
Nietzschesche Argumentation hinsichtlich der Umstellung des Kausal-Verhéltnisses
iberbewertet, indem er sie auf Nietzsches Schreibpraxis anwendet, dies lie3e sich un-
ter poetologischen Gesichtspunkten noch nachvollziehen, sondern daB er sich in den
zentralen Passagen seiner Studie autoritativ auf einen Text stitzt, Der Wille zur
Macht, den Nietzsche so niemals konzipiert und publiziert hat. Dariiber hinaus sind
viele der von Nehamas angefiihrten Nietzsche-Texte nicht in die kritische Ausgabe
von Nietzsches Schriften aufgenommen worden, da sie eindeutige Zurechtmachun-
gen seitens der Herausgeber darstellen. Dadurch entsteht eine Kohirenz, die es bei
genauerer Beobachtung nicht gibt. Daher entgehen Nehamas andere psychologische
und sprachphilosophische Aspekte, die bei Nietzsche textbildend wirksam sind und
welche die vorliegende Studie zu rekonstruieren sucht.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 65

Schreibaktivitit sei. Nehamas bestitigt damit indirekt die poststrukturalistisch-
literaturtheoretischen Annahmen — was auf den ersten Blick paradox erscheinen
mag, geht es ihm doch um eine transparente Kohérenz der Selbstmodellierung —,
denn in seiner Deutung des Nietzscheschen Perspektivismus wird dezidiert ein ein-
heitliches und kohérentes Autorschaftskonzept und Modell des Selbst, das parallel
zum Text oder zur Erzdhlung existiert, unterlaufen. Dieser Subversion entspriche
bei Nietzsche unter anderem auf der Ebene der Schreibweise ein hyperbolischer
Stilpluralismus. Nehamas gesteht daher auch ein, »dal die radikal pluralistische
Deutung Kofmans und Derridas am Ende doch die richtige iste.”® Gleichzeitig be-
tont er aber, dal »Nietzsches Werk als Ganzes seinen Perspektivismus [unter-
streicht], jedoch nicht, weil es selbst keine Deutung zuliele und keine bestimmte
Struktur, oder Bedeutung hitte«.””

Das einzige Kriterium, von einem Autorschaftskonzept bei nicht-fiktionaler Li-
teratur tiberhaupt zu sprechen, besteht sinnvollerweise in der Garantie von Identitit,
nicht statischer aber doch relativer Natur, und von Eindeutigkeit zwischen fakti-
schem Schreiber und Sprecher, was konventionellerweise durch die Identitdt des
Namens garantiert wird.” Die Herstellung von Identitédt und Eindeutigkeit, die hier
weder als substantialistische Begriffe noch als Resultate erkenntnistheoretischer
Operationen verstanden werden diirfen, kann nun auf sehr unterschiedliche Weise
und auf sehr unterschiedlichen Niveaus gelingen oder fehlschlagen. Semiotisch ge-
sprochen heilt dies, daB — bei aller Variabilitéit der benutzten Zeichen und maxima-
ler Semiosis — Identitdt und Eindeutigkeit auf das gleiche Bezeichnete verweisen
konnen, auf eine Ebene von propositionalen Konzepten also, welche ihrerseits auf
Referenten, das heifit Teile der auBBersprachlichen Wirklichkeit verweisen — zumin-
dest virtuell.

Bei aller diskursiven Hybriditdt und Pluralisierung sowie semiotischen Elastizi-
tdt und Differenzierung scheinen Nietzsches Sprache und seine Texte jedoch die

28 Ebd., S. 41.

29 Ebd.

30 Vgl. zu diesem Problem grundsitzlich Philippe Lejeune: Der autobiographische
Pakt, Frankfurt a. M. 1994 (franz. 1975). — Pierre Bourdieu betont in diesem themati-
schen Zusammenhang: »Als Institution ist der Eigenname der Zeit und dem Raum
wie auch orts- und zeitbedingten Variationen entzogen: Damit sichert er den benann-
ten Individuen tber alle Verdnderungen und alle biologischen und sozialen Flukuati-
onen hinweg die nominale Konstanz, die Identitdt im Sinne von Identitdt mit sich
selbt, constantia sibi, welche die soziale Ordnung verlangt. [...] Der Eigenname ist
der sichtbare Beleg fiir die Identitét seines Trégers liber die Zeit und tiber die sozialen
Raume hinweg, Grundlage der Einheit dieses Trigers in der Abfolge seiner Erschei-
nungsformen und der sozial anerkannten Moglichkeit, diese Erscheinungsormen zu
einem Ganzen zusammenzufassen und aktenkundig werden zu lassen [...]«. P. Bour-
dieu: »Die biographische Illusiong, S. 79.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Moglichkeit bereitzuhalten, konzeptuelle Figuren wie eine genuine und souveréne
Autorschaft jenseits der starren Dichotomie von Einheitlichkeit und Multiplizitét
hervorzubringen. Diese Moglichkeit ergibt sich daher, weil Nietzsche eine partiku-
lare, dividualistisch-egozentrierte Poetologie des Selbst mit einer entsprechenden
Semiotik innerhalb seiner Schreibaktivitit entwickelt hat, die er bis zu Ecce homo
konsequent weitertrieb, ja sogar bis zu den sogenannten Wahnsinnszetteln oder
pseudonymen Briefen, die er abwechselnd zum Beispiel mit Dionysos, Der Gekreu-
zigte, Astu oder Phoenix unterschrieben hat.

»Wer«, wie Nietzsche schreibt, »zum hundertiugigen Argos geworden ist, der
wird seine Io — ich meine sein ego — endlich iiberall hinbegleiten.«31 Diese Poeto-
logie des Selbst hat durchaus etwas mit Nietzsches beriihmtem Perspektivismus zu
tun, denn so schreibt er auch in Ecce homo: »Ich habe es jetzt in der Hand, ich habe
die Hand dafiir, Perspektiven umzustellen«.”> Um dies an einem Beispiel zu ver-
deutlichen, soll nun die Kontroverse um den »Réealismus« rekonstruiert werden, da
sie als Ausgangspunkt dessen dienen kann, was die vorliegende Studie als Nietz-
sches dividualistisch-egozentrierte Poetologie des Selbst bezeichnet, und worin
iiberhaupt ein wesentlicher Aspekt des Nietzscheschen Autorschaftskonzepts be-
steht, denn seine dividualistisch-egozentrierte Poetologie des Selbst sowie seine mit
der Ausstreichung der Namen Wagner und Schopenhauer verbundene Selbstmodel-
lierung in Ecce homo haben durchaus auch einen biographischen Hintergrund: Sie
spiegeln seine personliche Entwicklung zum selbstdndigen philosophischen Schrift-
steller wider.

Die Kontroverse um den Réealismus

1. — Die Schrift Menschliches, Allzumenschliches stellt, wie in der Einleitung dieser
Studie bereits angedeutet, eine klare Zisur in Nietzsches Werk dar. Sie ist, wie
Nietzsche schreibt, »das Denkmal einer Krisis«,33 und in der Tat reflektiert dieses
Buch eine in den Jahren 1875/76 vollzogene tiefgreifende Verdnderung und Ver-
wandlung ihres Autors. Diese Tatsache ist durch Selbstzeugnisse Nietzsches ebenso

wie durch zahlreiche biographische Studien belegt und aufgearbeitet worden.** So

31 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 477f.

32 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 266.

33 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 322.

34 Vgl. zu den Reaktionen auf die Publikation von Menschliches, Allzumenschliches im
Freundeskreis Nietzsches und zur Debatte um den sogenannten »Réealismus«: F.
Nietzsche: Chronik zu Nietzsches Leben. Konkordanz. Verzeichnis der Gedichte. Ge-
samtregister, KSA 15, S. 75-91; das Kapitel »Le masque de Paul Rée« in Sarah
Kofman: Explosion II. Les enfants de Nietzsche, Paris 1993, S. 209-216; Werner

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 67

heiflt es in einem Brief an Georg Brandes im Riickblick iiber diese Zeit, den Ge-
danken der »Krisis< aufgreifend: »Zwischen den unzeitgeméBen Betrachtungen und
Menschliches Allzumenschliches liegt eine Krisis und Hautung. Auch leiblich: ich
lebte Jahre lang in der nidchsten Nachbarschaft des Todes.«”

Nietzsches Gesundheitszustand und geistiger Wandel, seine metamorphische
»Krisis und Hautung, die sich in Menschliches, Allzumenschliches ausdriickt, seine
Trennung von ehemals propagierten Auffassungen und seine Verwandlung in einen
skeptisch-aufgeklédrten Denker, blieb jedoch von den meisten seiner Freunde und
Bekannten unbemerkt. Und mit der Publikation seines neuen Buches »fiir freie
Geister¢, das dem Andenken Voltaires gewidmet ist, iiberraschte und verunsicherte
er sie nachhaltig. Er hatte ihnen gegeniiber die Arbeit an dieser Schrift weitgehend
verschwiegen und war bis zur Drucklegung sowie dem definitiven Erscheinen der
Schrift auf strengste Geheimhaltung bedacht, da er mit Unverstdndnis oder zumin-
dest mit irritierten Reaktionen rechnete.”® Fiir Nietzsches Freunde und den Bay-
reuther Kreis um Wagner wurde aufgrund von Menschliches, Allzumenschliches ei-
ne intellektuelle Kehrtwende deutlich, die einen radikalen Bruch mit seinen friihe-
ren Vorstellungen darstellte. In Ecce homo schreibt Nietzsche riickblickend tiber
diese Zeit, seinen Bruch mit Wagner herunterspielend: »Was sich damals bei mir
entschied, war nicht etwa ein Bruch mit Wagner — ich empfand eine Gesammt-
Abirrung meines Instinkts, von der der einzelne Fehlgriff, heisse er nun Wagner o-
der Basler Professur, blof3 ein Zeichen war. Eine Ungeduld mit mir iiberfiel mich;

Ross: Der dngstliche Adler. Friedrich Nietzsches Leben, Miinchen 1997, S. 513-526;
Raymond J. Benders/Stephan Oettermann (Hg.): Friedrich Nietzsche. Chronik in Bil-
dern und Texten, Miinchen 2000, S. 424-435; Wiebrecht Ries/Karl-Friedrich Kiesow:
»Von Menschliches, Allzumenschliches bis zur Fréhlichen Wissenschaft«, in: H.
Ottmann (Hg.): Nietzsche-Handbuch, S. 91-119, vor allem S. 92-103; A. Lanfraconi:
Nietzsches historische Philosophie, S. 26-30 und Robin Small: Nietzsche and Rée. A
Star Friendship, Oxford 2005, vor allem: S. 31-38 und S. 155-159.

35 Brief an Georg Brandes, 19. Februar 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 8, S.
260. — An Wagner schreibt Nietzsche in einem erhaltenen Brief-Entwurf von Anfang
1878: »Dies Buch ist von mir: ich habe meine innersten Empfindungen tiber Men-
schen und Dinge darin ans Licht gebracht und zum ersten Male die Peripherie meines
eigenen Denkens umlaufen. In Zeiten, welche voller Paroxysmen und Qualen waren,
war dies Buch ein Trostmittel, welches nicht versagte, wo alle anderen Trostmittel
versagten. Vielleicht lebe ich noch, weil ich seiner fihig war.« F. Nietzsche: Sdmtli-
che Briefe, KSB 5, S. 298.

36 So schreibt Nietzsche etwa an seinen Verleger Ernst Schmeitzner in Chemnitz am 15.
Mairz 1878: »Aber, werthester Herr Verleger, Sie erinnern sich unseres Vertrags: Ge-
heimhaltung bis zum 1. Mai. Davon kann ich nicht mehr nachlassen als diess: vom
Augenblicke der Versendung der Freiexemplare an dirfen
Sie im buchhéndlerischen Borsenblatte, in den Bayreuther Bléttern usw. inseriren,
abernicht eher.«F. Nietzsche: Samtliche Briefe, KSB 5, S. 309.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

ich sah ein, dass es die hochste Zeit war, mich auf mich zu besinnen. Mit Einem
Male war mir auf eine schreckliche Weise klar, wie viel Zeit bereits verschwendet
sei [...]«.37

Nietzsche wandte sich mit der Publikation von Menschliches, Allzumenschli-
ches jedoch deutlich ab von Schopenhauer, Wagner und der Philologie, von seinem
fritheren Bekenntnis zur Metaphysik, von seiner Auffassung der Metaphysik der
Kunst und der Musik, mit ihrer Begriffsduplizitit des Dionysischen und des Apolli-
nischen.” Damit einher ging auch cine Ablehnung kunstreligiéser Vorstellungen,
wie sie Wagner und der um ihn herum entstandene Kreis propagierten.39 Das in vie-
len Teilen ideologiekritische vierte Hauptstiick » Aus der Seele der Kiinstler und

37 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 324f.

38 Man sollte nicht vergessen, dafl auch Nietzsches berithmtes Begriffspaar des Diony-
sischen und Apollinischen aus der Geburt der Tragddie letztlich einen direkten Re-
kurs auf Wagner darstellt. Wagner schrieb 1849 in seiner Schrift Die Kunst und die
Revolution, da3 der griechische Geist seinen Ausdruck in Apollon gefunden habe, in
Apollon, »der den chaotischen Drachen Python erlegt, die eitlen S6hne der prahleri-
schen Niobe mit seinen todlichen Geschossen vernichtet hatte, der durch seine Pries-
terin zu Delphoi den Fragenden das Urgesetz griechischen Geistes und Wesens ver-
kiindete, und so dem in leidenschaftlicher Handlung Begriffenen den ruhigen, unge-
triibten Spiegel seiner innersten, unwandelbar griechischen Natur vorhielt [...]. So
sah ihn der Athener, wenn alle Triebe seines schénen Leibes, seines rastlosen Geistes
ihn zur Wiedergeburt seines eigenen Wesens durch den idealen Ausdruck der Kunst
hindringten; [...] und so sah ihn, den herrlichen Gott, der von Dionysos begeisterte
tragische Dichter, wenn er allen Elementen der {ippig aus dem schénsten menschli-
chen Leben, ohne Geheif3, von selbst, und aus innerer Notwendigkeit aufgesprofiten
Kiinste, das kiithne, bindende Wort, die erhabene dichterische Absicht zuwies, die sie
alle wie in einen Brennpunkt vereinigte, um das hochste erdenkliche Kunstwerk, das
Drama, hervorzubringen.« Richard Wagner: »Die Kunst und die Revolution, in:
ders.: Gesammelte Schriften, hg. von J. Kapp, Leipzig o. J., Bd. 10, S. 14f,; vgl. zur
Bedeutung Wagners fiir die Entwicklung des Begriffspaares »apollinisch-dionysisch¢
Martin Vogel: Apollinisch und Dionysisch. Geschichte eines genialen Irrtums, Re-
gensburg 1966, besonders S. 95-123. — Der Gedanke, den sowohl Wagner als auch
Nietzsche teilten, dafl der Ursprung des griechischen Dramas im Dionysos-Kult liege,
ist wesentlich von Karl Otfried Miillers Geschichte der griechischen Literatur bis auf
das Zeitalter Alexanders, hg. von Eduard Miiller, Breslau 1841, 2 Bde., beeinflufit.
Vgl. zu Miillers Dionysos-Deutung Renate Schlesier: » Dieser mystische Gott<. Dio-
nysos im Spiegel von Karl Otfried Miillers Religionstheorie«, in: William M. Calder
III/Renate Schlesier (Hg.): Zwischen Rationalismus und Romantik. Karl Otfried Miil-
ler und die antike Kultur, Hildesheim 1998, S. 397-421. — Zur Vor- und Wirkungsge-
schichte des Begriffspaares vom Apollinischen und Dionysischen vgl. Max L. Baeu-
mer: Dionysos und das Dionysische in der antiken und deutschen Literatur, Darm-
stadt 2006.

39 In Der Fall Wagner wird Nietzsche lapidar feststellen: »Wagner’s Kunst ist krank.«
F. Nietzsche: Der Fall Wagner, KSA 6, S. 22.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 69

Schriftsteller« von Menschliches, Allzumenschliches mufite wie ein Affront auf alle
Kunstenthusiasten wirken, die sich von den Kiinsten eine religiése oder metaphysi-
sche Funktion erhofften oder von einer »Beseelung der Kunst«™ ausgingen. Statt-
dessen emphatisierte Nietzsche nun die Historie und bekannte sich zum historischen
Philosophieren, welche die spitere »genealogische Methode« vorbereitet. So formu-
lierte Nietzsche auch im zweiten Aphorismus »Erbfehler der Philosophen«
von Menschliches, Allzumenschliches: »Alles aber ist geworden; es giebt keine
ewigen Tatsachen: sowie es keine absoluten Wahrheiten giebt. — Demnach ist
das historische Philosophieren von jetzt ab nothig und mit ihm die Tugend
der Bescheidung.«41

Dariiber hinaus interessierte sich Nietzsche nun offenkundig starker fiir materia-
listische Uberlegungen, die wiederum seine spitere Faszination fiir physiologische
Fragestellungen (Physiologie der Kunst) zu antizipieren scheinen.*”” Seine intellek-
tuelle Kehrtwende oder Verwandlung schockierten die nicht wenigen von Nietzsche
erst kurz zuvor fiir Wagner und Schopenhauer Gewonnenen und wurden vielfach
als Verrat aufgefaBt.43 Nietzsche verfolgte mit Menschliches, Allzumenschliches ja
unter anderem auch die aufklarerisch-kritische Intention, Schopenhauer das »bunte
Leoparden-Fell seiner Metaphysik«44 abzuziehen, sich von Schopenhauer und sei-
ner Metaphysik zu emanzipieren, in der — Theoreme von Kant, Platon und den indi-
schen Upanishaden aufgreifend — einer Welt der Vorstellungen, die sich in Raum
und Zeit manifestiert, eine noumenale Welt gegeniibergestellt wird, die sich in der
Selbsterfahrung des Subjekts enthiillt — die Anschauung der Welt sub specie aeterni
— und in der sich ein Wille (als Ding an sich) in ewigen Ideen beziehungsweise
Formen, die den Einzeldingen als Vorbild zugrunde liegen sollen, objektiviert.

Statt wie bisher in Schopenhauer einen philosophischen Biindnispartner zu se-
hen, setzt Nietzche auf den franzosischen Aufklarungsphilosophen Voltaire, um ein
selbsstiangier Denker zu werden. Daher schreibt er im Riickblick, den Einsatz des

40 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 144. — Aus der Perspekti-
ve des aufgekldrten, kritischen und skeptischen Freigeistes heraus formuliert Nietz-
sche auch: »Die Kunst macht dem Denker das Herz schwer«, ja durch sie werde
»sein intellectualer Charakter auf die Probe gestellt«. Ebd., S. 145.

41 Ebd., S. 25.

42 Dazu bemerkt Nietzsche in Ecce homo: »Ein geradezu brennender Durst ergriff mich:
von da an habe ich in der That nichts mehr getrieben als Physiologie, Medizin und
Naturwissenschaften«. F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 325.

43 Wenn nicht gar als Beginn seines Wahnsinns: So berichtet Cosima Wagner etwa, dal3
Otto Eiser (1837-1897), ein glihender Anhanger Wagners und 1877 Nietzsches be-
handelnder Arzt, ihr gegeniiber Menschliches, Allzumenschliches »als Anfang von
Gehirnzerriittung« diagnostiziert habe. Vgl. dazu: R. J. Benders/St. Oettermann
(Hg.): Friedrich Nietzsche. Chronik, S. 428.

44 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 395.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Namens Voltaire in seiner Schrift Menschliches, Allzumenschliches reflektierend:
»Der Name Voltaire auf einer Schrift von mir — das war wirklich ein Fortschritt —
zu mir..«" Ja, betrachtet man Nietzsches riickblickende Selbstaussagen zu
Menschliches, Allzumenschliches, dann dringt sich der Eindruck auf, dafl Nietzsche
versucht zu zeigen, wie diese Schrift Bestandteil einer — wie er in seiner Vorrede
von 1886 schreibt — »Selbst-Wiederhers‘cellung«46 ist, worin er unter anderem auch
eine unterschwellige Selbstbezogenheit seines Schreibens erkennt.

Auflerdem kommt pragend hinzu, dal Nietzsche mit Menschliches, Allzu-
menschliches in der aphoristischen Schreibweise sein préferiertes Ausdrucksmittel
findet, das sein weiteres schriftstellerisches und philosophisches Werk wesentlich
charakterisieren wird.*” Er verabschiedet den Traktat sowie die diskursive Abhand-
lung als Gattungen, um seine philosophischen und kulturkritischen Uberlegungen
zu prisentieren und stellt sich in gewisser Weise in die Tradition der Moralistik, de-
ren letzter Auslaufer durchaus der Aufklirer Voltaire darstellt.*® Die aphoristische
Schreibweise bewegt sich bekanntermaBen formal bei Nietzsche zwischen den Dis-
kursivitdtsformen der Philosophie und der Literatur, ist perspektivisch, artistisch,
antidogmatisch und skeptisch angelegt, probiert etwas aus und kann sich durchaus
in scheinbare oder ganz explizite Aporien verstricken und dadurch beim Leser
Verwirrung auslosen. Nietzsches Kollege, der Basler Professor fiir Philosophie, Jo-
hannes Volkelt (1848-1930), schrieb riickblickend im Jahre 1926 iiber den Schock,
den Menschliches, Allzumenschliches bei ihm und anderen Freunden und Bekann-
ten Nietzsches ausloste:

Das jiingere Geschlecht kann sich kaum von dem Grad der Ratlosigkeit eine Vorstel-
lung bilden, die sich der damals noch kleinen Gemeinde Nietzsches bemichtigte, als
der vierten Unzeitgemdifien Betrachtung (1876), in der Wagner mit iiberschwengli-
cher Inbrunst gefeiert wurde, unmittelbar, ohne eine Ubergangsschrift, die harte, zer-
setzende Schrift Menschliches, Allzumenschliches folgte [...]. Ich hatte damals das
Gliick, mit Erwin Rohde [...] in freundschaftlichem Verkehr zu stehen. Ich weil} es
aus seinem Munde, wie ferngeriickt Nietzsches geistige Welt durch Menschliches,
Allzumenschliches mit einem Schlage erschien und wie bedriickend schmerzlich er es

45 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 322.

46 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 14.

47 Vgl. zu Nietzsches Aphorismusstil E. Heller: Nietzsches Scheitern am Werk, 38-143;
Eva Strobel: Das »Pathos der Distanz«. Nietzsches Entscheidung fiir den Aphoris-
musstil, Wiirzburg 1998.

48 Vgl. zu Nietzsches Verhiltnis zur Moralisik grundsétzlich Brendan Donnellan: Nietz-
sche and the French Moralists, Bonn 1982; V. Vivarelli: Nietzsche und die Masken
des fireien Geistes.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 71

empfand, daf} er sich auBerstande sah, die sehnende Erwartung des Freundes, daf3 er
ihm auf der neuen steilen Bahn folgen werde, zu erfﬁllen.49

Der von Johannes Volkelt erwidhnte Altertumswissenschaftler und sehr enge Freund

Nietzsches, Erwin Rohde,50 hatte einen grolen Anteil an der gedanklichen Konzep-

tion und schriftlichen Ausarbeitung der zweiten »Unzeitgemdssen Betrachtung«
Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben gehabt.51 In dieser Betrach-
tung hatte Nietzsche die zeitgenossischen positivistischen und geschichtsoptimisti-

schen Formen des historischen Denkens scharf kritisiert und die Forderung formu-

liert: »ynur aus der hochsten Kraft der Gegenwart diirft ihr das Ver-

49

50

51

Johannes Volkelt: »Einiges iiber Nietzsche«, in: Neue Freie Presse, Wien, 3. Januar
1926, S. 21, zit. nach R. J. Benders/St. Oettermann (Hg.): Friedrich Nietzsche. Chro-
nik, S. 428.

Nietzsche lernte Rohde (1845-1898) wihrend seines Studiums der Klassischen Philo-
logie in Leipzig im Sommersemester 1866 kennen. Seitdem verband sie eine enge
Freundschaft, was unter anderem daran zu sehen ist, dal Rohde Nietzsche 6ffentlich
zur Seite sprang, als dieser vom jungen Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff (1848-
1931) sehr scharf mit seiner Schrift Zukunfisphilologie! Eine erwiderung auf Fried-
rich Nietzsches geburt der tragiodie 1872 angegriffen worden war. Rohde schrieb ei-
ne Erwiderung auf die »erwiderung« unter dem Titel Afterphilologie. Zur Beleuch-
tung des von Dr. phil. Ulrich von Wilamowitz-Mollendorff herausgegebenen Pamph-
lets: »Zukunfisphilologie!«. Vgl. zur Kontroverse um Nietzsches >erstes philosophi-
sches Buch« die Dokumentation von Karlfried Griinder (Hg.): Der Streit um Nietz-
sches »Geburt der Tragodie«, Hildesheim 1969 sowie: William M. Calder I1I: »The
Wilamowitz-Nietzsche struggle: new documents and a reappraisal« in: N-St. 12
(1983), S. 214-254. — Wilamowitz hat im Riickblick seine kritische Vorgehensweise
gegeniiber Nietzsche zum Teil zuriickgenommen: »So viel Knabenhaftes in meiner
Schrift steckt, mit dem Endergebnis schof} ich ins Schwarze. Er hat getan, wozu ich
ihn aufforderte, hat Lehramt und Wissenschaft aufgegeben und ist Prophet geworden,
fiir eine irreligiose Religion und eine unphilosophische Philosophie. Dazu hat ihm
sein Ddmon das Recht gegeben; er hatte den Geist und die Kraft dazu. Ob ihm die
Selbstvergotterung und die Blasphemien gegen Sokratik und Christentum den Sieg
verleihen werden, lehre die Zukunft. — Meine Schrift hétte nicht gedruckt werden sol-
len. Schon die abgeschmackte Orthographie, in die ich mich von Jacob Grimm aus-
gehend verrannt hatte, muflte fratzenhaft erscheinen. Und die Leser mufiten einen
ganz falschen Begriff von meiner Keckheit bekommen. Ich war ein tumber Knabe,
der sich seines anmaBlichen Auftretens gar nicht bewuf3t war. Aber zur Reue habe ich
keine Veranlassung, denn ich folgte meinem Diamon.« Ulrich von Wilamowitz-
Moellendorff: Erinnerungen 1848-1914, Leipzig 1928, S. 130. — Vgl. zu Gemein-
samkeiten zwischen Wilamowitz und Nietzsche den Aufsatz von Albert Henrichs:
»Philologie und Wissenschaftsgeschichte: Zur Krise eines Selbstverstandnisses«, in:
Helmut Flashar (Hg.): Altertumswissenschaft in den 20er Jahren. Neue Fragen und
Impulse, Stuttgart 1995, S. 423-457.

Vgl. dazu Holger Schmid: »Von der Geburt der Tragddie bis Richard Wagner in
Bayreuth« in: H. Ottmann (Hg.): Nietzsche-Handbuch, S. 74-86, vor allem S. 80-82.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

gangene deuten«.”> Rohde nun konnte sich — wie die meisten — Nietzsches Sin-
neswandel und seine Emphatisierung des historischen Philosophierens einzig und
allein durch eine negative Beeinflussung Paul Rées erkldren:” »Meine Uberra-
schung tiber dieses neueste Nietzschianum war, wie du denken kannst, die aller-
grofite: so muss es sein wenn man direct aus dem calidarium in ein eiskaltes frigida-
rium gejagt wird! Ich sage nun ganz aufrichtig, mein Freund, daB diese Uberra-
schung nicht ohne schmerzliche Empfindung war«, schrieb Rohde 1878 und fragt
daraufhin: »Kann man denn so seine Seele ausziehen und eine andere dafiir neh-
men? Statt Nietzsche nun Rée werden? Ich stehe noch immer erstaunt vor diesem
Mirakel und kann dartiber weder froh sein noch irgend eine bestimmte Meinung
haben.«”*

Uber die Wandlung Nietzsches — iiber dieses »Mirakel« — war Rohde (und nicht
nur er, sondern auch Franz Overbeck, Siegfried Lipiner, Carl Fuchs, Cosima Wag-
ner, etc.ss) so tief verunsichert, daf seine Beziechung zu Nietzsche schlielich in die
Briiche ging. An Paul Rée schrieb Nietzsche in einem Ton aus Enttiduschung und
Trotz, nachdem er die Reaktionen seiner Freunde zur Kenntnis genommen hatte:
»Alle meine Freunde sind jetzt einmiithig, dal mein Buch von Thnen geschrieben
sei und herstamme: weshalb ich zu dieser neuen Autorschaft gratulire (falls Thre gu-

52 F. Nietzsche: Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben, KSA 1, S. 293f.

53 Nietzsche lernte den Arzt und Philosophen jiidischer Herkunft Paul Rée (1849-1901)
erst im Oktober 1875 niher kennen, obwohl dieser bereits 1873 Nietzsches Basler
Vorlesung tiber die vorplatonischen Philosophen gehort hatte. Nietzsche nahm tiber
seinen Schulfreund Carl von Gersdorff (1844-1944) Kontakt zu Reé auf, nach der
Lektiire von dessen Buch Psychologische Beobachtungen, das Rée anonym publiziert
hatte.

54 Brief von Erwin Rohde, 16. Juni 1878, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe. Kritische Ge-
samtausgabe, KGB 11/6, S. 895f. — Nach diesem und weiteren dhnlichen Briefen von
Nietzsches Freunden und Bekannten zieht sich Nietzsche, ohne Angabe einer Post-
adresse, nach Grindelwald zuriick. In einem Brief schreibt er: »Jetzt fort in die Berge,
in die hochste Einsamkeit, fort, fast mochte ich sagen: zu mir.« Brief an Marie
Baumgartner, 26. Juli 1878, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 5, S. 343.

55 Cosima Wagner etwa schrieb mit einem deutlichen antisemitischen Gestus iiber
Menschliches, Allzumenschliches und Paul Rée in einem Brief: »Das Buch von
Nietzsche habe ich nicht gelesen. Das Durchblittern und einige prégnante Sétze dar-
aus gentigten mir und ich legte es ad acta. Bei dem Autor hat sich ein Prozef3 vollzo-
gen, welchen ich langst habe kommen sehen, gegen welchen ich nach meinen gerin-
gen Kriften gekdmpft habe. Vieles hat mitgewirkt zu dem traurigen Buche! SchlieB3-
lich kam noch Israel hinzu in Gestalt eines Dr. Rée, sehr glatt, sehr kiihl, gleichsam
durchaus eingenommen und unterjocht durch Nietzsche, in Wahrheit aber ihn tiberlis-
tend, im Kleinen das Verhiltnis von Judda und Germania...« Brief Cosima Wagners
an Marie von Schleinitz, zit. nach: F. Nietzsche: Chronik zu Nietzsches Leben. Kon-
kordanz. Verzeichnis der Gedichte. Gesamtregister, KSA 15, S. 84f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 73

te Meinung sich nicht verdndert hat), heute ein ungeheurer Brief Lipiners, ganz ge-
gen Sie gerichtet. Es lebe der Réealismus und mein guter Freund!«®

Spéter bekannte Erwin Rohde, nachdem er Jenseits von Gut und Bose. Vorspiel
einer Philosophie der Zukunft gelesen hatte, in einem Brief vom 1. September 1886
an Franz Overbeck: »Ich bin nicht mehr imstande, diese ewigen Metamorphosen
ernst zu nehmen.«' Dabei hatte Nietzsche in den Jahren zwischen Menschliches,
Allzumenschliches und Jenseits von Gut und Bdse immer wieder versucht, Rohde
auf seine intellektuellen Verwandlungen und sein sich stindig verédnderndes Selbst-
bild vorzubereiten und sie ihm aus der spezifischen Selbstbeziiglichkeit und Ich-
Bezogenheit seines Schreibens zu erkléren, wie beispielsweise im Vorfeld der Ver-
offentlichung der Frohlichen Wissenschaft:

Mein lieber alter Freund, es hilft nichts, ich muf8 Dich heute auf ein neues Buch von
mir vorbereiten; hochstens noch 4 Wochen hast Du davor Ruhe! [...] es ist mir zu
schwer zu leben, wenn ich es nicht im groflen Stile thue, im Vertrauen, mein alter
Kamerad! Ohne ein Ziel, welches ich nicht fiir unaussprechlich wichtig hielte, wiirde
ich mich nicht oben im Lichte und iiber den schwarzen Fluthen gehalten haben! Dies
ist eigentlich meine einzige Entschuldigung fuir diese Art von Litteratur, wie ich sie
seit 1876 mache: es ist mein Recept und meine selbstgebraute Arznei gegen den Le-
bens-UberdruB. [...] Und wenn ich heute iiber dem Allen stehe, [...] so soll mir nie-
mand dariiber bose sein diirfen, wenn ich gut von meiner Arzenei denke. Mihi ipsi
scripsi — dabei bleibt es; [...]. Ich war in allen Punkten mein Arzt; und als einer, der
nichts Getrenntes hat, habe ich Seele Geist und Leib auf Ein Mal und mit denselben
Mitteln behandeln miissen. [...] Namentlich dieses letzte Buch, welches den Titel
fithrt »die fréhliche Wissenschaft« wird Viele vor mir zuriickschrecken, auch Dich
vielleicht, lieber alter Freund Rohde! Es ist ein Bild von mir darin; und ich weif3 be-
stimmt, daf} es nicht das Bild ist, welches Du von mir im Herzen tréigst.58

2. — Nicht alle Freunde Nietzsches reagierten allerdings wie Rohde in so ablehnen-
der Art und Weise auf die stindigen Verwandlungen und neuen Selbsterfindungen
Nietzsches, obwohl auch sie einen fortschreitenden Entzug von Wiedererkennungs-
und Identifizierungsmdoglichkeiten nicht leugnen konnten. In Wirklichkeit ist es so,
daB} einige wie beispielsweise Heinrich von Koselitz Nietzsches »ewige Metamor-
phoseng, die Pluralisierung und Dividualisierung seines Selbst, die sich im Laufe
der Jahre immer weiter radikalisierten, bewunderten und feierten. Manchen von

56 Brief an Rée, 10. August 1878, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 5, S. 345.

57 Andreas Patzer (Hg.): Franz Overbeck — Erwin Rohde. Briefwechsel, Berlin/New
York 1990, S. 108.

58 Brief an Erwin Rohde, Mitte Juli 1882, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 6, S.
226f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

ihnen erschien daher zunéchst auch Nietzsches geistiger Zusammenbruch als eine
weitere dieser inszenierten Metamorphosen. Sie konnten nur schwerlich akzeptie-
ren, dal Nietzsche tatsdchlich (geistig oder psychisch) krank und nicht mehr kom-
munikationsfdhig war. Und in der Tat hatte Nietzsche ja in der Morgenrdithe die
Verwandlung — die »Krisis und Hautung« — und das »Sich hiuten« zu einem lebens-
philosophischen und intellektuellen Prinzip (fiir sich) erhoben: »Die Schlange, wel-
che sich nicht hduten kann, geht zu Grunde. Ebenso die Geister, welche man ver-
hindert, ihre Meinungen zu wechseln; sie horen auf, Geist zu sein.«”

Nietzsche hatte bereits im Vorfeld der Veroffentlichung, im Frithjahr 1878, da-
mit gerechnet, da} die Publikation von Menschliches, Allzumenschliches auch und
gerade bei Freunden wie Erwin Rohde, Lipiner oder Cosima Wagner zu Irritationen
filhren wiirde. Deshalb bemiihte er sich darum, seine Autorschaft zu verbergen und
die Schrift unter einem Pseudonym zu publizieren. Er wollte quasi maskiert an die
Offentlichkeit treten und schreibt dazu:

Es mufite ein Pseudonym gewihlt werden, einmal weil ich die Wirkung meiner
fritheren Schriften nicht storen méchte, sodann weil die 6ffentliche und private Be-
schmutzung der Wiirde meiner Person damit verhindert werden soll (weil meine Ge-
sundheit dergleichen nicht mehr aushélt), endlich und namentlich, weil ich eine sach-
liche Diskussion méglich machen wollte, an der auch meine so intelligenten Freunde
aller Art theilnehmen konnen, ohne daf} ein Zartgefiihl ihnen wie bisher im Wege
stand. Niemand will gegen meinen Namen schreiben und reden. [...]
Obschon ich wie gesagt niemanden kenne, der jetzt noch mein Gesinnungsgenosse
ist, hab ich doch die Einbildung, nicht als Individuum, sondern als Collektivum ge-
dacht zu haben — das sonderbarste Gefiihl von Einsamkeit und Vielsamkeit.60

59 F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S. 330.

60 Brief an Cosima und Richard Wagner, Anfang 1878, F. Nietzsche: Sdamtliche Briefe,
KSB 5, S. 298f. — Martin Heidegger hat in seiner Parmenides-Vorlesung eine bemer-
kenswerte Reflexion iiber das Phinomen des Pseudonyms entwickelt, die Nietzsches
Intention indirekt erhellt: »Ein Pseudonym ist jedoch kein >falscher Name«, denn er
kommt dem, der ihn tragt, richtigerweise zu. Unter >falschem Namenc< heifit dagegen
ein Hochstapler. [...] Der Name des Hochstaplers soll zwar verdecken, er soll aber
zugleich seinen Triger in einer >GroBartigkeit< erscheinen lassen und sein »Auftreten<
unter dem entsprechenden Titel unterbringen. Freilich, was der verdeckende Name
zugleich erscheinen ldfit, die »GroBartigkeit¢, ist hier nur >Schein<. Im Unterschied
zum Hochstapler-Namen zeigt dagegen das echte Pseudonym etwas von dem, was
sein Trager >in Wahrheitc ist. Auch das »Pseudonym« verdeckt, so zwar, daB} es zu-
gleich hintergriindig das verborgene Wesen des Verfassers und seine schriftstelleri-
sche Aufgabe anzeigt. [...] Durch ein Pseudonym sagt der Verfasser sogar mehr von
sich, als wenn er seinen srichtigen< Namen gebraucht.« Martin Heidegger: Parmeni-
des (1942/43), hg. von Manfred S. Frings, Frankfurt a. M. 1982, S. 52f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 75

SchlieBlich scheiterte das Vorhaben, Menschliches, Allzumenschliches unter einem
Pseudonym zu veréffentlichen, jedoch am Widerstand des Verlegers. Nietzsche war
sich vollig dariiber im Klaren, welche Verunsicherungen er auslsen und welchen
Angriffen er sich mit der Publikation seiner Schrift durch den uniibersehbaren
Bruch mit Wagners und Schopenhauers Gedankenwelt aussetzen wiirde.®! Wichtig
ist auBBerdem, daB Nietzsche bereits zum Zeitpunkt der Abfassung von Menschli-
ches, Allzumenschliches den Eindruck hatte, die Rolle eines transpersonalen Spre-
chers zu iibernehmen, nicht mehr als Individuum, sondern in Form eines Kollektivs
zu reden und zu schreiben.”” In Menschliches, Allzumenschliches nimmt Nietzsche
mit dem Gedanken, da3 der »Mensch nicht als Individuum, sondern als dividu-
um«63, also als eine geteilte und teilbare, vielfache GréBe zu behandeln sei, seine
Subjekthypothesen, die er spiter theoretisch genauer entwickeln und literarisch in
Szene setzen wird, bereits vorweg. Menschliches, Allzumenschliches ist daher als
die Keimzelle seines dividualistischen Subjektverstindnisses anzusehen, in dem
»das Subjekt als Vielheit«™ verstanden wird. Diesem dividualistischen Subjektver-
stdndnis entspricht zudem in besonderem Mafle die aphoristische Form, da Nietz-
sche mit ihr unterschiedliche — und zum Teil sich auch widersprechende — Perspek-
tiven und Positionen einnehmen kann, die unmittelbar aufeinander folgen kénnen
und die sich in ihrer konstruktiven, kritischen und destruktiven Tendenz gegenseitig
beleuchten, relativieren und interpretieren. Auflerdem bietet die aphoristische Aus-

61 Im Riickblick, im Jahr 1886, schreibt Nietzsche, die Notwendigkeit seiner geistigen
Emanzipation rechtfertigend: »— Es war in der That damals die hochste Zeit, Ab-
schied zu nehmen: alsbald schon bekam ich den Beweis dafiir. Richard Wagner,
scheinbar der Siegreichste, in Wahrheit ein morsch gewordener, verzweifelnder
Romantiker, sank plotzlich, hiilflos und zerbrochen, vor dem christlichen Kreuze nie-
der... Hat denn kein Deutscher fiir dieses schauerliche Schauspiel damals Augen im
Kopfe, Mitgefiihl in seinem Gewissen gehabt? War ich der Einzige, der an ihm — litt?
Genug, mir selbst gab dies unerwartete Ereigniss wie ein Blitz Klarheit tiber den Ort
den ich verlassen hatte [...].« F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2,
S. 372.

62 In Menschliches, Allzumenschliches greift Nietzsche die Vorstellung iiber das Uber-
individuelle des Schreibens sowie die Frage nach dem Pseudonym, beziechungsweise
den Wunsch, die Autorschaft zu verheimlichen, in einem Aphorismus auf: »Der
Name auf dem Titelblatt. — Dass der Name des Autors auf dem Buche steht, ist
zwar jetzt Sitte und fast Pflicht; doch ist es eine Hauptursache davon, dass Biicher so
wenig wirken. Sind sie ndmlich gut, so sind sie mehr werth als die Personen, als de-
ren Quintessenzen; sobald aber der Autor sich durch den Titel zu erkennen giebt,
wird die Quintessenz wieder von Seiten des Lesers mit dem Personlichen, ja Person-
lichsten, diluirt, und somit der Zweck des Buches vereitelt. Es ist der Ehrgeiz des In-
tellects, nicht mehr individuell zu erscheinen.« Ebd., S. 443.

63 Ebd., S. 76.

64 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 650.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

drucksweise die Moglichkeit, zwischen Maximen, Reflexionen, Fragmenten und
philosophischer Abhandlung en miniature stindig zu wechseln sowie unterschiedli-
che Denk-Stile zu erproben und in Szene zu setzen, die dem dividualistischen Sub-
jekt- und Autorschaftsverstindnis Ausdruck verleihen, wobei Nietzsche im spiteren
zweiten Band von Menschliches, Allzumenschliches auch ganz explizit unterschied-
liche Figuren wie den »Wanderer und seinen Schatten« dialogisierend seinem Leser
préasentiert. Die aphoristische Form scheint, wenn man das so sagen kann, Nietz-
sches philosophischem Temperament besonders addquat zu sein, seiner Tendenz,
Probleme stidndig neu zu sehen und unter anderen Gesichtspunkten zu betrachten,
besonders gut zu entsprechen.

3. — Nietzsche hat iibrigens auf Rohdes Anfrage, wie man denn >so seine Seele aus-
ziehen und eine andere dafiir nehmen< kénne, geantwortet und dementiert, daf die
Konzeption von Menschliches, Allzumenschliches kein Ausdruck seiner Seele sei:
»Beildufig suche nur immer mich in meinem Buche und nicht Freund Rée,
schreibt Nietzsche an Rohde: »Ich bin stolz darauf, dessen herrliche Eigenschaften
und Ziele entdeckt zu haben, aber auf die Conception meiner >Philosophie in nuce«
hat er nicht den allergeringsten Einfluss gehabt: diese war fertig und zu
einem guten Teile dem Papier anvertraut als ich im Herbste 1876 seine néhere Be-
kanntschaft machte.«*

Nietzsches Brief 148t sich dahingehend interpretieren, dal er die Bedeutung
Rées fiir Menschliches, Allzumenschliches Rohde gegeniiber herunterspielt, viel-
leicht, um seine Freundschaft zu Rohde nicht zu belasten oder um ihm deutlich zu
machen, dal sein Bezug zu Rée einem strategischen Kalkiil gehorcht. Auf Rohdes
Irritation angesichts der tiefgreifenden thematischen und formalen Wandlung, die er
in Menschliches, Allzumenschliches vollzogen hat, geht Nietzsche aber nicht direkt
ein, im Gegenteil. Dadurch wirft Nietzsches Antwort an Rohde auch hier die Frage
danach auf, wie er mit Eigennamen und wie er mit seinem Stichwortgeber und Vor-
laufer Rée umgeht. Dies wird besonders deutlich, wenn man Nietzsches Antwort an
Rohde mit seinen AuBerungen in Menschliches, Allzumenschliches vergleicht und
konfrontiert. Im Aphorismus 37 »Trotzdem« dieser Schrift wird, wie Nietzsche dies
auch frither in bezug auf Wagner und Schopenhauer getan hatte, in anonymisierter
Weise auf Rée verwiesen. Er bezeichnet ihn als einen der »kiihnsten und kéltesten
Denker«.®® Nietzsche weist in diesem Aphorimus darauf hin, dal das Nachdenken
iiber Menschliches, Allzumenschliches sowie die historische, ideologiekritische und
psychologische Farbung dieses Denkens sich entsprechenden Problemformulierun-

65 Brief an Erwin Rohde, 16. Juni 1878, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 5, S. 332f.
66 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 61.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 77

gen und Buchtiteln von Rée verdankten. Nietzsche wihlt sich — oder schafft sich —
ausdriicklich in Menschliches, Allzumenschliches in Paul Rée einen anonymen phi-
losophisch-literarischen Vorldufer. Gleichzeitig dementiert er dies allerdings in sei-
ner privaten Korrespondenz, wie an seiner Antwort auf Erwin Rohde zu sehen ist.
Tatsdchlich stammt die erste inhaltliche und thematische Grundkonzeption des Pro-
jekts aus dem Jahre 1875,67 also vor seiner ndheren Bekanntschaft mit Rée, den-
noch inszeniert er innerhalb der Schrift die Bekanntschaft mit Paul Rée und die
Lektiire von dessen Biichern als den zentralen intellektuellen Ausgangspunkt. Es ist
offenbar so, da3 Nietzsche bereits hier Rée so benutzt, wie er nach seinen spiteren
Angaben die Namen Schopenhauer und Wagner als Selbstprojektionen in den Un-
zeitgemdfen Betrachtungen verwendet hatte. Und tatsdchlich schreibt Nietzsche
spéter in Ecce homo, daB er, »mit der bei mir instinktiven Arglist, auch hier wieder
das Wortchen ich umgieng, und dies Mal nicht Schopenhauer oder Wagner, son-
dern einen meiner Freunde, den ausgezeichneten Dr. Paul Rée, mit einer welthisto-
rischen Glorie iiberstrahlte — zum Gliick ein viel zu feines Thier, als dass...«.®® An
dieser Stelle bricht der Satz bedeutungsvoll ab. Dennoch diirfte die Intention deut-
lich sein: Im Gegensatz zu Wagner und anderen hat Rée die Namensvertauschung
erkannt sowie Nietzsches Schreibstrategie durchschaut und begriifit.

Nietzsche inszeniert also an dieser Stelle Paul Rée als einen wohlwollenden
Bundesgenossen, als einen Freund, der iiber seine Aneignung erhaben ist, der sich
dartiber bewuBt ist, dal Nietzsche ihn aus strategischen Griinden als seinen Vorldu-
fer »erschafft<, um den Bruch mit der Welt Wagners und Schopenhauers deutlich zu
markieren. Uberdies ist die Verwendung des Wortes »instinktiv« an der gerade zi-
tierten Ecce homo-Stelle besonders aufschluBreich, da das semantische Feld des
Instinkts fiir Nietzsche mit einer dsthetisch-moralischen Haltung verkniipft ist. »Das
Genie«, schreibt Nietzsche, »sitzt im Instinkt; die Giite ebenfalls. Man handelt nur
vollkommen, sofern man instinktiv handelt.«” Nietzsches »instinktive Arglist< legi-
timiert also die »giitige« und »vollkommene« Handlung, das Wort »ich< in Menschli-
ches, Allzumenschliches zu umgehen, ihm gewissermallen auszuweichen, und sich
stattdessen hinter dem Namen Paul Rée zu verbergen. Insofern ist auch Menschli-
ches, Allzumenschliches ein Ausdruck seiner Seele und nicht Rées.

67 Vgl. dazu F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 308-359.

68 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 328.

69 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 421. — An anderer
Stelle wird deutlich, da3 der Instinkt fiir Nietzsche im Bereich des Aullermoralischen
angesiedelt ist, der aber bei genauerer Betrachtung zum eigentlichen Ort des Morali-
schen wird: »Jeder Fehler in jedem Sinne ist die Folge von Instinkt-Erartung, von
Disgregation des Willens: man definirt beinahe damit das Schlechte. Alles Gute ist
Instinkt — und, folglich, leicht, nothwendig, frei.« F. Nietzsche: Gétzen-Ddimmerung,
KSA 6, S. 90.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Mit einer zynischen Invektive, die wohl eindeutig gegen Erwin Rohde gerichtet
ist, merkt Nietzsche an der gleichen bereits zitierten Stelle in Ecce homo an, dal} er
»die Hoffnungslosen« unter seinen Lesern, »zum Beispiel den typischen deutschen
Professor immer daran erkannt habe, dass sie, auf diese Stelle hin, das ganze Buch
als hoheren Réealismus verstehen zu miissen glaubten...«,70 und er fiihrt weiter
aus:

In Wabhrheit enthielt es den Widerspruch gegen fiinf, sechs Sitze meines Freundes:
man moge dariiber die Vorrede zur Genealogie der Moral nachlesen. — Die Stelle lau-
tet: welches ist doch der Hauptsatz, zu dem einer der kiithnsten und kiltesten Denker,
der Verfasser des Buchs iiber den Ursprung der moralischen Empfindungen (lisez:
Nietzsche, der erste Immoralist) vermége seiner ein- und durchschneidenden Analy-
sen des menschliche Handelns gelangt ist? Der moralische Mensch steht der intelli-
giblen Welt nicht niher als der physische — denn es gibt keine intelligible Welt... n

Nietzsche erweitert und verdndert hier seine aus dem Aphorismus 37 »Trotzdem«
von Menschliches, Allzumenschliches stammende und auf Rée, den tatsdchlichen
»Verfasser des Buchs iiber den Ursprung der moralischen Empfindungen«, bezoge-
ne Formulierung mit der in Klammern gesetzten Formel »lisez: Nietzsche« — eine
Formel, die Nietzsche mehrfach beziiglich der Namen Wagner und Schopenhauer
in Ecce homo und in Texten, die im Umkreis von Ecce homo stehen, verwenden
wird.” Es handelt sich dabei also um eine vollkommene Verkehrung der Tatsachen
durch Nietzsche in Ecce homo: Nicht Paul Rée ist somit laut Nietzsche der geheime
Autor von Menschliches, Allzumenschliches, wie dies Rohde und andere vorwurfs-
voll suggerierten, sondern er, Nietzsche, sei der eigentliche Autor von Rées Buch.
Er sei somit auch der »wahre« philosophische Vorldufer Rées, und Menschliches,
Allzumenschliches sei somit auch nicht als »h6herer Réealismus< anzusehen, son-
dern Rées Studie entpuppt sich, wenn man Nietzsche folgt, bei genauerer Betrach-
tung als ein »nietzscheanisches Buch«. — Nietzsche dhnelt in diesem Punkt tibrigens

70 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 328.

71 Ebd. — Uber seine Differenzen zu Rée notierte Nietzsche: »Meine Differenzen mit
Rée: Grundgegensatz Gebundenheit an ein Herkommen und Losung davon — nicht
»Egoistisch< und >Unegoistisch¢ [...]. Es fehlt ihm der historische Blick fiir die au-
Berordentliche Verschiedenheit in den Werthtafeln des Guten. [...] Rée meint, der
Nutzen sei etwas Geringeres: seine ganze Betrachtungsart steht unter dem
moralischem Vorurtheil. [...] Thn interessirt nur die Entstehung der Urtheile >gut«
und »bose« — aber die bestimmte Beschaffenheit dieser Handlungen, ihre wirkliche
Niitzlichkeit (im VerhdltniB zu der vermeinten) interessirt mich.« F. Nietzsche:
Nachgelassene Fragmenete 1882 — 1884, KSA 10, S. 503-505.

72 Vgl. dazu den Abschnitt »Lisez: Nietzsche« und der Typus des Odysseus« in dieser
Studie.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 79

auch einer seiner wichtigsten philosophischen Begriffspersonen, Zarathustra, der
von sich sagt: »Mein eigner Vorldufer bin ich.«” — Nietzsche hatte ja auch in dem
bereits zitierten Brief an Rohde geschrieben, daB »Rée mit liebevoller Ubertreibung
mir in sein Buch [...] schrieb: »dem Vater dieser Schrift dankbarst deren Mut-
ter<«.74

Sarah Kofman kommentiert diese Nietzschesche Vorgehensweise als komddi-
antisch-satirische, dionysisch-satyrhafte Geste: »La lecture de Nietzsche tend plu-
tot, du moins dans cette page, a mettre le jeu de masques au compte d’une malice
satyrique dionysienne ou encore de la malice d’un enfant pervers qui se complait,
dissimulé sous le nom d’un autre, a assister a la scéne philosophique.«75 Man muf}
sich aber dennoch deutlich vor Augen fiihren, dafl Nietzsche die Kritik und Vor-
wiirfe, die sich an Menschliches Allzumenschliches und Rée entfacht haben, auf
ironische Weise und inhaltlich in ihr Gegenteil in Ecce homo verkehrt: Indem
Nietzsche auf Rée sein eigenes Ich projiziert, usurpiert er dessen Autorschaft und
eignet sie sich an. Nietzsche macht Rée zu einen »Satelliten« seines eigenen ego-
zentrierten >>Systems<<.76 Rée erscheint somit wie ein Planet in einem Sonnensys-
tem, der auf seinen Fixstern (Nietzsche) bezogen ist. Zugleich greift Nietzsche da-
mit einen transpersonalen Aspekt auf, den er in der kiinstlerischen, und besonders in
der schriftstellerischen, Arbeit immer hervorheben wird. Es handelt sich um die
Vorstellung vom »Collektivgeist« und seine Verbindung zur »Freundschaft«, die er
folgendermaflen ausfiihrt: »Ein guter Schriftsteller hat nicht nur seinen Geist, son-
dern auch noch den Geist seiner Freunde«.”’ Insofern spricht aus Nietzsche auch
Rée, und umgekehrt: Aus Paul Rée spricht auch Nietzsche, sie spiegeln sich gegen-
seitig, denn, wie Nietzsche spéter in Also sprach Zarathustra schreiben wird: »Was
ist doch sonst das Gesicht deines Freundes? Es ist dein eigenes Gesicht, auf einem
rauhen und unvollkommenen Spiegel.«78 In diesem Sinne betonte Nietzsche Rohde

73 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 217.

74 Brief an Erwin Rohde, 16. Juni 1878, F. Nietzsche: Sdamtliche Briefe, KSB 5, S. 333.

75 S. Kofman: Explosion II., S. 213. — Auch Matthew H. Meyer betont den komddian-
tisch-satirischen Gestus und sieht darin ein Hauptmerkmal von Ecce homo. Vgl.
Matthew H. Meyer: »Ecce homo und die Alte Komdédie« in: Nietzscheforschung.
Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 12 (2005), S. 193-200.

76 Vgl. dazu den Aphorismus 118: »Was ist denn der Niachste! [...] Wir legen
ihm die Empfindungen bei, die seine Handlungen in uns hervorrufen, und geben ihm
so eine falsche umgekehrte Positivitdt. Wir bilden ihn nach unserer Kenntnis von uns,
zu einem Satelliten unseres eigenen Systems«. F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S.
111.

77 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 162.

78 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 72. — Es spricht viel fiir die An-
nahme, daB Nietzsches Uberlegungen zum Phénomenbereich Freundschaft Resultat
seiner Beschiftigung und Auseinandersetzung mit Emerson, Montaigne und La Bru-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

gegeniiber auch seine enge freundschaftliche Vebindung zu Rée: »Wir fanden ei-
nander auf gleicher Stufe vor: der Genuss unserer Gespriche war grenzenlos, der
Vortheil gewiss sehr gross, auf beiden Seiten«.”

4. — Freunde sind fiir Nietzsche aber auch stets imagindre Wesen und Selbstprojek-
tion. Sie sind »tapfere Gesellen und Gespenster, mit denen man schwitzt und lacht,
wenn man Lust hat zu schwitzen und zu lachen, und die man zum Teufel schickt,
wenn sie langweilig werden«® und von den sogenannten >realen Freunden< zu un-
terscheiden. Denn wie er in Ecce homo schreibt: »Ich sage es jedem meiner Freunde
ins Gesicht, dass er es nie der Miihe fiir werth hielt, irgendeine meiner Schriften zu
studieren; ich errathe an den kleinsten Zeichen, dass sie nicht einmal wissen, was
drin steht.«”' Und so bricht Nietzsche ja auch 1883 mit dem »>realen Freund«< Paul
Rée. An Heinrich von Koselitz schreibt er: »Mit Rée habe ich »abgeschlossen<: d.h.
ich habe mir die Widmung seines Hauptwerkes — verbeten. — Ich will mit Nie-
mandem mehr verwechselt werden«.*

Im zweiten Teil von Menschliches, Allzumenschliches reagiert Nietzsche auch
auf die verstindnislosen, feindseligen Reaktionen seiner Freunde sowie Bekannten
und verwandelt sie in einem Aphorismus in »Gespenster«: »Wenn wir uns stark
verwandeln, dann werden unsere Freunde, die nicht verwandelten, zu Gespenstern

yere sind. Einen wichtigen Beitrag zur Aufarbeitung der Bedeutung des Themas
Freundschaft hat Vivetta Vivarelli geliefert, indem sie das Kapitel »Vom Freunde«
im ersten Teil des Zarathustra mit dem Essay iiber die Freundschaft des Transzen-
dentalisten Ralph Waldo Emerson verglich. Vgl. Vivetta Vivarelli: »Nietzsche und
Emerson. Uber einige Pfade in Zarathustras metaphorischer Landschafte, in: N-St. 16
(1987), S. 227-263. — Zur Bedeutung Emersons fiir Nietzsche vgl. Vivetta Vivarelli:
Art. »Emerson, Ralph Waldo«, in: Chr. Niemeyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon, S. 84
und die Studien von Eduard Baumgarten: Das Vorbild Emersons im Werk und Leben
Nietzsches, Heidelberg 1957, Stanley Hubbard: Nietzsche und Emerson, Basel 1958,
George J. Stack: Nietzsche and Emerson. An Ellektive Affinity, Athen 1992. — Dar-
iiber hinaus ist zu betonen, dafl Nietzsche Emerson zeit seines Lebens schitzte, denn
Emerson habe »jene giitige und geistreiche Heiterkeit, welchen allen Ernst entmu-
tigt«. F. Nietzsche: Gétzen-Diimmerung, KSA 6, S. 120. — Auch Jacques Derrida
geht in seinem Buch Politik der Freundschaft, Frankfurt a. M. 2000 (franz. 1994),
auf die Freundschaftsthematik bei Nietzsche ein. — Vgl. zur Freundschaftsthematik
bei Nietzsche auch das Kapitel »Schattenbilder oder die Kunst der Freundschaft« in
Riidiger Gorner: Nietzsches Kunst. Anndiherungen an einen Denkartisten, Frankfurt a.M./
Leipzig 2000, S. 196-208.

79 Brief an Erwin Rohde, 16. Juni 1878, F. Nietzsche: Scmtliche Briefe, KSB 5, S. 333.

80 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 15.

81 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 362f.

82 Brief an Heinrich von Késelitz vom 17. April 1883, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe,
KSB 6, S. 360.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 81

unserer eigenen Vergangenheit: ihre Stimme tont schattenhaft-schauerlich zu uns
heran — als ob wir uns selber horten, aber jlinger, hirter, ungereifter.«83 Dariiber
hinaus ist es fiir Nietzsche nicht ausgeschlossen, dal man selbst zu einer Projektion
seiner Freunde wird, wie er im Aphorismus 40 aus Jenseits von Gut und Bdse ver-
deutlicht. Wer sich dessen bewuft ist, »will es und fordert es, dass eine Maske von
ihm an seiner Statt in den Herzen und Kopfen seiner Freunde herum wandelt; und
gesetzt, er will es nicht, so werden ihm eines Tages die Augen dariiber aufgehen,
dass es trotzdem dort eine Maske von ihm giebt, — und dass es gut so ist.«™

Ein weiteres Detail ist bemerkenswert an der Stelle, an der Nietzsche iiber den
»Réealismus< in Ecce homo spricht: Die Ausdriicke Realismus und >Réealismusc<
sind ndmlich homophon. Indem Nietzsche also den Namen seines Freundes Rée
graphisch in das Wort Realismus einschreibt und dadurch ein Wortspiel schafft,85
werden der Begriff des Realismus und der philosophische Begriffs-Realismus, des-
sen traditionelle Auffassung er bereits in der Frohlichen Wissenschaft angegriffen
hatte,86 ausgehohlt und subversiv unterlaufen: Fiir Nietzsche reprisentieren weder
Begriffe noch Worter reale Gegensténde, sondern sind selbst Projektionen.

Dartiber hinaus scheint es ihm gar nicht um eine realistische Darstellung der
Tatsachen zu gehen. Stattdessen ordnet er die Tatsachen seinen eigenen Interessen —

83 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 487.

84 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, KSA 5, S. 58.

85 Nietzsche benutzt sehr oft Wortspiele, in denen Namen eine Rolle spielen. Dariiber
hinaus versucht er in Ecce homo, auch und gerade durch Wortspiele, die er mit Na-
men treibt, die idealistische Grundtendenz der deutschen Philosophie zu entlarven.
So schreibt er: »Die Deutschen sind in die Geschichte der Erkenntnis mit lauter
zweideutigen Namen eingeschrieben, sie haben immer nur unbewuflte Falschmiinzer
hervorgebracht ( — Fichte, Schelling, Schopenhauer, Hegel, Schleiermacher gebiihrt
dies Wort so gut wie Kant und Leibniz, es sind Alles bloe Schleiermacher — ).« F.
Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 361. — Nietzsche nimmt Namen also zum Teil
wortlich und betont deren semantischen Eigensinn. Zum einen erzielt Nietzsche da-
mit einen witzigen Effekt. Zum anderen versucht er so, eine kurze und abgekiirzte
sprachliche Form als Instrument seiner Kritik zu entwickeln.

86 Vgl. dazu den Aphorismus 57 »An die Realisten«, in dem es unter anderem heif3t:
»lhr niichternen Menschen, die ihr euch gegen Leidenschaft und Phantasterei ge-
wappnet fiihlt [...], ihr nennt euch Realisten und deutet an, so wie euch die Welt er-
scheine, so sei sie wirklich beschaffen: vor euch allein stehe die Wirklichkeit ent-
schleiert, und ihr selber wiret vielleicht der beste Theil davon, — oh ihr geliebten Bil-
der von Sais! [...] Da jener Berg! Da jene Wolke! Was ist denn daran >wirklich¢?
Zieht einmal das Phantasma und die ganze menschliche Zuthat davon ab, ihr Niich-
ternen! [...] Es giebt fiir uns keine »Wirklichkeit« — und auch fiir euch nicht«. F.
Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 421f. — Vgl. zu Nietzsches litera-
risch-philosophischer Kritik am Realismus das Kapitel »Nietzsches Auflosung des
»Wirklichkeits<-Begriffs« in Karl Heinz Bohrer: Die Kritik der Romantik, Frankfurt
a. M. 1989, S. 84-94.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

in diesem Fall seinen Autorschaftsinteressen — unter, um Kritiker wie Rohde abzu-
wehren und zugleich ein Werk zu schaffen, das auf sein eigenes Ich hin konzipiert
ist. Zum einen usurpiert er in Ecce homo also Rées Autorschaft, indem er so etwas
wie eine projektive Identifikation vornimmt, zum anderen bricht er offen mit den
Konventionen des autobiographischen Schreibens, die ja nicht zuletzt auf Wahrhaf-
tigkeit und Realismus griinden. Es geht Nietzsche also weniger darum, ob seine
Aussagen der Realitét entsprechen, sondern darum, ob sie in Einklang mit seinem
eigenen Selbstverstidndnis stehen. Das Nietzsche hier leitende Kriterium ist nicht
Wahrheit oder Falschheit, sondern Ich-Gerechtigkeit. Uberdies kommuniziert
Nietzsche im Sinne Gilles Deleuzes an der zitierten Stelle mit seinem eigenen Au-
Ben, denn Rée ist Teil seines eigenen egozentrierten und selbstbeziiglichen schrift-
stellerischen Selbstbildnisses geworden, ja, vielleicht ist Rée sogar ein Teil seiner
vielfachen Seele geworden.

Bereits an diesem Detail kann man sehen, dal3 Nietzsche in Ecce homo keinem
Aufrichtigkeitsprogramm, wie es etwa Rousseau in seinen Confessions verfolgt,
verpflichtet ist. Andererseits kénnte sich Nietzsches Ich-Gerechtigkeit, wenn man
seine Subjekt- und Seelen-Hypothesen, die im weiteren Verlauf der Studie noch ni-
her erldutert werden, berticksichtigt, als eine Form von Redlichkeit darstellen, die
gewissermallen von einer hohergradigen Aufrichtigkeit getragen wird, die jedoch
realistische Mimesiserwartungen hinter sich 146t."” Denn nimmt man Nietzsches
Rede iiber die biographische Bedeutung von Menschliches, Allzumenschliches
ernst, dann erweist sich Nietzsches Umgang mit Rée, mit dem sogenannten >Réea-
lismus< und sein Bruch mit Wagner, Schopenhauer sowie der Philologie als der

87 So betont beispielsweise Jean-Luc Nancy auch: »Mit dem Wahnsinn konfrontiert
sich, indem es ihn spielt, Ecce homo (das man wohl das Buch der Redlichkeit par
excellence nennen kann) [...]. Denn womit sich dieses Buch konfrontiert, ist im
Grunde die Unméglichkeit, den Akt der Selbstbesinnung [...] der Menschheit, dem
menschlichen Denken zuzumuten, ohne ihm dabei jeden Halt, jede Stiitze, jeden
Grund und jedes Selbst fiir eine solche »>Selbstbesinnung< zu entziechen — und ihm
stattdessen nur das »Selbst« von Nietzsche selber anzubieten, was [...] so viel heifit
wie gar nichts, einen Hanswurst und auf diese Weise, genau auf diese und keine an-
dere Weise, den ersten >redlichen Menschen¢, den ersten »anstindigen< Menschen,
der doch immerhin tiber eine gewisse Redlichkeit verfiigen mufl. Genauer: jene Red-
lichkeit, die in Ecce homo gipfelt, vollzieht sich durch die Exhibition: die Austellung
und Demaskierung eines Subjekts — und also durch die Exhibition eines Schauspie-
lers, ohne dabei eine gewisse Schauspielerei auszuschlieen —: [...] denn die werten-
de Wahrheit bringt hier die Subjektivitit des Subjekts, auf die sie gleichwohl ver-
weist, buchstiblich zur Explosion«. Jean-Luc Nancy: »Unsere Redlichkeit!< (Uber
Wabhrheit im moralischen Sinn bei Nietzsche)«, in: W. Hamacher: Nietzsche aus
Frankreich, S. 225-248, hier S. 233f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 83

notwendige Umweg zur >Selbst-Wieder-herstellung¢, als der notwendige Weg zu

seinen (Selbst-)»Ueberwindungen«88. Sarah Kofman betont daher zu Recht:

La relecture d’ Humain trop humain, écrit a 1’époque ou Nietzsche rompt avec la phi-
lologie, se fait donc encore au moyen de la philologie mais d’une philologie entendue
au sens nouveau du terme, probe et rigoureuse: relire, c’est rééerire le texte en se li-
vrant a un travail de transcription, et de correction rectificatives, et déchiffrer, c’est
aussi démasquer. Alors que Nietzsche pour parvenir a devenir lui-méme a été con-
traint de s’emparer de plusieurs masques qui ont joué le role d’autant d’étapes obli-
gées, le temps de ’apres-coup accomplit toujours le méme geste renversant: il sou-
ligne que Nietzsche, tel un enfant pervers et malicieux, »se« dissimule derriére des
masques, transformés en accessoires satyriques et théitraux — et non pas qu’il »se«
constitue »lui-méme« comme tel a travers ses masques; car dans ce cas, ils ne pour-
raient plus étre réduits a de purs moyens langagiers, rhétoriques, tout entiers a son

.89
S€rvice.

Das Besondere an Nietzsches maskierend-enthiillenden Vorgehen ist aber, dafl er

seine Vorgehensweise, hier in Ecce homo, spezifiziert und expliziert, und zwar, in-

dem er seinen Umgang mit Wagner, Schopenhauer und Rée mit der Rolle von Sok-

rates in Platons Dialogen vergleicht: »Dergestalt hat sich Plato des Socrates bedient,

als einer Semiotik fiir Plato.«” Dieser Satz nun driickt einen wesentlichen Aspekt

des Nietzscheschen Autorschaftsverstindnisses aus und stellt ein wichtiges Element

seiner Poetologie des Selbst dar: Wagner, Schopenhauer, Rée sind also gewisser-

maflen Zeichen (man konnt auch sagen: Projektionen) seiner selbst,91 wobei der

88 So Nietzsche in der Vorrede zum zweiten Teil. F. Nietzsche: Menschliches, Allzu-
menschliches, KSA 2, S. 369.

89 S. Kofman: Explosion 1., S. 216.

90 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 320.

91 So versteht auch Roland Barthes diese Stelle. In seiner Vorlesung Die Vorbereitung

des Romans aus den Jahren 1978/79 schreibt er: »Obgleich paradox, verstehe ich, im
Prinzip »Semiologe«, den Begriff »Semiotik< in einem ganz regelwidrigen, eigentlich
Nietzscheschen Sinne. Ich beziehe mich auf eine Stelle in Ecce homo, wo Nietzsche
tiber sein Verhiltnis zu Schopenhauer und Wagner sagt, er habe die beiden als Zei-
chen seiner selbt eingesetzt [...]. Gott weil3, ob Nietzsche Wagner und Schopenhauer
nicht »imitiert« hat! Und trotzdem besteht ein Verhéltnis: Der Autor, der zdhlt (um
nicht zu sagen: geliebt wird), ist fiir mich, der ich schreiben will, présent als ein Zei-
chen meiner selbst — und ein Zeichen ist bekanntlich keine Analogie, sondern nur das
Element eines homologen Systems, bei dem — nach der Formulierung von Lévi-
Strauss — das, was sich dhnelt, Systeme sind, Verhéltnisse von Differenzen.« R.
Barthes: Die Vorbereitung des Romans, S. 217f.. — Wihrend beispielsweise Aldo
Lanfraconi in seiner Studie von einer »Semiotik des Selbst« spricht, weist Martin
Stingelin in diesem Zusammenhang auf eine »Semiotik der Autorschaft« bei Nietz-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Ausdruck Semiotik sowie das Verhiltnis von Zeichen und Projekion bei Nietzsche
noch genauer analysiert werden muB. Das heif3t, vier Aspekte miissen im Folgenden
genauer geklart werden, um die volle Tragweite dieses Satzes zu erkennen: Erstens,
was bedeutet der Ausdruck Semiotik in diesem Zusammenhang; zweitens, welche
implizite Auseinandersetzung mit dem auf die entsprechenden Personen, Autoren
und Werke angewendeten Semiotikbegriff 146t sich extrapolieren; drittens, welche
ambivalente Auszeichnung der entsprechenden Personen oder Autoren 146t sich
dadurch erkennen und viertens, was zunéchst ins Blickfeld riicken soll, warum re-
kurriert Nietzsche auf das Vorbild Platon?

Platons Autorschaft als Vorbild

1. — Auf den ersten Blick mag es tiberraschen, daB Nietzsche fiir seine schriftstelle-
risch-philosophische Praxis und fiir den Umgang mit seinen Gewdhrsménnern und
Vorldufern Platon als Vorbild anfiihrt, ist Platon doch einer seiner grofiten philoso-
phischen Gegner.92 Nietzsches philosophisches Selbstverstindnis, und zwar von der
Geburt der Tragddie an, ist geradezu von einem dezidierten Antiplatonismus ge-
préigt. So wendet sich auch seine Moral- und Erkenntniskritik explizit gegen plato-
nisch-idealistische Vorstellungen. »Zuletzt geht mein Misstrauen bei Plato in die
Tiefe«, schreibt Nietzsche in der Gétzen-Dimmerung, »ich finde ihn so abgeirrt
von allen Grundinstinkten der Hellenen, so vermoralisirt, so praexistent-christlich —
er hat bereits den Begriff >gut< als obersten Begriff —, dass ich von dem ganzen
Phinomen Plato eher das harte Wort >hoherer Schwindel< oder, wenn man’s lieber
hort, Idealismus — als irgend ein andres gebrauchen méchte.«”

sche hin. Vgl. A. Lanfraconi: Nietzsches historische Philosophie, S. 25ff.; M. Stinge-
lin: wer war im Grunde der eigentliche Schriftsteller«, S. 83ff.

92 Vgl. zur Platon-Rezeption Nietzsches Dieter Bremer: »Platonisches, Antiplatoni-
sches. Aspekte der Platon-Rezeption in Nietzsches Versuch einer Wiederherstellung
des frithgriechischen Daseinsverstédndnisses«, in: N-St. 8 (1979), S. 39-103; Stanley
Rosen: »Nietzsches >Platonismus<«, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 12
(1987), S. 1-15.

93 F. Nietzsche: Gétzen-Dimmerung, KSA 6, S. 155f. — Nietzsches Beurteilung von
Platon ist vielfach sehr tendenzits, denn obwohl sicherlich der Begriff des Guten der
wichtigste Begriff in Platons Philosophie darstellt, so resultiert er, wie Platon im 1.
Buch des Staates, im Dialog zwischen Sokrates und Thrasymachos, darlegt, doch aus
der »Frage, wie man leben soll« (352d), wobei das Sollen hier noch gar nicht mora-
lisch gemeint ist, sondern (wie im Verlauf der Dialoge deutlich wird, vgl. Staat 505d)
prudentiell, was gleichbedeutend mit der Frage ist, was es heiflt, gut zu leben. Die
Frage nach dem guten Leben fiihrt Platon zu einem metaphysischen Begriff des (mo-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 85

Gerade Platon wird fiir Nietzsche in seiner thesenartigen Geschichte der Meta-

physik Wie die »wwahre Welt« endlich zur Fabel wurde zu einem der Hauptverant-
wortlichen dafiir, daB3 sich das Christentum, jener »Monotono-Theismus«94, im Ok-
zident mit einer unvergleichlichen Wirkungsmacht hat verbreiten konnen, das heif3t

mit und gegen die antike griechische Philosophie zugleich.95 Platon sei ndmlich

nicht einfach von der christlichen Theologie wiederentdeckt und einer interpretatio

christiana unterzogen worden, sondern habe selbst die ontologischen Spekulationen

der Griechen ‘[heologisier‘[,96 also Ontologie in Onto-Theologie verwandelt, um mit

Heidegger und Derrida zu sprechen,97 worin fiir Nietzsche die schwerste Verfeh-

lung der antiken Philosophie besteht. Im Gegensatz zu Platon zieht Nietzsche es

vor, nicht nach der »wahren Welt« zu suchen. Im Gegenteil: Er zieht es zwischen-

94

95

96
97

ralisch) Guten. Zunéchst steht aber die praktische Seite, die Erorterung des prudenti-
ell und adverbiell Guten, im Vordergrund. Insofern ist Platon keine »Abirrung< inner-
halb der griechischen Philosophie, im Gegenteil. Inwieweit Platon daher eine »Abir-
rung< von den »Grundinstikten der Hellenen« darstellt, ist ebenfalls mehr als fraglich.
Vgl. Platon: Der Staat, in: ders.: Scmtliche Dialoge, hg. von Otto Apelt, Hamburg
1993, Bd. 5, vor allem S. 1-268. — Zum Verhiltnis von prudentiell und moralisch Gu-
tem bei Platon vgl. Ursula Wolf: Die Suche nach dem guten Leben. Platons Friihdia-
loge, Reinbek bei Hamburg 1996.

F. Nietzsche: Gétzen-Dimmerung, KSA 6, S. 75. — Vgl. auch folgende Aussage:
»Ohne Platonismus und Aristotelismus keine christliche Philosophie.« F. Nietzsche:
Nachgelassene Fragmente 1884-1885, KSA 11, S. 79.

Nietzsches kurze Geschichte der Metaphysik beginnt mit dem Absatz: »1. Die wahre
Welt erreichbar fiir den Weisen, den Frommen, den Tugendhaften, — er lebt in ihr, e r
ist sie. (Alteste Form der Idee, relativ klug, simpel, iiberzeugend. Umschreibung
des Satzes >ich, Plato, b in die Wahrheit<.)« F. Nietzsche: Gétzen-Ddammerung, KSA
6, S. 80. — Was Nietzsche in diesem Zusammenhang jedoch unterschlégt, ist die Tat-
sache, daB} sich die christliche Theologie, indem sie Platon rezipiert, der wie andere
griechische Philosophen vor ihm (wie beispielsweise Empedokles) philosophisch-
ontologische Spekulationen theologisiert hatte, gegeniiber dem philosophischen Dis-
kurs 6ffnet. Weite Teile der christlichen Theologie binden sich so an das Primat der
Vernunft, so dal man sagen kann, daf aus der christlichen Religion ein Teil der Me-
taphysik wurde. Dartiber hinaus stellt die christliche Entdeckung der antiken Philoso-
phie, vor allem die Entdeckung von Platon und Aristoteles, das Ende des christlichen
Glaubens als nicht-philosophischen Glauben dar. Denn ab diesem Zeitpunkt gingen
die Vorstellungen von Gott und Idee, von dem Einzigen und dem Einen eine theolo-
gisch-philosophische Verbindung ein. So ist es auch erkldrbar, daf} die rationalis-
tisch-aufgekldrte Vernunft im Abendland die Vorstellung eines Gottes absorbieren
und sich selbst zur herrschenden Kategorie ausrufen konnte.

Vgl. Ebd., S. 80f.

Vgl. dazu das Nachwort von Martin Heidegger in: Was ist Metaphysik?, Frankfurt a.
M. 1949, S. 46-55 und Jacques Derrida: »La pharmacie de Platon«, in: La dissémina-
tion, Paris 1972, S. 69-178.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

zeitlich sogar vor, im Schein zu leben und proklamiert: »je weiter ab vom wahrhaft

. . . . . . .. 98
Seienden, um so reicher schoner besser ist es. Das Leben im Schein als Ziel.«

und kompromifBlos. Aber auch in stilistischer Hinsicht ist Platon fiir Nietzsche kein

Nietzsches Kritik an Platons Philosophie ist in allen seinen Schriften vehement

Vorbild:

Im Verhiltnis zu Plato bin ich ein griindlicher Skeptiker und war stets ausser Stande,
in die Bewunderung des A rtiste n Plato, die unter Gelehrten herkémmlich ist,
einzustimmen. [...] Plato wirft, wie mir scheint, alle Formen des Stils durcheinander,
eristdamiteine r s t e r décadent des Stils: er hat etwas auf dem Gewissen, wie die
Cyniker, die die satura Menippea erfanden. Dass der Platonische Dialog, diese ent-
setzlich selbstgefillige und kindliche Art Dialektik, als Reiz wirken koénne, dazu
muss man nie gute Franzosen gelesen haben, — Fontenelle zum Beispiel.99

So endet schliellich Nietzsches Urteil iiber die stilistischen und argumentativen

Qualitdten Platons mit dem lapidaren Satz: »Plato ist langweilig«. "% Die von Platon

gewihlte Dialogform wird als kindliche Art der Dialektik, als unentwickelte Form

des Philosophierens bewertet und sein Stil als heterogen-ungeordneter — und darin

besteht die nicht unwesentliche Pointe im Vergleich mit der menippeischen Satire —

Synkretismus charakterisiert.'”' Nietzsches Urteil iiber Platon scheint relativ ein-

deutig zu sein, sowohl, was die philosophische Vorgehensweise, als auch, was die
mogliche stilistische Vorbildfunktion angeht.

98
99
100

101

F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 199.

F. Nietzsche: Gotzen-Ddammerung, KSA 6, S. 155.

Ebd. — Ahnlich sieht dies iibrigens Ludwig Wittgenstein: »Wenn man die sokrati-
schen Dialoge liest, so hat man das Gefiihl: welche fiirchterliche Zeitvergeudung!
Wozu diese Argumente, die nichts beweisen und nichts klaren?« Ludwig Wittgen-
stein: »Vermischte Bemerkungen, in: ders.: Uber Gewifheit, Werkausgabe Bd. 8,
Frankfurt a. M. 1984, S. 445-573, hier S. 468. — Zur Nietzsche-Rezeption bei Witt-
genstein vgl. Erich Heller: »Wittgenstein und Nietzsche«, in: ders.: Die Reise der
Kunst ins Innere und andere Essays, Frankfurt a. M. 1966, S. 231-263; Marco
Brusotti: »Wittgensteins Nietzsche. Mit vergleichenden Betrachtungen zur Nietz-
sche-Rezeption im Wiener-Kreis«, in: N-St. 38 (2009), S. 335-362.

Wiéhrend die Menippea die ungemischte /atinitas getriibt hat, die die Vorstellung der
claritas und perspicuitas sowie aller kanonischen konstitutiven Eigenschaften der
richtigen Stilordnung (proprietas) einschlieft, bleibt jedoch das, was Platon getriibt
hat, bei Nietzsche hier ungenannt. Vgl. zur Menippea Renate Lachmann: »Synkre-
tismus als Provokation von Stil«, in: Hans Ulrich Gumbrecht/Karl Ludwig Pfeiffer
(Hg.): Stil. Geschichten und Funktionen eines kulturwissenschaftlichen Diskursele-
ments, Frankfurt a. M. 1986, S. 541-558.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 87

Man sollte sich jedoch nicht von Nietzsche tduschen lassen. Bedenkt man, dafl
Nietzsche mehrfach sein eigenes Philosophieren als »umgedrehten Platonismus«'*
bezeichnet hat, so ist seine Beziehung zu Platon zwar eine des Widerspruchs, doch
zugleich eine der Filiation. Nietzsches Verhéltnis zu Platon ist durchaus mit seinem
Verhiltnis zu Sokrates vergleichbar, tiber das er schreibt: »Socrates, um es nur zu
bekennen, steht mir so nahe, dass ich fast immer einen Kampf mit ihm kéimpfe«.lo3

Platon ist fiir ihn zunéchst einmal nicht irgendein wichtiger Autor innerhalb der
philosophischen Tradition, er ist die fiefste Zasur in der Geschichte der Philosophie.
»Platon«, schreibt Nietzsche in einem Brief an Overbeck, »bleibt das grofite Mal-
heur Europas!«lo4 Platons Autorschaft représentiert fiir Nietzsche das Phinomen
starker Autorschaft par excellence, das sich dadurch auszeichnet, besonders wir-
kungsméchtig und einfluBreich gewesen zu sein.'” Deshalb ist Platon ein Vorbild,
das er nachahmen, dem er es gleichtun, und ein Rivale, den er zu iiberwinden trach-
ten muf. Platon stellt ebenso wie Wagner und Schopenhauer einen Rivalen fiir
Nietzsche dar. Rivalitdt und Gegnerschaft sind nun aber entscheidende Faktoren fiir
Nietzsches philosophischen und schriftstellerischen Schreibimpuls, die in der scharf
pointierten Polemik ihren prignantesten Ausdruck finden. »Ich bin meiner Art nach
kriegerisch. Angreifen gehort zu meinen Instinkten«,106 schreibt Nietzsche in Ecce
homo iber seine polemische Ausrichtung und deutet damit gleichzeitig auf ein
schriftstellerisches Kalkiil hin. Hinter diesen Worten Nietzsches steht allerdings
keine Verehrung soldatischer Eigenschaften, sie gehoren vielmehr zu einer Art ty-

107

pologischer Modellierung des philosophischen Schriftstellers.” Der (aristokra-

tisch-heroische) dynamit-gleiche Krieger, nicht der Soldat, bildet flir Nietzsche ein

102 So z.B. in F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 199.

103 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 97.

104 Brief an Franz Overbeck, 9. Januar 1887, F. Nietzsche: Sdamtliche Briefe, KSB 8, S.
9.

105 Zum Konzept der starken Autorschaft vgl. Harold Bloom: Einfluffangst, Frankfurt a.
M./Basel 1995 (engl. 1973). — In diesem literaturtheoretischen Werk entwickelt
Bloom die Vorstellung, dafl Autoren stets nach Originalitit streben und sich von ih-
ren Vorgingern, Vorbildern und ihren Einfliissen zu lsen versuchen. Bloom ver-
gleicht dabei die Situation, in der sich so der jeweilige Autor befindet, mit dem Odi-
puskomplex der Freudschen Psychoanalyse: Die jeweiligen Autoren versuchen, ihren
ygeistigen Vater zu toten<. Je wirkungsmichtiger, einfluireicher und stirker ein Au-
tor ist, um so grofer seien die Abwehrmechanismen seiner Nachfolger.

106 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 274.

107 Vgl. die Sentenz aus dem Abschnitt Vom Lesen und Schreiben aus Also sprach Za-
rathustra, in der Nietzsche sein Konzept des kriegerischen Schriftstellers und Philo-
sophen poetisch entwirft: »Muthig, unbekiimmert, spéttisch, gewalttéitig — so will uns
die Weisheit: sie ist ein Weib und liebt immer nur einen Kriegsmann.« F. Nietzsche:
Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 49.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

topisches Modell, das er schriftstellerisch in Szene zu setzen versucht.'”™ Hinter der
Kriegertopik steht ein szenisches Bilderdenken, das durch begriffliche Oppositio-
nen wie Starke/Schwiche, aktiv/reaktiv umgrenzt wird'?:

Die Stirke des Angreifenden hat in der Gegnerschaft, die er néthig hat, eine Art
Maas; jedes Wachsthum verrith sich im Aufsuchen eines gewaltigeren Gegners —
oder Problems: denn ein Philosoph, der kriegerisch ist, fordert auch Probleme zum
Zweikampf heraus. [...] ich greife nur Dinge an, wo jede Personen-Differenz ausge-
schlossen ist, wo jeder Hintergrund schlimmer Erfahrungen fehlt. Im Gegentheil, an-
greifen ist bei mir ein Beweis des Wohlwollens, unter Umstédnden der Dankbarkeit.
Ich ehre, ich zeichne aus damit, das ich meinen Namen mit dem einer Sache, einer
Person verbinde: fiir oder wider — das gilt mir darin gleich.“o

Einfache Freund-Feind-Schemata sollen somit kalkuliert umgangen werden. Nietz-
sches Angriffe auf Platon sind stets von der Anerkennung seiner Bedeutung beglei-
tet, auch und gerade, wenn er gegen ihn scharf polemisiert. So schreibt er bei-
spielsweise: »Platon’s Sokrates ist im eigentlichen Sinne eine Caricatura«.'"" Nietz-
sche eignet sich diese Schreibweise aber auch an und wendet sie gegen Platon, so
daB er, indem er seine Strategie, mit der er gegen Platon vorgeht, offenlegt, schrei-
ben kann: »Plato zum Beispiel wird bei mir zur Caricatur.«' "> Was Nietzsche und
Platon, bei aller Differenz, verbindet, ist in Nietzsches Worten eine gemeinsame
»instinktive Arglist«1 13, die sich in einer Art Mimikry, in der Fahigkeit zur Verstel-
lung und Verwirrung manifestiert. Dies zeigt sich nicht zuletzt in dem bereits zitier-
ten Satz: »(d)ergestalt hat sich Plato des Socrates bedient, als einer Semiotik fiir
Plato«. Nietzsches Vergleich basiert auf einem Analogieschluf3, genauer gesagt: er
griindet auf einer Strukturanalogie, nicht jedoch auf einer Strukturidentitit. Diese

108 In Ecce homo schreibt Nietzsche: »Wie ich den Philosophen verstehe, als einen
furchtbaren Explosionsstoff, vor dem Alles in Gefahr ist, wie ich meinen Begriff
yPhilosoph« meilenweit abtrenne von einem Begriff, der sogar noch einen Kant in
sich schlieBt, nicht zu reden von den akademischen »Wiederkéduern< und andren Pro-
fessoren der Philosophie: dariiber giebt diese Schrift eine unschétzbare Belehrung.«
F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 320.

109 Vgl. dazu grundsitzlich G. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, S. 45-80.

110 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 274f.

111 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 95.

112 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 521. Vgl. auch
folgende Stelle: »Der platonische Sokrates ist im eigentlichen Sinne eine Carricatur;
denn er ist tiberladen mit Eigenschaften, die nie an Einer Person zusammensein kon-
nen. Plato ist nicht Dramatiker genug, um das Bild des Sokrates auch nur in einem
Dialoge festzuhalten. Es ist also sogar eine fliessende Carricatur.« F. Nietzsche:
Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 327.

113 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 325.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 89

Strukturanalogie betrifft nun aber weder eine gedankliche noch eine stilistische
Ubereinstimmung, zumindest nicht unmittelbar, wenn man dem Selbstverstindnis
Nietzsches folgen mochte. Sie ist vielmehr auf der Ebene der jeweiligen
Schreibstrategien angesiedelt, die sich als schriftstellerische Maskeraden charakteri-
sieren lassen. In Nietzsches Augen ist Sokrates in den platonischen Dialogen ein
Pseudonym oder, besser gesagt, ein Heteronym Platons und zugleich seine zentrale
Begriffsperson. Zudem ist den Platonischen Dialogen eine grundsitzlich dividualis-
tische Grundtendenz eigen: Platon présentiert sich seinen Lesern ebenfalls als ein
Vielfacher, als ein plurales und dialogisierendes Sprecher-Subjekt.

Jean-Michel Rey, der wihrend des Colloquiums Nietzsche aujourd’hui? der Be-
ziehung Nietzsches zur Theorie des philosophischen Diskurs einen Beitrag gewid-
met hat, sieht in Nietzsches Bezug zu Platon eine symbolische Szene reproduziert,
in der eine philosophisch-diskursive Textstrategie formuliert wird. Das argumenta-
tive Geriist von Reys Aufsatz bilden freudianische, Lacanschen und Derridaschen
Theoreme und Uberlegungen zu Vaterschaft, Kastrationsangst, metaphysischer
Textualitdt, Schrift und Macht."™* Laut Rey reproduziere Nietzsche nun die soge-
nannte >platonische Szene des Schreibens<. Wie bei Platon vollziehe und realisiere
sich das Schreiben bei Nietzsche als symbolischer Tausch, der sich auf referentiel-
ler Ebene abspiele. Dieser Tausch sei ein intellektueller, der zwischen einem Sohn
und seiner jeweiligen Vaterfigur stattfinde, wobei das Tauschobjekt nichts anderes
als die Sprache und das Schreiben selbst seien.'”

Dieser Tausch vollzieht sich inhaltlich in Reys Deutung folgendermafien: Sok-
rates verzichtet aufs Schreiben, er delegiert es an Platon, den er zuvor gezwungen
hatte auf das Schreiben von Dichtung zu verzichten und den er dann zum Vollstre-
cker seiner Lehre und seines (virtuellen) Schreibens macht. Umgekehrt nimmt sich
Platon im Schreiben selbst zuriick, indem er explizit nur von der Rhetorik der sok-
ratischen Rede Gebrauch macht — um eben dadurch sein partikulares Schreiben, das
sich durch einen hohen Grad an Unpersonlichkeit auszeichnet, zu retten. Sokrates
wird so zu einer literarischen Figur, ja zu einer bloBen Maske Platons, durch die
dann doch Platons Schreibweise hindurchscheint und durch die er Macht tiber seine

114 Jean-Michel Rey schreibt: »C’est I’une de ces scénes que je voudrai circonscrire ici
rapidement, en tant qu’y travaillent et que s’y condensent un motif qui assigne a
I’écriture un réle dominant, puis, de connivence, un motif ayant trait a la >paternité«
[...]; et, enfin, sans aucun doute, un motif ou la castration est en jeu, de maniere allu-
sive comme il se doit.« Jean-Michel Rey: »Nietzsche et la théorie du discours philo-
sophique, in: Nietzsche aujourd’hui?, Paris 1973, Bd.1, S. 301-321, hier S. 304f.

115 Vgl.: »La relation de pouvoir qui se joue entre Socrate et Platon — relation dont
I’enjeu est apparemment 1’écriture qui s’y donne d’une certaine maniére comme un
objet d’échange, voire peut-étre un fétiche, — cette relation se constitue par un jeu
complexe de passations, de délegations, de renvois, de procurations, ainsi que de
préte-noms.« Ebd., S. 307.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Vaterfigur erlangt, so daB} sich der sogenannte Sokratismus als eine Erfindung Pla-
tons darstellt. Dieser Argumentation zufolge, kénne man nun den Namen Platon
durch Nietzsche und Sokrates durch die jeweiligen Gewédhrsménner, also Schopen-
hauer, Wagner, Rée etc. ersetzen, um das referentielle Spiel und Prinzip der Nietz-
scheschen Schreibokonomie zu fassen.

Bis zu einem gewissen Grade ist Reys Deutung plausibel — vor allem was die
grundsitzliche tauschékonomische Uberlegung betrifft, wenn man sie etwa mit
Nietzsches Vorstellung von Freundschaft in Beziehung setzt —, doch zwei Aspekte
sind von Rey nicht scharf genug durchdacht: erstens gibt es im Fall Nietzsches kei-
ne mit Sokrates vergleichbare Vaterfigur (Schopenhauer oder Wagner diese Rolle
zuzuweisen, ist iiberhaupt nicht angemessen),l ' und zweitens zeichnet sich Nietz-
sches Schreiben im Gegensatz zu Platons eben nicht durch einen hohen Grad an
Unpersonlichkeit aus. Auch wenn Nietzsche »das schreckliche Vorrede-Wortchen
sich«!” kaum ertragt, so darf nicht iibersehen werden, dal seine Schriften in einem
hohen Maf personlich Position beziehen und auch von ihm handeln. In Reys Lektii-
re erscheint aber Platon, und mit ihm Nietzsche, als ein yProto-Flaubertc.!'®

Nietzsche nun bezieht sich im Satz iiber Platons Semiotik tatsichlich, wie be-
reits erwdhnt, auf Platons Schreibweise und den platonischen Dialog. Was Rey dar-
tiber hinaus in seiner Deutung nicht geniigend beriicksichtigt, ist die Tatsache, daB3
dieser Satz nicht nur referentiell und auf ein Spiel mit Referentialitdt hindeutet,
sondern auch analytisch ist. Er referiert somit nicht nur auf Platon, sondern bildet
die Summe eines analytischen und poetologischen Verstindnisses.

116 Jorg Salaquarda hingegen versteht das Verhiltnis von Schopenhauer und Nietzsche
als Lehrer-Schiiler-Verhéltnis. Vgl. dazu Jorg Salaquarda: »Schopenhauers Einflufl
auf Nietzsches Antichrist« (1985), in: Konstantin Broese/Matthias KofBler/ Barbara
Salaquarda (Hg.): Die Deutung der Welt. Jorg Salaquardas Schriften zu Arthur
Schopenhauer, Wiirzburg 2007, S. 193-209.

117 Brief an Franz Overbeck, 14. November 1886, F. Nietzsche: Simtliche Briefe, KSB
7,S.282.

118 Nietzsche, den eine Art HaB3-Liebe mit Flaubert verband, hat gegen die Flaubertsche
yimpersonnalité«, gegen den Flaubertschen Objektivismus, in dem der Autor ver-
schwindet, stark polemisiert: »Das Objektiv-sein-wollen< z.B. bei Flaubert ist ein
modernes Miflverstindnif3. Die grole Form, die von allem Einzelreiz absieht, ist der
Ausdruck des grofien Charakters, der die Welt sich zum Bilde schafft: der von allem
Einzelreiz weit absieht — Gewalt-Mensch. Es ist Selbst-Verachtung aber bei den Mo-
dernen, sie mochten wie Schopenhauer sich in der Kunst »los werden< — hinein fliich-
ten in’s Objekt, sich selber >leugnen<. Aber es gibt kein »Ding an sich< — meine Her-
ren!«, F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 57. Vgl. da-
zu auch den Abschnitt »Stendhal gegen Kant« in dieser Studie.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 91

2. — Nietzsche hat sich mit dem platonischen Dialog vor allem an zwei Stellen in
seinem Werk beschiftigt und ihn analysierend kommentiert: im 14. Abschnitt der
Geburt der Tragodie sowie in seiner Basler Vorlesung Einfiihrung in den platoni-
schen Dialog. An beiden Stellen werden von Nietzsche sowohl die Ideenlehre als
auch die Dialogform als Strategien gedeutet, mit denen der »jugendliche Tragé-
diendichter Platon« zwar die sokratischen Forderungen erfiillt, indem er auf das
Verfassen von Tragddien verzichtet und seine sdmtlichen Dichtungen vernichtet,
doch zugleich subversiv unterlduft. Denn der »platonische Dialog war gleichsam
der Kahn, auf dem sich die schiffbriichige dltere Poesie sammt all ihren Kindern
rettete.« 19

In Nietzsches Interpretation versucht Platon einerseits, in der philosophischen
Theorie »iiber die Wirklichkeit hinaus zu gehen und die jener Pseudo-Wirklichkeit
zu Grunde liegende Idee darzustellen«,120 was laut Nietzsches Rekonstruktion in
der Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musik unter anderem auch das Ziel
und der Zweck der antiken griechischen Tragodie ist. Andererseits versuche Platon
in seiner schriftstellerischen Praxis, den sokratischen Diskurs in seine eigene Dia-
logform einzubauen. Dies bedeute allerdings nichts anderes, als die Stilform der
Tragodie in Prosaform wiederherzustellen. Beide, sowohl der platonische Dialog
als auch die Tragddie, gelten Nietzsche namlich als Hybrid-Formen, als »Mischung
aller vorhandenen Stile und Formen, als eine Form zweiten Grades. Nietzsche zu-
folge gelingt es Platon auf diese Weise, den sokratischen Diskurs mit der Tragodie
zu verbinden und dialektisch aufzuheben. »Damit aber war der Denker Plato«,
schreibt Nietzsche zusammenfassend, »auf einem Umwege ebendahin gelangt, wo
er als Dichter stets heimisch gewesen war [...]. Wenn die Tragddie alle fritheren
Kunstgattungen in sich aufgesaugt hatte, so darf dasselbe wiederum in einem
excentrischen Sinne vom platonischen Dialoge gelten«.121

Zu betonen ist jedoch, daB fiir Nietzsche der platonische Dialog und die antike
Tragodie »innerlich verwandt« sind, doch darin spiegelt sich fiir ihn ebenfalls nur
eine Strukturanalogie wider. Darin besteht auch ein Kritikpunkt Nietzsches an Pla-
ton. Der Synkretismus, »die Mischung aller Formen und Stile« der Tragddie sei et-
was Archaisches und Elementares.'” Der Synkretismus ergibt sich dabei praktisch
aus der Kommunikationssituation und quasi auf natiirliche Weise durch die Kombi-
nation verschiedener Redegattungen und entsprechender Stile (lyrisch, heroisch
usw.), Medien (Ton, Geste, Wort), Zeichensysteme (Musik, Tanz, Poesie) und Gat-

119 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 93.
120 Ebd.
121 Ebd.
122 Ebd.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

tungen (Erzéhlung, Lyrik, Drama).123 Platons Synkretismus hingegen sei etwas Se-
kundires und seine Strategie der Grenziiberschreitung eine Art Gegenrhetorik, ob-
wohl er eine Schreibweise entwickelt hat, die »zwischen Prosa und Poesie in der
Mitte schwebt«. Damit unterlduft Platon zwar das Verfahren seines Lehrers Sokra-
tes einerseits und die antike griechische Tragddie andererseits, doch bleibt er damit
fiir Nietzsche ein Autor zweiten Grades. Positiv konnte man sagen: Platons Stérke
bestehe in seiner Umsetzung der Filiation und des Widerspruchs gegeniiber seinem
Lehrer Sokrates und der griechischen Tragddie in eine Schreibstrategie.124 Zudem
ist Platon fiir Nietzsche auf der Grundlage dieser Schreibstrategie der Begriinder ei-
ner neuen Gattung: »Wirklich hat fiir die ganze Nachwelt Plato das Vorbild einer
neuen Kunstform gegeben, das Vorbild des Roman’s«.'> Man miite wohl er-
ginzen: des philosophischen, dialektisch-dramatischen Romans, »der durch Grund
und Gegengrund seine Handlungen verteidigen muss«. '

Platons Schreibweise und -strategie sind in Nietzsches Augen die Fahigkeit zu
eigen, sowohl zu zeigen, welchen Gegenstand oder Autor sie aufnehmen und zu-
gleich zerlegen, als auch, wie sie sie zerlegen und iiberwinden. Diese Fahigkeit re-
klamiert Nietzsche nun fiir sich und seine schriftstellerische Praxis, wobei sie eine
signifikante Erweiterung erfdhrt: Das referentielle und analytische Feld weitet sich
auch auf das autobiographische und egozentrierte Ich und die wechselnden Pseudo-
nyme und Heteronyme aus — und mit Ecce homo, so konnte man sagen, hat Nietz-
sche diese Vorstellung radikalisiert und ein Manifest fiir die Gattung des >philoso-
phisch-egozentrierten, autobiographischen Romans«< geschaffen. Platon ist darum
vielleicht sein wichtigster Bezugspunkt. In einem Brief an Paul Deussen betont
Nietzsche daher: »vielleicht ist dieser Plato mein eigentlicher groer Gegner? Aber

. .. . 127
wie stolz bin ich, einen solchen Gegner zu haben!«

123 Vgl. zur Medien- und Sprachphilosophie Nietzsches im Umbkreis der Geburt der Tra-
godie Thomas Boning: Metaphysik, Kunst und Schrache bei frithem Nietzsche, Ber-
lin/New York 1988; Rudolf Fietz: Medienphilosophie. Musik, Sprache und Schrift
bei Nietzsche, Wiirzburg 1992.

124 Zur Rivalitdt von platonischer Philosophie und attischer Tragddie vgl. Renate Schle-
sier: »Pathos und Wahrheit«. Zur Rivalitit zwischen Tragddie und Philosophie, in:
Jorg Huber/Alois Martin Miller (Hg.): Kultur und Gemeinsinn, Basel/Frankfurt a. M.
1994, S. 127-148.

125 F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 94.

126 Ebd.

127 Brief an Paul Deussen, 16. November 1887, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 8§,
S. 200.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 93

Der Ausdruck Semiotik

1. — Wenn Nietzsches Umgang mit seinen Gewédhrsménnern sowie Vorldufern und
der Einsatz von Eigennamen autoreferentiell und referentiell sowie egozentriert und
analytisch zugleich sein kann, so setzt dies ein radikal zeichenhaftes und nominalis-
tisches Verstidndnis von Kultur, Ich und Sprache voraus. Und tatséchlich ist Nietz-
sche als einer »der lange Zeit vergessenen Grinderviter der Semiotik«'* wieder-
entdeckt worden. Wihrend seit den sechziger Jahren des zwanzigsten Jahrhunderts
die Bedeutung von Nietzsches zu Lebzeiten unverdffentlichter sprach- und erkennt-
niskritischer Schrift Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne von
1873 und damit die Dimension der Rhetorik als fiir ihn wesentlich erkannt worden
ist, ist die Bedeutung des Begriffs des Zeichens und die Tragweite des damit ver-
bundenen Konzepts ein relativ rezenter Gegenstand der Nietzsche—Forschung.129
Die Rhetorik riickte also nicht nur in stilistischer Hinsicht, sondern auch als philo-
sophisch-argumentative, sprachkritische Reflexionsform ins Zentrum des Interesses
fiir Nietzsches Interpreten. Doch die Auseinandersetzung Nietzsches mit der Semio-
tik und seine eigene partikulare Semiotik blieb lange Zeit unerkannt beziechungs-
weise wurde vernachléssigt.

Hatte Nietzsche in seiner Schrift von 1873 noch versucht darzulegen, daf3 ers-
tens Metaphern und Symbole das Sein des von ihnen bezeichneten Gegenstandes
verfehlen, dall zweitens die menschliche Sprache grundsitzlich metaphorisch und
symbolisch strukturiert ist und drittens die menschliche Erkenntnis durch die
grammatische Bestimmung der Sprache beschrinkt ist, so hat Werner Stegmaier
zeigen konnen, daB Nietzsche diese Uberlegungen spiter auf das gesamte Feld
sprachlicher Zeichen, ja, von Zeichen tiberhaupt ausgedehnt hat."

Im Herbst 1880 notiert Nietzsche folgenden Gedanken zur generellen Arbitrari-
tdt des sprachlichen Zeichens, indem er sie auf die Ebene des Gedankens, der Ebene
des propositionalen Gehalts der Sprache ausweitet: »Der Gedanke ist ebensowohl
wie das Wort, nur ein Zeichen: von irgend einer Congruenz des Gedankens und des

128 M. Stingelin: »er war im Grunde der eigentliche Schrifisteller«, S. 89.

129 Vgl. zur Thematik des Zeichens bei Nietzsche Jean-Michel Rey: L ’enjeu des signes.
Lectures de Nietzsche, Paris 1971; Rudolf Fietz: »Am Anfang ist Musik. Zur Musik-
und Sprachsemiotik des frithen Nietzsche«, in: Tilman Borsche/Federico Gerrata-
na/Aldo Venturelli (Hg.): »Centauren-Geburten«. Wissenschaft, Kunst und Philoso-
phie beim jungen Nietzsche, Berlin/New York 1994, S. 144-166; Josef Simon: »Ver-
stehen ohne Interpretation? Zeichen und Verstehen bei Hegel und Nietzsche«, in:
ders. (Hg.): Distanz im Verstehen. Zeichen und Interpretation 11, Frankfurt a. M.
1995, S. 72-104; Werner Stegmaier: »Nietzsches Zeichen, in: N-St. 29 (2000), S.
45-65.

130 Vgl. dazu W. Stegmaier: »Nietzsches Zeichen, S. 45-65.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Wirklichen kann nicht die Rede sein.«>' Bemerkenswert ist, daB3 Nietzsche nicht
nur das Wort arbitrir versteht, sondern daf3 er den Gedanken ebenfalls als Zeichen
auffafit, womit er den Gedanken nur indirekt propositional bestimmt. Dariiber hin-
aus unterwirft er die traditionelle, von der Scholastik und dem deutschen Idealismus
propagierte, Auffassung, wonach die Wahrheit in der Ubereinstimmung des Ge-
dachten mit der Sache bestehen soll — kurz: adaequatio intellectus et rei —, einer
sprachlogischen Kritik. Es ist in diesem Zusammenhang philosophichistorisch her-
vorzuheben, dall im deutschen Idealismus, vor allem bei Schelling und Hegel, das
Gedachte mit dem Denken und die Sache mit der Wirklichkeit ineinsgesetzt wur-
den, ebenso wurde der Propositionalitit der menschlichen Sprache keine Rechnung
getragen.132 Gerade vor diesem zeichentheoretischen und erkenntnistheoretischen
Hintergrund zeigt sich Nietzsches sprachkritische Modernitit im Gegensatz zu den
Philosophen des deutschen Idealismus. Von 1880 an hiufen sich also in Nietzsches
Notizbiichern die Aufzeichnungen zum prinzipiellen Zeichencharakter der Wirk-
lichkeit, kultureller Erzeugnisse und Artefakte.'” Ebenso lassen sich im verdffent-
lichten Werk ab 1882 zahlreiche Passagen finden, die diesen Gedanken so oder so
ghnlich formulieren oder variieren und in denen die Ausdriicke Semiotik und semio-
tisch zum ersten Mal bei Nietzsche auftauchen.

2. — Auf den ersten Blick ist die Verwendung der Ausdriicke Semiotik und semio-
tisch unkonventionell, komplex und bis zu einem gewissen Grade ritselhaft, denn
sie werden von Nietzsche nicht etwa, wie man zunichst annehmen konnte, fiir ir-
gendeine bestimmte Zeichenlehre gebraucht. Spitestens seit Wittgenstein gilt ja,
daBl die Bedeutung eines Wortes meistens durch den Gebrauch bestimmt wird. Der

131 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 263.

132 Mit Propositionalitit ist gemeint, dal Worter nicht nur auf Objekte oder Gegenstinde
referieren, sondern syntaktisch auf Gegenstinde, Tatsachen und Gedanken Bezug
nehmen konnen. Die Proposition, die mit dem Satz ausgedriickt wird: »Es regnet«, ist
die, daf3 es regnet. Das heifit: die Proposition ist nicht der Satz selbst, und es spielt
nur unter wahrheitstheoretischen Gesichtspunkten eine Rolle, ob es nun tatsidchlich
regnet oder nicht. Die Bedeutung der Propositionalitit der Sprache ist zuerst von
Aristoteles erkannt und in der Moderne von Frege, Russell und Moore wiederaufge-
griffen und theoretisch fundiert worden. Vgl. dazu Ernst Tugendhat: Selbstbewuf3t-
sein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische Interpretationen, Frankfurt a. M.
1979, vor allem: S. 293-357.

133 Vgl. etwa: »der Begriff »Atom« die Unterscheidung zwischen einem Sitz der treiben-
den Kraft und ihr selber ist eine Zeichensprache aus unser logisch-physikalischen
Welt her.« Oder: »Es steht nicht in unserem Belieben, unser Ausdrucksmittel zu ver-
andern: es ist moglich, zu begreifen, in wiefern es blofie Semiotik ist.« F. Nietzsche:
Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 302.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 95

Gebrauch des Ausdrucks Semiotik changiert aber bei Nietzsche. Dennoch lassen
sich drei Grundbedeutungen hervorheben, wenn man sich Nietzsche Gebrauch des
Ausdrucks genau anschaut: erstens versteht Nietzsche unter Semiotik ein Zeichen-
system, das als libergeordnetes, strukturiertes Ensemble von Zeichen jenseits einer
empirisch nachweisbaren Realitdt zu verorten ist134; zweitens versteht er Semiotik
als Zeichenrede, als eine diskursive Praxis zweiten Grades — ein Beispiel hierfiir
wire ein esoterisches, allegorisches Sprechens, aber weniger im mittelalterlichen
Sinne, in dem die Allegorie eine Umsetzung in eine fremde Sphidre voraussetzt,
sondern eher im griechischen Sinne der Allegorie, als >etwas sagen und etwas ande-
res meinen<'> (weitgehend synonym hierzu verwendet Nietzsche auch Ausdriicke
wie eben Zeichensprache, aber auch Zeichenschrift, Chiffreschrift, Buchstaben-
schrift oder »Zeichenrede«136) — ; und drittens versteht er unter Semiotik das Zei-
chen selbst, wodurch Semiotik als der Gegenstand eines Zeichensystems oder Pro-
zesses selbst, einer diskursiven Praxis oder einer bestimmten Zeichenlehre er-
scheint."*’

Bei aller Diversitét verweist Nietzsche mit den Ausdriicken Semiotik oder semi-
otisch auf den prinzipiellen Zeichencharakter einer Rede, auf den Status der Rede
insgesamt als Zeichen. Uberdies beschrinkt sich der Begriff des Zeichens nicht nur
auf das Element der Rede, sondern steht in Verbindung mit Nietzsches Auffassung
der prinzipiellen Zeichenhaftigkeit der Welt, die ihren Niederschlag im Bewuftsein
erfihrt. »Die Natur des thierischen BewuBtseins bringt es mit sich«, schreibt
Nietzsche in der Frohlichen Wissenschaft, »dass die Welt, deren wir bewullt wer-
den konnen, nur eine Oberflichen- und Zeichenwelt ist.«"*® Dieser Gedanke beriihrt

134 Vgl.: »wir sind aus der Gewohnheit nicht herausgetreten, zu der uns Sinne und Spra-
che verleiten. Subjekt, Objekt, ein Théter zum Thun, das Thun und das, was es thut,
gesondert: vergessen wir nicht, da3 das eine blofle Semiotik und nichts Reales be-
zeichnet.« Ebd., S. 258.

135 Vgl. zur Sache Jean Bollack: »Mythische Deutung und Deutung des Mythos«, in:
Manfred Fuhrmann (Hg.): Terror und Spiel. Probleme der Mythenrezeption, Miin-
chen 1971, S. 67-120.

136 Vgl. folgende Stelle aus Der Antichrist: »Freilich bestimmt der Zufall der Umge-
bung, der Sprache, der Vorbildung einen gewissen Kreis von Begriffen [...]. Aber
man hiite sich darin mehr als eine Zeichenrede, eine Semiotik, eine Gelegenheit zu
Gleichnissen zu sehn. Gerade, dass kein Wort wortlich genommen wird, ist diesem
Anti-Realisten die Vorbedingung, um iiberhaupt reden zu konnen.« F. Nietzsche: Der
Antichrist, KSA 6, S. 203f.

137 Vgl. dazu folgende Stelle aus Zur Genealogie der Moral: »Es ist heute unméglich,
bestimmt zu sagen, warum eigentlich gestraft wird: alle Begriffe, in denen sich ein
ganzer Prozess semiotisch zusammenfasst, entziehen sich der Definition; definierbar
ist nur Das, was keine Geschichte hat.« F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral,
KSA 5, S.317.

138 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 593.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sich mit seinen sonstigen Bestimmungen der Welt als »Fiktion¢, »>I1lusion, »>Scheing,
yPhantasmagories, >Einbildung« etc, womit er deutlich machen méchte, dall die Er-
kenntnis sowohl subjektiv vermittelt ist — das heifit vom Subjekt ausgeht —, als auch
das wahre Wesen der Gegenstiande dieser Welt verfehlt.

3. — Dal} Nietzsche ab 1880 dem Zeichen eine besondere Aufmerksamkeit schenkt,
konnte in direktem Zusammenhang mit der Lektiire von zwei Aufsdtzen des Prag-
matikers und Semiotikers Charles Sanders Peirce, »The Fixation of Belief« und
»How to Make Our Ideas Clear«, stehen, die 1878 und im folgenden Jahr in franzo-
sischer Ubersetzung in der von Théodule Ribot herausgegebenen Revue philoso-
phique de la France et de I’étranger erschienen sind, sowie mit der Lektiire von
Gustav Teichmiillers Buch Die wirkliche und die scheinbare Welt von 1882, in dem
Nietzsche ebenfalls auf den Begriff Semiotik stieB, und mit Afrikan Spirs Denken
und Wirklichkeit von 1873, das die Frage nach der GewiBlheit menschlicher Er-
kenntnis problematisiert.139 Die Lektiire der Peirceschen Aufsétze ist nicht gesi-
chert, dennoch ist sie wahrscheinlich, denn im Sommer 1877 bezeichnet sich Nietz-
sche in Briefen an Paul Rée und Malwida von Meysenburg als regelmiBigen Leser
der von Ribot herausgegebenen Zeitschrift und hebt ihre hohe Qualitét hervor.'*
Nun geht es Peirce in diesen beiden Aufsitzen weniger um eine allgemeine Refle-
xion iiber den Status des Zeichens, sondern um die grundsétzliche Interpretations-
bediirftigkeit von Zeichen, genauer gesagt, auf der Grundlage der Logik um eine
methodologische Reflexion, wie man mit der Interpretationsbediirftigkeit von Zei-
chen umzugehen habe und wie man zu logisch korrekten Schliisssen im Umgang mit
ihnen kommen kénne. In diesem Zusammenhang entwickelt Peirce einen dritten
Argumentationstyp, neben den seit Aristoteles kanonischen syllogistischen Verfah-
ren der Induktion und Deduktion, den er Abduktion, Retroduktion oder Hypothese
nennt, mit dem er die formale Struktur des Erratens oder Erfindens bezeichnet und
den man ab 1880, wie Stefan Brotbeck gezeigt hat, im Nietzscheschen Werk immer
wieder begegnet. Wihrend in der Deduktion der Schluf3 aus der Regel und dem Fall
auf das Resultat, in der Induktion der Schluf3 aus dem Fall und dem Resultat auf die
Regel gemacht wird, zeichnet sich die Abduktion durch den Schlufl aus dem Resul-
tat und der Regel auf den Fall aus. In der Abduktion wird also aus wenigen dispara-

139 Zum Verhiltnis von Spir und Nietzsche vgl. Paolo d’lorio: »La superstition des phi-
losophes critiques. Nietzsche et Afrikan Spir«, in: N-St 22 (1993), S. 257-294.

140 Vgl. Nietzsches Brief an Rée vom Anfang August 1877 und den Brief an Malwida
von Meysenburg vom 4. August 1877, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 5, S.
265-269. — Zum Verhiltnis von Nietzsche zu Peirce vgl. Stefan Brotbeck: »Nietzsche
erraten, in: N-St. 19 (1990), S. 143-175 und M. Stingelin: »er war im Grunde der
eigentliche Schrifisteller«, S. 80-106, besonders S. 88.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 97

ten Fillen auf eine mogliche Regel geschlossen, die die Einzelfille verbindet. Peir-
ce erldutert dies mit einem Beispiel: >Auf einem Tisch sehe ich einige weille Boh-
nen liegen. Zudem befindet sich im Raum ein Sack mit Bohnen. Nun bilde ich die
Regel: alle Bohnen aus diesem Sack sind weil3, und abduziere: Diese auf dem Tisch
liegenden Bohnen sind aus diesem Sack.<'*' Man erkennt hier sehr schoén, wie unsi-
cher und experimentell abduktive Schliisse sind, basieren sie doch in allererster Li-
nie auf einer divinatorischen Struktur: letztlich versucht man, den Sachverhalt >zu
erraten< und eine theoretische Annahme zu erfinden.'* Diese Schliisse sind nun in
Nietzsches Worten Interpretationen und zwar im rekonstruktiven Sinne, wenn sie
gliicken, wenn sie also verifiziert werden konnen, und Interpretationen im aktiven
Sinne, im Sinne von Zurechtmachungen, wenn man sie falsifizieren kann. Als Vo-
raussetzung, diesen semiotischen Prozel3 der Argumentationslogik als einen herme-
neutischen Akt zu verstehen, ist fiir Nietzsche in Zur Genealogie der Moral »ein
historischer Instinkt, ein hier gerade nothiges zweites Gesicht« erforderlich, was er
am moralischen Urteil exemplifiziert. Er schreibt:

Man kennt meine Forderung an den Philosophen, sich jenseits von Gut und Bse zu
stellen, — die Illusion des moralischen Urteils unter sich zu haben. Diese Forderung
folgt aus einer Einsicht, die von mir zum ersten Male formuliert worden ist: dass es
gar keine moralischen Thatsachen giebt. [...] Das moralische Urtheil ist
insofern nie wortlich zu nehmen: als solches enthilt es immer nur Widersinn. Aber es
bleibt als Semiotik unschitzbar: es offenbart, fiir den Wissenden wenigstens, die
werthvollsten Realitdten von Culturen und Innerlichkeiten, die nicht genug wuss-
ten, um sich selbst zu »verstehn«. Moral ist bloss Zeichenrede, bloss Symptomato-
logie: man muss bereits wissen, worum es sich handelt, um von ihr Nutzen zu zie-
hen.

141 Zum Bohnenbeispiel und zum Verhiltnis von Deduktion, Induktion und Abduktion
vgl. Charles S. Peirce: Schriften 1. Zur Entstehung des Pragmatismus, mit einer Ein-
fithrung hg. v. Karl-Otto Apel, Frankfurt a. M. 1967, S. 373-394.

142 Wie wichtig die divinatorische Struktur, das Erraten, fiir Nietzsche ist, 146t sich daran
zeigen, wie er die »Philosophen der Zukunft« — die gewissermaflen auch Selbstpro-
jektionen darstellen — entwirft, indem er eine gedankliche Uberblendung zwischen
Namensgebung und Schaffung eines Ritsels vollzieht: »Eine neue Gattung von Phi-
losophen kommt herauf: ich wage es, sie auf einen nicht ungeféhrlichen Namen zu
taufen. So wie ich sie errathe, so wie sie sich errathen lassen — denn es gehort zu ihrer
Art, irgend worin ein Réthsel bleiben zu wollen —, mdchten diese Philosophen der
Zukunft ein Recht, ein Unrecht darauf haben, als Versucher bezeichnet zu werden.
Dieser Name selbst ist zuletzt nur ein Versuch, und, wenn man will, eine Versu-
chung.« F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 59. — Fiir Nietzsche ist
es wichtig, daf} die »Philosophen der Zukunft« ritselhaft und geheimnisvoll bleiben.

143 F. Nietzsche: Gotzen-Ddmmerung, KSA 6, S. 98.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Nietzsche entfaltet hier ein symptomatologisches und therapeutisches Verstindnis
von Semiotik und des Zeichens, indem sich hinter der Semiotik und den Zeichen,
die eben als Symptome erscheinen,144 eine kulturelle Wirklichkeit erkennen 14ft,
die der einzelne gar nicht versteht, beziehungsweise miflversteht. Damit kritisiert
Nietzsche auch den symptomatologischen Charakter von Zeichen. Vielfach ent-
puppt sich ndmlich die Wirklichkeit laut Nietzsche bei genauerer — und das heift
hier: semiotischer — Betrachtung als krank oder im Niedergang begriffen. Beach-
tenswert ist Nietzsches Wortwahl, denn er spricht in diesem Kontext von der Moral
als einer »Zeichenrede« und »Symptomatologie«, so als ob die Ausdriicke Zeichen
und Symptome tatsdchlich synonym zu verstehen sind."* Zunichst einmal zeigen
sich Symptome jedoch, wihrend Zeichen etwas aussagen oder bezeichnen — das ist
ein prinzipieller Unterschied. Wenn Nietzsche Symptom und Zeichen nun so eng
zusammenfiihrt, dann scheint ihm auch so etwas wie eine physiognomisch-
medizinische Kultur-Semiologie vorzuschweben, welche die Pathologie der moder-
nen Welt offenlegen mochte. Die Moral ist in diesem semiotisch-
tiefenpsychologischen Zusammenhang fiir Nietzsche auf jeden Fall eine »Zeichen-
sprache der Affekte«,146 die abgewehrt oder sublimiert werden.

144 Martin Stingelin weist in Rekurs auf Roland Barthes und Carlo Ginzburg auf die his-
torische Verbindung der Semiotik zur Medizin hin: »Mit dem Riickgriff auf die Se-
miotik als Instrument der genealogischen Geschichtsschreibung kommt Nietzsche auf
einen antiken Zusammenhangzuriick, ist doch die Geschichte als eigenstindiges geis-
tiges Betétigungsfeld an der Schnittstelle zwischen Medizin und Rhetorik entstan-
den.« M. Stingelin: »Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachge-
brauchs«, S. 141. — Vgl. dazu auch Roland Barthes: »Semiologie und Medizing, in:
ders.: Das semiologische Abenteuer, Frankfurt a. M. 1988 (franz.1985), S. 210-220. —
Dort heif3t es: »Naiirlich besteht zwischen der allgemeinen Semiologie und der medi-
zinischen Semiologie nicht nur eine Identitit des Wortes, sondern auch eine Identitét
von systematischen Entsprechungen, Entsprechungen von Systemen, von Strukturen;
es besteht vielleicht sogar im sehr weiten Sinn des Begriffs eine Identitét der ideolo-
gischen Implikationen im Zusammenhang mit dem Zeichenbegriff als solchem, der
immer mehr als ein historischer Begriff erscheint, der mit einem bestimmten Typus
von Zivilisation, mit der unsrige, verkniipft ist.« Ebd., S. 210f.

145 Vgl. auch folgende Bemerkung Nietzsches: »Kurz, wir glauben, dass die Absicht nur
ein Zeichen und Symptom ist, das erst der Auslegung bedarf, dazu ein Zeichen, das
zu Vielerlei und folglich fiir sich allein fast nichts bedeutet, — dass Moral, im bisheri-
gen Sinne, also Absichten-Moral ein Vorurteil gewesen ist, eine Voreiligkeit, eine
Vorldufigkeit vielleicht, ein Ding etwa vom Range der Astrologie oder Alchymie,
aber jedenfalls Etwas, das iberwunden werden muss.« F. Nietzsche: Jenseits von Gut
und Bise, KSA 5, S. 51.

146  Ebd, S. 107.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 99

4. — Nietzsches semiotische Betrachtung, seine semiologische Perspektive steht fiir
die Aufdeckung einer generellen, nicht-transzendierbaren, kulturellen und histo-
risch entwickelten Zeichen-Welt, in der jeder Mensch lebt, denkt und fiihlt und in
der jeder Mensch zu einem Zeichen-Deuter und Objekt von Zeichen-Deutern wird.
Die Welt erscheint so »[v]ollgeschrieben mit den Zeichen der Vergangenheit, und
auch diese Zeichen iiberpinselt mit neuen Zeichen: also habt ihr euch gut versteckt
vor allen Zeichendeutern!«'*’ — Vor diesem Hintergrund wird auch die Stelle iiber
Platons Semiotik verstindlicher: Platon produziert das Zeichen Sokrates, man kénn-
te auch sagen, die Begriffsperson Sokrates, die Zeichen produziert und eigenstindig
Zeichen deutet, was dazu fiihrt, daB Platon sich hinter diesen produzierten und zu
deutenden Zeichen einerseits verbirgt und dadurch andererseits auch zum Zeichen-
Deuter seiner selbst wird. Entsprechendes wiirde fiir Nietzsche und seine Vorldufer,
Freunde und Begriffspersonen gelten.

Die aus Nietzsches Semiotikverstidndnis zu zichenden generellen Konsequenzen
lauten zusammengefalit: erstens, Zeichen sind historische Variablen, im weitesten
Sinne also Interpretationen, sie beziehen sich auf andere Zeichen und nicht auf We-
senheiten oder Entitidten; zweitens, Zeichen sind selbst historisch und damit inter-
pretationsbediirftig, sie erkldren sich nicht von selbst; drittens die Zeichenhaftigkeit
von Zeichen selbst ist interpretationsbediirftig.

»Wenn Nietzsche notiert, dal auch der Gedanke, ebensowohl wie das Wort, nur
ein Zeichen sei, geht er von einer ontologischen zu einer semiologischen Perspekti-
ve iiber«.' ™ Werner Stegmaiers diagnostischem Resumee ist nur zuzustimmen, je-
doch vor allem ist es, in der vollen philosophichistorischen Tragweite zu verstehen
— wobei hier die Frage unerdrtert bleiben muf3, ob ein semiologischer Zugang nicht
doch auch eine ontologische Dimension impliziert. Nietzsche verabschiedet ohne
Zweifel mit seiner semiologischen und semiotischen Betrachtung das Modell der
Ontologie sowie das Denken der Dinge als wesensméBiger, ein fiir allemal fixierter
Entititen. Die Welt besteht daher primér nicht aus Dingen oder Gegenstinden, son-
dern aus der Beziehung des Menschen zu den Dingen, »sie ist essentiell Relations-
Welte.,' ¥ Ja, die klassische (Gegenstands-)Ontologie wird selbst als eine Anschau-
ungsform entlarvt, die ihrerseits historisch bedingt und letztlich in seinen Augen
dem geistigen Paradigma der voraufkldrerischen Primoderne zugehorig ist.” So

147 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 153.

148 W. Stegmaier: »Nietzsches Zeichen, S. 63.

149 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 271.

150  Zugleich greift Nietzsche damit Gedanken auf, die bereits von der pyrrhonischen
Skepsis, wie sie durch Sextus Empiricus tibermittelt ist, in der Antike formuliert
worden sind. Nietzsches semiotisches Verstindnis ist daher auch Teil seines Skepti-
zismus, den er als Gegenposition zu jeglicher dogmatischen Philosophie entwirft.
Daher fragt Nietzsche auch: »was inspirirt die Skeptiker? Der Hal gegen die

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

schreibt Nietzsche auch: »Ist man Philosoph, wie man immer Philosoph war, so hat
man kein Auge fiir das, was war und das, was wird: — man sieht nur das Seiende.
Da es aber nichts Seiendes gibt, so blieb dem Philosophen nur das Imaginére aufge-
spart, als seine »Weltc.«'”' Wenn die Philosophie also beispiclsweise danach fragt
»Was ist Zeit?<, »Was ist eine Zahl?<, dann geht sie davon aus, das diese Ausdriicke
oder Begriffe etwas bezeichnen, das es tatsdchlich >gibtc. Diese Auffassung teilt
Nietzsche nicht mehr. Statt nach dem Was zu fragen, fragt Nietzsche eher nach dem
Wo, Wann, Warum, Wie und Wozu.

Aus Nietzsche allerdings zusammen mit Peirce und de Saussure einen Stamm-
vater der modernen Semiotik zu machen, ist sicherlich iibertrieben. Zwar ist er mit
Peirce wohl derjenige Denker des 19. Jahrhundert, der am konsequentesten iiber
den Status des Zeichens — bei Nietzsche als Vorbedingung von Wahrnehmungs-,
Bewultseins- und Interpretationsprozessen — in historischen Entwicklungen der
Moral, der Erkenntnis und der Sprache nachgedacht hat, doch aus dieser Tatsache
abzuleiten, Nietzsche sei ein gleichberechtigter Vordenker der modernen Semiotik,
wire unhistorisch, und nicht nur deshalb, weil Nietzsches Uberlegungen praktisch
keine Konsequenzen innerhalb der semiologischen Theoriebildung gezeitigt haben.
Es besteht dariiber hinaus auch ein kategorialer Unterschied in den Entwiirfen eines
Peirce und eines de Saussure auf der einen Seite und Nietzsche auf der anderen.
Wihrend Peirce und de Saussure, von gelegentlichen Hinweisen abgesehen, auf ei-
ne Bestimmung der dsthetischen Verwendung des Zeichens verzichten, weil es in
ihrer Betrachtungsweise weder ein dsthetisches Zeichen noch eine dsthetische Ver-
wendung isolierter Zeichen, ja nicht einmal, es sei denn in elementarer Form, eine
dsthetische Verwendung reduzierter Zeichenkomplexe wie etwa eines Satzes gibt,
geht Nietzsche gerade hiervon aus. Nietzsches Semiotik ist sowohl eine Semiotik
des Zeichens als auch eine Semiotik des Diskurses, was aus semiologischer und
philosophischer Perspektive unhaltbar ist. 12 Man kénnte sagen, Nietzsche bringt es
nie fertig, vom Zeichen zu reden, ohne sogleich auf die Kunst kommen. Nietzsche
analysiert die Gesellschaft und die Historie, die die Zeichen benutzen, um zu kom-
munizieren, zu informieren, zu liigen, zu tduschen, zu beherrschen und zu befreien.
Genau dies sind fiir Nietzsche allerdings eminent dsthetische Vorginge.

Nicht zuletzt 148t sich dies an Nietzsches Analyse des sprachlichen Subjekts
zeigen. Die semiotische und sprachkritische Betrachtung findet ndmlich bei Nietz-

Dogmatiker — oder ein Ruhe-Bediirfnif3, eine Miidigkeit wie bei Pyrrho«. F. Nietz-
sche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 446. Die Miidigkeit des
Pyrrho bezieht sich bei Nietzsche auf die ontologische Wahrheitsfrage, auf die Frage
nach dem >wahren Sein« in der Philosophie.

151 Ebd., S. 10.

152 Vgl. zu diesem Problem Umberto Eco: Zeichen: Einfiihrung in einen Begriff und sei-
ne Geschichte, Frankfurt a. M. 1977 (ital. 1973), vor allem S. 23f..

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 101

sche auch im Zusammenhang mit jenem sprachlichen Zeichen statt, dem in der
Syntax eine auBlerordentliche Bedeutung zukommt, dem Ich, dem Subjekt, denn als
Ich gilt Nietzsche das Subjekt nur als eine durch die grammatische Gewéhnung na-
hegelegte »Hiilfshypothese zu Zweck der Denkbarkeit der Welt — ganz wie Stoff
und Atom«. ">

5. — Die Vorstellung von einem Ich entsteht fiir Nietzsche tiberhaupt erst durch die
sprachlich und grammatisch bedingte Praxis des »ich«-Sagens. Das Ich, das Subjekt
der Rede, ist, laut Nietzsche, jedoch in Wirklichkeit »wie Stoff, Ding, Substanz, In-
dividuum, Zweck, Zahl nur eine regulative Fiktion, mit deren Hiilfe eine Art Be-
stindigkeit, folglich Erkennbarkeit in eine Welt des Werdens hineingelegt, hinein-
gedichtet wird«.™ Er betont daher, daB3 der »Glaube an die Grammatik, an das
sprachliche Subjekt, Objekt, an die Thatigkeits-Worte bisher die Metaphysiker un-
terjocht« hat. Nietzsche verlangt daher: »diesen Glauben lehre ich abschworen«.
Denn das »Denken setzt erst das Ich: aber bisher glaubte man, wie das Volk, im
»ich denke« liege irgend etwas von Unmittelbar-Gewissem und dieses Ich sei die
gegebene Ursache des Denkens, nach deren Analogie wir alle sonstigen urséchli-
chen Verhiltnisse verstiinden. Wie sehr gewohnt und unentbehrlich jetzt jene Fikti-
on auch sein mag, das beweist nichts gegen ihre Erdichtetheit.«'

Nietzsches Kritik am Descartesschen und Kantschen Subjektverstiandnis ist un-
iiberhorbar. Er hebt mit seinen psychologischen und sprachkritischen, radikal no-
minalistischen Uberlegungen die traditionelle — am Begriff des Subjekts als er-
kenntnistheoretischer GroBe orientierte — Transzendental- und Reflexionsphiloso-
phie, die das Ich aus einer Analyse des Selbstbewulitseins ableiten wollte, aus den
Angeln, indem er die grundsitzliche, sprachlich-grammatische Verfaf3theit und
Strukturiertheit des menschlichen BewuBtseins und Denkens hervorhebt.'>® Wichtig
ist, daBB Nietzsche das Subjekt aus der strukturellen sprachlichen Vorgabe ableitet.
Vor diesem Hintergrund wird klar, da3 die Vorstellung von einem Selbst- oder Ich-
Bewulitsein aus der Tatsache resultiert, dal das Ich-Sagen in der Sprache strukturell
vorgegeben ist. Es 146t sich daher sagen, daB3, dhnlich wie fiir Wittgenstein, das

153 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 526.

154  Ebd.

155 Ebd.

156 Martin Stingelin betont: »Sprachkritik ist bei Nietzsche wie bei Lichtenberg vorab
Begriffskritik; [...] Als Kritik am starren syntaktischen Geflige von Subjekt-Pradikat-
Objekt, dem die Grammatik jede sprachliche Erkenntnis und Mitteilung unterwirft,
miindet die Sprachkritik Lichtenbergs und Nietzsches in die Kritik der Ursa-
che/Wirkung-Kausalitdt im allgemeinen und des cartesianischen cogito im besonde-
ren.« M. Stingelin: »Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachge-
brauchs«, S. 103.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

»wahre Philosophierenc fiir Nietzsche mit einem Miftrauen der Grammatik gegen-
iiber beginnt. So schreibt Nietzsche in bezug auf die berithmte Descartessche For-
mel cogito ergo sum auch:

In jenem berithmten cogito steckt 1) es denkt 2) und ich glaube, dass ich es bin, der
da denkt, 3) aber auch angenommen, dass dieser zweite Punkt in der Schwebe bliebe,
als Sache des Glaubens, so enthilt auch jenes erste »es denkt« noch einen Glauben:
nidmlich, dass »denken« eine Thitigkeit sei, zu der ein Subjekt, zum mindesten ein
»es« gedacht werden miisse — und weiter bedeutet das ergo sum nichts! Aber das ist
der Glaube an die Grammatik [ .. .].15

Die Sprache, mit ihren grammatisch-semantischen Regeln, ist dem Denken vorgéin-
gig. Nietzsche betont, nicht ohne sich auf den ersen Blick in einen performativen
Selbstwiderspruch zu bewegen: »ich gebe ihnen nicht zu, dass das Ich es ist, was
denkt: vielmehr nehme ich das Ich selber als eine Construktion des Den-
kens.«"® Aus der Struktur der Sprache und ihren grammatischen Regeln ergeben
sich also laut Nietzsche tiefgreifende Bedeutungen fiir das menschliche Denken und
die Logik, und so schreibt er auch: »In jedem Urtheile steckt der ganze volle tiefe
Glauben an Subjekt und Préadikat oder an Ursache und Wirkung; und dieser letzte
Glaube (ndmlich als die Behauptung dass jede Wirkung Thitigkeit sei und dass jede
Thitigkeit einen Théther voraussetze) ist sogar ein Einzelfall des ersteren, so dass
der Glaube als Grundglaube iibrig bleibt: es giebt Subjekte.«159

Nietzsche formuliert hier nicht nur die Auffassung, dafl die Vorstellung von Ur-
sache und Wirkung eine Illusion und Resultat einer Subjekt-Pradikat-Struktur ist,

157 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 639. — Diese Kri-
tik an Descartes ist sowohl bei Lichtenberg als auch bei Lange vorgepréigt. Vgl. bei-
spielsweise Langes Bemerkung zu Descartes: »Am wenigsten ist der Schluf} auf ein
Subject des Denkens begriindet, wie Lichtenberg mit der treffenden Bemerkung her-
vorgehoben hat: >Es denkt, sollte man sagen, wie man sagt: es blitzt. Zu sagen cogito
ist schon zu viel, sobald man es durch Ich denke iibersetzt. Das Ich anzunehmen, zu
postulieren, ist praktisches Bediirfniss.«« Friedrich Albert Lange: Geschichte des Ma-
terialismus (1866), hg. von Herman Cohen, Leipzig 1896, Bd. 1, S. 229. — Anderer-
seits lassen sich andere Descartessche Maximen wie »larvatus prodeo« (maskiert
schreite ich voran) oder »bene vixit, bene qui laterit« (gut gelebt hat, wer sich gut
verborgen hat) als vorweggenommene Kommentare zu Nietzsches Philosophie lesen.
Vgl. zu »larvatus prodeo« René Descartes: »Cogitationes Privatae« (1619), in: ders.:
(Euvres, hg. von Charles Adam und Paul Tennery, Paris 1973ff., Bd. 10, S. 213 so-
wie zu »bene vixit, bene qui laterit« Descartes’ Brief an Mersenne vom April 1634 in
René Descartes: Euvres, hg. von Charles Adam und Paul Tennery, Paris 1973ff., Bd.
1, S. 285f.

158 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 639.

159 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 102.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 103

sondern daBl die Vorstellung von einem Subjekt, von einem Ich als objektives Mif3-
verstdndnis in der Sprache angelegt ist, ja, in die grammatischen und semantischen
Fundamente der Sprache eingesenkt ist. So betont Nietzsche auch in Jenseits von
Gut und Bdse, dal} die europdische Subjektphilosophie sich aus der indoeuropéi-
schen Sprachfamilie ableitet, denn die

wunderliche Familien-Ahnlichkeit alles indischen, griechischen, deutschen Philoso-
phirens erkldrt sich einfach genug. Gerade, wo Sprachverwandschaft vorliegt, ist es
gar nicht zu vermeiden, dass, Dank der gemeinsamen Philosophie der Grammatik —
ich meine Dank der unbewussten Herrschaft und Fithrung durch gleiche grammati-
sche Funktionen — von vornherein Alles fiir eine gleichartige Entwicklung und Rei-
henfolge der philosophischen Systeme vorbeitet liegt: ebenso wie zu gewissen andern
Moglichkeiten der Welt-Ausdeutung der Weg wie abgesperrt erscheint. Philosophen
des ural-altaischen Sprachbereichs (in dem der Subjekt-Begriff am schlechtesten
entwickelt ist) werden mit groler Wahrscheinlichkeit anders »in die Welt« blicken

und auf andern Pfaden zu finden sein als Indogermanen und Muselmaénner [.. .],160

Die Sprache beziehungsweise die Sprachgeschichte bestimmt also laut Nietzsche
nicht unwesentlich das Weltbild der jeweiligen Sprachgemeinschaft. So schreibt
Nietzsche auch im zweiten Teil von Menschliches, Allzumenschliches, ein Wittgen-
steinsche Uberlegung aus den Philosophischen Untersuchungen vorwegnehmend:
»Es liegt eine philosophische Mythologie in der Sprache versteckt, welche alle
' Dar-
iber hinaus hilt Nietszche aber fest: »Wenn Worte einmal da sind so glauben die
Menschen, es miisse ihnen etwas entsprechen z.B. Seele Gott Wille Schicksal
usw.«'® Und an anderer Stelle erginzt er diese Uberlegung folgendermaBen: »Un-

Augenblicke wieder herusbricht, so vorsichtig man sonst auch sein mag«.16

sere Unart, ein Erinnerungs-Zeichen, eine abkiirzende Formel als Wesen zu neh-
men, schlieBlich als Ursache z.B. vom Blitz zu sagen: er leuchtet. Oder gar das
Wortchen ich. Eine Art von Perspektive im Sehen wieder als Ursache des Sehens
selbst zu setzen. Das war das Kunststiick in der Erfindung des Subjekts, des
Ichs!«'®

Die Substantive Fiktion und Erdichtetheit sowie Erfindung und Kunststiick deu-
ten in diesem Zusammenhang weniger, als es auf den ersten Blick erscheinen kénn-
te, auf ein Oppositionsverhéltnis wie Wahrheit und Liige, wahr und falsch hin, denn
Nietzsche betont ausdriicklich: »Von einer Filschung im eigentlichen Sinne kann
nicht die Rede sein: Der Gegensatz ist nicht falsch und wahr, sondern Abkiirzungen

160  Ebd, S. 34f.

161 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 547.

162 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmentel875 — 1879, KSA 8, S. 464.
163 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 162.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

der Zeichen im Gegensatz zu den Zeichen selber«.'® Es geht also nicht um das
Problem der Aussagewahrheit, sondern um Abkiirzungs- und Verdichtungsprozes-
se,165 die quasi artistisch-dsthetisch und schopferisch gedacht werden. Ebenso wie
Nietzsche in Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne davon gespro-
chen hatte, dafl der Mensch ein metaphernproduzierendes Tier sei, konnte man nun
sagen, der Mensch sei ein zeichenproduzierendes Tier, ohne die é&sthetisch-
anthropologische Dimension der urspriinglichen Aussage Nietzsches zu verlassen.
So betont Nietzsche auch in einer anthropologischen Bestimmung sowohl die mate-
riellen, physiologischen, stofflichen als auch die schopferischen Dimensionen im
Menschen: »Im Menschen ist Geschopf und Schopfer vereint: im Menschen ist
Stoff, Bruchstiick, Uberfluss, Lehm, Koth, Unsinn, Chaos; aber im Menschen ist
auch Schopfer, Bildner, Hammer-Héarte, Zuschauer-Gottlichkeit und siebenter

166
Tag.«

6. — Das Wissen um die Abkiirzungsprozesse qua Zeichen erdffnet Nietzsche nun
gerade die Moglichkeit zum bewuBlten Einsatz von Zeichen- und Abkiirzungspro-
zessen, nicht zuletzt in schriftlich-stilistischer Hinsicht. In diesem Sinne schreibt
Nietzsche iiber seinen (lakonischen) Stil: »Man muf, um die abgekiirzeste Sprache
zu verstehen, die je ein Philosoph gesprochen hat, [...] sich der umgekehrten Pro-
zedur bedienen als sonst philosophische Litteratur nothig macht.«'®” Mit anderen
Worten heil3t dies: Auch das Ich und der Einsatz von Eigennamen bei Nietzsche ei-
ne perspektivische Verkiirzung sind, also Wiedergaben eines stindigen semioti-

164 Ebd., S. 16f. — Nietzsche zweifelt grundsitzlich daran, daf es einen prinzipiellen Un-
terschied zwischen wahr und falsch iiberhaupt gibt: »Ja, was zwingt uns iiberhaupt
zur Annahme, dass es einen wesenhaften Gegensatz von »wahr« und >falsch¢ giebt?
Gentigt es nicht, Stufen der Scheinbarkeit anzunehmen und gleichsam hellere und
dunklere Schatten und Gesammtténe des Scheins, — verschiedene valeurs, um die
Sprache der Maler zu reden? Warum diirfte die Welt, die uns etwas angeht —, nicht
eine Fiktion sein? [...] Ist es denn nicht erlaubt, gegen Subjekt, wie gegen Prédikat
und Objekt, nachgerade ein Wenig ironisch zu sein? Diirfte sich der Philosoph nicht
iiber die Gldaubigkeit an die Grammatik erheben? Alle Achtung vor den Gouvernan-
ten: aber wiére es nicht an der Zeit, dass die Philosophie dem Gouvernanten-Glauben
absagte?« F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, KSA 5, S. 53f.

165 Diese semiotischen Abkiirzungsprozesse sind fiir Nietzsche auch unter existentiellen
und gattungserhaltenden Gesichtspunkten sehr wichtig, wie folgende Notiz zeigt:
»Die erfinderische Kraft, welche Kategorien erdichtet hat, arbeitete im Dienste des
Bediirfnisses, nimlich von Sicherheit, von schneller Verstindlichkeit auf Grund von
Zeichen und Kldngen, von Abkiirzungsmitteln«. F. Nietzsche: Nachgelassene Frag-
mente 1885 — 1887, KSA 12, S. 237.

166 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 161.

167 F. Nietzsche: Kommentar zu den Béinden 1-13, KSA 14, S. 484.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 105

schen Prozesses, der Subjektivititsfiguren jenseits der Ontologie und der traditio-
nellen Transzendentalphilosophie hervortreiben kann. Dies bedeutet aber zugleich,
dal die bei Nietzsche praktizierte psychologische und semiotisch-sprach-
theoretische Kritik am Ich-Begriff, am Subjekt und damit auch an der Figur des Au-
tors eine ungeheure Brisanz erlangt: Hier wird nicht wie nach dem Modell der On-
tologie und der Metaphysik das Ich als Naturanlage oder wesensméBige Entitét ver-
standen, sondern als ein Zeichen unter anderen, als eine perspektivische Verkiir-
zung, die es aber auch im aktiven Sinne erst herzustellen gilt. So formuliert Nietz-
sche zeitweise sein philosophisches Programm, indem er semiotische und psycho-
logische Erwdgungen ineinanderflieBen 148t, auch folgendermaBen: »Es ist zu zei-
gen, wie sehr alles Bewulite auf der Oberfliache bleibt: [...] wie wesentlich Er-
findung und Einbildung ist, worin wir bewuf3t leben, wie wir in allen unseren Wor-
ten von Erfindungen reden (Affekte auch), und wie die Verbindung der Menschheit
auf einem Uberleiten und Fortdichten dieser Erfindungen beruht: [...] Ist vielleicht
das ganze bewulite Leben nur ein Spiegelbild? [...] nur eine Zeichensprache [...]
fiir etwas Wesentlich-Anderes?«'®®

So dilettantisch, inkohdrent und metaphernreich Nietzsches Semiotik sich in
semiologischer und philosophischer Perspektive aus heutiger Sicht auch darstellen
mag, einen Vorteil hat sie: Sie eréffnet einem, wie Werner Stegmaier betont hat,
wirklich die Moglichkeit, ganz nah am BewuBtseins- und Entwicklungsstand der
Nietzscheschen Reflexion zu operieren, statt diese durch einen externen Katego-
rienapparat zu entstellen.'” Man muB jedoch von dem Glauben Abschied nehmen,
aus einer Rekonstruktion von Nietzsches Zeichen liee sich gleichsam deduktiv die
Form und Bedeutung einzelner Zeichen, oder des Zeichens Nietzsche ableiten. Mit
anderen Worten: »Nietzsches Zeichen« und das Zeichen Nietzsche sind wie die bei-
den Zwillingsschwestern in de Sades Romanen, Justine und Juliette, man sollte sie
nicht mit einander verwechseln.

Der zeichenerfindende Mensch

1. — Der Mensch ist fiir Nietzsche, wie im letzten Abschnitt gezeigt, ein zeichen-
und metaphernproduzierendes Wesen, das sich in perspektivischen Verkiirzungs-
und Abkiirzungsprozessen bewegt. Nietzsche zieht daraus jedoch nicht nur semioti-
sche und sprachkritische Konsequenzen, sondern auch erkenntnistheoretische, psy-
chologische und anthropologische. »Der Trieb zur Metaphernbildung«, unter-
streicht Nietzsche, stellt einen »Fundamentaltrieb des Menschen« dar, »den man

168 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 654f.
169 Vgl. W. Stegmaier: »Nietzsches Zeichen, S. 63-65.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

keinen Augenblick wegrechnen kann, weil man damit den Menschen selbst weg-
rechnen wiirde«.'”” Trigt man dem Trieb zur Metaphernbildung also nicht Rech-
nung, so verfehlt man den Menschen in seiner gattungsspezifischen Charakteristik.
Man kann sagen, da3 das kiinstlerische und dichterische Vermogen, welches sich
im Trieb zur Metaphernbildung ausdriickt, fiir Nietzsche ein anthropologischer
Grundzug ist.

Dieser anthropologische Grundzug nun ist in der menschlichen Verbalsprache
begriindet, denn auch die Sprache ist fiir Nietzsche wesentlich metaphorisch und
auf der Ebene des sprachlichen Zeichens zufillig und arbitrdr. »Alle Worter,
schreibt Nietzsche, »sind an sich und von Anfang an, in Bezug auf ihre Bedeutung,
Tropen.«171 Jedes Wort ist fiir Nietzsche bereits Produkt einer ersten Ubertragung,
von einem Nervenreiz auf ein Lautbild, darauf wird im Laufe dieser Studie noch
genauer eingegangen werden,172 und Bedeutungen gerinnen erst vor dem Hinter-
grund von Konventionen, das heifit, Worter haben keinen eigentlichen Sinn, vor
dessen Matrix ein uneigentlicher Gebrauch unterschieden werden kann. Das, was
man gemeinhin als den eigentlichen oder pragmatischen Sprachgebrauch bezeich-
net, ist fiir Nietzsche bereits ein uneigentliches oder metaphorisches Reden, wéh-
rend uneigentliches, bildhaftes oder metaphorisches Sprechen im konventionellen
Sinne ein metaphorisches Sprechen zweiten Grades darstellt. Es gibt fiir Nietzsche
keine tropen- oder iibertragungsfreie Semantik, denn auch das Asemantische ist be-
reits Resultat einer metaphorischen Ubertragung.

Nietzsches eigener Sprachgebrauch sowie sein Schreiben bewgen natiirlich
ebenfalls in diesem sprachlichen Kreislauf, so daB seine eigenen Aussagen die
grundsitzliche Metaphorizitit der Sprache nicht ablegen konnen. Doch Nietzsches
Schreibpraxis zeigt, da er versucht, die Grenzen des Denkens und der konventio-
nell-metaphorischen Sprache zu iiberschreiten, indem er erstens immer wieder die
selbstreferentiell-metaphorische Struktur der Sprache, etwa durch Wort- und
Sprachspiele,173 herausstellt, indem er zweitens sprachliche Umwertungen und

170 F. Nietzsche: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, KSA 1, S. 887.

171 F. Nietzsche: Rhetorik-Vorlesung, WuB XVIII, S. 239. — Zur Stellung Nietzsches in-
nerhalb der Metapherntheorie und zu seinem Verhéltnis zur aristotelischen Meta-
phernkonzeption vgl. Detlef Otto: Wendungen der Metapher. Zur Ubertragung in
poetologischer, rhetorischer und erkenntnistheoretischer Hinsicht bei Aristoteles und
Nietzsche, Miinchen 1998.

172 Vgl. dazu den Abschnitt »Nervenreize und die Physiologie der Sprache« in dieser
Arbeit.

173 Vgl. zur poetologischen Rolle von Wortspielen bei Nietzsche Martin Stingelin:
»Nietzsches Wortspiel als Reflexion auf poet(olog)ische Verfahren«, in: N-St. 17
(1988), S. 336-349 und das Kapitel »Welt-Spiel als Wort-Spiel« in Michael Weber:
Textura. Nietzsches Morgenrdthe — Versuch iiber ihre Struktur, Frankfurt a.
M./Berlin/Bern u.a. 2003, S. 140-148.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 107

Aufhebungen von Oppositionen wie wahr und falsch oder Schein und Wesen voll-
zieht oder, indem er drittens feste Konventionen, wie sie beispielsweise im Umgang
mit Eigennamen {iiblich sind, offensiv durchbricht. Und viertens ist der von ihm pré-
ferierte aphoristische Schreibstil unter formalen Gesichtspunkten in einem besonde-
ren MaBe selbstreferentiell und -reflexiv, opak und interpretationsbediirftig: Er wi-
dersetzt sich, vielfach durch eine sprachkritische Perspektive, jeder festen Begriffs-
architektur. Zusammengefaflit konnte man sagen: Die Sprache ist fiir Nietzsche ein
stindiger Wendekreis von Uneigentlichkeit und Metaphorizitit, und der Null-
Meridian ist, wie Nietzsche ihn in einem Wortspiel bezeichnet: der »tropische
Mensch«' ™,

Dies hat natiirlich massive Konsequenzen fiir Nietzsches Erkenntnistheorie und
Erkenntniskritik, da die Zeichenhaftigkeit und die Metaphorizitit der Welt in der
menschlichen Erkenntnis unhintergehbar sind und ein objektiver Weltbezug un-
moglich ist. So kommt Nietzsche auch, wie bereits im vorigen Abschnitt dargelegt,
zu dem Schlufl, daB3 die Natur des menschlichen BewuBtseins es mit sich bringt,
»dass die Welt, deren wir bewul3t werden konnen, nur eine Oberflichen- und Zei-
chenwelt ist«.'”” Ein Zugang zum wahren Wesen der Welt sei dem Menschen nicht
moglich, ein objektiver Weltbezug illusionir, da der Mensch es stindig mit Zeichen
und Zeichen von Zeichen zu tun habe, die nicht mehr auf ein Wesen oder gegen-
stand zuriickzufiihren sind. Jegliches Wissen iiber die Welt, den Menschen oder
iiber einen selbst ist deshalb sprachlich vermittelt. »Was ist also Wahrheit?«, fragt
Nietzsche und antwortet: »Ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien,
Anthropomorphismen kurz eine Summe von Menschlichen Relationen, die poetisch
und rhetorisch gesteigert, iibertragen, geschmiickt wurden, und die nach langem
Gebrauche einem Volke fest, canonisch und verbindlich diinken: Die Wahrheiten
sind Illusionen, von denen man vergessen hat, dass sie welche sind [ .. .].«176

Anthropomorphismus, Anthropozentrismus und Egozentrizitit, radikale Zei-
chenhaftigkeit und Metaphorizitit sind fiir Nietzsche unhintergehbare, und zumeist
unbewullte, Tatsachen. Es wire aber ein Miflverstindnis, wenn man aus diesen Be-
merkungen eine Disqualifizierung der Sprache herauslesen wiirde, weil sie nicht zur
»Wahrheit< fiihrt, beziehungsweise sich die »>Wahrheit< als ein sprachlich-
rhetorisches Phianomen darstellt. Die Sprache mag nicht zur Wahrheit fiihren, ihre
grofle Bedeutung liegt aber fiir Nietzsche darin:

dass in ihr der Mensch eine eigene Welt neben die andere stellte, einen Ort, welchen
er fiir so fest hielt, um von ihm aus die iibrige Welt aus den Angeln zu heben und

174 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 117.

175 F. Nietzsche: Die fiohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 593.

176 F. Nietzsche: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, KSA 1, S.
880f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sich zum Herrn derselben zu machen. Insofern der Mensch an die Begriffe und Na-
men der Dinge als an aeternae veritates durch lange Zeitstrecken hindurch ge-
glaubt hat, hat er sich jenen Stolz angeeignet, mit dem er sich tiber das Thier erhob:
er meinte wirklich in der Sprache die Erkenntnis der Welt zu haben. Der Sprachbild-
ner war nicht so bescheiden, zu glauben, dass er den Dingen eben nur Bezeichnungen
gebe, er driickte vielmehr, wie er wihnte, das hochste Wissen iiber die Dinge mit den
Worten aus; in der That ist die Sprache die erste Bemiithung um die Wissenschaft.17

Obwohl die Sprache fiir Nietzsche einen ersten Schritt zur Wissenschaft bedeutet,
darf dennoch nicht iibersehen werden, dal die Sprache auf einem &dsthetischen Fun-
dament ruht, ja, primér ein dsthetisches Phanomen darstellt, so daf3 auch die aus ihr
abgeleitete Wissenschaft die Spuren des dsthetischen Weltbezugs in sich '[réigt.178
Seine Skepsis in Fragen der Erkenntnistheorie und die Grenzen der Erkenntnis faf3t
er daher in folgendem Satz zusammen: »Wir konnen nur eine Welt begreifen, die
wir selber gemacht haben.«'” Ubertragen auf die Kategorie des Werkes bedeutet
dies auch, dal} nur der Autor eines Werkes dieses wirklich verstehen kann, ein Ge-
danke, den Nietzsche ausfiihrlich im Abschnitt »Warum ich so gute Biicher schrei-
be« in Ecce homo entfalten wird."™ Nietzsche zufolge ist die Erkenntnis der Welt
dariiber hinaus dem Gebrauch der Sprache untergeordnet, und der Gebrauch der
Sprache ist ein schopferischer, weltschaffender Akt: »Wir [die Denkend-
Empfindenden] erst haben die Welt, die den Menschen etwas angeht, geschaf-

177 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 30f.

178 Bei genauerer Betrachtung offenbart sich die Wissenschaft bei Nietzsche auch als &s-
thetisches und semiotisches Phanomen: » Wissenschaft< (wie man sie heute iibt) ist
der Versuch, fiir alle Erscheinungen eine gemeinsame Zeichensprache zu schaffen,
zum Zwecke der leichteren Berechenbarkeit und folglich Beherrschbarkeit der
Natur. Diese Zeichensprache, welche alle beobachteten »Gesetze< zusammenbringt,
erkldrt aber nichts — es ist nur eine Art kiirzester (abgekiirzester) Be-
schreibung des Geschehens.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 —
1885, KSA 11, S. 209. — Dennoch sind gerade die Wissenschaft und die Erkenntnis
laut Nietzsche nétig, weil sie die Menschen im Glauben lassen, er konne die Welt
und die Natur verstehen und beherrschen. Ohne Wissenschaft, Erkenntnis und Kunst
wiirde laut Nietzsche der Mensch irre werden an der Welt, denn der »Gesammt-
Charakter der Welt ist [...] in alle Ewigkeit Chaos, nicht im Sinne der fehlenden
Nothwendigkeit, sondern der fehlenden Ordnung, Gliederung, Form, Schonheit,
Weisheit, und wie alle unsere dsthetischen Menschlichkeiten heissen.« F. Nietzsche:
Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 468.

179 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 138.

180 Vgl. dazu auch den Abschnitt »»Horazphilologie« oder die Frage nach der Einheit des
Werks« in dieser Studie.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 109

fen«,181 und anderer Stelle schreibt er: »Wir sind Gestalt-schaffende Wesen gewe-
sen, lange bevor wir Begriffe schufen.«'*

Nietzsche ist sicherlich einer der wichtigsten Vorldufer eines radikalen Kon-
struktivismus und poetischen Kreationismus' . DaB Bilder und Reprisentationen
die wahren Realitidten darstellen, dafl die Welt aus Archiven und Arsenalen von
Texten besteht und Zeichen, Symbole und Bilder die menschlich selbstgewobenen
Bedeutungsmuster bilden, aus denen der Mensch dem zufilligen und chaotischen
Verlauf der Dinge und der Geschichte irgendeinen Sinn entnimmt, gewissermal3en
rabliest¢, diese Vorstellungen, die im 20. Jahrhundert unter anderem bei Autoren
wie Cassirer, Foucault oder Geertz so prominent geworden sind, lassen sich ohne
groBere Schwierigkeiten auf Nietzsche zuriickfithren.™ Doch was ihn von seinen
Nachfolgern unterscheidet, ist die durch und durch dsthetische Grundhaltung: »Wir
kommen iiber die Asthetik nicht hinaus — ehemals glaubte ich, ein Gott mache sich
das Vergniigen, die Welt anzuschauen. Aber wir haben das Wesen einer Welt, wel-
che die Menschen allmihlich geschaffen haben: ihre Asthetik.«'™®

2. — »Bevor gedacht wird«, schreibt Nietzsche, »muss schon gedichtet worden
sein.«' % Das Sein, das Ding an sich, das Subjekt, usw., all die Begriffe der philoso-

181 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 540.

182 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 136.

183 Gerade in den klassischen Avantgarden der Literatur zu Beginn des 20. Jahrhunderts
ist dieser weltschaffende Aspekt der Sprache als poetologische GréBe programma-
tisch formuliert, so z.B. im creacionismo eines Vicente Huidobro oder in der kreatio-
nistisch-surrealistischen Poetik eines Octavio Paz. Vgl. dazu Roberto Sanchifio
Martinez: »Libertad bajo palabra. Zur Poetik der Subversivitét und der Inspiration bei
Octavio Paz«, in: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft 2006, S.
131-149.

184 Iris Darmann betont in diesem Zusammenhang: »Nicht zufillig konnen sich all jene,
die von einem unbegrenzten Perspektivismus, Interpretationismus, Konstruktivismus
oder von einer »Geschlossenheit der Reprisentation«< ausgehen, auf Nietzsche als ih-
ren Ahnherren berufen, der nicht nur die Krise und Kritik der Représentation gewollt
und zum Vorschen gebracht hat, sondern zugleich auch eine Krise der Erfahrung von
Realitdt mit ausgelost hat, die >fiir uns< ebenso »unzugénglich¢, »undefinierbar< wie
undarstellbar bleibt und einzig als représentierte bzw. interpretierte erreichbar ist.«
Iris Ddrmann: »Fremderfahrung und Représentation. Einleitung, in: dies./Christoph
Jamme (Hg.): Fremderfahrung und Reprdsentation, Weilerswist 2002, S. 7-46, hier
S. 15.

185 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 581.

186 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 550. — Nietzsche
formuliert hiermit einen Gedanken, den zum Beispiel auch der italienische Ge-
schichts- und Rechtsphilosoph Giovanni Battista Vico (1668-1744) in seiner Nuova
Scienza entworfen hatte. Fiir Nietzsche ist der primér dsthetische Weltzugang ein gat-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

phischen Tradition,187 mit denen der Mensch versucht, die Welt zu erkennen, zu
durchdenken, zu begreifen und zu erkldren, sind fiir Nietzsche »Begriffsdich-
tung[en]«lgg, sind Produkte der menschlichen Phantasie, sind Resultate eines #sthe-
tischen und dichterischen Prozesses, der strukturell im Menschen anthropologisch
verankert ist, ja, der Mensch wird so zu einem »Baugenie«, das einen »Begriffs-
himmel« und darin einen »Begriffsgott« (die Wahrheit) konstruiert hat."® Doch
Begriffe entstehen fiir Nietzsche primédr durch das »Hart- und Starr-Werden einer
urspriinglich in hitziger Flissigkeit aus dem Urvermogen menschlicher Phantasie
hervorstromenden Bildermasse«.' " Nietzsche selbst whlt hier, um die Entstehung
von Begriffen zu veranschaulichen, ein vulkanisches Bild, in dem der erhitzte
Sprach- und Bilderstrom einer Lava-Masse gleich langsam zu festen Formen er-
starrt, zu Bedeutungen gerinnt. Das Anstromen der Bildermasse gleicht zudem dem
inspirierten Sprachstrom, so wie Nietzsche ihn in Ecce homo entwirft. Dort schreibt
er: »Die Unfreiwilligkeit des Bildes, des Gleichnisses ist das Merkwiirdigste; man
hat keinen Begriff mehr, was Bild, was Gleichniss ist«.””" Auch hier neigt die Spra-
che dazu mit dem eigenen Auflen zu kommunizieren, allerdings ohne, daf} ein Ein-
griff eines Autors eine partikulare Sprache identifizierbar macht.

Der Weltbezug des Menschen ist laut Nietzsche primér ein &dsthetischer und
dichterischer — »Der Dichter geht voran, er erfindet die Sprache differenzirt.«'*
—, wobei auch hier der Metapher durch ihre analogische Struktur eine zentrale Rolle
zukommt. Nietzsche schreibt: »Das Zurechtbilden zu identischen Fillen, zur
Scheinbarkeit des gleichen ist urspriinglicher als das Erkennen des Glei-
chen«,193 denn: »Metapher heiflt etwas als gleich behandeln, was man in einem

tungsspezisches Faktum, denn dal »wir die Natur so sehen, so kiinstlerisch sehen,
theilen wir mit keinem Thier.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874,
KSA 7,S.397.

187 Vgl. beispielsweise folgende Aussage Nietzsches: »Das »Ding an sich« (das wiirde
eben die reine folgenlose Wahrheit sein, ist [...] ganz unfasslich [...].« F. Nietzsche:
Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, KSA 1, S. 879.

188 F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 2, S. 269. — Den Ausdruck Begriffsdichtung
scheint Nietzsche von Friedrich Albert Lange tibernommen zu haben. Lange schreibt
beispielsweise: »Was wollen wir vollends von Plato sagen, dessen Begriffsdichtung
iiber Jahrtausende hinaus noch heute ihren machtvollen Einfluf {ibt, wihrend schon
von seinen ersten Nachfolgern an vielleicht Niemand je geglaubt hat, dass seine De-
ductionen so streng giiltig seien, wie sie es beanspruchen?« Fr. A. Lange: Geschichte
des Materialismus (1866), Bd. 2, S. 501.

189 F. Nietzsche: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, KSA 1, S. 882.

190 Ebd., S. 883.

191 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 340.

192 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 398.

193 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 550.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 111

Punkte als dhnlich erkannt hat.«'”* Ein sinn- oder bedeutungshafter Weltbezug
entsteht also durch das analogische Denken, das wiederum seinen Ursprung in der
sprachlichen Operation der Metapher hat. Auch die Metapher und das analogische
Denken sind bei genauerem Hinsehen Elemente eines zeichenhaften und perspekti-
vischen Abkiirzungs- und Verkiirzungsprozesses, stellen sie doch der aristoteli-
schen Bestimmung zufolge im Wesentlichen verkiirzte Vergleiche dar. In einer so
verstandenen Welt, »wo es kein Sein giebt, muf} durch den Schein erst eine gewisse
berechenbare Welt identischer Fille geschaffen werden«.'” Wichtig ist aber zu
sehen, daf} die zeichenhaften und perspektivischen Abkiirzungsprozesse bedeutende
Elemente eines egozentrierten Weltbildes bilden: Die Welt hat ndamlich so, wie
Nietzsche bemerkt, »unter Umstédnden, von jedem Punkt aus ihr verschiedenes Ge-
sicht«.”® Dies hat auch Folgen fiir den psychischen und kognitiven Apparat des
Menschen, denn »der Zeichen-erfindende Mensch ist zugleich der immer schérfer
seiner selbst bewuBte Mensch«.”” Doch fiir Nietzsche fiihrt die SelbstbewuBtwer-
dung des Menschen nicht automatisch zur Selbsterkenntnis. Im Gegenteil: Er hegt
ein »unbezwingliche[s] Militrauen gegen die Moglichkeit der Selbst-
Erkenntniss«.'”®

Nietzsche fligt sprachphilosophische, semiotische, erkenntnistheoretische und
psychologische Uberlegungen ineinander, um das Phinomen des BewuBtseins als
Oberfldchen- und Zeichenwelt zu begreifen und fragt sich, in asymmetrischer Ent-
sprechung zum Menschen als Dichter, mit einer philologisch-tiefenpsychologischen
Geste, ob »all unser sogenanntes Bewufitsein ein mehr oder weniger phantastischer
Commentar {iber einen ungewuBten, vielleicht unwissbaren, aber gefiihlten Text
ist2«.'”” Diesen »phantastische[n] Commentar« nennt Nietzsche auch die »unbe-
kannte Welt des Subjects«.2OO »Das, was den Menschen so schwer zu begreifen
fallt«, schreibt er daher, »ist ihre Unwissenheit iiber sich selber [...]. Die Handlun-
gen sind niemals Das, als was sie uns erscheinen! Wir haben so viel Mithe gehabt,
zu lernen, dass die dufleren Dinge nicht so sind, wie sie uns erscheinen, — nun wohl-
an! mit der inneren Welt steht es ebenso!«””"

Die innere, unbekannte Welt des Subjekts, die Welt der Emotionen, Wiinsche,
Vorstellungen und Erlebnisse ist ebenso wie die dulere Welt nicht unmittelbar zu

194 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 498.

195 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 271. — Dies heifit
auch, dal} »die »Scheinbarkeit« [...] selbst zur Realitédt« gehort: »sie ist eine Form ih-
res Seins«. Ebd.

196 Ebd.

197 F. Nietzsche: Die fiohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 592.

198 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, KSA 5, S. 230.

199 F. Nietzsche: Morgenrithe, KSA 3, S. 113.

200 Ebd., S. 108.

201 Ebd., S. 108f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

erkennen oder zu begreifen — ein Gedanke, den Sigmund Freud wohl in direktem
Rekurs auf Nietzsche spiter beim Entwurf der Psychoanalyse aufgreifen wird: Die
innere Welt oder Realitit, hat Freud gezeigt, ist (unabhéngig von historischen, sozi-
alen und kulturellen Bedingungen) wesentlich durch unbewuflte und ungewufte int-
rapsychische Determinanten strukturiert. Im Gegensatz zu Nietzsche insistiert
Freud aber auf einer rationalen Theorie des Irrationalen und entwickelt ja daraus
bekanntermalen eine rationale Behandlungs- und Darstellungstechnik.202

Auch in der inneren Welt spiegeln sich die Grenzen der menschlichen Erkennt-
nis fiir Nietzsche, und ein objektiver Selbstbezug scheint ihm ebenso illusionir wie
die Vorstellung eines objektiven Weltbezugs: »Ich halte die Phanomenalitit auch
der inneren Welt fest: alles, was uns bewult wird, ist durch und durch erst zurecht-
gemacht, vereinfacht, schematisirt, ausgelegt [...] und vielleicht eine reine Einbil-
dung«.203 So bekennt Nietzsche auch iiber die Kenntnis seiner eigenen inneren Welt
mit einem sokratischen Gestus:

Die Wissenschaft — das war bisher die Beseitigung der vollkommenen Verworrenheit
der Dinge durch Hypothesen, welche alles »erkliren« — also aus dem Widerwillen
des Intellekts am Chaos. — Dieser selbe Widerwille ergreift mich bei Betrachtung
meiner selber: die innere Welt mdchte ich auch durch ein Schema mir bildlich
vorstellen und tiber intellektuelle Verworrenheit herauskommen. Die Moral war so
eine Vereinfachung: sie lehrte den Menschen als erkannt, als bekannt. — Nun
haben wir die Moral vernichtet — wir selber sind uns wieder vollig dunkel geworden!
Ich weiB, dal ich von mir nichts WeiB!204

Ja, auch fiir Nietzsche ist das »Ich«, wie Schopenhauer es formulierte, »sich selber
ein Riitsel«.”” Nietzsche hatte ja zudem das Subjekt im Zusammenhang mit seinen
semiotischen Uberlegungen als »regulative Fiktion«®® bezeichnet. Auch in der in-
neren Welt, im Bereich der Emotionen und Erlebnisse duflert sich laut Nietzsche
der Trieb zur Metaphernbildung, &duflert sich die dichterische Grundstruktur des
Menschen. »Was sind denn unsere Erlebnisse?«, fragt Nietzsche in der Morgen-

202 Man koénnte sagen, dal Nietzsche zwar prinzipiell Freuds Erkenntnisinteresse teilt,
doch die Darstellbarkeit der Erkenntnisse, bezichungsweise ihre semiotische Uber-
setzbarkeit in Frage stellt. Er schreibt: »Alle Erweiterung unsrer Erkenntnif3 entsteht
aus dem BewuBtmachen des Unbewufiten. Nun fragt es sich, welche Zeichensprache
wir dazu haben.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S.
116.

203 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 53.

204 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 9, S. 656.

205 Arthur Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 11 (1858), in: ders.: Scimtli-
che Werke, hg. von Wolfgang von Léhneysen, Frankfurt a. M. 1986, Bd. 2, S. 254.

206 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 526.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 113

rothe in diesem Zusammenhang und antwortet: »Viel mehr Das, was wir hineinle-
gen, als Das, was darin liegt! Oder muss es gar heissen: an sich liegt Nichts darin?
Erleben ist ein Erdichten? —«*”’ Die Dichtung spiegelt also fiir Nietzsche nicht, wie
Wilhelm Dilthey es spéter behaupten wird, ein Erlebnis wider, das Erlebnis selbst
ist von seiner Struktur her gesehen bereits eine Dichtung. Man kann wohl sagen:
Das Erlebnis wird durch die Einbettung in eine narrative und poetische Struktur fiir
Nietzsche erst geschaffen.

3. — Nietzsche entwirft nicht nur einen dsthetisch-dichterischen Weltbezug, sondern
auch der menschliche Selbstbezug ist unter dsthetisch-dichterischen Gesichtspunk-
ten zu betrachten. Daher kann der Mensch auch das »Uhrwerk seines personenbil-
denden, personendichtenden Triebes«*™ nicht aushingen, und damit ist, laut Nietz-
sche, im Menschen eine »Mehrheit von personenartigen Trieben«®” festzustellen.
Wenn Nietzsche sich also als Autor stets neu erfindet, hinter anderen Namen sich
verbirgt, durch andere Namen wie Zarathustra, Dionysos, aber auch Rée oder
Schopenhauer spricht, sie auch auf andere Namen tauft, so steht dies in deutlicher
Ubereinstimmung mit seiner grundsitzlichen #sthetisch-dichterischen Grundauffas-
sung der Sprache, die einmal erkannt, die Moglichkeit bietet, die unbewuflten Trie-
be und Prozesse als bewulte poetische Verfahren einzusetzen, die auch das eigene
Selbst und das eigene Leben betreffen. Daher ist fiir Nietzsche auch die Grenze,
»wo die Kunst authért und das Leben beginnt« gleitend und bis zu einem gewissen
Grade auch zu vernachlissigen, denn »wir [...] wollen die Dichter unseres Lebens
sein, und im Kleinsten und Alltaglichsten zuerst«®'® — ein Gedanke, der ebenfalls
im Einklang mit seiner Grundiiberzeugung iiber die dsthetisch-poetische Verfaitheit
der Sprache und der Welt steht. Dariiber hinaus zeichnet sich diese hier projektierte
asthetisch-philosophische Lebensform gerade durch eine besondere »Originalitat«
aus, durch die Féhigkeit »Etwas [zu] sehen, das noch keinen Namen trigt, noch
nicht genannt werden kann, ob es gleich vor Aller Augen liegt«, denn die »Origina-
len sind zumeist auch die Namengeber gewesen.«211

207 Ebd., S. 114.

208 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 389. — Auf die personen-
dichtende Dimension wird in den Abschnitten »Das Ich, der »Grundwille< und das
Selbst« und »Subjekt-Dividualismus und der Wille zur Macht« noch separat und aus-
fithrlicher eingegangen.

209 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 9, S. 211.

210 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 538.

211 Ebd., S. 517.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

»Das sogenannte sIch«?'? aber, das Hauptcharakteristikum menschlicher
Egozentrizitat, ist fiir Nietzsche in allererster Linie ein sprachlich-dsthetisches und
linguistisches Phdnomen, welches von der Sprache umfangen und begrenzt wird,
wobei die Sprache — und mit ihr das Denken — als Medium und Ausdrucksmittel
selbst begrenzt ist: »wir horen auf zu denken, wenn wir es nicht in dem sprachli-
chen Zwange thun wollen, wir langen gerade noch bei dem Zweifel an, hier eine
Grenze als Grenze zu sehen«,213 ein Gedanke, den Ludwig Wittgenstein spéter auf-
greifen und folgendermallen zusammenfassen sollte: »Die Grenze der Sprache zeigt
sich in der Unmoglichkeit, die Tatsache zu beschreiben, die einem Satz entspricht
(seine Ubersetzung ist), ohne eben diesen Satz zu wiederholen.«*'* Tatsichlich ist
es so, dafl Nietzsche das Denken an die Sprache bindet: Die Grenzen der Sprache
sind die Grenzen des Denkens. In der Morgenrdthe schreibt er dazu: »Wir driicken
unsere Gedanken immer mit den Worten aus, die uns zur Hand sind. Oder um mei-
nen ganzen Verdacht auszudriicken: wir haben in jedem Momente eben nur den
Gedanken, fiir welchen uns die Worte zur Hand sind, die ihn ungeféhr auszudrii-
cken vermtigen.«215

Nun dréngt sich die Frage auf, ob Nietzsche seine dichtungsanthropologische
Theorie objektiv begriinden kann, oder ob es sich bei seinen Uberlegungen lediglich
um eine weitere Begriffsdichtung handelt? Diese Frage geht in gewisser Weise an
Nietzsches Uberlegungen und seinem philosophischen Projekt vorbei, da einerseits
alle Erkldrungen fiir ihn, &hnlich wie fiir Wittgenstein iibrigens, hypothetischen
Charakter haben, so dafl auch das Konzept der Objektivitit fiir ihn eine reine Hypo-
these bildet.”'® Nietzsche verzichtet daher auch weitgehend auf eine Darstellung,
die den klassischen Regeln der Logik und des begrifflichen Argumentierens folgt.
Stattdessen versucht er andererseits, seine theoretischen Uberlegungen literarisch-
textuell, rhetorisch-interpretativ darzustellen und zu inszenieren.”'” Ein Beispiel

212 F. Nietzsche: Morgerithe, KSA 3, 18S. 07.

213 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 193.

214 L. Wittgenstein: » Vermischte Bemerkungen, S. 463.

215 F. Nietzsche: Morgenrithe, KSA 3, S. 208.

216 Vgl. »Jede Erkldrung ist ja eine Hypothese.« Ludwig Wittgenstein: »Bemerkungen
iber Frazers Golden Bough«, in: ders.: Vortrag iiber Ethik und andere kleine Schrif-
ten, hg. von Joachim Schulte, Frankfurt a. M. 1989 (engl. 1967), S. 31. — Vgl. auch,
im Zusammenhang mit der Frage nach dem Sinn der Welt und dem Problemkomplex
des Nihilismus, Nietzsches Uberlegungen zum hypothetischen Charakter von Erkla-
rungen, F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885-1887, KSA 12, S. 208-214
und besonders S. 212, wo Nietzsche in einem ironisch-sachlichen Ton unter anderem
schreibt: » Gott« ist eine viel zu extreme Hypothese.«

217 So betont auch Martin Stingelin: »Wo die Wahrheit nicht mehr die Ubereinstimmung
der Erkenntnis mit den Dingen, sondern ein >bewegliches Heer von Metaphern, Me-
tonymien, Anthropomorphismenc ist, >kurz eine Summe von menschlichen Relatio-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 115

mag das veranschaulichen. Nietzsche formuliert folgende theoretische und abstrakte
Behauptung: »[E]s gibt kein »Sein< hinter dem Thun, Wirken, Werden, >der Théter<
ist zum Thun bloB hinzugedichtet, — das Thun ist Alles.«*"® Diesen Gedanken tiber-
triagt Nietzsche nun in einem Aphorismus in eine dialogische Struktur, in ein fin-
giertes Selbstgespriach: »Ich weiss durchaus nicht, was ich thue! Ich weiss durch-
aus nicht, was ich thun soll!« — Du hast Recht, aber zweifle nicht daran. Du wirst
gethan! In jedem Augenblicke. Die Menschheit hat zu allen Zeiten das Activum
und das Passivum verwechselt, es ist ihr ewiger grammatikalischer Schnitzer.«”"

Nietzsches philosophische Poetik (als Modell seines Denkens und Schreibens)
und Poetologie (als methodische und sprachtheoretische Reflexion seiner Schreib-
und Denkmodelle) kommen auch hier zum Ausdruck, denn derjenige, der den Trieb
zur Metaphernbildung, der die tropologische Struktur der Sprache und der Erkennt-
nis, der die Erdichtetheit der Erlebnisse und des Subjekts erkannt hat, der »miss-
braucht die festen Conventionen durch beliebige Vertauschungen oder gar Umkeh-
rungen der Namen«.””’ Wenn die Metaphern- und Zeichenbildung also die Bedin-
gung der Moglichkeit aller SprachduBerung, Erkenntnis etc. sind, so sind sie zu-
gleich auch das Resultat eines reflektierend-schreibenden Verfahrens, das von die-
ser Erkenntnis getragen wird und das sich in der bewuften, Konventionen durch-
brechenden Zeichen-, Metaphern- und Wortverwendung ausdriickt. Vor diesem
Hintergrund kann Nietzsche in Ecce homo, in Ubereinstimmung mit seiner poe-
tisch-tropologischen Anthropologie, den Imperativ »lisez: Nietzsche« erteilen, wo
der Text die Namen Schopenhauer oder Wagner, usw. zu lesen gibt.

Die erfundene und schopferische Seele

1. — Vor dem Hintergrund des bislang Erorterten soll hier noch einmal kurz auf den
bereits zitierten Satz »Dergestalt hat sich Plato des Socrates bedient, als einer Se-

nen, die, poetisch und rhetorisch gesteigert, iibertragen, geschmiickt wurde¢, kann
sich auch Nietzsches Sprachphilosophie nicht mehr sicher sein, daf3 ihre »Wahrheit<
fiir sich selbst spricht und die iibertragene Rede vom rhetorischen Ursprung der Spra-
che der eigentlichen Rede zuvorkommt. Folgerichtig ist Nietzsches eigener Begriff
der Rhetorik, ihrer Tropen und Figuren metaphorisch. Nur wer diese Implikation au-
Ber acht 14B8t, kann Nietzsche den Widerspruch vorwerfen, seine Sprachphilosophie
kehre das Verhiltnis zwischen Sprache und Rhetorik einfach um und erklére die Rhe-
torik zur Natur der Sprache.« M. Stingelin: »Geschichte, Historie und Rhetorik«, S.
87.

218 F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA 5, S. 279.

219 F. Nietzsche: Morgenriothe, KSA 3, S. 115.

220 F. Nietzsche: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, KSA 1, S.
877f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

miotik fiir Plato.«*' eingegangen werden. Wie gezeigt wurde, 148t sich an diesem
Satz ein Autorschaftsmodell rekonstruieren, das sich durch eine auf Rivalitit basie-
rende schriftstellerische Praxis auszeichnet und das Nietzsche bei Platon vorgeprigt
sieht. Nietzsche wendet dieses Modell wiederum auf sein Verhdltnis zu Platon
selbst und auf das Feld seiner intellektuellen Vorldufer und Gegner an. Dariiber
hinaus bietet sich eine weitere Deutungsmdoglichkeit an, denn der Ausdruck Semio-
tik in dem Satz deutet auf einen iibergeordneten Reflexionszusammenhang hin —
und zwar auf den einer freien Zeichenverwendung, die auch den Gebrauch von Ei-
gennamen umfafit und auf die dividualistische Subjektthematik ausgreift —, der in
den Kontext zu stellen ist von Nietzsches Auffassung vom Zeichen, von der Spra-
che und der daraus resultierenden poetisch-tropologischen Anthropologie, in der der
Mensch zum Dichter seiner selbst wird und in der in gewisser Weise die Grenzen
zwischen Leben und Kunst, zwischem dem Realen und der Semiotik aufgehoben
sind. Daher ist es ist ndmlich nicht nur méglich, Nietzsches eigenem Sprachge-
brauch folgend, den Ausdruck Semiotik durch seine Synonyma Zeichensystem und
-lehre sowie Zeichenrede und Zeichen zu ersetzen, sondern auch eine wechselseiti-
ge Uberlagerung des semantischen und damit zugleich des theoretischen Bedeu-
tungsspektrums wahrzunehmen.

Gerade die harte sprachliche und gedankliche Fiigung, die durch den Einsatz
des Ausdrucks Semiotik in der Charakterisierung des Verhiltnisses von Platon zu
Sokrates entsteht, konnte als Indiz gelten, einen bewuBten Grad von Komplexitit,
Interpretationsbediirftigkeit und Verritselung provozieren zu wollen, der iiber eine
einfache semantische Polyvalenz hinausgeht und geradezu ein im bereits skizzierten
Sinne allegorisches Sprechen andeutet. Nietzsche beont ja auch, daB3 er sich »den
Anreiz der entgegengesetzten Denkweise«, »des dnigmatischen Charakters nicht
nehmen lassen« will.**> Nimmt man nun Nietzsches Semiotik ernst, wie kann man
sich also iiber den referenticllen Status, iiber den Einsatz der Eigennamen Plato und
Sokrates, die in Nietzsches Augen ebenfalls bewegliche Zeichen sind, in dieser
Textstelle sicher sein? Vielleicht durchbricht Nietzsche auch hier die kulturellen
und sprachlichen Konventionen und meint etwas ganz anderes?

Es sei nur daran erinnert, da3 Nietzsche ja in Ecce homo, aus dem der Satz
stammt, nicht nur zuvor seine Leser aufgefordert hatte, die Namen Schopenhauer,
Wagner und Rée aus seinen Schriften zu tilgen und sie durch Nietzsche oder Za-
rathustra zu ersetzen, denn setzt man die Ecce homo-Stelle in Beziehung zur De-
batte mit Rohde und seinen Bekannten sowie Freunden iiber den sogenannten >ho-
heren Réealismus«< von Menschliches, Allzumenschliches, in der Nietzsche ebenfalls
eine aktive Namensersetzungen beziiglich des Phinomens Autorschaft vornimmt,

221 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 320.
222 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885-1887, KSA 12, S. 142.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 117

dann ergeben sich weitere Bedeutngsdimensionen: Hinsichtlich der Niederschrift
von Menschliches, Allzumenschliches berichtet Nietzsche zudem von einer trans-
personalen Produktionsweise, die, auf einer anderen Ebene, das Nietzschesche Au-
tor-Ich vervielfiltigt: »Im Grunde hat Herr Peter Gast, damals an der Basler Uni-
versitit studierend und mir sehr zugethan, das Buch auf dem Gewissen. Ich diktirte,
den Kopf verbunden und schmerzhaft, er schrieb ab, er corrigirte auch, — er war im
Grunde der eigentliche Schriftsteller, wiahrend ich blo der Autor war.«*> Bei ge-
nauerer Betrachtung von Nietzsches Selbstaussagen bleibt also vieles in der Schwe-
be und wird doppeldeutig: Nietzsches Poetologie stellt sich als hoch komplexes
Phédnomen dar, denn Autorschaft wird in der gerade zitierten Passage einerseits so
behandelt, als ob es sich dabei um eine Nebensichlichkeit handelt. Andererseits ist
die zitierte Passage nicht frei von Ironie: »Peter Gast war blofl der Aufschreiber o-
der Schriftsteller« — so lieBe sich die Stelle ebenfalls lesen. Vielleicht ist Platon da-
her doch nur der Schreiber der Dialoge, wihrend Sokrates tatsdchlich der eigentli-
che Autor ist.”** Und umgekehrt: Vielleicht spielt Sokrates keine wichtige Rolle, da
die materielle Schreibtitigkeit von Platon ausgefiihrt worden ist.

2. — Bei Nietzsche 148t sich eine doppelte Tendenz, ja Strategie ausmachen: Einer-
seits verbirgt und zeigt er sich zugleich hinter seinen Begriffspersonen und seinen
fremden Namen und reflektiert dieses Phinomen auf unterschiedlichen themati-
schen Ebenen. Andererseits macht er eben dies kenntlich und ersetzt die falschen
Namen und Zeichen durch den einzig >richtigen<, durch den Namen Nietzsche. Die-
ser doppelten Tendenz entsprechen eine Pluralisierung des eigenen Selbst — wobei
das Selbst dividualistisch und aus unterschiedlichen personenbildenden Trieben be-
stehend aufgefalit wird — sowie eine maximale Egozentrizitit. Wahrend man die
erste Tendenz noch als Selbstaufklarung ansehen konnte, bezieht die zweite ihr Ar-
gument aus einem Verschleierungs- Verwirrungsmandéver, aus einer, wie Nietzsche
sagt, »instinktiven Arglist«225, denn als Autorangabe ist beispiclsweise das »lisez:
Nietzsche« in bezug auf Rées Studien, wie gezeigt worden ist, natiirlich schlicht
falsch. Vollends absurd, und auf den ersten Blick fast nur noch in Begriffen der
Psychiatrie und Pathologie zu fassen, erscheint aber schlieBlich Nietzsches ego-
zentrierte und, in diesem Fall mufl man wohl auch sagen, egozentrische Behaup-

223 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 327.

224 Zum komplexen Verhiltnis von Nietzsche zu Sokrates vgl. den Abschnitt »Das Prob-
lem des Sokrates« in F. Nietzsche: Gotzen-Dimmerung, KSA 6, S. 67-73; das Kapi-
tel »Nietzsches Einstellung gegeniiber Sokrates«, in: W. Kaufmann: Nietzsche, S.
455-478 sowie das Kapitel »Les Soctrate(s) de Nietzsche« in Sarah Kofman: Socra-
te(s), Paris 1989, S. 289-318.

225 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 325.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

tung, »dall im Grunde jeder Name der Geschichte ich bin«.”*® Dieser Satz 1aBt sich
nicht nur als Zeichen eines GroBenwahns interpretieren, sondern deutet auf die Vor-
stellung einer Identitit beziehungsweise Konvergenz zwischen Ich, Geschichte und
Gott hin, die Nietzsche im Ecce homo expliziter und genauer entfalten wird und die
ein hochgradig egozentriertes Weltbild darstellt.”?’

Wie kann man sich also sicher sein, da} Nietzsche in dem mehrfach erwihnten
Satz iiber Platons Schreibstrategie tatsichlich eine Analogie zwischen sich und Pla-
ton herstellt, die den Umgang mit seinen intellektuellen Gew#hrsménnern, Vorldu-
fern und Gegnern, sein schriftstellerisches Verfahren und seine Autorschaftsvorstel-
lung veranschaulicht und nicht einfach eine aktive Interpretation, im Sinne einer
Zurechtmachung, Verfilschung oder Vergewaltigung vollzieht?

Nietzsches Rede von Semiotik und seine Poetologie des Selbst enthalten, abge-
sehen von dem bisher Ausgefithrten, noch einen weiteren psychologisch-
semiotischen Aspekt, der moglicherweise einen Ausweg aus diesem Dilemma dar-
stellen kann und der bislang nur andeutungsweise zur Sprache gekommen ist. Es
handelt sich dabei um das, was man bei Nietzsche eine semiotische Form der Er-
kenntnis nennen kann, wobei Nietzsche semiotische, psychologische und erkennt-
nistheoretische Aspekte in diesem Phdnomen zusammenfiihrt. Nietzsches psycho-
logisch fundierte semiotische Erkenntnis bezeichnet im Einverstidndnis mit Gustav
Teichml’iller,228 der diese Uberlegung wohl theoretisch als erster entwickelt hat, ei-
ne Erkenntnis, die ihren Gegenstand, ganz im Einklang mit Nietzsches sprachtheo-
retischen, psychologischen und erkenntnistheoretischen Grundannahmen, nicht auf
der Basis reflexionstheoretischer Operationen oder ontologischer Annahmen wie in
der traditionellen Subjektphilosophie von Descartes iiber Kant bis zu Hegel ent-
wirft, sondern, jegliche Gegenstands-Ontologie hinter sich lassend, »durch die Ana-
logie mit unseren eigenen inneren Zustinden«®> konstruiert.

226 Brief an Jacob Burkhardt, 6. Januar 1889, F. Nietzsche: Samtliche Briefe, KSB 8, S.
578.

227 Im gleichen Brief, in dem Nietzsche behauptet, er sei jeder Name in der Geschichte,
schreibt er namlich auch: »zuletzt wire ich viel lieber Basler Professor als Gott; aber
ich habe es nicht gewagt, meinen Privat-Egoismus so weit zu treiben, um seinetwe-
gen die Schaffung der Welt zu unterlassen.« Ebd., S. 577f.

228 Vgl. Gustav Teichmiiller: Die wirkliche und die scheinbare Welt. Neue Grundlegung
der Metaphysik, Breslau 1882, S. 95 ff.

229 Ebd., S. 96. — Gustav Teichmiiller (1832-1882) war Professor fiir Philosophie an der
Universitdt Basel, ein Kollege von Nietzsche also, und einer der filhrenden Aristote-
lesforscher seiner Zeit. Dariiber hinaus war er ein scharfer Kritiker des Neukantia-
nismus. 1877 verfalite er mit seiner anonym publizierten Schrift Wahrheitsgetreuer
Bericht iiber meine Reise in den Himmel, verfafit von Immanuel Kant eine polemi-
sche Abrechnung mit der in Deutschland vorherrschenden philosophischen Richtung
des Neukantianismus. Vgl. zu Teichmiiller Heiner Schwenke: Zuriick zur Wirklich-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 119

Die Innenwelt des Subjekts liegt fiir Teichmiiller der Auenwelt logisch voraus,
sie ist die »wirkliche Welt, so dal} seine Semiotik Elemente einer erkenntnistheore-
tisch-fundierten >Seelenwissenschaft« aufweist, in der es um den »inneren Sinn¢, die
vinneren Erfahrungen und Zustinde< geht. Ahnlich wie Schopenhauer versteht
Teichmiiller die AuBBenwelt als ein sekundires Phdnomen, das nur durch das Selbst
vermittelt erkennbar ist. Er mochte deshalb erkenntnistheoretisch und psycholo-
gisch zeigen, »wie man nach der Analogie mit dem Ich auch auf das Du und Er und
Es kommen kann«.”" Eine solche analogische — semiotisch-psychologische — Er-
kenntnis nun ist ebenfalls fiir Nietzsche stets im Spiel. Auch fiir ihn ist die AuBlen-
welt nur tiber das Selbst vermittelt erkannbar. Fiir Teichmiiller gibt es erkenntnis-
theoretisch — dhnlich wie beispielsweise fiir Kant und Schopenhauer — und psycho-
logisch gesehen fiir Nietzsche keine ginzlich nicht-projektive, von Ubertragungen
freie Denkaktivitdt oder Erkenntnis, denn das »Denken allein hat die Natur, durch
die im Ich geeint bewusst werdenden Beziehungspunkte aus den Daten aller Théa-
tigkeiten zu neuen Producten des Erkennens fortzuschreiten und in diesen semio-
tisch alle Thétigkeiten der Seele zu umfassen«.” Nietzsche nun greift diesen Ge-
danken auf, so dal jede Erkenntnis als semiotisch-psychologische Handlung, als
Synthese seelischer und zeichenhafter Vorgénge zu verstehen ist: »alle Bewegun-
gen sind Zeichen eines inneren Geschehens; [...]. Das Denken ist noch nicht das
innere Geschehen selber, sondern ebenfalls nur eine Zeichensprache [ .. .].«232

keit. BewufStsein und Erkenntnis bei Gustav Teichmiiller, Basel 2006. — Zur Teich-
miiller-Lektiire Nietzsches vgl. Karl-Heinz Dickopp: »Zum Wandel von Nietzsches
Seinsverstidndnis. African Spir und Gustav Teichmiiller«, in: Zeitschrift fiir philoso-
phische Forschung 24 (1970), S. 50-71; A. Lanfraconi: Nietzsches historische Philo-
sophie, S. 40 und S. 45; Mattia Riccardia: »Nachweise aus Gustav Teichmiiller, Die
wirkliche und die scheinbare Welt (1882)«, in: N-St. 38 (2009), S. 331-332 und Fran-
cisco Arenas-Dolz: »Nachweis aus Gustav Teichmiiller, Aristoteles Forschungen, Bd.
II: Aristoteles’ Philosophie der Kunst (1869)«, in: N-St. 38 (2009), S. 324. — Vgl.
auch zur Auseinandersetzung Nietzsches mit Teichmiillers Uberlegungen zum Ver-
héltnis von >Erkenneng, >inneren Zustdnden< und >seelischer Tatigkeit< F. Nietzsche:
Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 292f.; S. 310f. sowie F. Nietz-
sche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 644f.

230 G. Teichmiiller: Die wirkliche und die scheinbare Welt (1886), S. 58. — Teichmiiller
definiert das Ich »als den in numerischer Einheit gegebenen, seiner selbst bewusst
werdenden Beziehungsgrund fiir alles im Bewusstsein gegebene ideelle und reale
Sein«. Ebd., S. 68.

231 Ebd., S. 109. In diesem Zusammenhang unterzieht auch Teichmiiller das Cogito be-
ziehungsweise den Satz vom >ich denke< einer psychologisch-semiotischen Kritik,
die freilich im Kontext seiner Kantkritik zu sehen ist.

232 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 17. — An anderer
Stelle schreibt er: »Die >innere Erfahrungc tritt uns ins BewuBtsein, erst nachdem sie
eine Sprache gefunden hat, die das Individuum versteht... d.h. eine Ubersetzung

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Jede Erkenntnis und Sinneswahrnemung enthalte daher eine seelisch-
zeichenhafte Projektion, wobei Projektion von Nietzsche — dhnlich wie in seiner
Sprach- und Metapherntheorie — aktivisch und passivisch gedacht wird: »Die Sin-
neswahrnehmungen, schreibt er, werden »nach >auBlen< proj icirt«,233 und an ande-
rer Stelle fithrt er weiter aus: »unsere >Auflenwelt(, wie wir sie jeden Augenblick
projiciren, ist versetzt und unaufloslich gebunden an den alten Irrthum vom Grunde:
wir legen sie aus mit dem Schematismus des >Dings<«.234 Damit ist fiir Nietzsche
und Teichmiiller ein komplexes Verhéltnis von »>innen< und sauBen<«’ gegeben
und so etwas wie eine erkenntnistheoretische Poetik, die sich aus inneren, seeli-
schen Zustdnden speist und die in Korrelation mit den von Nietzsche angenomme-
nen personenbildenden Trieben steht. Umgekehrt aber spielt das, was man Introjek-
tion — also die Integration eines Auflen in einem Inneren — nennen kann, die bei ihm
unter anderem homolog zum Begriff und dem Phdnomen der Einverleibung zu ver-
stehen ist,236 eine ebenso wichtige Rolle.’ Der projizierende, personenbildende
Grundtrieb des Menschen hat im Einverleiben daher auch sein semiotisches Pen-
dant, im Sinne eines personenintegrierenden Ausdrucks, der auch eine wesentliche
Funktion des Lebens darstellt: »So leben wir Alle! — wir reilen die Dinge gierig an
uns und haben unersittliche Augen dabei, dann nehmen wir eben so gierig aus

eines Zustandes in ihm bekanntere Zustinde — « Friedrich Nietzsche. Nachgelas-
sene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 460.

233 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 106.

234 Friedrich Nietzsche. Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 459.

235 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 106.

236 Auch der Begriff der Einverleibung spielt in der Psychoanalyse eine Rolle. Laplan-
che und Pontalis definieren den Begriff folgendermaflen: »Vorgang der sich mehr
oder weniger in der Phantasie abspielt und wodurch das Subjekt ein Objekt in sein
Korperinneres eindringen 146t und es dort bewahrt. Die Einverleibung stellt ein
Triebziel dar und eine Form der Objektbeziehung, die fiir die orale Stufe charakteris-
tisch ist; sie steht vorwiegend mit der Mundaktivitdt und der Nahrungsaufnahme in
Zusammenhang, kann aber auch in Beziehung zu anderen erogenen Zonen und Funk-
tionen erlebt werden. Tatséchlich 146t die Einverleibung drei Bedeutungen erkennen:
sich Lust verschaffen, indem man ein Objekt in sich eindringen 146t; dieses Objekt
zerstoren; sich die Qualitidten des Objekts aneignen, indem man es in sich aufbe-
wahrt. Durch den zuletzt genannten Vorgang wird die Einverleibung zur Matrix der
Introjektion und Identifizierung.« J. Laplanche/J.-B. Pontalis: Das Vokabular der
Psychoanalyse, Bd. 1, S. 1271.

237 Vgl. zum Theorem der Einverleibung und der damit verbundenen Verleiblichung in
physiologischer und sprachphilosophischer Hinsicht sowie seiner Verschrinkung mit
machttheoretischen und #sthetischen Uberlegungen Jorg Salaquarda: mLeib bin ich
ganz und gar...< Zum »dritten Weg« bei Schopenhauer und Nietzsche« (1994), in: K.
Broese/M. KoBler/B. Salaquarda (Hg.): Die Deutung der Welt, S. 253-265; Chr.
Kalb: Desintegration, S. 109-112 und S. 198-215 sowie A. Lanfraconi: Nietzsches
historische Philosophie, S. 39f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 121

ihnen heraus, was uns schmeckt und dienlich ist — und endlich iiberlassen wir den
Rest — alles womit unser Apettit und unsere Zahne nicht fertig geworden sind — den
anderen Menschen und der Natur, namentlich aber alles, was wir verschlingen, oh-
ne es uns einverleiben zu konnen —«. >

Wenn Rohde also Nietzsche vorwarf, im Falle von Menschliches, Allzumensch-
liches seine Seele ausgezogen und an ihrer statt Rées Seele angenommen zu haben,
so hitte Nietzsche auch aufgrund der Vorstellung seiner projizierenden und introji-
zierenden semiotischen Erkenntnis sagen konnen, dafl er Rées Seele in seine eige-
nen Seele, in sein Selbst integriert, gewissermallen mit seinen Seelen oder Seelen-
anteilen synthetisiert habe, denn »[iJm Gegensatze zu den Metaphysikern«, ist
Nietzsche »gliicklich dariiber [...], nicht »Eine unsterbliche Seele¢, sondern viele
sterbliche Seelen in sich zu beherbergen«.239 Die Vorstellung von einer multip-
len Seele oder von vielen Seelen im Ich steht in asymmetrischer Entsprechung zum
Modell der semiotischen Erkenntnis, denn wéhrend jene einen Vervielfiltigungs-
prozeB3 verdeutlicht, der auch nach aufien projiziert wird, konzentriert diese semio-
tisch eine Vielheit innerer Zustidnde in einem Punkt: im Ich. Es handelt sich dabei
um so etwas wie ein prismatisches Phdnomen. In gewisser Weise konzentriert
Nietzsche ja auch in seinem Umgang mit Eigennamen eine Vielheit innerer Zustin-
de in einem Namen, die auf ihn, auf sein Ich zuriickgefiihrt werden kénnen. Dar-
tiber hinaus ist zu betonen, dafl Nietzsche den ganzen »Erkenntnif3-Apparat« als
»Simplifikations-Apparat« versteht, der »nicht auf Erkenntnif3 gerichtet« ist, son-

dern vielmehr auf die »Beméchtigung der Dinge«.240

3. — Das Modell der semiotischen Erkenntnis nun, verstanden als aktive Projektion
und Introjektion, kann auf eminent &sthetische, kiinstleranthropologische Vorgénge,
genauer gesagt, auf Nietzsches Konzeption des dsthetischen Phdnomens, das sich
als Beschreibung einer &sthetischen Lebensform begreifen 14Bt, bezogen werden.
Dieses Phidnomen ist auch in Relation zu setzen zu Nietzsches Vorstellung der per-
sonenbildenen Triebe und schopferischen Krifte im Selbst, denn »[iJm Grunde«, so
Nietzsche, »ist das aesthetische Phdnomen einfach; man habe nur die Fahigkeit,
fortwéhrend ein lebendiges Spiel zu sehen und immerfort von Geisterschaaren um-
ringt zu leben, so ist man Dichter; man fiithle nur den Trieb, sich selbst zu verwan-
deln und aus anderen Leibern und Seelen herauszureden, so ist man Dramati-
ker.«*"" Ahnliches soll ibrigens fiir den Komponisten, den Maler, aber auch den

238 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 626.
239 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 386.

240 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 164.
241 F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 60f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Philosophen und den Wissenschaftler gelten.242 Zunéchst einmal gilt Nietzsche al-
les Schaffen, Produzieren, Denken, ob nun beim Kiinstler oder beim Philosophen
und Wissenschaftler, als Ausdruck und Selbstdarstellung eines entsprechenden
Triebes und Instinktes, der Personen, Leiber, Seelen und Figurationen des Selbst
hervorbringt und projiziert, die dann auch textbildende Grofien werden konnen.**

Das dsthetische Phdnomen ist fiir Nietzsche dariiber hinaus mit einer rauschhaf-
ten, man konnte fast sagen, dionysischen Konzeption des Leibes und des Selbst
verbunden, denn »die Kiinstler sollen nichts so sehen, wie es ist, sondern voller,
sondern einfacher, sondern stirker: dazu muss ihnen eine Art ewiger Jugend
und Friihling, eine Art habitueller Rausch im Leibe sein.«** Nietzsche
betont: »Damit es Kunst giebt, damit es ein &dsthetisches Thun und Schauen giebt,
dazu ist eine physiologische Vorbedingung unumgénglich: der Rausch. Der
Rausch muss erst die Erregbarkeit der ganzen Maschine gesteigert haben: eher
kommt es zu keiner Kunst.«**

Doch woher kommen die Projektionen, wo nehmen die personenbildenen Trie-
be, die dsthetischen Phdnomene und Lebensformen und der Rausch, semiotisch ge-
sehen, ihren Anfang? Provisorisch kann man sagen: aus der »Seele«, die fiir Nietz-
sche »ein springender Brunnen« " ist. Die »Seele« ist fiir ihn ndmlich »ein aus-
lesendes und sich nidhrendes Wesen«, »eine schaffende Kraft«, die »dus-
serst klug und schopferisch« ist.”"” Er faBt zwischenzeitlich unter philosophisch-

systematischen Gesichtspunkten die »Seele< [...] als >Subjektbegriff<«248 auf, er

242 So schreibt Nietzsche auch, daf} ein von Thales beeinflufiter bildender »Kiinstler am
Wasserfalle stehend denkt, und er in den ihm entgegenspringenden Formen ein
kiinstlerisch vorbildendes Spiel des Wassers mit Menschen- und Thierleibern, Mas-
ken, Pflanzen, Felsen, Nymphen, Greisen, tiberhaupt, mit allen vorhandenen Typen
sieht: so daB fiir ihn der Satz »alles ist Wasser« bestitigt wére«. F. Nietzsche: Die Phi-
losophie im tragischen Zeitalter der Griechen, KSA 1, S. 815.

243 Nietzsche betont, der Kiinstler, der Philosoph »thut dasselbe, was Jeder in physiolo-
gischen personlichen Antrieben thut, iibertragen auf eine unpersénliche Welt. Dieses
Bilderdenken ist nicht von vornherein streng logischer Natur, aber doch mehr oder
weniger logisch. Der Philosoph bemiiht sich dann, an Stelle des Bilderdenkens ein
Begriffsdenken zu setzen. Die Instinkte scheinen auch ein solches Bilderdenken zu
sein, das zuletzt zum Reiz und Motiv wird.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente
18691874, KSA 7, S. 454.

244 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 295.

245 F. Nietzsche: Gétzen-Diimmerung, KSA 6, S. 117. — Zum Rausch als zentraler Kate-
gorie des &sthetischen Denkens von Nietzsche vgl. Paul Audi: L’ivresse de ['art.
Nietzsche et [’esthétique, Paris 2003.

246 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 136.

247 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882-1884, KSA 10, S. 661.

248 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmenet 1885 — 1887, KSA 12, S. 13.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 123

verwirft diese Vorstellung aber wieder,249 denn die »Seele« ist »selber ein Aus-
druck fiir alle Phinomene des BewufBtseins [...]: den wir aber als Ursache aller
dieser Phdnomene auslegen«.250 Es ist zu betonen, daB Nietzsche den Begriff
der Seele in zweifacher Hinsicht benutzt: Zum einen bezeichnet er damit die traditi-
onelle metaphysische Vorstellung einer unteilbaren oder unsterblichen Substanz
oder eines Mono-Subjekts. Diese Vorstellung wird von ihm immer wieder angegrif-
fen, und in diesem Kontext wird der Ausdruck Seele von ihm auch pejorativ ge-
braucht. Zum anderen bezeichnet Nietzsche mit Seele aber auch eine poetische,
schopferische Kraft, das Bilder und Metaphern produziert. Die Seele in diesem
zweiten Sinn steht im Zusammenhang mit seiner &dsthetisch-anthropologischen Be-
stimmung des Menschen als Dichter und Zeichen-Erfinder und spielt eine ganz ent-
scheidende Rolle in seiner Poetologie des Selbst und in seiner Selbstmodellierung
als dsthetische Lebensform. Dariiber hinaus stellt die Seele iiber die Operationen
der Projektion und Introjektion den »urspriinlichen< Ort kiinstlerischer Produktivitét
dar.

So wird kiinstlerische Produktivitdt als Grundlage jeglicher &sthetischen Le-
bensform, die auf einem seelisch-semiotischen Prozel3 basiert, von Nietzsche unter
anderem verstanden als »Einverleiben seines eigenen Bildes in fremden S'[off«,251
denn darin zeigt sich laut Nietzsche das »hdchste Verhiltnif3 [...] des Schaffenden
zu seinem Material: das ist die letzte Form des Ubermuths und der Ubermacht.«*>*
Und ein solches &sthetisch-projizierendes und -introjizierendes Phianomen, das auch
dem philosophischen Denken und literarischen Produzieren zugrunde liegen soll,
vollzieht Nietzsche bei der Projektion und Einverleibung seines Selbstbildes in die

249 Nietzsche betont: »Was thut denn im Grunde die ganze neuere Philosophie? Seit
Descartes — und zwar mehr aus Trotz gegen ihn, als auf Grund seines Vorgangs —
macht man seitens aller Philosophen ein Attentat auf den alten Seelen-Begriff, unter
dem Anschein einer Kritik des Subjekt- und Pridikat-Begriffs — das heisst: ein Atten-
tat auf die Grundvoraussetzung der christlichen Lehre. Die neuere Philosophie, als
eine erkenntnisstheoretische Skepsis, ist, versteckt oder offen, antichristlich:
obschon, fiir feinere Ohren gesagt, keineswegs antireligiés. Ehemals namlich glaubte
man an >die Seele<, wie man an die Grammatik und das grammatische Subjekt glaub-
te: man sagte, »Ich¢ ist Bedingung, >denke« ist Priadikat und bedingt — Denken ist eine
Thitigkeit, zu der ein Subjekt als Ursache gedacht werden muss. Nun versuchte man,
mit einer bewunderungswiirdigen Zihigkeit und List, ob man nicht aus diesem Netze
heraus konne, — ob nicht vielleicht das Umgekehrte wahr sei: »denke<« Bedingung,
»Ich« bedingt; »Ich« also erst eine Synthese, welche durch das Denken selbst gemacht
wird. Kant wollte im Grunde beweisen, dass vom Subjekt aus das Subjekt nicht be-
wiesen werden konne, — das Objekt auch nicht[...]. F. Nietzsche: Jenseits von Gut
und Bose, KSA 5, S. 73.

250 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmenet 1885 — 1887, KSA 12, S. 25.

251 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 278.

252 Ebd., S. 510.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Gestalten und Namen Wagner, Schopenhauer, Rée und in Figuren und Begriffsper-
sonen wie Zarathustra oder der Antichrist. Der Ausdruck >Einverleiben« steht bei
Nietzsche fiir einen psycho-physischen Vorgang und wird von ihm in einem aktiven
Sinne verwendet, in Analogie zur Projektion des eigenen Bildes auf ein Material.
Man konnte Nietzsche folgend von einem >semiotisch-projektiven Einverleiben<
sprechen, darin zeigt sich eben fiir Nietzsche nicht zuletzt »ein Gefiihl der Kraft-
steigerung und Fiille«, ein »Rausch des Willens«.”® Einverleiben hat aber fiir
Nietzsche auch eine weniger aktive Bedeutung, insofern es nichts anderes als die
Nahrungsaufnahme bezeichnet.”” Zusammengehalten werden diese beiden Bedeu-
tungen — Einnehmen (Introjektion) von AuBerem in Inneres und Projektion von In-
nerem auf AuBeres — dadurch, daB in der Nahrungsaufnahme unter physiologischen
Gesichtspunkten selbst das aktive Moment der Nahrungs-Assimilation betont wird:
Durch Einverleibung nimmt laut Nietzsche »alles Andere die Eigenschaften des
Organismus an«.” Indem also anderes, das Fremde, etwa die Nahrung assimiliert

253 F. Nietzsche: Gotzen-Ddmmerung, KSA 6, S. 117.

254 In etwa diesem Sinne versteht auch Freud die Introjektion innerhalb seiner psycho-
analytischen Theoriebildung. Fiir ihn steht die Introjektion unter anderem in Verbin-
dung mit der oralen Einverleibung. — Den Begriff der Introjektion hat Richard Ave-
narius (1843-1896) — der Autor des Buches Philosophie als Denken der Welt gemdifs
dem Princip des kleinsten Kraftmafes. Prolegomena zu einer Kritik der reinen Er-
fahrung von 1876, das Nietzsche kannte — in die Philosophie eingefiihrt. Avenarius
war der Hauptvertreter des sogenannten Empiriokrizismus. Unter Empiriokritizismus
versteht er eine Form von positivistisch fundiertem Empirismus. Avenarius fordert,
daB3 die Analyse der menschlichen Erfahrung von allen metaphysischen Elementen
gereinigt werden soll, wobei ihm Selbst- und Fremderfahrung gleich wichtig sind.
Avenarius hat den Begriff der Introjektion als philosophisch-psychologischen Begriff
gepragt. Unter Introjektion versteht er das Phanomen, da3 der Mensch in seine Mit-
menschen Vorstellungen von Umgebungsbestandteilen als innere Zustinde hineinlegt
beziehungsweise projiziert, wodurch eine Spaltung der empirischen Welt in Innen-
und Aufenwelt, in Objekt und Subjekt entsteht. Die Wissenschaft und die Philosophie
sollen diese Introjektion riickgéngig machen. — Der Gebrauch des Begriffs /ntrojekti-
on in dieser Studie weicht wesentlich von der Bestimmung bei Avenarius ab und
lehnt sich eher am psychoanalytischen Gebrauch an. Sandor Ferenczi hat den Begriff
in die psychoanalytische Theoriebildung eingefiihrt. Die Introjektion steht den Pha-
nomenen der Verinnerlichung und der Identifizierung nahe und ist der komplemen-
tir-symmetrische Begriff zur Projektion. Vgl. den Eintrag »Introjektion« in J. La-
planche/J.-B. Pontalis: Das Vokabular der Psychoanalyse, Bd. 1, S. 235-237.

255 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 509. — Nietzsches
Interesse fiir Lebensprozesse 146t sich bis in seine Studienzeit zuriickverfolgen. So
plante Nietzsche 1868 eine Dissertation zu dem Thema »Der Begriff des Organischen
bei Kant«, die laut Nietzsche »halb philosophisch, halb naturwissenschaftlich« sein
sollte. F. Nietzsche: Sdamtliche Briefe, KSB 2, S. 269. — Nietzsche schwebte damals
bereits vor, Kants Erkenntniskritik, die ja ebenfalls mit Projektionstheoremen arbei-
tet, und zeitgendssische physiologische Uberlegungen, die im Anschluf an Kants Be-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 125

wird, werden gleichzeitig (und beides ist fiir Nietzsche ein und derselbe Akt), die
Eigenschaften des Organismus auf das Fremde iibertragen. Wir haben es hier also
mit einem osmotischen Austausch- und Assimilierungsprozef zu tun. Fiir Nietzsche
gilt dies sowohl fiir materielle als auch fiir »geistige« Nahrung.256 Und wie noch ge-
zeigt werden wird, steht diese Gedankenfigur in Zusammenhang mit Nietzsches
psychologischen, erkenntnis- und sprachtheoretischen Uberlegungen zum Willen
zur Macht, zum Leib und zum Leben,257 denn darin zeigt sich: »Das Schopferische
— 1) Aneignende 2) Auswihlende 3) Umbildende Element — 4) das Selbst-
Regulirende Element — 5) das Ausscheidende«.”® Nietzsche weitet die zentrale Le-
bensfunktion, den natiirlichen Trieb zur Nahrungsaufnahme auf den Phianomenbe-
reich des Geistigen, des Seelischen und Kulturellen aus und wendet ihn dsthetisch-
philosophisch. Dies erklért unter anderem wohl auch, warum er in Ecce homo nicht
allein iiber seine Herkunft, seine Schriften, seine intellektuellen Auseinanderset-
zungen spricht, sondern auch so ausgiebig und breit iiber seine Erndhrung, seine
EB- und Trinkgewohnheiten, im Grunde genommen eine Didtetik entwickelt:™"
»Man muf} die GréBe seines Magens kennen.«” Ja, in Ecce homo behauptet Nietz-

stimmung des Organischen entstanden waren, zu verbinden. Man kann sagen, Nietz-
sche dachte an eine naturalistische Fundierung der Kantschen Erkenntniskritik. Das
Dissertationsprojekt hat Nietzsche nach dem Ruf an die Basler Universitit fallen ge-
lassen.

256 Dieser Gedanke ist bei Schopenhauer prafiguriert; in seinen Reflexionen zum Lesen
schreibt er: »Und wie man durch zu viele Nahrung den Magen verdirbt und dadurch
dem ganzen Leibe schadet; so kann man auch durch zu viele Geistesnahrung den
Geist tiberfiillen und ersticken. Denn je mehr man liest, desto weniger Spuren 1463t
das Gelesene im Geiste zuriick: er wird wie eine Tafel, auf der vieles iibereinander
geschrieben ist. Daher kommt es nicht zur Rumination: aber durch diese allein eignet
man sich das Gelesene an, wie die Speisen nicht durch das Essen, sondern durch die
Verdauung uns erndhren. Liest man hingegen immerfort, ohne spaterhin weiter daran
zu denken; so faBt es nicht Wurzel und geht meistens verloren. Uberhaupt aber geht
es mit der geistigen Nahrung nicht anders als mit der leiblichen: kaum der fiinfzigste
Teil von dem, was man zu sich nimmt, wird assimiliert: das {ibrige geht durch Evapo-
ration, Respiration oder sonst ab.« Arthur Schopenhauer: Parerga und Paralipomena
11 (1851), in: ders.: Scdmtliche Werke, hg. von Wolfgang von Lohneysen, Frankfurt a.
M. 1986, Bd. 5, S. 652.

257 Vgl. dazu folgende Notiz Nietzsches: »Den Anderen sich einverleiben — spiter den
Willen des Andern sich einverleiben, sich aneignen, es handelt sich um Eroberung
des Andern. Sich mittheilen, ist also urspriinglich seine Gewalt tiber den Anderen
ausdehnen: diesem Trieb ist eine alte Zeichensprache zu Grunde liegend — das Zei-
chen ist das (oft schmerzhafte) Einprégen eines Willens auf einen anderen Willen«.
F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 298.

258 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 97.

259 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 279-281.

260  Ebd, S. 281.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sche, ihn interessiere besonders eine Frage, »an der mehr das >Heil der Menschheit<
hingt, als an irgend einer Theologen-Curiositét: die Frage der Ernéihrung«,261 eine
Frage also, die das Phdnomen der Einverleibung wesentlich betrifft, sowohl in ihrer
physiologischen als auch symbolischen Dimension. Dariiber hinaus fragt sich
Nietzsche: »Inwieweit vertragt die Wahrheit die Einverleibung? — das ist die Frage,
das ist das Experiment.«262

Die Logik der Einverleibung und Nahrungsaufnahme nun ist fiir Nietzsche je-
doch »dasselbe wie das Schaffen und Zeugen<<263, so daBl man sagen kann, daB} er
einen Parallelismus zwischen psychischen und biologisch-physiologischen Krea-
tions- und Wachstumsprozessen sieht, in denen, wie er betont, »dies Alles nothig ist
je nach dem Grade seiner aneignenden Kraft, seiner »Verdauungskraft(, im Bilde
geredet — und wirklich gleicht »der Geist< am meisten noch einem Magen.«264 Unter
dem Gesichtspunkt einer Poetologie des Selbst offenbart fiir Nietzsche das Schaf-
fen, das sich durch Aneignung auszeichnet, aulerdem einen existentiellen Grundas-
pekt des Menschen: »Schaffen — das ist die groe Erlosung vom Leiden, und des
Lebens, Leichterwerden. Aber dass der Schaffende sei, dazu selbst thut Leid noth
und viel Verwandelung«.265

Jede Aneignung nun, etwa auch die Rezeption eines philosophischen oder lite-
rarischen Werkes, besteht demnach darin, daf} ein Individuum dasjenige, »was es
sich aneignet, sich gleich macht und in seine Formen und Reihen einordnet«. >
Nietzsche beschreibt eine Form von introjizierender Einverleibung und umreif3t
damit eine egozentrierte Haltung, beziehungsweise einen Wahrnehmungs- und
Wachstums-ProzeB3, der zu einem egozentrierten und ich-bezogenen Weltbild fiihrt
und zugleich auf diesem aufbaut. »Dieselbe gleichmachende und ordnende Kraft«,
schreibt Nietzsche, »welche im Idioplasma waltet, waltet auch beim Einverleiben
der AuBenwelt: unsere Sinneswahrnehmungen sind bereits das Resultat dieser
Andhnlichung und Gleichsetzung in Bezug auf alle Vergangenheit in
uns.«*®’ Fiir Nietzsche stellt diese Form von Introjektion ein Modell der Produktion
dar, das Rezeption und transformative Momente in sich einschlieBt, da es immer
konstruktive und projektive Elemente aufweist. Je weniger sich jedoch die aktive
einverleibende Introjektion in der bloBen Aufnahme erschopft, um so eher wichst
sie sich zur Projektion und damit zur produktiven Konstruktion und zum Schaffen
aus. Diese Vorstellung Nietzsches ist als geistphilosophisches und naturmystisches

261 Ebd., S. 279.

262 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 471.

263 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 278.
264 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 168.

265 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 110.

266 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 296.
267 F. Nietzsche: Nachgelassenen Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 106.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 127

Modell durchaus in der deutschen Romantik prafiguriert. So schreibt Novalis etwa
iiber die Aneignung beziehungsweise die Hervorbringung der Antike:

Hier kommt es darauf an, ob man die Natur, wie ein Kiinstler die Antike, betrachtet —
denn ist die Natur etwas anders, als eine lebende Antike. Natur und Natureinsicht
entstehn zugleich, wie Antike, und Antikenkenntnif3; denn man irrt sehr, wenn man
glaubt, daB3 es Antiken giebt. Erst jetzt fingt die Antike an zu entstehn. Sie wird unter
den Augen und der Seele des Kiinstlers. Die Reste des Alterthums sind nur die spezi-
fischen Reitze zur Bildung der Antike. Nicht mit Hidnden wird die Antike gemacht.
Der Geist bringt sie durch das Auge hervor — und der gehauene Stein ist nur der Kor-
per, der erst durch sie Bedeutung erhilt, und zur Erscheinung derselben wird. [...]
Der classischen Literatur geht es, wie der Antike; sie ist uns eigentlich nicht gegeben
— sie ist nicht vorhanden — sondern sie soll von uns erst hervorgebracht werden.268

Wiéhrend Novalis’ geistphilosophisch inspirierter Konstruktivismus auf transzen-
dentalphilosophischen und naturmystischen Uberlegungen basiert, in denen aus zei-
chenhaften Sinnesreizen Vorstellungen enststehen,269 zielen Nietzsches Uberlegun-
gen zur Projektion, Assimilation und Introjektion auf psycho-physiologische Di-
mensionen ab, so schreibt er: »Alles Denken, Urtheilen, Wahrnehmen als Ver-
gleichen hat als Voraussetzung ein »Gleichsetzen», noch frither ein Gleichma-
chen. Das »Gleichmachen« ist dasselbe, was die Einverleibung der angeeigneten
Materie in die Amoebe ist.« "

Fiir Nietzsche zielen diese Phdnomene, die, wie im Falle Rées zu sehen war, zu
einem Akt der retrograden Prigung werden konnen, 2 Jusitzlich auf subjekttheo-
retische und machttheoretische Aspekte ab: Sie zielen darauf, »iiber das Chaos Herr
[zu] werden, das man ist«, ja, das Ziel besteht darin »sein Chaos [zu] zwingen,

268 Novalis: »Uber Goethe, in: ders.: Werke, Tagebiicher und Briefe, hg. von Hans
Joachim Mihl und Richard H. Samuel, Miinchen 1987, S. 412-414, hier S. 413f.

269 Inwieweit Nietzsche ebenfalls auf transzendentalphilosophische Vorstellungen rekur-
riert, wird im spéteren Kapitel »Voraussetzungen der Poetologie des Selbst« Thema
sein.

270 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 209.

271 Etwa in dem Sinne, wie Jorge Luis Borges in seinem Essay »Kafka und seine Vorldu-
fer« schreibt: »Im kritischen Vokabular ist das Wort >Vorldufer< unentbehrlich, aber
man miifite versuchen, es von jedem polemisierenden Beiklang zu reinigen. Tatsache
ist, daf jeder Schriftsteller seine Vorldufer erschafft. Seine Arbeit modifiziert unsere
Auffassung von der Vergangenheit genauso, wie sie die Zukunft modifiziert. Fiir die-
sen Wechselbezug ist die Identitdt oder Pluralitit der Menschen ohne Bedeutung.«
Jorge Luis Borges: »Kafka und seine Vorldufer«, in: ders.: Inquisitionen, Frankfurt a
M. 1992 (span. 1952), S. 118-121, hier S. 120.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Form zu werden«,272 um so eine klare egozentrierte dsthetische und philosophische
Individualitit zu erreichen, um auf diese Weise »sein Hohersein Anderen aufzudrii-
cken, sei es als Lehrer, sei es auch als Kiinstler. Denn der Kiinstler will sich mittei-
len und zwar seinen Geschmack [...]. Ebenso steht es mit den Philosophen: sie wol-
len ihren Geschmack an der Welt herrschend machen — deshalb lehren und schrei-
ben sie.«’

Produktiv zu sein, zu schaffen oder sein Selbstbild auf fremden und anderen
Stoff zu projizieren und dadurch sein Selbst zu pluralisieren, bedeutet fiir Nietzsche
eine kiinstlerisch-philosophische Grundhaltung und &dsthetische Lebensform zu
entwickeln und grundsitzlich: »Alles als Stoff beniitzen«.””* Damit versucht er, ei-
nen bestimmten Begriff der Kunst und des Kunstwerks zu iiberwinden: »An die
Stelle des Genies setze ich den Menschen, der iiber sich selber den Menschen hin-
ausschafft (neuer Begriff der Kunst (gegen die Kunst der Kunstwerke) [...])«,275
denn so ist es, laut Nietzsche, fiir den Schaffenden moglich, die »sogenannte
yWirklichkeit< zu vernichten!«”’® Diese Vernichtung sei ndamlich die Vo-
raussetzung, um Neues zu schaffen, wobei Nietzsche einschrinkend zu bedenken
gibt: »Aber vergessen wir auch dies nicht: es gentigt, neue Namen und Schitzungen

272 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 247. — Daher be-
tont Nietzsche auch, daf} es sich bei diesen Prozessen, in denen »dem Chaos soviel
Regularitit und Formen« auferlegt werden, nicht so sehr um Erkenntnis handelt,
»sondern [um ein] schematisieren« aus einem praktischen und instinktiven Kalkiil
der Niitzlichkeit heraus. Dies erscheint Nietzsche eine »biologische Nothigung« zu
sein, denn »der Instikt der Niitzlichkeit, so zu schlieen wie wir schlieBen, steckt uns
im Leibe, wir sind beinahe dieser Instinkt...« Ebd., S. 333f.

273 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 278.

274 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 152.

275 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 503. — Zur »Kunst
der Kunstwerke« unter dem Zeichen des Werdens vgl. Renate Schlesier: »Eine Ellip-
se: Wie Nietzsche etwas iiber die Entstehung eines Kunstwerks sagt, ohne etwas dazu
zu sagen«, in: Natascha Adamowsky/Peter Matussek (Hg.): [Auslassungen]. Leer-
stellen als Movens der Kulturwissenschaft, Wiirzburg 2004, S. 221-230. — Nietzsche
wird im Laufe der Zeit sein Kunstverstindnis immer weiter vom traditionellen
Kunstverstdndnis mit dem klassischen Modell Kiinstler-Werk-Rezipient abheben.
Der Mensch, ja sogar die Welt erscheint ihm »als ein sich selbstgebarendes Kunst-
werk«. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 119. — Den
Versuch, eine systematische Gesamtdarstellung von Nietzsches Kunstauffassung zu
geben, hat Theo Meyer in seiner Studie Nietzsche und die Kunst, Stuttgart 1993, un-
ternommen. Meyer zeichnet die Entwicklung von Nietzsches frither Kunstmetaphysik
zu seiner spateren Physiologie der Kunst in den einzelnen Schritten nach, ohne je-
doch dem, was in dieser Arbeit die Poetologie des Selbst heifit, Rechnung zu tragen.

276 F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 422.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 129

und Wahrscheinlichkeiten zu schaffen, um auf die Lange hin neue >Dinge« zu
schaffen.«*”

Dieses Als-Stoff-Benutzen, dieses Uber-Sich-Selbst-Hinausschaffen, ebenso
wie die Vernichtung der Wirklichkeit und die Moglichkeit, neue Namen zu schaf-
fen, bilden einige der grundlegenden Operationen der Nietzscheschen Poetologie
des Selbst. Sie gehoren zum »Schauspiel jener Kraft, welche ein Genie nicht auf
Werke, sondern auf sich als Werk, verwendet«.””® Dieses Phinomen steht in sehr
engem Verhiltnis zu seinem Verstdndnis vom Philosophen, daher betont Nietzsche
bereits 1873: »Das Product des Philosophen ist sein Leben (zuerst, vor seinen
Werken). Das ist sein Kunstwerk«,279 und in Jenseits von Gut und Bdse stellt er
sogar folgende Forderung auf: »Ich bestehe darauf, dass man endlich aufhére, die
philosophischen Arbeiter und iibehaupt die wissenschaftlichen Menschen mit den
Philosophen zu verwechseln«, denn die wahren Philosophen »greifen mit schopferi-
scher Hand nach der Zukunft, und Alles, was ist und war, wird ihnen dabei zum
Mittel, zum Werkzeug, zum Hammer«.”*® Nietzsche hebt diesen artistischen, kiinst-
lerischen und machttheoretischen Aspekt aber auch an einem Autor und Denker be-
sonders hervor: an Platon. Platon »will Sokrates fiir sich in Beschlag nehmen. Er

281 L.
Fiir

durchdringt ihn mit sich, meint [...] sich als fortlebenden zu bezeichnen«.
ihn ist Platon unter dsthetisch-psychologischen und schriftstellerischen Gesichts-
punkten der Verwegenste und Kiihnste »aller Interpreten, der den ganzen Sokrates
nur wie ein populdres Thema und Volkslied von der Gasse nahm, um es in’s Un-
endliche und Unmogliche zu variieren: namlich in alle seine eigenen Masken und
Vieh“eiltigkeiten«.282 Damit hat sich Platon zum einen einen Vorldufer erfunden,
zum anderen Sokrates seinem Selbst introjiziert und sich dadurch selbst in der Figur
des Sokrates iiberwunden und iiber sich selbst hinausgeschafft. Dieser fiir Platon zu
vervielfiltigende und zu introjizierende Stoff aber, Sokrates, weist fiir Nietzsche
ebenfalls selbst wieder eine plurale und dividualistische Seelen- und Masken-
Vielfiltigkeit auf: »Ich glaube, dall der Zauber des Socrates der war: er hatte eine
Seele und dahinter noch eine und dahinter noch eine. In der vordersten legte sich
Xenophon schlafen, auf der zweiten Plato und auf der dritten noch einmal Plato,

277  Ebd.

278 F. Nietzsche: Morgerithe, KSA 3, S. 319.

279 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869-1874, KSA 7, S. 712.

280 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 145.

281 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875-1879, KSA 8, S. 499.

282 Ebd., S. 111. Vgl. dazu auch die Ausfithrungen in S. Kofman: Explosion I., S. 23-26
und in dies.: Explosion II., S. 163-165, in denen Kofman das Spiel mit Masken und
Zeichen bei Nietzsche und Platon in bezug auf diese Stelle aus Jenseits von Gut und
Bose analysiert.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

aber Plato mit seiner eigenen zweiten Seele. Plato selber ist ein Mensch mit vielen
Hinterh6hlen und Vordergrﬁnden.«283

Was auf den ersten Blick wie eine seltsame Eigenart Nietzsches erschien, seine
Tendenz zur Projektion des eigenen Selbstbildes auf andere, seine Tendenz zur an-
eignenden Identifikation und Pluralisierung, seine Tendenz durch andere Leiber und
Miinder zu sprechen, ebenso wie die Tendenz, Dichter seines eigenen Lebens zu
sein und ein egozentriertes Weltbild zu entwerfen, ist in seinen Augen bereits von
Platon, der ebenfalls — wie er und Sokrates — ein >Vielfacher« ist, praktiziert wor-
den. Der kategoriale Unterschied zu Platon besteht nun aber darin, dies einerseits zu
einer bewuliten philosophisch-literarischen Praxis ausgebaut zu haben — und zwar
in stindiger Auseinandersetzung mit den fiir seine Philosophie zentralen Reflexio-
nen zum Status der Sprache und des Subjekts —, andererseits explizit im Medium
der Schrift vollzogen zu haben,284 womit gemeint ist, dal Nietzsche im Gegggssatz

Es

existiert wohl kaum ein anderer Philosoph, der zugleich so sehr Schriftsteller gewe-

zu Platon immer wieder auf die Schriftlichkeit seiner Philosophie verweist.

sen ist wie Nietzsche, und doch erscheint Platon in Nietzsches Uberlegungen
manchmal wie sein Zwillingsbruder beziehungsweise wie eine Selbstprojektion:
»Wir dirfen ihn [Platon, R.S.M.] nicht als Systematiker in vita umbratica betrach-
ten, sondern als agitatorischen Politiker, der die ganze Welt aus den Angeln heben
will und unter anderem auch zu diesem Zweck Schriftsteller ist.«>*° Der philoso-
phisch entscheidende Punkt fiir diese polemisch-philosophische Praxis, die sich in
Pluralisierungsstrategien ausdriickt, besteht fiir Nietzsche jedoch in der Tatsache,
daB, erkenntnistheoretisch und psychologisch gesehen, in der labyrinthischen und
hohlengleichen Modellierung des Selbst »hinter jeder Hohle noch eine tiefere Hohle
liege, liegen miisse — eine umfinglichere fremdere reichere Welt iiber einer Ober-
flache, ein Abgrund hinter jedem Grunde, unter jeder >Begriindung<«.287

4. — Bei Nietzsche handelt es sich um einen extrem egozentrierten schriftstelleri-
schen Individualismus, dem kein reflexionstheoretisch fundiertes einheitliches Mo-
no- oder Zentral-Subjekt als Korrelat dient und der sich insbesondere aus dem fiir
Nietzsche fundamentalen Problem speist, das er mit dem Begriff des Subjekts, »wie

283 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 440.

284 Vgl. dazu den Aphorismus 93 »Aber warum schreibst denn du?« aus Die frohliche
Wissenschaft. F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 448.

285 Vgl. dazu beispielsweise M. Stingelin: »Nietzsches Wortspiel als Reflexion auf po-
et(olog)ische Verfahren«, S. 336-349.

286 F. Nietzsche: Einfiithrung in das Studium der platonischen Dialoge, KGW 11/4, S. 8.

287 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 234.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 131

die Schulsprache jetzt statt Seele sagt«288, verbindet. Denn das Subjekt oder die
Seele — im Falle von Seele wiirde man heute wohl eher von der Psyche sprechen,
obwohl Nietzsches Seelenbegriff, wie gesehen, Anteile aufweist, die auf die Tradi-
tion der klassischen Subjektphilosophie verweisen — sind der Ort, an dem fiir Nietz-
sche alle Projektionen und Introjektionen und mit ihnen die Semiotik ihren Anfang
nehmen und auf deren Grundlage ein Ich und ein Selbst entstehen kann. Fiir Nietz-
sche erscheint vielfach das Subjekt oder die Seele nicht als der Urheber von Wiin-
schen, Gedanken und Handlungen, sondern sie sind vielmehr der auch individuell,
kulturell und historisch variable Ort, an dem sich Gedanken und Wiinsche artikulie-
ren, die dann handlungswirksam werden. So besteht fiir ihn auch ein wesentlicher
Unterschied zwischen der Seele der Griechen und der Seele des modernen Men-
schen, was er in einem architektonischen Bild veranschaulicht:

wie einfach waren in Griechenland die Menschen sich selber in ihrer Vorstellung!
Wie weit iibertreffen wir sie in der Menschenkenntnis! Wie labyrinthisch aber auch
nehmen sich unsere Seelen und unsere Vorstellungen von den Seelen gegen die ihri-
gen aus! Wollten und wagten wir eine Architektur nach unserer Seelen-Art (wir sind
zu feige dazu!) — so miifite das Labyrinth unser Vorbild sein!289

Fiir Nietzsche ist dieser labyrinthische Raum und Ort des Subjekts oder der Seele
aber selbst wiederum eine Projektion oder »regulative Fiktion«290, nichts Gegebe-
nes, Vorhandenes, sondern etwas, das es fiir ihn in gewisser Art und Weise auch zu
... 291
allererst herzustellen gilt.
geboren, er hat aber das Potential eine oder mehrere auszubilden. So schreibt er:

Der Mensch wird laut Nietzsche nicht mit einer Seele

»Manche Seele wird man nie entdecken, es sei denn, dass man sie zuerst erfin-
292
det.«

psychologischen Begriindung, die sich den Anschein des Allgemeingiiltigen gibt,

DaB3 dies moglich ist, bedarf selbst einer projektiven, theoretisch-

sich aber letztlich selbst als psychologisch fundierte introjizierende Semiotik ent-
puppt, denn die Seele 146t sich nur an bestimmten egozentrierten Charakerziigen er-
kennen.”” An einem Beispiel 1Bt sich dies verdeutlichen: Der individuelle, »wohl-
gerathene Mensch« zeichnet sich in Ecce homo fiir Nietzsche ndmlich durch fol-
gende egozentrierte Grundhaltung aus: »Er sammelt instinktiv aus Allem, was er

288 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 565.

289 F. Nietzsche: Morgenrithe, KSA 3, S. 151f.

290 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 526.

291 Auf diesen Sachverhalt wird noch genauer im Abschnitt »Voraussetzungen der
Nietzscheschen Poetologie des Selbst« eingegangen werden.

292 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 51

293 Nietzsche betont aber: »Aller Charakter ist erst Rolle. Die »Personlichkeit< des Phi-
losophen — im Grunde persona.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 —
1885, KSA 11, S. 438.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sieht, hort, erlebt seine Summe: er ist ein auswéihlendes Princip, er ldsst Viel durch-
fallen. Er ist immer in seiner Gesellschaft, ob er mit Biichern, Menschen oder Land-
schaften verkehrt. Wohlan, [...] ich beschrieb eben mich.«®*

Dieses auswihlende Prinzip, das eine spezifische Form einer selektiven Wahr-
nehmung und >Verdauung<295 darstellt, steht fiir Nietzsche in Korrelation zur #sthe-
tischen und denkerischen Phantasie, denn »in Wahrheit producirt die Phantasie des
guten Kiinstlers oder Denkers fortwéihrend, Gutes, MittelméBiges und Schlechtes,
aber seine Urtheilskraft, hochst geschirft und geiibt, verwirft, wihlt aus, kniipft
zusammen«.>° Wichtig ist dabei, daB trotz der selektiven Wahrnehmung und des
analytischen Vermoégens der Mensch in psychologischer Hinsicht stets und primér
in seiner Gesellschaft ist. Es handelt sich fiir Nietzsche um einen psychischen Me-
chanismus, der im Traum und im Wachzustand gleichermallen wirksam ist: »Wir
machen es auch im Wachen wie im Traume: wir erfinden und erdichten erst den
Menschen, mit dem wir verkehren — und vergessen es sofort.«*”” Der Mensch er-
findet also die Gesellschaft, in der er sich bewegt, und ordnet die Anderen in sein
eigenes egozentriertes Weltbild ein und vergif3t dies.”

Dieser psychische und auch erkenntnistheoretische Mechanismus spielt auch fiir
die Philosophie eine Rolle, bezichungsweise fiir Nietzsches Entwurf einer »Psycho-
logie der Philosophen«299: »Was will es [das Volk]«, fragt Nietzsche, »wenn es

294 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 267.

295 Vgl. zum >wohlgerathenen Menschen«< auch folgende Bemerkung: »Ein starker und
wohlgerathener Mensch verdaut seine Erlebnisse (Thaten, Unthaten eingerechnet)
wie er seine Mahlzeiten verdaut, selbst wenn er harte Bissen zu verschlucken hat.
Wird er mit einem Erlebnisse >nicht fertig, so ist diese Art Indisgestion so gut physi-
ologisch wie jene andere — und vielfach in der That nur eine der Folgen jener ande-
ren.« F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA 5, S. 377.

296 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 146.

297 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 97. — In der gleichen Schrift be-
tont Nietzsche in einer Engfiihrung von Psychologie und Physiologie: »das meiste
bewusste Denken eines Philosophen ist durch seine Instinkte heimlich gefiihrt und in
bestimmte Bahnen gezwungen. Auch hinter aller Logik und ihrer anscheinenden
Selbstherrlichkeit der Bewegung stehen Werthschitzungen, deutlicher gesprochen,
physiologische Forderungen der Erhaltung einer bestimmten Art von Leben.« Ebd.,
S. 17.

298 Gerade das Vergessen ist fiir Nietzsche eine lebensnotwendige Grofe, wie er in ei-
nem Gedankenexperiment erldutert: »Denkt euch das &duBerste Beispiel, einen Men-
schen, der die Kraft zu Vergessen gar nicht beséifle, der verurtheilt wire, {iberall ein
Werden zu sehen: ein Solcher glaubt nicht mehr an sein eigenes Sein, glaubt nicht
mehr an sich, sieht alles in bewegte Punkte auseinander flieen und verliert sich in
diesem Strome des Werdens: er wird wie der rechte Schiiler Heraklits zuletzt kaum
mehr wagen den Finger zu heben.« F. Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil der His-
torie fiir das Leben, KSA 1, S. 250.

299 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 285.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 133

»Erkenntnis< will? Nichts weiter als dies: etwas Fremdes soll auf etwas Bekanntes
zuriickgefiihrt werden. Und wir Philosophen — haben wir unter Erkenntnis eigent-
lich mehr verstanden?«’™ Fiir Nietzsche ist diese psychische und erkenntnistheo-
retische Operation die Grundlage fiir die Entfaltung des >Verstehens<"! und des
Lebens: »Also ist Leben nur vermdge eines solchen Falschungs-Apparates
moglich. Denken ist ein falschendes Umgestalten, Fiihlen ist ein fdlschendes Um-
gestalten, Wollen ist ein filschendes Umgestalten — in dem Allen liegt die Kraft
der Assimilation: welche voraussetzt einen Willen, etwas uns gleich zu machen.«’”
Daher betont Nietzsche auch die grundsitzliche egozentrierte Struktur seiner
Schriften: »Meine Schriften reden nur von meinen Ueberwindungen: »ich< bin da-
rin, mit Allem, was mir feind war, ego ipsissimus, ja sogar, wenn ein stolzerer Aus-
druck erlaubt wird, ego ipsissi mum.«

Bereits sehr frith hatte Nietzsche betont, da3 das »Product des Philosophen [...]
sein Leben (zuerst, vor seinen Werken)« sei: »Das ist sein Kunstwerk.«’** Gerade
weil Nietzsche in diesem Kontext der Selbstmodellierung eine Uberlegung mit All-
gemeinheits-, man konnte fast sagen, mit Wahrheitsanspruch tiber die menschliche
Egozentrizitét als psychischem Phdnomen und dem Kunstwerk-Charakter des Phi-
losophen formuliert, das nicht zuletzt die Grundlage einer selbsterfundenen Seele
bildet, spitzt er seine eben zitierte Aussage aus Ecce homo auf das Ich, auf sein Ich
zu. Nietzsche gleicht in diesem Zusammenhang seiner zentralen Begriffsperson Za-
rathustra, die von sich sagt: »das ist all mein Dichten und Trachten, daB ich in Eins
dichte und zusammentrage, was Bruckstiick ist und Rétsel und grauser Zufall«.*®
Vor diesem Hintergrund wird auch die in Ecce homo verwendete Formel »lisez:
Nietzsche« voll verstandlich, driickt sie doch in besonderer Weise seine auf der Fi-
gur der Egozentrizitit basierende Autorschaft aus. »Lisez: Nietzsche« — die Formu-
lierung bleibt freilich dennoch eine Provokation, auch und gerade, wenn Nietzsche
das von August Strindberg, der sich zur Ubersetzung des gerade im Entstehen be-
griffenen Ecce homo bereit erklart hatte, geduflerte Bekenntnis in einem Brief an
ihn vergessen haben sollte: »Je termine toutes mes lettres a mes amis: lisez Nietz-
sche! C’est mon Carthago est delendal«®®

300 F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 593f.

301 Vgl. folgende Uberlegung Nietzsches: »mverstehen< das heiBt naiv bloB: etwas Neues
ausdriicken konnen in der Sprache von etwas Altem, Bekanntem.« F. Nietzsche:
Nachgelassene Fragmente 1888 — 1889, KSA 13, S. 460.

302 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 506.

303 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 369.

304 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 712.

305 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 177.

306 Brief von August Strindberg von Anfang Dezember 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche
Briefe, KGBIII 6, S. 383.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Lisez: Nietzsche und der Typus des Odysseus

1. — Nietzsches Strategie, Namensersetzungen vorzunehmen, ist wohlkalkuliert und
in einem besonderen Mafle selbstreflexiv. Sie weist einerseits auf einen Akt der
Selbstaufkldrung, andererseits auf eine bewulite und willentliche Usurpation oder
Bemaichtigung fremder Gegenstdnde und Verwirrung des Lesers hin. Durch seine
Uberlegungen zur Semiotik und seine Theorie der projektiven Einverleibung, die
eine poetologische Egozentrizitit des Schreibens darstellt, wird in diesem Akt eine
kiinstlerische Haltung und ein Modell des Selbst deutlich, die sich dadurch aus-
zeichnet, alles als Stoff zu benutzen. Anders und lapidarer hat Nietzsche dies in
Ecce homo formuliert: »Der grosse Dichter schopft nur aus seiner Realitat«’”".
Ahnliches gilt aber, wie wir gesehen haben, auch fiir den Philosophen. Mit anderen
Worten heiflt dies: Der Dichter oder der Philosoph nehmen eine Landschaft, ein
Buch, eine Person, einen fremden Namen in die Welt der Namen, der Zeichen auf,
sie verleiben sie sich ein, trennen den jeweiligen Gegenstand von seiner gingigen
Bedeutung und machen aus den Namen quasi referenzlose Zeichen, denen sie pro-
jektiv eine andere Bedeutung einprédgen. Sie schaffen sich, selbstbestimmt und ego-
zentriert, ihre eigene Realitét, indem sie sich alle moglichen anderen Menschen und
Wesen introjiziert haben:

Es ist ein Vorurtheil, dafl ich ein Mensch bin. Aber ich habe schon oft unter den
Menschen gelebt und kenne Alles, was Menschen erleben konnen, vom Niedrigsten
bis zum Hochsten. Ich bin unter Indern Buddha, in Griechenland Dionysos gewesen,
— Alexander und Caesar sind meine Inkarnationen, insgleichen der Dichter des
Shakespeare Lord Bakon. Zuletzt war ich noch Voltaire und Napoleon, vielleicht
auch Richard Wagner... Dies Mal aber komme ich als der siegreiche Dionysos, der
die Erde zu einem Festtage machen wird... Nicht daf} ich viel Zeit hétte... Die Him-
mel freuen sich, daf} ich da bin... Ich habe auch am Kreuze gehangen.. 0%

Dieser sogenannte Wahnsinnsbrief an »Prinzefl Ariadne, meine Geliebte«, mit biir-
gerlichem Namen Cosima Wagner, vom 3. Januar 1889 radikalisiert letztlich eine
egozentrierte Haltung und ein schriftstellerisches Verfahren, das Nietzsche nicht
nur zuvor praktiziert hatte, sondern die seiner Auffassung nach grundlegend fiir
kiinstlerische, philosophische und literarische Produktivitét sind,309 die Nietzsche,

307 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 287.

308 Brief an Cosima Wagner, 3. Januar 1889, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 8, S.
572f.

309 In diesem Punkt trifft sich meine Studie mit Alexander Nehamas’ These, bei Nietz-
sche sei in seiner Spitphase die Tendenz erkennbar, das eigene Leben und das eigene
Werk als ein Stiick Literatur zu verstehen und zu modellieren.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 135

wie gezeigt worden ist, als Formen der aneignenden Projektion, der assimilierenden
Introjektion und der appropierenden Identifikation versteht.”'* Diese Haltung, die
sich auch als dsthetisch-philosophische Lebensform verstehen 146t, die ein ego-
zentriertes Weltbild wiedergibt und die einen radikalen, gottdhnlichen »Kiinstler-
Sinn und -Hintersinn«’ " verrit, ist Nietzsche zufolge bereits in der Geburt der
Tragddie anzutreffen, und so heifit es im spidteren »Versuch einer Selbstkritik«
auch: »einen »Gott«, wenn man will, aber gewi3 nur einen génzlich unbedenklichen
und unmoralischen Kiinstler-Gott, der im Bauen wie im Zerstéren, im Guten wie im
Schlimmen, seiner gleichen Lust und Selbstherrlichkeit inne werden will, der sich,
Welten schaffend, von der Noth der Fiille und Ueberfiille, vom Leiden der in ihm
gedringten Gegensitze 16st.«’'* Bei Nietzsche findet sich auBerdem eine existenti-
elle oder lebensphilosophische Wendung dieses Gedankens und poetologisch-
philosophischen Projekts, die er fast topologisch in der Figur, oder genauer gesagt
in der mythischen Figur, im Typus des Odysseus verkorpert sieht. Odysseus ist fiir
Nietzsche zum einen »der typische Hellene der ilteren Kunst<<3|3, der »von
Aeschylus zum groBartigen, listig-edlen Prometheuscharakter gesteigert worden
war«314, zum anderen bildet der sophokleische Odysseus aus dem Philoktet fir
Nietzsche den mythisch-figurativen Hintergrund fiir Verfithrung und Tauschung:
»Man erwige die Praxis aller Fiirsten, Kirchen, Secten, Parteien, Korperschaften:
wird nicht immer der Unschuldige als der siisseste Kéder zu den ganz gefihrlichen
und verruchten Féllen verwendet? — so wie Odysseus den unschuldigen Neopto-
lemos verwendet, um dem alten kranken Einsiedler und Unhold auf Lemnos den
Bogen und die Pfeile abzulisten.«’

AuBlerdem steigert Nietzsche Odysseus in Verbindung mit Fragen nach Kunst
und Leben, nach Schein und Liige zu einer auerordentlichen Individual-Existenz
innerhalb eines lebensphilosophischen Prinzips. Das Leben ist fiir Nietzsche auf
»Anschein, ich meine auf Irrthum, Betrug, Verstellung, Blendung, Selbstverblen-
dung angelegt«, auf Dissimulation, daher hat sich »thatséchlich die grosse Form des
Lebens [...] immer auf der Seite der unbedenklichsten polytropoi gezeigt.«316 Diese

310 Vgl. dazu auch F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S.
278: »Erobern — ist die natiirliche Consequenz einer {iberschiissigen Macht: es ist
dasselbe wie das Schaffen und Zeugen.«

311 F. Nietzsche: Geburt der Tragodie, KSA 1, S. 17.

312 Ebd.

313 Ebd., S. 76.

314  Ebd., S.534.

315 F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S. 229.

316 F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 576. — Odysseus wird in der ers-
ten Zeile der Odyssee als polytropos, als der Vielgewandte, Vielverschlagene, Viel-
gewanderte tituliert. Vgl. zur Bedeutung der Odysseus-Figur fiir Nietzsches Kunst-
und Maskenphilosophie: W. Kaufmann: Nietzsche, S. 416-418.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Eigenschaft schitzt Nietzsche auch an einem zeitgendssischen Autor, auf den spiter
noch niher eingegangen werden soll: Stendhal. Grundsitzlich bleiben gerade die
Kunst und das Leben nicht an die Wahrheit gebunden, und so fordert Nietzsche
auch: »An einem Philosophen ist eine Nichtswiirdigkeit zu sagen: das Gute und das
Schone sind Eins: fiigt er gar noch hinzu >auch das Wahrex, so soll man ihn prii-
gelng, denn es ist fiir ihn unzweifelhaft: »Die Wahrheit ist hdBlich: wir haben die
Kunst, damit wir nicht an der Wahrheit zu Grunde gehen.«317 Dariiber hinaus zieht
er bereits in Menschliches, Allzumenschliches den Gedanken einer »Umdrehung der
Werte< in Erwidgung, die sich aus einer #sthetischen Existenz, einer dsthetisch-
philosophischen Lebensform ergibt: »Kann man nicht alle Werthe umdrehn? und ist
Gut vielleicht Bose? und Gott nur eine Erfindung und Feinheit des Teufels? Ist Al-
les vielleicht im letzten Grunde falsch? Und wenn wir Betrogene sind, sind wir
nicht ebendadurch auch Betriiger? Miissen wir nicht Betriiger sein?«’!

2. — Irrtum, Betrug, Verstellung, Verfiihrung, Verkehrung, Blendung, Selbstver-
blendung, instinktive Arglist, projektive Einverleibung, Semiotik, perspektivische
Verkiirzung — das sind die Stichworte, mit denen Nietzsche kiinstlerische, philoso-
phische und schriftstellerische Verfahren im Allgemeinen und nicht zuletzt seine
eigenen im Besonderen bestimmt.””’ Geradezu paradox jedoch erscheint, daB3
Nietzsche hierin die Erfiillung seines kategorischen Imperativs sieht: »Ich will nicht
verwechselt werden, — dazu gehort, dass ich selber mich nicht verwechsele.«> Er
muB diesen Imperativ jedoch so formulieren, weil sich sonst der Grundgedanke in
Ecce homo, dal} sein Autor, »aus einem Willen zur Gesundheit, zum Leben seine
Philosophie gemacht«321 habe, nicht halten lieBe. Denn nur so kann er jeden Satz

317 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 500.

318 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 17. — Doch zugleich be-
tont Nietzsche, dall sein Begriff der Wahrheit gar keinen Widerspruch zur Liige und
zum Betrug darstellt, denn »Wahrheit ist somit nicht etwas, was da wire und was
aufzufinden ist und das den Namen fiir einen Prozefl abgiebt, mehr noch fiir einen
Willen der Uberwiltigung, der an sich kein Ende hat. Wahrheit hineinlegen als pro-
cessus in infinitum, ein aktives Bestimmen, nicht ein Bewultwerden von etwas, das
»an sich« fest und bestimmbar wire. Es ist ein Wort fiir den »Willen zur Macht««. F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 385.

319 In Menschliches, Allzumenschliches greift Nietzsche auch Solons — und indirekt Pla-
tons — Vorbehalte gegeniiber den Kiinstlern und Dichtern auf: » Wir verstehen uns
darauf, viele Liigen zu sagen< — so sangen einstmals die Musen, als sie sich vor He-
siod offenbarten. — Es fiihrt zu wesentlichen Entdeckungen, wenn man den Kiinstler
einmal als Betriiger fasst.« F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S.
462.

320 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 298.

321 Ebd.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 137

mit Allgemeinheits- oder Wahrheitsanspruch als perspektivisch-beschrankten und
zugleich autobiographisch-projektiven bestimmen, womit er dann auch die »ver-
borgene Geschichte der Philosophie«, namlich »die Psychologie ihrer grossen Na-
men«322, auf sich anwenden kann, denn, wie er betont, »bei allem Philosophiren
handelte es sich bisher gar nicht um »Wahrheit¢, sondern um etwas Anderes, sagen
wir Gesundheit, Zukunft, Wachsthum, Macht, Leben...«*>> Nun wird auch ver-
stiandlich, daB Nietzsche das Feld seines eigenen Namens und seines eigenen Selbst
ins fast Unbeschrinkte ausdehnt und zugleich seinen Namen durch andere ersetzt,
denn dadurch driickt er nicht zuletzt seinen eigenen Wachstums- und Lebensprozef3
aus.***

Nietzsches Gebrauch der von August Strindberg seinen Briefpartnern gegeniiber
gedullerten Lektiireempfehlung »lisez Nietzsche!« entlarvt sich somit auch als per-
spektivische Verkiirzung und zugleich autobiographische Projektion, wird als Aus-
druck tibernommen und durch die Verschiebung des Doppelpunktes zugleich zu ei-
nem autoritdren philologisch-pddagogischen Imperativ. Das »lisez:« im Sinne von
soll heiffen wird von Nietzsche kalkuliert eingesetzt, um den fortschreitenden Ent-
zug von Wiedererkennungs- und Identifizierungsmoglichkeiten, den er bei seinen
Zeitgenossen und Freunden wahrnehmen konnte, explizit auf die Spitze zu treiben
und damit selbst zum Erkennungszeichen oder Erinnerungszeichen zu werden:
»Und zum Teufel meine Herrn Kritiker!«, schreibt Nietzsche: »Gesetzt, ich hitte
meinen Zarathustra auf einen fremden Namen getauft, zum Beispiel von Richard
Wagner, der Scharfsinn von zwei Jahrtausenden hitte nicht ausgereicht, zu er-
rathen, dass der Verfasser von Menschliches, Allzumenschliches der Visiondr des

Zarathustra ist...«>

3. — Der spite Nietzsche scheint sich mit der Anweisung >lisez:< in Ecce homo einer
philologischen Formel zu bedienen, die Autoritit ausdriickt. Man kann diesen phi-
lologisch-autoritdren Gestus auch als Reminiszenz auf seine frithere Téatigkeit als
Basler Professor fiir Klassische Philologie verstehen. Die Philologie stellt fiir Nietz-
sche das Paradigma der angemessenen Lektiire, wie aus der Charakterisierung des
»guten Lesers« zu sehen ist, dar. Dieser sei ndmlich »ein Leser, wie ich ihn verdie-
ne, der mich liest, wie gute alte Philologen ihren Horaz lasen«.>*® DaB die Philolo-

322 Ebd., S. 259.

323 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 349.

324 Dariiber hinaus ist daran zu erinnern, dal3 »alles Leben« fiir Nietzsche »auf Schein,
Kunst, Tauschung, Optik, Nothwendigkeit des Perspektivischen und des Irrthums«
ruht. F. Nietzsche: Geburt der Tragodie, KSA 1, S. 18.

325 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 287.

326 Ebd., S. 305.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

gie, und das heif3t hier immer: die Klassische Philologie, eine auBBerordentliche Rol-
le in Nietzsches intellektuellem Werdegang und in seinem privaten Leben sowie fiir
die Ausbildung einiger seiner zentralen philosophischen Theoreme spielt, ist selbst-
verstandlich und vielfach untersucht worden.”>’ An dieser Stelle soll nur auf die
Rolle der Philologie eingegangen werden, so wie sie aus Nietzsches autobiogra-
phisch-projektivem Selbstverstdndnis zu rekonstruieren ist, das heifit genauer: wie
ist Nietzsche nach eigener Anschauung zur Philologie gekommen, welche Funktion
und Rolle spielte die Entscheidung, Philologe zu werden? Denn: »Es hat mir immer
der Beachtung Werth erschienen«, schreibt Nietzsche, »auf welchen individuellen
Wegen jemand heutzutage gerade zur klassischen Philologie kommt.«’>* In diesem
Zusammenhang schreibt er:

Erst in der letzten Zeit meines Pfortner Lebens gab ich, in richtiger Selbsterkenntnil3,
alle kiinstlerischen Lebenspline auf; in die so entstandene Liicke trat von jetzt ab die
Philologie. Ich verlangte ndmlich nach einem Gegengewicht gegen die wechselvollen
und unruhigen bisherigen Neigungen, nach einer Wissenschaft, die mit kiihler Be-
sonnenheit, mit logischer Kilte, mit gleichférmiger Arbeit gefordert werden konnte,
ohne mit ihren Resultaten gleich ans Herz zu greifen. Dies alles aber glaubte ich da-
. . . 329
mals in der Philologie zu finden.«

Diese Aufzeichnung stammt aus dem Jahre 1869, kurz bevor Nietzsche auf die Bas-
ler Professur fiir Klassische Philologie berufen wurde. Nietzsche stellt fest, dal3 sei-
ne frithe »Wende« zur Philologie nicht die begeisterte Entscheidung eines einzelnen
darstellt, der in der Philologie etwa das beste Mittel sieht, die griechische Antike zu
durchdringen. Nietzsche vermittelt eher den Eindruck, seine Entscheidung fur die
Philologe habe vielmehr mit Entsagung und Selbstkontrolle, ja mit Selbstzwang zu
tun. Er betont die Tatsache des Aufgebens und des Gegengewichts: Die Philologie
wird als Mittel der Selbstziigelung der kiinstlerischen Neigungen und des jugendli-
chen Elans dargestellt, sie zwingt den Gymniasasten zur Selbstdisziplin, zu »kiihler
Besonnenheit« und »logischer Kilte«.

Rund zwanzig Jahre spéter, wihrend der Arbeit an Ecce homo 1888/89, kann
man feststellen, da3 Nietzsche die Philologie nicht mehr als Gegenwicht zu seinen
kiinstlerischen Neigungen versteht, sondern im Gegenteil sie ihnen unterordnet, sie

327 Vgl. z.B. das Kapitel »Nietzsche und die Klassische Philologie« in: E. Heller: Nie-
tzsches Scheitern am Werk, S. 147-210 sowie James Porter: Nietzsche and the Philol-
ogy of the Future, Stanford 2000 und Paul Bishop (Hg.): Nietzsche and Antiquity: His
Reaction and Response to the Classical Tradition, Rochester/New York 2004.

328 F. Nietzsche: Riickblick auf meine Leipziger Jahre. Autobiographisches aus den Jah-
ren 1856-1869, WuB 35, S. 250.

329 Ebd., S. 251f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SEMIOTIK ALS MODELL | 139

als eine Semiotik fiir die Kunst benutzt. ™" Die Philologie ist aber nicht zuletzt ein
entscheidender Faktor fiir Nietzsches Herausbildung seines intellektuellen Selbst-
bewuBtseins und der Uberzeugung von seinen eigenen Qualititen als Rhetor. Sein
akademischer Lehrer Ritschl schrieb in diesem Zusammenhang an einen Kollegen:

Und in seinem offiziellen Gutachten fiir die Besetzung der Basler Professur, die der
24jahrige unpromovierte Nietzsche anschlieBend auch bekleiden sollte, fahrt

[...] so viele junge Krifte ich auch seit nunmehr 39 Jahren sich habe entwickeln se-
hen: noch nie habe ich einen jungen Mann gekannt und in meiner disciplina nach
meinen Kréften zu férdern gesucht der so frith und so jung schon so reif gewesen wé-
re, wie diesen Nietzsche. Seine Museumsaufsitze hat er im 2ten und 3ten Jahr seines
akademischen Trienniums geschrieben! Er ist der erste, von dem ich als Studenten
iiberhaupt Beitrdge aufgenommen habe. Bleibt er, was Gott gebe, lange leben, so
prophezeie ich, daB er dereinst im vordersten Range der deutschen Philologie stehen
wird. Er ist 24 Jahre alt: stark, riistig, gesund, tapfer von Korper und Charakter, recht
gemacht, um dhnlichen Naturen zu imponieren. Dazu besitzt er eine beneidenswerte
Gabe so ruhiger wie gewandter und klarer Darstellung in freier Rede. Er ist der Ab-
gott und (ohne es zu wollen) Fiihrer der ganzen jungen Philologenwelt hier in
Leipzig, die (ziemlich zahlreich) die Zeit nicht erwarten kann, ihn als Docenten zu
h('iren3.3ISie werden sagen, ich schildere eine Art Phaenomen; nun ja, er ist das
auch.

Ritschl fort:

Der Schwerpunkt seiner Studien lag bislang in griechischer Literaturgeschichte (na-
tirlich inclus. Kritischer und exegetischer Behandlung der Autoren), mit besonderer
Betonung, wie mir scheint, der Geschichte der griechischen Philosophie. Aber es ist

330

In Ecce homo erscheint Nietzsche seine eigene Hinwendung zur Philologie als Ele-
ment seines jugendlichen »Idealismus«, den er aber im Riickblick als selbstzerstore-
risch auffafit, als »Unwissenheit in physiologicis — der verfluchte »Idealismus< — ist
das eigentliche Verhingniss in meinem Leben, das Uberfliissige und Dumme darin,
Etwas, aus dem nichts Gutes gewachsen, fiir das es keine Ausgleichung, keine Ge-
genrechnung giebt. Aus den Folgen dieses >Idealismus« erklédre ich mir alle Fehlgrif-
fe, alle grofien Instinkt-Abirrungen und Bescheidenheiten abseits der Aufgabe mei-
nes Lebens, zum Beispiel, dass ich Philologe wurde — warum zum Mindesten nicht
Arzt oder sonst irgend etwas Augen-Aufschliessendes? [...] — Etwas, das ich mir
nicht verzeihe. Als ich fast am Ende war, dadurch dass ich fast am Ende war, wurde
ich nachdenklich tiber diese Grund-Unvernunft meines Lebens — den »Idealismus«.
Die Krankheit brachte mich erst zur Vernunft. —« F. Nietzsche: Ecce homo, KSA
6, S. 283.

Brief von Ritschl an Adolf Kiessling vom Winter 1868/69, zit. nach Gherardo Ugoli-
no: »Philologus inter philologos«. Friedrich Nietzsche, die Klassische Philologie und
die Tragodie«, in: Philologus 147 (2003), S. 316-342, hier S. 324.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

mir gar kein Zweifel, dal, wenn ein praktisches Bediirfnis an ihn herantritt, er bei
seiner groflen Begabung auch in andere Gebiete sich mit Erfolg einarbeiten werde. Er
wird eben alles 16sen kénnen, was er will. Sollten Sie ihn in einer oder anderen Weise
vorher personlich sprechen, so lassen Sie sich, bitte ich, ja nicht von dem allerersten
Eindruck bestimmen. Er hat etwas wie Odysseus, tief iiberlegsam ehe er anfingt zu
sprechen, aber dann auch mit méichtiger Rede wirkendes, gewinnendes, iiberzeugen-
des. Irre ich mich nicht, so wird er auch ein vortrefflicher Gymniasallehrer sein.>>2

Viel spiter, in Ecce homo, zeigt sich Nietzsches selbst gewihlte odysseushafte Na-
tur nicht nur in seiner in Klammern gesetzten philologisch-pddagogischen Formel
»Lisez: Nietzsche«, mit der er seine Leser in Ecce homo auffordert, die Namen an-
derer Autoren durch seinen zu ersetzen, sondern hat sein philologisches lektiire-
technisches Pendant in der Widmung seiner Schriften. Sie sind nidmlich »Euch, den
kithnen Suchern, Versuchern, und wer je sich mit listigen Segeln auf furchtbare
Meere einschiffte, P gewidmet.

4. — In Ecce homo ist eine ritselhafte Formulierung zu finden, die ebenfalls eine
Korrektur und eine Ersetzung vornimmt. An der Stelle, wo Nietzsche {iber seine
musikalische Vertonung eines Gedichts von Lou Salomé spricht, fiigt er ebenfalls in
Klammern hinzu: »(Letzte Note der Oboe cis nicht c. Dru(:kfehler)«334 und bezieht
sich damit auf die bei Fritzsch in Leipzig 1886 erschienene Partitur. In Mazzino
Montinaris Kommentar kénnen wir in bezug auf diese Stelle zur Oboe lesen: »sol/
heifsen: Klarinette (Gast)«.335 Hat sich Nietzsche also getduscht, da seine Partitur
gar keine Oboe aufweist, stattdessen aber eine Klarinette? Oder aber handelt es sich
um eine Invektive, um eine weitere Namensersetzung, da Klarinette ein Spitzname
fiir Peter Gast — das Pseudonym von Heinrich von Késelitz — ist?

332 Brief von Ritschl an Wilhelm Vischer-Bilfinger vom 11.1.1869, zit. nach G. Ugolino:
»Philologus inter philologos««, S. 324f.

333 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 303.

334 Ebd., S. 336.

335 F. Nietzsche: Kommentar zu den Béinden 1-13, KSA 14, S. 495.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DRITTES KAPITEL:
ZWISCHENBETRACHTUNG ZUM VERHALTNIS VON
PROJEKTION UND INTERPRETATION

1. — Im Gebrauch der Begriffe Interpretation und Verstehen vor dem Hintergrund
von Nietzsches Theorie der Projektion und der Semiotik, die sich in seiner dividua-
listisch-egozentrierten Poetologie sowie Schreibweise besteht ein doppeltes Prob-
lem: Erstens wirft sein eigener Gebrauch der Begriffe vielfiltige Fragen auf. Und
zweitens herrscht ein wissenschaftlicher Dissens auf dem Gebiet der Philosophie
und Literaturwissenschaft tiber diese Begiffe in bezug auf Nietzsche. Dies wird
durch die Verwendung dieser Begriffe durch Nietzsche ausgelost.

Zwar stellt Hans Georg Gadamer nicht zu Unrecht fest, daf3 die philosophische
»Karriere« des Begriffs der Interpretation mit Nietzsche begonnen habe,1 doch was
unter Interpretation bei Nietzsche genau zu verstehen ist und welche Konsequenzen
dies fiir eine Theorie des Verstehens hat, ist keineswegs so einfach und eindeutig zu
bestimmen. Auch hier haben wir es mit einem semantischen Feld zu tun, in dem
sich unterschiedliche philosophische, anthropologische und psychologische Aspek-
te iberschneiden.

So fithren auch der sogenannte Nietzschesche Perspektivismus und die zentrale
Rolle, die der Begriff der Interpretation bei ihm spielt,2 zu gegensitzlichen Beur-

1 Vgl. Hans Georg Gadamer: »Text und Interpretation, in: Philippe Forget (Hg.): Text
und Interpretation, Miinchen 1984, S. 24-55, hier S. 34.
2 So schreibt zum Beispiel Alexander Nehamas in bezug auf Nietzsches Perspektivis-

mus: »Bekanntlich bestand Nietzsche darauf, daf3 jede Absicht, seine eigene und ins-
besondere der Perspektivismus mit eingeschlossen, nur eine von vielen mglichen In-
terpretationen sei. Wenn aber die Auffassung, es gebe nur Interpretationen, selbst nur
eine Interpretation und deshalb moglicherweise falsch ist, so scheint zu folgen, da3
letztlich nicht jede Auffassung eine Interpretation ist, daB3 Nietzsches Position sich
selbst untergrabt.« A. Nehamas: Leben als Literatur, S. 15f. — Hieran kann man sehr
deutlich sehen, wie weit und in welche widerspriichliche Situation man mit dem
Nietzscheschen Perspektivismus gerit, wenn man ihn in den Status eines Dogmas er-
hebt, denn wenn es nur Interpretationen gibt, wie sollte man dann zwischen >interpre-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

teilungen: Ob Nietzsche beispielsweise einem >traditionellen< Begriff der Textaus-
legung verpflichtet bleibt oder aber géinzlich neue interpretatorische Zuginge zu
Texten er6ffnet und fordert, stellt also die zentrale Frage aus texthermeneutischer
Perspektive dar. Verschirft wird dieses Problem durch Nietzsches eigene Schreib-
und Interpretationspraxis, auf die bislang nur in den seltensten Féllen im Kontext
der Rekonstruktion seiner Interpretationsbegriffe und -theoreme eingegangen wor-
den ist. Die unterschiedlichen Zuschreibungen, die Nietzsche im Laufe der wissen-
schaftlichen Beschiftigung mit seinem Werk erfahren hat, sind vielfach Resultat
der epistemologische, methodologischen und interpretationistischen Voraussetzun-
gen, von denen die einzelnen Interpreten selbst ausgehen, ohne sich vielfach mit
Nietzsches Theorien — es handelt sich tatsdchlich um unterschiedliche Theorien —
und seiner interpretativen Praxis genauer beschiftigt zu haben. Andererseits sind

tativen< und »nicht-interpretativen< Auffassungen unterscheiden konnen, ohne sich in
einen unldsbaren Widerspruch zu begeben. Nehamas argumentiert jedoch nicht
scharf genug, denn er setzt Interpretation und Auffassung gleich, was Nietzsche gar
nicht tut. In Nehamas Perspektive ist der Nietzschesche Perspektivismus eine Inter-
pretation zweiten Grades mit Wahrheitsanspruch, wofiir es aber meines Erachtens gar
keinen Hinweis gibt. Zudem hebt er Nietzsches Perspektivismus, beziechungsweise
die Aussage, alles sei Interpretation, in den Status einer Lehrmeinung. Der Perspekti-
vist Nietzsche zeichnet sich aber gerade dadurch aus, daf3 er keine spezifisch perspek-
tivischen Auffassungen besitzt, die auf einer tieferen Einsicht in, auf einem wirkli-
chen Wissen um die Dinge oder auf einem Wahrheitsanspruch beruhen. Nietzsches
Perspektivismus ist viel radikaler als Nehamas ihn versteht, denn, was den Perspekti-
visten Nietzsche etwa von einem giangigen Konstruktivisten unterscheidet, sind nicht
so sehr seine Auffassungen, sondern ist seine Einstellung zu seinen Auffassungen.
Seine Auffassungen sind durch das BewuBtsein gebrochen, dafl die Dinge in Wirk-
lichkeit vielleicht noch ganz anders sind, aber diese Mdglichkeit beunruhigt ihn nicht
mehr, denn er gibt der Versuchung nicht nach, von der Vernunft und vom philosophi-
schen Denken mehr zu erwarten, als diese tatsdchlich zu leisten vermogen. Nietz-
sches Perspektivismus ist dartiber hinaus in allererster Linie eine intellektuelle Hal-
tung, Teil seiner intellektuellen Redlichkeit, die mit seiner Freigeisterei zu tun hat
und fiir ein freies Denken steht, jenseits aller religidsen, gesellschaftlichen oder mo-
ralischen Konventionen. Nietzsches Perspektivismus ist eine Form von Skeptizismus.
Der spanische Dichter Antonio Machado schrieb dazu: »Gegen den Skeptiker fiihrt
man ein Totschlagargument ins Feld: Wer behauptet, dal es die Wahrheit nicht gibt,
erhebt damit den Anspruch, dal dies die Wahrheit sei, womit er in offenkundigen
Widerspruch zur eigenen Behauptung gerit. Dennoch hat dieses unwiderlegbare Ar-
gument gewill noch keinen einzigen Skeptiker iiberzeugt. Denn der Witz am Skepti-
ker ist ja gerade dies, daf} die Argumente ihn nicht tiberzeugen. Und er, von sich aus,
hat auch keineswegs den Drang, irgendwen von irgendwas zu iiberzeugen.« Antonio
Machado: Juan de Mairena. Spriiche, Scherze, Randbemerkungen und Erinnerungen
eines zweifelhaften Schulmeisters, Zirich 2005 (span. 1936), S. 11. — Vgl. zum
Nietzscheschen Skeptizismus auch den Abschnitt »System und Redlichkeit« in dieser
Arbeit.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PROJEKTION UND INTERPRETATION | 143

die unterschiedlichen Zuschreibungen, die aus Nietzsches theoretischen Aussagen
zum Phidnomen der Interpretation gewonnen werden, auch Nietzsches eigenen, viel-
faltigen Schreib- und Interpretationspraktiken geschuldet. Anders ausgedriickt: the-
oretische Aussagen Nietzsches iiber die Interpretation und seine Schreibpraxis, die
selbst projektiv-interpretierend vorgeht, werden meistens als voneinander getrennte
Bereiche angesehen und gesondert analysiert. Eine gemeinsame Betrachtung wire
jedoch nicht nur wiinschenswert, sondern erforderlich, da sie zwei Seiten einer Me-
daille bilden. Viele MiBverstindnisse konnten so aufgehoben werden, da Nietzsches
Praxis der Interpretation nicht nur eine Applikation seiner theoretischen Reflexio-
nen darstellt, sondern diese auch und gerade bedingt.

Auch Nietzsches »Semiotik< und seine >projektive Wahrnehmung« sind, wie ge-
zeigt worden ist, als Text- und Darstellungsstrategien selbst interpretierende — zum
Teil sehr willkiirlich vorgehende —, textbildende Vollziige, die zum Beispiel seinen
Perspektivismus erst gianzlich verstdndlich machen. Sowohl Nietzsches theoretische
Uberlegungen als auch seine schriftstellerische Praxis stellen sicherlich in ihrer Ra-
dikalitdt innerhalb der philosophischen Tradition etwas Neues dar. Nietzsches
Ausweitung seines projektiven und interpretierenden Schreibverfahrens ist nicht nur
eine Herausforderung an seine Leser, sondern bildet eine radikale Herausforderung
an jegliche der rationalen Rekonstruktion verpflichtete Theorie des Verstehens.

Eine synthetisch-analytische Betrachtung, wie sie eben gefordert worden ist, die
Nietzsches theoretischen Aussagen zur Interpretation und seinen interpretativen
Praktiken gleichermaflen Rechnung trigt, kann als ein Beitrag zur hermeneutischen
Theoriebildung erachtet werden. Sie muf3 aber, bevor sie praktiziert werden kann, in
besonderem Mafle die einzelnen Aspekte eines projektiven Wahrnehmungstheo-
rems mit dem Phdnomen der Interpretation in Beziehung setzen, die einzelnen As-
pekte isolieren, sie in ihrer Spezifik selbst rekonstruieren und, in ihrer Wechselbe-
ziehung, theoretisch reflektieren.

2. — Anhand einiger Beispiele soll nun aufgezeigt werden, wie in der wissenschaft-
lichen und philosophischen Auseinandersetzung mit Nietzsche und dem Konzept
der Interpretation umgegangen worden ist — auch und gerade um die Komplexitit,
die mit dem Konzept der Interpretation verbunden ist, zu verdeutlichen: Friedrich
Kittler weist etwa darauf hin, dal Nietzsche ehemals Philologe gewesen sei, und
daher seinen Begriff der Interpretation habe, dies sehen andere Nietzsche-Exegeten
dhnlich. Auch Karl Jaspers nennt Nietzsches Interpretationsbegriff einen »Grund-
gedanken« seiner Philosophie.3 Das Phinomen der >Auslegung¢ in bezug auf den

3 Karl Jaspers: Nietzsche. Einfiihrung in das Verstindnis seines Philosophierens, Ber-
lin 41974, S. 119.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

»Willen zur Macht« sieht Jaspers ebenfalls aus der Philologie entsprungen: »Das
Gleichnis der Auslegung fiir das Grundverhiltnis des Daseins zum Sein nimmt
Nietzsche aus der Philologie aus dem Verhéltnis von Interpretation zum Text.«*
Auch Paul Ricoeur betont, daB3 es Nietzsche war, »der der Philologie ihren Begriff
der Deutung, Auslegung entlehnte, um ihn in die Philosophie einzufiihren.«’ Dieser
Gemeinplatz der Nietzsche-Literatur hat jedoch bezogen auf die inhaltliche Be-
stimmung des Interpretationsbegriffs bei Nietzsche zu ganz unterschiedlichen Aus-
legungen gefiihrt.

Johann Figl reiht Nietzsche zum Beispiel in die philosophische Hermeneutik
ein, und versucht Verbindungen von Nietzsche zu Dilthey, Heidegger und Gadamer
herzustellen.’ Eine génzlich andere Einschitzung hingegen vertritt aus medientheo-

4 Ebd., S. 292.

5 Paul Ricoeur: Die Interpretation. Versuch iiber Freud, Frankfurt a. M. 1969 (franz.
1965), S. 38.

6 Vgl. Johann Figl: »Nietzsche und die philosophische Hermeneutik des 20. Jahrhun-

derts. Mit besonderer Berticksichtigung Diltheys, Heideggers und Gadamers«, in: N-
St. 10-11 (1981/1982), S. 408-430. — Figl stellt fest, da Nietzsche von der philoso-
phischen Hermeneutik praktisch unberiicksichtigt gelassen worden ist, dafl er keine
explizite Rolle bei der Ausformulierung philosophisch-hermeneutischer Prinzipien
gespielt habe. Andererseits habe er dennoch thematisch und formal jegliche Herme-
neutik, die sich nur auf geisteswissenschaftliche und kulturelle Phénomene kon-
zentriert, gesprengt und habe das Problem des Verstehens auf die »Gesamtheit
menschlicher Existenz in ihrer universalen geschichtlichen Weite« ausgedehnt. Da-
mit iiberbiete Nietzsche die Hermeneutik als »Methode der Philosophie« insgesamt
und vollziehe die hermeneutische Grundlegung der Ontologie, wie sie dann spéter
Martin Heidegger in Sein und Zeit durchfiihre, ebenso wie die von Gadamer postu-
lierte hermeneutische Wendung der Philosophie. Figl bemerkt aber auch, daf Nietz-
sches Uberlegungen zur Sprache die Betrachtungen der Universalitit der Sprache bei
Gadamer bei weitem tiberbieten und in einen Skeptizismus umschlagen, so zum Bei-
spiel, wenn Nietzsche schreibt: »Das verniinftige Denken ist ein Interpretieren nach
einem Schema, welches wir nicht abwerfen konnen.« F. Nietzsche: Nachgelassene
Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 194. — Die Analogisierung des Nietzscheschen
Denkens mit der philosophischen Hermeneutik in ihrer daseinsanalytischen und
sprachtheoretischen Dimension ist bei genauerer Betrachtung jedoch nur unter ext-
remen Verkiirzungen und Aussparungen zu haben. So wird Nietzsches Schreibpraxis
nirgends Rechnung getragen, ebensowenig seinem egozentrierten und fiktionalisie-
renden Verstdndnis des Verstehens und Interpretierens, was lebensweltliche Phéno-
mene angeht. Anders ausgedriickt: Fiir eine daseinsanalytische Vereinnahmung ist
Nietzsche allzu konstruktivistisch, fiir eine dialogfundierte Sprachtheorie, wie sie
Gadamer vorgeschlagen hat, ist er zu rhetorisch und arglistig. Er teilt a priori den gu-
ten Willen zum Verstehen, der aus der Gadamerschen Perspektive unumgénglich ist,
nicht: »es ist etwas Beleidigendes darin, verstanden zu werden. Verstanden zu wer-
den? Ihr wilt doch, was das heifft? — Comprendre c’est égaler.« F. Nietzsche: Nach-
gelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 51.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PROJEKTION UND INTERPRETATION | 145

retischer und diskursanalytischer Sicht Friedrich Kittler, der in seinem Beitrag zu
den Klassikern der Literaturtheorie schreibt:

In Absenz eines Urtextes, auf den das Auslegen zuriickzukommen hitte, werden
»Vergewaltigen, Zurechtschieben, Abkiirzen, Weglassen, Ausstopfen, Ausdichten,
Umfilschen [...] zum Wesen alles Interpretierens«. Dem einstigen Philologen Nietz-
sche wird die literarische Tradition zu einer Kette von Miflverstindnissen und Fil-
schungen und Interpretieren zu einer Strategie, die wie jede Strategie zwei Taktiken
entwickelt: Disziplinierung der Untergebenen und Bekdmpfung der Gegner.7

Kittler sieht in Nietzsche das Ende der Hermeneutik und die totale Absage an her-
meneutische Interpretationsweisen. Vielmehr seien Nietzsches Uberlegungen zum
Interpretieren geleitet von seiner Theorie des Willens zur Macht, und damit ver-
schwinde die »Madglichkeit der »objektiven Interpretation< (Dilthey), [...] also zu-
gleich ihr Korrelat: der Autor«.® Auch Hans Georg Gadamer stellt sich die Frage
nach der Bedeutung des Begriffs Interpretation fiir Nietzsche: » Aber heif3t das, daf3
Interpretation ein >Einlegen< von Sinn und nicht ein »Finden< von Sinn ist? Das ist
offenbar die durch Nietzsche gestellte Frage, die {iber Rang und Reichweite der
Hermeneutik wie iiber die Einwénde ihrer Gegner entscheidet.«’

7 Friedrich Kittler: »Nietzsche (1844-1900)«, in: Horst Turk (Hg.): Klassiker der Lite-
raturtheorie. Von Boileau bis Barthes, Miinchen 1979, S. 191-205, hier S. 204.
8 Ebenso in seinem Aufsatz »Wie man abschafft, wovon man spricht«; dort zitiert er

folgende Aussage Nietzsches, um seine These von der >Selbstabschaffung des Au-
tors< zu untermauern: »man darf nicht fragen: >wer interpretiert denn? sondern das
Interpretieren selber als eine Form des Willens zur Macht, hat Dasein (aber nicht als
ein Sein, sondern als ein Prozef3, ein Werden) als ein Affekt.« F. Kittler, »Wie man
abschafft, wovon man spricht: Der Autor von Ecce homox, S. 170.

9 H. G. Gadamer: »Text und Interpretation«, S. 34. — Der Band dokumentiert die »un-
wahrscheinliche Debatte« [Philippe Forget: »Leitfiden einer unwahrscheinlichen
Debatte«, in: ders. (Hg.): Text und Interpretation, Miinchen 1984, S. 7-23] zwischen
Hermeneutik und Dekonstruktion, die repréisentiert werden durch Gadamer und Der-
rida. AufschluBreich ist, daB3 sich gerade an Nietzsche, bezichungsweise an Heideg-
gers Nietzsche-Exegese, die Debatte zwischen den beiden Philosophen aufs hitzigste
entfachte. Gadamer hatte Heideggers Nietzsche-Deutung als ein Meisterstiick der
philosophischen Interpretation bezeichnet, in der Heidegger die entscheidende Ein-
sicht gelungen sei, da3 der Wille zur Macht und die ewige Wiederkehr des Gleichen
zusammengehdren und »nur zwei Aspekte des Gleichen sind« (ebd., S. 27). Gadamer
teilt Heideggers Ansicht, dafl Nietzsche das »Extrem der Seinsvergessenheit, das in
dem Begriff des Wertes und des Wirkens gipfle«, darstelle (ebd.). Dagegen opponiert
Derrida in seinem Beitrag »Die Unterschriften interpretieren« (J. Derrida: »Die Un-
terschriften interpretieren«, S. 62-77) und legt eine kritisch-philologische Analyse der
Heideggerschen Nietzsche-Interpretation vor. Derrida weist Heidegger unter anderem
falsche Lesarten und textuelle Verkiirzungen nach, vor allem aber eine Instrumentali-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Sowohl Kittler als auch Gadamer beziehen sich auf Aussagen von Nietzsche, in
denen dieser den Begriff der Interpretation benutzt und wenden diese in ihren Bei-
tragen zuriick auf Fragen der Textauslegung. Dabei ist aber zu beachten, daf Nietz-
sches Aussagen, die hier zitiert werden oder auf die angespielt wird, in keinem Zu-
sammenhang mit Fragen des Textinterpretation stehen. Die von Kittler zitierte Stel-
le stammt aus Zur Genealogie der Moral, in der Nietzsche das Verhéltnis zwischen
Geschichte und Begriffen, die historische Entwicklung von Begriffen und Bezeich-
nungen thematisiert. Nietzsche entwickelt in diesem Kontext eine Theorie, in der
Begriffe Abkiirzungen fiir komplexe Interpretationszusammenhénge repriasentieren,
zeichenhafte Interpretationen von Interpretationen sind."

Dieser Gedanke von Nietzsche beriihrt keine Frage zur Literaturgeschichte, ge-
schweige denn zur Textinterpretation, so wie Kittler dies suggeriert. Im Gegenteil:
Denn Nietzsche schreibt, wie bereits angefiihrt, dazu: »Von einer Filschung im ei-
gentlichen Sinne kann nicht die Rede sein: Der Gegensatz ist nicht falsch und wabhr,
sondern Abkiirzungen der Zeichen im Gegensatz zu den Zeichen selber.«'' Es han-
delt sich also um Abkiirzungs-, Verdichtungsprozesse, die quasi artistisch-
asthetisch gedacht werden. Ebenso wie Nietzsche davon gesprochen hatte, daf} der
Mensch ein metaphernproduzierendes Tier sei, konnte man nun sagen, der Mensch
sei ein zeichenproduzierendes Tier — ja, wie gezeigt worden ist, ist der Mensch fiir
Nietzsche vor allem ein zeichenerfindendes Wesen —, ohne die 4&sthetisch-
anthropologische Dimension der urspriinglichen Nietzsche-Aussage zu verlassen.
Das Wissen um diese Abkiirzungsprozesse qua Zeichen er6ffnet gerade die Mog-
lichkeit zum bewufiten Einsatz von Abkiirzungsprozessen, nicht zuletzt in schrift-
lich-stilistischer Hinsicht. In diesem Sinne schreibt Nietzsche ja auch iiber seinen
Stil: »Man muf}, um die abgekiirzeste Sprache zu verstehen, die je ein Philosoph
gesprochen hat, [...] sich der umgekehrten Prozedur bedienen als sonst philosophi-
sche Litteratur n6thig macht.«'2

Diese Aussage ist unter textinterpretatorischen Gesichtspunkten nun tatsachlich
sehr aufschlufireich, denn Nietzsche deutet damit an, da} in seinem Fall zunichst
nicht so sehr das philosophische Argument zu rekonstruieren ist, sondern die Spra-

sierung des Nietzscheschen Werkes. — DaB Nietzsche fiir Gadamer, der vom »guten
Willen zum Verstehen« (H. G. Gadamer: »Text und Interpretation«, S. 38) ausgeht,
hermeneutisch skandalos sein mufl, mag folgende Bemerkung Nietzsches verdeutli-
chen: »Nur durch Mifiverstdndnisse befindet sich alle Welt in Einklang. Wenn man,
ungliicklicherweise sich begriffe, so wiirde man sich nie mit einander verstehn«. F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 85. — Nietzsche sieht
also im Gegensatz zu Gadamer gerade das Mifverstindnis als eine Grundlage unse-
res Zusammenlebens an.

10 Vgl. M. Stingelin: »Geschichte, Historie und Rhetorik.«, S. 85-92.

11 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 16f.

12 F. Nietzsche: Kommentar zu den Béinden 1-13, KSA 14, S. 484.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PROJEKTION UND INTERPRETATION | 147

che, in der er sein Argument vortrdgt. Es geht also zunichst weniger um das Was,
sondern um das Wie einer Aussage, wobei natiirlich eine solche Trennung nur unter
heuristisch-analytischen Gesichtspunkten sinnvoll ist: Erst auf der Grundlage seiner
partikularen Benutzung der Sprache, die er als abgekiirzte Sprache bestimmt, und
der sprachlichen Zeichen lassen sich seine Argumente also iiberhaupt erst verste-
hen. Seine Sprache ist somit eine bis zu einem gewissen Grade bewuflte idiomati-
sche Sprache innerhalb der Sprache oder stellt eine Fremdsprache in der allgemei-
nen Sprache dar, um auf Deleuzes Uberlegungen zuriickzuverweisen.> Dieses Phi-
nomen stellt ja, wie gezeigt worden ist, einen wichtigen Aspekt in seiner Selbstmo-
dellierung als dsthetisch-philosophierender Lebensform dar.

Auch Gadamers Bestimmung der Einfithrung der Interpretation in den philoso-
phischen Diskurs bezieht sich auf eine Aussage Nietzsches, die im Original folgen-
dermaflen lautet: »Einen Sinn hineinlegen — diese Aufgabe bleibt unbedingt immer
nochibrig, gesetzt daB kein Sinn darin liegt.«14 Dieser Satz
steht im NachlaBl im Umkreis von Nietzsches Theorem vom Willen zur Macht und
seinen Reflexionen iiber die Funktion des menschlichen BewulBtseins. Er hat er-
kenntnistheoretische und keine textinterpretatorischen Fragestellungen zum In-
halt."® Indem sich Kittler und Gadamer sowie viele ihrer Schiiler, die ihnen in die-
sem Punkt gefolgt sind, auf Aussagen Nietzsches iiber die Interpretation beziehen,
die in keinem Zusammenhang mit Fragen der Textinterpretation stehen, miB3ver-
tehen sie das zu interpretierende Material, trivialisieren Nietzsches erkenntnistheo-
retische Reflexionen und produzieren hermeneutische Kurzschliisse.

3. — Nietzsche geht es, vor allem in seinen Aufzeichnungen ab 1880, um die Be-
stimmung des BewufBtseins als eines interpretierenden Instruments, als einer Funk-
tion des Organismus. Er, der sich nach eigenen Angaben ab Menschliches, Allzu-
menschliches fiir naturwissenschaftliche Fragen interessierte,16 reflektiert in seinem

13 Vgl. dazu das Deleuze-Zitat in dieser Arbeit auf S. 44.

14 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 359.

15 Vgl. Hendrik Birus: »Nietzsche als Interpret«, in: Euphorion. Zeitschrift fiir Litera-
turgeschichte 78, Heidelberg 1984, S. 436-449. — Birus stellt vollig richtig fest, dal3
es Nietzsche an dieser Stelle vielmehr um Probleme der »nach-kantischen Epistemo-
logie« geht »und besonders ihres extremen Sinnendatenatomismus, demzufolge »>die
Undeutlichkeit und das Chaos des Sinneneindrucks [...] gleichsam lo gisirt«
(F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 395f.) werden
muf} und wir »nicht erkennen, sondern schematisieren, dem Chaos so viel Regularitit
und Formen auferlegen, als es unserem praktischen Bediirfnifl genug thut< (F. Nietz-
sche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 333).«

16 Dazu bemerkt Nietzsche in Ecce homo: »Ein geradezu brennender Durst ergriff mich:
von da an habe ich in der That nichts mehr getrieben als Physiologie, Medizin und

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

NachlaB sehr oft das Verhiltnis von Organismus und BewufBtsein: »In Wahrheit ist
Interpretation ein Mittel selbst, um Herr iiber etwas zu werden. (Der orga-
nische ProzeB setzt fortwahrendes Interpretieren Voraus.)«l7 Das menschli-
che BewuBtsein wird fiir Nietzsche zu einer biologisch bedingten Funktion, so daf3
die duBere Welt qua Wahrnehmung zu einem Produkt des interpretierenden Ich-
Bewulitseins wird, das im Auslegen von Reizen und der Projektion innerer Zustin-
de seine biologische Funktion erfiillt. Nietzsche vermutet aber, daf3 diese Erfahrung
selbst nur das imagindre Produkt sprachlich strukturierter Vernunft ist, denn »wir
haben den Begriff der Einheit entlehnt von unserem Ich-begriff, unserem éltesten
Glaubensartikel«.'® »Das Ich-bewuBtsein ist«, laut Nietzsche, »das letzte, was hin-
zukommt, wenn ein Organismus fertig fungirt, fast etwas Uberfliissiges: das Be-
wuBtsein der Einheit, jedenfalls etwas hochst Unvollkommenes und Oft-
Fehlgreifendes im Vergleich zu der wirklich eingeborenen einverleibten arbeiten-
den Einheit aller Funktionen.«'® UnbewuBt sei die »grof3e Hauptthitigkeit«. Ja, das
»Bewultsein« erscheint gewdhnlich erst, wenn das Ganze sich wieder einem hohe-
ren Ganzen unterordnen will — »als BewuBtsein zundchst dieses hoheren Ganzen,
des Aufler-sich.« Das BewuBtsein entstehe, so Nietzsche, in bezug auf das Wesen,
dem wir Funktion sein konnten — es ist das Mittel, uns einzuverleiben. So lange es
sich lediglich um Selbsterhaltung handele, sei BewuBtsein des Ich unnétig. — Nietz-
sche ergénzt daher:

So wohl schon im niedersten Organismus. [...] — Unsere Urtheile iiber unser »Ich«
hinken nach, und werden nach Einleitung des AuBer-uns, der iiber uns waltenden
Macht vollzogen. Wir bedeuten uns selber das, als was wir im héheren Organismus
gelten — allgemeines Gesetz. Die Empfindungen und die Affekte des Organischen
sind alle l4dngst fertig entwickelt, bevor das Einheitsgefiihl des BewuBtseins entsteht.
Alteste Organismen: chemische langsame Prozesse, in noch viel langsameren wie in
Hiillen eingeschlossen, von Zeit zu Zeit explodirend und dann um sich greifend und
dabei neue Nahrung an sich ziehend.20

Naturwissenschaften, — selbst zu eigentlichen historischen Studien bin ich erst wieder
zuriickgekehrt, als die Aufgabe mich gebieterisch dazu zwang.« F. Nietzsche: Ecce
homo, KSA 6, S. 325.

17 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 140. — Vgl. zur
Verbindung von Nietzsches Uberlegungen zum Phénomen des Organismus und der
Interpretation im Sinne eines radikalen Konstruktivismus Johann Nepomuk Hofman:
»Hermeneutik »nach< Nietzsche. Thesen und Uberlegungen im Anschlu an Nietz-
sches Begriff der Interpretation«, in: N-St. 25 (1996), S. 261-306.

18 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 258.

19 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 564.

20 Ebd.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PROJEKTION UND INTERPRETATION | 149

In diesem Sinne wird die Welt fiir Nietzsche zu einem Produkt menschlichen Inter-
pretierens und Projizierens. Diesen Gedanken weitet er dariiber hinaus kulturtheore-
tisch und erkennistheoretisch aus: »Der Mensch findet zuletzt in den Dingen nichts
weiter, als was er selbst in sie hineingelegt hat: das Wiederfinden heifit sich Wis-
senschaft, das Hineinstecken — Kunst, Religion, Liebe, Stolz.«*!

Aber selbst diese Reflexionen wiirden in bezug auf Fragen der Textinterpretati-
on nicht bedeuten, dal3 es keinen Sinn in Texten gibt. Wenn Texte Interpretationen
sind, dann ist etwas in sprachlich-objektivierbarer Form >hinterlegt« worden, und sei
es in abgekiirzter Form, das es zu rekonstruieren gilt. Bei Nietzsche mufl man aber
auch scharf trennen zwischen Aussagen, die er einerseits iiber die Auslegung von
Texten — die damit eher in den Bereich einer literarischen Hermeneutik gehoren —
trifft, und andererseits Aussagen, die erkenntnistheoretische oder psychologische
Fragestellungen zum Thema haben. So wendet sich Nietzsche gegen die positivis-
tisch-naturwissenschaftliche Vorstellung, es in der Natur mit harten Fakten zu tun
zu haben:

Man vergebe es mir als einem alten Philologen, der von der Bosheit nicht lassen
kann, auf schlechte Interpretations-Kiinste den Finger zu legen: aber jene »Gesetz-
méfigkeit der Natur«, von der ihr Physiker so stolz redet, wie als ob — — besteht nur
Dank eurer Ausdeutung und schlechten »Philologie«, — sie ist kein Thatbestand, kein
»Text«, vielmehr nur eine naiv-humanitdre Zurechtmachung und Sinnverdrehung,
mit derzizhr den demokratischen Instinkten der modernen Seele sattsam entgegen-
kommt!

4. — Nun ist Nietzsche gerade durch konventionelle Wissenschaftsgldubigkeit er-
schiitternde Bemerkungen, wie Jirgen Habermas es formuliert hat, zur »Drehschei-
be der Postmoderne«™ geworden, und es wurde sowohl von hermeneutischer als
auch von antihermeneutischer Position aus versucht, ihn zu vereinnahmen. Fiir bei-
de Seiten ist Nietzsche im Laufe der Zeit zu einem zentralen Stichwortgeber avan-
ciert. Was die hermeneutische Rezeption betrifft, so wird Nietzsche sowohl zum
zum >hermeneutischen Ontologen<24, zum >Auslegungsthe0retiker<25, zum >Herme-

21 Ebd., S. 154.
22 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 37.
23 Jiirgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne; Frankfurt a. M. 21985,

S. 104.

24 Vgl. Jean Granier: Le probleme de la vérité dans la philosophie de Nietzsche, Paris
1966.

25 Vgl. Johann Figl: Interpretation als philosophisches Prinzip. Nietzsches universale

Theorie der Auslegung im spdten Nachlaf3, Berlin/New York 1982.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

neutiker des Verdachts<*® als auch zum >Hermeneutiker der Postmoderne<*’. Es re-
sultiert aus der Beschéftigung mit Nietzsches Interpretationsbegriff aber auch eine
antihermeneutische Haltung. So wird er zum >Theoretiker des MiBverstindnis-
ses<28, zum >Genealogen<29, zum >Interpretationisten<30 oder zum >Kritiker der her-
meneutischen Vernunftc’® stilisiert.

Diese klassifikatorischen Bezeichnungen, die Nietzsche je nach Kontext zuge-
wiesen werden, deuten schon darauf hin, dafl Nietzsches Begriffe der »Interpretati-
on< und der »Auslegungc« einerseits duflerst facettenreich sind und je nach Kontext in
den Nietzscheschen Schriften eine unterschiedliche Bedeutung besitzen, anderer-
seits eine jeweils spezifische Vorgehensweise bezeichnen, das heifit, selbst bereits
Teil seines projektiven Wahrnehmungs- und Darstellungsverfahrens sind. So
schrieb Nietzsche bereits in Ecce homo iiber die Verstindnisschwierigkeiten seiner
Zeitgenossen und ihre projektive Aneignung seiner Schriften und Ideen: »Wer Et-
was von mir verstanden zu haben glaubte, hat sich etwas aus mir zurecht gemacht,
nach seinem Bilde, — nicht selten einen Gegensatz von mir, zum Beispiel einen
»Idealisten<; wer Nichts von mir verstanden hatte, leugnete, dass ich tiberhaupt in
Betracht kime«.””

Nun, resiimierend festzuhalten ist: Interpretation ist fiir Nietzsche, wie Josef
Simon hervorhebt, ein Verfahren des Menschen, das sich durch »zu eigen machen,
aneignen, einverleiben, in die eigene Form bringen« bestimmen 1aBt.”> Wenn man
Nietzsches Begriff der Interpretation in einem Satz charakterisieren will, so muf3
man feststellen, da3 er allgemein eine biologisch-organisch fundierte Funktion be-
zeichnet, die unbemerkte Selbstdeutungen des Menschen produziert. Unter psycho-
logischen Gesichtspunkten sieht Nietzsche in diesen Selbstinterpretationen Téu-
schungen und Selbsttduschungen tiber das wirkliche Geschehen. Er selbst orientiert
sich daran in seinem Entwurf einer »Schule des Verdachts«, denn »ich selbst glaube

26 Vgl. P. Ricoeur: Die Interpretation.

27 Vgl. Gianni Vattimo: Jenseits des Subjekts, Graz/Wien 1985 (ital. 1981).

28 Vgl. Josef Simon: »Der gewollte Schein. Zu Nietzsches Begriff der Interpretation,
in: M. Djuric/J. Simon (Hg.): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche, Wiirzburg 1986,
S. 62-74, und ders.: »Verstehen ohne Interpretation? Zeichen und Verstehen bei He-
gel und Nietzsche, in: ders. (Hg.): Distanz im Verstehen, Munchen 1995, S. 72-104.

29 Vgl. Michel Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie« (franz. 1971), in:
ders., Von der Subversion des Wissens, Miinchen 1974, S. 83-109.

30 Vgl. Giinter Abel: Nietzsche. Die Dynamik des Willens zur Macht und die ewige
Wiederkehr Berlin/New York 1984.

31 Vgl. Werner Stegmaier: Philosophie der Fluktuanz. Dilthey und Nietzsche, Gottingen
1992.

32 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 300.

33 J. Simon: »Der gewollte Schein. Zu Nietzsches Begriff der Interpretation, S. 70.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PROJEKTION UND INTERPRETATION | 151

nicht, dass jemals Jemand mit einem gleich tiefen Verdachte in die Welt gesehen
hat.«**

Auf der Grundlage dieser Erkenntnis oder Annahme ertffnet sich die Moglich-
keit, diese Annahmen etwa als Schreib- und Darstellungspraxis zu instrumentalisie-
ren und zu funktionalisieren. Nietzsches Skeptizismus — »Kurz, deralte Phi -
lo1o ge sagt, aus der ganzen philologischen Erfahrung heraus: es giebt keine
alleinseligmachende Interpretation[...]«35 — stellt die Bedingung der Mog-
lichkeit eines produktiven, vom Ich ausgehenden, projektiv-interpretierenden und
egozentrierten Verfahrens dar. Nietzsche betont daher: »Derselbe Text erlaubt un-
zdhlige Auslegungen: es giebt keine >richtige« lnterpretation.«36 Damit ist Nietzsche
jedoch kein Verfechter einer Beliebigkeit der Interpretation. Texte konnen unter-
schiedliche Bedeutungen in der Auslegung annehmen, dennoch transportieren sie
einen Sinn, der mehr oder minder gut verstanden werden kann. Gerade Texte bilden
fiir Nietzsche eine Grenze des allumfassenden Prinzips der Interpretation, der Pro-
jektion und der egozentrierten Weltaneignung, da, wie er betont, in »rein philologi-
schen Fragen [...], doch wenigstens ein Streit erlaubt ist, weil hier die Wahrheit ge-
sagt werden kann«,37 denn Texte stellen besondere empirische Objektivationen in
einer ansonsten durch projektive Priddikate wie >Schein¢, >Fiktiong, >Illusion< ge-
priagten Welt dar.

34 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 13f.

35 Brief an Carl Fuchs, 26. August 1888, F. Nietzsche: Samtliche Briefe, KSB 8, S. 400.
36 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 39.

37 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 481.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14:03:1:



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VIERTES KAPITEL:
VORAUSSETZUNGEN DER NIETZSCHESCHEN POETOLOGIE
DES SELBST

1. — Was sich auf den ersten Blick als eigentiimlich-bizarre, autorspezifische Eigen-
art der Schreib- und Denkpraxis Nietzsches feststellen 146t, ndmlich seine Tendenz
zur fortwihrenden Projektion des eigenen Selbstbildes auf andere und die Introjek-
tion anderer in das schriftstellerische Selbstverstindnis sowie seine Tendenz, sich
selbst eine plurale Seele zu schaffen und Dichter seines eigenen Lebens zu werden,
146t sich jedoch dank seiner eigenen Hinweise als bewuBlte schriftstellerische Praxis
und als Verfahren offen legen, das zu einem egozentrierten Weltbild fiihrt. Dieses
Weltbild tritt in Verbindung zu zentralen erkenntnistheoretischen, psychologischen,
sprachtheoretischen und semiologischen Theoreme Nietzsches. Gerade dadurch, so
konnte man sagen, zeichnet sich die poetologische Qualitdt von Nietzsches dividua-
listischer Egozentrizitdt aus. Seine schriftstellerische selbstbeziigliche Egozentrizi-
tit hat ihre Widerspiegelung, genauer gesagt, ihr Korrelat in seinen theoretischen
Uberlegungen zur Erkenntnis, zur Psychologie und zur Sprache. Was immer hierbei
als primér, was als sekundir, aufgefat werden mag (eine kausallogische Stringenz
148t sich tiberhaupt nur bedingt rekonstruieren), es besteht jedenfalls ein sehr enger
Zusammenhang zwischen seinen theoretischen Erdrterungen und jener philosophi-
schen und literarischen Praxis, die bislang analysiert und reflektiert worden ist und
die auch im zweiten Teil dieser Studie am Beispiel von Ecce homo noch genauer
untersucht werden soll. Nietzsche forderte ja von sich selbst: »Nicht Theorie und
Praxis trennen!«'

Nun, die dividualistische Egozentrizitdt selbst aber verweist, wie in den vorigen
Abschnitten gezeigt, auf das Grundproblem des Subjekts, der Seele, des Egos und
des Selbst.” Daher sollen jetzt, in diesem Kapitel, einige in dieser Studie herausge-

1 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 286.
2 Vgl. dazu beispielsweise F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA
11, S. 565, wo Nietzsche schreibt: »Es ist zu allen Zeiten [...] an unser gewissestes

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

arbeitete Aspekte der dividualistisch-egozentrierten Poetologie des Selbst bei Nietz-
sche kurz zusammengefaf3t und in den Kontext subjekttheoretischer, transzendental-
und sprachphilosophischer Uberlegungen gestellt werden. Ohne die Kontextualisie-
rung konnte Nietzsches dividualistisch-egozentrierte Poetologie nur als Spleen ei-
nes einzelnen Autors aufgefalit werden, der keine weitere philosophische Bedeu-
tung zuzuschreiben ist. Nietzsche ist aber doch auch ein ernstzunehmender Philo-
soph gewesen, der sich bestimmten philosophischen Sachfragen und -problemen
gegeniibersah, die er zu 1osen versuchte. Hierzu gehort unter anderem die Frage
nach dem Subjekt, in deren Kontext Nietzsches Poetologie des Selbst unter ande-
rem zu stellen ist. Dariiber hinaus bilden bestimmte subjekttheoretische, transzen-
dental- und sprachphilosophische Uberlegungen die notwendige Bedingung fiir ein
angemessenes Verstdndnis von Nietzsches eigener Schreib- und Denkweise. Im
Folgenden wird die rekonstruktive Fokussierung auf Nietzsche zum Teil verlassen,
um die Sachfragen, mit denen er sich beschiftigte, selbst zu diskutieren, um so bes-
ser zeigen zu konnen, welche produktiven (Denk-)Wege er beschritten und in wel-
che gedanklichen Sackgassen er sich begeben hat, denn einen philosophischen Au-
tor kann man nur wirklich verstehen, wenn man sich auf ihn einldfit und sich
gleichermallen ihm gegeniiber diejenige Freiheit bewahrt, die nétig ist, um zu eror-
tern, ob es richtig ist, was er argumentativ entwickelt oder behauptet. Ich rekapitu-
liere also einige wichtige psychologische und philosophische Aspekte der bisher
behandelten Subjekt-Thematik, wie sie sich bei Nietzsche, dem »Seelen-Errather«3,
darstellt.

Sein, kurz als ego geglaubt worden als an den Geist (oder die >Seele< oder das Sub-
jekt [...]).« — Bei Nietzsche ist, wie bereits zu Beginn dieser Studie erwéhnt, keine
terminologische Eindeutigkeit, was die Begriffe des Subjekts, der Seele, des Egos,
des Ichs, des Selbst oder der Person angeht, festzustellen. Vielfach benutzt er die Be-
griffe synonym. Lediglich der Begriff des Selbst wird in Also sprach Zarathustra als
synthetischer und tibergeordneter Begriff von den anderen abgehoben, worauf im
Folgenden noch eingegangen wird. — Vgl. dazu auch z.B. folgende Bemerkung
Nietzsches: »Diese Art Mensch hat den Glauben an das indifferente wahlfreie »Sub-
ject« n6thig aus einem Instinkt der Selbsterhaltung, Selbstbejahung heraus, in dem
jede Liige sich zu heiligen pflegt. Das Subject (oder, dass wir populérer reden, die
Seele) ist vielleicht deshalb bis jetzt auf Erden der beste Glaubenssatz gewesen,
weil er der Uberzahl der Sterblichen, den Schwachen und Niedergedriickten jeder Art
jene sublime Selbstbetriigerei ermoglichte, die Schwiche selbst als Freiheit, ihr So-
und So-sein als Verdienst auslegt.« F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA
5, S. 280f. — Uberhaupt zeigt sich in Zur Genealogie der Moral vielleicht am deut-
lichsten, wie Nietzsche moralische und erkenntnistheoretische Philosopheme durch
seine psychologisierende Vorgehensweise unterminiert und demontiert.
3 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 222.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 155

2. — Das Subjekt, die Seele, welche als labyrinthischer Raum oder fiihlbarer Text
anschaulich gemacht Wird,4 oder das Ich, die in Wirklichkeit fiir Nietzsche in er-
kenntnistheoretischer und vor allem in psychologischer Hinsicht dividualistisch-
egozentriert organisiert sind, sind fiir ihn der Ort, an dem alle Projektionen, Intro-
jektionen, Aneignungen, Spiegelungen und Verkehrungen sowie die Semiotik ihren
Ursprung haben. Uberdies ist das Subjekt Effekt einer sprachlich-grammatischen
Konvention, ein Wortspiel, das dann auf erkenntnistheoretische und psychologische
Gebiete angewandt wird, so daf3 die Vorstellung von einem Subjekt oder einer See-
le, die in Raum und Zeit lokalisierbar ist, entstehen kann. Zwar ist der sprachliche
Selbstbezug unhintergehbar, die Egozentrizitét ist strukturell durch die menschliche
Verbalsprache vorgegeben, doch laut Nietzsche ist das Ich weder eine einheitliche
und substantielle GréBe noch ein definitiv zu lokalisierender Ort, und doch erfiillt
es diese regulative Funktion. Der Ort — das dividualistisch-egozentrierte Subjekt —
selbst gilt Nietzsche, unter psychologischen Gesichtspunkten, ebenfalls als eine
Projektion, Fiktion oder regulative Idee. Fiir Nietzsche gibt es daher nur »lauter
imaginidre Ursachen (0Gott¢, »Seeles, »Ich¢, »Geistg, »der freie Wille« — oder auch
»der unfreie«); lauter imagindre Wirkungen [...] lauter Selbst-Missverstidndnisse,
Interpretationen angenehmer oder unangenehmer Allgemeingeﬁihle«.5 Damit be-
gibt sich Nietzsches psychologisierende Perspektive jedoch in einen regressus ad
infinitum, der nicht nur widerspriichliche Gedankenfiguren hervorbringt — je fiktiver
und gespaltener das Subjekt sich bei ihm darstellt, um so monolithischer und ego-
zentrierter erscheint sein Selbst —, sondern auch tiefgreifende philosophische Prob-
leme aufwirft, wie das des Solipsismus: »Fiir mich — wie gébe es ein Ausser-mir?
Es giebt kein Aussen!«’

Nietzsches psychologisierende und erkenntnisskeptische Sichtweise, die er ja
selbst als unumgénglich hinzustellen scheint,7 hebt sich ndmlich selbst aus den An-

4 Die Seele wird auch beispielsweise in der Genealogie der Moral als » Labyrinth der
Brust¢, um mit Goethe zu reden«, bezeichnet. F. Nietzsche: Zur Genealogie der Mo-
ral, KSA 5, S. 325f.

5 F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 181.
6 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 272.
7 Nietzsche betont in seinen Schriften immer wieder die Bedeutung der Psychologie

fiir sein Philosophieren, ja, er betont immer wieder, welche Bedeutung ihm als
Psychologen zukommt. In Ecce homo schreibt Nietzsche beispielsweise: »Dass aus
meinen Schriften ein Psychologe redet, der nicht seines Gleichen hat, das ist viel-
leicht die erste Einsicht, zu der ein guter Leser gelangt [...]. Wer weiss? vielleicht bin
ich der erste Psychologe«. Und an anderer Stelle schreibt er: »Wer war tiberhaupt vor
mir unter den Philosophen Psycholog und nicht vielmehr dessen Gegensatz >héhe-
rer Schwindler, >Idealist<? Es gab vor mir noch gar keine Psychologie. — Hier der
Erste zu sein, kann ein Fluch sein, es ist jedenfalls ein Schicksal.« F. Nietzsche: Ecce
homo, KSA 6, S. 305 u. S. 371.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

geln. Es ist daher zunichst keineswegs klar, wohin seine Sichtweise von ihrer eige-
nen projektiven Dynamik getrieben wird, wo sie ins Stocken und schlie8lich zum
Stillstand kommt. Nietzsche muB} sich die Frage stellen, ob er in der Lage ist, einen
festen psychologischen und erkenntnistheoretischen Angelpunkt zu erreichen, der
so etwas wie »eine Handvoll »>GewiBheitc«® garantiert und der die Dynamik der
stindigen Projektionen definitiv unterbricht. Anders gesagt, beziehungsweise ge-
fragt: Gibt es einen Punkt, einen Ort, einen Gegenstand oder einen Begriff, der fiir
Nietzsche nicht eine Projektion oder eine Fiktion ist? Nietzsche faite ndmlich seine
erkenntnistheoretische Position im Frithjahr 1888 folgendermaflen zusammen:
»Parmenides hat gesagt yman denkt das nicht, was nicht ist« — wir sind am anderen
Ende und sagen »was gedacht werden kann, muss sicherlich eine Fiktion seine.«’
Wie bereits gesehen, changiert Nietzsches Position, wenn es um erkenntnistheo-
retische Fragen geht, zwischen einem radikalen Konstruktivismus und Skeptizismus
auf der einen sowie einem Empirismus und einer schwachen Skepsis auf der ande-
ren Seite. Das heif3it: Nietzsche leugnet durch sein Projektionstheorem zwar nicht
die natiirliche, empirische und konkrete Existenz von Dingen und Gegenstidnden,
wohl aber erkenntnistheoretisch, daf} es einen projektionsfreien Zugang sowohl zur
auBerhalb des Selbst gelegenen duBeren Welt als auch zur inneren Welt des Sub-
jekts gibt, in dem die Dinge oder Gegenstinde unmittelbar ohne Interpretation er-
faB3t werden konnen. Es handelt sich bei Nietzsche also nicht so sehr um ein empiri-
sches Problem, sondern um ein erkenntnistheoretisches oder metaphysisches —
wenn man Metaphysik im Sinne von erster Philosophie versteht —, denn, wie ange-
fithrt, verlaBt Nietzsche durch sein projektiv-egozentriertes Weltbild jegliche Ge-
genstandsontologie. Wenn der Mensch also iiber die Welt nachdenkt, dann heift
dies nicht, da3 die Welt zu einer reinen Fiktion wird, empirisch nicht existiere, wohl
aber, daf} das von der Welt gewonnene Bild wesentlich ein Produkt des menschli-
chen Geistes ist, eine Projektion darstellt. Insofern wird die Welt durch das Denken
weniger rekonstruiert als vielmehr erfunden. So etwa erscheint Nietzsche, wie ge-
zeigt worden ist, die Umsetzung von Sinnesdaten ein schopferischer Akt zu sein,
der nicht zur Wahrheit, zum Sein, sondern zu Fiktionen, zum Schein, zu Zeichen
fithrt. '’ Also, gibt es so etwas wie eine hinge-proposition, die keine Projektion dar-

8 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, KSA 5, S. 23.
9 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 332.
10 Eine Notiz Nietzsches mag das Problem verdeutlichen: »Schein wie ich es verstehe,

ist die wirkliche und einzige Realitdt der Dinge, — das, dem alle vorhandenen Pridi-
kate erst zukommen und welches verhiltniBmiBig am besten noch mit allen, also
auch den entgegengesetzten Priadikaten zu bezeichnen ist. Mit dem Worte ist aber
nichts weiter ausgedriickt als seine Unzugénglichkeit fiir die logischen Proze-
duren und Distinktionen: also »Schein< im Verhéltnis zur >logischen Wahrheit« — wel-
che aber selber nur an einer imagindren Welt moglich ist. Ich setze also nicht
»Schein« in Gegensatz zur >Realitdt< sondern nehme umgekehrt Schein als die Reali-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 157

stellt, bei Nietzsche?!! Ja, die gibt es, und zwar Nietzsches Theoreme vom Leib und
vom Willen zur Macht, worauf spéter noch zuriickzukommen sein wird.

Nietzsches egozentrierte Tendenz, alles als Maske, als Stoff einer introjizieren-
den Aneignung oder als Semiotik zu benutzen, hat ihr theoretisches Pendant in ego-
zentrierten und egozentrischen psychologischen, sprachphilosophischen und er-
kenntnistheoretischen Thesen, die sich zum Teil als Transformationen der traditio-
nellen abendldndischen Transzendental- und Reflexionsphilosophie interpretieren
lassen. Nietzsches Kenntnis der modernen zeitgendssischen transzendental- und re-
flexionstheoretischen Philosophie bildet dafiir die Basis, wobei seine Aneignung
dieser philosophischen Materie sehr grundlegende Interessenschwerpunkte auf-
weist. So schreibt er bereits im November 1866 an seinen Freund Hermann Musha-
cke: »Das bedeutendste philosophische Werk, was in den letzten Jahrzehnten er-
schienen ist, ist unzweifelhaft Lange, Geschichte des Materialismus, iiber das ich
eine bogenlange Lobrede schreiben konnte. Kant Schopenhauer und dies Buch von
Lange — mehr brauche ich nicht.«'? Und tatsichlich sind diese drei Autoren — Kant,
Schopenhauer und Lange — die wichtigsten (zeitgendssischen) philosophischen Be-
zugsgroflen Nietzsches, die nicht unwesentlichen Anteil an seiner Psychologie der
Egozentrizitéit haben. Sie bilden auch den Hintergrund fiir die folgende Rekonstruk-
tion seiner Transformation transzendentalphilosophischer ["Jberlegungen,13 die
durch einige wichtige sprachphilosophische Reflexionen und subjekttheoretische

tit, welche sich der Verwandlung in eine imaginative »Wahrheits-Welt< widersetzt.
Ein bestimmter Name fiir diese Realitéit wire der »Wille zur Macht¢, nimlich von In-
nen her bezeichnet und nicht von seiner unfafibaren fliissigen Proteus-Natur aus.« F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 654.

11 In der angelsiachsischen Analytischen Philosophie spricht man von hinge-proposition
im Sinne eines unzweifelhaften Satzes beziehungsweise eines Satzes, der nicht in
Zweifel gezogen wird und der die Basis der weiteren Erorterung und Reflexion dar-
stellt. Jede noch so skeptische Position beinhaltet solche Sitze. Vgl. beispielsweise
folgende Bemerkung Wittgensteins: »D.h. die Fragen, die wir stellen, und unsere
Zweifel beruhen darauf, dafl gewisse Sitze vom Zweifel ausgenommen sind, gleich-
sam die Angeln, in welchen sich jene bewegen.« L. Wittgenstein: »Uber GewiBheit,
S. 186.

12 Brief an Hermann Mushacke, November 1866, F. Nietzsche: Simtliche Briefe, KSB
2, S. 184. — Vgl. zur Bedeutung Langes, Schopenhauers und Kants fiir Nietzsches
Asthetik- und Existenzverstindnis, das hier nur am Rande eine Rolle spielen kann,
die Studien von Jorg Salaquarda: »Nietzsche und Lange«, S. 236-253; ders.: »Zur
gegenseitigen Verdriangung von Schopenhauer und Nietzsche« (1984), in: K. Broe-
se/M. KoBler/B. Salaquarda (Hg.): Die Deutung der Welt, S. 173-191; A. Lanfraconi:
Nietzsches historische Philosophie; Fr. Agell: Die Frage nach dem Sinn des Lebens.

13 Zur Bedeutung der Transzendentalphilosophie fiir Nietzsche vgl. grundsétzlich R.
Kevin Hill: Nietzsches Critiques. The Kantian Foundation of his Thought, Oxford
2003.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Uberlegungen, die ebenfalls die Egozentrizitit betreffen, kontextualisiert werden
sollen.

Das Projektionstheorem und die Subjekt-Objekt-Relation

1. — Wie bereits angedeutet wurde, scheinen die psychologischen und erkenntnis-
theoretischen Uberlegungen Nietzsches zur Projektion und Introjektion, die auch
die Dimension literarisch-philosophischer Verfahren aufweisen, ebenso wie seine
egozentrierte Grundhaltung sowie seine Poetologie des Selbst auf einige transzen-
dental- und reflexionsphilosophische Einsichten der modernen europdischen Philo-
sophie zuriickzugehen, die das korrelative Verhiltnis von Subjekt und Objekt in der
Theorie einer externalisierten Erkenntnis betreffen. Wahrscheinlich handelt es sich
bei Nietzsche sogar um eine direkte Transposition und Transformation dieser wich-
tigen abendldndischen transzendental- und reflexionsphilosophischen Einsichten.
Diese Einsichten gehen im Wesentlichen auf Kant zuriick, wobei Nietzsche Kant
vor allem wohl durch Schopenhauer und Lange vermittelt rezipiert hat.

Heinrich von Kleist hat in diesem Zusammenhang einen reflexionstheoretischen
Gedanken von Immanuel Kant sehr anschaulich und gut verstdndlich seiner Verlob-
ten Wilhelmine von Zenge gegeniiber in einem Brief, den Nietzsche in Schopen-
hauer als Erzieher in seiner Erdrterung des Kantschen Kritizismus zitiert, zusam-
mengefalit:

Vor kurzem ward ich mit der neueren sogenannten Kantischen Philosophie bekannt —
und Dir muB ich jetzt daraus einen Gedanken mitteilen [...]. Wenn alle Menschen
statt der Augen griine Gliser hitten, so wiirden sie urteilen miissen, die Gegensténde,
welche sie dadurch erblicken, sind griin — und nie wiirden sie entscheiden kénnen, ob
ihr Auge ihnen die Dinge zeigt, wie sie sind, oder ob es nicht etwas zu ihnen hinzu-
tut, was nicht ihnen, sondern dem Auge gehért. So ist es mit dem Verstande. Wir
konnen nicht entscheiden, ob das, was wir Wahrheit nennen, wahrhaft Wahrheit ist,
oder ob es uns nur so scheint. [...] Seit diese Uberzeugung, nimlich, daB hienieden
keine Wahrheit zu finden ist, vor meine Seele trat, [...] war der einzige Gedanke, den
meine Seele in diesem duBeren Tumulte mit glithender Angst bearbeitete, immer nur
dieser: dein einziges, dein hdchstes Ziel ist gesunken —

14 Brief an Wilhelmine von Zenge, 22. Mirz 1801, Heinrich von Kleist: Samtliche Wer-
ke und Briefe, hg. von Helmut Sembder, Miinchen 1994, Bd. 2, S. 634. — Nietzsche
schreibt dazu, dafl Kleist durch die Kantische Philosophie in »Vereinsamung« und in
»Verzweiflung an der Wahrheit« geraten sei, denn »sobald [...] Kant anfangen sollte,
eine populdre Wirkung auszuiiben, so werden wir diese in der Form eines zernagen-
den und zerbrockelnden Skepticismus und Relativismus gewahr werden; und nur bei
den thitigsten und edelsten Geistern, die es jemals im Zweifel ausgehalten haben,

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 159

Diesen Kantschen erkenntnistheoretischen Gedanken,15 daf} wir niemals die Dinge
an sich erkennen konnen, dal jede Erkenntnis subjektiv sei, d.h. vom Subjekt aus-
gehe und daB dieses das Objekt der Erkenntnis bedinge, greift auch Schopenhauer
auf und radikalisiert ihn sogar noch. In Uber den Satz vom Grunde betont Schopen-
hauer, dafl das erkennende Subjekt, als »notwendiges Korrelat aller Vorstellungen,
zugleich als »Bedingung derselben« aufzufassen sei, denn mit dem Subjekt ist auch
das Objekt gesetzt. Auch bedingt das Subjekt das Objekt der Erkenntnis, so daB sie
in einer reziproken Korrelation stehen. Die Objekte der Erkenntnis weisen dariiber
hinaus laut Schopenhauer stets eine Ubereinstimmung zwischen subjektiven und
objektiven Momenten.'® Daher ist es, so Schopenhauer, »einerlei, ob ich sage: die
Objekte haben solche und solche ihnen anhéngende und eigentiimliche Bestimmun-
gen; oder: das Subjekt erkennt auf solche und solche Weise — einerlei, ob ich sage:
die Objekte sind in solche Klassen zu teilen; oder: dem Subjekt sind solche unter-
schiedne Erkenntniskréfte eigen.«17 Einerlei ist dies nur, wenn man — wie Schopen-
hauer — von einem transzendentalen Solipsismus ausgeht, ansonsten fiihrt es mog-
licherweise zu einem identitétslogischen FehlschluB,18 wie man an Schopenhauers

wiirde an seiner Stelle jene Erschiitterung und Verzweiflung an aller Wahrheit eintre-
ten, wie sie zum Beispiel Heinrich von Kleist als Wirkung der Kantischen Philoso-
phie erlebte.« F. Nietzsche: Schopenhauer als Erzieher, KSA 1, S. 355.

15 Bereits in einem Brief an Carl von Gersdorff vom Ende August 1866 schreibt Nietz-
sche: »Also das wahre Wesen der Dinge, das Ding an sich, ist uns nicht nur unbe-
kannt, sondern es ist auch der Begriff desselben nicht mehr und nicht weniger als die
letzte Ausgeburt eines unserer Organisation bedingten Gegensatzes, von dem wir
nicht wissen, ob er aulerhalb unserer Erfahrung irgend eine Bedeutung hat. [...] Du
siehst, selbst bei diesem strengsten kritischen Standpunkte bleibt uns unser Schopen-
hauer, ja er wird fast noch mehr.« F. Nietzsche: Samtliche Briefe, KSB 2, S. 160.

16 Vgl. Arthur Schopenhauer: »Uber den Satz vom Grunde« (1847), in: ders.: Samtliche
Werke, hg. von Wolfgang von Léhneysen, Frankfurt a. M. 1986, Bd. 3, S. 168-170;
vgl. dazu auch Die Welt als Wille und Vorstellung 1 (1858), in: ders.: Samtliche Wer-
ke, hg. von Wolfgang von Lohneysen, Frankfurt a. M. 1986, Bd. 1, S. 33: »Dasjenige,
was alles erkennt und von keinem erkannt wird, ist das Subjekt. Es ist sonach der
Trager der Welt, die durchgéngige, stets vorausgesetzte Bedingung alles Erscheinen-
den, alles Objekts: denn nur fiir das Subjekt ist, was nur immer da ist.« — Zur Bedeu-
tung Schopenhauers fiir Nietzsche ist sehr viel publiziert worden, so da3 hier nur auf
die in diesem Zusammenhang wichtigsten Publikationen verwiesen werden soll: Jorg
Salaquarda: »Zur gegenseitigen Verdrangung von Schopenhauer und Nietzsche«
(1984), in: K. Broese/M. KoBler/B. Salaquarda (Hg.): Die Deutung der Welt, S. 173-
191; Marta Kopij/Wojicech Kunicki (Hg.): Nietzsche und Schopenhauer, Leipzig

2006.
17 A. Schopenhauer: »Uber den Satz vom Grunde« (1847), S. 170.
18 Vgl. zum identitdtslogischen Schlufl aus fundamentalontologischer Sicht: Martin

Heidegger: Identitit und Differenz, Pfullingen 1956; aus materialistisch-
transzendentalphilosophischer Perspektive: Gilles Deleuze: Differenz und Wiederho-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Gleiten der pradikativen Kopula zum identifizierenden »sind« bereits an dieser zi-
tierten Textstelle erkennen kann. Dariiber hinaus stellt sich bei Schopenhauer das
Problem des erkenntnistheoretischen Solipsismus in besonderer Weise: Denn folgt
man der Dynamik des Schopenhauerschen transzendentalen Idealismus, der zwar
auf Kants Kritizismus aufbaut, ihn aber doch metaphysisch tiberschreitet, bis zum
Ende, werden aus den Objektklassen Erkenntniskréfte und aus den Erkenntniskraf-
ten Objektklassen. Subjekt und Objekt werden so praktisch identisch und verlieren
auf logischer Ebene ihren erkenntnistheoretischen Wert. Das Resultat besteht dann
in einem unhintergehbarem solipsistischen Subjektivismus,19 der in letzter Konse-
quenz die Existenz der Aulenwelt leugnet. Deshalb beginnt Schopenhauer sein phi-
losophisches Hauptwerk Die Welt als Wille und Vorstellung auch mit dem Satz:
mDie Welt ist meine Vorstellung« — dies ist eine Wahrheit, welche in Beziehung
auf jedes lebende und erkennende Wesen gilt«.20

2. — Fiir Nietzsche besteht der philosophische Erkenntnisfortschritt darin, zu entde-
cken, daB die Objekte der Erkenntnis in Wahrheit immer schon gemif dem erken-
nenden Subjekt transformierte und modellierte Objekte, oder, in Schopenhauers
Terminologie, ausgedriickt: Vorstellungen sind.”' So erklart Schopenhauer auch al-
le »Objekte dieser anschaulichen Welt fiir bloBe Vorstellung des erkennenden Sub-
jekts«.22 Das erkennende BewuBtsein bezieht sich also auf Objekte oder Gegen-

lung, Miinchen 1992 (franz. 1968) und aus sprachananalytischer Perspektive: W.V.O.
Quine: Die Wurzeln der Referenz, Frankfurt a. M. 1989 (engl. 1974).

19 Vgl. A. Schopenhauer: Parerga und Paralipomena 11 (1851), S. 24f.: »Wenn man
endlich gar noch sich darauf besinnt, da das Objekt durch das Subjekt bedingt ist,
folglich jene unermeBliche AuBenwelt ihr Dasein nur im BewuBtsein erkennender
Wesen hat, folglich an das Dasein der Individuen, die dessen Trager sind, gebunden
ist, so entschieden, daf} sie in diesem Sinne sogar als eine blo3e Ausstattung, ein Ak-
zidenz des doch stets individuellen Bewulitseins angesehen werden kann — wenn
man, sage ich, dies alles ins Auge fafit; so geht man zu der Ansicht tiber, dafl nur die
nach innen gerichtete, vom Subjekt als dem unmittelbar Gegebenen ausgehende Phi-
losophie [...] auf dem richtigen Wege sei.«

20 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 1 (1858), S. 31.

21 Vgl. ebd., S. 385: »Nun ist aber alles Objekt der Wille, sofern er Vorstellung gewor-
den, und das Subjekt ist das notwendige Korrelat des Objekts; reale Objekte gibt es
nur in der Gegenwart«.

22 Ebd., S. 161. — In diesem Sinne schreibt auch Lange: »Was ist der Kérper? Was ist
der Stoff? Was ist das Physische? Und die heutige Physiologie muss uns, so gut wie
die Philosophie, auf diese Fragen antworten, dass dies Alles nur unsere Vorstellungen
sind; nothwendige Vorstellungen, nach Naturgesetzen erfolgende Vorstellungen, aber
immerhin nicht die Dinge selbst.« Fr. A. Lange: Geschichte des Materialismus
(1866), Bd. 2, S. 427.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 161

stinde, indem es sie vorstellt. Damit ist nun zweierlei gemeint: Zum einen heif3t,
sich etwas vorzustellen, zu denken, dal3 etwas so und so und nicht anders ist. Zum
anderen bedeutet dies aber auch, dafl das Erkenntnissubjekt sich einen Gegenstand
oder ein Objekt vergegenwirtigt, sich ein inneres Bild davon macht, es anschaulich
vor sich hinbringt und hinstellt, also eine Projektion vollzieht, die eine Bewegung
im Raum simuliert.” Die Objekte der Erkenntnis sind daher einerseits im Akt der
Erkenntnis einem transformierenden und kreativen Proze3 unterworfen, das heif3t
auch, daf} die Gegenstandlichkeit der Gegenstinde Produkt des erkennenden Sub-
jekts ist und selbst nicht in den Gegenstdnden der Erkenntnis angelegt ist. Anderer-
seits bildet diese Auffassung Schopenhauers geradezu auch die Basis fiir seine
Konzeption der dsthetischen Kontemplation, in welcher der Betrachter mit dem Ob-
jekt der Betrachtung verschmelzen kann, so da man »also den Anschauenden von
der Anschauung nicht trennen kann, sondern beide eins geworden sind«.**

In Nietzsches NachlaB3 findet sich auch folgende Zitat-Notiz: »Es muBte in der
Ausbildung des Denkens der Punkt eintreten, wo es zum BewuBtsein kam, dafB} das,
was man als Eigenschaften der Dinge bezeichnete, Empfindungen des empfinden-
den Subjekts seien: damit horten die Eigenschaften auf, dem Dinge anzugeho-
ren.«* Fiir Nietzsche tragt dieser historische Moment nun den Namen Schopenhau-
er, wie man anhand seiner Auseinandersetzung mit dem Kantschen Kritizismus in
Schopenhauer als Erzieher ersehen kann.” DaB die Eigenschaften nicht mehr den
Dingen zugehorig sind, bedeutet, daB sie fiir Nietzsche Resultat eines reflexionsthe-
oretischen symmetrischen Spiegelverhéltnisses einerseits und andererseits einer
projektiven Wahrnehmung oder schlicht einer Projektion sind. Fiir Nietzsche fiihrt
dies aber nicht zur Verzweiflung wie bei Kleist. Im Gegenteil: Er formuliert den
Imperativ, dal Schopenhauers Auffassung »individuell« auszulegen sei — »allein
fuir sich selbst« —, um so »Macht zu gewinnen, um durch sie der Physis nachzuhel-
fen«.”’

23 So schreibt Nietzsche auch, Schopenhauers Uberlegungen auf die Sprache iibertra-
gend: »Was symbolisirt aber das Wort? Doch gewi3 nur Vorstellungen, seien dies
nun bewuflte oder, der Mehrzahl nach unbewufite: denn wie sollte ein Wort-Symbol
jenem innersten Wesen, dessen Abbilder wir selbst, sammt der Welt, sind, entspre-
chen? Nur als Vorstellungen kennen wir jenen Kern, nur in seinen bildlichen AuBe-
rungen haben wir eine Vertrautheit mit ihm: aulerdem giebt es nirgends eine direkte
Briicke, die uns zu ihm selbst fiihrte.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869-
1874,KSA 7, S. 360.

24 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 1 (1858), S. 257.

25 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 649 f.

26 Vgl. zum sachlichen, transzendentalphilosophischen Problem das Kapitel »Noch
einmal zuriick zu Kant« in: Thomas Grundmann: Analytische Transzendentalphilo-
sophie. Eine Kritik, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1994, S. 227-235.

27 F. Nietzsche: Schopenhauer als Erzieher, KSA 1, S. 357.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

3. — Auch wenn sich Nietzsche ab Menschliches, Allzumenschliches immer weiter
von Schopenhauers Theoremen distanziert, sie zum Teil einer scharfen Kritik un-
terzieht, und auch nicht mehr davon ausgeht, da3 die Objekte dieser Welt blof3e
Vorstellungen sind, so bleibt doch das Projektionstheorem in bezug auf die Felder
der Psychologie und der Selbstmodellierung des eigenen Selbst erhalten, wie in die-
ser Studie am Beispiel von Nietzsches Umgang mit Eigennamen und der Kontro-
verse um den »Réealismus« gezeigt worden ist.

Die bei Schopenhauer im erkennenden Subjekt begriindete spiegelhafte Sym-
metrie — die ausschlieBt, daB3 zwischen Subjekt und Objekt der Erkenntnis eine un-
iiberbriickbare Kluft auftreten koénnte, denn als »Subjekt« ist es ein »klarer Spiegel
des Objekts«28 —, verschiebt sich zunidchst bei Nietzsche, wie wir bereits gesehen
haben, zu einer empirischen sowie psychologisch gedeuteten Symmetrie und zu ei-
nem seelischen Spiegelverhiltnis: Die transzendentalen oder reflexionstheoreti-
schen Uberlegungen Schopenhauers, der laut Nietzsche »die Freude am >Spiegel«
selber« hatte,29 werden so aus ihrer Abstraktheit in lebensweltliche, empirische,
psychologische, und damit auch schriftstellerische, Zusammenhénge iibertragbar.
Der transzendentale Solipsismus Schopenhauers wird daher von Nietzsche metho-
dologisch und poetologisch gewendet. Die subjekt- und erkenntnistheoretisch fun-
dierte Symmetrie wird psychologisch interpretiert und bildet in wahrnehmungstheo-
retischer Hinsicht die Basis fiir die (nicht-sprachliche) Egozentrizitit: Denn das Ob-
jekt der Erkenntnis ist demnach durch das Subjekt nicht nur bedingt und steht in
Symmetrie zu diesem, sondern bereits angeeignet und ins Selbst introjiziert, so et-
wa, wenn laut Nietzsche das Subjekt sich mit Fremdpsychischem konfrontiert
sieht.*® Das Subjekt wolle in diesen Situationen ein »Befremden tiberwinden« und
unterwerfe daher entsprechend alles Fremde ein und derselben Reduktion: »alles

28 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 1 (1858), S. 257.

29 F. Nietzsche: Morgenrithe, KSA 3, S. 286.

30 Vgl. dazu folgende psychologische Bemerkung Nietzsches, die eine Transformation
der Schopenhauerschen Vorstellung vom symmetrischen Spiegelverhiltnis zwischen
Subjekt und Objekt darstellt und in der Nietzsche eine Engfithrung zwischen Spra-
che, Seele und Erkenntnis unter den Vorzeichen der Egozentrizitit, die sich auf sich
selbst hin entwirft, vollzieht: » Aller Verkehr unter Menschen beruht darauf, dass der
eine in der Seele des andern lesen kann; und die gemeinsame Sprache ist der tonende
Ausdruck einer gemeinsamen Seele. Je inniger und zarter jener Verkehr wird, um so
reicher die Sprache; als welche mit jener allgemeinen Seele wichst oder — verkiim-
mert. Sprechen ist im Grunde ein Fragen des Mitmenschen, ob er mit mir die gleiche
Seele hat, die éltesten Sitze scheinen mir Fragesitze und im Accent vermuthe ich den
Nachklang jenes dltesten Fragens der Seele an sich selbst, aber in einem anderen Ge-
hiduse. Erkennst du dich wieder? — dies Gefiihl begleitet jeden Satz des Sprechenden,
er macht den Versuch eines Monologs und Zwiegesprichs mit sich selbst.« F. Nietz-
sche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 831.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 163

soll »Ich¢, »Biographie« und »Alt-Bekannt< sein.«’' Nietzsche erklirt dieses Phéno-
men der Komplexititsreduktion psychologisch folgendermaBien: »Etwas Unbekann-
tes auf etwas Bekanntes zuriickfithren, erleichtert, beruhigt, befriedigt, giebt auBer-
dem ein Gefiihl von Macht.«’> Mit der fortschreitenden Ablésung Nietzsches von
Schopenhauers Metaphysik verschwindet die transzendental- und erkenntnistheore-
tische Bedeutung des Vorstellungs- und Projektionstheorems in der Analyse der ex-
ternen und internen Welt des Subjekts — stattdessen riicken der Wille zur Macht und
der Leib ins Zentrum der Betrachtung —, doch als poetologisches, psychologisches
und welterzeugendes-dsthetisches Phianomen bleibt das Projektionstheorem bis zu
seinen letzten Schriften erhalten. Damit postuliert Nietzsche auch ein durch und
durch egozentriertes und egozentrisches Weltbild und ein entsprechendes Erkennt-
nis-Modell, das, wie wir bereits gesehen haben, auch seine Auffassung von Autor-
schaft mitbestimmt.”

So ist fiir ihn auch »die Welt ein aesthetisches Phinomen, eine Reihe von Zu-
stinden am erkennenden Subjekt: eine Phantasmagorie«.34 Wenn Nietzsche — was
zunéchst als Anzeichen von Groflenwahn erscheint — also von sich behauptet, daf3
im Grunde genommen er alle Namen der Geschichte sei, so 14Bt sich auch diese
Aussage als schriftstellerisch-psychologische Transformation subjektheoretischer
Annahmen, wie sie aus der Kantschen und Schopenhauerschen Transzendental- und
Reflexionsphilosophie bekannt sind, verstehen, ja als Transformation eines subjek-
tivistischen Weltbilds, das zur Egozentrizitit fithrt, da Nietzsche in diesem Zusam-
menhang die Welt auf sich hin versteht. Vor diesem Hintergrund fillt dann auch
»die Unterscheidung des Realen und Imaginéren« Weg,35 da es sich auch nicht um
eine Aussage mit einem empirischen Wahrheitsanspruch handelt. Zugleich weil3
Nietzsche, dafl sein Projektionstheorem und Verstindnis von Subjekt und Objekt
auch zu moglichen empirischen Tduschungen, Fehleinschiatzungen und MiBver-

31 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 563. — Vgl. auch:
»Das Abweisen eines Buches sagt hiufig, dass wir hier nichts erleben kénnen, weil
uns die Vorbereitung und die Sinne fehlen. Auch bei Menschen. Alles Negiren zeigt
unseren Mangel an Fruchtbarkeit und an Organen auf diesem Gebiete« (ebd.).

32 F. Nietzsche: Gotzen-Ddmmerung, KSA 6, S. 93.

33 Diese egozentrierte Haltung kann ebenfalls als Transformation des Schopenhauer-
schen Subjektivismus verstanden werden. Vgl. etwa folgende Stelle bei Schopenhau-
er, in der es um das Verhéltnis von Ich und Erkenntnis geht: »Auf den Einwand: »Ich
erkenne nicht nur, sondern ich weifl doch auch, daf3 ich erkenne« wiirde ich antwor-
ten: Dein Wissen von deinem Erkennen ist von deinem Erkennen nur im Ausdruck
unterschieden. »Ich weif}, daB3 ich erkenne« sagt nicht mehr als »Ich erkenne<, und die-
ses, so ohne weitere Bestimmung, sagt nicht mehr als »Ich«. A. Schopenhauer:
»Uber den Satz vom Grunde« (1847), S. 169.

34 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 435.

35 F. Nietzsche: Gotzen-Ddmmerung, KSA 6, S. 98.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

standnissen fithren kann, auch und gerade wenn es um die Spannung zwischen Be-
kanntem und Unbekanntem geht:36 »Das Bekannte ist das Gewohnte; und das Ge-
wohnte ist am schwersten zu »erkennen¢, das heiflt als Problem zu sehen, das heif3t
als fremd, als fern, als »aulBer uns< zu sehen.. 7

Nietzsche wendet aber auch den moglichen Schopenhauerschen Solipsismus,
der sich durch die Korrelation zwischen Subjekt und Objekt ergibt, und den Solip-
sismus seines eigenen Projektionstheorems psychologisch und poetologisch positiv.
Es stiirzt ihn auch nicht wie Heinrich von Kleist in die Verzweiflung, denn er betont
»das bestindig Schopferische«, das sich darin ausdriickt, und postuliert: »nicht
mehr die demiithige Wendung >es ist alles nur subjektiv, sondern es ist auch unser
Werk!« seien wir stolz darauf.«’® Damit wendet Nietzsche sein an Kant und Scho-
penhauer orientiertes erkenntnistheoretisches Verstindnis nicht nur psychologisch,

36 In Ecce homo hingegen schreibt Nietzsche iiber die MiBverstindnisse, die aus dem
Unbekannten enstehen kdnnen: »Zuletzt kann Niemand aus den Dingen, die Biicher
eingerechnet, mehr heraushoren, als er bereits weiss. Wofiir man vom Erlebnisse her
keinen Zugang hat, dafiir hat man kein Ohr. Denken wir uns nun einen &ufersten
Fall, dass ein Buch von lauter Erlebnissen redet, die génzlich auBerhalb der Moglich-
keit einer hdufigen oder auch nur selteneren Erfahrung liegen, — dass es die erste
Sprache fiir eine neue Reihe von Erfahrungen ist. In diesem Falle wird einfach Nichts
gehort, mit der akustischen Tduschung, dass wo Nichts gehort wird, auch Nichts
da ist...« F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 299f.

37 F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 594. — Dieser Gedanke Nietz-
sches scheint ebenfalls eine Transformation oder Transposition eines transzendental-
philosophischen Grundgedankens zu sein, wie ihn beispielsweise Hegel formuliert
hat: »Das Bekannte iiberhaupt ist darum, weil es bekannt ist, nicht erkannt. Es ist die
gewohnlichste Selbsttduschung wie Tduschung anderer, beim Erkennen etwas als be-
kannt vorauszusetzen und es sich ebenso gefallen zu lassen; mit allem Hin- und Her-
reden kommt solches Wissen, ohne zu wissen wie ihm geschieht, nicht von der Stel-
le. Das Subjekt und Objekt usf., Gott, Natur, der Verstand, die Sinnlichkeit usf. wer-
den unbesehen als bekannt und als etwas Giiltiges zugrunde gelegt und machen feste
Punkte sowohl des Ausgangs als der Riickkehr aus. Die Bewegung geht zwischen
ihnen, die unbewegt bleiben, hin und her und somit nur auf ihrer Oberfléche vor. So
besteht auch das Auffassen und Priifen darin, zu sehen, ob jeder das von ihnen Ge-
sagte auch in seiner Vorstellung findet, ob es ihm so scheint und bekannt ist oder
nicht«. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phdnomenologie des Geistes, hg. von
Gerhard Gohler, Frankfurt a. M../Berlin/Wien 1983, S. 28. — Nietzsche hat sich eben-
falls mit Hegel auseinandergesetzt. In gewissem Sinne hat er auch zu ihm eine kon-
kurrierende und rivalisierende Haltung. So schreibt Nietzsche etwa, dafl die Geburt
der Tragodie »unter den Donnern der Schlacht bei Worth b e g o n n e n « wurde.
F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 302. — Mit der Sperrung des Wortes »begonnenc
setzt sich Nietzsche direkt in Beziehung zu Hegel, vom dem ja tiberliefert ist, daf3 er
Die Phinomenologie des Geistes »unter dem Donner der Schlacht bei Jena vollendet<
hatte.

38 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 225.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 165

sondern setzt es in Verbindung mit seiner Vorstellung eines »Kunsttriebes« im
Menschen, der sich, wie bereits gezeigt wurde, sowohl in der menschlichen Verbal-
sprache als auch im menschlichen Intellekt und in der Ausbildung der menschlichen
Sinnesorgane ausdriickt, denn: »Es scheint der gleiche Kunsttrieb zu sein, der den
Kiinstler zum Idealisiren der Natur zwingt und der jeden Menschen zum bildlichen
Anschauen seiner selbst und der Natur zwingt. Zuletzt muf3 er die Construction des
Auges veranlaBt haben. Der Intellekt erweist sich als eine Folge eines zunéchst
kiinstlerischen Apparates.«39

Nietzsches sprachphilosophische und psychologische Wende

1. — Die Projektion und die selektive Wahrnehmung, der ewige Riickfall jeder Ein-
sicht auf eine bloBe Wahrheit iiber einen selbst, das also, was Nietzsche unter ande-
rem Semiotik nennt, ebenso wie die instinktive Arglist beziehungsweise Ich-
Gerechtigkeit als Wahrheitskriterium — all das gilt Nietzsche in gleicher Weise als
Ausdruck einer allgemeinen sprachlichen und empirisch psychologischen Notwen-
digkeit, die in dieser Studie mit dem Begriff der Egozentrizitit konzeptualisiert
wird. In gewisser Weise 146t sich die Egozentrizitit als psychologisches Phanomen
auf die Transformation transzendental- und reflexionstheoretischer Uberlegungen
zuriickfithren und sagen, daf3 die traditionelle Erkenntnistheorie im Laufe der Jahre
bei Nietzsche zu einem Bestandteil seiner Psychologie wird und die Philosophie zu
einer Philosophie der Psychologie.40 Subjekttheoretisch entscheidend ist, daB in
diesem Zusammenhang die Konzeption eines einheitlichen und substantiellen Kerns
des Subjekts, wie es der Descartschen und rationalistischen Erkenntnistheorie und
Psychologie als res cogitans vorschwebte, ebenso wie die Auffassung von einem
mit sich selbst identischen Ichs — eines Ichs, dessen Tatigkeit im Griff des Bewul3t-
seins ist, ebenso wie ein Cogifo, das alle Vorstellungen begleitet —, iiberwunden und
zuriickgewiesen wird."" Dies hatte bereits vor Nietzsche auch Schopenhauer er-
kannt, der dazu schreibt: »Kants Satz yDas Ich denke mul} alle unseren Vorstellun-

39 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 397.

40 Diese Perspektive bildet auch die Grundlage dafiir, da8 Nietzsche eine »Psychologie
der Philosophen« entwickeln kann. Vgl. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente
1887 — 1889, KSA 13, S. 285f.

41 Daf} damit auch eine prinzipielle Kritik am Descartesschen Denken impliziert ist, ist
mehr als offensichtlich. So schreibt Nietzsche auch: »Es wird gedacht: folglich gibt
es Denkendes« — darauf lduft die Argumentation des Cartesius hinaus — aber die Rea-
litdt eines Gedankens ist es nicht, die Cartesius wollte. Er wollte iiber >Einbildung«
hinweg zu einer Substanz, welche denkt und sich einbildet.« F. Nietzsche: Nachge-
lassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 639.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

gen begleiten< ist unzureichend: denn das Ich ist eine unbekannte GroBe, d.h. sich
selber ein Geheimnis«.” J a, Schopenhauer betont:

Jener Brennpunkt der Gehirntitigkeit (oder das Subjekt der Erkenntnis) ist als unteil-
barer Punkt zwar einfach, deshalb aber doch keine Substanz (Seele), sondern ein blo-
Ber Zustand. Das, dessen Zustand er selbst ist, kann nur indirekt, gleichsam durch
Reflex von ihm erkannt werden: aber das Aufhéren des Zustandes darf nicht angese-
hen werden als die Vernichtung dessen, von dem es ein Zustand ist. Dieses erken-
nende und bewuBlte Ich verhilt sich zum Willen, welcher die Basis der Erscheinung
desselben ist, wie das Bild im Fokus des Hohlspiegels zu diesem selbst und hat wie
jenes nur eine bedingte, ja bloB scheinbare Realitit.

Damit verschwindet auch jeglicher Substanzdualismus, wie er von Platon iiber
Descartes immer wieder in der abendldndischen Philosophie propagiert worden ist:
Das Ich/Selbst ebenso wie die Seele konnen nicht mehr als eine dem Korper zuge-
ordnete Substanz verstanden werden. Diese Konsequenz bahnt sich bereits in der
Transzendentalphilosophie Kants an, was Nietzsche natiirlich nicht entgangen ist,44
insofern fiir Kant das Ich (das heiit das denkende Ich oder das Cogifo — nur dafiir
interessiert sich Kant in der Kritik der reinen Vernunft), und damit »der alleinige
Text der rationalen Psychologie, aus welchem sie ihre ganze Weisheit auswickeln
soll«,45 nie an sich gegeben ist.*® Das >Ich denke« ist zwar die notwendige Bedin-
gung aller Erkenntnis, es ist, wie Kant schreibt, »das Vehikel aller Begriffe iiber-
haupt«,47 doch das Denken selbst kann kein Gegenstand der Anschauung sein. Da-

42 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 11 (1858), S. 179.

43 Ebd., S. 360. — Nietzsche wird diesen Gedanken in der Geburt der Tragddie folgen-
dermallen transformieren: »Somit ist unser ganzes Kunstwissen im Grunde ein véllig
illusorisches, weil wir als Wissende mit jenem Wesen nicht eins und identisch sind,
das sich, als einziger Schopfer und Zuschauer jener Kunstkomddie, einen ewigen
Genuss bereitet. Nur soweit der Genius im Actus der kiinstlerischen Zeugung mit je-
nem Urkiinstler der Welt verschmilzt, weiss es etwas iiber das ewige Wesen der
Kunst, denn in jenem Zustande ist er zugleich Subjekt und Object, zugleich Dichter,
Schauspieler und Zuschauer.« F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 47f.

44 Nietzsches frithe Kantlektiire weist bereits in diese Richtung. Vgl. dazu Oliver
Reboul: Nietzsche. Critique de Kant, Paris 1974 und G. Deleuze: Nietzsche und die
Philosophie, S. 98-104.

45 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (1781/87), in: ders.: Werke in 12 Bdinden,
hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M. 1968, Bd. 4, S. 342.

46 Nietzsche radikalisiert diesen Gedanken noch, wenn er, Vorstellungen von Spir und
Teichmiiller aufgreifend, schreibt: »Grundgewilheit. >Ich stelle vor, also giebt es
Sein¢ cogito ergo est. — DaB} ich dieses Vorstellende Sein bin, dafl Vorstellen eine
Tathigkeit des Ich ist, ist nicht mehr gewil}: ebenso wenig alles was ich vorstelle.« F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 569.

47 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft (1781/87), S. 341.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 167

her kann auch das Ich kein Gegenstand wie alle anderen sein, denn erkennbar ist
»dieses Ich oder Er oder Es (das Ding) welches denkt, [...] nur durch die Gedanken,
die seine Pradicate sind.«*™ Nur durch die Pradikate ist laut Kant also das denkende
Ich zu identifizieren, ja, man konnte fast sagen, dafl das Ich erst ein Effekt der Pra-
dikation ist, wobei Kant die Priadikation ausschlieBlich reflexiv-gedanklich versteht
und nicht sprachlich-propositional.

Festzuhalten ist, daf} fiir Kant die Pradikation auf dem Weg der formalen Logik
ein Ich produziert, das dann analog zu einem Gegenstand oder zu einem Ding ver-
standen werden kann. Ubertrigt man darauf aber die Kategorie der Substanz, ver-
dinglicht man das »>Ich denke(, wie dies beispielsweise bei Descartes der Fall ist,
und hat so einen Paralogismus Vollzogen.49 Das Subjekt 146t sich aber laut Kant
nicht aus der Analyse des SelbstbewuBtseins ableiten. — In Klammern sei gesagt,
daB erst Frege, Russell und Wittgenstein mit ihrer logischen Semantik, die nicht nur
die priadikative Struktur des Denkens, sondern vor allem die pradikativ-
propositionale Grundstruktur der Sprache ihren Analysen zugrundelegt haben, und
die Reflexionsphilosophie ebenso wie die Phdnomenologie hinter sich lassend, zei-
gen konnten, dall das Ich in Ich denke eben kein singuldrer Terminus ist — etwas
wovon die komplette Transzendentalphilosophie seit Descartes und Fichte wie
selbstverstandlich ausgegangen ist —, so dal3 mit dem Wort /ch auch nichts als Ge-
genstand identifiziert werden kann, was in der Transzendentalphilosophie als logi-
sches Subjekt angenommen worden ist, um es dann einem Objekt gegeniiberzustel-
len. — Doch zuriick zu Kant und Nietzsche: Laut Kant kdnnen wir rational (d. h. al-
lein mit Blick auf den Satz >Ich denke<) nicht ausmachen, ob dieses problematische
Ding genannt Ich (das Subjekt, dessen Priadikate die Gedanken sind) einfach, imma-
teriell, unsterblich, ja, ob es tiberhaupt ist. »Der Satz: Ich denke«, schreibt Kant,
»wird aber hierbei nur problematisch genommen; nicht so fern er eine Wahrneh-
mung von einem Dasein enthalten mag (das kartesianische cogito, ergo sum), son-
dern seiner bloBen Moglichkeit nach, um zu sehen, welche Eigenschaften aus die-
sem so einfachen Satze auf das Subjekt desselben (es mag dergleichen nun existie-
ren oder nicht) flieBen m(‘jgen.«50 Wir kénnen von diesem Ding oder Subjekt »ab-

48 Ebd., S. 344.

49 Vgl. dazu ebd., S. 348: »In dem Verfahren der rationalen Psychologie herrscht ein
Paralogism, der durch folgenden VernunftschluBl dargestellt wird. Was nicht anders
als Subjekt gedacht werden kann, exisitiert auch nicht anders als Subjekt, und ist also
Substanz. Nun kann ein denkendes Wesen, blofs als ein solches betrachtet, nicht an-
ders als Subjekt gedacht werden. Also existiert es auch nur als ein solches, d. i. als
Substanz«.

50 Ebd., S. 345.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

gesondert« und im Rahmen theoretischer Spekulation laut Kant »niemals den min-
desten Begriff haben.«”' Dariiber hinaus unterstreicht er:

Liage unserer reinen Vernunfterkenntnis von denkenden Wesen iiberhaupt mehr, als
das Cogito, zum Grunde; wiirden wir die Beobachtungen, iiber das Spiel unserer Ge-
danken und die daraus zu schopfenden Naturgesetze des denkenden Selbst, auch zu
Hiilfe nehmen: so wiirde eine empirische Psychologie entspringen, welche eine Art
der Physiologie des inneren Sinnes sein wiirde, und vielleicht die Erscheinungen des-
selben zu erkldren, niemals aber dazu dienen konnte, solche Eigenschaften, die gar
nicht zur moglichen Erfahrung gehoren (als die des Einfachen), zu eréffnen, noch
von denkenden Wesen iiberhaupt etwas, das ihre Natur betrifft, apodiktisch zu lehren;
sie wire also keine rationale Psychologie.52

2. — Wir konnen das Selbst empirisch beobachten und als Tatsache hinnehmen,
niemals jedoch reflexionstheoretisch in der Analyse des SelbstbewuBtseins begriff-
lich auf einen Punkt bringen, einheitlich konzipieren, geschweige denn auf so etwas
wie eine immaterielle Seele zuriickfiihren, wie dies im christlichen Glauben der Fall
ist. Das Subjekt des Denkens kann ein Gegenstand der Anschauung werden, nicht
jedoch das Denken selbst, denn die transzendentale Einheit des BewuBtseins ist fiir
Kant schlieBlich nur eine formale Einheit im Denken, ja, es bildet lediglich die
transzendentale Einheit der Apperzeption, so daB3 jedem Urteil der Satz »Ich denke«
vorangestellt werden kann. Kant schluf3folgert daher auch: »das denkende Ich, die
Seele (ein Name vor den transzendentalen Gegenstand des inneren Sinnes), sei ein-
fach; dieser Ausdruck hat deshalb doch gar keinen auf wirkliche Gegensténde sich
erstreckenden Gebrauch und kann daher unserer Erkenntnis nicht im mindesten er-
weitern.«”>

Diese Seele und das denkende Ich bleiben fiir Kant zwar transzendentale Ideen,
ihnen kommt aber kein Sein oder Dasein zu. Nietzsche radikalisiert diesen Gedan-
ken noch und greift Kants Feststellung iiber das Ich oder Subjekt als Effekt der Pra-
dikation auf. In Gétzen-Déimmerung, im Abschnitt tiber »Die >Vernunft« in der Phi-
losophie«, schreibt er, dal das BewuBtsein iiberall »Théter und Thun« sehe, Subjek-
te ableite, ja, das Bewultsein glaube, so Nietzsche, »an’s »Ich, an’s Ich als Sein,
an’s Ich als Substanz und projicirt den Glauben an die Ich-Substanz auf alle Din-
ge«.54 Anders ausgedriickt: Nietzsche behauptet, daB3 die Vorstellung von einem
substantiellen Ich, das, wie Kant schon gezeigt hatte, aus der reflexiven Pradikation

51 Ebd.

52 Ebd.

53 Ebd., S. 370.

54 F. Nietzsche: Gotzen-Dédmmerung, KSA 6, S. 77.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 169

erwichst, auf alle Dinge tibertragen wird. Auch wenn man also nicht direkt Ontolo-
gie treibt, hat man eine, und zwar durch die Tétigkeit der Projektion und Pradikati-
on. »Was sind Prdadikate?«, fragte Nietzsche daher im Kontext seiner psycholo-
gisch fundierten subjekttheoretischen Erorterungen und antwortet: »Wir haben Ver-
anderungen an uns nicht als solche genommen, sondern als ein »an sich¢, das uns
fremd ist, das wir nur »wahrnehmenc: und wir haben sie nicht als ein Geschehen,
sondern als ein Sein gesetzt, als >Eigenschaft<« — und ein Wesen hinzuerfunden, an
dem sie haften, d.h. wir haben die Wirkung als Wirkendes angesetzt und das
Wirkende als Seiendes.«’

Damit radikalisiert Nietzsche aber auch Kants Uberlegungen zur Kausalitit, al-
so die grundsétzliche Vorstellung, daf es fiir jede Wirkung eine Ursache gibt. Auch
fur Kant ist die Kausalitdt eine Projektion des menschlichen Bewultseins, doch er
unterscheidet zwei grundsétzliche Formen von Projektion. Wahrend die spekulative
Metaphysik, laut Kant, ihre eigenen Vorstellungen und Projektionen, die in keiner
Empirie wurzelten, untersuchten, versucht das empirische Denken, ebenso wie die
Naturwissenschaften, und die eigene kritische Philosophie ihre Projektionen an der
Empirie und am Gegebenen entlang der Erfahrung zu priifen. Auch fiir Kant er-
schafft das BewuBtsein das, was es erkennt und entdeckt, stiftet Ursache und Wir-
kung, doch sind diese Projektionen noétig und wichtig, ja, bis zu einem gewissen
Grade objektivierbar. Kein Naturgesetz konnte ansonsten formuliert werden. Die
Projektionen der spekulativen Metaphysik hingegen werden von Kant verworfen,
weil sie kein Korrelat (im Gegensatz zu den Projektionen der kritischen Philoso-
phie) in der Empirie und, wenn man so sagen darf, Wirklichkeit haben, da sie ver-
suchen, durch die Erscheinungen hindurch das Wesen der Wirklichkeit an sich zu
bestimmen. Sie sind in Kants Augen reine Phantasmagorien, denn die Ideen als
Zeichen des Absoluten konnen nur angenommen und nicht bewiesen werden. Fiir
Nietzsche nun ist die von Kant legitimierte Art von Projektion unter wahrheitstheo-
retischen Gesichtspunkten fragwiirdig, denn auch sie kann ihren grundsétzlich pro-
jektiven Charakter nicht ablegen.56 Ja, bei genauerer Betrachtung erweist sich flir
Nietzsche die Ursache-Wirkungsrelation als eine Projektion, die auf einem sprach-
lichen MiBverstindnis, dem »Glaube[n] an das >Subjekt<«57 basiert. Nietzsche radi-
kalisiert seine Projektionsthese gegeniiber Kant so sehr, dal sogar das »Leben kein
Argument« mehr fiir ihn darstellt: »Wir haben uns eine Welt zurecht gemacht, in
der wir leben kénnen — mit der Annahme von Koérpern, Linien, Flachen, Ursachen
und Wirkungen, Bewegung und Ruhe, Gestalt und Inhalt: ohne diese Glaubensarti-

55 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 103.

56 Vgl. etwa folgende Notiz: »Das Gesetz der Causalitét a priori — daf} es geglaubt wird,
kann eine Existenzbedingung unserer Art sein; damit ist es nicht bewiesen.« F. Nietz-
sche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 168.

57 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 102.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

kel hielte es jetzt Keiner aus zu leben! Aber damit sind sie noch nichts Bewiesenes.
Das Leben ist kein Argument; unter den Bedingungen des Lebens konnte der
Irrthum sein.«”

Dies hat auch Konsequenzen fiir die Asthetik, fiir Nietzsches psychologisch ge-
dachte Physiologie der Kunst. In Die frohliche Wissenschaft schreibt er: »mein
Blick schérfte sich immer mehr fiir jene schwierigste und verfanglichste Form des
Riickschlusses, in der die meisten Fehler gemacht werden — des Riickschlusses
vom Werk auf den Urheber, von der That auf den Thiiter, vom Ideal auf Den, der es
nothig hat, von jeder Denk- und Werthungsweise auf das dahinter kommandie-
rende Bediirfniss.«

Dartiber hinaus stellt Nietzsche prinzipiell in Frage, ob es so etwas wie eine In-
tentionalitdt des Subjekts und des Denkens iiberhaupt gibt und wendet das Kantsche
Problem des Subjekts sprachphilosophisch, genauer gesagt, grammatisch und iiber-
schreitet damit definitiv den Rahmen der transzendentalphilosophischen Uberle-
gungen hin zur modernen Sprachphilosophie:

Was den Aberglauben der Logiker betrifft: so will ich nicht miide werden, eine kleine
kurze Thatsache immer wieder zu unterstreichen, welche von diesen Abergldubi-
schen ungern zugestanden wird, — ndmlich, dass ein Gedanke kommt, wenn »er«
will, und nicht wenn »ich« will, so dass es eine Félschung des Thatbestandes ist, zu
sagen: das Subjekt »ich« ist die Bedingung des Prédikats »denke«. Es denkt: aber
dass dies »es« gerade jenes alte beriihmte »Ich« sei, ist, milde geredet, nur eine An-
nahme, eine Behauptung, vor Allem keine »unmittelbare Gewissheit«. Zuletzt ist
schon mit diesem »es denkt« zu viel gethan: schon dies »es« enthilt eine Auslegung
des Vorgangs und gehort nicht zum Vorgange selbst. Man schliefit hier nach der
grammatischen Gewohnheit »Denken ist eine Thétigkeit, zu jeder Thétigkeit gehort
Einer, der thitig ist, folglich —«.%

Was Nietzsche hier den Logikern, und damit sind die transzendentalphilosophi-
schen Denker gemeint, vorwirft, ist, da3 sie unvollstandige syllogistische Schliisse
ziehen, sogenannte Enthymeme produzieren, weil sie unreflektiert oder unbewuf3t
aufgrund sprachlich-grammatischer Regeln logische Schliisse ziehen. Aber auch die
Logiker von Port Royal gingen beispielsweise davon aus, daf es einen Gegenstand
oder ein Ding namens /ch gibt, dem ein anderer Gegenstand, in diesem Fall das
Denken, durch die Priadikation lediglich zugeordnet wird.®" »Es ist, wie man er-

58 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 477f.

59 Ebd,, S. 621.

60 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 30f.

61 Vgl. dazu auch folgende Notiz Nietzsches: » Subjekt< »Objekt« >Pradikat« — diese
Trennungen sind gemacht und werden jetzt wie Shemata iibergestiilpt tiber alle an-
scheinenden Tatsachen. Die falsche Grundbeobachtung ist, da3 ich glaube, ich bin’s,

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 171

riath«, schreibt Nietzsche daher, »nicht der Gegensatz von Subjekt und Objekt, der
mich hier angeht: diese Unterscheidung iiberlasse ich den Erkenntnistheoretikern,
welche in den Schlingen der Grammatik (der Volks-Metaphysik) hidngen geblieben
sind.«** Erkenntniskritisch formuliert Nietzsche, indem er seine sprachtheoretische
Subjektkritik, seine Kritik am Ursache-Wirkungsprinzip mit seinem Projektionsthe-
orem und der Forderung nach einer anderen psychologischen Betrachtung zusam-
menfiihrt, dafl das Subjekt

[b]loss ein Oberflichenphdnomen des BewuBtseins, ein Nebenher der That [ist], das
eher noch die antecedentia einer That verdeckt, als dass es sie darstellt. Und gar das
Ich! Das ist zur Fabel geworden, zur Fiktion, zum Wortspiel: das hat ganz und gar
aufgehort, zu denken, zu fithlen und zu wollen... Was folgt daraus? [...] Die ilteste
und ldngste Psychologie war hier am Werk, sie hat gar nichts Anderes gethan: alles
geschehen war ihr ein Thun, Alles Thun Folge eines Willens, die Welt wurde ihr eine
Vielheit von Thétern, ein Thiter (ein »Subjekt«) schob sich allem Geschehen unter.
Der Mensch hat seine drei »inneren Thatsachen«, Das, woran er am festesten glaubte,
den Willen, den Geist, das Ich, aus sich herausprojicirt, — er nahm erst den Be-
griff Sein aus dem Begriff Ich heraus, er hat die Dinge als seiend gesetzt nach seinem
Bilde, nach seinem Begiff des Ich als Ursache. Was wunder, dass er spiter in den
Dingen immer nur wiederfand, was er in sie gesteckt hatte?6

Hier ist noch einmal ersichtlich, da3 das Ich fiir Nietzsche nicht nur ein Wortspiel
ist, sondern mitten in die Subjektproblematik fiihrt, einen komplexen Phianomenbe-
reich bezeichnet, in dem sich sprachtheoretische, psychologische und erkenntnis-
theoretische Aspekte tiberlagern. — In Klammern sei gesagt: Dal auch das Sach-
problem mit dem sprachlichen Ich viel komplizierter ist, hat erst die moderne
sprachanalytische Philosophie zeigen konnen, denn ich ist zundchst einmal ein
Wort, ein Personalpronomen, mit dem ich auf mich referiere (wohlgemerkt, ohne
daB ich mich dadurch auf irgendeine Art und Weise ausweisen konnte), mit dem ich

der etwas thut, der etwas leidet, der etwas j>hat¢, der eine Eigenschaft >hat«. Dies
ythun« »leiden< >haben< — — —« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884-1885,
KSA 11, S. 562. — Vgl. auch: »Das >Ding« — das ist das eigentlich Substrat zu A: un-
ser Glaube an Dinge ist die Voraussetzung fiir den Glauben an die Logik. Das A der
Logik ist wie das Atom eine Nachkonstruktion des »Dings<... Indem wir das nicht
begreifen, und aus der Logik ein Kriterium des wahren Seins machen, sind wir be-
reits auf dem Wege, alle jene Hypostasen, Substanz Préadicat Object Subject Action
usw., als Realitidten zu setzen: d.h. eine metaphysische Welt zu concipiren, d.h. >wah-
re Welt« (— diese Welt ist aber die scheinbare Welt noch einmal...).« F. Nietzsche:
Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 390.

62 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 593.

63 F. Nietzsche: Gotzen-Ddmmerung, KSA 6, S. 91.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

bereits aber eine Handlung vollzogen habe.** Auch das Wort ich ist préadikativ, und
zwar im Moment des Aussprechens, des Denkens, des Schreibens, etc. Insofern
kann tiberhaupt keine Rede davon sein, dafl der Satz Ich denke, wie Kant schreibt,
ein einfacher Satz ist, im Gegenteil. Daher ist das Wort ick auch nicht einfach nur
eine grammatische GroBe, wie Nietzsche meint, zumindest nicht nur.” - Wichtig
dabei ist, dal wir sicherlich kein Ich haben oder besitzen, das sich irgendwo in oder
an uns befindet. In diesem Zusammenhang ist es dann auch véllig egal, wie sub-
stantialistisch oder funktionalistisch wir es auffassen. So resiimiert Nietzsche seine
Haltung auch in Form einer Frage: »Sollte dieser Glaube an den Subjekt- und Pri-
dikat-Begriff nicht eine grole Dummbheit sein?«”

3. — Im Kontext einer empirischen Psychologie — also ungeachtet einer reflexions-
philosophisch fundierten Rationalen Psychologie — oder dort, wo Kants Uberlegun-
gen in empirische und physiologische Forschungshypothesen wie bei Johann Fried-
rich Herbart, Wilhelm Wundt oder Friedrich Albert Lange umgesetzt wurden,67
stellte sich die Forderung nach einer »Psychologie ohne Seele«68, ohne Subjekt und
ohne Ich ein. Das Interesse an dieser »Psychologie ohne Seele« trat auch bei Nietz-
sche an die Stelle seiner frithen psychologischen Uberlegungen, die er im Zusam-
menhang mit seinen Studien zur Antike, vor allem zur Rhetorik, entwickelt hatte
und wurde Teil seiner »[p]sychologische[n] Geschichte des Begriffs >Subject<«.69
Fiir Nietzsche stellte in richtungsweisender Art und Weise vor allem Friedrich Al-

64 Vgl. dazu beispielsweise Peter Frederick Strawson: Einzelding und logisches Subjekt,
Stuttgart 2003 (engl. 1959).

65 Nietzsche ist sich dessen durchaus bewuBt, erortet aber dennoch, die Versuche der
Losung des Problems, die sich als Art invertierte oder negativene Transzendentalphi-
losophie entpuppen: »Mag das Volk glauben, dass Erkennen ein zu Ende-Kennen sei,
der Philosoph muss sich sagen: »wenn ich den Vorgang zerlege, der in dem Satz >ich
denke« ausgedriickt ist, so bekomme ich eine Reihe von verwegenen Behauptungen,
deren Begriindung schwer, vielleicht unmdglich ist, — zum Beispiel, dass ich es bin,
der denkt, dass iiberhaupt ein Etwas es sein muss, das denkt, das Denken eine Tha-
tigkeit und Wirkung seitens eines Wesens ist, welches als Ursache gedacht wird, dass
es ein »Ich« giebt, endlich, dass es bereits fest steht, was mit Denken zu bezeichnen
ist, — dass ich weiss, was Denken ist.« F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, KSA
5,S.29f.

66 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 102.

67 Vgl. zur psychologischen Wende der Transzendentalphilosophie im 19. Jahrhundert
die Einleitung in L. Ludtgehaus (Hg.): »Dieses wahre innere Afrika«, S. 7-45.

68 Fr. A. Lange: Geschichte des Materialismus (1866), Bd. 2, S. 381. — Zur Bedeutung
von Langes Materialismus fiir Nietzsches Psychologie und Weltbild vgl. J. Salaqua-
rda: »Nietzsche und Lange«, S. 236-253.

69 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885-1887, KSA 12, S. 143.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 173

bert Lange mit seiner Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in
der Gegenwart von 1866 den Entwurf einer solchen Psychologie ohne Seele dar, in
der eine strikt empirische Erforschung des Phanomenbereichs des Seelischen ohne
die zusitzliche Annahme einer substantiellen Seele, eines substantiellen Subjekts
oder eines einheitlichen Ichs unternommen wird.”" Lange markierte fiir Nietzsche
dabei zugleich den historischen und philosophischen Rahmen, in dem sich das Pro-
gramm einer empirisch-materialistisch fundierten Psychologie ohne Seele bewegen
sollte, denn ebenso wie Kant und Schopenhauer geht Lange von der Priamisse aus,
daB erkenntnistheoretisch das Objekt durch das Subjekt bedingt ist.”! Langes Frage-
stellungen und seine Beobachterperspektive stellen daher eine perfekte empirisch-
fundierte Ergénzung zur erkenntnistheoretischen Position Nietzsches dar, die er sich
tiber die Auseinandersetzung mit Kant und Schopenhauer angeeignet hatte. Lange
unterstreicht, da3 wir »nicht die mindeste Veranlassung [hitten], eine Seele, in ir-

70 Auf die Frage, ob es sich dann noch um eine Psychologie handelt, antwortet Lange
folgendermafBien: » Aber heisst denn Psychologie nicht Lehre von der Seele? Wie ist
denn eine Wissenschaft denkbar, welche es zweifelhaft 148t, ob sie tiberhaupt ein Ob-
ject hat?«< Nun, da haben wir wieder ein schones Probchen der Verwechslung von
Namen und Sache! Wir haben einen iiberlieferten Namen fiir eine grofe, aber kei-
neswegs genau abgegrenzte Gruppe von Erscheinungen. Dieser Name ist iiberliefert
aus einer Zeit, in welcher man die gegenwirtigen Anforderungen strenger Wissen-
schaft noch nicht kannte. Soll man ihn verwerfen, weil das Object der Wissenschaft
sich gedndert hat? Das wire unpraktische Pedanterei. Also nur ruhig eine Psycholo-
gie ohne Seele angenommen!« Ebd., S. 381. — Vorbereitet und weitergefiihrt wurde
diese Forderung etwa auch von Wilhelm Wundt. Vgl. dazu Wilhelm Wundt: Grund-
riss der Psychologie (1896), Leipzig 1909, S. 388: »In &hnlicher Weise wie der Be-
griff der Materie ein Hilfsbegriff der Naturwissenschaft, so ist nun der Begriff der
Seele ein Hilfsbegriff der Psychologie. [...] In der Definition dieses Inhaltes hat ur-
spriinglich die Psychologie darin das Schicksal der Naturwissenschaft geteilt, dass
der Begriff der Seele, ebenso wie der der Materie, zunéchst nicht aus dem empiri-
schen Erklarungsbediirfnis als vielmehr aus dem Streben nach einer phantasievollen
Konstruktion des allgemeinen Weltzusammenhanges hervorging.« — Auf Wilhelm
Wundts frithere Studie Grundziige der physiologischen Psychologie, die ebenfalls
den Entwurf einer >Psychologie ohne Seele« darstellt, geht auch Lange sehr intensiv
und ausfiihrlich ein. Vgl. dazu Fr. A. Lange: Geschichte des Materialismus (1866),
Bd. 2, S. 369f. und S. 438-440.

71 So exzerpiert und kommentiert Nietszche Lange auch: »Lange p 822 »eine Wirklich-
keit, wie der Mensch sich einbildet, und wie er sie ersehnt, wenn diese Einbildung er-
schiittert wird: ein absolut festes, von uns unabhingiges und doch von uns erkanntes
Dasein — eine solche Wirklichkeit gibt es nicht« Wir sind thétig darin: aber das giebt
dem Lange keinen Stolz! [...] Umgekehrt konnte unser Kiinstler-Hoheits-Recht darin
schwelgen, diese Welt geschaffen zu haben[;] »subjektiv nur, aber ich empfinde um-
gekehrt: wir haben’s geschaffen!« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 —
1885, KSA 11, S. 94.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

gendwelchem ndher bestimmten Sinne, iiberhaupt anzunehmen«.”” Er bemiiht sich
stattdessen — was auf den ersten Blick paradox erscheinen mag — um die Entwick-
lung neuer Seelen-Konzepte. Er priift besonders solche Konzepte, welche die Seele
nicht lianger als komplexe Einheit, die sich teleologisch synthetisiert, sondern die
Seele und das Selbst modellhaft als Vielheit, als »eine Mehrheit, ja als eine »Ver-
sammlung von lebendigen selbstdndigen Wesen«~ deuten. Damit ist ein plurales
und dividualistisches Subjektverstindnis auch bei Lange bereits gegeben. Nietzsche
wird spiter diese materialistischen Uberlegungen mit seinen moral- und tiefenpsy-
chologischen Auffassungen, die er sich in der Auseinandersetzung mit Lichtenberg
und Paul Rée sowie mit der zeitgendssischen Pathopsychologie und Psychophysik
angeeignet hatte, amalgamieren, wie beispielsweise die Schrift Zur Genealogie der
Moral verdeutlicht.

Vor dem durch Lange inspirierten materialistischen und naturalistischen Hinter-
grund ist auch Nietzsches anti-metaphysische und gegen die christliche Religion ge-
richtete Kritik an der Unsterblichkeit der Seele erst voll verstidndlich. Zunéchst er-
scheint Nietzsche unter theoretischen Gesichtspunkten »der Gegensatz von einer
reinen unkorperlichen Seele und einem Leibe [...] fast beseitigt«.74 Dies ist aber
nicht nur Resultat eines materialistischen Verstindnisses, sondern auch eines
sprachlichen. Nietzsche schreibt daher in Also sprach Zarathustra, die antik-
griechische und vorplatonische Seelenvorstellung aufgreifend, dafl die Seele »nur
cin Wort fiir ein Etwas am Leibe«’” sei. Deutlich wird hier Nietzsches Kritik an der
Zuschreibungslogik der traditionellen Transzendentalphilosophie: Die Seele ent-
puppt sich in seinen Augen als ein préipositionales Attribut des Leibes. Nietzsche
verquickt materialistisch-naturalistische Auffassungen mit sprachtheoretischen Re-
flexionen.”® Auf die F rage, inwieweit die Sprache selbst materialistisch-
naturalistisch aufzufassen ist, wird im Abschnitt »Nervenreize und die Physiologie
der Sprache« noch genauer eingegangen werden.

72 Fr. A. Lange: Geschichte des Materialismus (1866), Bd. 2, S. 381.

73 Ebd.

74 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 36f.

75 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 39.

76 Nietzsche ist in diesem Zusammenhang als ein Vertreter des philosophischen Natura-
lismus zu sehen, der im 19. Jahrhundert entstanden ist und bis heute weite Teile — et-
wa in der Nachfolge Quines — der Philosophie beherrscht und dem es darum geht, die
Philosophie zu naturalisieren, das heifit, sie als eine metareflexive Naturwissenschaft
in den Kontext des naturwissenschaftlichen Wissens zu stellen. Der dahinterstehende
Gedanke meint, daf es letztlich nur eine empirische Erkennis gibt, denn die Post-
Kantsche Philosophie hat gezeigt, daf es keine Erkenntnis a priori geben kann, so
daf die traditionelle philosophische Suche nach empiriefreien, reinen Vernunfter-
kenntnissen obsolet geworden ist.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 175

Vor dem Hintergrund einer materialistischen, empirischen und physiologischen
Grundauffassung des Subjekts betont Nietzsche dariiber hinaus: »Wer glaubt noch
an die Unsterblichkeit der Seele! Alles Segensvolle und Verhdngnisvolle, was somit
auf gewissen irrthiimlichen physiologischen Annahmen beruhte, ist hinfillig ge-
worden, sobald diese Annahmen als Irrthiimer erkannt sind.«’" Er bezieht sich bei
diesen Uberlegungen nicht nur auf den Materialisten und Neukantianer Lange, son-
dern auch auf den Psychologen Wilhelm Wundt und den Pathologen Virchow, der
selbst wiederum das Individuum nur noch als funktionale Einheit zu bestimmen
suchte.”®

Fiir Gustav Teichmiiller, den, wie erwihnt, fiir Nietzsches psycho-semiotisches
Verstindnis und seine Kritik an der bisherigen Ontologie, Reflexionsphilosophie
und Metaphysik wichtige Stichwortgeber, war es »selbstverstiandlich«, dafl das Sub-
jekt, insofern es selbst zum Objekt der Erkenntnis werde, nicht als reales Subjekt

77 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 37.

78 Auf Virchows sehr einflufireiche Deutung des Subjekts beziehungsweise des Indivi-
duums stie Nietzsche wahrscheinlich bei seiner Lektiire des Kapitels »Der Begriff
der Individualitit« in Eduard von Hartmanns Philosophie des Unbewufiten von 1869,
aber sicherlich bereits bei Lange 1866, der tiber Virchow schreibt: » Virchow [...] ist
zu den Ménnern zu z&hlen, welche durch positive Forschung und scharfsinnige Theo-
rie dazu beigetragen haben, uns iiber das Verhéltniss der Wesen aufzuklédren, deren
innige Gemeinschaft das >Individuumc« bildet. [...] Das individuum ist nach seiner
Erkldrung >eine einheitliche Gemeinschaft, in der alle Theile zu einem gleichartigen
Zweck zusammenwirken, oder, wie man es noch ausdriicken mag, nach einem be-
stimmten Plane thitig sind«.« Fr. A. Lange: Geschichte des Materialismus (1866),
Bd. 2, S. 250. — Vgl. zur physiologischen und tiefenphilosophischen Theoriebildung
in der Psychologie des 19. Jahrhunderts Ludger Ludtgehaus (Hg.): »Dieses wahre in-
nere Afrika«. Texte zur Entdeckung des Unbewufiten vor Freud, Frankfurt a. M.
1989. — Mit welchem breit angelegten Interesse Nietzsche die naturwissenschaftli-
chen Debatten seiner Zeit verfolgte und die entsprechenden Standardwerke und Neu-
erscheinungen studierte, zeigt folgende Begebenheit: Nietzsche plante Mitte der
achtziger Jahre wohl die Griindung einer Infernationalen Liga fiir Physiologie und
verschickte mehrere Freiexemplare seiner beiden Streitschriften Zur Genealogie der
Moral sowie Jenseits von Gut und Bdse. Unter anderem an »Herrn Professor Dr.
Wundt, Leipzig [...], Dem Geheimrath Prof. Dr. Helmhotz Berlin [...], Herrn Profes-
sor Dr. Du Bois-Reymond, Berlin [...] Herrn Professor Dr. Ernst Mach Prag«. Vgl.
dazu den Brief vom 8. November 1887 an Constantin Georg Naumann, KSB 8, S.
186-188. — Mach reagierte als einziger und bedankte sich seinerseits mit einem
Nietzsche »hochachtungsvoll« gewidmeten Sonderdruck aus dem Repertorium der
Physik tiber »Photographische Fixierung der durch Projektile in der Luft eingeleiteten
Vorginge«. — Eine wichtige Quelle Nietzsches fiir die Rezeption zeitgendssischer
psychologischer Uberlegungen diirfte auch hier Ribots Revue philosophique de la
France et de I’étranger gewesen sein, in der er beispielsweise Aufsitze und Bespre-
chungen zu den psychologischen Werken von Fechner, Lombroso, James oder
Wundt lesen konnte.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

erkennbar sei, denn »das Objekt, d.h. der Begriff des Ichs« kann »nicht mit seinem
Subjecte, dem realen Ich, identisch sein, und folglich ist dieser Begriff nur ein se-
miotischer Ausdruck fiir etwas davon verschiedenes«.” Die Ausdriicke »Semiotik«
und >semiotisch« stehen dariiber hinaus bei Teichmiiller, wie in dieser Studie bereits
angedeutet, und in gewisser Weise auch bei Nietzsche fiir eine psycho-mentale Auf-
fassung von einem jinneren Zustand«, das heift:® Zum einen wird alles Wissen
nach Analogie innerer Zustinde aufgefaf3it und durch den inneren Sinn erkannt (ein
innerer Zustand wire beispielweise Schmerz, und ich weil3, dafl ich Schmerzen ha-
be, weil ich Schmerzen an mir wahrnehme und sie projizierend lokalisiere,” und
daher kann ich auch wissen, was es heift, dall nicht ich, sondern eine Person X
Schmerzen hat). Nietzsche zieht daraus die Konsequenz: »der ungeheuer
iberwiegende Theil alles inneren Geschehens ist uns nur als Zei-
chen gegeben.«82 Zum anderen sind diese inneren Zustidnde selbst nur der semi-
otische Ausdruck fiir etwas anderes in unserem Innern (um in unserem Beispiel zu
bleiben: ich weil, dal ich Schmerzen habe, weil ich Schmerzen an mir wahrnehme,
sie projizierend lokalisiere, und ich weil3, da3 ich Schmerzen an mir wahrnehme,
weil ich sie z.B. als Ausdruck einer Kriankung oder eines Bauchspeicheldriisenkreb-
ses verstehen kann. Entsprechend kann ich die Beschreibungskette auch fiir die Per-
son X konstruieren.) Kurz: Alles ist durch projektive Wahrnehmung bedingt, die als
deskriptives Verfahren versucht, etwas zu erklaren.”

79 G. Teichmiiller: Die wirkliche und die scheinbare Welt (1882), S. 104.

80 So schreibt Ernst Tugendhat etwa auch dazu: »In der klassisch-neuzeitlichen Traditi-
on von Descartes bis Husserl wurde diese Frage [nach dem inneren Zustand, R.S.M..]
so beantwortet, dal man meinte, jeder nimmt innerlich wahr, daB er sich in einem
solchen Zustand befindet (und man beschrénkte sich auf mentale Zustinde). Aber die
Meinung, die sich inzwischen mit Recht durchgesetzt hat, ist, daBl das eine falsche In-
terpretation war. Erstens wire eine solche Auffassung phianomenologisch falsch: eine
solche innere Wahrnehmng 148t sich nicht feststellen. Zweitens koénnte dann dasselbe
nie von auflen festgestellt werden. Und drittens wiirde sie in einen unguten Regrel3
fithren. [...] Die richtige Antwort scheint vielmehr zu sein: wenn ich in einem inne-
ren Zustand bin, dann weil3 ich auch, daB3 ich in diesem Zustand bin. Sprachlich gese-
hen 148t sich das so erldutern: man hat gelernt, den entsprechende Satz zu sagen,
wenn man sich in diesem Zustand befindet (nicht, wenn man wahrnimmt, dal man
sich in diesem Zustand befindet)«. E. Tugendhat: Egozentrizitit und Mystik, S. 24f..

81 Vgl.: »wir haben gelernt, dal der Schmerz an eine Stelle des Leibes projicirt wird,
ohne dort seinen Sitz zu haben« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 —
1889, KSA 13, S. 458.

82 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 294.

83 Vgl. dazu folgende Notiz Nietzsches zu Teichmiiller: »Teichmiiller: [...] die beiden
gegensitzlichen Grundformen: das Begehren und das Verabscheuen. Blicken wir auf
den anderen Beziehungspunkt hin, so bleibt die Thitigkeit selber als solche unbe-
wufllt, ihr zugehoriges Was wird aber jedesmal bewufit, und so wird dies Was zum
Zeichen fiir das, was wir bezeichnen wollen. Entsprechend dem Verabscheuen und

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 177

Teichmiillers Uberlegungen fiihren ebenso wie bei Schopenhauer in eine unbe-
grenzte Selbstreferenz und eine quasi solipsistische Gedankenspirale,84 der er sich
selbst nicht entziehen kann — Nietzsche wird versuchen, dem Solipsismus durch
seine Konzeption des Leibes und des Willens zur Macht zu entgehen —, auch und
gerade wenn es um Fremdpsychisches geht.85 Zudem ist aus heutiger Perspektive
keineswegs klar, wie iiber innere Zustinde philosophisch sinnvoll zu sprechen ist,
ja, es ist wohl zu fragen, ob es philosophisch tatsdchlich noch sinnvoll ist, iiber-
haupt von inneren Zustinden zu reden und danach zu fragen, nachdem die Trans-
zendentalphilosophie und die Phdnomenologie in ihren Konstruktionen der Erkli-
rungen der inneren Zustidnde grandios gescheitert sind. Denn, ganz terminologiefrei
gefragt: Ist es wirklich philosophisch sinnvoll, wenn ich z.B. Schmerzen habe, zu
fragen, woher ich weil3, dal ich Schmerzen habe?

Begehren nennen wir den zugehérigen ideellen Beziehungspunkt ein Ubel oder ein
Gut und bezeichnen ihn durch den Inhalt der zugehorigen Empfindungen oder An-
schauungen.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 311.
— Zur Kritik an dieser Auffassung, in der nach inneren Zustinden Phédnomene be-
zeichnet werden sowie deren Ubertragung auf Fremdpsychisches vgl. die von Witt-
genstein ausgehende Debatte, die Saul Kripke zusammengefafit und erortert hat: Saul
Kripke: »Postkriptum. Wittgenstein {iber Fremdpsychisches«, in: ders.: Wittgenstein
tiber Regeln und Privatsprache, Frankfurt a. M. 2006 (engl. 1982), S. 144-180.

84 Dies 146t sich daran zeigen, daf3 das Selbstbewuftsein fiir Teichmiiller »die einzige
und letzte Quelle unseres Begriffs vom Sein« ist, auf das Sein aller anderen Dinge
miisse aber geschlossen werden, weil: »unseres eigenen Seins allein sind wir uns un-
mittelbar bewusst und gerade dieses Wissen von uns selbst und von unseren Tétigkei-
ten und ihrem Inhalt ist alles, was wir unter Sein verstehen, und es gibt keine andere
Quelle der Erkenntnis fiir diesen Begriff.« G. Teichmiller: Die wirkliche und die
scheinbare Welt (1882), S. 58.

85 Vgl. folgende Beschreibung Nietzsches, in der er seine Vorstellung, Fremdpsychi-
sches zu verstehen, verdeutlicht: »Um den Anderen zu verstehen, das heisst, um
sein Gefithl in uns nachzubilden, gehen wir zwar hiufig auf den Grund sei-
nes so und so bestimmten Gefiihls zuriick und fragen zum Beispiel: warum ist er be-
triibt? — um dann aus dem selben Grunde selber betriibt zu werden; aber viel gewdhn-
licher ist es, diess zu unterlassen und das Gefiihl nach den Wirkungen, die es am
Anderen iibt und zeigt, in uns zu erzeugen, indem wir den Ausdruck seiner Augen,
seiner Stimme, seines Ganges, seiner Haltung oder gar deren Abbild in Wort, Gemal-
de, Musik) an unserem Leibe nachbilden (mindestens bis zu einer leisen Ahnlichkeit
des Muskelspiels und der Innervation). Dann entsteht in uns ein dhnliches Gefiihl, in
Folge einer alten Association von Bewegung und Empfindung, welche darauf einge-
drillt ist, riickwérts und vorwérts zu laufen.« F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S.
133.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

4. — Bei Nietzsche werden diese Theoreme in vielfalcher Weise aufgegriffen, wie
etwa in seinem Uberlegungen zum »Phéinomenalismus der »inneren Welt«™ oder
zum Phidnomen der »inneren Erfahrung«87, wo er schreibt: »Das Stiick AuBlenwelt,
das uns bewuBlt wird, ist nachgeboren nach der Wirkung die von auflen auf uns ge-
uibt ist, ist nachtréglich projicirt als deren sUrsache«...«™ Dariiber hinaus betont er
subjekttheoretisch und psychologisch vor allem, da3 das einheitliche Ich, das wir in
allem Fremden wiederfinden, indem wir das Befremden iiberwinden und annullie-
ren — »das Maass, womit wir messen« —, selbst »keine unabinderliche Grosse«™
sei. Vielmehr ist ihm zufolge festzuhalten, daB fiir dieses GrundmaB, das Ich, ein
stindiges Werden und Wachsen konstitutiv ist. Das Bedenken des Werdens und
Wachsens, der prinzipiellen Dynamik in der Konstitution des Selbst ist fiir ihn auch
ein klares Differenzkriterium, das ihn von der géngigen »Idiosynkrasie bei den Phi-
losophen«90 unterscheidet.

Im Gegenteil propagiert er eine »Lehre[n] vom souverainen Werden, von der
Fliissigkeit aller Begriffe, Typen und Arten«.”’ Nietzsche filhrt daher auch die
Kantsche und Schopenhauersche erkenntnistheoretischen Uberlegungen, wonach
jedes Erkenntnisobjekt durch das erkennende Subjekt bedingt sei, das Ich sich
selbst aber nicht zum Objekt werden kann, zugleich aber auch an die von Teichmiil-
ler gezogenen Schluf3folgerungen, dal dann »nur noch ein Name {ibrig« bleibe,
»das Ich«92, in scheinbar paradoxer Weise durch die Auffassung weiter, dafl das
Subjekt sich selbst eine »unbekannte Welt« sei — man sich selbst also im Grunde
am fremdesten ist, weil man sich stidndig fragen miilite: Woher weil3 ich iiberhaupt
etwas tiber mich, sobald ich versuche, mich zu objektivieren? Daher schreibt Nietz-
sche in der Genealogie der Moral auch: »Jeder ist sich selbst der Fernste«.” Eben-
so hegt er den hermeneutischen Verdacht, dal wir uns auch »in dieser scheinbar
deutlichsten Buchstabenschrift unseres Selbst« vielfach oder stets »verlesen«.”*

86 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1888 — 1889, KSA 13, S. 458.

87 Ebd., S. 459.

88 Ebd.

89 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 51.

90 F. Nietzsche: Gotzen-Déimmerung, KSA 6, S. 74. So zeichnet sich der grofite Teil der
Philosophen — eine Ausnahme fiir Nietzsche bildet Heraklit — auch durch ihren
»Mangel an historischem Sinn«, durch ihren »Hass gegen die Vorstellung selbst des
Werdens, durch ihren »Agyticismus« aus: »Sie glauben einer Sache eine Ehre anzu-
thun, wenn sie dieselbe enthistorisiren, sub specie aeterni, — wenn sie aus ihr eine
Mumie machen. Alles, was Philosophen seit Jahrtausenden gehandhabt haben, waren
Begriffs-Mumien; es kam nichts Wirkliches lebendig aus ihren Hénden.« Ebd.

91 F. Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben, KSA 1, S. 319.

92 G. Teichmiiller: Die wirkliche und die scheinbare Welt (1882), S. 58.

93 F. Nietzsche: Genealogie der Moral, KSA 5, S. 248.

94 F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S. 108.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 179

Dies resultiert quasi daher, da wir uns vollkommen zu verstehen meinen. Vor dem
Hintergrund dieser Reflexion wird das auf den ersten Blick Bekannteste (das
Selbst) somit zum Verkannten und Unbekannten. Deshalb verwundert es nicht, daf3
»Ich und Mich«, wie Nietzsche schreibt, »immer zwei verschiedene Personen«’”
sind. Ist, so fragt Nietzsche daher mit einem skeptisch-philologischen Gestus, »all
unser sogenanntes BewuBtsein ein mehr oder weniger phantastischer Commentar
iiber einen ungewussten, vielleicht unwissbaren, aber gefiihlten Text [...]?«96 Eine
Frage, die bereits im Abschnitt »Der zeichenerfindende Mensch« in dieser Studie
diskutiert und dahingehend beantwortet worden ist, da3 eine vollstindige Erkennt-
nis der externen Welt, ebenso wie die vollstindige Selbsttransparenz wohl philoso-
phische Wunschvorstellungen und Tagtrdumereien darstellen. Und dies gilt viel-
leicht besonders fiir innere Zustinde und gefiihite Te exte.”” So schreibt er auch in
Menschliches, Allzumenschliches: »Der Mensch ist gegen sich selbst, gegen Aus-
kundschaftung und Belagerung durch sich selber, sehr gut vertheidigt, er vermag
gewohnlich nicht mehr von sich als seine Aussenwerke wahrzunehmen.«”® Nietz-
sche nun scheint dies auch personlich erfahren zu haben, als er schrieb: » Taglich er-
staune ich: ich erkenne mich selber nicht!«’”

Dionysische Selbstspiegelung, Transfiguration und Egozentrizitit

1. — Auch wenn Nietzsche sein Projektionstheorem und den é&sthetisch-
dichterischen Grundtrieb des Menschen, »sich selbst zu verwandeln und aus ande-
ren Leibern und Seelen herauszureden«loo, sich in Selbstprojektionen zu vervielfil-
tigen — und damit pluraler Dichter seines eigenen Lebens zu sein — im Laufe seines

95 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 96. — Es ist zu
vermuten, daB dieser Gedanke eine Transformation einer Lichtenbergschen Uberle-
gung ist. Lichtenberg schreibt: »/ch und mich. Ich fithle mich — sind zwei Gegenstan-
de. Unsere falsche Philosophie ist der ganzen Sprache einverleibt; wir kénnen so zu
sagen nicht raisonnieren, ohne falsch zu raisonnieren.« Zit. nach M. Stingelin: » Un-
sere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachgebrauchs«, S. 44.

96 F. Nietzsche: Morgenrithe, KSA 3, S. 113.

97 Dies hat Nietzsche 1888 selbst auch so gesehen: »Das nenne ich den Mangel an
Philologie: einen Text als Text ablesen konnen, ohne eine Interpretation dazwi-
schen zu mengen, ist die spéteste Form der >inneren< Erfahrung, — vielleicht eine
kaum moglich...» F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S.
460.

98 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 318f.

99 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 325.

100 F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 61.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Werkes in unterschiedlichen Kontexten thematisiert hat,101 so lassen sie sich den-
noch zu seiner Vorstellung vom dionysischen transindividuellen Kiinstler und zu
den Gedankenfiguren der »Selbstspiegelung«102 und der »Transﬁguration«103 in
Beziehung setzen, die er, durch die Schopenhauersche Metaphysik inspiriert, in sei-
ner philosophischen Erstlingsschrift Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der
Musik entfaltet und gleich mehrfach und auf unterschiedlichen Ebenen argumenta-
tiv umgesetzt hat.

So entfaltet Nietzsche die Gedankenfigur der Selbstspiegelung auf mehreren
Ebenen: Sie bestimmt einmal — darin liegt eine der zentralen Thesen der Schrift be-
ziiglich der Frage nach dem Ursprung der griechischen Tragddie — die Auffassung,
wonach der »Chor«, »auf seiner primitiven Stufe in der Urtragddie, eine Selbstspie-
gelung des dionysischen Menschen«'* darstelle und ihn auf die Biihne projiziert.
Der dionysische Mensch spiegelt sich im Chor, bespiegelt sich gewissermafien
selbst und schafft somit eine kollektive dionysische plurale Einheit. Dadurch ent-
steht eine selbstbeziigliche kollektiv-egozentrierte Struktur. Es ist zu vermuten, daf3
sich Nietzsche an diesem Punkt einen Plotinschen Gedanken zueigen macht und der

101 Nietzsches Uberlegungen dazu in der Geburt der Tragéddie lassen sich durchaus mit
seinen spéteren Erwdgungen zur Fremdheit und zur Uneinholbarkeit der eigenen Per-
son, die er in den Fragmenten des Frithjahrs 1888 entwirft (vgl. F. Nietzsche: Nach-
gelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 305ff.) in Verbindung setzen. Zu die-
sen spaten Aufzeichnungen siche B. Wahrig-Schmidt: »Irgendwie, jedenfalls physio-
logisch«, S. 434-464. — Ein sich durchhaltender Zug dieser Ausfiihrungen zur kultu-
rell und religios bedingten Depersonalisierung besteht in Nietzsches — vornehmlich in
Auseinandersetzung mit Schopenhauer entwickelten — Uberlegungen zur Askese.
Siehe dazu auch die Abschnitte 136-144 in Menschliches, Allzumenschliches sowie
den dritten Abschnitt »Was bedeuten asketische Ideale« in Zur Genealogie der Mo-
ral.

102 F. Nietzsche: Geburt der Tragodie, KSA 1, S. 60. — Wichtige Hinweise zu den Theo-
remen der dionysischen und selbstreflexiven Selbstspiegelung und Projektion in der
Geburt der Tragidie liefern K. H. Bohrer: »Asthetik und Historismus: Nietzsches
Begriff des »Scheinsc, S. 111-138; Christoph Cox: »Nietzsche, Dionysus, and the
Ontology of Music« in: Keith Ansell-Pearson (Hg.): 4 companion to Nietzsche, Mal-
den, MA 2006, S. 495-513; A. Lanfraconi: Nietzsches historische Philosophie, S. 47-
49; Timo Gunther: »Dionysos<. Zur Konjunktur einer neuplatonischen Denkfigur im
Tragddiendiskurs der Moderne«, in: Daniel Fulda/Thorsten Valk (Hg.): Die Tragddie
der Moderne. Gattungsgeschichte — Kulturtheorie — Epochendiskurs, Berlin/New
Yok 2010, S. 161-176. — Eine wichtige Erorterung der transzendentalphilosophischen
Voraussetzung der Geburt der Tragddie stellt die Studie von Margot Fleischer: »Di-
onysos als Ding an sich. Der Anfang von Nietzsches Philosophie in der dsthetischen
Metaphysik der Geburt der Tragodie«, in: N-St 17 (1988), S. 74-90 dar.

103 F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 39.

104 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 59f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 181

darin besteht, daf sich die Seelen der Menschen in ihrem transzendenten Fortschrei-
ten im Spiegel des Dionysos selbst erkennen.'®

Auf einer zweiten Ebene bestimmen die Gedankenfiguren der Selbstspiegelung
und der Projektion auch Nietzsches Deutung des dsthetischen Urphdnomens bezie-
hungsweise der »kiinstlerischen Urerscheinung«, in der das »Ich [...] aus dem
Grunde des Seins [tont]: seine Subjektivitdt im Sinne der neueren Aesthetiker ist ei-
ne Einbildung<<106, denn seine Subjektivitdt habe der Kiinstler bereits im dionysi-
schen Prozef3 aufgegeben. Ja, Nietzsche betont: »Insofern aber das Subject Kiinstler
ist, ist es bereits von seinem individuellen Willen erlost und gleichsam Medium
geworden«.lo7 Indem also das Individuationsprinzip aufgesprengt wird, spiegelt
sich das Wesen der Welt selbst, da es die Unterscheidung von Wesen, Ding an sich
und Erscheinung oder Vorstellung aufhebt.'” Den Aspekt des Tonens des Subjekts
greift Nietzsche auch in seiner fast zeitgleich entstandenen Charakterisierung des
Philosophen auf und verbindet es mit dem &sthetischen Grundtrieb des Menschen,
denn der »Philosoph sucht den Gesammtklang der Welt in sich nachtdnen zu las-
sen« und teilt »jene Besonnenheit, die der dramatische Kiinstler besitzt, wenn er
sich in andre Leiber verwandelt, aus ihnen redet und doch diese Verwandlung nach
auBen hin, [...] zu projiciren weiB.«'” Auf einer dritten Ebene erscheint Nietzsches
Vorstellung von der Selbstspiegelung in der Geburt der Tragddie in seiner Deutung
des sogenannten metaphysischen Urprozesses, in welchem der »Urkiinstler der
Welt«'"” sich selbst im Schein einer »héheren Wahrheit«' spiegele. Dieser »Ur-

105 Vgl. folgende Aussage Plotins aus »Ueber die Seele«: »Die Seelen der Menschen
aber, die ihre eigenen Abbilder wie im Spiegel des Dionysos sehen, erhielten dort ih-
ren Platz, nachdem sie von oben herabgeeilt sind, ohne dass indessen auch sie von ih-
rem Ursprung und der Intelligenz abgeschnitten wurden.« Plotin: Die Enneaden, Bd.
2, Berlin 1878/80, S. 21. — Nietzsche konnte auf diese Vorstellung durch die Lektiire
von Friedrich Creuzers Schrift Symbolik und Mythologie der alten Volker von 1812
gestoBen sein, die er wahrend der Ausarbeitung der Geburt der Tragddie mehrfach
konsultierte. Ein Hinweis auf die Bedeutung Plotins fiir Nietzsche liefert Walter
Gebhard: Nietzsches Totalismus. Philosophie der Natur zwischen Verkldrung und
Verhcingnis, Berlin/New York 1983, vor allem S. 358-360. — Dariiber hinaus vgl. Ti-
mo Giinther: »Dionysos<. Zur Konjunktur einer neuplatonischen Denkfigur im Tra-
godiendiskurs der Moderne«, in: Daniel Fulda/Thorsten Valk (Hg.): Die Tragddie
der Moderne. Gattungsgeschichte — Kulturtheorie — Epochendiskurs, Berlin/New
Yok 2010, S. 161-176.

106 F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 44.

107 Ebd., S. 47.

108 Vgl. hierzu vor allem Margot Fleischer: »Dionysos als Ding an sich. Der Anfang von
Nietzsches Philosophie in der dsthetischen Metaphysik der Geburt der Tragddie«, in:
N-St 17 (1988), S. 74-90.

109 F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, KSA 1, S. 817.

110 F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 44.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

kiinstler der Welt« sei der wahre Kiinstler, wihrend »das Subject, das wollende und
und seine egoistischen Zwecke férdernde Individuum nur als Gegner, nicht als Ur-
sprung der Kunst gedacht werden kann«.''> So betont Nietzsche auch, daB das
»Projicieren des Scheins [...] der kiinstlerische UrprozeB«113 selbst ist. In diesem
Kontext ist zu betonen, dafl im Umkreis der Geburt der Tragodie die Kunst fur
Nietzsche vielfach als Spiegel fungiert, um das Gesehene und die Welt zu verkldren
und zu beschonigen, die Kunst driickt so die »apollinischen Spiegelungen des dio-
nysischen Grundes«''* aus.

2. — In diesem Zusammenhang ist es wichtig, zu sehen, dal das Thema der Indivi-
duation und eine Spiegelmetaphorik die gesamte Geburt der Tragddie durchziehen:
So erscheint die dionysische Musik als »Spiegel des Scheines«lls, als »Spiegel des
Weltwillens«' 16, und Nietzsche spricht auch vom »Spiegel der Bildlichkeit und der
Begriffe«.117 Die Kunst beruht in diesem Zusammenhang laut Nietzsche »auf dem
Spiegel des Auges«“S, wobei er allgemeine anthropologische Uberlegungen zur
menschlichen Produktion von »Bilderprojectionen und Symbolen«119 anschlief3t.
Daher unterstreicht er, »dass wir ebensowenig die eigentlichen Schopfer jener
Kunstwelt sind: wohl aber diirfen wir von uns annehmen, dass wir fiir den wahren

111 Ebd., S. 27.

112 Ebd., S. 47.

113 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 203.

114 Ebd, S.238.

115 F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 45.

116  Ebd,S. 112.

117 Ebd, S. 50.

118 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 464. — Auf die
Spiegel-Metapher als Bild fiir Selbsterkenntnis und Selbstreflexion wird Nietzsche
zeit seines Lebens zuriickkommen, so plante er mehrere Spiegel-Schriften, etwa eine
»Briefe- und Meinungssammlung« mit dem Untertitel »Eine Gelegenheit zur Selbst-
bespiegelung fiir Europder«. Vgl. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 —
1885, KSA 11, S. 476. — Eine wichtige Reflexion, die das Denken der Geburt der
Tragédie mit Uberlegungen zusammenfiihrt , die auf die Wahrheit und Liige im aus-
sermoralischen Sinne verweisen,, stellt folgende NachlaBnotiz dar: »Die Sprache, ei-
ne Summe von Begriffen. Der Begriff, im ersten Moment der Entstehung, ein
kiinstlerisches Phdnomen: das Symbolisiren einer ganzen Fiille von Erscheinungen,
urspriinglich ein Bild, eine Hieroglyphe. Also ein Bild an Stelle eines Dings. Diese
apollischen Spiegelungen des dionysischen Grundes. So beginnt der Mensch mit die-
sen Bilderprojectionen und Symbolen. Alle kiinstlerischen Bilder sind nur
Symbole [...]. Unsere ganze Erscheinungswelt ist ein Symbol des Triebes.
[...] Wenn der Intellekt rein Spiegel wire?«. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmen-
te 1869 — 1874, KSA 7, S. 238f..

119  Ebd, S. 239.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 183

Schopfer derselben schon Bilder und kiinstlerische Projectionen sind.«'%° Insgesamt
wendet Nietzsche in seinen Uberlegungen zur dionysischen Selbstspiegelung Scho-
penhauers Willensmetaphysik ésthetisch, ja, seine Uberlegungen stellen eine deutli-
che Transposition der Schopenhauerschen Vorstellung von der stufenweisen Objek-
tivation und Individuation des Willens dar.

Der vernunftlose und blinde Wille spiegelt sich bei Schopenhauer zunichst in
den Ideen und Formen der noumenalen Welt (als Dinge an sich), dann durch das
Individuationsprinzip in Raum und Zeit — und etwa im Kausalitdtsprinzip — und
dartiber hinaus, auf einer dritten Ebene, in den Vorstellungen, die dem Satz vom
Grunde unterworfen sind. Auch bei Schopenhauer handelt es sich bei diesen Objek-
tivationen um Selbstprojektionen und Selbstspiegelungen des Willens.

Nietzsches Uberlegungen zur Selbstspiegelung in der Geburt der Tragddie fiih-
ren dariiber hinaus zur Vorstellung der »Selbstbespiegelung«121 und stehen in enger
Verbindung zu seiner Vorstellung einer Transfiguration, die durch die Kunst er-
reicht wird und in der es darum geht, sich vom quélenden Prinzip der Individuation
zu befreien.'” Die »Transfiguration« ist dabei gleichzusetzen mit der »Kunst der
Maske«m, mit der »zeitweilige[n] Metamorphose«124 und zeigt eine »Virtuositit
der Mimik« beim Eintritt »in fast jeden verlangten Charakter«.'” In Die frohli-
chen Wissenschaft wird das Phdnomen der &sthetischen Transfiguration direkt auf
das Feld der Subjektproblematik und der Selbstmodellierung bezogen:

Ein Philosoph, der den Gang durch viele Gesundheiten gemacht hat und wieder
macht, ist auch durch ebenso viele Philosophien hindurchgegangen: er kann eben
nicht anders als seinen Zustand jedes Mal in die geistigste Form und Ferne umzuset-
zen, — diese Kunst der Transfiguration ist eben Philosophie. Es steht uns Philosophen
nicht frei, zwischen Seele und Leib zu trennen, wie das Volk trennt, es steht uns noch
weniger frei, zwischen Seele und Geist zu trennen. Wir sind keine denkenden Fro-
sche, keine Objektivir- und Registrir-Apparate mit kalt gestellten Eingeweiden, — wir
miissen bestindig unsere Gedanken aus unserm Schmerz gebidren und miitterlich

120 Vgl. F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 47.

121 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 39. — Unter er-
kenntnistheoretischen Gesichtspunkten und im Zusammenhang mit seiner Kritik am
Selbstbewuftsein verwirft Nietzsche allerdings die »Selbstbespiegelung¢, aus ihr 148t
sich kein irgendwie geartetes Sein des Subjekts ableiten, wie folgende Notiz veran-
schaulichen mag: »Das direkte Befragen des Subjekts iiber das Subjekt, und alle
Selbst-Bespiegelung des Geistes hat darin seine Gefahren, daf} es fiir seine Thatigkeit
niitzlich und wichtig sein konnte, sich falsch zu interpretieren.« F. Nietzsche: Nach-
gelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 639.

122 Vgl. F. Nietzsche: Geburt der Tragiodie, KSA 1, S. 39.

123 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 485.

124 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 309.

125 Ebd., S. 518.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

ihnen Alles mitgeben, was wir von Blut, Herz, Feuer, Lust Leidenschaft, Qual, Ge-
wissen, Schicksal, Verhidngniss in uns haben. Leben — das heisst fiir uns Alles, was
wir sind, bestdndig in Licht und Flamme verwandeln, auch alles, was uns trifft, wir
konnen gar nicht anders.'*®

Verfolgt man Schritt fiir Schritt, wie Nietzsche die Gedankenfiguren der Selbst-
spiegelung und der »kiinstlerischen Projectionen«127 in der Geburt der Tragidie
entwickelt, so zeigt sich, daB} ein Subjekt im traditionellen Sinne einer bewulten,
die kiinstlerischen Projektionen tiberwachenden und leitenden Instanz nicht gege-
ben ist. Das handlungswirksame menschliche Subjekt ist hier tatsdchlich abge-
schafft, beziehungsweise erweist sich als reine Einbildung und Illusion. Ebenso
rechnet Nietzsche mit »dem populédren und génzlich falschen Gegensatz von Seele
und Kérper«128 ab. Vor allem Schopenhauer verabschiedete ja bereits in seiner
Hauptschrift Die Welt als Wille und Vorstellung das traditionelle Konzept des ein-
heitlichen, handlungswirksamen Subjekts mit einem Geist und einer Seele, so daf3
er im Riickblick seinen philosophischen Ansatz gerade darin ausmachen konnte, die
seiner Meinung nach in der Philosophie stets »vorausgesetzte Einfachheit unseres
subjektiv bewuliten Wesens oder des Ichs«'® aufgehoben zu haben. Auch bei ihm
fehlt deshalb, auf der Ebene der metaphysischen Entfaltung des Willens, eine »In-
telligenz«, welche der Selbstbespiegelung und -reflexion des amoralischen und
chaotischen »Willens« iiber- beziehungsweise beigeordnet wire. 130

In der Geburt der Tragddie bleiben die Gedankenfiguren der Selbstbespiege-
lung, der Projektion und der verwandelnden Transfiguration auf die thematische
und argumentative Ebene beschriankt und werden durch Apollo, den »ewige[n] Gott
des Weltbestandes«, und durch »Dionysos«, den Gott »der Verdnderung und Ver-
wandlung«,131 repréisentiert.132 Durch ihr Zusammenwirken in der Tragodie ist »der

126 F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 349f.

127 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 47.

128  Ebd, S. 139.

129 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 11 (1858), S. 349f.

130 Charles Taylor betont: »Schopenhauer bricht entschieden mit jeder Form christlichen
oder nachchristlichen Denkens. Er bekennt sich ausdriicklich zu einer buddhistischen
Einstellung und sieht unsere Befreiung nicht in einer Transfiguration des gewdhnli-
chen Lebens, sondern — ganz im Gegenteil — in einer endgiiltigen Flucht vor dem
Selbst und dem Willen.« Charles Taylor: Die Quellen des Selbst. Die Entstehung der
neuzeitlichen Identitdit, Frankfurt a. M. 1996 (amerik. 1994), S. 769.

131 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 240.

132 Der russische Altphilologe, Mythenforscher und Dichter Wjatscheslaw Ivanow
(1866-1949), Kopf des russischen Symbolismus, hat sich intensiv mit Nietzsche und
dem antiken Gott Dionysos auseinandergesetzt und bereits 1912 iiber das Verhéltnis
von Einheit und Vielheit des Subjekts im Zusammenhang mit der Geburt der Trago-
die nachgedacht. Fiir Iwanow sollte man die Tragddie von folgender nietzscheani-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 185

Mensch« auf symbolisch-dsthetischer Ebene »nicht mehr Kiinstler, er ist Kunstwerk
geworden«.133 Die Geburt der Tragddie weist aber noch keine Beziige auf zu Fra-
gen der eigenen Schreibweise, des literarisch-aphoristischen Ausdrucks und der
Selbstdarstellung in Figuren und Begriffspersonen wie Zarathustra oder Dio-
nysos.134 So betont Nietzsche im Riickblick auch: »Wie sehr bedauere ich es jetzt,
dass ich damals noch nicht den Muth (oder die Unbescheidenheit?) hatte, um mir in
jedem Betrachte fiir so eigne Anschauungen und Wagnisse auch eine eigne
Sprache zu erlauben.«'*

Trotzdem wird im Riickblick auch Die Geburt der Tragddie von Nietzsche als
Ausdruck eines sich verwandelnden Selbst verstanden, so dal3 er schreiben kann:
»Sie hitte singen sollen, diese )neue Seele« — und nicht reden!«° Doch erst mit
seinen sprachphilosophischen Uberlegungen, die er in Ueber Wahrheit und Liige im
aussermoralischen Sinne entfaltet, und der Konzeption des fieien Geistes, der Frei-
geisterei und der Entwicklung einer diesem Geist entsprechenden, ndmlich aphoris-
tischen, analytisch-reflexiven und poetischen Schreibweise — ab Menschliches, All-
zumenschliches — wird das Konzept des personendichtenden, zeichenerfindenden
Grundtriebes textbildend wirksam, womit auch eine dividualistisch-egozentrierte
Konzeption denkbar und praktizierbar wird. Dies stellt eine klare Emanzipation

scher Uberlegung aus betrachten, »dessen Wurzeln aber in das tiefste Altertum rei-
chen: von der doppelten Erkenntnis, da3 Apollon Prinzip der Einheit, und sein Wesen
Monade ist, daB} Dionysos dagegen das Prinzip der Vielheit zur Geltung bringt (was
seinen Ausdruck im Mythos gefunden hat, als Passionen des leidenden und in Stiicke
zerrissenen Gottes).« Wjatscheslaw Ivanow: »Der Sinn der antiken Tragodie«, in:
ders.: Das alte Wahre. Essays, Berlin/Frankfurt a. M. o. J., S. 77-106, hier: S. 79. —
Auch Christof Kalb hat am Leitfaden des Leibes die Geburt der Tragddie einer sub-
jekttheoretischen Lektiire unterzogen, die sich dem Verhiltnis von apollinischer Ein-
heit und dionysischer Vielheit widmet. Vgl. Chr. Kalb: Desintegration, S. 26-38. —
Auch Josef Simon hat sich dieser Thematik angenommen, vgl. Josef Simon: » Apolli-
nische Einheit und dionysische Pluralitét«, in: Ulrich Willers (Hg.): Theodizee im
Zeichen des Dionysos. Nietzsches Fragen jenseits von Moral und Religion, Miins-
ter/Hamburg/London 2003, 11-23.

133 F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 289.

134 Peter Sloterdijk hingegen interpretiert die Duplizitit des Apollinischen und des Dio-
nysischen, von Apollon und Dionysos als personale Masken Nietzsches, also gewis-
sermaflen auch als Selbstprojektionen. Er schreibt: »Nietzsche vollbringt mit dem
Aufsetzen dieser symmetrisch gefrorenen Maske mit den Gesichtshilften der beiden
Gotter einen Geniestreich der Selbstdarstellung, der bis heute fasziniert.[...] Nietz-
sche kann es wagen, die apollinisch-dionysische Doppelmaske aufzusetzen, weil seit
der Romantik das Motiv psychischer Spaltung kulturfidhig geworden war;« P. Sloter-
dijk: Der Denker auf der Biihne, S. 56f.

135 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 19.

136 Ebd, S. 15.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

vom Schopenhauerschen Philosophieren dar. Deleuze hat dieses Faktum theoretisch
so gefafit:

Die groe Entdeckung der Philosophie Nietzsches [...], die seinen Bruch mit Scho-
penhauer markiert, ist die folgende: [...] Das Uniiberbriickbare ist die Individuation
selbst. Jenseits von Ich und Ego gibt es nicht das Unpersénliche, sondern das Indivi-
duum und seine Faktoren, die Individuation und ihre Felder, die Individualitit und ih-
re prdindividuellen Singularititen. Denn das Préindividuelle ist noch singuldr, wie
das Ante-Ego und das Vor-Ich noch individuell sind. Nicht nur »noch«, man miifite
sagen: »zuletzt«. Darum findet das Individuum als Intensitét sein psychisches Bild
weder in der Organisation des Ichs noch in der Spezifikation des Ego, sondern im
Gege3r;teil im gespaltenen Ego und im aufgeldsten Ich und in der Korrelation bei-
der.

Dieser hier von Deleuze skizzierte Zusammenhang wird jedoch erst deutlich, wenn
man Nietzsches Subjekt-Hypothesen nach und nach in ihren physiologischen und
sprachtheoretischen Dimensionen weiter verfolgt.

Nervenreize und die Physiologie der Sprache

1. — Bereits in seiner frithen sprachtheoretischen und sprachkritischen Schrift Ueber
Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne aus dem Jahre 1873 ebenso wie in
seiner Vorlesung aus dem Wintersemester 1872/73 Darstellung der antiken Rheto-
rik entwickelt Nietzsche Uberlegungen, die die physiologische oder leibliche Di-
mension der Sprache betreffen. Sie bilden ein Komplement zu seiner durch Kant
und Lange inspirierten erkenntnistheoretischen Kritik und iiberschreiten das an die
Musik und Schopenhauers Willensmetaphysik gebundene Sprachmodell der Geburt
der Tragodie. Weder Kant noch Lange hatten in ihren erkenntnistheoretischen Ver-
suchen der Sprache eine besondere Rolle zugesprochen, dies ist jedoch fiir Nietz-
sche unabdingbar. Der materialistische Kritizismus am Leitfaden der Physiologie
und des Leibes muB fiir Nietzsche auch auf das Feld der Sprache ausgeweitet wer-
den. »Was ist ein Wort?«, fragt Nietzsche daher auch ganz grundsitzlich und ant-
wortet: »Die Abbildung eines Nervenreizes in Lauten.«® Nietzsche versucht zu-
dem, die Sprachentstehung, die Entstehung der menschlichen Verbal-Sprache, unter
naturalistischen und entwicklungspsychologischen Gesichtspunkten zu verstehen,
wobei ihm wichtig ist, zu unterstreichen, da3 keinerlei Vernunft die Sprache be-
herrscht. Er schreibt: »Die Sprache gehért ihrer Entstehung nach in die Zeit der ru-

137 G. Deleuze: Differenz und Wiederholung, S. 324f.
138 F. Nietzsche: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, KSA 1, S. 878.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 187

dimentirsten Form von Psychologie: wir kommen in ein grofles Fetischwesen hin-

ein, wenn wir uns die Grundvoraussetzungen der Sprach-Metaphysik, auf deutsch:

. . 1 . .
der Vernunft, zum Bewultsein bringen.« * In seiner Darstellung der antiken

Rhetorik geht Nietzsche diesem Gedanken genauer und vertiefend nach, indem er

sich auf Gustav Gerber bezieht und die projizierende Dimension im Gebrauch der

Sprache betont:

Der Sprachbildende Mensch fafit nicht Dinge oder Vorgénge auf, sondern Reize: er
giebt nicht Empfindungen wider, sondern sogar nur Abbildungen von Empfindungen.
Die Empfindung durch einen Nervenreiz hervorgerufen, nimmt das Ding nicht selbst
auf: diese Empfindung wird nach aufien hin durch ein Bild dargestellt: es fragt sich
iiberhaupt, wie ein Seelenakt durch ein Tonbild darstellbar ist? Miifite nicht, wenn
vollkommen genaue Wiedergabe stattfinden sollte, vor allem das Material, in wel-
chem wiedergegeben werden soll, dasselbe sein, wie dasjenige ist, in dem die Seele
arbeitet? Da es nun aber ein Fremdes ist — der Laut — wie kann genaueres heraus-
kommen als ein Bild? Nicht die Dinge treten ins BewuBtsein, sondern die Art, wie
wir zu ihnen stehen [...]. Das volle Wesen der Dinge wird nie erfaf3t. Unsere Lautdu-
Berungen warten keineswegs ab, bis unsere Wahrnehmung u. Erfahrung uns zu einer
vielseitigen irgendwie respektablen Erkenntnifl der Dinge verholfen hat: sie erfolgen
sofort, wenn der Reiz empfunden wird. 140

Laut Nietzsche ist die Vorstellung falsch, da die Sprache die Wirklichkeit richtig
und unverfilscht darstelle, vielmehr driicke die Sprache die subjektiven und relatio-

nalen beziehungsweise egozentrierten Beziehungen des Menschen zu den Dingen

139
140

F. Nietzsche: Gotzen-Ddmmerung, KSA 6, S. 77.

F. Nietzsche: Darstellung der antiken Rhetorik, KGW 11/4, S. 426. — Zur Bedeutung
Gustav Gerbers fiir Nietzsches Sprachauffassung vgl. Antonie Meijers: »Gustav Ger-
ber und Friedrich Nietzsche. Zum historischen Hintergrund der sprachphilosophi-
schen Auffassungen des jungen Nietzsche, in: N-St. 17 (1988), S. 369-390; Antoinie
Meijers/Martin Stingelin: »Konkordanz zu den wortlichen Abschriften und Uber-
nahmen von Beispielen und Zitaten aus Gustav Gerber: Die Sprache als Kunst
(Bromberg 1871) in Nietzsches Rhetorik-Vorlesung und in »Ueber Wahrheit und Lii-
ge im aussermoralischen Sinne««, in: N-St. 17 (1988), S. 350-368. — Fredrik Agell
betont, dal Gustav Gerbers materialistische Sprachauffassung eine perfekte Ergén-
zung der durch Lange initiierten neuen erkenntnistheoretischen Vorstellungen Nietz-
sches darstelle. Er schreibt: »Dieses Exposé gibt an die Hand, da3 Nietzsche in Ger-
bers Deutung der Entstehung der Sprache eine Unterstiitzung der physiologischen In-
terpretation des Kant’schen Kritizismus sah, die er schon bei Lange gefunden hatte,
und dall Gerbers Sitze sich problemlos Langes erkenntnistheoretischem Paradigma
einschreiben lieen. Nietzsche muf} bereits beim ersten Anblick in Gerbers Buch er-
kannt haben, da3 Gerbers Position der Langes sehr dhnlich war.« Fr. Agell: Die Fra-
ge nach dem Sinn des Lebens, S. 100.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

aus. Nicht die Dinge werden durch die Sprache wiedergegeben, so Nietzsche, son-
dern unsere Beziehung zu ihnen:

Das »Ding an sich« (das wiirde eben die reine folgenlose Wahrheit sein) ist auch dem
Sprachbildner ganz unfasslich und ganz und gar nicht erstrebenswerth. Er bezeichnet
nur die Relationen der Dinge zu den Menschen und nimmt deren Ausdrucke die
kiihnsten Metaphern zu Hiilfe. Ein Nervenreiz zuerst iibertragen in ein Bild! Erste
Metapher. Das Bild wieder nachgeformt in einem Laut! Zweite Metapher. Und je-
desmzit}t 1Vollstéindiges Uberspringen der Sphire, mitten hinein in eine ganz andere und

neue.

2. — Auch hier wird Nietzsches sprachtheoretisch fundierte Erkenntniskritik deut-
lich: Nicht nur, da8 das Ding an sich niemals zu erkennen ist, wie Kant dies bereits
gezeigt hatte, auch die Sprache entfernt sich laut Nietzsches Modell von ihrem am
Anfang stehenden Nervenreiz, von dem Reiz also, der die Sprachentwicklung im
Ganzen in Gang gesetzt hat und der jede kommunikative Situation initiiert. Daf} die
Sprache als intersubjektives Medium funktioniert, begriindet Nietzsche, indem er,
dhnlich wie Teichmiiller, auf die inneren Erlebnisse und Empfindungen rekurriert
die mit bestimmten Begriffen verbunden sind, folgendermaBen:

Worte sind Tonzeichen fiir Begriffe; Begriffe aber sind mehr oder weniger bestimmte
Bildzeichen fiir oft wiederkehrende und zusammen kommende Empfindungen, fiir
Empfindungsgruppen. Es geniigt noch nicht, um sich einander zu verstehen, dass
man die selben Worte gebraucht: man muss die selben Worte auch fiir die selbe Gat-
tung innerer Erlebnisse gebrauchen, man muss zuletzt eine Erfahrung mit einander
gemein haben. [...] In allen Seelen hat eine gleiche Anzahl oft wiederkehrender Er-
lebnisse die Oberhand gewonnen iiber seltner kommende: auf sie hin versteht man
sich, schnell und immer schneller — die Geschichte der Sprache ist die Geschichte ei-
nes Abkiirzungs-Prozesses — ; auf dies schnelle Verstehen hin verbindet man sich,
enger und immer e:nger.14

Dennoch erscheint Nietzsche die Rede vom Subjekt, vom Ego oder vom Ich mehr
als problematisch — auch wenn eine Subjekt-Empfindung wohl allen Menschen ge-
mein ist —, basiert sie doch letztlich auf einer doppelten Nervenreiziibertragung in
ein sprachliches Bild. Daher fordert er: » Aufhéren, sich als solches phantastisches
ego zu fithlen!«'* Es 148t sich hier eine strukturelle Parallele zwischen der Logik
der sprachlichen Ubertragung und der dionysischen Selbstspiegelung und Transfi-

141 F. Nietzsche: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, KSA 1, S. 879.
142 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 221.
143 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 443.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 189

guration feststellen, wie sie im letzten Abschnitt beschrieben worden ist, denn, wie
dort von einer ersten, zweiten und dritten Spiegelung, die in ihrer Ubertragung inei-
nandergreifen, die Rede war, so findet sich dieser Gedanke ganz dhnlich in der
Ubertragungslogik der Nietzscheschen Sprachtheorie wieder. Doch was bedeutet
das fiir das Ich? Das Ich ist unter rein sprachlichen Gesichtspunkten fiir Nietzsche
eine doppelte Metapher. Unter psychologischen und bewuBtseinstheoretischen Ge-
sichtspunkten stellt sich das Ich zwar als erfahrbare Tatsache, aber doch fiktive
GroBe und, bei genauerer Betrachtung, sogar als korperliche und physiologische
Funktion dar, wobei diese »Tatsachen« fiir Nietzsche nur unter dem erkenntnistheo-
retischen und psychologischen Vorbehalt gelten, da es sich dabei um Projektionen,
Fiktionen und Hypothesen handelt. Vor diesem Hintergrund eroffnet sich aber auch
die Moglichkeit, auf textueller Ebene und im Phanomenbereich des Seelischen Sub-
jektfigurationen zu entwickeln, die den grundsitzlich metaphorischen und fiktiven
Charakter des Subjekts reflektieren, sogar potenzieren und als #sthetische Lebens-
form anschaulich machen.

Das Ich, der Grundwille und das Selbst

1. — Neben der sprachtheoretischen und grammatisch-linguistischen Subjektkritik
ist an der Subjekt-Thematik, wie sie bei Nietzsche auftritt, insbesondere die Span-
nung zwischen konstanter egozentrierter Einheit und wechselnder Subjekt-Vielfalt
problematisch, beziehungsweise schwer zu verstehen. Ebenso komplex und schwer
nachzuvollziehen ist das Verhiltnis zwischen pridikativen, substantivischen und
funktionalistischen Aspekten des Subjekts und des Ichs, die bei Nietzsche allesamt
vorausgesetzt, zugleich jedoch auch subversiv unterlaufen, verabschiedet und als il-
lusorisch gebrandmarkt werden. Nietzsche scheint sich mit seinen Uberlegungen
zum Subjekt, wie bereits zu Beginn dieses Kapitels in bezug auf sein Projektions-
theorem ausgefiihrt, durch seine psychologische und erkenntnisskeptische Perspek-
tive in einen vollkommenen Selbstwiderspruch begeben zu haben. Nietzsche ist
sich dieser Tatsache auch bewult, so daf3 er nach und nach mehrere Versuche un-
ternimmt, die Spannungen und Paradoxien seiner Subjektentwiirfe zu l6sen. Denn
denkt man Nietzsches sprachtheoretische, psychologische und erkenntnistheoreti-
sche Subjektkritik konsequent zu Ende, dann stellt sich doch die Frage, ob das Sub-
jekt oder das Ich, das zwischen den Polen der Egozentrizitidt und der Dividualitit
eingekeilt ist, fiir Nietzsche erstens als Selbstreferenz, zweitens als individuelles,
erkennendes Bewultsein, drittens als verantwortliche Person in rechtlicher und mo-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

ralischer Hinsicht und viertens als kommunikativer Bezugspunkt i{iberhaupt noch
existiert.'**

Gerade der erste und der vierte der hier angefiihrten Punkte bilden ja die Grund-
lage, um tiberhaupt sinnvoll {iber die Existenz oder Nicht-Existenz eines Subjekts
zu sprechen. Sollte Nietzsche also das Ich als Selbstreferenz und kommunikativen
Bezugspunkt theoretisch verwerfen — praktisch kann er es ja nicht, da er sonst
schweigen miiite —, so wiirde er sich einem Sinnlosigkeitsverdacht ausliefern.
Ebenso wie alle anderen Korper und Gegenstiande sind das Ich oder das Subjekt,
laut Nietzsches Projektionstheorem, in den Empfindungen nicht gegeben, sondern
werden aus ihnen erschlossen, aus ihnen erdichtet. Was also tun, wenn das Ich eine
grammatische, psychische und kognitive Illusion und Projektion ist, so da3 Selbs-
treferenz und kommunikative Referentialitit ebenfalls illusorisch und lediglich als
projektive Phianomene aufzufassen sind?

2. — Nun, zunichst einmal entwickelt Nietzsche auf psychologischer Ebene eine
wichtige Losung der Spannung zwischen egozentrierter Einheit und Subjekt-
Vielheit durch seine Bereichs- und Begriffsdifferenzierung von pluraler »Masken-
Vielfeiltigkeit«145 auf der BewuBtseins-Oberfldche und von singuldrem »Grundwil-
len des Geistes, welcher unablédssig zum Scheine und zu den Oberflichen hin
will«.'*® Er entwickelt damit ein Modell, das Uberlegungen iiber die als Erschei-
nungen gedeuteten Subjekte und den sie bedingenden subjektlosen Urwillen aus der
Geburt der Tragodie aufgreiftl47 und das mit der Polaritdt von Oberfldche und Tie-
fe, AuBen(-Welt) und Innen(-Welt) operiert. Nietzsche erweitert damit seine Vor-
stellung von der »Vielheit der Personen (Masken) in Einem sIch«'* und schreibt
dazu in Jenseits von Gut und Bose:

144 Dies sind die vier Punkte, die Hans Baumgartner als unhintergehbare Grofen dar-
stellt. Vgl. Fn 14 im Kapitel »Die Diskussion des Phanomens Autorschaft im Kontext
der Nietzsche-Literatur«.

145 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 168

146 Ebd., S. 167.

147 Die Uberlegungen haben selbstverstindlich auch mit Dionysos, so wie Nietzsche ihn
als philosophischen Namen entwirft, zu tun. Vgl. dazu den Abschnitt »Dionysos ge-
gen den Gekreuzigten« in dieser Arbeit.

148 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 168. — Besonders
aufschlufreich ist in diesem gedanklichen Zusammenhang auch folgende Notiz, die
eine Vorarbeit zu den nachtriglichen Vorreden von 1886 darstellt: »Aber zu wem re-
de ich dies? Wo sind denn diese >freien Geister<? Giebt es denn ein solches >unter
uns<? — [...] Ja, wenn ihr >Freidenker< nur einen Geruch davon héttet, wovon man
sich frei machen kann und wohin man getrieben wird! [...] DaB ich es nicht mehr
nothig habe, an »Seelen< zu glauben, daB ich die »Personlichkeit< und ihre angebliche

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 191

Vielleicht versteht man nicht ohne Weiteres, was ich hier von einem »Grundwillen
des Geistes« gesagt habe: man gestatte mir eine Erlduterung. — Das Befehlerische
Etwas, das vom Volke »der Geist« genannt wird, will in sich und um sich herum
Herr sein und sich als Herrn fiihlen: es hat den Willen aus der Vielheit zur Einfach-
heit, einen zusammenschniirenden, bandigenden, herrschsiichtigen und wirklich herr-
schaftlichen Willen. [...] Die Kraft des Geistes, Fremdes sich anzueignen, offenbart
sich in einem starken Hange, das Neue dem Alten anzudhnlichen, das Mannigfache
zu vereinfachen, das ginzlich Widersprechende zu iibersehen oder wegzustofen:
ebenso wie er bestimmte Ziige und Linien am Fremden, an jedem Stiick »Aussen-
welt« willkiirlich stidrker unterstreicht, heraushebt, sich zurecht féilscht. Seine Absicht
geht dabei auf Einverleibung neuer »Erfahrungen, auf Einreihung neuer Dinge unter
alte Reihen _1

149

Einheit leugne und in jedem Menschen das Zeug zu sehr verschiedenen »>Personae«
(und Masken) finde, daB mir der »absolute Geist< und das >reine Erkennen< Fabelwe-
sen bedeuten, hinter denen sich eine contradictio in adjecto verbirgt — damit bin ich
vielleicht auf der gleichen Bahn, wie viele jener >Freidenker««. F. Nietzsche: Nachge-
lassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 557f. — Hier stellt Nietzsche explizit ei-
ne Verbindung zwischen der Maske und dem Problem der Einheit des Subjekts her,
wobei er sich an die sogenannten »Freidenker« und »freien Geister« wendet, die in
gewissem Sinne ja auch nur Selbst-Projektionen Nietzsches, »ein Schadensersatz fiir
mangelnde Freunde« darstellen: »So habe ich denn einstmals, als ich es néthig hatte,
mir auch die >freien Geister< erfunden, [...] dergleichen >freie Geister< giebt es
nicht, gab es nicht, — aber ich hatte sie damals, wie gesagt, zur Gesellschaft nothig«.
F. Nietzsche: Menschlichs, Allzumenschliches, KSA 2, S. 15. — Zur sprach- und be-
griffsgeschichtlichen Dimension sowie der philosophischen Implikationen des Ver-
hiltnisses von Person und Maske vgl. Dieter Sturma: Philosophie der Person. Die
Selbstverhdiltnisse von Subjektivitiit und Moralitdt, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich
1997; Dieter Sturma (Hg.): Person. Philosophiegeschichte, Theoretische Philosophie,
Praktische Philosophie, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 2001 und Richard Weihe:
Die Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form, Miinchen 2004.

F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 167. — Auch die Vorstellung von
einem Grundwillen des Geistes kann als partikulare Transformation der Schopenhau-
erschen Willensmetaphysik verstanden werden. So hat Schopenhauer tiber das, »was
dem Bewuftsein und Einheit und Zusammenhang gibt, indem es durchgehend durch
dessen samtliche Vorstellungen seine Unterlage, sein bleibender Triger ist«, ge-
schrieben: Es »kann nicht durch das Bewuftsein bedingt, mithin keine Vorstellung
sein: vielmehr muf} es das prius des BewuBtseins und die Wurzel des Baumes sein,
davon jenes die Frucht ist. Dieses, sage ich, ist der Wille; er allein ist unwandelbar
und schlechthin identisch und hat zu seinen Zwecken das BewuBtsein hervorge-
bracht. Daher ist auch er es, welcher ihm Einheit gibt und alle Vorstellungen und Ge-
danken desselben zusammenhilt, gleichsam als durchgehender GrundbaB sie beglei-
tend.« A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 11 (1858), S. 179f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Der Geist — hier im Sinne von BewufBtsein gebrauchtlso — versucht also, aus der
Vielheit eine Einheit zu bilden und zu synthetisieren. Er iibt Macht aus und gleicht
Unterschiedliches an, so daf} so etwas wie die Vorstellung einer kohédrenten Indivi-
dualitit, eines einheitlichen Selbst oder Subjekts entsteht: »Was er wollte, das war
Totalitét; [...] er disziplinirte sich zur Ganzheit, er schuf sich...«"" Auch hier
treffen wir auf die bereits bekannten psychologischen Uberlegungen Nietzsches,
daB fiir das Subjekt aufgrund einer projektiven Aneignung aus dem Unbekannten
stets das Bekannte wird. Fiir ihn handelt es sich dabei aber um eine (Selbst-)
Tauschung oder Einbildung: »Ich unterscheide [...]: die eingebildeten Individuen
und die wahren »Lebens-systemes, deren jeder von uns eins ist — man wirft beides in
eins, wihrend »das Individuum« nur eine Summe von bewuften Empfindungen und
Urtheilen und Irrthiimern ist, ein Glaube, ein Stiickchen zusammengedacht und zu-
sammengefabelt, eine »Einheit¢, die nicht stand hilt.« >

Der »Grundwille des Geistes«, das wahre »Lebens-System« — das ein sich
selbstorganisierendes System und einen sich selbstorganisierenden Organismus dar-
stellt, in dem das BewuBtsein oder das Denken als funktionale, lebenserhaltende
GrofBen verstanden werden — und das Selbst werden von Nietzsche vom Ich abge-
hoben: Sie sind nicht das bewufite Ich. Das bewufite Ich ist ein abgeleitetes, sekun-
déres oder tertidres Phdnomen — #hnlich wie bei Schopenhauer, der betonte: »Weit
entfernt, das schlechthin Erste zu sein (wie z.B. Fichte es lehrte) ist es im Grunde
tertidr, indem es den Organismus voraussetzt, dieser aber den Willen.«'*® Genauso
wenig sind der Grundwille, das Lebenssystem und das Selbst fiir Nietzsche aber
auch nicht ein »Nicht—Ich«154, wie es aus der Transzendentalphilosophie (etwa bei
Fichte), Reflexionsphilosophie Kantscher Prigung oder Rationalen Psychologie her
bekannt ist. Deshalb sind sie auch nicht als etwas auflerhalb des Selbst anzusie-

150  Vgl. folgende Bemerkung, in der die Verbindung von BewuBtsein und Geist fiir
Nietzsche explizit wird: »die Conception eines BewulBtseins (>Geistes<) als Ursache
und spiter noch die des Ich (des >Subjekts¢) als Ursache sind blofl nachgeboren«. F.
Nietzsche: Gotzen-Ddmmerung, KSA 6, S. 90.

151 Ebd., S. 151.

152 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 443.

153 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 11 (1858), S. 360.

154 Ebd. — Nietzsche betont, dafl dahinter ein »fehlerhafter Dogmatism in Betreff des
regoc« liege, daBl »dasselbe als atomistisch genommen, in falschen Gegensatz zum
»>Nicht-ich«« in der Transzendentalphilosophie konstruiert worden ist: »Nach dieser
kiinstlichen Loslésung und An-und-fiir-sich-Erklarung des ego hatte man einen
Werth-Gegensatz vor sich, der unwidersprechlich schien: das Einzel-ego und das
ungeheure Nicht-ich.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA
12, S. 486.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 193

deln.'”® Die Abgrenzung des Ichs von der Welt (Nicht-Ich) und anderen Ichs
(Nicht-Ich) wird so aufgehoben. Beide, Ich und alle Formen von Nicht-Ich, sind
vielmehr bei Nietzsche auf der BewuBtseinsebene als Masken und als Projektionen,
als (dramatische) Illusionen des Grundwillens, dem ein psycho- und triebdynami-
sches Modell unterliegt, aufzufassen, so daB »der Mensch als ein Schauspiel«156 er-
scheint. »Der Geist«, schreibt Nietzsche, »genief3t darin seine Masken-Vielfiltigkeit
und Verschlagenheit, er entspricht dem »Willen zum Schein, zur Vereinfachung,
zur Maske, zum Mantel, kurz zur Oberfliche«.®” So unterstreicht er auch diesen
Willen zur Vereinfachung, den die Individuation darstellt, und hebt davon die Divi-
dualitét des Subjekts ab:

[...] wahrscheinlich empfinden wir die Grade der Krifte und Triebe wie Néhe und
Ferne und legen uns wie eine Landschaft und Ebene aus, was in Wahrheit eine Viel-
heit von Quantititsgraden ist. Das Nichste heifit uns »ich« mehr als das Entferntere,
und gewdhnt an die ungenaue Bezeichnung »ich und alles andere, tu«, machen wir
instinktiv das Uberwiegende momentan zum ganzen ego und alle schwiicheren Trie-
be stellen wir perspektivisch ferner und machen daraus ein ganzes Du oder »Es«. 138

Es ist fiir Nietzsche der »Grundwille« — und nicht das (fiktive sowie empirische)
Ich —, das »verborgene und herrische Etwas«lsg, der herrscht und iiber welches das
Ich nur bedingt verfiigt, welcher das Ich sich auch in allen Figuren spiegeln, sie sich
aneignen, sie erkennen und semiotisch-sprachlich zum Ausdruck bringen l46t.
Nietzsche transformiert in gewissem Sinne die abendldndische Geistmetaphysik,
die im deutschen Idealismus, namentlich bei Hegel, kulminiert. Es ist wichtig zu
sehen, wie Nietzsche die sowohl alltdglich als auch philosophisch hochaufgeladene
Rede vom Geist naturalisiert und versucht, sie auf physiologisch-biologische und
psychologische Grundlagen zu stellen. Der Grundwille des Geistes zeigt fur ihn,
dafl der Mensch oder das Ich vielleicht das Gefiihl hat, Urheber seines Willens und
Subjekt seines Lebens zu sein, doch in Wirklichkeit ist es fiir Nietzsche so, daB3 das
bewullte Ich ein Spielball eines zugrunde liegenden Willens ist, der macht, was er
will. Er gleicht in diesem Zusammenhang Nietzsches Auffassung vom Cogifo, vom

155 In Also sprach Zarathustra schreibt Nietzsche dazu: »Dein Selbst lacht iiber dein Ich
und seine stolzen Spriinge. >Was sind mir diese Spriinge und Fliige des Gedankens?
sagt es sich. Ein Umweg zu meinem Zweck. Ich bin das Géngelband des Ich’s und
der Einbléser seiner Begriffe<. Das Selbst sagt zum Ich: »hier fithle Schmerz!< und da
leidet es und denkt nach, wie es nicht mehr leide — und dazu eben soll es denken.« F.
Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 40.

156 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 481.

157 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 168.

158 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 212.

159 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 373.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Denken und vom Gedanken, der, wie wir gesehen haben, fiir ihn ja auch kommt
und geht, wie er will. Der bewulte, sich selbstgewisse Wille ist fiir Nietzsche zu-
ndchst nur ein bewuBtseinstheoretisches Oberfichenphidnomen: Die Kongruenz
zwischen dem Subjekt als Wissendem und Urheber eines konkreten Willens und
dem Subjekt als Ort eines Grundwillens ist fiir ihn nicht gegeben, beziechungsweise
erst nachtréglich konstruierbar und konstruiert.'®

3. — So ist auch hervorzuheben, dall die Vorstellungen von Ich, Du, Es bei Nietz-
sche kiinstlerische Projektionen des Grundwillens auf der BewuBtseins-Oberfléche
sind, sie existieren nicht als Entitdten, so dall auch bei genauerer Betrachtung »bei
allem Denken eine Vielheit von Personen betheiligt scheint«.'® Auf ahnliche Art
und Weise scheinen diese beteiligten Personen im Denken ebenso wie die Vorstel-
lung, die durch den Einsatz von Personalpronomina entsteht, lediglich Projektionen
des metaphorischen Ubertragungsprozesses zu sein, dem die Sprache laut Nietzsche
im Allgemeinen unterliegt.

Nietzsche konzeptualisiert diese Ubetlegung in Also sprach Zarathustra mit
Hilfe des Theorems vom »Leib und seiner grossen Vernunft«.' Dort schreibt er,
indem er die dividualistisch-egozentrierte Dimension des Leibes betont: »Der Leib
ist eine grosse Vernunft, eine Vielheit mit einem Sinne, ein Krieg und ein Frieden,
cine Heerde und ein Hirt.«'® Ahnlich wie Schopenhauer, der zwar selbst mit der
Vorstellung einer noumenalen Welt operiert,164 bezeichnet auch Nietzsche
Anaxagoras als seinen »direkten Antipoden unter den Philosophen«, da dieser »zum
Ersten und Urspriinglichen, wovon alles ausgeht, einen Nous, eine Intelligenz, ein

160  Vgl. dazu folgende Aufzeichnung Nietzsches: »Hier wird ein Denken erdichtet, wo
ein Gedanke als Ursache eines anderen Gedankens gesetzt wird. Es kommt derglei-
chen in der Wirklichkeit nicht vor: diese ist unséglich anders complicirt. Dadurch daf3
wir jene Fiction als Schema anlegen, also das tathsdchliche Geschehen beim Den-
ken gleichsam durch einen Simplifications-Apparat filtriren: bringen wir es zu ei-
ner Zeichenschrift und Mittheilbarkeit und Merkbarkeit der logischen
Vorginge. Also: das geistige Geschehen zu betrachten, wie als ob es dem
Schema jener regulativen Fiktion entsprédche: dies ist der Grundwille.
Wo es »Gedéchtnifl« giebt, hat dieser Grundwille gewaltet.« F. Nietzsche: Nachgelas-
sene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 505.

161 Ebd., S. 595.

162 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 39. — Vgl. weiter dazu ebd.: »Ich¢
sagst du und bist stolz auf diess Wort. Aber das GroBere ist, woran du nicht glauben
willst, — dein Leib und seine grofle Vernunft: die sagt nicht Ich, aber thut Ich.«

163 Ebd.

164 Freilich versteht Schopenhauer seine noumenale Welt der Ideen und Formen wiede-
rum nur als Objektivierung des subjektlosen, blinden und vernunftlosen Willens, so
daB er Anaxagoras tatséchlich als Antipoden verstehen kann.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 195

Vorstellendes beliebig annahm und als der erste gilt, der eine solche Ansicht aufge-
stellt hat.«'® Ebenso macht Nietzsche Anaxagoras, dessen naturphilosophische
Lehre sich der junge Sokrates zugewandt hatte, fiir die »wunderliche Ausschwei-
fung« verantwortlich, die substantiell-verstandene Vernunft, den »Geist an sichg,
der die Ursache von allem ist, weil er alles aufs Beste anordne, in die Philosophie
eingefiihrt zu haben.'® In Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen
schreibt Nietzsche, dal Anaxagoras seine »Rettung in jenem sich selbst bewegen-
den und sonst unabhidngigegen Nous« fand."®” Fiir Nietzsche ist diese Vorstellung
jedoch eine reine Projektion beziehungsweise Imagination: »Der »>Geist¢, etwas,
das denkt: womoéglich gar »der Geist absolut, rein, pur< — diese Conception ist ei-
ne abgeleitete zweite Folge der falschen Selbstbeobachtung, welche an das »Den-
ken« glaubt«, und er fiihrt weiter aus: »hier ist erst ein Akt imaginirt, der gar nicht
vorkommt, »das Denken< und zweitens ein Subjekt-Substrat imaginirt in dem jeder
Akt dieses Denkens und sonst nichts Anderes seinen Ursprung hat: d.h. sowohl
das Thun, als der Thiter sind fingirt«. Fir Nietzsche fillt damit »denn

165 A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 11 (1858), S. 349. — Auch
Nietzsche wird diesen »Geist an sich« oder »reinen Geist« durch seine psycho-
physiologischen Uberlegungen angreifen: »Ehemals sah man im Bewusstsein des
Menschen, im >Geist<, den Beweis seiner hoheren Abkunft, seiner Gottlichkeit; um
den Menschen zu vollenden, rieth man ihm an, nach der Art der Schildkrote, die
Sinne in sich hineinzuziehen, den Verkehr mit dem Irdischen einzustellen, die sterb-
liche Hiille abzuthun: dann blieb die Hauptsache von ihm zuriick, der >reine Geist«.
Wir haben uns auch hieriiber besser besonnen: das Bewusstwerden, der »Geists, gilt
uns gerade als Symptom einer relativen Unvollkommenheit des Organismus, als ein
Versuchen, Tasten, Fehlgreifen, als eine Miihlsal, bei der unnéthig viel Nervenkraft
verbraucht wird, — wir leugnen, dass irgend Etwas vollkommen gemacht werden
kann, so lange es noch bewuf3t gemacht wird. Der >reine Geist« ist eine reine Dumm-
heit: rechnen wir das Nervensystem und die Sinne ab, die »sterbliche Hiille<, so ver-
rechnen wir uns — weiter nichts!...« F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S.
180f.

166 F. Nietzsche: Die vorplatonischen Philosophen, KGW 11/4, S. 216. — Nietzsches spa-
tere alternative Subjekt-Modelle favorisieren dagegen einen anderen Vorsokratiker
beziehungsweise Vorplatoniker: Vor dem Hintergrund von Nietzsches dividualis-
tisch-egozentrierten Subjekt-Hypothesen erkennt man Heraklits »immanente dike und
[...] den polemos als deren Bereich und wieder das Ganze als Spiel«. Ebd., S. 279. —
In Nietzsches grundsitzlicher Kritik an den abendldndischen Philosophen nimmt er
»mit hoher Ehrerbietung, den Namen Heraklit’s bei Seite«, denn »Heraklit wird
ewig Recht behalten, dass das Sein eine leere Fiktion ist.« F. Nietzsche: Gotzen-
Démmerung, KSA 6, S. 75. — Vgl. zu Nietzsche und Heraklit: Sarah Kofman:
»Nietzsche und die Dunkelheit des Heraklit« (franz. 1986), in: Sigrid Bauschin-
ger/Sara Lennox (Hg.): Nietzsche heute. Die Rezeption seines Werkes nach 1968,
Stuttgart 1998, S. 75-104.

167 F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, KSA 1, S. 860.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

auch die Nothigung weg, ein Etwas das »erkennts, ein Subjekt fiir das Erkennen an-
zusetzen, irgend eine reine >Intelligenz¢, einen »absoluten Geist: — diese noch von
Kant nicht génzlich aufgegebene Mythologie«.168

4. — Wie erkennt nun aber das (fiktive) Ich, daf3 es eine kiinstlerische Projektion, ja,
ein Effekt der Sprache, des Grundwillens oder des Leibes ist? Nun, zum einen aus
der Analyse der Sprache, in der das Miflverstindnis vom Ich quasi objektiviert hin-
terlegt ist, zum anderen in einer spezifischen Kontinuitédts- und Diskontinuitétser-
fahrung, denn der Grundwille manifestiert sich selbst vor allem dadurch, da3 er das
Subjekt, das sich dividualistisch ausdriicken méchte, leiden 146t, es diszipliniert und
dadurch eine Dissoziationserfahrung machen 148t: »dieser Tyrann in uns nimmt ei-
ne schreckliche Wiedervergeltung fiir jeden Versuch, ihm auszuweichen oder zu
entschlﬁpfen«.169 Er »disciplinirt Einen [...] zur Einheit zuriick«.' ™ Dieser »Ty-
rann« operiert im Unbewuften, in der unbekannten inneren Welt, zwingt dem Ich
seinen Willen auf und weist ihm eine Aufgabe zu. Das Ich kann nur versuchen, sich
ihm gelegentlich zu entziehen, indem es auf einer anderen, héheren und artifizielle-
ren Ebene — etwa auf der Ebene der Textfixierung — die Dynamik des Grundwillens
auBler Kraft setzt, so wie Nietzsche dies in Ecce homo zu zeigen, und die »Frage,
wie man wird, was man ist«'”" — also die im Untertitel der Schrift genannte
Frage — zu beantworten versucht. Zugleich betont Nietzsche die prekére, fragile und
zielgerichtete Einheit auf der BewulBtseinsoberfldche, ja die Illusionen, die durch
die Tatsache des BewuBtseins als Oberfldchenphinomen bedingt sind. So schreibt
Nietzsche in Ecce homo auch:

Man muss die ganze Oberflidche des Bewusstseins — Bewusstsein ist eine Oberfliche
— rein erhalten von irgend einem der grossen Imperative. Vorsicht selbst vor jedem
grossen Worte, jeder grossen Attitiide! Lauter Gefahren, dass der Instinkt zu friih
»sich versteht« — — Inzwischen wichst und wichst die organisirende, die zur Herr-
schaft berufne »ldee« in der Tiefe, — sie beginnt zu befehlen, sie leitet langsam aus
Nebenwegen und Abwegen zuriick, sie bereitet einzelne Qualititen und Tiichtigkei-
ten vor, die einmal als Mittel zum Ganzen sich unentbehrlich erweisen werden, — sie

168 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 615.

169 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 373.

170 Brief an Carl Fuchs, 20. Dezember 1889, F. Nietzsche: Sdamtliche Briefe, KSB 8, S.
210.

171 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 293. — Generell gilt fiir Nietzsche, indem er die
Formel, die Ecce homo als Untertitel dient, aufgreift: »Heute, wo uns jedes »so und so
soll der Mensch sein< eine kleine Ironie in den Mund legt, wo wir durchaus festhal-
ten, daB man, trotz allem, nur das wird, was man ist«. F. Nietzsche: Nachgelassene
Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 290.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 197

bildet der Reihe nach alle dienenden Vermdgen aus, bevor sie irgend Etwas von der
dominirenden Aufgabe, von »Ziel«, »Zweck«, »Sinn« verlauten 1iisst.172

Nietzsche bricht hier in Ecce homo theoretisch die Kohdrenz und Selbsttransparenz
des BewuBtseins auf, indem er die (unbewuBlten) Prozesse zu beschreiben versucht,
die unter dem als Oberfldche verstandenen BewuBtsein des Subjekts stattfinden und
die sich der Kontrolle und dem Willen des sich angeblich selbstgewissen Subjekts
entzichen. Ubertragen auf die eigene konkrete philosophisch-literarische Produkti-
on, kann Nietzsche deshalb schreiben:

Ich habe fast jeden Tag ein, zwei Stunden jene Energie erreicht, um meine Gesammt-
Conception von Oben nach Unten sehn zu kénnen: wo die ungeheure Vielheit
von Problemen, wie ein Relief und klar in den Linien, unter mir ausgebreitet lag. Da-
zu gehort ein maximum von Kraft, welches ich kaum mehr bei mir gehofft hatte. Es
hingt Alles zusammen, es war schon seit Jahren Alles im rechten Gange, man baut
seine Philosophie wie ein Biber, man ist nothwendig und weif es nicht: aber das Al-

.. . 173
les mufl man sehn, wie ich’s jetzt gesehen habe, um es zu glauben.

Das BewulBtsein ist also bestenfalls erst im Nachhinein in der Lage, sich bis zu ei-
nem gewissen Grade selbst transparent zu werden, zu erkennen, wie alles im singu-
laren und partikularen Fall zusammenhingt. Ja, wenn man diese Stelle genau be-
trachtet, dann 148t sich erkennen, wie aus einem unpersonlichen Prozel3, den Nietz-
sche durch das unpersonliche Personalpronomen man charakterisiert, das Ich als in-
dividuelles, erkennendes BewuBtsein sick tiberhaupt erst in der Selbstbetrachtung
konstituiert. Denn Nietzsche scheint die Empfindung zu haben, an der Entstehung
seiner Philosophie gar keinen so groBen bewullten Anteil gehabt zu haben.

Fiir ihn steht fest, dall der Mensch iiber seine Wiinsche, seinen Willen und ihre
(mogliche) Handlungswirksamkeit nur bedingt Wissen und Kontrolle hat. Daraus
folgt, dal3 ein Subjekt die ganze Zeit etwas anderes gewollt haben kann, als es dach-
te. Es entsteht dadurch ein Ri} oder eine Spaltung im Subjekt, eine Form von Sub-
jekt-Dividualismus. AuBlerdem ist fiir Nietzsche die »BewuBtheit [...] die letzte und

172 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 294.

173 Brief an Georg Brandes vom 4. Mai 1888, F. Nietzsche: Samtliche Briefe, KSB 8, S.
310. — Vgl. auch den Brief an Heinrich Koselitz vom 16. August 1886, in dem Nietz-
sche einen ganz dhnlichen Gedanken in bezug auf seine literarisch-philosophische
Produktion formuliert: »Inzwischen habe ich die Skizzen zu einer »Moral fiir Mora-
listen< gemacht und in vielen Punkten mich geordnet und zurechtgeriickt. Die durch-
gehende unbewufite ungewollte Gedanken-Congruenz und -Zusammengehorigkeit in
der buntgeschichteten Masse meiner neuen Biicher hat mein Erstaunen erregt: man
kann von sich nicht los, deshalb soll man es wagen, sich weithin gehen zu lassen.«
F. Nietzsche: Sdamtliche Briefe, KSB 6, S. 429.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

spéteste Entwicklung des Organischen und folglich auch das Unfertigste und Un-
kréftigste daran. Aus der BewuBitheit stammen unzihlige Fehlgriffe«.174 Nietzsche
betont immer wieder die »Ueberschiatzung und Verkennung des Bewusstseins«,
denn: »Man denkt, hier sei der Kern des Menschen; sein Bleibendes, Ewiges, Letz-
tes, Urspriinglichstes!<<175 Dariiber hinaus ist aber auch zu unterstreichen, daf3
Nietzsche das BewufBtsein nicht nur als Oberflichenphdnomen charakterisiert, son-
dern es als Ort und Medium der Erkenntnis theoretisch prinzipiell in Frage stellt,
beziehungsweise die Notwendigkeit des Bewultseins fiir das Leben bezweifelt:
»Das ganze Leben wire moglich, ohne dass es sich gleichsam im Spiegel séhe: wie
ja thatsdchlich auch jetzt noch uns der bei weitem iiberwiegende Theil dieses Le-
bens sich ohne diese Spiegelung abspielt —, und zwar auch unsres denkenden, fiih-
lenden, wollenden Lebens, so beleidigend dies einem dlterem Philosophen klingen
mag. Wozu liberhaupt Bewusstsein, wenn es in der Hauptsache tiberfliissig ist2«' 7

Die UnbewuBtheit und fehlende Selbstreflexion beziehungsweise die Inszenie-
rung von UnbewuBtheit und Selbstreflexion spielt fiir Nietzsche in Ecce homo, wie
wir noch sehen werden, eine ganz entscheidende Rolle."”” Sie verweisen auf das
Instinktive, ja, BewufBtheit und Denken werden von Nietzsche als natiirliche und
instinktive funktionale Grofen naturalisiert. Und so schreibt er in Jenseits von Gut
und Bose auch:

Nachdem ich lange genug den Philosophen zwischen die Zeilen und auf die Finger
gesehn habe, sage ich mir: man muss noch den gréssten Theil des bewussten Den-
kens unter die Instinkt-Thétigkeiten rechnen, und sogar im Falle des philosophischen
Denkens; man muss hier umlernen, wie man in Betreff der Vererbung und des »An-
geborenen« umgelernt hat. So wenig der Akt der Geburt in dem ganzen Vor- und
Fortgange der Vererbung in Betracht kommt: ebenso wenig ist »Bewusstsein« in ir-
gend einem entscheidendem Sinne dem Instinktiven entgegengesetzt|.. .]41 8

Dariiber hinaus ist es fiir Nietzsche falsch, zu behaupten, es gibe prinzipiell so et-
was wie ein individuelles BewuBtsein, denn das BewuBtsein ist fiir ihn ein soziales
Phinomen: »Mein Gedanke ist«, schreibt Nietzsche, »dass das Bewusstsein nicht

174 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 382.

175  Ebd, S. 382f.

176 F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 390. — Vgl. zu den transzenden-
talphilosophischen Implikationen des BewulBtseinsbegriffs bei Nietzsche sowie zur
Rolle des BewuBtseins in Nietzsches Kritik an der traditionellen Erkenntnistheorie
Erwin Schlimgen: Nietzsches Theorie des Bewufitseins, Berlin/New York 1999.

177 Vgl. den Abschnitt »Das Konversions- und Selbsterforschungsverbot: »Wie man
wird, was man ist«« im zweiten Hauptteil dieser Studie.

178 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 17.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 199

eigentlich zur Individual-Existenz gehort, vielmehr zu dem, was an ihm Gemein-
schafts- und Heerden-Natur ist«.'””

5. — Philosophiegeschichtlich entscheidend ist hier, im Kontext einer subjekttheore-
tischen Erdrterung, folgendes: Nietzsches Rede von einem Grundwillen des Geistes
fallt erstens nicht in eine »Seelen-Atomistik«' ™ zuriick. Zweitens leitet Nietzsche
das Ich nicht aus der Struktur des SelbstbewuBtseins ab. Das heifit auch: Weder das
Ich noch die Seele haben tatsdchlich einen substantiellen und substantivischen Cha-
rakter, auch wenn die menschliche Verbalsprache dies nahelegt. Der Grundwille
hingegen stellt sich in Nietzsches psycho-physiologischer Perspektive ( und auf in-
tellektuell-symbolischer Ebene) als nichts anderes als das wahre Lebens-System dar.
Daher kann er auch sagen, daf} es ein »Subjekt an sich«'® und die Seele als sub-
stantielle Einheit nicht gibt. Nietzsche zieht daher — auf der Grundlage seines Pro-
jektionstheorems — die Konsequenz: »geben wir die Seele, »das Subjekt« preis, so
fehlt die Voraussetzung fiir eine »Substanz< l'iberhaupt«.182

Nietzsche bindet seine alternativen Subjekt-Hypothesen daher weniger an die
alten abendléndischen Seelen-Vorstellungen, seien sie nun substantialistisch, me-
chanistisch oder anders konfiguriert — auch wenn er das Wort Seele manchmal ho-
molog zu den Begriffen des Subjekts, des Ichs oder des Selbst gebraucht —, sondern
vielmehr an den plural verstandenen Leib und an zeitgendssische Deutungen der
Lebensprozesse, die er bereitwillig und intensiv rezipiert hat. Nietzsche schluf3fol-
gert daraus, da3 »entscheidend tiber das Loos von Volk und Menschheit [ist], dass
man die Cultur an der rechten Stelle beginnt — nicht an der »Seele« [...]: die rechte
Stelle ist der Leib, die Gebirde, die Didt, die Physiologie, der Rest folgt dar-

179 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 592. — Fiir Lange hingegen ist
das Bewulitsein ein wesentlicher Bestandteil des Korpers: »Was unbewusst ist, muss
korperlicher Natur sein, da man ja die ganze Annahme einer Seele nur auf das Be-
wuBtsein griindet. Kann der Korper ohne das Bewusstsein logische Operationen voll-
ziehen, die man bisher nur dem Bewusstsein glaubte zuschreiben zu diirfen, dann
kann er das Schwierigste, was die Seele leisten soll. Es hindert uns dann nichts mehr,
auch das Bewusstsein dem Korper als Eigenschaft zuzuschreiben.« Fr. A. Lange: Ge-
schichte des Materialismus (1866), Bd. 2, S. 379.

180 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdose, KSA 5, S. 27. — Vgl. dazu, ebd.: »[...]
Seelen-Atomistik. Mit diesem Wort sei es erlaubt, jenen Glauben zu bezeichnen,
der die Seele als etwas Unvertilgbares, Ewiges, Untheilbares, als eine Monade, als
ein Atomon nimmt: diesen Glauben soll man aus der Wissenschaft hinausschaf-
fen!«

181 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 384.

182 Ebd. S. 465.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

aus...«.'™ Was Nietzsche dariiber hinaus und im Zusammenhang seiner Poetologie
des Selbst vor allem interessierte, war die Vorstellung einer inneren Verwandt-
schaft, eines Parallelismus, zwischen den geistigen und organischen Prozessen, die
sich in kiinstlerischen Kreationsprozessen, philosophischer Begriffsarbeit und na-
tirlichen Lebensprozessen schopferisch und organisierend ausdriicken: »Es 146t
sich«, so Nietzsche, »eine vollkommene Analogie fithren [...] zwischen dem kiinst-
lerischen Herausbilden aus zeugenden Grundgedanken bis zum System und dem
Werden des Organismus als [...] Verleiblichung. Kurz: das [...] organische Leben
und das [...] schopferische [...] Denken enthalten einen Parallelismus.«'™*

Die Konzepte der Einverleibung, der Assimilation, der Projektion und Introjek-
tion, die genau diesen Parallelismus zum Ausdruck bringen, sind die Gelenkstellen,
die es Nietzsche erlauben, Resultate und Denkmuster der Physiologie, der Psycho-
logie und der Erkenntnistheorie auf die schopferisch-philosophische und literarische
Selbstgestaltung und auf das, was er den Grundwillen des Geistes, aber auch die
Physiologie der Kunst nennt, zu 1('1ber‘[ragen.185 Denn auch das Kunstwerk »ohne

183 F. Nietzsche: Gotzen-Dimmerung, KSA 6, S. 149.

184 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 139. — Inwieweit
es bei Nietzsche ein philosophisches System gibt oder nicht, wird in dem Abschnitt
»System und Redlichkeit« thematisiert. Die Vorstellung, da3 sich aus einem Grund-
gedanken ein System entwickelt, scheint zundchst darauf hinzudeuten, doch ist an
dieser Stelle zunichst festzuhalten, daf3 es sich um eine Beschreibung in einem Ver-
gleich handelt.

185 Nietzsche betont in diesem Zusammenhang auch: Die »Bediirfnisse und Vermogen«
dessen, was »vom Volke »der Geist« genannt wird«, sind »die selben, wie sie die
Physiologen fiir Alles, was lebt, wéchst und sich vermehrt, aufstellen.« F. Nietzsche:
Jenseits von Gut und Bdse, KSA 5, S. 167. — Wie sehr Nietzsche mit dieser Parallel-
fithrung von Physiologie und Deutung des Lebens und des Geistes im wissenschaftli-
chen Trend der Zeit lag, haben folgende Publikationen herausgestrichen: Martin
Stingelin: »Friedrich Nietzsches Psychophysiologie der Philosophie«, in: Sven Die-
rig/Henning Schmidgen (Hg.): Physiologie und physiologische Praktiken im 19.
Jahrhundert, Berlin 1999, S. 33-43; Chr. Kalb: Desintegration. — Zur wissenschafts-
und philosophiehistorischen Aufarbeitung der Auseinandersetzung um das Verhiltnis
von Geist, Seele, Organismus und Leben vgl. grundsitzlich Georg Topfer: Zweckbe-
griff und Organismus. Uber die teleologische Beurteilung biologischer Systeme,
Wiirzburg 2004. — Mit der Engfiihrung von geistiger Produktivitdt und physiologi-
schem Prozef transformiert Nietzsche auch hier das, was bereits Schopenhauer in
seiner Transzendentalphilosophie gesagt hatte: Das System, ja selbst die kleinste
»Hypothese fiihrt«, Schopenhauer zufolge, »in dem Kopfe, in welchem sie einmal
Platz genommen hat oder geboren ist, ein Leben, welches insofern dem eines Orga-
nismus gleicht«. Sie nehme »von der Aulenwelt nur das ihr Gedeihliche und Homo-
gene« auf, »hingegen das ihr Heterogene und Verderbliche gar nicht«. A. Schopen-
hauer: Paralipomena 11 (1851), S. 597. — Ahnliches formuliert iibrigens auch Kant im
zweiten Abschnitt der Kritik der Urteilskraft, wenn er Lebewesen als (selbst-)

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 201

Kiinstler erscheint z.B. als Leib, als Organisation<<186. Nietzsche 16st diesen Gedan-
ken jedoch aus dem engen Feld der (Kunst-)Physiologie, der naturphilosophischen
Betrachtung der Lebensprozesse und der Subjektphilosophie, weitet ihn auf die
Psychologie aus und kann ihn so bewuBt, auf textueller Ebene, in der schriftstelleri-
schen Praxis potenzieren, wobei er auf literarische Gew#hrsménner und Vorlaufer
stoft, allem voran auf Stendhal."”” Nietzsche betont in der Engfiihrung von Organi-
schem und Kiinstlerischem, dal »alles Organische [...] wie der Kiinstler« handelt,
»es schafft aus einzelnen Anregungen, Reizen ein Ganzes, es 146t Vieles Einzelne
bei Seite und schafft eine simplificatio, es setzt gleich und bejaht sein Ge-
schdpf«.188

Zu unterstreichen ist, dal an die Stelle des BewuBtseins oder der Seele in Nietz-
sches theoretischen Uberlegungen zur Organisation des Subjekts der Leib tritt. Und
gerade der Leib ist fiir Nietzsche von besonderer Bedeutung, da er glaubt, in ihm
ein jeglicher Projektion vorgidngiges Phidnomen identifizieren zu konnen.'™ Er
schreibt in Auseinandersetzung mit Gustav Teichmiiller, dem fiir Nietzsches
psycho-semiotischen Uberlegungen und Projektionstheorem so wichtigen Stich-
wortgeber: »Die Glaubwiirdigkeit des Leibes ist erst die Basis, nach der der Werth
alles Denkens abgeschétzt werden kann. Gesetzt, wir hétten lauter Dinge erdacht,
die es nicht giebt (wie z.B. Teichmiiller annimmt!) usw. Der Leib erweist sich im-

organisierte Wesen bestimmt. Vgl. Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft
(1790/93), in: ders.: Werke in 12 Bcinden, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a.
M. 1968, Bd. 10, S. 319-323.

186 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 119.

187 Vgl. den Abschnitt »Stendhal gegen Kant« in dieser Studie.

188 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 —1885, KSA 11, S. 97.

189  Hier ist ebenfalls ein prinzipieller Unterschied zu Schopenhauer festzustellen, denn
fiir Schopenhauer steht fest: »mein Leib und mein Wille sind eins — oder was ich als
anschauliche Vorstellung meinen Leib nenne, nenne ich, sofern ich desselben auf
ganz verschiedene, keiner anderen Weise mir bewuf3t bin, meinen Willen — oder der
Leib ist die Objektivitdt meines Willens — oder, abgesehn davon, dal mein Leib mei-
ne Vorstellung ist, ist er nur noch mein Wille.« A. Schopenhauer: Die Welt als Wille
und Vorstellung 1 (1858), S. 161. Zur Leibkonzeption Schopenhauers vgl. Chr. Kalb:
Desintegration, S. 55-81. — Gegen die Kongruenz von Leib und Wille, ebenso wie
gegen die Kongruenz von Wille und Denken schreibt Nietzsche: »Es giebt noch
harmlose Selbst-Beobachter, welche glauben, dass es >unmittelbare Gewissheiten<
gebe, zum Beispiel »ich denke¢, oder, wie es der Aberglaube Schopenhauers war, >ich
will¢: gleichsam als ob hier das Erkennen rein und nackt seinen Gegenstand zu fassen
bekdme, als »Ding an sich¢, und weder von Seiten des Subjekts, noch von Seiten des
Objekts eine Félschung stattfinde.« F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Biose, KSA 5,
S. 29.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

mer weniger als Schein! Wer hat bis jetzt Griinde gehabt, den Leib als Schein zu
denken?«' ™

6. — »Ausgangspunkt vom Leibe und der Physiologie«191 — das ist das von Nietz-
sche immer weiter theoretisch und philosophisch verfolgte naturalistische Pro-
gramm seit Mitte der 1880er Jahre, wobei seine Leibphilosophie durchaus auf den
ersten Blick Anzeichen einer Leibesmetaphysik aufweist, in der lediglich der Leib
die systematische Stelle der Seele eingenommen hat."”” In einer NachlaBnotiz re-
stimiert Nietzsche seine Gedanken zum Verhiltnis von Leib und Seele unter dem
Stichwort »Am Leitfaden des Leibes«:

Gesetzt, daf} die »Seele« ein anziehender und geheimnisvoller Gedanke war, von dem
sich die Philosophen mit Recht nur widerstrebend getrennt haben — vielleicht ist das,
was sie nunmehr dagegen einzutauschen lernen, noch anziehender, noch geheimnif3-
voller. Der menschliche Leib, an dem die ganze fernste und nichste Vergangenheit
alles organischen Werdens wieder lebendig und leibhaftig wird, durch den hindurch,
iiber den hinweg und hinaus ein ungeheurer unhgérbarer Strom zu flieen scheint: der
Leib ist ein erstaunlicherer Gedanke als die alte »Seele«.193

Nietzsche versucht damit, die in seinen Augen traditionelle Betrachtung des Leibes
umzuwerten, denn bislang sei der Leib vor allem unter einer moralischen Perspekti-
ve betrachtet und bewertet worden. In Ecce homo schreibt er dazu, »dass man die
allerersten Instincte des Lebens verachten lehrte; dass man eine >Seele¢, einen
»Geist« erlog, um den Leib zu Schanden zu machen«.'™ Fiir Nietzsche hingegen

190 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 627.

191 Vgl. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 638 und F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 106. — Vgl. zur The-
matik Giinter Abel: Nietzsche. Die Dynamik der Willen zur Macht und die ewige
Wiederkehr, Berlin/New York 1984; Stephan Gritzel: Die philosophische Entde-
ckung des Leibes, Stuttgart 1989, 117-163; Volker Caysa: »Nietzsches Leibphiloso-
phie und das Problem der Korperpolitik«, in: Nietzscheforschung. Jahrbuch der
Nietzsche-Gesellschaft 4 (1998), S. 283-299; Chr. Kalb: Desintegration.

192 Auch das Projektionstheorem und seine Semiotik der Einverleibung werden von
Nietzsche an den Leib zuriickgebunden, so daf} tatsdchlich der Eindruck entstehen
konnte, Nietzsche hitte den systematischen Ort der Seele schlicht durch den Leib er-
setzt: »Die Sinneswahrnehmungen nach >auflen< projicirt: »innen< und »auflen< — da
kommandirt der Leib — [...] dieselbe gleichmachende und ordnende Kraft, welche im
Idioplasma waltet, waltet auch beim Einverleiben der AuBlenwelt«. F. Nietzsche:
Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 106.

193 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 565.

194 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 372.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 203

gibt es »nur leibliche Zustinde: die geistigen sind Folgen und Symbolik«.195 Der
Leib ist fiir Nietzsche jedoch der wahre Triager der Geschichte, der Erfahrungen und
der menschlichen Entwicklung und steht in gewisser Weise mit dem Unbewuften
in Verbindung. Nietzsche folgert daraus, da3 vor diesem Hintergrund auch ein ganz
neues Verstidndnis fiir das BewuBtsein und von BewuBtheit notig ist:

Weil die Menschen die Bewusstheit schon zu haben glaubten, haben sie sich wenig
Miihe darum gegeben, sie zu erwerben — und auch jetzt noch steht es nicht anders! Es
ist immer noch eine ganz neue und eben erst dem menschlichen Auge aufdimmern-
de, kaum noch deutlich erkennbare Aufgabe, das Wissen sich einzuverlei-
ben und instinctiv zu machen, — eine Aufgabe, welche nur von Denen gesehen wird,
die begriffen haben, dass bisher nur unsere Irrthiimer uns einverleibt waren und
dass alle unsere BewuBitheit sich auf Irrthiimer bezieht!'

Mit dem Ausdruck Leib ist bei Nietzsche aber nicht nur der Kérper in seiner Mate-
rialitdt gemeint, sondern ein sprachlich-édsthetisches Phanomen. Nietzsches Engfiih-
rung von Leib, Physiologie und kiinstlerisch Schopferischem stellt daher auch nicht
nur ein organizistisches Modell dar, das die dlteren Subjektphilosophien ersetzen
soll. Der Leib — das ist der lebendige Korper, der Korper wie er leibt und lebt. So
haben im Deutschen auch Leib und Leben denselben etymologischen Ursprung.
Der Leib ist fiir Nietzsche das Lebendige selbst,197 er ist der »Grundtext homo natu-

198
rac .

195 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 358.

196 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 383. — An einer anderer Stelle
thematisiert Nietzsche das Verhiltnis von Wahrheit, Erkenntnis und Einverleibung:
»Es schien, dass man mit ihr [der Wahrheit, RSM] nicht zu leben vermdge, unser Or-
ganismus war auf ihren Gegensatz eingerichtet; alle seine hoheren Functionen, die
Wahrnehmungen der Sinne und jede Art von Empfindung {iberhaupt, arbeiteten mit
jenen uralt einverleibten Grundirrthtimern. Mehr noch: jene Sétze wurden selbst in-
nerhalb der Erkenntnis zu den Normen, nach denen man »wahr< und unwahr« bemalf}
— bis hinein in die entlegensten Ecken der Logik. Also: die Kraft der Erkenntnisse
liegt nicht in threm Grade von Wahrheit, sondern in ihrem Alter, ihrer Einverleibt-
heit, threm Charakter als Lebensbedingung.« F. Nietzsche: Die frohliche Wissen-
schaft, KSA 3, S. 469.

197 Der Leib ist bereits bei Schopenhauer das Lebendige, denn der Wille bei Schopen-
hauer reprasentiert ja nicht mehr wie noch bei Kant die Einheit von Vernunft und
Freiheit, sondern die Summe der Triebe und Begierden des Leibes, wie sie dem Be-
wulltsein erscheinen. Fiir Schopenhauer ist der Leib der Wille, der leben will, die Be-
jahung des Lebens, die sich ganz grundsétzlich in der »Bejahung des Leibes« aus-
driickt. Vgl. A. Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung 1 (1858), S. 447-
449. — Schopenhauers Leibvorstellung ist aber im Gegensatz zu Nietzsches noch vol-
lig umfangen von einer Willensmetaphysik. Sie weist auf einen transzendenten, tiber-
sinnlichen Bezugspunkt hin. Nietzsche hingegen versucht, seine Leib- und Lebens-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Vor diesem Hintergrund bietet Nietzsche in Also sprach Zarathustra auch eine
Losung der Spannung zwischen Ich, das als fiktives Ich als Selbstreferenz und
kommunikativer Bezugspunkt fiir Nietzsche theoretisch nicht mehr zu halten ist,
und angenommenem Grundwillen, der sich ja vor allem im Leib manifestiert, an.
Dort tritt eine vermittelnde Instanz auf, die eine zentrierende, ausgleichende und
einheitsstiftende Funktion einnimmt: »Werk- und Spielzeuge sind Sinn und Geist:
hinter ihnen liegt noch das Selbst. Das Selbst sucht auch mit den Augen der Sinne,
es horcht auch mit den Ohren des Geistes. Immer horcht das Selbst und sucht: es
vergleicht, bezwingt, erobert, zerstort. Es herrscht und ist auch des Ich’s Beherr-
scher. Hinter deinen Gedanken und Gefiihlen, mein Bruder, steht ein méchtiger Ge-
bieter, ein unbekannter Weiser — der heisst Selbst. In deinem Leibe wohnt er, dein
Leib ist er.«'”

Was ist aber mit dem Selbst hier gemeint? Was heifit hier, die Assimilation
christlich-liturgischer Diktion beiseite lassend, in philosophisch systematischer
Hinsicht Selbst? Was ist das Selbst fiir Nietzsche, wenn es nicht das Bewusstsein
des Ichs ist? Das Selbst ist, so konnte man, der Nietzscheschen Leibkonzeption fol-
gend, formulieren, zum einen ein Organ oder eine Funktion des Leibes und zugleich
der als Einheit verstehbare, semiotische Ausdruck des Leibes, seine Interpretation,
seine textuelle Reprisentation, wenn man der Rede vom Grundtext homo natura
folgen mochte. Das Selbst ist die handlungswirksame Figuration des ganzen Leibes,
so daB er sich als Einheit priasentieren und somit auch zum kommunikativen Be-
zugspunkt werden kann. Im Selbst schafft sich der Leib eine symbolische Form, die
tiberhaupt erst ein Verstidndnis fiir ihn als ganzen Leib erméglicht. In dieser Form
ist ein Leib nicht einfach nur Wirkung, sondern er transfiguriert sich in eine symbo-
lisch-zeichenhafte Gesamt-Bedeutung. Diese Bedeutung konzentriert eine Befind-
lichkeit des lebenden und lebendigen Leibes so, dal3 er als ganzer in seiner Einheit-
lichkeit wahrgenommen, angesprochen und gleichsam von einem Punkt aus gesteu-
ert werden kann. Kurz: Das Selbst transponiert den Leib in einen moglichen, die
Vielheit integrierende Selbst-Zentrierung. Das Selbst kann so zu einem kommuni-

vorstellungen zu naturalisieren und zu pluralisieren und von jeder Teleologie, wie sie
bei Kant explizit und bei Schopenhauer impliziert ist, und jeder transzendenten Gro-
Be frei zu machen. Daher auch der starke Bezug zu den zeitgendssischen empirisch-
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen. Daher schreibt Nietzsche auch, den metaphy-
sischen Kern Schopenhauers, wenn dieser von dem Willen spricht, angreifend: »es
giebt keinen Willen: es giebt Willens-Punktuationen, die bestidndig ihre Macht
mehren oder verlieren«. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA
13,S.37.

198 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 169. — Zur engen Verzahnung
von Leib, Sprache, Text und Natur vgl. das Kapitel »Metaphern des Leibes — die
Sprache »aus der Natur«« in: Chr. Kalb: Desintegration, S. 264-278.

199 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 39f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 205

kativen Bezugspunkt werden. Der Leib schafft iiber sich hinaus und wird iiber seine
einzelnen Elemente als egozentrierte Ganzheit erfahrbar.

AuBerdem ist das Selbst im iiblichen Sprachgebrauch das Pronomen, welches
man fiir das Ich verwendet. Das Selbst ist sprach- und begriffsgeschichtlich gesehen
zundchst in alltdglicher und dann auch in philosophischer Rede ein Ausdruck fiir
Personen, die Ich sagen konnen. Es ist ein Zeichen der menschlichen Egozentrizitit.
Logisch-semantisch und begrifflich gesehen (psychologische Fragen zunichst ein-
mal beiseite gelassen), ist Selbst-Bewulitsein nichts anderes als Ich—Bew‘uBtsein,200
doch die Existenz eines sich selbsttransparenten Ich-BewuBtseins schlieit Nietzsche
ja gerade aus: »Was weiss der Mensch eigentlich von sich selbst! Ja, vermochte er
auch nur sich einmal vollstidndig, hingelegt wie in einen erleuchteten Glaskasten, zu
percipiren?«201 Dabher zieht er auch die Konsequenz: »Das SelbstbewuBtsein ist fik-
tivi®®

Das Selbst ist flir ihn in Also sprach Zarathustra eben primér kein Synonym
oder Pronomen fiir das Ich, sondern fiir den menschlichen Selbstbezug, der sich im
und am Leib manifestiert, was einen fundamentalen Unterschied darstellt.”” Daher
kann das Selbst erst einmal nichts anderes sein als die menschliche Egozentrizitit
und Selbstreferenz selbst, das heifit die Struktur des Selbstbezugs und -entwurfs,
der eine Einheit am Leitfaden des Leibes generiert. Das Selbst ist in dieser Hinsicht
ein formaler und sprachlicher Ausdruck fiir eine Einheit, der zunichst auch nicht
weiter inhaltlich mit Individualitdt, Subjektivitdt, Identitdt, Innerlichkeit, Macht etc.
gefiillt werden sollte. Erst in einem zweiten oder dritten Schritt kann das Selbst
dann als ein Zeichen oder Name eines singuldren, individuellen &sthetischen
Selbstverstindnisses, als Name fiir eine dsthetische Lebensform verstanden werden.
Um dieses individuelle dsthetische Selbstverstindnis, diese dsthetische Lebensform
zu verstehen, ist es aber notig, noch einmal auf Nietzsches subjekt-dividualistische
Uberlegungen zu sprechen zu kommen und sie in den Kontext seiner machttheoreti-
schen Reflexionen zu stellen.

200 Vgl. zu diesem Komplex grundsétzlich E. Tugendhat: SelbstbewufStsein und Selbst-
bestimmung; Volker Gerhardt: Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualitdit,
Stuttgart 1999.

201 F. Nietzsche: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, KSA 1, 877.

202 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 25.

203 Ich betone das hier, weil die beiden wichtigsten Interpretationshypothesen zur Bedeu-
tung des Selbst in Also sprach Zarathustra vorschlagen, das Selbst entweder als »Ich-
Bewultsein« (Volker Gerhardt) oder aber als Ausdruck des »Willens zur Macht«
(Annemarie Pieper) zu deuten. — Vgl. Volker Gerhardt: »Die >groe Vernunft> des
Leibes. Ein Versuch iiber Zarathustras vierte Rede«, in: ders. (Hg.): Friedrich Nietz-
sche. Also sprach Zarathustra, Berlin 2000, S. 123-163; Annemarie Pieper: »Ein Seil
gekniipft zwischen Tier und Ubermensch«. Philosophische Erlduterungen zum ersten
»Zarathustra«, Stuttgart 1990.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Subjekt-Dividualismus und Wille zur Macht

1. — Nietzsche hat die abgriindige und komplexe subjekttheoretische Problematik
immer wieder in den Griff zu bekommen versucht, denn das Nachdenken iiber sie
fithrt letztlich zur vollstindigen Dezentrierung des Ichs und seines BewuBtseins.
Mehrfach hat er die Konsequenzen jedoch schlicht aufgelistet, die sich aus der
Uberlegung und der Primisse ergeben miissen, das Subjekt und die Seele seien
»nichts Gegebenes, sondern etwas Hinzu-Erdichtetes, Dahinter-Gestecktes«.”™ Ei-
ne Konsequenz daraus ist, da damit, wie von Lange aus einer materialistischen
Perspektive gefordert, »der Weg zu neuen Fassungen [...] der Seelen-Hypothese
[...] offen [steht]: und Begriffe wie j>sterbliche Seele< und >Seele als Subjekt-
Vielheit< und »>Seele als Gesellschaftsbau der Triebe und Affekte« [...] fiirderhin in
der Wissenschaft Biirgerrecht haben«®”. Nietzsche entwirft und entwickelt auch
eine Reihe entsprechender dividualistischer Seelen-und Subjekt-Hypothesen, und
zwar auf physiologischer, psychologischer, bewuBtseinstheoretischer, sprachlicher
und #sthetisch-literarischer Ebene, in der »der Mensch« als »ein Dividuum« er-
scheint.”* So konzipiert er das »chaotische Innenleben« des Subjekts auch nicht als
stabile Einheit, sondern in physiologischer und tiefenpsychologischer Hinsicht in
Formen der Ich-Spaltung, »als Vielheit<<,207 ja als »ungeheure Synthesis von leben-
digen Wesen und Intellekten«,208 die eine (zum Teil hierarchisch organisierte) Ge-
meinschaft, eine »Art Aristokratie von yZellen«®” bilden.”'” Nietzsche ist le-
diglich hin und wieder bereit, so etwas wie einen »Regenten an der Spitze eines
Gemeinwesens«” | einzurdumen — aber einen Regenten allenfalls auf Zeit.>'"* Eine

204 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, 315; vgl. dazu be-
sonders auch ebd., S. 383 ff.

205 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 27.

206 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 55.

207 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 650.

208 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 577.

209 Ebd., S. 650.

210 Wobei selbst die Zellen im Kontext psychologischer Betrachtung unter der Pramisse
des Projektionstheorems zu betrachten sind: »Die Empfindung ist nicht Resultat der
Zelle, sondern die Zelle ist Resultat der Empfindung d.h. kiinstlerische Projektion,
ein Bild.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869 — 1874, KSA 7, S. 203.

211 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, 577, S. 638. — Dirk
von Petersdorff stellt als einer der wenigen Interpreten Nietzsches Subjekt-Kritik in
einen sozial- und kulturgeschichtlichen Kontext. Vgl. Dirk von Petersdorff: »Die
Freiheit und ihr Schatten. Friedrich Nietzsches Subjektkritik«, in: H. Detering (Hg.):
Autorschaft, S. 142-160. — Fiir von Petersdorff stellt Nietzsches »Subjektnegation ei-
ne extreme Reaktion auf Schwierigkeiten in der Selbstbestimmung, in der Bildung
von Identitdt« dar, die aus den rasanten Modernisierungsschiiben des 19. Jahrhun-
derts resultieren, so da3 »Traditionen und Verhaltensformen, die einmal als natiirlich

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 207

langerfristige stabile, wesensgarantierende Organisation lehnt er ab, worin sich un-
ter anderem seine bereits angefiihrte Uberlegung zu den vielen >sterblichen Seelenc
im Selbst spiegelt. Besonderes Gewicht legt er darauf, daf diese (Teil-)Elemente
des Subjekts wechselnde Funktionen einnehmen und daB sie selbst als »Gehorchen
und Befehlen« beziehungsweise als »Formen des Kampfspiels«213 interpretierbar

212

213

galten«, ihren Wert verloren. Ebd., S. 142f. Dagegen sieht Christof Kalb die Ursache
fiir die » Auflosung subjektiver Bestidnde« darin, »dall die symbolischen Mittel der
Schriftkultur die Einheit des Selbst nicht garantieren kénnen.« Chr. Kalb: Desin-
tegration, S. 12. — Der wichtigen von von Petersdorff aufgeworfenen sozialge-
schichtlichen Dimension kann in der vorliegenden Studie leider nicht nachgegangen
werden, da sie zu sehr von der philosophisch-poetologischen Dimension wegfiihren
wiirde. Dariiber hinaus ist es auch keineswegs klar, wie sich die Subjektthematik, so
wie sie bei Nietzsche entwickelt wird, in eine Sozial-, Mentalitdts- und Funktionsge-
schichte einer modernen Subjektivitdt oder eines biirgerlichen Subjektivismus ein-
fiigt, da es ihm nicht so sehr um autonome Handlungssubjekte, die in einem >Be-
wulltsein der Zerrissenheit< leben und darauf etwa 6konomisch-handelnd, rational-
argumentativ oder édsthetisch-symbolisch reagieren.

Verbliiffend ist die Parallele zwischen Nietzsche und Leibniz, der generell den Orga-
nismus und das menschliche Ich ebenfalls als eine auf Zeit hierarchisch geordnete
Einheit entwirft. Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz: »Considérations sur les principes
de vie, et sur les natures plastiques«, in ders.: Philosophische Schriften, Frankfurt a.
M. 1996, Bd. 4, S. 327-347.

F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 561; vgl. auch:
ebd., S. 461f. — Das Bild des Kampfspiels beziehungsweise des »Kampfes von
Macht-Complexen« (F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA 5, S. 312) oder
einer »Vielheit von Willen zur Macht« (ebd., S. 25) ist nicht allein Nietzsches Bild
der Seele als »Gesellschaftsbau vieler >Seelen<« (F. Nietzsche: Jenseits von Gut und
Bose, KSA 5, S. 32), sondern auch, von Nietzsches Warte aus, fiir die Wirklichkeit.
Auch hiermit will sich Nietzsche als heraklitischer Denker zu verstehen geben. Daher
restiimiert er Heraklits Philosophie in durchaus affirmativer Weise folgendermaf3en:
»Aus dem Krieg des Entgegengesetzten entsteht alles Werden: die bestimmten, als
andauernd uns erscheinenden Qualititen driicken nur das momentane Ubergewicht
des einen Kampfers aus, aber der Krieg ist damit nicht zu Ende, das Ringen dauert in
Ewigkeit fort. Alles geschieht gemél diesem Streite, und gerade dieser Streit offen-
fart die ewige Gerechtigkeit.« F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter
der Griechen, KSA 1, S. 825. — Sehr lesenswert zum Verhiltnis von Kampf und Or-
ganismus, von naturwissenschaftlichem Denken des 19. Jahrhunderts und vorsokrati-
scher Philosophie: Wolfgang Miiller-Lauter: »Der Organismus als innerer Kampf.
Der Einflul von Wilhelm Roux auf Friedrich Nietzsche«, in: N-St. 7 (1978), S. 189-
223. — Die kausale Morphologie Roux’, die er in seiner Hauptschrift Der Kampf der
Theile im Organismus. Ein Beitrag zur Vervollstindigung der mechanischen Zweck-
mdssigkeiten, Leipzig 1881, entwickelt, ist eine selbstorganisationstheoretische Posi-
tion, freilich ohne diesen Terminus zu benutzen. Es geht, in Roux’ Worten, um die
werdende Form, indem man die Herausbildung der Organformen wihrend der Onto-
genese studiert oder indem man durch Experimente in das organische Formbildungs-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sind. Durch diese Formen des Kampfspieles verbindet Nietzsche zeitgendssische
physiologische Uberlegungen mit antiken heraklitischen Vorstellungen, die das Ei-
ne und das Viele betreffen.”’* So betont Nietzsche seine psychophysiologischen
Uberlegungen zum Leib aufgreifend: »Am Leitfaden des Leibes erkennen wir den
Menschen als eine Vielheit belebter Wesen, welche theils untereinander kimpfend,
theils einander ein- und untergeordnet, in der Bejahung ihres Einzelwesens unwill-
kiirlich auch das Ganze bejahen.«215

Dieser Kampf stellt fiir ihn letztlich die funktionale Einheit des Subjekts dar,
beziehungsweise konstruiert es. Das Subjekt ist fiir Nietzsche also nur unter funkti-
onalen Gesichtspunkten vorhanden, und der Status seiner alternativen Subjekt-
Modelle ist schlieBlich nur hypothetischer Natur.”'® In ihnen figurieren und fungie-
ren die »Triebe« ebenso wie die »Affekte«, die Einzelwesen im »Gemeinwesen«
des Subjekts also, immer nur als Funktionen des Kampfspiels. Ja, Nietzsche sicht
den Menschen durch eine »Vielheit und Disgregation der Antriebe« gekennzeich-
net.217
Dies hat nicht zuletzt auch Konsequenzen fiir die Frage nach dem Status der
bewullten Motive im Subjekt, so dal} er aus tiefenpsychologischer Perspektive auch
anmerkt: »Alle unsere bewufiten Motive sind Oberflichen-Phinomene. Hinter

geschehen eingreift, wobei Roux sich auf unterschiedliche Konzepte des Kampfes
(etwa bei Heraklit, Empedokles und Darwin) bezieht. — Zum Zusammenhang dieser
Anschauungen mit Nietzsches Rede von dem bzw. von den »Willen zur Macht« vgl.
Wolfgang Miiller-Lauter: »Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht«, in: N-St. 4
(1974), S. 1-60; und auch Werner Hamacher: »Disgregation des Willens. Nietzsche
iber Individuum und Individualitét, in: ders: Entferntes Verstehen, Frankfurt a. M.
1998, S. 113-150. — Frederik Agell betont dariiber hinaus im Zusammenhang der na-
turwissenschaftlichen Fundierung des Theorems vom Willen zur Macht die Bedeu-
tung des Physikers Julius Robert Mayer und seiner Theorie der »Auflosung« fiir
Nietzsche, welche die entropische Tendenz aller (natiirlichen) Systeme hervorhebt.
Vgl. Fr. Agell: Die Frage nach dem Sinn des Lebens, S. 176-180.

214 Vgl. F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, KSA 1, S.
827: »der Streit des Vielen selbst ist die eine Gerechtigkeit! Und iiberhaupt: das Eine
ist das Viele.«

215 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 11, S. 282.

216 So notiert Nietzsche beispielsweise: »Meine Hypothesen: das Subjekt als Viel-
heit / der Schmerz als intellektuell und abhidngig vom Urtheil »schidlich«: projicirt /
die Wirkung immer >unbewuBtc die erschlossene und vorgestellte »Ursache< wird
projicirt, folgt der Zeit nach. / die Lust ist eine Art des Schmerzes. / die einzige
Kraft, die es giebt, ist gleicher Art wie die des Willens: ein Commandiren an andere
Subjekte, welche sich darauthin verdndern. / die bestédndige Vergénglichkeit und
Fluchtigkeit des Subjekts, >sterbliche Seele« / die Zahl als perspektivische Form.« F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 650.

217 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 394.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 209

ihnen steht der Kampf unserer Triebe und Zusténde, der Kampf um die Gewalt.*'®
Selbst Nietzsches Korrespondenz ist von diesem Gedanken geprigt, so dal er etwa

Heinrich von Koselitz gegeniiber bekennt, wie er »in mancherlei Betracht, des Lei-

bes und der Seele, ein Schlachtfeld mehr als ein Mensch gewesen« sei.”"? Wich-

tig in diesem Kontext ist, da Nietzsche, wie wir bereits gesehen haben, jeglichen
Seelen- und Subjekt-Atomismus verwirft:

Keine Subjekt-Atome. Die Sphire eines Subjekts bestédndig wachsend oder sich ver-
mindernd — der Mittelpunkt des Systems sich bestdndig verschiebend —; im Falle dass
es die angeeignete Masse nicht organisiren kann, zerféllt es in 2. Andererseits kann es
sich ein schwicheres Subjekt, ohne es zu vernichten, zu seinem Funktionir umbilden
und bis zu einem gewissen Grad mit ihm zusammen eine neue Einheit bilden. Keine
»Substanz«, vielmehr etwas, das an sich nach Verstirkung strebt; und das sich nur
indirekt »erhalten« will (es will sich iiberbieten —)220

Fiir Nietzsche steht aber fest: »das ego ist eine Mehrheit von personenartigen Trie-
ben«. ! Abgesehen davon aber hilt er das Ego und das Subjekt, wie bereits mehr-
fach gesagt, fiir blole »Erdichtungen von Ursachen«.”?> Dariiber hinaus erscheint

218

219

220
221
222

F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 15. — Unter tiefen-
psychologischen und anthropologischen Gesichtspunkt weist der Kampf der Triebe
aber auch einige pathologische Grundziige auf, denn im Menschen »wimmelt alles
von widersprechenden Schétzungen und folglich von widersprechenden
Antrieben in Einem Menschen. Dies ist der Ausdruck der Erkrankung am
Menschen im Gegensatz zum Thiere, wo alle vorhandenen Instinkte ganz bestimm-
ten Aufgaben gentigen.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA
11, S. 181f.

Brief an Heinrich von Késelitz, 25. Juli 1882, F. Nietzsche: Scmtliche Briefe, KSB 6,
S. 230.

F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 391f.

F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 211.

F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 657. — Zum Aus-
druck oder Wort Trieb und auch zu der Erérterung der Kausalititskonstruktion, die
sich bei Nietzsche mit dem Ausdruck 7rieb verbindet, vgl. F. Nietzsche: Nachgelas-
sene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 405f.: »Warum iiberhaupt einen Erhal-
tungstrieb annehmen? Unter zahllosen unzweckméfigen Bildungen kamen lebens-
fihige, fort lebensfdhige vor, es sind millionenjahrelange Anpassungen der einzel-
nen menschlichen Organe nétig gewesen, bis endlich der jetzige Korper regelméafig
entstehen konnte und bis jene Thatsachen sich zeigen, welche man gewohnlich dem
Erhaltungstrieb zuschreibt. Im Grunde geht es dabei jetzt ebenso notwendig, nach
chemischen Gesetzen, zu, wie beim Wasserfall mechanisch. Der Finger des Klavier-
spielers hat keinen >Trieb« die richtigen Tasten zu treffen, sondern nur die Gewohn-
heit. Uberhaupt ist das Wort Trieb nur eine Bequemlichkeit und wird tiberall dort an-
gewendet, wo regelmiBige Wirkungen an Organismen noch nicht auf ihre chemi-
schen und mechanischen Gesetze zuriickgefiihrt sind.«

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

die Einheit des Subjekts vor allem auf einer sprachlichen Operation, auf dem
sprachlich-egozentrierten Selbstbezug, zu beruhen: »Wir haben den Begriff der
Einheit entlehnt von unserem >Ich<-begriff, — unserem éltesten Glaubensartikel.«*>

2. — Es ist kaum zu iibersehen, daB3 Nietzsches Interpretationen und seine Subjekt-
Modelle einen fragilen und prekiren Status besitzen und (selbst-)destruktive Ten-
denzen aufweisen. Konsequenterweise betont Nietzsche daher auch: »Hat man be-
griffen, dafl das >Subjekt« nichts ist, was wirkt, sondern nur eine Fiktion, so folgt
Vielerlei«,224 unter anderem, wie er weiter ausfiihrt:

Geben wir das wirkende Subjekt auf, so auch das Objekt, auf das gewirkt wird. Die
Dauer, die Gleichheit mit sich selbst, das Sein inhérirt weder dem, was Subjekt, noch
dem, was Objekt genannt wird: es sind Complexe des Geschehens, in Hinsicht auf
andere Complexe scheinbar dauerhaft — also z. B. durch eine Verschiedenheit im
tempo des Geschehens, (Ruhe-Bewegung, fest-locker: alles Gegensétze, die nicht an
sich existiren und mit denen thatséchlich nur Gradverschiedenheiten ausgedriickt
werden, die fiir ein gewisses Maal} von Optik sich als Gegensitze ausnehmen).225

Auch wenn es sich bei alledem um eine in ihrem Status unsichere und von ihren ei-
genen Konsequenzen bedrohte Konzeption handelt, entwickelt Nietzsche eine tie-
fenpsychologische Vorstellung, in der das »allgemeinste Bild unseres Wesens [...]
eine Vergesellschaftung von Trieben, mit fortwéhrender Rivalitit und Einzelbiind-
nissen unter einander«”>® darstellt. Als solche Vielheit und als durch ein entspre-
chendes Kampfspiel konstituiertes Subjekt zeichnet sich dieses — in bezug auf seine
Innen- wie AuBlen-Welt, wobei diese Trennung fiir Nietzsche nur einen heuristi-
schen Wert hat™>’ — durch den Grundtrieb zur eigenen Verwandlung, Transfigura-
tion und Masken-Vielfiltigkeit aus: Dieses Subjekt ist nicht in der Lage, das »Uhr-
werk seines personenbildenden, personendichtenden Triebes«*™® einen Augenblick

223 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 258.

224 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 383.

225 Ebd., S. 384. — Es sei daran erinnert, daf3 fiir Schopenhauer, wie Nietzsche notiert,
»das ganze Wesen der Wirklichkeit eben nur Wirken ist und dass es fiir sie keine
andre Art Sein giebt«. F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der
Griechen, KSA 1, S. 824. — Vgl. dazu den von Nietzsche an dieser Stelle zitierten Ab-
schnitt Schopenhauers im Kontext in Die Welt als Wille und Vorstellung 1 (1858), S.
38.

226 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 274.

227 Vgl. dazu folgende Bemerkung Nietzsches: »AuBere und innere Welt zu trennen wie
die Metaphysiker thun, ist schon ein Sinnen-Urtheil.« F. Nietzsche: Nachgelassene
Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 358.

228 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 389.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 211

auszuschalten. Anders ausgedriickt: Das Subjekt kann nicht mit sich selbstidentisch
sein, es ist stindig einem Wandel und Werden unterworfen. Es handelt sich dabei
um »»Vielheiten< jedenfalls«, denn wie Nietzsche betont, »die >Einheitc¢ ist in der
Natur des Werdens gar nicht vorhanden.«*>’

Das Uhrwerk des personenbildenden und personendichtenden Triebes wird von
Nietzsche auch durch die Konstruktion und Weiterentwicklung seiner philoso-
phisch-literarischen Figuren und Begriffspersonen wie beispielsweise Zarathustra
oder der Antichrist auf die textuelle Oberfldche seiner Schriften gehoben, so daB sie
dann auch selbst textbildend und handlungswirksam werden. Gerade aber das Un-
vermogen des Subjekts und des schriftstellerischen Individuums zur stabilen Identi-
tét ist, wenn man in diesem Zusammenhang diese Terminologie verwenden mochte,
sein Wesen — zeichnet es also aus. Daher ist es, wie Nietzsche schreibt, »im kleins-
ten Augenblick [...] etwas Anderes [...] als im niichsten«. >’ Ja, Nietzsche behaup-
tet, diese kontinuierliche Diskontinuitdtserfahrung aufgreifend, »daB seine Exis-
tenzbedingungen die einer Unzahl Individuen sind«, denn »der unendlich klei-
ne Augenblick ist die hohere Realitit und Wahrheit, ein Blitzbild aus dem ewi-
gen F lusse.«” Paradox ausgedriickt: Die Instabilitdt der Identitdt des Subjekts bil-
det seine Identitit, so daBl Nietzsche auch das Selbstverhiltnis des Menschen — das
Sich-Verhalten-zu-sich — dividualistisch auffat und es in Analogie zum Kampf-
spiel des Subjekts, wie er es aus der Physiologie und aus seiner Auseinandersetzung
mit Heraklit heraus entwickelt hatte, setzt: »Unser Verhiltnil zu uns selber! [...]
das Denken iiber uns, das Empfinden fiir und gegen uns, der Kampf in uns — nie be-
handeln wir uns als Individuum, sondern als Zwei- und Mehrheit; [...] wir kénnen
gar nicht mehr eine Einzigkeit des ego fithlen, wir sind immer unter einer
Mehrheit. Wir haben uns zerspalten und spalten uns immer neu.«> Zugleich
driickt sich in dieser Instabilitit und Dividualitit des Subjekts fiir Nietzsche stets
ein »Wille zum Leben«®> aus, der sich im Wandel, in der Metamorphose, in der
Selbst- und Fremdiiberwindung und permanenten (Neu-)Schopfung manifestiert. Ja,
es driickt eine schopferisch-kreative Dimension des dividualistischen Subjekts aus.
Dies betrifft sowohl die dullere Form als auch die innere Organisation und Struktu-
riertheit des Subjekts. Der »Wille zum Leben« driickt eine Steigerung des Lebens
aus, denn das Leben ist laut Nietzsche das, »was sich immer selber iiberwinden

234
muss«.

229 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 36.

230 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 502.

231 Ebd.

232 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880-1882, KSA 9, S. 215.

233 Vgl. dazu F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 406-408.
234 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 148.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

In diesem Kontext ist zu betonen, daf er sowohl das Leben und die Notwendig-
keit zur Selbstiiberwindung als auch seinen Subjekt-Dividualismus in den Zusam-
menhang des Willens zur Macht stellt, ja, sogar der »zuriickiibersetzt[e] Grundwil-
le« ist »aus ihm abgespaltet«BS, »Von jedem unserer Grundtriebe aus«, betont
Nietzsche, »giebt es eine verschiedne perspektivische Abschitzung alles Gesche-
hens und Erlebens.« Dieser innermenschliche semiotische Perspektivismus riihre
daher, dall der »Mensch als eine Vielheit von »Willen zur Macht«« zu
bestimmen sei, denn »jeder«, so Nietzsche, sei durch eine » Vielheit von Aus-
drucksmitteln und Formen«>° bestimmt. Auch hier unterminiert Nietzsche
die Vorstellung von einem Mono- oder Zentralsubjekt oder von einem kohérenten,
mit sich selbst identischen Subjekt, das sich im Bewuftsein von Einheit und Wider-
spruchsfreiheit bewegen zu konnen glaubt. »Thatsédchlich«, resumiert Nietzsche,

»sind wir eine Vielheit, welche sich eine Einheit eingebildet hat.«>’

3. — Die Formel vom Willen zur Macht ist eine der mi3verstindlichsten in Nietz-
sches Werk, und sie hat auch zu groflen Miflverstandnissen gefiihrt, weil Nietzsche
nirgends genau definiert hat, was er unter >Macht« versteht, und in der Art, wie er
den Begriff »Macht« verwendet, greifen mindestens zwei Bedeutungen ineinander.
Zunéchst versteht Nietzsche unter Macht, dal3 man nach Macht iiber die anderen,
iiber den Willen der anderen strebt. Macht erscheint hier weitgehend synonym mit
Herrschaft — er spricht in diesem Zusammenhang auch von einem bewufiten und
unbewuBten »Macchiavellismus der Macht«*". Desweiteren versteht er unter
Macht so etwas wie Kraft oder Potenz. Vor diesem Hintergrund wird deutlich, daf3

235 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 513.

236 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 25. — Die Formel
vom Willen zur Macht ist sehr verwickelt, darf aber nicht (zumindest nicht unmittel-
bar) mit einer Vorstellung von Machtwillen gleichgesetzt werden, obwohl, wie in
dieser Studie noch gezeigt werden wird, sich hinter der Formel auch eine anti-
egalitdre, autoritire und inhumane Herrscher-Haltung verbirgt. Vgl. dazu Riidiger W.
Schmidt: »Nietzsches Drossbach-Lektiire. Bemerkungen zum Ursprung des literari-
schen Projekts Der Wille zur Macht«, in: N-St. 17 (1988), S. 465-477; Volker
Gerhardt: »Macht und Metaphysik. Nietzsches Machtbegriff im Wandel der Interpre-
tationen«, in: ders.: Pathos und Distanz. Studien zur Philosophie Friedrich Nietz-
sches, Stuttgart 1988, S. 72-97 und E. Tugendhat: »Macht und Antiegalitarismus bei
Nietzsche und Hitler«, S. 225-261.

237 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 582.

238 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 419.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 213

Nietzsche das Kreative und die Kunst als Ausdruck des Willens zur Macht verste-
hen kann.”’

Nietzsches Subjekt-Dividualismus und -Pluralismus entspricht also eine Viel-
heit von Willen zur Macht. Zu betonen ist jedoch, daB hinter der Diversitédt des Wil-
lens zur Macht im Subjekt oder im Menschen, wie im vorigen Abschnitt gezeigt,
ein Grundwille herrscht, der immer wieder nach einer Formgebung strebt. Vor die-
sem Hintergrund ist es aufschluflireich, noch einmal kurz auf das Phanomen der In-
terpretation oder des Interpretierens zuriickzukommen. Fiir Nietzsche ndmlich hat
»das Interpretieren selbst, als eine Form des Willens zur Macht, [...] Dasein (aber
nicht als ein >Sein¢, sondern als ein Prozess, ein Werden«.?* Und so kann
Nietzsche auch weiter behaupten, da »das Leben nicht Anpassung innerer Bedin-
gungen an AuBeres [ist], sondern Wille zur Macht, der von innen her immer mehr
AuBeres sich unterwirft und einverleibt«.”*' Alexander Nehamas betont daher nicht
zu Unrecht, daB »der erste, wenn auch keineswegs der einzige Gegenstand des Wil-
lens zur Macht das eigene Selbst ist«. 2

Nietzsche verbindet seinen Subjekt-Dividualismus und sein Theorem vom Wil-
len zur Macht aullerdem mit seiner Auffassung einer dionysisch verstandenen wer-
denden Existenz und Lebensform: »[D]iese meine dionysische Welt des Ewig-
sich-selber-Schaffens, des Ewig-sich-selber-Zerstorens, diese Geheimnis-Welt der
doppelten Wolliiste, dies mein Jenseits von Gut und Bose, ohne Ziel«, schreibt er
und fragt: »wollt ihr einen Namen fiir diese Welt? Eine Losung fiir alle ihre Ritsel

239 In gewisser Weise basiert Nietzsches Theorem vom Willen zur Macht ebenfalls auf
einer Transformation von Schopenhauers metaphysischem Willen, von Schopenhau-
ers Vorstellung des Willens als innerstes Wesen alles Lebendigen, das allen Erschei-
nungen zugrunde liegen soll. Doch Nietzsche nimmt wesentliche Verdnderungen ge-
geniiber der Schopenhauerschen Konzeption vor. Erstens pluralisiert er den Willen,
und zweitens stellt der Wille bei ihm keine metaphysische Entitdt mehr dar, die auf
einen ontologisch verstandenen Urgrund verweist. Vgl. dazu grundsétzlich Georges
Goedert: Nietzsche, der Uberwinder Schopenhauers und des Mitleids, Wiirz-
burg/Amsterdam 1988.

240 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 140.

241 Ebd., S. 295. — Nietzsche versuchte, sein Konzept vom Willen zur Macht immer wie-
der naturwissenschaftlich zu fundieren, wie folgende Notiz veranschaulichen mag:
»Der Wille zur Macht kann sich nur an Widerstinden duflern; er sucht nach dem, was
ihm widersteht, — dies ist die urspriingliche Tendenz des Protoplasma, wenn es Pseu-
dopodien ausschickt und um sich tastet. Die Aneignung und Einverleibung ist vor al-
lem ein Uberwiltigen-wollen, ein Formen, An- und Umbilden, bis endlich das Uber-
wiltigte ganz in die Macht des Angreifers iibergegangen ist und denselben vermehrt
hat. — Gelingt diese Einverleibung nicht, so zerféllt sowohl das Gebilde; und die
Zweiheit erscheint als Folge des Willens zur Macht.« F. Nietzsche: Nachgelassene
Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 424.

242 A. Nehamas: Nietzsche. Leben als Literatur, S. 254.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

[7]« Nietzsche beantwortet seine Fragen lapidar: »Diese Welt ist der Wille
zur Macht — und nichts aulerdem! Und auch ihr selber seid dieser Wille zur
Macht — und nichts auBerdem!«*"

Im Abschnitt »Von der Selbst-Uberwindung« in Also sprach Zarathustra, der
sich durchaus als poetisch-reflexive Darstellung einer Uberwindung des Selbst le-
sen 14Bt, kommt Nietzsche ebenfalls auf den Willen zur Macht zu sprechen: »Wo
ich Lebendiges fand, da fand ich Willen zur Macht [...] ich bin, das, was sich
immer selber iiberwinden muss.«*" Und in Ecce homo, im vierten Abschnitt
des Kapitels »Warum ich so gute Biicher schreibe« thematisiert Nietzsche die Ver-
bindung von Individuellem und Uberindividuellem im »groBen Stil«, seine »Viel-
heit innerer Zustinde«, die ebenfalls die Vielheit der Willen zur Macht widerspie-
geln, die das Subjekt als Vielheit reflektieren. Nietzsche schreibt: »Einen Zustand,
eine innere Spannung von Pathos durch Zeichen, eingerechnet das tempo dieser
Zeichen, mitzutheilen — das ist der Sinn jedes Stils« und prézisert in bezug auf seine
Person, »dass die Vielheit innerer Zustinde bei mir auBlerordentlich ist«, daher
»giebt es bei mir viele Moglichkeiten des Stils — die vielfachste Kunst des Stils
iiberhaupt, tiber die je ein Mensch verfiigt hat.«*®

Auch hier zeigt sich die standige Selbstschopfung, die sich im Ausdruck einer
vielfachen Kunst des Stils zu erkennen gibt, eng an die Vorstellung vom Willen zur
Macht gekoppelt, ja, wie Nietzsche betont, tragt die stdndig neue (Selbst-)
Schépfung den Namen Wille zur Macht. In diesem Zusammenhang entwickelt er
seine sprachtheoretischen Uberlegungen weiter und bindet sie an das Theorem vom
Willen zur Macht. Fiir ihn ist der Ursprung der Sprache an eine MachtduBerung ge-
bunden, er schreibt: »Das Herrenrecht, Namen zu geben, geht so weit, dass man
sich erlauben sollte, den Ursprung der Sprache selbst als Machtdusserung der Herr-
schenden zu fassen. Sie sagen »>das ist das und dass, sie siegeln jegliches Ding und
Geschehen mit einem Laute ab und nehmen es dadurch gleichsam in Besitz.«**
Das Herrenrecht, Namen zu geben, ist nun, wie in dieser Arbeit mehrfach gezeigt,
ein wesentliches Merkmal von Nietzsches Semiotik und seiner dividualistisch-
egozentrierten Poetologie.247 Trotz des Theorems des Willens zur Macht, das fir
den spiten Nietzsche so etwas wie ein Grundsatz seiner Philosophie geworden

243 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 611.

244 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 147f.

245 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 304.

246 F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA 5, S. 260.

247 Das Recht, Namen zu geben, gehort auch zu Nietzsches (Selbst-)Modellierung des
Philosophen, denn »so beginnt die Philosophie mit einer Gesetzgebung der Grofle,
ein Namengeben ist mit ihr verbunden.« F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen
Zeitalter der Griechen, KSA 1, S. 816.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 215

ist,248 hat er sich davor gescheut, explizit ein philosophisches System, dessen Fun-
dament ohne gréBere Schwierigkeiten der Wille zur Macht hitte sein ktinnen,249 zZu

248

249

Nietzsche unternimmt zumindest den Versuch, den Willen zur Macht als hinge-
proposition zu konzipieren, wie folgende Ausfithrung aus Jenseits von Gut und Bdse
zeigt: »Zuletzt ist es nicht nur erlaubt, diesen Versuch zu machen: es ist, vom Gewis-
sen der Methode aus, geboten. Nicht mehrere Arten von Causalitit annehmen, so
lange nicht der Versuch, mit einer einzigen auszureichen, bis an seine duflerste Gren-
ze getrieben ist (— bis zum Unsinn, mit Verlaub zu sagen): das ist eine Moral der
Methode, der man sich heute nicht entziehen darf; — es folgt »aus ihrer Definitiong,
wie ein Mathematiker sagen wiirde. Die Frage ist zuletzt, ob wir den Willen wirklich
als wirkend anerkennen, ob wir an die Causalitit des Willens glauben: thun wir das
—und im Grunde ist der Glaube daran eben unser Glaube an Causalitit selbst —, so
miissen wir den Versuch machen, Willens-Causalitét hypothetisch als die einzige zu
setzen. »Wille« kann natiirlich nur auf »>Wille« wirken — und nicht auf >Stoffe< (nicht
auf >Nerven< zum Beispiel —): genug, man muss die Hypothese wagen, ob nicht tiber-
all, wo »Wirkungen« anerkannt werden, Wille auf Wille wirkt — und ob nicht alles
mechanische Geschehen, insofern eine Kraft darin thétig wird, eben Willenskraft,
Willens-Wirkung ist. — Gesetzt endlich, dass es geldnge, unser gesammtes Triebleben
als die Ausgestaltung und Verzweigung Einer Grundform des Willens zu erkldren —
nidmlich des Willens zur Macht, wie es mein Satz ist —; gesetzt, dass man alle orga-
nischen Funktionen auf diesen Willen zur Macht zuriickfithren kénnte und in ihm
auch die Losung des Problems der Zeugung und Erndhrung — es ist Ein Problem —
fande, so hitte man sich damit sich das Recht verschafft, alle wirkende Krifte ein-
deutig zu bestimmen als: Wille zur Macht. Die Welt von innen gesehen, die Welt
auf ihren >intelligiblen Charakter< hin bestimmt und bezeichnet — sie wére eben »Wil-
le zur Macht« und nichts ausserdem. —« F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose,
KSA'S, S. 55.

Vgl. beispielsweise folgende Notiz, die als Grundlage eines psycho-physiologischen,
philosophischen Systems hitte dienen koénnen: »Der siegreiche Begriff »Kraft(, mit
dem unsere Physiker Gott und die Welt geschaffen haben, bedarf noch einer Ergén-
zung: es mull ihm eine innere Welt zugesprochen werden, welche ich bezeichne als
»Wille zur Machts, d.h. als unerséttliches Verlangen nach Bezeigung der Macht; oder
Verwendung, Ausiibung der Macht, als schopferischen Trieb usw. Die Physiker wer-
den »die Wirkung in die Ferne« aus ihren Principien nicht los: ebensowenig eine ab-
stolende Kraft (oder anzichende). Es hilft nichts: man muf} alle Bewegungen, alle
»Erscheinungens, alle »Gesetze« nur als Symptome eines innerlichen Geschehens fas-
sen und sich der Analogie des Menschen zu Ende bedienen. Am Thier ist es moglich,
aus dem Willen zur Macht alle seine Triebe abzuleiten: ebenso alle Funktionen des
organischen Lebens aus Einer Quelle.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente
1884-1885, KSA 11, S. 563. — Was Nietzsche durch den Willen zur Macht hier er-
ginzen mochte, ist das auf der Basis der Newtonschen Physik im 19. Jahrhundert ent-
standene thermodynamische Kraft- und Energiemodell, in dem jegliches (physikali-
sche) Ereignis auf die Ubertragung eines Energie- oder Kraft-Impulses — wie im Bil-
lardspiel, das immer wieder als Standardbeispiel dieser Theorie dient — zuriickgefiihrt
wird. Diese Theorie ist auf makro- und mikrophysikalischer Ebene durch die Relati-
vitdtstheorie und die Quantenmechanik im 20. Jahrhundert obsolet geworden.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

formulieren und in gewisser Weise auch zu entwickeln. Er ist dem System ausge-
wichen, doch warum? Hingt dies vielleicht mit seinen Uberlegungen zum dividua-
listisch-egozentrierten Selbst zusammen — und mit seiner Vorstellung von Philoso-
phie? Bevor diese Fragen beantwortet werden, soll, von Ecce homo ausgehend, zu-
nichst jedoch ein literarischer und dsthetiktheorischer Aspekt in den Blick genom-
men werden, in dem sich Nietzsches Auseinandersetzung mit Kant, seine psycholo-
gischen, leibphilosophischen sowie machttheoretischen Uberlegungen und Relexion
zum egozentrierten Subjekt-Dividualismus kreuzen.

Stendhal gegen Kant

1. — In Ecce homo berichtet Nietzsche ausfiihrlich iiber seine Lektiiren, iiber seine
literarischen Vorlieben und Abneigungen und fillt so manches denkwiirdige literar-
historische Urteil.”" Auffillig ist, welche groBe Bedeutung er zeitgendssischen
franzgsischen Autoren zuspricht, denn zur Zeit des Deutsch-Franzgsischen Krieges
stand er der franzgsischen Kultur beziehungsweise Zivilisation noch feindlich ge-
geniiber. Als junger Basler Universitétsprofessor verachtete er beispielsweise die
franzosischen Sozialisten sowie Republikaner und betrachtete in der Geburt der
Tragddie mit Entsetzen und Abscheu das zivilisierte Frankreich.”>' Zu dieser Zeit
war noch nichts von seiner Begeisterung fiir Baudelaires Fleurs du mal oder Bizets
Carmen zu ahnen. Er war, was die zeitgendssische Kunst und Literaturszene be-
trifft, antiproletarisch, bourgeoisiefeindlich und deutsch-national eingestellt. So sti-
lisierte er sich in seinen Briefen an Georg Brandes auch als einen radikalen aristo-

250 So stellt Nietzsche etwa fest, dal »den hochsten Begriff vom Lyriker mir Heinrich
Heine gegeben« hat, womit er eine klare Gegenposition zu den Wagnerianern und
den deutschnationalen Autoren einnimmt, die in der Zeitschrift Kunstwart publizier-
ten und die vielfach gegen Heine polemisierten. Vgl. dazu Renate Miiller-Buck:
»Heine oder Goethe? Zu Friedrich Nietzsches Auseinandersetzung mit der antisemi-
tischen Literaturkritik des Kunstwart, in: N.-St 15 (1986), S. 265-288. — Uber Heine
schreibt Nietzsche, sich mit ihm identifizierend, weiter: »Ich suche umsonst in allen
Reichen der Jahrtausende nach einer gleich siissen und leidenschaftlichen Musik. Er
besass jene gottliche Bosheit, ohne die ich mir das Vollkommene nicht zu denken
vermag [...]. Man wird einmal sagen, dass Heine und ich bei weitem die ersten Artis-
ten der deutschen Sprache gewesen sind — in einer unausrechenbaren Entfernung von
Allem, was blofle Deutsche mit ihr gemacht haben.« F. Nietzsche: Ecce homo, KSA
6, S. 286.

251 Vgl. dazu F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 145-149.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 217

kratischen Astheten.”>> Diesem aristokratischen Radikalismus wird Nietzsche sein
Leben lang treu bleiben,253 auch wenn er sich von nationalistischen und militaristi-
schen Uberzeugungen im Verlauf der Jahre véllig distanziert. Im Grunde genom-
men war, unter soziologischen Gesichtspunkten, der junge Universititsprofessor
Nietzsche ein typischer Vertreter des deutschen, anti-franzosischen akademischen
Biirgertums. Dieses deutsche akademische Biirgertum definierte sich nicht mehr
iiber anti-feudale Werte, wie noch im 18. Jahrhundert, sondern aristokratisierte sich,
iibernahm die Ideologie des Schwertadels und propagierte das Bild einer klar hie-
rarchisierten sowie auf kriegerischen und nationalen Werten aufbauenden Gesell-
schaft, die in Frankreich ihr liebstes HalBobjekt fand und es in diesem Sinne auch
konstruierte. Gewisse Spuren von Nietzsches gesellschaftlichen Modellvorstellun-
gen, die auf einer klaren Hierarchie und einer wie auch immer gearteten Aristokra-
tie aufbauen, lassen sich, wie wir bereits gesehen haben, auch in seinen dividualisti-
schen Gesellschaftsbauten der Seele oder des Subjekts erkennen.”*

In Ecce homo nun, 1888, hat sich Nietzsches Einstellung gegeniiber Frankreich
radikal verkehrt: »So weit Deutschland reicht«, schreibt Nietzsche, »verdirbt es die
Cultur. Der Krieg erst hat den Geist in Frankreich serlostc...«”>>. Der franzosische
Geist, dessen bedeutendster Repridsentant vor dem Krieg fiir Nietzsche in Ge-
schichtsschreibung und Philosophie Hippolyte Taine war, sei zu sehr vom deut-
schen Hegelianismus geprigt gewesen. Die militdrische Niederlage fiihrte laut
Nietzsche zu einer kulturellen Emanzipation und zu einer Bliite der Kiinste in
Frankreich, so daB Paris zur unumschriankten Kiinstler-Hauptstadt des 19. Jahrhun-
derts avancierte. Nietzsche bekennt daher wihrend der Niederschrift des Ecce homo
in einem Briefentwurf an Jean Bourdeau, dafl »es an der hdchsten Zeit« sei, »dal3

252 Georg Brandes hatte einen Artikel iiber Nietzsche geschrieben, in dem er den Begriff
des aristokratischen Radikalismus in bezug auf Nietzsche benutzt, was Nietzsche be-
geistert aufgenommen hat: »Der Ausdruck »aristokratischer Radikalismus¢, dessen
Sie sich bedienen ist sehr gut. Das ist, mit Verlaub gesagt, das gescheuteste Wort, das
ich bisher iiber mich gelesen habe.« Brief an Georg Brandes, 2. Dezember 1887, F.
Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 8, S. 206. — Vgl. auch weiter zum engen Verhiltnis
von Brandes und Nietzsche z.B. den Brief an Georg Brandes vom 20. November
1888, F. Nietzsche: Scmtliche Briefe, KSB 8, S. 482f.

253 Als durchgingigen Zug des Nietzscheschen Werks und Lebens betont neuerdings vor
allem Domenico Losurdo den aristokratischen Radikalismus. Vgl. Domenico Lo-
surdo: Nietzsche, der aristokratische Rebell. Intellektuelle Biographie und kritische
Bilanz, Hamburg 2009 (ital. 2002), 2 Bde.

254 Vgl. dazu auch Nietzsches Aufzeichnungen zu seinem »tractatus politicus« in F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 25f.

255 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 285.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

. . 256 o
ich noch einmal als Franzose zur Welt komme« ™, und schreibt in Ecce homo

selbst:

Als Artist hat man keine Heimat in Europa ausser in Paris; die délicatesse in allen

fiinf Kunstsinnen, [...], die Finger fiir nuances, die psychologische Morbiditit, findet

sich nur in Paris. Man hat nirgendswo sonst diese Leidenschaft in Fragen der Form,

diesen Ernst in der mise en scene — es ist der Pariser Ernst par excellence. Man hat in

Deutschland gar keinen Begriff von der ungeheuren Ambition, die in der Seele eines

. . . 257
Pariser Kiinstlers lebt. Der Deutsche ist gutmiithig —

Nietzsche betont, da3 sein »Artisten-Geschmack« zuletzt nicht ausschlie8t, »dal}

mir nicht auch die allerletzten Franzosen eine charmante Gesellschaft wiren.«*°

Mit den allerletzten Franzosen meint Nietzsche hier Paul Bourget, Pierre Loti, Gyp,

Meilhac, Anatole France, Jules Lemaitre und Guy de Maupassant, alles Autoren al-

so, die man im weitesten Sinne der literarischen Décadence oder ihr nahestehend

zurechnet. Nietzsche identifiziert sich mit ihnen, iberwindet sie, nach eigenen An-

gaben,

aber auch: » Abgerechnet namlich, daf} ich décadent bin, bin ich auch dessen

259 .. s o . .
Gegenteil.« Nietzsche kritisiert zwar an den franzosischen Décadence-Literaten

256

257
258
259

Briefentwurf an Jean Bourdeau, etwa 17. Dezember 1888, F. Nietzsche: Sédmtliche
Briefe, KSB 8, S. 535.

F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 288.

Ebd., S. 285.

Ebd., S. 266. — Vgl. zur Selbsteinschitzung Nietzsches als décadent auch folgende
Bemerkung aus Der Fall Wagner, in der Nietzsche seine zeitbedingte und zeitlose
Dimension seines Philosophen-Konzepts thematisiert: »Was verlangt ein Philosoph
am ersten und letzten von sich? Seine Zeit in sich zu iiberwinden, >zeitlos< zu wer-
den. Womit also hat er seinen hértesten Strauss zu bestehn? Mit dem, worin gerade er
das Kind seiner Zeit ist. Wohlan! Ich bin so gut wie Wagner das Kind dieser Zeit,
will sagen ein décadent: nur dass ich das begriff, nur dass ich mich dagegen wehr-
te. Der Philosoph in mir wehrte sich dagegen. Was mich am tiefsten beschiftigt hat,
das ist in der That das Problem der décadence, — ich habe Griinde dazu gehabt. >Gut
und Bose« ist nur eine Spielart jenes Problems. Hat man sich fiir die Abzeichen des
Niedergangs ein Auge gemacht, so versteht man auch die Moral, — man versteht, was
sich unter ihren heiligsten Namen und Werthformeln versteckt: das verarmte Le-
ben, der Wille zum Ende, die grosse Miidigkeit. Moral verneint das Leben... Zu ei-
ner solchen Aufgabe war mir eine Selbstdisciplin von Néthen: — Partei zu nehmen
gegen alles Kranke an mir, eingerechnet Wagner, eingerechnet Schopenhauer, einge-
rechnet die ganze moderne »Menschlichkeit«. — Eine tiefe Entfremdung, Erkiltung,
Erniichterung gegen alles Zeitliche, Zeitgemésse: und als hochsten Wunsch das Auge
Zarathustra’s, ein Auge, das die ganze Thatsache Mensch aus ungeheurer Ferne
ibersieht, — unter sich sieht... Einem solchen Ziele — welches Opfer wére ihm nicht
gemiiss? welche »Selbst-Uberwindung«! welche »Selbst-Verleugnung«! Mein grosstes

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 219

ihren Hang zum katholischen Mystizismus und ihre Verachtung der Natur, doch
teilt er ihre morbid-rauschhafte Psychologie und ihre Betonung des Leibes sowie
ihre kulturkritische Emphatisierung und Totalisierung des Poetisch-Asthetischen
gegeniiber dem positivistisch-realistischen Zeitgeist. Die franzosischen Dichter und
Kiinstler sind von Nietzsches Warte aus gesehen paradigmatische Reprisentaten ei-
ner dsthetischen Lebensform.

2. — In den 1880er Jahren 146t sich bei Nietzsche durch sein Werk hindurch eine
immer stdrkere Identifizierung mit der franzdsischen Literatur nachzeichnen, so daf3
in der Forschung auch von Nietzsches franzdsischer Periode und seiner Hinwen-
dung zur Romania, seinem Romanismus die Rede war, womit eine Parteinahme fiir
den europdischen Siiden gegen den Norden gemeint ist.” Es ist vielfach darauf
hingewiesen worden, dafl Nietzsches Faszination fiir den Siiden, und fiir Frankreich
im speziellen, sich gegen das deutsche Kaiserreich — in Nietzsches Worten: »Euro-
pa’s Flachland«”®' — richtet. So haben der nationalsozialistische Interpret Alfred
Baumler und zahlreiche andere deutsche Exegeten wihrend der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts Nietzsches Frankreich-Beziige als maskenhaften Zug interpretiert,
mit denen Nietzsche die kulturellen und politischen Defizite des Kaiserreiches an-
prangere, jedoch jeden wesentlichen EinfluB Frankreichs auf Nietzsches Philoso-
phie oder seine schriftstellerische Praxis geleugnet. Tatséchlich bilden auch in Ecce
homo die positiven Bezugnahmen auf die franzosische Kultur und Literatur eine
Folie, vor dessen Hintergrund er seine scharfe Kritik am zeitgendssischen Deutsch-
land entwickelt. Dennoch ist die Bedeutung der franzgsischen Literatur fiir Nietz-
sches Spatwerk nicht zu leugnen, sie ist geradezu eine der wesentlichen Inspirati-
onsquellen, wie sich am letzten Manuskript, das Nietzsche vor seinem Zusammen-
bruch und wihrend der Niederschrift von Ecce homo fiir den Druck vorbereitete,
den Dionysos-Dithyramben, zeigen 1dBt. Bis zum Ende des Jahres 1888 arbeitete
Nietzsche intensiv am Dithyrambus Die Sonne sinkt, dessen letzte Strophen einen
Dialog mit dem letzen Vers der Fleurs du mal fithren.”®

Nietzsches Frankreich-Beziige sind in Ecce homo in einem hohen Malle strate-
gisch und semiotisch begriindet: Fast alles, was er an Frankreich bewundert, 1483t
sich auch als ein umgekehrtes Zeichen fiir ein deutsches HaBobjekt interpretieren.
So richtet sich etwa seine Bewunderung fiir Bizets Carmen explizit gegen Wagners

Erlebniss war eine Genesung. Wagner gehort bloss zu meinen Krankheiten.« — F.
Nietzsche: Der Fall Wagner. Ein Musikanten-Problem, KSA 6, S. 11f.

260 Vgl dazu grundsitzlich J. Le Rider: Nietzsche in Frankreich, S. 10-38.

261 F. Nietzsche: Gotzen-Dimmerung, KSA 6, S. 105.

262 Vgl. dazu Karl Pestalozzi: »Nietzsches Baudelaire-Rezeption«, in: N-St. 7 (1978), S.
158-188.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Parsifal. Nietzsches sogenannter Romanismus trigt bei genauerer Betrachtung
durchaus Ziige einer strategischen Inszenierung und eines Maskenspiels. Nietzsche,
der Franzosen-Freund, ist im Ecce homo ebenfalls — dhnlich vielleicht zu seiner
Selbstprojektion als »Don Juan der Erkenntnis«’® in der Morgenrdthe — eine seiner
vielféltigen Rollen, die einen Teil seiner dividualistischen Selbstmodellierung aus-
macht. Wie sehr Nietzsche in seinem Denken und Schreiben von franzosischen Au-
toren tatsdchlich beeinfluflit war, wie weit seine Bewunderung fiir die franzosische
Literatur des 19. Jahrhundert wirklich ging, 146t sich jedoch nicht generell beant-
worten, sondern nur von Fall zu Fall entscheiden. Festzuhalten ist aber, daf3 er, als
unermiidlicher Leser, alles, was in der franzdsischen Literatur im 19. Jahrhundert
Rang und Namen hatte, rezipierte und sie vor allem aufgrund ihrer psychologischen
Tiefenschirfe bewunderte.”®*

In seinen Notizbiichern stoft man auf umfangreiche Exzerpte und Bemerkungen
zu allen wichtigen franzosischen Romanciers und Dichtern des 19. Jahrhunderts,
deren Spuren sich dann auch in den verdffentlichten Schriften wiederfinden lassen,
auch zu vielen, heute weitgehend vergessenen Autoren. So werden Balzac und Zola
von Nietzsche weder stilistisch noch weltanschaulich geschétzt und stattdessen ver-
ballhornt, die Briider Goncourt und Alphonse Daudet erregen lediglich sein Interes-
se, mit Flaubert — dieser »Nihilist!«’® — und mit Baudelaire — der »erste intelligente
Anhinger Wagners 1‘iberhaupt<<266 — verbindet ihn eine Art HaBliebe. Lediglich ein
franzosischer Schriftsteller des 19. Jahrhunderts wird durchgingig gelobt und be-
wundert: Stendhal, ein Autor, dessen literarische und psychologische Qualitdten
und dessen formalésthetische Bedeutung fiir die Entwicklung des modernen Ro-
mans zur Zeit Nietzsches tiberhaupt erst langsam in Frankreich erkannt wurden und
der im Deutschland des 19. Jahrhunderts praktisch unbekannt war. Dies zeigt sich
insbesondere darin, dafl Teile des Stendhalschen Werkes erst 1903 von Eugen Die-
derichs ins Deutsche iibersetzt wurden. So ist es bemerkenswert, da3 Nietzsche in
einem Brief an Resa von Schirnhofer schreibt: »Mag ich denn Franzosen? Einige
von ehemals, vor Allem Montaigne. Aus diesem Jahrhundert im Grund nur Bey-
le[...]«.267 Auch in Ecce homo verbindet Nietzsche seine scharfe Kritik an der
deutschen Kultur mit seiner Bewunderung fiir Henri Beyle, der besser unter seinem

263 F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S. 232. Vgl. dazu M. Brusotti: Die Leidenschaft
der Erkenntnis, S. 295f.

264 So schreibt Nietzsche auch in Jenseits von Gut und Bose: »Die Psychologen Frank-
reichs — und wo giebt es heute sonst noch Psychologen?« F. Nietzsche: Jenseits von
Gut und Bose, KSA 5, S. 153.

265 F. Nietzsche: Gotzen-Ddmmerung, KSA 6, S. 64.

266 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 289.

267 Brief an Resa von Schirnhofer, 11. Mérz 1885, F. Nietzsche: Sdamtliche Briefe, KSB
7,8S.18.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 221

Pseudonym Stendhal bekannt ist. Henri Beyle hatte sich — in Bewunderung fiir Jo-
hann Joachim Winckelmann nach dessen Geburtstadt — das Pseudonym Stendhal als
Autorname gewihlt. Gesichert ist, daB Nietzsche von Stendhal, der, wie spéter
Nietzsche, ein groBer Bewunderer Napoleons war, folgende Schriften kannte: Le
rouge et le noir, La Chartreuse de Parma, De I’amour, die Italienberichte Rome,
Naples et Florence, Histoire de la peinture en Italie, die Komponistenportaits zu
Haydn, Mozart, Rossini sowie die zu der Zeit verdffentlichten Briefe, Tagebiicher
sowie die Erinnerungen eines Egotisten. Diese autobiographischen Aufzeichnungen
Stendhals gehen auf den Ausdruck égotisme zuriick, welcher der Neigung, viel von
sich zu sprechen, sich ins Zentrum der Wahrnehmung der Welt zu stellen, und ei-
nem ich-bezogenen Weltbild einen Namen gibt. Das Pseudonym, das Sich-hinter-
Masken-verstecken und der Egotismus sind Elemente, in denen Nietzsche einige
Beriihrungspunkte zu seiner Poetologie des Selbst festmachen konnte.

Dariiber hinaus erscheint Stendhals polemische Ausrichtung, seine kdmpferi-
sche Natur als ein Vorbild, so daB Nietzsche den Beginn seiner Publikationstitig-
keit als eine Stendhalsche Geste interpretiert: »Im Grunde hatte ich eine Maxime
Stendhals practicirt: er rdth an, seinen Eintritt in die Gesellschaft mit einem Duell
zu machen. Und wie ich mir meinen Gegner gewéhlt hatte!«”® AuBerdem ist zu be-
tonen, dall Nietzsches Stendhal-Lektiire vor allem in der Zeit stattfindet, in der er
sich bemiiht, sein Theorem vom Willen zur Macht zu entwickeln.”® In Stendhals
Romanen und autobiographischen Schriften erkennt Nietzsche eine Analyse des
Macchiavellismus und des praktisch-orientierten Willens zu Macht.

An Stendhal rithmt Nietzsche immer wieder seine psychologischen Fahigkeiten,
Fahigkeiten, die, wie bereits dargestellt wurde, in die deutsche Kultur erst durch
Nietzsche selbst eingefiihrt worden und ein Kriterium fiir Bedeutsamkeit und Tiefe
seien. »Haben die Deutschen auch nur Ein Buch hervorgebracht, das Tiefe hitte?«,
fragt Nietzsche daher: »Selbst der Begriff dafiir, was tief an einem Buch ist, geht
ihnen ab. Ich habe Gelehrte kennen gelernt, die Kant fiir tief hielten; am preufi-
schen Hofe, fiirchte ich, hdlt man Herrn von Treitschke fiir tief. Und wenn ich
Stendhal gelegentlich als tiefen Psychologen rithme, ist es mir mit deutschen Uni-
versititsprofessoren begegnet, dafl sie mich den Namen buchstabieren liessen.. 210

268 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 319.

269  Vgl. zur Verbindung von Stendhal-Lektiire und Wille zur Macht Charles Andler:
Nietzsche, sa vie et sa pensée, Paris 1958, S. 158ff. und V. Gerhardt: »Macht und
Metaphysik. Nietzsches Machtbegriff im Wandel der Interpretationen, S. 72-97.

270 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 361f. — Stefan Zweig ist einer der ersten gewe-
sen, der die Bedeutung Stendhals fiir Nietzsche erkannt hat. Vgl. dazu Stefan Zweig:
»Stendhals deutsche Wiederkehr« (1921), in: ders.: Begegnungen mit Biichern,
Frankfurt a. M., 1983, S. 164-168.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

3. — Die polemische Spitze gegen Deutschland ist uniiberhorbar, die zitierte Passage
erschopft sich aber nicht in den Invektiven gegen Kant, Treitschke und zeitgenossi-
sche deutsche Universititsprofessoren, sondern spricht grundsétzlichere dsthetisch-
philosophische Fragen an, die zwei Positionen, den Neukantianismus und den His-
torismus, betreffen. Wie im Verlauf der Arbeit bereits deutlich wurde, steht Nietz-
sche Kant in erkenntnistheoretischen und transzendentalphilosophischen Fragen,
auch iiber die Vermittlung Langes und Schopenhauers, durchaus sehr nahe. In Fra-
gen der Moral und der Asthetik allerdings sind Kant und Nietzsche unvereinbar, ja
Antipoden, insbesondere weil Nietzsche Kant jeglichen psychologischen Scharfsinn
abspricht. So stellt Nietzsche in Zur Genealogie der Moral zum Phidnomen der &s-
thetischen Erfahrung fest:

[...] dass Kant, gleich allen Philosophen, statt von den Erfahrungen des Kiinstlers
(des Schaffenden) aus das dsthetische Problem zu visiren, allein vom »Zuschauer«
aus iber die Kunst und das Schone nachgedacht hat und dabei unvermerkt den »Zu-
schauer« selbst in den Begriff schon hinein bekommen hat. Wire aber wenigstens nur
dieser »Zuschauer« den Philosophen des Schonen ausreichend bekannt gewesen! [...]
Aber das Gegenteil war, wie ich fiirchte, immer der Fall: und so bekommen wir denn
von ihnen gleich von Anfang an Definitionen, in denen, wie in jener berithmten De-
finition, die Kant vom Schoénen giebt, der Mangel an feinerer Selbst-Erfahrung in
Gestalt eines dicken Wurms von Grundirrthum sitzt. »Schon ist, hat Kant gesagt, was
ohne Interesse gefillt.« Ohne Interesse! Man vergleiche mit dieser Definition je-
ne andere, die ein wirklicher »Zuschauer« und Artist gemacht hat — Stendhal, der das
Schone einmal une promesse de bonheur nennt. Hier ist jedenfalls gerade Das abge-
lehnt und ausgestrichen, was Kant allein am &sthetischen Zustande hervorhebt: le
désintéressement. Wer hat recht, Kant oder Stendhal? — Wenn freilich unsere Aesthe-
tiker nicht miide werden, zu Gunsten Kant’s in die Wagschale zu werfen, dass man
unter dem Zauber der Schénheit sogar gewandlose weibliche Statuen »ohne Interes-
se« anschauen konne, so darf man wohl ein wenig auf ihre Unkosten lachen: — die
Erfahrungen der Kiinstler sind in Bezug auf diesen heiklen Punkt »interessanter,
und Pygmalion war jedenfalls nicht notwendig ein »unésthetischer Mensch«.271

Nietzsches Kritik richtet sich also gegen Kants Bestimmung der #sthetischen Lust
und des Schonen als interesseloses oder uninteressiertes Wohlgefallen, wobei er
nicht einfach eine rezeptionstheoretische durch eine produktionsésthetische Per-
spektive ersetzt. Seine Kritik richtet sich dariiber hinaus gegen Kants Konzept der
Interesselosigkeit in der Bestimmung der dsthetischen Kategorie des Schonen oder

271 F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA S, S. 346f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 223

des Asthetischen in der Rezeption selbst.”’? Was ist damit genau gemeint? Kant un-
terscheidet zundchst einmal prinzipiell zwischen &sthetischen Urteilen und Erkennt-
nisurteilen. Er schreibt:

Um zu unterscheiden, ob etwas schon sei oder nicht, beziehen wir die Vorstellung
nicht durch den Verstand auf das Objekt zum Erkenntnisse, sonder durch die Einbil-
dungskraft (vielleicht mit dem Verstande verbunden) auf das Subjekt und das Gefiihl
der Lust oder der Unlust desselben. Das Geschmacksurteil ist also kein Erkenntnisur-
teil, mithin nicht logisch, sondern dsthetisch, worunter man dasjenige versteht, dessen
Bestimmunggrund nicht anders alssubjektiv sein kann.2

Asthetische Urteile sind also subjektive Urteile, die nicht auf objektive Begriffe wie
eben Erkenntnisurteile, die auf logischen Schliissen beruhen, zuriickgefiihrt werden
konnen. Keine wie auch immer geartete Beschreibung eines Gegenstandes kann da-
her als hinreichender Grund angesehen werden, einen Gegenstand als schon zu be-
stimmen. Das heifit auch: Es ist grundsétzlich unmdéglich, auf der Basis einer ge-
danklichen Operation herauszufinden, ob ein Gegenstand schon ist oder nicht, denn
gedankliche Operationen basieren auf Bedeutungen und Bedeutungszuschreibun-
gen, die aber fuir das Priadikat schon laut Kant bedeutungslos sind, da schdon eine ds-
thetische — und nicht einfach eine kunstphilosophische Kategorie — ist, die sich in
einem virtuell unendlichen ReflexionsprozeB ausdriickt. Im Zentrum des Astheti-
schen oder des Schonen steht also das reflexionstheoretisch fundierte, rezipierende
Subjekt, das ist das, was Nietzsche meint, wenn er betont, da3 Kant »unvermerkt
den »Zuschauer« selbst in den Begriff schon hinein bekommen hat«.

Kant bestimmt das Wohlgefallen oder die Lust am Schonen dariiber hinaus in
der Kritik der Urteilskraft als interesseloses oder »uninteressiertes und freies Wohl-
gefallen«,274 um es vom Wohlgefallen am Guten und sinnlich Angenehmen zu un-
terscheiden, um es also aus rationalistischen und sensualistischen Begriindungszu-
sammenhédngen und Zwecken zu 16sen und als autonomes Phidnomen zu verstehen,
da er rationalistische und sensualistische Deutungen des Schonen fiir falsch hilt.
Denn wihrend die rationalistische Deutung die Lust am Schonen nicht gegen das
Wohlgefallen am Guten abgrenzen koénne, konne die sensualistische Deutung es
nicht vom sinnlichen Vergniigen unterscheiden.””” Kants Begriff der Interesselo-

272 Vgl. zur zum Kantschen und vorkantianianischen Gebrauch des Begriffs /nteresselo-
sigkeit Werner Strube: »Interesselosigkeit«, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 23, S.
148-174.

273 1. Kant: Kritik der Urteilskraftt (1790), S. 115.

274 Ebd., S. 123.

275 Vgl. dazu auch Eva Schaper: »Zur Problematik des dsthetischen Urteils«, in: Gerhard
Funke (Hg.): Akten des 7. Internationalen Kant-Kongresses, Bonn 1991, Bd.1, S. 15-
29.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sigkeit soll die dsthetische Lust daher reflexiv doppelt abgrenzen. Kant mochte da-
mit darauf hinaus, dafl die Lust am Schénen weder graduell noch inhaltlich, sondern
strukturell verschieden ist, und zwar sowohl von dem Wohlgefallen, das in der Ein-
sicht in den moralischen oder praktischen Wert eines Gegenstandes griindet, als
auch von dem GenuB, der in der Befriedigung eines unmittelbaren sinnlichen Be-
diirfnisses liegt. Das heif3t: Das betrachtende Subjekt muf} sich dem Gegenstand ge-
geniiber interesselos verhalten und zwar auf der Grundlage einer und durch eine Re-
flexion. Es spielt dann auch keine Rolle, um was fiir einen Gegenstand es sich han-
delt. Die Reflexion wird so zu einem Mittel der Selbstdisziplinierung, es annulliert
gewisssermallen den sinnlichen Gehalt des &sthetischen Gegenstandes sowie das
daran gebundene rationale und sensuelle Vergniigen. Das Ergebnis, so kénnte man
sagen, besteht in einer reflexiven lustfreien Lust, die dann wertfrei, schon, kon-
templativ und frei genannt wird, ohne begrifflich objektivierbar im Sinne der Er-
kenntnis zu sein. Das dies {iberhaupt moglich ist, bezweifelt Nietzsche gemeinsam
mit Stendhal aufgrund seiner empirischen und psychologischen Beobachtungen:
Dartiber hinaus erscheint es ihnen auch gar nicht wiinschenswert.”’® Stattdessen
verstehen sie die Erfahrung der Kunst als ein Gliicksversprechen, als eine Potenzie-
rung des sinnlichen Vergniigens.

Stendhal steht bei Nietzsche fiir eine affektive und sinnliche Asthetik, die auch
nicht mehr unbedingt am Schénen orientiert ist, sondern die starke, leiblichspiirbare
Emotionen ausdriickt und hervorrufen soll. Dariiber hinaus spielt Nietzsche mit
Stendhal eine wirklichkeitsgesittigte literarische Psychologie oder Anthropologie
gegen die unpersonliche und letztlich lustfreie, scheinbar tiefe, Reflexionsésthetik
Kantscher Priagung aus.”’’ Diese literarische Psychologie Stendhals folgt zum einen
der Pascalschen Uberlegung, daB das Herz seine eigenen Griinde hat, die der Ver-
stand {iberhaupt nicht kennt, und zum anderen einer Theorie der Selbstsucht und
Ich-Bezogenheit sowie einer chasse de bonheur, also einer gesteigerten und mit
Geist gekosteten Jagd nach dem Gliick, das als psychophysisches Phanomen be-
trachtet wird. Stendhal ist einer der Autoren, die Nietzsche als Gewdhrsménner die-
nen, um sich gegen Neukantianer und Historisten in &dsthetischen Fragen zu positio-
nieren. Damit verfolgt er das Ziel, gegen den positivistisch-realistischen Zeitgeist

276 Walter Kaufmann betont in diesem Zusammenhang: »Nach Kant und Schopenhauer
ist die &dsthetische Erfahrung ganz und gar interesselos, vor allem deswegen, weil In-
teressen ihrer Meinung nach wesentlich utilitaristisch, hedonistisch oder moralisch
sind, Streben nach Schénheit aber nicht. [...] Nietzsche konzentriert sich, ganz im
Gegeteil, auf die dsthetische Erfahrung des Schaffenden, und er deutet offenbar an,
dal} es ein vitales Interessse des Menschen am Schonen gibt [...].«W. Kaufmann:
Nietzsche, S. 155.

277 Ob Nietzsche Kants Asthetik damit wirklich gerecht wird, ist sehr umstritten. Vgl.
dazu Urs Heftrich: »Nietzsches Auseinandersetzung mit der »Kritik der &sthetischen
Urteilskraft«, in: N-St. 20 (1991), S. 238-266.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 225

eine dsthetische und kulturkritische Emphase des Poetischen und Psychologischen
zu stellen. An die Stelle der universelle Geltung beanspruchenden systematischen
Kategorien Hegelscher Priagung, wie sie etwa in der historistischen Literaturge-
schichtsschreibung vorherrscht, und gegen Grundprinzipien neukantianisch reflexi-
onstheoretisch fundierter Asthetiken der Zeit gerichtet, versucht Nietzsche eine #s-
thetisch-psychologisch neue Optik zu riicken. Damit soll neben der Reaktualisie-
rung eines poetischen Gehalts ein anderes Rezeptionskriterium ins Zentrum geraten
und zwar, das der dsthetisch-psychischen Korrespondenz als Lust- und Lebensstei-
gerung, die sich ebenfalls am Leitfaden des Leibes entwickelt.

Dies zeigt sich auch in der gegeniiber der in der Geburt der Tragddie verander-
ten Konzeptualisierung des Dionysos beziiglich der Rausch- und Zeitthematik in
Ecce homo und in den Dionysos-Dithyramben. Dal} Nietzsche dabei nicht nur auf
Baudelaire und seine Schule, die décadence, zuriickgreift, sondern auch auf Stend-
hal, ist bemerkenswert, da er damit seiner Zeit weit voraus ist. Gegeniiber den ande-
ren franzosischen Autoren rechnet Nietzsche Stendhal auch einen weltanschauli-
chen Zug, den Atheismus und sein metaphysikfreies Welbild hoch an. Stendhal sei
ein »ehrlicher Atheist, eine in Frankreich spirliche und fast kaum auffindbare spe-
cies, — Prosper Mérimée in Ehren... Vielleicht bin ich auf Stendhal neidisch? Er hat
mir den besten Atheisten-Witz weggenommen, den gerade ich hétte machen kon-
nen: »die einzige Entschuldigung Gottes ist, da3 er nicht existirt«.. <&

So betont Nietzsche weiter, dal »Stendhal, einer der schonsten Zufille meines
Lebens« war, »denn Alles, was in ihm Epoche macht, hat der Zufall, niemals eine
Empfehlung mir zugetrieben.« Stendhal »ist ganz unschétzbar mit seinem vorweg-
nehmenden Psychologen-Auge, mit seinen Thatsachen-Griff«.”” DaB die Lektiire
von Stendhal einer der schénsten Zufille seines Lebens ist, hebt Nietzsche vielfach
auch in seinen Briefen hervor, und in seinen Schriften Die frohliche Wissenschaft
und Jenseits von Gut und Bdse erwihnt und zitiert er Stendhal mehrfach, wenn es
um die Psychologie der Verstellung geht. So schreibt er zum Beispiel: »wer mit fei-
nen und verwegenen Sinnen begabt ist, neugierig bis zum Cynismus, Logiker bei-
nahe aus Ekel, Rithselrater und Freund der Sphinx [...], der wird [Stendhal] nach-
gehen miissen.«> Nicht nur in seinen Romanen, sondern auch in seinen autobio-
graphischen Schriften betrachtet Stendhal die ganze Welt als eine universelle Mas-
kerade, in der ein Machtwille regiert. Die Welt erscheint ihm geprigt von Heu-
chelei, Schmeichelei und Tauschung, in der er selbst das lustvolle Spiel der Verstel-
lung spielt: So reiste Stendhal auch inkognito und fiihrte sich in die Gesellschaft un-
ter wechselnden Pseudonymen ein.

278 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 285f.
279 Ebd, S. 286.
280 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 599.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Daf Nietzsches Stendhal-Lektiire aber auf keine Empfehlung zuriickgeht, wie er
in Ecce homo anmerkt, entspricht allerdings nicht den Tatsachen. Sein Bekanntwer-
den mit Stendhal konnte vielmehr aus einem Stendhal-Roman selbst stammen.
Denn wie aus Nietzsches Briefwechsel ersichtlich ist, geht seine Entdeckung
Stendhals im Jahre 1876 auf eine Empfehlung von Isabella von Pahlen, spitere
Freifrau von Ungern-Sternberg zuriick — eine Reisebekanntschaft aus Pisa wihrend
seiner Italienreise, {iber die Nietzsches Reisegefahrte Paul Rée unverhohlen sein
MiBvergniigen ausdriickte, da sie »seinen Bemithungen zum Trotz, auf- und anre-

gend mithin schidlich — auf Nietzsche wirke«. ™!

System und Redlichkeit

1. — Die Vorstellung von einem Grundwillen des Geistes scheint auf den ersten
Blick auf so etwas wie ein verborgenes und unbekanntes Zentral- oder Monosubjekt
zu verweisen, was sich unter anderem auch daran festmachen liefle, dafl sich bei
Nietzsche durchaus ein Streben nach einer systematischen Einheit und einer syste-
matischen Einheitlichkeit und stilistischen Singularitit identifizieren 148t, denn wie
Nietzsche hervorhebt: »der groBe Stil will Einen starken Grundwillen.«** Diesem
Grundwillen wiirde auf gedanklicher und textueller Ebene die Vorstellung von ei-
nem philosophischen System am echesten entsprechen. Dagegen steht jedoch der
Subjekt-Dividualismus, der, wie wir gesehen haben, eine zersplitterte Pluralitit, ei-
nen stindigen Wandel, ein stindiges Werden produziert, das sich nicht als stabile
Einheit denken 148t und das der Vorstellung eines Zentral- und Monosubjekts dia-
metral entgegensteht. Diese Spannung zeigt sich nicht zuletzt in Hinblick auf den
Begriff des philosophischen Systems selbst, ja, in Hinblick auf die Frage, warum
Nietzsche kein kohédrentes einheitliches philosophisches System entwickelt hat.”®

Zu unterstreichen ist zunéchst, dafl Nietzsche seine Philosophie nirgends in sys-
tematischer Form, sondern bis zuletzt nur >in nuce« dargestellt hat. Einzelne Apho-
rismen und Aphorismenfolgen in seinen Biichern gehen durchaus systematisch vor,
ohne aber in einen einheitlichen systematischen Entwurf zu miinden. Man konnte

281 R.J. Benders/St. Oettermann (Hg.): Friedrich Nietzsche. Chronik, S. 380.

282 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 97.

283 Volker Gerhardt betont im Kontext der Frage nach dem System Nietzsches Aktuali-
tit: »Gerade in seinem Scheitern als systematischer Denker gilt Nietzsche als exemp-
larischer Fall der jiingeren Philosophiegeschichte. Seine »Experimental-Philosophie«
schlieit auch noch den Versuch dariiber ein, ob Philosophie iiberhaupt moglich ist.
Es ist ein experimentum crucis — es geht, wie man bei Nietzsche wohl ohne Ubertrei-
bung sagen darf, auf Leben und Tod der Philosophie.« V. Gerhardt: »Hundert Jahre
nach Zarathustrag, S. 190.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 227

sagen, da3 der Aphorismus — als Schreib- und Denk-Form — einer Erfassung der
Totalitdt, wie sie beispielsweise Hegel mit seiner Trias von Wahrheit, System und
Geist zu (re-)konstruieren suchte, vollig widerspricht.284 Es gibt bei Nietzsche kein
explizites Modell eines philosophischen Systems oder eines systematisch-
philosophischen Gesamtzusammenhangs. Auch Ecce homo wird dies nicht leisten,
trotz Nietzsches Bemiihung, einen einheitlichen Werkzusammenhang zu rekonstru-
ieren und seine Schriften einer systematischen Re-Lektiire zu unterziehen. Diese
Zuriickhaltung gegentiber systematischen Gesamtdarstellungen, die Nietzsche erst-
mals in der Schrift Menschliches, Allzumenschliches ibt, in der er seiner Selbstaus-
sage nach zum ersten Mal seine »Philosophie in nuce«® umreift, bestimmt den al-
lergroften Teil seiner Publikation.” Doch, warum?

Eine mogliche Antwort ergibt sich aus folgender NachlaBinotiz: »Vielleicht er-
rdth man, bei einem Blick hinter dies Buch, welchem Systematiker ich selbst nur
mit Mithe ausgewichen bin...«> In der Gotzen-Didmmerung findet sich ein dhnli-
cher Gedanke, der in einer generalisierenden Maxime miindet: »Ich misstraue allen
Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg. Der Wille zum System ist ein Mangel
an Rechtschaffenheit.«™™ Nietzsche lehnt also das System im Sinne einer Erfassung
der Totalitdt ab, da der dahinterstehende Wille ihm unredlich erscheint. Damit geht
bei ihm die Ablehnung eines spekulativen Denkens einher, wie man es auch vom
deutschen Idealismus her — etwa von Hegel oder von Schopenhauer her — kennt.
Dennoch weist sich Nietzsche hin und wieder selbst als moglichen Systematiker,
und vielleicht sogar System-Denker, aus. In Vorarbeiten zur Gétzen-Déimmerung
benennt Nietzsche explizit, welchem »Systematiker es selbst [dies Buch] mit Miihe
ausgewichen ist —«, ndmlich: »mir selber...«*> Es tiberrascht darum nicht, daf
Nietzsche eine ambivalente Haltung gegeniiber philosophischen Systemen und dem

284 Vgl. dazu Martin Stingelin: »Aphorismus«, in: H. Ottmann (Hg.): Nietzsche-
Handbuch, S. 185-187.

285 So Nietzsche im bereits zitierten Brief an Erwin Rohde, 16. Juni 1878, F. Nietzsche:
Scimtliche Briefe, KSB 5, S. 332f.

286 Sogar noch in der Gotzen-Dimmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert
betont Nietzsche seine Ablehnung von systematischen Gesamtdarstellungen; auch
diese Schrift ist lediglich »meine Philosophie in nuce.« Brief an Georg Brandes, 20.
Oktober 1888, F. Nietzsche: Samtliche Briefe, KSB 8, S. 457.

287 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 533.

288 F. Nietzsche: Gotzen-Dimmerung, KSA 6, S. 63.

289 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 189. — Vgl. auch
F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 450: »Ich mifitraue
allen Systemen und Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg: vielleicht entdeckt
man hinter diesem Buche das System, dem ich ausgewichen bin...«; vgl. zur Fra-
ge nach System und Systematik bei Nietzsche Mazzino Montinari: Nietzsche lesen,
Berlin/New York 1982, S. 180-184.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

philosophischem System-Denken hat. So haben Systeme fiir ihn zeitweise durchaus
einen padagogischen Wert fiir den Leser philosophischer Werke, denn »die ver-
schiedenen philosophischen Systeme sind als Erziehungsmethoden des Geistes zu
betrachten: sie haben immer eine besondere Kraft des Geistes am besten ausgebil-
det; mit ihrer einseitigen Forderung, die Dinge gerade so und nicht anders zu se-
hen«,290 und in seiner Einleitung zur Philosophie im tragischen Zeitaler der Grie-
chen schreibt Nietzsche, dafl er »den Punkt aus jedem System herausheben« will,
»der ein Stiick Personlichkeit ist«.””' Bindet man diese Uberlegungen Nietzsches
zuriick an seine Vorstellung von Ich und Grundwille, so kénnte man formulieren,
daB der Grundwille des Geistes nach System und Systematischem strebt, um so et-
was wie eine Personlichkeit auszudriicken, doch Nietzsches Selbst weicht diesem
Willen aus und prisentiert nur Andeutungen und Hinweise auf einen (moglichen)
systematischen Gesamtzusammenhang. So schreibt er auch: » An dieser Stelle wei-
terzugehn tberlasse ich einer anderen Art von Geistern als die meine ist. Ich bin

. . . . . . 292
nicht bornirt genug zu einem System — und nicht einmal zu meinem System...« s

2. — In Ecce homo hilt Nietzsche fest, welche Typen von Philosophen er am meis-
ten schitzt. Im dritten Abschnitt von »Warum ich so klug bin« schreibt er: »Die
Skeptiker« seien, »der einzige ehrenwerthe Typus unter dem so zwei- bis fiinfdeuti-
gen Volk der Philosophen!«293 Im Gegensatz zum Grofteil der abendldndischen
Philosophie zeichnet sich die skeptische Philosophie fiir Nietzsche durch eine
Grundhaltung der intellektuellen Redlichkeit aus, da sie nicht danach strebt, alles
systematisch erkldren und reflektieren zu konnen und, vor allem, zu wollen. Auch
in Der Antichrist betont Nietzsche den Zusammenhang von Skepsis und intellektu-
eller Redlichkeit: »Ich nehme ein Paar Skeptiker bei Seite, den anstidndigen Typus
in der Geschichte der Philosophie: aber der Rest kennt die Forderungen der intellek-
tuellen Rechtschaffenheit nicht.«*

So ist auch die Wahl des aphoristisch-sentenzhaften Genres bei Nietzsche nicht
einfach eine Frage des literarischen Geschmacks, sondern ebenfalls Ausdruck einer
Skepsis, Indiz dafiir, einer systematischen Form auszuweichen, skeptische Haltun-
gen einzunehmen, und zugleich der gattungsméfBige Ausdruck einer unzeitgeméfien
intellektuellen Redlichkeit,295 die lieber andeutet und hinterfragt, statt zu erkléren,

290 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 504.

291 F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, KSA 1, S. 801.

292 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 538.

293 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 284.

294 F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 178.

295 Nietzsche bezeichnet die aphoristisch-sentenzhafte Form als »das grofle Paradoxon in
der Litteratur«, denn sie stelle »das Unvergéngliche inmitten des Wechselnden« dar,

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 229

denn wie Nietzsche schreibt: »Der Glaube in der Form, der Unglaube im Inhalt —
das macht den Reiz der Sentenz aus — also eine moralische Paradoxie.«> J a, gera-
de das Paradoxe und das Aphoristisch-Andeutende haben fiir Nietzsche einen #sthe-
tisch-stilistischen Wert, denn »die wirksamen Schriftsteller beweisen, dal3 Worte
nur Andeutungen sind, dal3 man nichts vollenden diirfe und daf3 die Schriftsteller
darin Vortheile vor Malern haben.«*’ Zugleich erlaubt die aphoristische Form es
Nietzsche, »in zehn Sétzen zu sagen, was jeder Andere in einem Buche sagt, — was
jeder Andere in einem Buche nicht sagt.«298

Nietzsches Aphorismen deuten an, relativieren sich gegenseitig, widersprechen
sich, heben sich gegenseitig auf und fordern so ihre Leser zum Selbst-Denken auf.
Sie stellen schon ihrer Form nach — &hnlich wie Heraklits Sentenzen und gnomische
Satze — eine Skepsis gegeniiber dem Gebot der Widerspruchsfreiheit in philosophi-
schen Systemen dar. Dabei sind sie Ergebnis eines tiefen philosophischen Ernstes
und stehen damit einem System diametral entgegen, denn »Systeme bauen ist Kin-
derei.«®” Tm Grunde genommen erfiillt Nietzsches perspektivische Philosophie,
wenn man darunter ein festes Ensemble erkenntnistheoretischer Ansichten und poe-
tologischer Verfahren versteht, besser ihr Programm, wenn sie keine Spur von ei-
nem System aufweist, beziehungsweise dem System in der schriftstellerisch-
darstellerischen Praxis bewufit aus dem Weg geht. So fragt Nietzsche auch in Jen-
seits von Gut und Bdse, »schreibt man nicht gerade Biicher, um zu verbergen, was
man bei sich trigt?«, und antwortet: »Jede Philosophie ist eine Vordergrunds-
Philosophie — [...]. Jede Philosophie verbirgt auch eine Philosophie; jede Mei-
nung ist auch ein Versteck, jedes Wort auch eine Maske.«"

In Ecce homo schreibt Nietzsche dariiber hinaus, die Idee der Maske und der ab-
und ausweichenden Vordergrunds-Philosophie aufgreifend: »wehe mir! ich bin eine
nuance —«."" Diese Abweichung, dieses Selbstverstidndnis als Nuance ist fiir Nietz-

sie sei »die Speise, welche immer geschitzt bleibt, wie das Salz, und niemals, wie
selbst dieses, dumm wird.« F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2,
446. — Vgl. dazu auch das Kapitel » Aphorismus und intellektuelle Redlichkeit« in: E.
Heller: Nietzsches Scheitern am Werk, S. 113-136.

296 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 68.

297 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880-1882, KSA 9, S. 217.

298 F. Nietzsche: Gotzen-Ddmmerung, KSA 6, S. 153.

299 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 49.

300 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 234.

301 Friedrich Nietzsche, Ecce homo, KSA 6, S. 362. — Im engeren Kontext von Ecce ho-
mo stellt sich die Nuance freilich als klares Distinktionsmerkmal, als »>feiner Unter-
schied< dar. Es ist Nietzsches Zeichen dafiir, nicht zu den Deutschen zu gehdoren,
denn wie er im Abschnitt »Was den Deutschen abgeht« der Gétzen-Dimmerung
schreibt: »Der Deutsche hat keine Finger fiir nuances... Dass die Deutschen ihre
Philosophen auch nur ausgehalten haben, vor allen jenen verwachsensten Begriffs-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sche taktisch im Umgang mit seiner Umwelt sinnvoll und driickt sich nicht zuletzt
in seinem Einsatz von Heteronymen und Begriffspersonen aus. Nietzsche unter-
streicht, dafl die Logik des Ab- und Ausweichens unumgénglich, ja, daB sie selbst
moralisch geboten ist, denn der Wille zum System sei ein Mangel an Rechtschaf-
fenheit und entspricht nicht seiner Ich-Gerechtigkeit, wie sie schon mehrfach in die-
ser Studie analysiert worden ist: »Der Wille zum System: bei einem Philosophen
moralisch ausgedriickt eine feinere Verdorbenheit, eine Charakter-Krankheit, un-

moralisch ausgedriickt, sein Wille, sich diimmer zu stellen [.. .]«.302

3. — Die tugendphilosophisch fundierte Kritik am System 148t sich tibrigens bei
Nietzsche bereits in der Friihzeit seiner Selbstmodellierung als Freigeist beobach-
ten. In dem Sentenzenmanuskript Lou von Salomés hat er etwa den folgenden Satz
»Vielleicht wiirde der ehrlichste Philosoph nicht bis zur Philosophie kommen« mit
der Korrektur versehen: »Der redlichste Philosoph wiirde vielleicht nicht bis zum
System kommen diirfen.«’” So zeigt sich beispielsweise auch in der Ablehnung
des Systems bei Nietzsche ein MiBitrauen gegeniiber einem Autor wie Aristoteles:
»Aristoteles dachte sich seinen Gott als rein erkennend, ohne jegliches Gefiihl von
Liebe: und er selber hatte wohl so seine besten Augenblicke, wenn er kalt und hell
(und freudig) den wolliistigen Schwindel der hochsten Allgemeinheiten genof3. Die
Welt als System empfinden und das als den Gipfel des menschlichen Gliicks: wie
verrith sich da der schematische Kopf! &M

Kriippel, den es je gegeben hat, den grossen Kant, giebt keinen kleinen Begriff von
der deutschen Anmuth.« F. Nietzsche: Gétzen-Dimmerung, KSA 6, S. 109f. — In
Jenseits von Gut und Bose schreibt Nietzsche dariiber hinaus tiber die stilistisch-
schriftstellerischen Féahigkeiten der Deutschen: »Der Deutsche ist beinahe des Presto
in seiner Sprache unfihig, also, wie man billig schliefen darf, auch vieler der ergétz-
lichsten und verwegensten Nuances des freien, freigeisterischen Gedankens.« F.
Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 46.

302 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 450. — Zur Ver-
bindung und Wechselbeziehung von »Redlichkeit«, »Freigeisterei« und »Verhiltniss
zum Selbst« vgl. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S.
20f.; dazu Mazzino Montinari, »Nietzsches Philosophie als Leidenschaft der Er-
kenntnis«, in: ders., Nietzsche lesen, Berlin/New York 1982, S. 64-78. — In einem
weiteren, den Nietzscheschen Kontext iiberschreitenden, philosophischen Zusam-
menhang siche Ernst Tugendhat: »Retraktationen zur intellektuellen Redlichkeit«, in:
ders.: Anthropologie statt Metaphysik, Minchen 2010, S. 85-113.

303 Ernst Pfeiffer: Friedrich Nietzsche — Paul Rée — Lou von Salomé. Die Dokumente ih-
rer Begegnung, Frankfurt a. M. 1970, S. 194.

304 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 16.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 231

Das Fehlen eines Systems ist Teil einer freigeistigen Tugendlehre bei Nietzsche
und entspricht seinem Entwurf »der intellektuellen Rechtschaffenheit<<305, einer
philosophischen Haltung also, die sich selbst verbietet, ein einheitliches System zu
konstruieren und zu behaupten, mehr zu wissen, als man tatsdchlich weil. So be-
stimmt Jea-Luc Nancy die Redlichkeit bei Nietzsche auch nicht primir philoso-
phisch oder moralisch, sondern wissenschaftlich: »Es ist ndmlich so, da3 die Red-
lichkeit fiir Nietzsche zweifellos zundchst nicht ein philosophisches oder morali-
sches Motiv war, sondern ein »wissenschaftliches<: die Redlichkeit charakterisiert
die Einstellung des Philologen«.306 Tatsdchlich ist die Redlichkeit fiir auch unter
tugedphilosophischen Gesichtspunkten keine altbekannte, sondern eine »werdende
Tugend« fiir ihn, denn man »beachte doch, dass weder unter den sokratischen, noch
unter den christlichen Tugenden die Redlichkeit vorkommt: diese ist eine der jiigs-
ten Tugenden, noch wenig gereift, noch oft verwechselt und verkannt, ihrer selber
noch kaum bewusst, — etwas Werdendes, das wir férdern oder hemmen konnen, je
nachdem unser Sinn steht.«’"’

Dadurch erkldren sich mancherorts auch seine stindigen Metamorphosen und
sein Widerwille gegeniiber der Identifizierung. Die Systemlosigkeit erscheint
Nietzsche als Teil einer intellektuellen Redlichkeit und seines Subjekt-
Dividualismus, die zudem mit dem »Willen zur Wahrheit< und mit dem Konzept des
rintellektuellen Gewissens< in Verbindung steht.”™ In Die frohliche Wissenschaft

305 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 360. — Nietzsche betont aber auch: »Es wire ein
Riickfall fiir uns, gerade mit unsrer reizbaren Redlichkeit ganz in die Moral zu ge-
rathen und um der iiberstrengen Anforderungen willen, die wir hierin an uns stellen,
gar noch selber zu tugendhaften Ungeheuern und Vogelscheuchen zu werden.« F.
Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 465.

306 J.-L. Nancy: »Unsere Redlichkeit!««, S. 230.

307 F. Nietzsche: Morgenrdthe, KSA 3, S. 275.

308 Vgl. zum intellektuellen Gewissen folgende Ausfithrung Nietzsches: »Das intel-
lectuale Gewissen. — Ich mache immer die gleiche Erfahrung und strdube mich
mich ebenso immer von Neuem gegen sie, ich will es nicht glauben, ob ich es gleich
mit Handen greife: den Allermeisten fehlt das intellectuale Gewissen;
ja es wollte mir oft scheinen, als ob man mit der Forderung eines solchen in den
volksreichsten Stiddten einsam wie in der Wiiste sei. [...] Ich will sagen: die Al-
lermeisten finden es nicht verdchtlich diess oder jenes zu glauben und danach zu
leben, ohne sich vorher der letzten und sichersten Griinde fiir und wider bewuf3t ge-
worden zu sein und ohne sich auch nur die Mithe um solche Griinde hinterdrein zu
geben, — die begabtesten Mianner und edelsten Frauen gehéren zu diesen Allermeis-
ten. Was ist mir aber Gutherzigkeit, Feinheit und Genie, wenn der Mensch dieser Tu-
genden schlaffe Gefiihle im Glauben und Urtheilen bei sich duldet, wenn das Ver-
langen nach Gewissheit ihm nicht als die innerste Begierde und tiefste Noth
gilt, — als Das, was die hoheren Menschen von niederen scheidet.« F. Nietzsche: Die
frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 373.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

schreibt Nietzsche dazu: »Dieser unbedingte Wille zur Wahrheit: was ist er? Ist es
der Wille, sich nicht tduschen zu lassen? Ist es der Wille, nicht zu
tduschen? Namlich auch auf diese letzte Weise konnte der Wille zur Wahrheit in-
terpretiert werden: vorausgesetzt, dass man unter der Verallgemeinerung »ich will
nicht tduschen< auch den einzelnen Fall >ich will mich nicht tduschen< einbe-
greift.<<309 So verwundert es nicht, da3 Nietzsche seine Leser vor Systematikern
warnt, da sie den Eindruck einer kohirenten, einheitlichen Subjektivitit erwecken
und die Vorstellung eines Mono- oder Zentral-Subjekts beférdern. Systematiker
sind, von seiner Warte aus gesehen, vor allem Schauspieler: »Vorsicht vor den
Systematikern! — Es giebt eine Schauspielerei der Systematiker: indem sie ein
System ausfiillen wollen und den Horizont darum rund machen, miissen sie versu-
chen, ihre schwicheren Eigenschaften im Stile ihrer stirkeren auftreten zu lassen, —
sie wollen vollstdndige und einzigartig starke Naturen darstellen.«’"°

Dariiber hinaus ist es wichtig zu beachten, wie radikal Nietzsche zwischenzeit-
lich die >Redlichkeit< denkt, denn, so Nietzsche, eine konsequent durchdachte
»Redlichkeit wiirde den Ekel und den Selbstmord im Gefolge haben.«’'" Daher
ist auch der Redlichkeit — und zwar nicht nur aus strategischen, sondern aus Selbst-
erhaltungsgriinden — auszuweichen: »Nun hat unsere Redlichkeit eine Gegenmacht,
die uns solchen Consequenzen [wie dem Selbstmord, RSM] ausweichen hilft: die
Kunst, als dem guten Willen zum Scheine.« In diesem Punkt liegt laut Nietzsche
die »letzte Dankbarkeit gegen die Kunst.«'”

Samtliche der jetzt analysierten Aspekte der Erwdgungen und Reflexionen
Nietzsches zum philosophischen System verweisen indirekt auf dessen Subjekt-
Hypothesen und insbesondere auf seine Abgrenzung eines Grundwillens, den er als
Hypothese annimmt, vom bewuBten Ich, auf seinen Subjekt-Dividualismus, den er
in eine spannungsvolle Korrelation zu seinem Projektionstheorem, zu seiner Leib-
Konzeption und zur sprachlich, psychologisch und erkenntnistheoretisch fundierten
Egozentrizitét stellt. Sie bilden ebenso wichtige theoretische Bestandteile seines
Versuchs einer philosophischen Selbstmodellierung, daher zeichnet den Philoso-
phen in Nietzsches Augen gegeniiber den anderen Menschen auch eine besondere
Form von Egozentrizitit aus:

309 Ebd., S. 575. — Nietzsche betont allerdings auch an der gleichen Stelle, dafl der »Wil-
le zur Wahrheit« unter einem »Niitzlichkeits-Calcul« steht, denn die »Wahrheit um
jeden Preis« kann auch unniitz und geféhrlich sein, ja, der » Wille zur Wahrheit« [...]
konnte ein versteckter Wille zum Tode sein«. Ebd., S. 576. — Vgl. zum Verhiltnis
»Redlichkeit«, »Moral«, »Wille zur Wahrheit« und den daraus resultierenden Wert-
urteilen auch den § 4 der Vorrede der Morgenrithe, KSA 3, S. 15f.

310 F. Nietzsche: Morgenrdothe, KSA 3, S. 228.

311 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 464.

312 Ebd.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORAUSSETZUNGEN DER POETOLOGIE | 233

Ein Philosoph: das ist ein Mensch, der bestindig aulerordentliche Dinge erlebt, sieht,
hort, argwoéhnt, hofft, traumt: der von seinen eignen Gedanken wie von AuBen her,
wie von Oben und Unten her, als von seiner Art Ereignissen und Blitzschligen ge-
troffen wird; der selbst vielleicht ein Gewitter ist, welches mit neuen Blitzen schwan-
ger geht; ein verhidngnisvoller Mensch, um den herum es immer grollt und brummt
und klafft und unheimlich zugeht. Ein Philosoph: ach, ein Wesen, das oft von sich
davon lauft, oft vor sich Furcht hat, — aber zu neugierig ist, um nicht immer wieder,
»zu sich zu kommen«. ..313

4. — Beziiglich der Subjekt-Thematik 148t sich fiir dieses vierte Kapitel zusammen-
fassend sagen, daf3 Nietzsche — im Gegensatz zu Descartes, der das Ich/Selbst als
eine dem Korper zugeordnete Seelensubstanz versteht, im Gegensatz zu Kant, der
es als transzendentale Einheit derApperzeption konzipiert — das Ich erstens als or-
ganisierten Komplex von sprachlichen Funktionen begreift, zweitens das Selbst als
plural-organisierte Gruppe von personendichtenden Vorstellungen, Kréften und
Trieben modelliert, drittens das Subjekt als Effekt einer Oberfliachendifferenzierung
des Bewultseins prasentiert, viertens das Ich auch als Teilstruktur der Person ent-
wirft und schlieBlich fiinftens das Selbst als Représentant der egozentrierten einheit-
lichen Gesamtperson konstituiert, die Effekt eines psycho-physiologischen Grund-
willens ist. Die Einheit des Selbst, wie Nietzsche sie entwirft, ist Resultat eines
michtigen Grundwillens, ist die Einheit und Funktionalitit des Leibes, des Lebens-
Systems, das heif3it einer »Vielheit von Kréften, verbunden durch einen gemeinsa-
men Erniihrungs-Vorgang«.314 Das Zusammenspiel und Zusammenwirken dieser
Krifte 148t den Eindruck von Einheitlichkeit entstehen, diszipliniert die Pluralitit
und Dividualitit temporér zur Einheitlichkeit.

Der philosophische »Fehler« jedoch, schreibt Nietzsche, »steckt in der Hinein-
dichtung eines Subjekts«.315 Und das Wesen dieses Zusammenwirkens ist die un-

313 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 234.

314 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 650.

315 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 137. — Christof
Kalb betont in diesem Zusammenhang: »Von Nietzsche lernen wir, dafl das Subjekt
jene Form von Verriicktheit bezeichnet, die von sich glaubt, Subjekt zu sein. Anders
gesagt: Nur so lange konnen wir uns erfolgreich einbilden, Subjekte zu sein — unserer
selbst sowie der Ziele unseres Handelns bewuf3t. Auf die Frage, wie uns als leiblichen
Individuen subjektive Einheit zukommt, 148t sich dann eine ganz paradoxe Antwort
formulieren: Wir sind Subjekte, insofern und solange uns die Sprache dazu verfiihrt
zu glauben, Subjekte zu sein.« Chr. Kalb: Desintegration, S. 260. — Zu ergénzen wi-
re wohl, da3 der Glaube ans Subjekt letztlich mit der Unhintergehbarkeit der Ego-
zentrizidt zusammenhdngt, mit der anthropologischen Tatsache, dal wir als Men-
schen »ich-Sager« sind.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

hintergehbare Egozentrizitit, die sich in den Phanomenen des sprachlichen Selbst-
bezugs, der Einverleibung, der kiinstlerischen Projektion, der dionysischen Selbst-
bespiegelung, der Introjektion oder, in Nietzsches speziellem Verstindnis, der Se-
miotik ausdriickt: »wir setzen Zeichen und Zeichen als gleich und Zustinde als Zu-
stinde.«'®

Die Dezentrierung und Aufhebung traditioneller Subjektverstindnisse sowie der
damit verbundenen Autorschaftskonzepte und -figurationen bilden das Fundament,
um ein kohédrentes, stindig werdendes und dadurch (zumindest auf Zeit) stabiles
Selbst zu entwerfen, das als dsthetisch-philosophische Lebensform projektiv auf die
Zukunft ausgerichtet ist und sich in der schriftlichen Fixierung semantisch erfindet,
entfaltet und eine Subjekfiguration produziert, die sich als »Sich-selbst-
Gestaltende«’'” verstehen kann. Doch dieses schriftliche und psychologische Sub-
jekt ist Produkt einer Poetologie des Selbst, eines sich selbst »schaffende[n]
Selbst«’'®. Es bildet unter psychologischen Gesichtspunkten die Grundlage dafiir,
daf3 das »Subjektgefiihl [...] in dem MaaBe« wichst, »als wir mit dem Gedéchtnis
und der Phantasie die Welt der gleichen Dinge bauen. Wir dichten uns selber als
Einheit in dieser selbstgeschaffnen Bilderwelt, das Bleibende in dem Wechsel.«*"”

DaB Nietzsche damit bestimmte Wiedererkennungs- und Identifizierungseffekte
bei Freunden und beim Leser im Allgemeinen erschwert, ist mehr als verstandlich.
Er umgeht sie ja auch zum Teil bewuBlt. Doch es ist wichtig zu beachten, daB3 sie die
Grundlage fiir seine dividualistisch-egozentrierte Schreibweise und ein entspre-
chendes Weltbild bilden. Daher schreibt Nietzsche auch: »Ich achte die Leser nicht
mehr: wie konnte ich fiir Leser schreiben?... Aber ich notire mich, fiir mich.«*%°
Vor diesem Hintergrund ist es nun sinnvoll, genauer zu analysieren, wie man wird,
was man ist.

316 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 286.

317 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 89.

318 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 40.

319 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 286.

320 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 450. — Vgl. dazu
auch folgenden Aphorismus aus Menschliches, Allzumenschliches: »Sibi scribere.
— Der verniinftige Autor schreibt fiir keine andere Nachwelt als fiir seine eigene, das
heisst, fiir sein Alter, um auch dann noch an sich Freude haben zu kénnen.« F. Nietz-
sche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 446.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zweiter Teil:

Wie man wird, was man ist

14.02,2026, 14:03:1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14:03:1:



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERSTES KAPITEL:
DIE SCHRIFT ECCE HOMO

1. — Verstellung und Verfiihrung, Uberzeugung und Blendung, Selbsttiuschung und
instinktive Arglist, Projektion und Semiotik, perspektivische Verkiirzung — dies sind,
wie wir gesehen haben, einige der Stichworte, mit denen Nietzsche grundsétzlich
kiinstlerische, schriftstellerische und philosophische Verfahren charakterisiert. Sie
bilden dartiber hinaus einen nicht unwesentlichen Bestandteil seiner dividualistisch-
egozentrierten Poetologie des Selbst, in der das Ich zum Dichter des eigenen Le-
bens wird. Man begegnet diesen eben erwéhnten Haltungen und Verfahren sowohl
in einzelnen Ausfithrungen, die Nietzsches eigenes Schreiben betreffen, auf thema-
tischer Ebene als auch in einzelnen Teilen seiner Werke in struktureller Hinsicht
immer wieder, auch und gerade in Ecce homo, wie in der Analyse des Nietzsche-
schen Umgangs mit Eigennamen deutlich geworden sein diirfte. Ecce homo steht im
Zentrum des jetzt folgenden zweiten Teils dieser Studie und soll vor dem Hinter-
grund der bislang eher auf theoretischer Ebene rekonstruierten dividualistisch-
egozentrierten Poetologie des Selbst einer genaueren Betrachtung unterzogen wer-
den.

Daher wird es im Folgenden darum gehen, den literarischen Charakter von
Nietzsches Ecce homo herauszuarbeiten, zu analysieren, wie Nietzsche seine empi-
rische Subjektivitit ins Spiel bringt, um auf textueller, literarisch-philosophischer
Ebene ein dividualistisch-egozentriertes Subjekt zu konstituieren. Es wird der Ver-
such unternommen, eine Kombination von Abschnitten zu wihlen, in denen auf der
einen Seite einige Passagen literaturwissenschaftlich-philologisch, quasi mikrolo-
gisch, ndher erldutert und interpretiert werden, auf der anderen Seite stirker thema-
tische und philosophische Aspekte von Ecce homo im Vordergrund stehen, um sie
im grofleren Gesamtzusammenhang des Nietzscheschen Werkes zu diskutieren. Die
Analyse und Auseinandersetzung mit der Rezeptions- und Interpretationsgeschichte
wird innerhalb der Abschnitte selbst geschehen.

Im ersten Kapitel dieses zweiten Hauptteils werden zunéchst einige Fragen ge-
klart, die den Status der Schrift Ecce homo im Allgemeinen betreffen, so zum Bei-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

spiel, ob es sich bei Ecce homo um einen >Wahnsinns<-Text handelt, beziehungs-
weise welche Rolle der Wahnsinn in und fiir Ecce homo spielen konnte. Dariiber
hinaus wird danach gefragt, welche Stellung die Schrift im Kontext von Nietzsches
Projekt der Umwertung aller Werte einnimmt, welche Funktion der Titel innerhalb
Nietzsches Poetologie des Selbst erfiillt und welche Bedeutung die christliche Idee
der Selbsterforschung und Konversion fiir Nietzsche spielen, um dann schlieBlich
Nietzsches Vorstellung seines eigenen Werkentwurfs zu explizieren. Die Kapitel
zwei und drei stellen den Versuch dar, eine moglichst genaue Textlektiire einzelner
Ecce homo-Passagen zu présentieren, um Nietzsches anspielungsreiches, mehrdi-
mensionales und zugleich egozentriertes Schreiben beispielhaft zu erldutern. Au-
Berdem wird die Perspektivierung der eigenen Selbstwerdung vor dem zunéchst pa-
radox erscheinenden Hintergrund eines stdndig werdenden Selbst Thema sein. Das
vierte und letzte Kapitel schlieBlich widmet sich Nietzsches geheimnisvoller For-
mel »Dionysos gegen den Gekreuzigten«, die in Nietzsches Selbstverstindnis so
etwas wie das Resumee >seiner Philosophie« darstellt.

Ecce homo — Wahnsinn und Methode

1. — Nietzsche stellt nicht nur Perspektiven um, sondern schliipft auch als Autor in
unterschiedliche Rollen, entwickelt Figuren und Begriffspersonen und verbirgt sich
hinter vielféltigen Masken, Figuren und Namen. Seine unterschiedlichen Subjekt-
hypothesen und sein theoretisch entwickelter Subjekt-Dividualismus sowie seine
sprachlich, physiologisch und psychologisch fundierte Annahme eines personenbil-
denden Triebes driicken sich auch in unterschiedlichen Sprech- und Schreibweisen
praktisch aus. Ja, gerade seine aphoristische Schreibweise gestattet es ihm, als ein
»Vielfacher« und als ein »Verborgener< zu seinen Lesern zu sprechen, da er so in-
haltlich und stilistisch unterschiedliche Positionen formulieren oder verschweigen
und damit aufeinandertreffen lassen kann. Nietzsche zeigt und verbirgt sich dadurch
zugleich. »Ein solcher Verborgener«, heifit es etwa in Jenseits von Gut und Bose:

der aus Instinkt das Reden zum Schweigen und Verschweigen braucht und uner-
schopflich ist in der Ausflucht vor Mittheilung, will es und fordert es, dass eine Mas-
ke von ihm an seiner Statt in den Herzen und K&pfen seiner Freunde herumwandelt
[...]. Jeder tiefe Geist braucht eine Maske: mehr noch, um jeden tiefen Geist wichst
eine Maske, Dank der bestdndig falschen, namlich flachen Auslegung jedes Wortes,
jedes Schrittes, jedes Lebens-Zeichens, das er giebt.1

1 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, KSA 5, S. 58.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 239

In Ecce homo greift Nietzsche nun diesen Gedanken auf, prisentiert seine vielfache
Natur, seinen Subjekt-Dividualismus und schreibt daher: »Es ist meine Klugheit,
Vieles und vielerorts gewesen zu sein, um Eins werden zu kénnen, — um zu Einem
kommen zu konnen.«’ Das ubersteigerte Selbstbewultsein, die Tendenz zur Selbst-
vergoéttlichung, die sich in Ecce homo auszudriicken scheinen, der anmaflend anmu-
tende Ton sowie der hyperbolische Stil, in dem die Schrift verfafit ist, haben jedoch
jahrzehntelang die Rezeptionsgeschichte weniger um die mdogliche Rollen- und
Maskenhaftigkeit von Nietzsches Schrift, die Ausdruck seines dividualistisch-
egozentrierten Weltbildes sein konnte, als vielmehr um einen anderen Sachverhalt
kreisen lassen, und zwar um die Frage, ob Nietzsches Text bereits Produkt und
Ausdruck seines ausbrechenden Wahnsinns ist oder nicht. Es stand also vielfach die
Frage im Vordergrund, ob Nietzsche iiberhaupt noch als zurechnungsfahiger Autor
zu gelten hat und ob Ecce homo noch als vollwertiger Teil des Nietzscheschen
Werks aufgefait werden kann. So schrieb Mazzino Montinari auch zum Problem
der Zurechnungsféhigkeit Nietzsches und iiber den Status von Ecce homo — nach-
dem 1969 ein neuer Abschnitt,3 der alle Normalitdtsvorstellungen sprengt (oder
zumindest eine auflerordentliche Herausforderung fiir den gesunden Menschenver-
stand darstellt) und der als moglicher Hinweis fiir Nietzsches Wahnsinn gelten
konnte, aus dem Kapitel »Warum ich so weise bin« in einer Abschrift von Heinrich
von Koselitz gefunden wurde — »Gewil} ist darin die extreme psychische Span-
nung, das unheimlich Euphorische als Vorzeichen der bevorstehenden Katastrophe
nicht zu tibersehen; in diesem Punkt jedoch unterscheidet sich der neue Text von §
3 im Kapitel »Warum ich so weise bin« nicht von anderen Stellen des EH.<* Aus
Montinaris Uberlegungen 14Bt sich folgende SchluBfolgerung ziehen: Es ist nicht
sinnvoll, einzelne Abschnitte von Ecce homo als Ausdruck des Wahnsinns zu ver-
stehen und andere nicht; entweder versteht man also die Schrift als Ganze als Pro-
dukt des Wahnsinns oder nicht. Die Debatte um den Status von Ecce homo existiert
seit jeher, und es ist zu vermuten, daf3 sie nie enden wird. Karl Lowith hat sich diese
Frage ebenfalls angesichts des seltsamen Ineinandergleitens der Dionysos-Figur
und der Figur des Gekreuzigten in Ecce homo gestellt und unwillkiirlich die Rezep-

F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 321.

3 Es handelt sich um den Abschnitt 3 (ebd., S. 267-269), in dem Nietzsche mit seiner
Mutter und Schwester abrechnet und schreibt, da3 womdoglich Julius César oder Ale-
xander sein Vater ist: »Wenn ich den tiefsten Gegensatz zu mir suche, die unausre-
chenbare Gemeinheit der Instinkte, so finde ich immer meine Mutter und Schwester,
— mit solcher canaille mich verwandt zu glauben, wire eine Lésterung auf meine
Gottlichkeit. [...] Man ist am wenigsten mit seinen Eltern verwandt: es wire das
dusserste Zeichen von Gemeinheit, seinen Eltern verwandt zu sein. [...] Die gros-
sen Individuen sind die dltesten: ich verstehe es nicht, aber Julius Cisar konnte mein
Vater sein — oder Alexander, dieser leibhaftige Dionysos...«

4 F. Nietzsche: Kommentar zu den Béinden 1-13, KSA 14, S. 462.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

tions- und Interpretationsgeschichte formelhaft und pragnant in einer Frage zusam-
mengefalit: »Tiefsinn, Unsinn, Wahnsinn?«’ Zu beachten ist aber, daf3 Nietzsche
sich selbst dieser Interpretationsmoglichkeiten bewuf3t war. So schreibt er im Riick-
blick auf die erste Fassung von Ecce homo in einem Brief an Ferdinand Avenarius,
den Gestus seiner Schrift reflektierend: »In diesem Jahre, wo eine ungeheure Auf-
gabe, die »Umwerthung aller Werthe(, auf mir liegt und ich wortlich gesagt, das
Schicksal der Menschen zu tragen habe, gehort es zu meinen Beweisen der Kraft, in
dem Grade Hanswurst, Satyr oder, wenn Sie es vorziehen, Feuilletonist zu sein.«®
Die Frage, die sich angesichts solcher Auskiinfte aufdringt, lautet: Wie ernst ist
Nietzsche also in seinen letzten Monaten vor seinem Zusammenbruch, in welche
die Konzeption und die Niederschrift von Ecce homo fallen, zu nehmen? Man
konnte aus der gerade zitierten Passage und dhnlichen Texten sowie Formulierun-
gen die Konsequenz ziehen, daB3 sich der existentielle Kern, die Dramatik und
Ernsthaftigkeit, wie sie Nietzsche ja ebenfalls in seinen letzten philosophischen
Texten und in Ecce homo entwickelt, zu einem blof rhetorischen Effekt verfliichti-
gen. Vor allem sich als postmoderne Leser verstehende und dekonstruktiven Lektii-
reverfahren verpflichtete Interpreten haben diesen Weg beschritten.’ Fiir sie besteht
Ecce homo vornehmlich aus Klischees und Stereotypen, die zum Beispiel durch die
Gattung der Autobiographie bedingt sind. Diese Klischees und Sterotypen seien in
parodistischer Absicht und Manier zum Einsatz gelangt, ein prinzipieller Zugang zu
Nietzsche, seinem empirischen Ich sei hingegen unméglich. Die communis opinio
der postmodernen Ecce homo-Lektiire lautet deshalb: Wer meine, iiber Ecce homo
einen Blick auf den konkreten mentalen oder physischen Zustand sowie auf den
philosophischen Standpunkt des Verfassers er6ffnet zu bekommen, verkenne, daf3
dessen Position gar nicht ernsthaft zu eruieren ist. Vielfach wird daher die Konse-

5 Karl Lowith: Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen, Hamburg
1986 (zuerst 1935), S. 133. — Wiebrecht Ries faflt die Rezeptionsgeschichte des Ecce
homo folgendermafle zusammen: Vor der Schrift stehe »der Leser in der Unentschie-
denheit eines abschlieBenden Urteils. Die Rezeptionsgeschichte des EH reicht als ein
Spiegel dieser Verlegenheit von seiner usklammerung im Rahmen der Interpretation
von N.s Philosophie iiber die moralische Verdammung des in ihm sich ankiindigen-
den GréBenwahns bis hin zu seiner Uberschitzung als dem Héhepunkt seiner Wer-
ke.« Wiebrecht Ries: Art. »Ecce homog, in: Chr. Niemeyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon,
S. 80-83, hier S. 83.

6 Brief an Ferdinand Avenarius vom 9. Dezember 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Brie-
fe,KSB 8, S. 516.
7 Vgl. dazu F. Kittler: »Wie man abschafft, wovon man spricht: Der Autor von >Ecce

homo««, S. 153-178, E. Kleinschmidt: »Abwesende Gegenwartigkeit. Grenzpositio-
nen der Autorschaft in Friedrich Nietzsches »Ecce homo««, S. 165-179; P. Sloterdijk:
Der Denker auf der Biihne.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 241

quenz gezogen, daf sich Nietzsche als Autor und Subjekt in Ecce homo abgeschafft
oder ausgeldscht habe.

Und in der Tat ist es so, dal der Akzent, statt, wie noch zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts, auf die Figur des Hamletschen Griiblers sowie Irren und in Wahnvorstel-
lungen verstrickten Propheten zu fallen (»Nietzsche hat sich als ein Opfer in den
Abgrund der Zeit geworfen«g), seit dem Ende der Sechziger Jahre des 20. Jahrhun-
derts vielfach auf der des frohlichen Wissenschaftlers, des denkenden Nomaden im
Sinne von Deleuze oder des komddiantischen, clownesken, parodistischen und
schaupielerhaften Philosophen im Sinne Sloterdijks liegt — was freilich nicht weni-
ger einseitig und unangemessen ist, obwohl Nietzsche in Die fihliche Wissenschaft
durchaus »Possenreisser, Liigenerzéhler, Hanswurst, Narren, Clown« als Prafigura-
tionen und Modelle des »Kiinstlers«, des »Genies« und seiner selbst entwirft.” Die-
se Figuren bilden tatséchlich Nietzschesche Masken, Begriffspersonen und sie kon-
nen als Ausdruck seines Subjekt-Dividualismus verstanden werden. Statt Hamlet
also Hanswurst?'® Diese Frage ist, wenn man sie ernst nimmt, in bezug auf Ecce
homo gar nicht so einfach zu beantworten, denn der Status der letzten Nietzsche-
schen Texte ist immer noch umstritten. So hielt sich lange Zeit die These vom
Wahnsinnscharakter der Schrift Ecce homo hartniickig.ll

2. — Représentativ flir die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Nietzsches
Ecce homo, die den psycho-pathologischen Charakter der Schrift betont, ist bei-
spielsweise Rudolf Kreis, der in seiner biographisch-psychologischen Studie Der
gekreuzigte Dionysos aus psychologisch-psychoanalytischer Perspektive zu dem
SchluBl kommt, im Spatwerk und damit auch in Ecce homo das Zeugnis eines nie
iiberwundenen Kindheitstraumas zu sehen:

Denn der Tod des Vaters und das, was ihm unerbittlich folgt, verwandelt die »Idee
vom Tod« in ein Trauma, eine niemals mehr vernarbende, ewig brennende Wunde,

8 So Kaiserin Sissy von Osterreich, zitiert nach Miguel Skitl: »Selbsteinholungsfiguren
bei Nietzsche«, in: Nietzscheforschung. Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 12
(2005), S. 151-162, hier S. 156.

9 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 608f.

10 Eine ausgewogene Darstellung, die den beiden Rollen gerecht wird, liefert Christian
Benne: »Ecce Hanswurst — Ecce Hamlet. Rollenspiele in Ecce homo«, in: Nietzsche-
forschung. Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 12 (2005), S. 219-228.

11 Doch, so kénnte man mit Wittgenstein festhalten und fragen: »Den Wahnsinn muf
man nicht als Krankheit ansehen. Warum nicht als eine plétzliche — mehr oder weni-
ger plotzliche — Charakterdnderung?« L. Wittgenstein: » Vermischte Bemerkungen«,
S. 527. — Selbst eine Charakterédnderung ist bei genauer und kritischer Beobachtung
nicht so einfach nachzuweisen.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

die das Kind aber nicht nur duldend hinnimmt, sondern in ein Weltbildgefiige ver-
wandelt, dessen Brisanz von Werk zu Werk spéter immer befremdender, labyrinthi-
scher, selbstverzehrender hervorbricht, bis der Wahnsinn die Wunde in sein Gegen-
bild des gekreuzigten Dionysos 16scht. 12

Rudolf Kreis versucht also, die angebliche psychische Spannung in Nietzsches letz-
ten Texten, von denen auch Montinari gesprochen hatte, auf ein frithkindliches
traumatisches Erlebnis, das Nietzsche nie wirklich verarbeiten konnte, (genauer ge-
sagt: auf den Tod des Vaters) zuriickzufithren. Und tatsidchlich zeigt der Krank-
heitsverlauf nach dem Turiner Zusammenbruch, daB3 Nietzsche starke regressive
Ziige aufwies, in denen er Elemente und Phasen seiner Kindheits- und Jugendjahre
erneut durchlebte. So entwickelte er ab 1891 wieder eine kindliche Handschrift und
gab sein Alter stets mit einundzwanzig an. Nietzsche kehrte zudem zu seiner kindli-
chen Frommigkeit zurtick und reaktivierte seinen Dativ-Fehler, der ihm in Schul-
pforta tiber viele Jahre hinweg ausgetrieben worden war. Problematisch an Kreis’
Uberlegungen und #hnlichen psychologischen Analysen ist jedoch, daB er Nietz-
sches regressive Tendenzen in das Leben vor dem Zusammenbruch zuriickdatiert.
Dartiber hinaus erscheint es fragwiirdig, Nietzsches philosophisch-literarische Pro-
duktion monokausal auf das (moglicherweise) traumatisierende Erlebnis vom Tod
des Vaters zuriickfiihren. Wenn das traumatische Erlebnis vom Unbewuften aus
stindig eine Wirkung auf den psychischen Apparat entfaltet hitte, was Nietzsches
Schriften und vor allem Ecce homo dokumentieren sollen, dann wéren seine Schrif-
ten Dokumente einer stindigen Verdringung und Abspaltung dieses Erlebnissses,
auf das sinnvoll zu reagieren jedoch Nietzsches ungeloste Aufgabe geblieben sei.
Diese Position erscheint sehr hypothetisch und spekulativ, insbesondere aus zwei
sehr einfachen Griinden: Erstens erklért diese Interpretation nicht den spezifischen
intellektuellen Werdegang Nietzsches, und zweitens besteht bei genauerer Betrach-
tung bis heute kein Konsens innerhalb der neurologisch-psychiatrischen Fach-
Forschung, um {iberhaupt eine definitive Diagnose zu Nietzsches Krankheitsbild zu
stellen.”

Die Diagnose vom 10. Januar 1889 im Basler lrrenspital lautete »Paralysis pro-
gressiva« (fortschreitende Gehirnerweichung), die aufgrund einer Syphilis-
Infizierung ausgel6st worden sein soll. Prof. Otto Binswanger aus Jena, in dessen
psychiatrische Klinik Nietzsche eingewiesen wurde und der nicht wirklich etwas

12 Rudolf Kreis: Der gekreuzigte Dionysos, Kindheit und Genie Friedrich Nietzsches.
Zur Genese einer Philosophie der Zeitenwende, Wiirzburg 1986, S. 55.

13 Vgl. zur Diagnose die Ausziige aus Nietzsches Krankenakte in R. J. Benders/St. Oet-
termann (Hg.): Friedrich Nietzsche. Chronik, S. 735-740 und Daniela Pia Volz:
Nietzsche im Labyrinth seiner Krankheit. Eine medizinisch-biographische Untersu-
chung, Wiirzburg 1990.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 243

mit seinem Patienten anzufangen wulite — der bekanntermaBen Nietzsche seinen
Studenten wie einen alten Soldaten marschierend vorfiihrte —, stellte die gleiche Di-
agnose wie seine Basler Kollegen, beziehungsweise schlof} sich ihrer Meinung ein-
fach an, ohne weitere Untersuchungen vorzunehmen. Der Neurologe Wilhelm Lan-
ge-Eichbaum hat jedoch bereits sehr frith eine dreigliedrige Differenzierung der Ur-
sache und des Verlaufs der Nietzscheschen Krankheit vorgeschlagen: >frithluische
Meningitis< 1865, tertidre >Hirnsyphilis< ab 1873 und »Hirnsyphilis und Paralyse<
ab 1880.'* Der Neurologe und Psychiater Kurt Kolle wiederum hat darauf hinge-
wiesen, daB sich die Paralyse-Diagnose von 1889 letztlich nur auf eine festgestellte
Pupillenstorung griinde, die typischen Storungen der Sprache und des Schreibens
aber fehlten. Zwei Fakten lassen Kolle zudem an der Paralyse-Diagnose zweifeln:
erstens der rapide Ausbruch, der dazu fithren miifite, die Paralyse als »galoppieren-
de< zu bestimmen; zweitens der langjdhrige Ablauf, denn bei einer >galoppierenden
Paralyse« betrigt die Dauer der Krankheit meistens weniger als zwei, maximal je-
doch funf Jahre. Nietzsche sollte allerdings noch elf Jahre nach seiner Einweisung
ins Basler Irrensspital leben. Kolle kommt daher zu dem Schluf3:

Die Krankheit von Nietzsche sollte unter [...] mehrdimensionalen oder strukturanaly-
tischen Gesichtspunkten betrachtet, aber nicht mehr als eine atypische Form von pro-
gressiver Paralyse deklariert werden. [...] [D]ie dem Zusammenbruch vorhergehende
Phase gehobenster Lebensstimmung mit dionysischer Selbstiiberschitzung als Aus-
druck einer galoppierenden, expansiven, agitierten Form der Paralyse einzuordnen,
ist nicht mehr vertretbar.

Kolles Gegendiagnose lautet: Nietzsche litt in seinem letzten Jahrzehnt vor seinem
Zusammenbruch an manisch-depressiven (zyklothymen) Schwankungen. Kolle
schreibt daher: »Im Zuge einer manischen Phase wurde wahrscheinlich ein Himn-
prozeB aktiviert, der moglicherweise — doch keineswegs sicher! — durch eine syphi-
listische Hirnerkrankung verursacht war. (Randbemerkung: Mangels jeglicher —
damals noch unbekannter — internistischer Befunde, wie Blutdruck, Elektrodia-
gramm, wire auch eine nicht-syphilistische GefdBkrankheit in Betracht zu zie-
hen.)«16 So kommen weitere Neurologen und Psychiater zu einer ginzlich anderen
Diagnose. Sie fiihren Nietzsches paralysedhnlichen Zusammenbruch auf den jahre-
langen Miflbrauch von Schlafmitteln, die stark zellschddigendes Chloraldehydrat

14 Vgl. Wilhelm Lange-Eichbaum: Nietzsche, Krankheit und Wirkung, Hamburg 1947,
zit. nach W. Ross: Der cingstliche Adler, S. 795.

15 Kurt Kolle: »Nietzsche, Krankheit und Werk«, in: Aktuelle Fragen der Psychiatrie
und Neurologie 11, Basel/New York 1965, zit. nach W. Ross: Der dngstliche Adler.,
S. 795.

16 Ebd.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

enthielten, oder auf den Konsum groler Mengen von Opium und Haschisch, die
Nietzsche auf &drztliches Anraten iiber lingere Zeit zu sich genommen haben soll,
um so seine Schmerzen zu lindern."”

Man kann den Wahnsinn also, mit dem das Leben Nietzsches endete, auf ein nie
aufgearbeitetes Kindheitstrauma oder eine mehr physiologische Ursache zurtickfiih-
ren. Man kann auch, in einer mehr romantischen Sicht, Nietzsches Wahnsinn an ein
personliches Scheitern binden, ein Scheitern etwa an seinem Werk oder an seinen
Gedanken. Doch liefern diese Deutungen keine hinreichende Erkldrung fiir seine
Spétschriften und insbesondere nicht fiir Ecce homo. Zudem gerdt man schnell in
einen methodologischen Widerspruch, wenn man einerseits Ecce homo als Quelle
fiir biographische Darstellungen und Nietzsches Selbstinterpretationen heranzieht
und andererseits am Wahnsinnscharakter der Schrift festhlt.

Die Krankheit gehorte ohne Zweifel zu seiner Person. Thre Krisen und ihr zeit-
weiliges Abklingen spiegeln sich auf sehr unterschiedliche Weise in seinen Schrif-
ten.'® Nietzsche selbst spricht in Ecce homo ganz offen von ihr, so zum Beispiel im
Kapitel »Warum ich so weise bin«:

[...] im sechsunddreiBligsten Lebensjahre kam ich auf den niedrigsten Punkt meiner
Vitalitit. [...] Mitten in Martern, die ein ununterbrochener dreititiger Gehirn-
Schmerz sammt miihseligem Schleimerbrechen mit sich bringt, — besass ich eine Dia-
lektiker-Klarheit par excellence [...]. Ein Arzt, der mich lidnger als Nerverkranken
behandelte, sagte schliesslich: y»nein! an Ihren Nerven liegt’s nicht [...]. — Eine lange,

17 Vgl. dazu beispielsweise Horst Althaus: Friedrich Nietzsche. Eine biirgerliche Tra-
godie, Miinchen 1985. — Gerade Elisabeth Forster-Nietzsche und Heinrich von Ké-
selitz haben Nietzsches Zusammenbruch auf einen erhéhten Konsum von Schlafmit-
teln zuriickgefiihrt. Heinrich von Késelitz schreibt dazu: »In einer so hiufigen und
jedenfalls iiberméfBigen Anwendung aber, wie sie Nietzsche fiir notwendig befinden
mochte, mufite das Mittel schlieflich schédlich wirken. Pathologen, die ich befragte,
konnten nicht leugnen, dass eine Gehirnldhmung als Wirkung von zu hiufigem Chlo-
ral-Gebrauch gar wohl moglich sei.« Zit. nach P. D. Volz: Nietzsche im Labyrinth
seiner Krankheit, S. 163.

18 Vgl. dazu die Vorreden von 1886 oder beispielsweise den Aphorismus 462. »Lang-
same Curen« aus Morgenrdithe. Dort heif3it es zu Beginn: »Die chronischen Krankhei-
ten der Seele entstehen wie die des Leibes, sehr selten nur durch einmalige grobe
Vergehungen gegen die Vernunft von Leib und Seele, sondern gewohnlich durch
zahllose unbemerkte kleine Nachldssigkeiten.« F. Nietzsche: Mogenrithe, KSA 3, S.
278. — In einem Brief vom 16. Dezember 1888 an Heinrich von Késelitz schreibt
Nietzsche beispielsweise auch tiber den Zusammenhang seiner Krankheit mit der
Entstehung von Ecce homo: »Ich sehe jetzt mitunter nicht ein, wozu ich die tragische
Katastrophe meines Lebens, die mit »Ecce« beginnt, zu sehr beschleunigen sollte.« F.
Nietzsche: Sdamtliche Briefe, KSB 8, S. 528.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 245

allzulange Reihe von Jahren bedeutet bei mir Genesung, — sie bedeutet leider auch
zugleich, Ruckfall, Verfall, Periodik einer Art décadence,19

Mag der Wahnsinn auch in einigen Schriften Nietzsches vorweggenommen sein, so
doch nur, weil er das BewuBtsein iiber seine Krankheit in sich trug. Die Schriften
sind deshalb aber noch lange keine »Wahnsinnstexte«. Die jeweiligen Interpreten,
die die »Wahnsinnsthese« vertreten, stehen zudem vor einem Dilemma: Sie konnen
nicht wirklich textanalytisch begriinden, wie sich eine Verdnderung von Nietzsches
Charakter auf seine Texte niedergeschlagen hat. Mazzino Montinari hat darauf hin-
gewiesen, da3 »aus der Tatsache des lauernden Wahnsinns [...] man keine voreili-
gen Schliisse ziehen [sollte] auf alles, was Nietzsche vor dem Verlust der Welt und
der eigenen Identitt [...] getan hat« und fiigt priazisierend hinzu: »Sein »schriftstel-
lerisches Bewuf3tsein«< hat Nietzsche gewil} ganz zuletzt verloren.«”

Mir ist lediglich ein Text bekannt, aus sich dem schlieen lie3e, Nietzsche habe
sein schriftstellerisches Bewufitsein bereits vor seinem Zusammenbruch verloren.
Es handelt sich dabei um einen Brief vom 13. November 1888 an Heinrich von K¢-
selitz. In ihm findet sich folgender verwirrter Satz: »Mein >Ecce homo. Wie man
wird, was man ist« sprang innerhalb des 15. Oktobers, meines allergnddigsten Ge-
burtstags und -Herrn, und dem 4. November mit einer antiken Selbstherrlichkeit
und guten Laune hervor, daB es mir zu wohlgerathen scheint, um einen Spaal} dazu
machen zu diirfen.«*' Das »innerhalb« miiBte korrekt >zwischenc heiflen, das »al-
lergnédigste« gehort zu »Herrn« sowie »Geburtstag« und »Herrn« lassen sich nicht
durch einen Bindestrich koppeln. Vielleicht handelt es sich lediglich um Fliichtig-
keitsfehler, die zwar fiir den Brief-Schreiber Nietzsche untypisch, aber durchaus
denkbar wiren. Dariiber hinaus ist auch eine projektive Identifikation moglich, die
Nietzsche mit seinem Namenspatron Konig Friedrich Wilhelm IV (1795-1861)
vollzieht, der ebenfalls an einem 15. Oktober geboren wurde und der nach einem
Hirnleiden schwere Sprach- und Schreibstorungen entwickelte. Aus dieser Perspek-
tive wiirde Nietzsches Brief eine mimetische Einverleibung, Einverwandlung oder
eine Introjektion des Wahnsinns Friedrich Wilhelms darstellen, die sein Briefpart-
ner Heinrich von Koselitz erkennen sollte.

Bereits Freud sah in Ecce homo keine Schrift des Wahnsinns, sondern empfiehlt
diese Schrift als eine »vollwertige und ernste aufzufassen« und begriindet dies mit

19 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 264f. — Oder an anderer Stelle: »Ich lag ein Paar
Wochen hinterdrein in Genua krank. Dann folgte ein schwermiithiger Friihling in
Rom, wo ich das Leben hinnahm — es war nicht leicht.« Ebd., S. 340.

20 Mazzino Montinari, »Ein neuer Abschnitt in Nietzsches »Ecce homo«, in: ders.:
Nietzsche lesen, Berlin/New York 1980, S. 120-168, hier S. 132.

21 Brief an Heinrich Koselitz, 13. November 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB
8, S. 467.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

der »Erhaltung der Meisterschaft in der Form«.”> Und schlieBlich hat Werner
Stegmaier in seinem Aufsatz »Nietzsches Kritik der Vernunft seines Lebens. Zur
Deutung von Der Antichrist und Ecce homo« gezeigt, daBl Nietzsches letzte Schrif-
ten von einer parikularen Rationalitit durchzogen sind, deren Bezugspunkt nicht
der Wahnsinn sein kann: »Nietzsche, solange er schrieb, fiir wahnsinnig zu erkli-
ren, heifit lediglich, soviel haben wir von Foucault gelernt, ihn von einem bestimm-
ten »Punkt< an nicht mehr verstehen zu kénnen oder zu wollen.«* Hier setzt auch
Heinrich Detering an, der in den sogenannten >Wahnsinnszetteln¢, die von Nietz-
sche unmittelbar nach Beendigung des Manuskripts von Ecce homo verfafit wurden
und die er abwechselnd mit Dionysos, der Gekreuzigte, usw. unterzeichnete, keine
Manifestation eines Ich-Verlustes oder eine Form von De-Personalisierung erkennt.
Detering sicht in diesen Briefen vielmehr einen »psychophysischen Ernstfall der
Paradoxa«24, der sich durch die Theoreme vom Tod des Subjekts und vom Tod des
Autors ergidben. Detering hilt es fiir voreilig, in diesen Nietzsche-Briefen Doku-
mente des Wahnsinns zu sehen, er spricht daher von »pseudonymen Briefen« und
pladiert fiir eine »methodische[n] Zurechenbarkeits-Préimisse«,25 wenn man sich
mit Nietzsches letzten Texten beschéftigen méchte.”® Und tatsichlich zeigt ja gera-

22 Freuds Aussage ist dokumentiert in Herman Nunberg/Ernst Federn (Hg.): Protokolle
der Wiener Psychoanalytischen Vereinigung, Frankfurt a. M. 1976-1981, 4 Bde., hier
zitiert nach: R. Schlesier, »Umwertung aller psychischen Werte«. Freud als Leser
von Nietzscheg, S. 271.

23 Werner Stegmaier: »Nietzsches Kritik der Vernunft seines Lebens. Zur Deutung von
Der Antichrist und Ecce homo«, in: N-St. 21 (1992), S. 161-183, hier S. 166f. — Auch
folgende Studien gehen unter anderem davon aus, dall man Ecce homo als vollwerti-
ge Schrift aufzufassen und der Autor Nietzsche als zurechnungsfihig zu gelten hat:
Hans Martin Gauger: »Nietzsches Stil am Beispiel von Ecce homo«, in: N-St. 13, S.
332-355; D. Langer: Wie man wird, was man schreibt; H. Detering: Der Antichrist
und der Gekreuzigte.

24 Heinrich Detering: »Die Tode Nietzsches. Zur antitheologischen Theologie der
Postmoderne«, in: Postmoderne. Eine Bilanz, Sonderheft Merkur 52 (1998), Heft
9/10, S. 876-889, hier S. 887.

25 H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 14.

26 Zugleich raumt Detering restimierend ein: »Natiirlich lieen sich diese Unterschriften
handfest pathologisch erkldren (und erledigen) als Artikulation einer flackernden Ah-
nung des physischen Vorgangs, der sich im Riicken der euphorischen Allmachtsge-
wissheiten vollzieht. In der Geschichte der Nietzsche-Deutungen das ganze 20. Jahr-
hundert hindurch ist das, in variierenden Akzenten, immer wieder behauptet worden.
Ja es scheint zur communis opinio geworden zu sein, dass die letzen Briefe mit diesen
wechselnden Identititszuschreibungen lediglich »die Auflésung von Nietzsches Per-
sonlichkeit bezeugen< und sonst nichts. Medizinisch ist das wohl der Fall; die Selbst-
vergottlichung ist als Symptom eines vollends ausbrechenden GréBenwahns ebenso
unverkennbar wie die zunehmende — und zunehmend schwerer sprachlich kontrol-
lierbare — Verwirrung der Beziige, bis in die passagenweise sanft entgleitende Syntax

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 247

de der letzte, an Jakob Burkhardt adressierte, Brief, in dem Nietzsche sich als gott-
liches und der Zeit entriicktes Wesen stilisiert, dal er ihn eben nicht mit einem
Pseudonym unterschreibt. Dieser Brief ist nicht mit Dionysos oder der Gekreuzigte
unterschrieben, sondern mit: »In herzlicher Liebe Ihr / Nietzsche«.”” In der Tat
scheint auch und gerade dieser Brief nicht nur zu zeigen, dafl Nietzsche sich einen
Spal mit seinem Leser erlaubt,28 sondern daB er sich bewuBt ist, den Bogen ein
wenig tiberspannt zu haben. Das Post scriptum des Briefes endet ndmlich mit fol-
gender Bemerkung: »Sie [Jacob Burckhardt, R.S.M.] konnen von diesem Brief je-

den Gebrauch machen, der mich in der Achtung der Basler nicht heruntersetzt. -&

3. — Neben diesen biographischen, medizinischen und literaturtheoretischen Uber-
legungen zu Nietzsches Geisteszustand ist es vielleicht sinnvoll zu iiberlegen, wel-
che Bedeutung Nietzsche dem Wahnsinn und der Gedankenfigur des Wahnsinns
selbst zugesprochen hat, welche Rolle sie innerhalb seiner Poetologie des Selbst
spielen konnten, denn es ist ja gerade er gewesen, der bereits vor den Surrealisten,
vor Foucault und Deleuze auf die Bedeutung des Wahnsinns fiir die kiinstlerisch-
literarische Produktion, ja fiir die gesamte Entwicklung der Zivilisation und Kultur
hingewiesen und auf eine Positivierung des Wahnsinns gedringt hat.”® Trotz oder
gerade vielleicht sogar wegen Nietzsches BewuBtsein iiber die eigene Krankheit
kann der Wahnsinn eine besondere Rolle fiir sein Selbstversténdnis als Autor und
Philosoph spielen.31

des letzten Briefes. Die Reduktion der Texte auf diese symptomatische Seite aber un-
terschitzt gravierend die Konsequenz, mit der sie in einer unheimlichen, bis in die
zerbrechenden letzten Sdtze hinein noch immer die Rollenspiele und Mytheninsze-
nierungen fortsetzen, die sich in den vorangegangenen Schriften als reflexiver und
narrativer Vorgang vorbereitet haben. (Was die Eigendynamik der einmal in Gang
gebrachten sprachlichen Prozesse nicht ausschlief8t.)« Ebd., S. 152.

27 Brief an Jacob Burkhardt vom 6. 1. 1889, F. Nietzsche: Scdmtliche Briefe, KSB 8, S.
579. — Der Brief beginnt mit folgender (ironischer) Feststellung: »zuletzt wire ich
sehr viel lieber Basler Professor als Gott; aber ich habe es nicht gewagt, meinen Pri-
vat-Egoismus so weit zu treiben, um seinetwegen die Schaffung der Welt zu unterlas-
sen. Sie sehen, man mufl Opfer bringen, wie und wo man lebt.«

28 Vgl. ebd., S. 578: »Da ich verurtheilt bin, die ndchste Ewigkeit durch schlechte Witze
zu unterhalten, so habe ich hier eine Schreiberei, die eigentlich nichts zu wiinschen
tibrig 14Bt, sehr hiibsch und ganz und gar nicht anstrengend. «

29 Ebd., S. 579.

30 Nietzsche steht damit im 19. Jahrhundert nicht alleine, wie z.B. die von Lombroso
ausgehenden Debatten zeigen. Vgl. dazu Wolfgang Lange: Der kalkulierte Wahn-
sinn. Innenansichten dsthetischer Moderne, Frankfurt a. M. 1992.

31 Darauf weist auch Karl Heinz Bohrer hin, der anmerkt, da man Nietzsches Sprache
des Wahsinns als Methode verstehen konnte, die sich aus einem empirischen und as-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Es fillt auf, daB Nietzsche im Zusammenhang der Erorterung des Wahnsinns
ebenfalls auf Platon, wie wir gesehen haben, einem seiner wichtigsten Rivalen und
Vorbilder, verweist. Mit Platon fragt Nietzsche 1886, die kulturpoetologische Di-
mension des Wahnsinns reflektierend: »Wie [...] wenn es gerade der Wahnsinn
war, um ein Wort Plato’s zu gebrauchen, der die grofiten Segnungen iiber Hellas
gebracht hat?«’* Doch seine Uberlegungen zum Wahnsinn im Allgemeinen und
zum dionysischen Wahnsinn im speziellen, um den es an dieser zitierten Stelle geht,
beschrianken sich nicht auf eine Erérterung des archaischen und klassischen Grie-
chenlands, sondern sind prinzipieller Natur. Sie miissen auch als ein Element inner-
halb seiner Bemithung um eine Philosophie der Umwertung in seinen letzten
Schriften gesehen werden, die sich nicht zuletzt an physiologischen und pathologi-
schen Fragen orientieren sowie Bestandteil einer semiotisch fundierten Kultursymp-
tomatologie und einer Psycho-Physiologie der Philosophie sind: »Und welche Be-
deutung hat dann, physiologisch gefragt, jener Wahnsinn, aus dem die tragische wie
die komische Kunst erwuchs, der dionysische Wahnsinn? Wie? Ist Wahnsinn viel-
leicht nicht notwendig das Symptom der Entartung, des Niedergangs, der iiberspa-
ten Cultur? Giebt es vielleicht — eine Frage fiir Irrenédrzte — Neurosen der Gesund-
heit?«” Ja, Nietzsche behauptet sogar: »allen jenen iiberlegenen Menschen, welche
es unwiderstehlich dahinzog, das Joch irgendeiner Sittlichkeit zu brechen und neue
Gesetze zu geben, blieb, wenn sie nicht wirklich wahnsinnig waren,
Nichts tibrig, als sich wahnsinnig zu machen oder zu stellen — und zwar gilt diess
fiir die Neuerer auf allen Gebieten«.** Der reale oder fingierte Wahnsinn ist also fiir
Nietzsche eine Voraussetzung flir Erneuerung, ist das Modell fiir Erneuerer, und
sein personliches Projekt der Erneuerung tragt bekanntermaflen den Titel Umwer-
tung aller Werte. »Wie« also, 146t sich mit Nietzsche fragen, »macht man sich
wahnsinnig, wenn man es nicht 1’st«,35 um eine revolutiondre Erneuerung, wie die
Umwertung aller Werte sie darstellen sollte, durchzusetzen? Vor dem Hintergrund
dieser Gedanken dréngt sich nun die Frage auf, welche Intention Nietzsche mit
Ecce homo verfolgte, welche Funktion die Schrift in Nietzsches Projekt einer Um-
wertung aller Werte erfiillen sollte.

thetischen Schmerzverstindnis ergibt. Vgl. Karl Heinz Bohrer: »Nietzsches Wahn-
sinn im kulturellen System, in: ders.: Plotzlichkeit. Zum Augenblick des csthetischen
Scheins, Frankfurt a. M. 1981, S. 139-160.

32 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 16.

33 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 16.

34 F. Nietzsche: Morgenrdothe, KSA 3, S. 27.

35 Ebd.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 249

Vorspiel zur Umwerthung aller Werthe

1. — Ecce homo entstand in sehr kurzer Zeit, genauer gesagt in knapp drei Wochen:
Nietzsche begann mit der Niederschrift am 15. Oktober 1888, an seinem vierund-
vierzigsten Geburtstag also, und beendete eine erste Fassung am 4. November
1888.%° Ecce homo ist sein letztes abgeschlossenes Prosawerk, das er in einem Brief
an Meta von Salis als »ein sehr unglaubliches Stiick Litteratur«’’ bezeichnete. In
der Tat wird bereits bei einer kursorischen Lektiire deutlich, dal} es sich bei Ecce
homo um einen der eigentiimlichsten und »unglaublichsten< Texte der Weltliteratur,
um eine schwindelerregende Selbst-Apotheose handelt: Nicht nur der Titel, sondern
auch die Uberschriften der Kapitel, in welche die nicht sehr umfangreiche Schrift
gemeinsam mit einer Vorrede unterteilt ist, schiarfen das Gehor fiir den Ton des
Werkes. Sie lauten: »Warum ich so weise bin«, »Warum ich so klug bin«, »Warum
ich so gute Biicher schreibe«, »Warum ich ein Schicksal bin«. Daher mag es nicht
verwundern, daf selbst ein dem Autor sehr zugeneigter Leser wie Thomas Mann
seine Irritation und Empo6rung nicht verheimlichen kann, wenn er iiber Ecce homo
schreibt: »Natiirlich muf} es ein groBer Genuf} sein, dergleichen niederzuschreiben,
aber ich finde es unerlaubt.«’" Ja, Nietzsche scheint sich einer Rhetorik des Eigen-
lobs zu bedienen, die seit Quintilian einer scharfen Kritik unterzogen worden ist.
Quintillian schreibt:

Vor allem [...] ist alles Groftun mit der eigenen Person ein Fehler [...[, und es berei-
tet den Zuhorern nicht nur Widerwillen, sondern meistens sogar ein Gefiihl des Has-
ses. Es besitzt ndmlich unser Geist von Natur ein Gefiihl fiir Hohes, Aufrechtes und
etwas, das sich gegen den Uberlegenen striubt; und deshalb erheben wir die Niedri-
gen und sich Unterwerfenden gern, weil wir uns, wenn wir dies tun, gleichsam groBer
vorkommen, und sobald der Wettbewerb wegfillt, tritt die Menschlichkeit an seine
Stelle. Wer sich dagegen iiber das Maf3 erhebt, von dem glaubt man, er sei ein Unter-
driicker und Verichter und mache nicht so sehr sich gréfier als wie die anderen klei-
ner.

36 Vgl. zur Entstehungs- und Editionsgeschichte und zu den duBleren Eingriffen in den
Text Montinaris Erlduterungen in F. Nietzsche: Kommentar zu den Bdnden 1-13,
KSA 14, S. 464-470, und Mazzino Montinari: »Ein neuer Abschnitt in Nietzsches
yEcce homo«, in: ders., Nietzsche lesen, Berlin/New York 1980, S. 120-168.

37 Vgl.: Brief an Meta von Salis, 14. November 1888, F. Nietzsche: Simtliche Briefe,
KSB 8, S. 471.

38 Thomas Mann: »Nietzsches Philosophie im Lichte unserer Erfahrung, in: ders.: Es-
says, hg. von Hermann Kurzke und Stephan Stachorski, Frankfurt a. M. 1997, Bd. 6,
S. 56-92, hier S. 63.

39 Quintilian: Ausbildung des Redners. Zwolf Biicher, hg. von Helmuth Rahn, Darm-
stadt 1995, 2 Bde., XI, S. 15.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Nietzsches Gestus in Ecce homo scheint eine maBlose Selbstiiberschédtzung offenzu-
legen, die entweder als Hinweis auf seine geistige Verfassung oder aber auf eine
Zerriittung biirgerlich-sittlicher Standards, auf eine malllose Egozentrik zu deuten
scheint, solange man sich nicht der gezielten Provokation bewuft ist, die Nietzsche
mit seiner Schreibweise und mit seiner Schrift Ecce homo erreichen wollte, solange
man sich nicht vergegenwirtigt, dal Ecce homo ein polemisch-philosophisches
(Kunst-)Werk ist, dessen Hauptzweck darin besteht, die »Umwerthung aller
Werthe« offiziell und 6ffentlich anzukl'indigen.40 In diesem Zusammenhang betonte
etwa André Breton den anti-biirgerlichen und kiinstlerischen Gestus Nietzsches und
schrieb: »Nietzsche ist immer nur fiir kleine Leute gro8enwahnsinnig gewesen.«4l
Nietzsche iibertritt aber mit Ecce homo nicht nur das, was man als »erlaubt< ansehen
kann oder nicht, sondern auch traditionelle literarische Gattungsbestimmungen und
fiir manche Interpreten sogar das, was sich in Anlehnung an Derridas Rede von der
»Strukturalitit der Struktur« die Textualitat des Textes nennen lieBe.” Doch um
was fiir eine Textsorte handelt es sich iiberhaupt bei Ecce homo?

2. — Ecce homo ist ein autobiographischer Text, kein Zweifel, aber keine klassische
Au‘[obiographie.43 Dies haben freilich die meisten der Ecce homo-Interpreten be-
merkt und auch betont, da man sich der Schrift mit einem traditionellen Représen-
tationsmodell, in dem der Text auf eine auBlertextliche Realitét, z.B. auf Nietzsche
als reale Person, verweist, kaum nihern kann, denn Nietzsche erfinde und erschrei-
be sich eine eigene (im weitesten Sinne fiktive) Biographie, ja, Nietzsche betreibe

40 Auch Daniela Langer betont im Anschlu3 an Alexander Nehamas in ihrer Studie Wie
man wird, was man schreibt, den literarischen Kunstcharakter von Nietzsches Ecce
homo.

41 André Breton: Anthologie des schwarzen Humors, Miinchen 1972 (franz.1939), S.
211.

42 Vgl. Jacques Derrida: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wis-
senschaften vom Menschen, in: ders.: Die Schrift und die Differenz, (franz. 1967)
Frankfurt a. M. 1976, S. 422-442.

43 Vor allem im angelsédchsischen Sprachraum ist die Frage, um was fiir eine Textgat-
tung es sich bei Ecce homo handelt, diskutiert worden. Vgl. dazu: Hugh J. Silverman,
»The Autobiographical Textuality of Nietzsche’s Ecce Homo«, in: Daniel O’Hara
(Hg.): Why Nietzsche Now?, Bloomington 1985, S. 141-151; Richard Samuel,
»Friedrich Nietzsche’s Ecce Homo an Autobiography?«, in: Brigitte Schluder-
mann/Victor G. Doerksen/Robert J. Glendinning (Hg.): Deutung und Bedeutung.
Studies in German and Comparative Literature, Den Haag/Paris 1973, S. 210-227,
Charles Altieri: »Ecce Homo: Narcissism, Power, Pathos, and the Status of Autobio-
graphical Representations«, in: Daniel O’Hara (Hg.): Why Nietzsche Now?, Bloom-
ington 1985, S. 389-413.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 251

»Falschmiinzerei im groflen Stil<<44, schaffe sich quasi selbst im Akt der Nieder-
schrift als Autor zunichst ab, um sich dann neu zu erfinden. Gerade aus dem Um-
kreis der den Autor dezentrierenden Position, wie sie im ersten Kapitel des ersten
Hauptteils dieser Arbeit beschrieben worden ist, werden Ansichten {iber Ecce homo
formuliert, die (wie soll man es anders nennen?) >texttheologische< Dimensionen
haben. Ein Beispiel aus dem Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 2005 mag dies
veranschaulichen:

Es ist nun nicht so, dass der Autor hinter dem Text verschwindet, dass der Text redet,
dass Nietzsche, die Person, Maske wiirde durch die Herrschaft des Textes; im Gegen-
teil: Text und Autor werden eins, werden gemeinsam das, was sie sind. In der Ver-
schmelzung von Text und Nietzsche starrt uns nicht der Text an, sondern Nietzsche
selber. Er ist im Text, er spricht zu uns, indem er die Textlichkeit des Textes zerstort;
nur so kann er, logisch stringent, von sich behaupten, er sei Dynamit. Der Text
spricht in tausend Fasern davon, dass es sich nicht um eine Metapher handele, son-
dern um Wahrheit. Der Text ist keine Liige im aussermoralischen Sinne, oder ein
bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien oder Synekdochen, sondern Blut,
Herzblut, wenn man so will: Ecce homo ist nicht gelogen, nicht geflunkert und auch
keine Posse. — Nietzsche durchschaut, dass es ihm vielleicht als erstem gelingt, die
Mauern der Autorschaft niederzureiien und seinen Leib in den Text zu gieBen, sich
quasi in den Text einzubalsamieren, um als Stimme zu uns zu sprechen.45

Es ist nicht ganz einfach, nachzuvollziehen, was Miguel Skirl tiber Nietzsche und
Ecce homo schreibt, aber die Vermutung liegt nahe, dal er zu zeigen versucht, daB3
es sich bei Ecce homo um eine radikale »Selbsteinholungsfigur« handelt, da3 also
Ecce homo selbst ein in hohen Mallen selbstreferentieller, sich selbsteinholender
Text ist, indem Nietzsche sich im permanenten Riickbezug auf sich selbst als textu-
elles Autor-Ich entwickelt, und dadurch massive Prisenzeffekte aufweist, denn
Skirl betont: »Ecce homo ist vielleicht der Kommentar des Ecce homo, mit anderen
Worten Ecce homo ist Ecce homo ist Ecce homo: das ist textimmanent ein Text der
sich selber einholt.«*® Einen moglichen Hinweis darauf konnte Nietzsche ja selbst
liefern, indem er in einem Brief schreibt: »Dieser homo bin ich ndmlich selbst, ein-
gerechnet das ecce.«’’ Doch aus dieser dividualistisch-egozentrierten Schreibgeste
und -weise bei Nietzsche die Konsequenz zu ziehen, daB3 Nietzsche uns selbst an-
starrt, daf} er via Stimme leiblich vor uns steht und die Textlichkeit des Textes aus-

44 Vgl. Martin Stingelin: »Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachge-
brauchs«, S. 158.

45 M. Skirl: »Selbsteinholungsfiguren bei Nietzsche«, S. 158.

46 Ebd., S. 160.

47 Brief an Meta von Salis vom 14. November 1888, F. Nietzsche: Sdamtliche Briefe,
KSB g, S. 471.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

geldscht hat, scheint mir sinnwidrig zu sein, oder etwas vorsichtiger formuliert, auf
einem MifBverstindnis und einem trivialen Fehler zu beruhen, und zwar auf der
Verwechslung von Referenten und Referenzobjekten oder -bereichen: letztere sind
an sich keine Referenten, auch wenn sie, wie im Falle von Ecce homo, durchaus als
solche fungieren oder diese Funktion iibernehmen konnen. Clifford Geertz hat diese
Tatsache einmal anhand einer Zen-Geschichte veranschaulicht: »Man kannc,
schreibt Geertz, »mit dem Finger auf den Mond deuteng, soll ein erfundener Zen-
Lehrer gesagt haben, >aber den Finger fiir den Mond zu halten, ist toricht.c«™

3. — Das Besondere an Ecce homo als Schrift nun ist, wie ich meine, dal} sie nicht
nur das Resiimee eines Schaffens darstellt, sondern zugleich eine vorbereitende und
in hohem MaBe polemisch-taktische Funktion erfiillen soll.”? Sie ist im wahrsten
Sinne des Wortes ein strategischer Text, mit einer letztlich sehr ernsthaften und
wenig komischen Absicht, denn als autobiographische Schrift ist sie nicht nur durch
einen ordnenden Blick zuriick strukturiert, sondern auf das noch zu Schreibende hin
konzipiert. Am 6. November 1888 schrieb Nietzsche an seinen Verleger Naumann
in Leipzig, Ecce homo ankiindigend:

[...] wundern Sie sich jetzt iiber Nichts bei mir! Zum Beispiel, da3 wir, sobald die
Gotzen-Didmmerung in jedem Sinne erledigt ist, sofort einen neuen
Druck beginnen miissen. Ich habe mich vollkommen davon iiberzeugt, noch eine
Schrift nothig zu haben, eine im hochsten Grade vorbereitende Schrift um
nach der Jahresfrist ungeféhr mit dem ersten Buche der Umwerthun g hervortre-

48 Clifford Geertz: »Religion als kulturelles System«, in ders.: Dichte Beschreibung.
Beitrdige zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt a. M. 1994 (amerik. 1966), S.
44-95, hier S. 50.

49 Wolfgang Lange sicht das dhnlich: »Alles andere als eine Autobiographie im her-
kommlichen Sinne, mehr und anders als eine Fortsetzung der selbstreflexiven Be-
trachtungen und Bekenntnisse, wie sie von Nietzsche seit frithester Jugend geiibt
wurden, stellt die Schrift vielmehr eine der fulminantesten Herausforderungen und
unverschdmtesten Provokationen dar, die sich ein einzelner in der Literatur je erlaubt
hat. Literarische SelbstentbloBung und philosophisches Manifest in einem, ist die als
feuerspeiende Vorrede zum annoncierten Hauptwerk gedachte Schrift vor allem da-
rauf berechnet, Anstof zu erregen. An Ecce homo sollten sich die Geister scheiden,
an dieser Schrift, so darf man hinzufiigen, haben sie sich geschieden, an ihr scheiden
sie sich bis heute.« Wolfgang Lange: »An der Grenze aufkldrischer Ironie: Nietz-
sches Konzept des >groBen Ernstes««, in: Karl Heinz Bohrer (Hg.): Sprachen der Iro-
nie, Sprachen des Ernstes, Frankfurt a. M. 2000, S. 337-365, hier S. 358.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 253

ten zu konnen. Es mufl eine wirkliche Spannung geschaffen sein — im anderen
Falle geht es wie beim Zarathustra [...].

Das Unternchmen, an das Nietzsche also dachte, war die >Umwerthung aller
Werthe« (auch der »Wille zur Macht« genannt) in vier Biichern, von denen das erste
Der Antichrist hie und das dann spéter zur ganzen >Umwerthung« wurde.”! Die
vorbereitende Schrift, Ecce homo, sollte die Aufmerksamkeit der Offentlichkeit auf
den Autor richten, sie sollte ihn in Deutschland bekannt machen und verhindern,
daB die Rezeption der Umwerthung wie beim Zarathustra ausfiele. Die deutsche
Offentlichkeit hatte nimlich entweder mit Unverstindnis oder gar nicht auf den Za-
rathustra reagiert,52 was Nietzsche mit einer egozentrierten Geste folgendermaBen
kommentierte: »Es ist noch zu friih fiir Zarathustra: bisher war ich noch mein eigner
Vorliufer«.” Ecce homo ist daher nur verstehbar, wenn man es zum einen als einen
Versuch an sieht, eine autobiographisch fundierte dsthetisch-philosophische Le-
bensform zu entwerfen, und zum anderen wenn man es als Propéddeutik zur ange-
kiindigten »Umwerthung aller Werthe« begreift, die Nietzsche in seinem Selbstver-
stindnis bereits durch die Schriften ab Jenseits von Gut und Bose vorbereitet hat.
Im Ecce homo schreibt Nietzsche dazu in einem fast apokalytischen Gestus: »Die
Aufgabe fiir die nunmehr folgenden Jahre war so streng als moglich vorgezeichnet.
Nachdem der jasagende Theil meiner Aufgabe gelost war, kam die neinsagende,
neinthuende Hilfte derselben an die Reihe: die Umwerthung der bisherigen

50 Brief an Constantin Georg Naumann, 6. November 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche
Briefe, KSB 8, S. 463f.

51 Nietzsches letzte Werkentwiirfe zur »Umwerthung aller Werthe« sind erhalten.
Nietzsche plante zundchst den ersten Teil »Der Antichrist, Versuch einer Kritik des
Christenthums, Erstes Buch der Umwerthung aller Werthe« zu nennen, dann notierte
er alternative Titelentwiirfe: »Der Wille zur Macht«, »Unschuld des Werdens«, »Mit-
tag und Ewigkeit«. Die letzte Fassung lautet: »Der Antichrist, Fluch auf das Christen-
thum«, und auf dem Druckmanuskript hat Nietzsche den Untertitel »Umwerthung al-
ler Werthe« eigenhdndig gestrichen. Der Antichrist bildet somit nicht mehr den ers-
ten Teil, sondern ersetzt, wenn man so will, die »Umwerthung aller Werthe«. Vgl.
dazu Friedrich Nietzsche. Chronik in Bildern und Texten, S. 726f.

52 Nietzsche erkldrte sich das Unverstdndis seiner wenigen Leser auf folgende Weise:
»An diesem Werk mufl Einem jedes Wort einmal wehgethan und verwundet, und
wieder einmal tief entziickt haben: — was man nicht so verstanden hat, hat man gar
nicht verstanden.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S.
338. — Kurz nach Nietzsches Zusammenbruch verdndert sich die Rezeptions-
Situation jedoch grundlegend, so dal3 Also sprach Zarathustra zu einem wahren Mo-
de-Buch wurde. Vgl. dazu Volker Gerhardt: »Die Erfindung eines Weisen. Zur Ein-
leitung in Nietzsches Zarathustra«, in: ders.: (Hg): Friedrich Nietzsche. Also sprach
Zarathustra, Berlin 2000, S. 1-15.

53 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente, KSA 10, S. 555.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Werthe selbst, der grosse Krieg, — die Heraufbeschworung eines Tags der Entschei-
54
dung.«

4. — Was ist aber nun mit der »Umwerthung aller Werthe« inhaltlich und sachlich
gemeint? — Mit der Formel von der »Umwerthung aller Werthe« faf3t Nietzsche sei-
ne bisherigen moralphilosophischen und moralkritischen Uberlegungen, von
Menschliches Allzumenschliches, Morgenrdte, Jenseits von Gut und Bdse bis hin
Zur Genealogie der Moral zusammen und radikalisiert sie: Die bisherige Moral war
wesentlich lebensverneinend und leibfeindlich, und die Umwertung verkiindigt nun
andere, antichristliche und neue Werte. An dieser Stelle ist nicht der Ort, eine aus-
giebige Rekonstruktion und Erorterung von Nietzsches Moralkritik und Begriff der
Moral zu liefern, daher miissen einige Hinweise geniigen. Zu betonen ist, dal} es
Nietzsche mit der Umwertung nicht um die Etablierung einer neuen, nicht-
christlichen oder antichristlichen Moral ging — die Kritik am Christentum ist eher
nur ein Aufhédnger flir Nietzsches Projekt —, sondern um die Verherrlichung sowohl
des Lebens, des Individuums, seines Egoismus als auch dessen, was man das Ethos
des Willens zur Macht nennen konnte.” Entsprechend werden Werte wie Gerech-
tigkeit, Giite, Néchstenliebe, Barmherzigkeit, Fiirsorge, Gehorsam, Mitleid und
Demut von Nietzsche verworfen beziehungsweise umgedeutet und in Relation zu
den neuen naturalistisch umgewerteten alten Werten wie Wohlgeratenheit, Selbst-
beherrschung, Strenge, Selbsterhaltung, Selbsterhéhung und Anstdndigkeit ge-
stellt.”® Sie alle dienen dem Selbst beziehungsweise seinen schopferischen und le-
benssteigernden Kriften. Anders gesagt: Es geht Nietzsche nicht darum, eine neue
Moral mit entsprechender Lehre, etwa intersubjektiver Art, zu entwerfen, sondern
die bisherig Moral im Ganzen zu destruieren und zu verwerfen und zwar, so seine
Begriindung, weil sie die Entfaltung des Lebens hemmt, das Individuum zur Passi-
vitdt verdammt, ins Kollektiv zwingt und zum Sklaven der »Sittlichkeit der Sitte«
macht, denn »Sittlichkeit ist nichts anderes (also namentlich nicht mehr!) als Ge-
horsam gegen Sitten, welcher Art diese auch sein m('Sgen«.57 Sittlichsein, was fiir

54 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 350.

55 Entsprechend sieht Nietzsche seine »Aufgabe« darin, »die Menschheit [...] von der
Moral zu erlésen, von den Moralisten zumal, — ihre gefédhrlichste Art von Unwis-
senheit ihr in’s Bewuftsein, ihr in’s Gewissen zu schieben... Wiederherstel-

lung des Menschheits-Egoismus! — —« F. Nietzsche: Nachgelassene Frag-
mente 1887 — 1889, KSA 13, S. 604.
56 So schreibt Nietzsche beispielsweise in einem Brief vom 14. September 1888 an Paul

Deussen, daBl es nach der Umwertung aller Werte »unanstandig« sein wird, »Christ
[zu] sein — um nur Eine Consequenz zu nennen«. F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe,
KSB 8, S. 426.

57 F. Nietzsche: Morgenrithe, KSA 3, S. 21f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 255

Nietzsche gleichbedeutend mit Moralischsein ist, heifit, sich Konventionen und dem
sozialem Druck, sich der »Diktatur des Man¢, wie sie Heidegger in Sein und Zeit in
direktem Rekurs auf Nietzsche beschrieben hat, zu unterwerfen. Die Moral ist fiir
Nietzsche Sache der Schwachen und ein Zeichen der Schwiche des Menschen:
»Die Intoleranz der Moral ist ein Ausdruck von der Schwiche des Menschen:
er fiirchtet sich vor seiner »Unmoralitit<, er mul} seine stirksten Triebe verneinen,
weil er sie noch nicht zu benutzen weif. ..« Der »freie Geist«, »der freie Mensch«
hingegen »ist unsittlich, weil er in allem von sich und nicht von einem Herkommen
abhidngen Will«,59 er ist also radikal-egozentriert, egozentrisch und egoistisch.
Nietzsches beriihmt-beriichtigte »Herrenmoral« ist daher auch keine Moral im her-
kommlichen Sinne wie noch die »Herden«- und »Sklavenmoral« des christlichen
Abendlandes, sie bewegt sich jenseits einer gesetzten, abgeleiteten oder intersubjek-
tiv vereinbarten Normativitdt und Normalitdt im Sinne einer »Sittlichkeit der Sitte«,
sondern ist ein Lebenskonzept, das sich eigenstindig und autonom Werte setzt. Die
Rede von der Herrenmoral, von der »Umwerthung aller Werthe« stellt ein Lebens-
konzept dar, in dem Individuen sich nicht mehr als Herdentiere, sich nicht von ei-
nem Gemeinwesen her verstehen oder sich auf dieses hin entwerfen, sondern von
einer radikalen Autonomie, Individualitdt und Vereinzelung her, von »einem«, wie
Nietzsche in Zur Genealogie der Moral schreibt, »triumphierenden Ja-Sagen zu
sich selbst«”. Nach der Umwertung aller Werte sollen die Menschen als Individuen
keine gemeinsamen Werte mehr miteinander teilen, sondern geben ihren egoisti-
schen Wiinschen, wenn sie der Steigerung des Selbst dienen, ungehemmt nach. Sie
miissen daher auch — und das 148t sich weder aus Nietzsches Spatschriften wegin-
terpretieren, noch kann man davor die Augen verschlieBen, wie dies eine Grof3zahl
der Nietzscheinterpreten einfach tut — Macht, und darunter fillt eben auch Gewalt,
gegen andere ausiiben, wobei dies fiir Nietzsche innerhalb der Natur und der Ge-
schichte der Menschheit seit jeher der Fall gewesen ist, wie unter anderem fiir ihn
die Beispiele Napoleon, Cesare Borgia und César verdeuﬂichen,61 nur dal man nun
»mit gutem Gewissen das Opfer einer Unzahl Menschen hinnimmt, welche um ih-
retwillen zu unvollstindigen Menschen, zu Sklaven, zu Werkzeugen herabgedriickt
und vermindert werden miissen«.” Nietzsches Begriindung dafiir — wie im Ab-
schnitt Subjekt-Dividualismus und Wille zur Macht innerhalb dieser Studie bereits
gezeigt — ist dsthetisch-naturalistischer Art und 148t sich in dem Satz zusammenfas-

58 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 582.
59 F. Nietzsche: Morgenrithe, KSA 3, S. 22.

60 F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA S, S. 270.

61 Vgl. F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bése, KSA 5, S. 117, und S. 120f.
62 Ebd., S. 206.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sen, daf} das »Leben eben Wille zur Macht ist«,63 wobei »Macht« fiir ihn sowohl
Herrschaft iiber andere als auch Kraft zur Lebenssteigerung bedeutet.

Vor diesem Hintergrund werden Nietzsches Semiotik, seine theoretischen Uber-
legungen zur Projektion, zur Einverleibung, zur Assimilation und zur Introjektion,
wie sie im ersten Hauptteil dieser Arbeit rekonstruiert worden sind, auch erst voll
verstindlich, denn sie stellen nicht nur eine poetologisch-philosophische Verfah-
rensweise dar, sondern haben massive ethische und soziale Konsequenzen:

Hier muB man griindlich auf den Grund denken und sich aller empfindsamen
Schwichlichkeit erwehren: Leben selbst ist wesentlich Aneignung, Verletzung,
Uberwiltigung des Fremden und Schwicheren, Unterdriickung, Hirte, Aufzwingung
eigner Formen, Einverleibung und mindestens, mildestens, Ausbeutung. [...] Die
»Ausbeutung« gehort nicht einer verderbten oder unvollkommen und primitiven Ge-
sellschaft an: sie gehort in’s Wesen des Lebendigen, [...] sie ist eine Folge des ei-
gentlichen Willens zur Macht, der eben der Wille des Lebens ist. — Gesetzt, dies ist
als Theorie eine Neuerung, — als Realitit ist es das Ur-Faktum aller Geschichte:

. . . . 64
man sei doch so weit gegen sich ehrlich! —

5. — Nun, um wieder zu Ecce homo zuriickzukehren, im Vorwort — und zwar im ers-
ten Satz — der Schrift verweist Nietzsche auf sein Programm der »Umwerthung aller
Werthe«: »In Voraussicht, dass ich iiber Kurzem mit der schwersten Forderung an
die Menschheit herantreten muss, die je an sie gestellt wurde, scheint es mir uner-
lasslich, zu sagen, wer ich bin «® Nietzsche betont also die Notwendigkeit,
sich vorzustellen, zu sagen, wer ist, denn, so kénnte man seine Worte umschreiben,
die Grofle der Herausforderung, vor die er die Menschheit zu stellen gedenkt, ver-
langt das Gegenteil von Anonymitit und Unbekanntheit. In dem bereits zitierten
Brief an seinen Verleger Naumann hatte Nietzsche, diese Dimension mit folgenden
Worten umrissen:

»Ecce homo. Oder Wie man wird, was man ist.«Eshan-
delt, mit einer groflen Verwegenheit, von mir und meinen Schriften: ich habe nicht
nur damit mich vorstellen wollen vor dem ganz solitiren Akt der Umwert -
hun g, — ich méchte gern einmal eine P r o b ¢ machen, was ich bei den deut-
schen Begriffen von Pressefreiheit eigenthlich risquiren kann. Mein
Argwohn ist, dal man das erste Buch der Umwerthung auf der Stelle confiscirt, — le-
gal mit allerbestem Recht. Mit diesem »Ecce homo« méchte ich die Frage zu einem
derartigen Ernste, auch Neugierde steigern, daf die landldufigen und im Grunde ver-

63 Ebd., S. 208.
64 Ebd., S. 207f.
65 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 257.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 257

niinftigen Begriffe iber das Erlaub t e hier einmal einen Ausnahmefall zulie-
66
Ben.

Nietzsche ist sich also seiner, die Konventionen des philosophischen, kulturkriti-
schen und autobiographischen Diskurses subversiv unterlaufenden, Art und Weise
des Schreibens vollig bewuBlt. Er nimmt sie kalkuliert in Kauf, sogar bis zu dem
Punkt, volliges Miss- oder Unverstdndnis zu provozieren. In diesem Sinne ist er
seinem »tollen Menschen« aus dem Aphorismus 125 aus Die fréhliche Wissen-
schaft, der am helllichten Tag mit einer Kerze in der Hand den »Tod Gottes« in der
Offentlichkeit verkiindet, nicht unéhnlich.®’ (Nebenbei sei nur kurz angemerkt, daB3
der heutige Leser sicherlich versucht ist, das Adjektiv »toll« vom heutigen Deutsch
her zu interpretieren, und der unbefangene Leser kann noch nicht einmal ahnen, daf3
er damit weit entfernt ist von der Bedeutungszuschreibung, die fiir dieses Wort bei
Nietzsche und im 19. Jahrhundert ganz tiberwiegend noch galt. Das Adjektiv »toll«
ist ndmlich nicht nur synonym zu ausgezeichnet und verriickt, sondern ist ein poli-
zeilicher terminus technicus fiir politische, vornehmlich anarchistische Aufriihrer.)
Nietzsches Motivation ist letztlich noch radikaler. In einem Brief an Georg Brandes
iiber Ecce homo prophezeit Nietzsche: »Das Ganze ist das Vorspiel der >Umwert-
hung aller Werthe«, des Werks, das fertig vor mir liegt: Ich schwore Thnen, dass wir
in zwei Jahren die ganze Erde in Convulsionen haben werden. Ich bin ein Verhidng-
niss.«®®

Nietzsche kniipft daher mit Ecce homo nicht an frithe autobiographische Texte
an, wie man sie bereits aus seiner Kindheit kennt (als vierzehnjéhriger verfafite
Nietzsche eine Lebensbeschreibung in Tagebuchform, ebenso als fiinfzehnjahriger
mehrere Texte, die den Titel »Mein Leben« tragen), sondern strukturell und auch
inhaltlich an seine Vorreden von 1886/87 zu den Neuauflagen seiner Schriften.”

66 Brief an Heinrich von Koselitz, 30. Oktober 1888, F. Nietzsche: Sdamtliche Briefe,
KSB 8, S. 462.

67 Vgl. F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 480-482. — Vgl. Christoph
Tuercke: »Der tolle Mensch«: Nietzsche und der Wahnsinn der Vernunft, Frankfurt a.

M. 1991.

68 Brief an Georg Brandes vom 20. November 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe,
KSB 8, S. 482.

69 Wie genau Nietzsche seine empirische Subjektivitdt in diesen »Vorreden« ins Spiel

bringt, hat Els Weijers untersucht. Vgl.: Els Weijers, »Wie man wird, was man er-
z&hlt. Erzdhlen und Diskurs vom Selbst in Nietzsches Texten«, in: Roland Duha-
mel/Eric Oger (Hg.): Die Kunst der Sprache und die Sprache der Kunst, Wiirzburg
1994, S. 37-54. — Eine grundlegende Studie zu den Vorreden, die Nietzsches Ver-
such, eine provisorisch geschlossene Werkeinheit zu schaffen, analysiert, stellt die
Einleitung von Claus-Artur Scheier in F. Nietzsche: Ecce auctor. Die Vorreden von
1886, hg. und eing. von Claus-Artur Scheier, Hamburg 1990, S. VII-CXXV, dar.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Nietzsche begreift Ecce homo, wie bereits gesagt, als Propéddeutik, als Vorrede zur
yUmwerthung aller Werthe<. Sein >Ich¢ ist unter anderem aus diesem Zusammen-
hang heraus zu verstehen. Er schreibt iiber die Vorreden von 1886/87, daBl »diese 5
Vorreden vielleicht meine beste Prosa [sind], die ich bisher geschrieben habe«70,
und betont seinem Verleger gegeniiber auch: »Ein eignes Béndchen mit lauter »Vor-
reden< wiirde gegen den Geschmack siindigen. Man vertrdgt das schreckliche Vor-
rede-Wortchen >ich< eben nur unter der Bedingung, daf3 es in dem darauf folgenden
Buche fehlt: es hat nur Recht in der Vorrede.«'' Das Ich, man konnte auch sagen
die autobiographische Dimension, wird fiir ein anzukiindigendes Projekt reserviert,
es erscheint Nietzsche nur in einem strategischen Sinne legitim, was durchaus sehr
erstaunlich ist, denn wohl kein anderer Philosoph, aufler Montaigne und Kier-
kegaard vielleicht noch, hat wohl sein Ich so in Szene gesetzt, hat so in der ersten
Person philosophiert wie Nietzsche. Dariiber hinaus ist Nietzsches Skepsis gegen-
iiber dem Wortchen ich verstindlich, wenn man seinen sprach- und subjektkriti-
schen Uberlegungen sowie seinem Subjekt-Dividualismus Rechnung trigt. Nietz-
sche schreibt iiber sein Projekt der yUmwerthung aller Werthe« in Ecce homo:

Zur Aufgabe einer Umwerthung aller Werthe waren viel mehr Vermogen néthig, als
je in einem Einzelnen bei einander gewohnt haben, vor Allem auch Gegensitze von
Vermogen, ohne dass diese sich storen, zerstoren durften. Rangordnungen der Ord-
nungen; Distanz; die Kunst zu trennen, ohne zu verfeinden; Nichts vermischen;
Nichts »versohnen«; eine ungeheure Vielheit, die trotzdem das Gegenstiick des Cha-
os ist — dies war die Vorbedingung, die lange geheime Arbeit und Kiinstlerschaft
meines Instinkts.72

Auch hier zdhlt Nietzsche die (Subjekt-)Vielheit, die er deutlich gegeniiber dem
Chaos abgrenzt, zu den Voraussetzungen seines philosophischen Projekts. Die Vor-
rede zur »Umwerthung aller Werthe«, Ecce homo, wird aber im Gegensatz zu sei-
nen Vorreden von 1885/86 in einem hoch dramatischen, zugleich doppeldeutigen
und selbstreferentiellen sowie -reflexiven, in einem dividualistisch-egozentrierten
Gestus vorgetragen, wie sich an der verwendeten Titelformel veranschaulichen 148t.

70 Brief an Franz Overbeck, 14. November 1886, F. Nietzsche: Simtliche Briefe, KSB
7,S.282.

71 Ebd.

72 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 294.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 259

Die Titelformel:
Selbstreferenz, Selbstbespiegelung und Pluralisierung

1. — kl Der Titel der Schrift stand nicht von vornherein fest. Nietzsche hat lingere
Zeit uberlegt, wie er die Schrift nennen sollte, die die Umwertung aller Werte an-
kiindigen und ihn zugleich vorstellen sollte. So lauteten alternative Titelentwiirfe
beispielsweise: »In media vita. Aufzeichnungen eines Dankbaren«, »Der Spiegel.
Versuch einer Selbstabschitzung« oder »Ecce homo. Aufzeichnungen eines Vielfa-
chen«.”” Aus den Aufzeichnungen aus dem Nachla3 wird deutlich, dafl Nietzsche
einen anspielungsreichen und @nigmatisierenden Titel fiir seine autobiographische
Schrift suchte, um so eine gewisse Spannung beim Publikum beziehungsweise bei
der Leserschaft zu erzeugen. SchlieBlich entschied er sich fiir Ecce homo. Wie man
wird, was man ist, da ihm dieser Titel eine gewisse Reflexivitit anzudeuten schien,
die sowohl seiner Poetologie des Selbst als auch seiner anvisierten Umwertung aller
Werte angemessen schien. Ecce homo ist eine weitere Etappe in Nietzsches Ge-
schichte seiner yHautungen< und yMetamorphosenc.

Die angesprochene Reflexivitit signalisiert im besonderen Mafle der Obertitel,
da er zum einen eine Lektiireanweisung darstellt und zum anderen eine Ausle-
gungsfrage aufwirft. Als Lektiireanweisung zitiert Nietzsche mit der Formel Ecce
homo eine biblische Szene, die zur interpretativen Folie und zu einem Deutungs-
rahmen wird. Nietzsche zitiert das Neue Testament, genauer gesagt: Er zitiert kei-
nen geringeren als Pontius Pilatus, den Représentanten der romischen Besatzungs-
macht. Es handelt sich im Johannes-Evangelium — aus dem die Ecce homo-Formel
stammt —, um den Augenblick, unmittelbar bevor es zur endgiiltigen Verurteilung
Christi kommt, um den Moment also, da die Passion Christi beginnt.74 Das Argu-
ment der Szene ist folgendes: Der Menschensohn und Messias Christus, der vom
judischen Volk und den Pharisdern des Hochverrats und der Blasphemie angeklagt
ist, wird von Pilatus, dem romischen Statthalter, in dieser Situation in Schutz ge-
nommen. Auf diese Paradoxie, die fiir das Selbstverstindnis des Christentums so

73 Vgl. F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 632f.

74 In Abgrenzung zu Sarah Kofman, die die Ecce homo-Szene mit der Kreuzigungs-
Szene tiberblendet, schreibt Heinrich Detering vollig zu Recht: »Mit dem Titel der
Schrift zieht Nietzsche aus den vielen Szenen der Passionsgeschichte die entschei-
dende Schwellensituation heran: Der »ecce homo« ist nicht mehr der Wanderprediger
und Tempelreiniger, und er ist noch nicht der Gekreuzigte. Gezeigt wird der leidende
Christus in den letzen Augenblicken vor seiner Verurteilung, der Weltenherr als
Schmerzensmann. Noch steht er neben Pilatus, dem Herrn des alten Aon, und schon
ertont ihm dessen >Ecce homo!« folgender Vers, der Schrei der Menge, >Kreuzige
ihn!< Gerade in dieser Verkennung und Erniedrigung aber ist er >doch der Geist, in
dem die Wahrheit zu Gericht kommt iiber die Falschmiinzerei<.« H. Detering: Der
Antichrist und der Gekreuzigte, S. 116.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

wichtig geworden ist, spielt Nietzsche hier an: Ein Fremder tritt fir den Erloser
cin.” Pilatus, so mufl man sagen, ist ein Reprédsentant der romischen Besatzungs-
macht und ein Fremder in Judéa, er gehort nicht zum jiidischen Volk. In den Augen
der jiidischen Bevolkerung stellen weder Christus noch Pilatus eine Autoritét dar.
Ja, Pilatus’ Autoritdt basiert auf einem usurpatorischen Akt des romischen Volkes:
Er ist Représentant eines politisch verstandenen Willens zur Macht. Das Volk, die
Menge, fordert nun vehement die Hinrichtung Jesu am Kreuz. Darauthin versucht
Pontius Pilatus einzugreifen, das Volk zur Vernunft zu bringen und ruft aus: »Ecce
homo. (Seht hin: ein Mensch.)«76

Wihrend diese Textpassage, und gerade der Ausspruch von Pontius Pilatus, ei-
ne iiberaus prominente und zentrale Rolle innerhalb der christlichen Theologien in
der Auseinandersetzung um die Kenose (das heifit um den Verzicht der gottlichen
Herrlichkeit und Macht bei der Menschwerdung des Gottessohnes) spielte, auf die
Nietzsche mit der Verwendung dieser Formel sicherlich auch anspielt,77 scheint sie
einen vorziiglichen dramatischen Rahmen fiir ihn abzugeben, da sie eine welthisto-
rische Dimension andeutet, um das eigene Projekt der Umwertung aller Werte an-
zukiindigen, denn Nietzsche stellt sich damit in den Kontext der Entstehung des
Christentums.

Ecce homo ist also von dieser Szene, von diesem Ausruf her konzipiert. Der Ti-
tel ist wie eine Szenenanweisung in einem Drama zu lesen und deutet dullerst ver-
dichtet die wechselnden Kommunikationskonstellationen und die pluralen Spre-
cher-Rollen an, die im Folgenden agieren werden. Bereits durch den Titel stellt sich
Nietzsche in den Kontext seines Subjekt-Dividualismus, wie er ihn im Laufe seines
Werkes entwickelt hat. Er ist, aus der Logik der szenischen Konstellation in Ecce
homo, sowohl Pontius Pilatus, der Sprechende, als auch Jesus Christus, der Ange-
sprochene.78 Man kann auch sagen, daf3 er sein Selbst auf die Figuren von Pontius
Pilatus und Jesus projiziert. Dadurch entsteht eine Subjekt-Objekt-Spaltung, die
aber zugleich in einem Akt der Selbstbespiegelung aufgehoben wird, in der auch
der Leser der Schrift seine funktionale Stelle einnimmt. Zunéchst einmal wird aus
der Position von Pilatus (erste Person) zu Jesus (zweite Person) gesprochen, dann
zu der aufgehetzten Volksmenge (dritte Person) und zum Leser (vierte Person), wo-

75 Pilatus erfullt damit indirekt, ohne es zu wissen, die Lehre der Bergpredigt: Er tritt
fiir den Fremden, Angeklagten und Schwachen ein.

76 Vgl. dazu Joh. 19, 1-13.

77 Meines Erachtens ist die Kenntnis dieser theologischen Debatte fiir das Versténdnis
der Schrift nicht unbedingt nétig und wiirde auch nur auf Abwege fithren. Ecce homo
spielt mit vielerlei Material, unter anderem eben mit theologisch-christlichem.

78 Vgl. dazu den bereits zitierten Satz: »Dieser homo bin ich ndmlich selbst, eingerech-
net das ecce.« Brief an Meta von Salis vom 14. November 1888, F. Nietzsche: Scimt-
liche Briefe, KSB 8, S. 471.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 261

bei der Leser bereits durch die Volksmenge eine szeneninterne Reprisentation er-
hilt. Die Pilatusrolle ist dabei fiir Nietzsche durchaus positiv aufgeladen.79 In Der
Antichrist schreibt er:

Habe ich noch zu sagen, dass im ganzen neuen Testament bloss eine einzige Figur
vorkommt, die man ehren muss? Pilatus, der romische Statthalter. Einen Judenhandel
ernst zu nehmen — dazu iiberredet er sich nicht. Ein Jude mehr oder weniger — was
liegt daran? ... Der vornehme Hohn eines Romers, vor dem ein unverschamter Miss-
brauch mit dem Wort Wahrheit getrieben wird, das hat das neue Testament mit dem
einzigen Wort bereichert, das Werth hat, — das eine Kritik, seine Vernichtung
selbst ist: »was ist Wahrheit!«.. .80

Pilatus ist also fiir Nietzsche ein vornehmer, adliger Zyniker und ein Fremder, der
sich von der fanatisierten Menge achselzuckend abwendet mit den Worten: »Was
ist Wahrheit!«®' Fiir Nietzsche driickt sich darin Pilatus’ »Ekel in Hinsicht auf jenes
nie genug zu verurtheilende Wort »ich bin die Wahrheit«*? aus. Diese Szene hat ei-
ne sehr grofe Bedeutung fiir Nietzsche: Zum einen greift sie seine sprachkritischen
Uberlegungen aus Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne auf,83
zum anderen greift sie die Situation auf, in der sich Nietzsche seinem eigenen
Selbstverstindnis gegeniiber der deutschen Offentlichkeit befindet. Er versteht sich
als Fremder. Dieser Haltung von Pontius Pilatus korrespondiert in gewisser Weise
Nietzsches Selbsttitulierung als »polnischer Edelmann pur sang, dem nicht ein
Tropfen schlechtes Blut beigemischt ist, am wenigsten deutsches<<84, da es Nietz-
sche in Ecce homo gegen alle Tatsdchlichkeit und Wahrhaftigkeit darum geht, sich
als Fremdkorper innerhalb der deutschen Kultur zu inszenieren, und: »[A]ber es
wire ein vollkommener Widerspruch zu mir, wenn ich heute bereits Ohren und
Hinde fir meine Wahrheiten erwartete.’ Als seinen zentralen Ge-
danken, beziechungsweise >seine Wahrheit«, bezeichnet Nietzsche in Ecce homo be-

79 Vgl. dazu grundsitzlich Andreas Urs Sommer: »Jesus gegen seine Interpreten oder
die Hermeneutik der Urteilsenthaltung. Pilatus und der »Typus des Erldsers<«, in:
Nietzscheforschung. Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 11 (2004), S. 75-86.

80 F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 225.

81 Ebd. Vgl. zu Nietzsches Zynismus: Heinrich Niehues-Probsting: »Der kurze Weg:
Nietzsches »Cynismus««, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 24 (1980), S. 103-122.

82 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 381. — Hier betont
Nietzsche ebenfalls, da3 »Pilatus die einzige honnete Person« sei.

83 In Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne entwickelt Nietzsche ja
seine Sprachphilosophie von der Frage »Was ist Wahrheit?« aus.

84 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 268.

85 Ebd., S. 298.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

kanntlich ja die Umwertung aller Werte und »die rewige Wiederkunft(, mein ei-
genthlichabgrindlicher Gedanke«.*

Pilatus’ Worte verweisen also auf die Gestalt Christi, der als topische Figur
vielfach das Modell bildete, mit dem sich einzelne von der Gesellschaft verfemte
Kiinstler und Literaten ihrer selbst als wertvolle Menschen versicherten.”’ Nietz-
sche nimmt dieses Thema auf, wobei nicht eindeutig zu kldren ist, ob die mit Jesus
verkniipfte Passion in zynisch-ironischer und provokanter Brechung durchleuchtet
oder affirmativ pathetisch formuliert wird.®™® Dariiber hinaus ist zu betonen, daf sei-
ne Kritik am Christentum Jesus Christus ausnimmt. Jesus ist nicht primérer Gegen-
stand von Nietzsches Christentums-Kritik. Im Gegenteil: Christus ist eine durchaus
positive Identifikationsfigur, ja Maske fiir ihn, so dall der Gekreuzigte auch zu ei-
nem Pseudonym und Heteronym werden konnte. In Der Antichrist schreibt Nietz-
sche:

86 Ebd., S. 268.

87 Vgl. dazu Georg Misch: Geschichte der Autobiographie. Von der Renaissance bis zu
den autobiographischen Hauptwerken des 18. und 19. Jahrhunderts, Frankfurt a. M.
1969, Bd. IV/2, vor allem S. 597-656 und S. 739-776.

88 Die zynische Brechung und Provokation betonen vor allem W. Lange: »An der Gren-
ze aufkldrerischer Ironie«, S. 337-365; M. H. Meyer: »Ecce homo und die Alte Ko-
modie« S. 193-200 sowie Chr. Benne: »Ecce Hanswurst — Ecce Hamlet. Rollenspiele
in Ecce homo«, S. 219-228. — Dagegen schreibt Heinrich Detering: »So gebraucht
Nietzsche den Ausruf Ecce homo als Pathosformel (und nicht als Ironiesignal). Und
so erhebt er fiir sein >Lebens<-Verhiltnis einen Anspruch auf »Wahrheit¢, der dem des
Evangeliums um nichts nachsteht. Derselbe Autor, der eben noch den Pilatus um sei-
ner Vernichtung des »>Wahrheits<-Begriffs willen zur Verehrung empfohlen hatte,
spricht in Ecce homo von >der Wahrheit< in einem génzlich unironischen Singular:
von einer Wahrheit, die der platonischen wie der paulinischen entgegensteht; den
Griechen ein Argernis und den Juden ein Griuel.« H. Detering: Der Antichrist und
der Gekreuzigte, S. 126. — Die Frage, ob es sich um eine Pathos-Formel oder um ein
Ironiesignal handelt, 146t sich nicht ohne weiteres entscheiden, denn weder das Pa-
thos noch die Ironie gehorchen einem eindeutigen Code. Ob die Ecce homo-Formel
nun ironisch oder ernstgemeint-pathetisch ist, hingt nicht von ihrem Signalcharakter
ab, sondern vom situativen Kontext, in dem dieser Sprechakt stattfindet, gerade aber
der Kontext ist schwierig zu bestimmen. Bezieht er sich nur auf die Schrift Ecce ho-
mo selbst oder auf seine Gesamtproduktion? Dariiber hinaus funktionieren Ironiesig-
nale ebenso wie Pathosformeln nur aufgrund vorgéngiger Kenntnisse iiber die Wert-
mafstibe des Sprechers, die dieser als Erwartungshaltungen beim Horer oder Leser
voraussetzt. Betont man also Nietzsches Antichristentum, so scheint es sich eher um
einen ironischen Gestus zu handeln. Verbindet man die Titel-Formel mit dem Typus
des Erlosers, mit der Figur des Gekreuzigten und mit der anvisierten Umwertung al-
ler Werte so scheint es plausibler, sie als ernstgemeinte Pathosformel zu interpretie-
ren.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 263

Dieser »frohe Botschafter« starb wie er lebte, wie er lehrte — nicht um »die Men-
schen zu erlosen«, sondern um zu zeigen, wie man zu leben hat. Die Praktik ist es,
welche er der Menschheit hinterliess: sein Verhalten vor den Richtern, vor den
Haschern, vor den Ankldgern und Aller Art Verleumdung und Hohn, — sein Verhal-
ten am Kreuz. Er widersteht nicht, er vertheidigt nicht sein Recht, er thut keinen
Schritt, der das AuBerste von ihm abwehrt, mehr noch, er fordert es heraus...
Und er bittet, er leidet, er liebt mit denen, in denen, die ihm Bdses thun... Die Worte
zum Schécher am Kreuz enthalten das ganze Evangelium. »Das ist wahrlich ein
gottlicher Mensch gewesen, ein Kind Gottes«, sagt der Schicher. »Wenn du dies
fiihlst — antwortet der Erloser — so bist du im Paradiese, so bist auch du ein
Kind Gottes...« Nicht sich wehren, nicht ziirnen, nicht verantwortlich-machen...
Sondern auch nicht dem Bosen widerstehen, —ihn lieben.. .89

Als Protagonist, aber auch als Objektperson, der Schrift ist Nietzsche Christus, >ein
gottlicher Menschg, >ein leidender Gott¢, deshalb kann er auch Dionysos, Alexander
und Céisar als seine Verwandten bezeichnen.” Sie sind aus Nietzsches Sicht paga-
ne Verwandte des leidenden christlichen Gottessohnes. Nur aus dieser Rolle heraus
lassen sich solche auf den ersten Blick als Anzeichen fiir den Wahnsinn oder bo-
denlose Frechheit erscheinenden Sitze verstehen: »Wenn ich den tiefsten Gegen-
satz zu mir suche, die unausrechenbare Gemeinheit der Instinkte, so finde ich im-
mer meine Mutter und Schwester, — mit solcher canaille mich verwandt zu glauben,
wire eine Listerung auf meine Gottlichkeit.«’! Doch, was hier aufscheint, ist be-
reits lange vor Ecce homo préfiguriert. Nietzsche hatte eine ganz eigene Abstam-
mungstheorie, die sich weniger auf biologischen Grundlagen bewegt, als vielmehr
mit Vorstellungen eines geistigen »Gebliits« operiert: »Wenn ich von Plato Spinoza
und Goethe rede, so weil} ich, dass ihr Blut in dem meinen rollt.«’*> Und an einer
anderen Stelle notiert er: »— meine Vorfahren Heraklit, Empedokles Spinoza Goe-
the«.” Er betont auf der Grundlage seines Projektionstheorems und der Vorstelling
von einem Grundwillen, dal »[iJn dem, was Zarathustra, Moses, Muhamed Jesus
Plato Brutus Spinoza Mirabeau bewegte, lebe ich auch schon, und in manchen Din-
gen kommt in mir erst reif an’s Tageslicht, was embryonisch ein paar Jahrtausende
brauchte. Wir sind die ersten Aristokraten in der Geschichte des Geistes —«.”*

89 F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 207f.

90 Vgl. F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 269: »Die grossen Individuen sind die &l-
testen: ich verstehe es nicht, aber Julius César kénnte mein Vater sein oder Alexand-
er, dieser leibhaftige Dionysos...«

91 Ebd., S. 268.

92 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 585.

93 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 134.

94 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 642.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Als Erzihler seines Lebens und Kommentator der Offentlichkeit ist er in Ecce
homo Pontius Pilatus. Seine Intervention findet kein Gehor, so da3 er die biblischfi-
gurierte Szene mit den Worten »Was ist schon Wahrheit!«” verliBt. Adressat von
Nietzsches Schrift ist, wie wir bereits gesehen haben, die deutsche Offentlichkeit.
Die deutsche Offentlichkeit stellt das Publikum vor, das er bei der Abfassung der
Schrift vor Augen hatte, die er provozieren und vor den Kopf stoen wollte. In die-
sem Zusammenhang ist auch die Vornehmbheit des >Polen< Nietzsches, beziehungs-
weise des Romers Pilatus verstidndlich: »Ich habe gegen Alles, was heute noblesse
heifit, ein souveraines Gefiihl von Distinktion, — ich wiirde dem jungen deutschen
Kaiser nicht die Ehre zugestehn, mein Kutscher zu sein.«®

Nietzsches provozierende Haltung gegeniiber der deutschen Offentlichkeit spie-
gelt sich in seiner Behauptung, dal3 er {iberall Leser, »lauter ausgesuchte Intelligen-
zen« gefunden habe, nur nicht in Deutschland: »In Wien, in St. Petersburg, in
Stockholm, in Kopenhagen, in Paris und New-York — iiberall bin ich entdeckt: ich
bin es nicht in Europa’s Flachland Deutschland.. <7

2. — Das Besondere an seiner Schrift ist, da} es sich dabei tatsdchlich um eine Art
autobiographisch-selbstreflexiver >Rollenprosa« handelt, in der Nietzsche unter-
schiedliche Figuren sprechen 148t und Begriffspersonen vorfiihrt.”® Wihrend es tra-
ditionell vorgegeben ist, da3 sich in einem autobiographischen Text Subjekt und
Objekt der Rede auf ein und denselben auBler-sprachlichen Referenten beziehen, re-
ferieren sie im Falle des Ecce homo sowohl auf kulturell, sprachlich und autorspezi-
fische vorgeprigte Rollenmuster (Schicksal, Dynamit etc.) und Typen (Hanswurst,
Satyr etc.) als auch auf werkinterne Figuren, Heteronyme und Begriffspersonen
(Dionysos, der Gekreuzigte, Zarathustra), die Nietzsche geschaffen hat und die er
sich nun erneut einverleibt und seinen eigenen Interessen unterordnet. Letzteres
kann man unter anderem an den Stellen erkennen, in denen Nietzsche Zarathustra
zu Wort kommen 1d6t. In diesen Passagen handelt beziehungsweise spricht Za-
rathustra so, als ob er eine reale Person wire, die beispielsweise Nietzsches Schrif-
ten kommentiert. Das autobiographische Material spiegelt sich zunéchst also in ver-

95 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 225.

96 Ebd., S. 268.

97 Ebd., S. 301.

98 Ein dekonstruktiver Interpret wiirde argumentieren, daf sich bei Nietzsche das Sub-
jekt in »personae« auflost und zerplittere. Das Subjekt >dissemeniere« sich, ldge zer-
streut im Text. Vgl.: J. Derrida: »Die Stile Nietzsches«, S. 183-224. Die Schwierig-
keit besteht nun aber darin, daf3 dies bei Nietzsche Teil eines poetologischen Pro-
gramms ist; die Pluralisierung der Rede und des Subjekts ist eben nicht ein rheto-
risch-tropologischer oder sprachlicher Effekt. Dariiber hinaus wird durch die Figur
der Egozentrizitit so etwas wie Selbstbezug garantiert.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 265

schiedenen Rollen und Formen des Sprechens, um perspektivische Verkiirzungen
hervorzurufen, die dann in ein wechselseitiges und komplexes Kommentierungs-
verhéltnis durch die weiteren Figuren und Begriffspersonen treten. Nietzsche kiin-
digt den, um Philippe Lejeune zu bemiihen, »autobiographischen Pakt«’® mit dem
Leser zwar nicht direkt auf, aber er stellt ihn in ein komplexes Referenzsystem, das
sich sowohl auf mikro- als auch auf makrostruktureller Ebene beobachten und das
sich durch die bereits eingefiihrten Begriffe wie Projektion, Introjektion, Einverlei-
bung und Semiotik formal charakterisieren 146t. Gleichzeitig kann er so die von ihm
theoretisch entwickelte Vorstellung von personenartigen Trieben im menschlichen
Selbst sowie die Vorstellung von kollektiver und transpersonaler Identitét, die beide
ihren Ausgangspunkt von der Seele aus nehmen und durch Akte der Introjektion auf
einen Einheits-Sinn ausgerichtet werden, literarisch darstellen oder inszenieren. Di-
vidualismus und Egozentrizitit gehen auch in diesem Punkt Hand in Hand. Dariiber
hinaus zeigt sich auch hier »das aesthetische Urphdnomen, in dem man »fortwéh-
rend ein lebendiges Spiel« sieht »und immerfort von Geisterschaaren umringt« ist,

99 Zum Begriff »autobiographischer Pakt« vgl: Ph. Lejeune: Der autobiographische
Pakt. — Fiir Lejeune funktioniert die Autobiographie als kontraktuelle Gattung iiber
einen kommunikationsregelnden Pakt zwischen Autor und Leser. Das Kriterium fiir
den Abschlufl beziechungsweise die Einhaltung des Vertrages ist die Namensidentitit,
der Eigenname des Autors als Textsignatur, mit der gleichzeitig eine Referentialitéit
hergestellt wird, das heifit Erzdhler und Protagonist referieren auf ein und dieselbe
Person, den Autor. Eine Verifikation der Aussagen — ob sie nun an der tatsdchlichen
Aufrichtigkeit oder an der aufrichtigen Absicht festgemacht werden — ist prinzipiell
unmoglich, so dafl Referenzialitit allein ein Kriterium fiir die Autobiographien dar-
stellen kann. Angesichts der unmoglichen Verifizierbarkeit biographischer Fakten
und zur Modellierung des Paktes etabliert Lejeune daher auf der Ebene der Aussage
den Begriff der »Ahnlichkeit« als ein sekundires Merkmal der Autobiographie. Zur
Markierung der Ahnlichkeit sind jedoch auBertextuelle Referenzen notwendig, die
Lejeune als »Modell« im Sinne einer » Wirklichkeit, der die Aussage zu gleichen be-
hauptet« bestimmt. (Ebd., S. 41.) Genau dieses Apriori jedoch offenbart — auch wenn
Lejeune die Ahnlichkeit einschrinkt —, daB er vom authentischen Zugang des Sub-
jekts zu seinen Lebensduflerungen ausgeht und deren sprachliche Darstellung fiir
moglich hélt, und eben dies wiirde Nietzsche bestreiten. Das einzige Kriterium fiir
den Referenz- oder Lektiirepakt ist die Namensidentitit, abgesichert auf den »gesam-
te[n] Ebenen der Publikation« (ebd.) durch den Autornamen, also letztlich ein forma-
les Merkmal, das tiber eine bestimmte Schreibweise und Lektiire entscheidet. (Vgl.:
ebd., S. 50.) Dies erfiillt Nietzsche zwar, doch innerhalb des Textes sprechen ver-
schiedene >Figuren<. Der Leser kann sich entscheiden, ob er dem Autor vertraut oder
nicht, eine grundsitzliche Ambivalenz bleibt aufgrund des Paktes verwehrt. — Tat-
sdchlich funktionieren Kittlers und auch Kleinschmidts Interpretationen auf dem still-
schweigenden Hintergrund von Lejeunes Theorie des autobiographischen Paktes.
Nietzsche geht aber keinen autobiographischen Pakt direkt mit dem Leser ein, son-
dern einen ganz anderen Lektiirepakt.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

»man fithle nur den Trieb, sich selbst zu verwandeln und aus anderen Leibern und
100
Seelen herauszureden«.

3. — Doch zuriick zur Titelformel: Nietzsche war Philologe und in theologischen
Fragen sowohl durch sein Elternhaus'®' als auch durch seine Auseinandersetzung
mit Autoren wie Ernest Renan, Schleiermacher, David Friedrich Strauss und Franz
Overbeck geschult genug,lo2 um zu wissen, daf3 Jesus im griechischen Text des Jo-
hannes-Evangeliums durch Pilatus mit dem bestimmten Artikel angeredet wird:
»Siehe, der Mensch« (idou ho anthr(’)pos).lo3 Das Ecce homo geht auf die Vulgata-
Version des heiligen Hieronymos und die heute geldufige Ubersetzung der Formel
mit »Seht: ein Mensch« auf Luther zuriick. Wichtig ist aber, da3 es der lateinischen
Formel nach nicht zu entscheiden ist, ob der Ausdruck Mensch mit bestimmten o-
der unbestimmten Artikel begleitet wird, also ob es sich um den oder um einen
Menschen handelt. Die Pluralitit der Sprecher, Akteure und Zuhérer konnte so auch
auf einen Menschen, auf ein Ego hin perspektiviert sein, womit ebenfalls ein ego-
zentrierender Akt gegeben wire. Der Titel selbst konnte also bereits ein dividualis-
tisch-egozentriertes Weltbild andeuten.

Ebenso kann man Ecce homo mit: »Da ist ja ein Mensch« iibersetzen.'™ Diese
zweite Ubersetzungsmoglichkeit ist insofern bedeutsam, da sie damit auch als An-
spielung auf Napoleons beriihmte Anrede Goethes bei der Erfurter Begegnung 1808
lesbar wird: »Voila, un homme!<'*” Nietzsche, der Goethe griindlich gelesen hatte

100 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 60f.

101 So plante Nietzsche, bevor er sich entschied, klassische Philologie zu studieren, ein
Theologiestudium. In gewisser Weise wollte Nietzsche zundchst in die FuBstapfen
seines Vaters treten.

102 Zu Nietzsches Auseinandersetzung mit der theologischen Tradition vgl. Martin Pern-
et: Das Christentum im Leben des jungen Friedrich Nietzsche, Opladen 1989; Andre-
as Urs Sommer: Friedrich Nietzsches »Der Antichrist«. Ein philosophisch-
historischer Kommentar, Basel 2000.

103 Darauf sowie auf die Frage nach bestimmten oder unbestimmten Artikel im Lateini-
schen weist Riidiger Gorner hin, jedoch ohne diese Tatsache wirklich interpretato-
risch fruchtbar zu machen. Vgl.: R. Gorner: Nietzsches Kunst, S. 298f. — Bei Nietz-
sche taucht der bestimmte Artikel in bezug auf Jesus aber immer in der Formel »Der
Gekreuzigte« auf.

104 Riidiger Gorner tibersetzt Ecce homo auch mit: »Ihr seid ein Mensch.« und » Auch Thr
seid ein Mensch«. R. Gérner: Nietzsches Kunst, S. 299.

105 Wie aus dem NachlaB3 erkennbar wird, hatte Nietzsche urspriinglich einen »>Anhang«
fiir Ecce homo geplant, der den Titel trug »Im Verkehr mit den Alten«. Was Nietz-
sche dort notiert, sind vor allem Gedanken zu Goethe. Eine Bemerkung zu Goethe ist
dabei fiir den Ausgangspunkt von Ecce homo bedeutsam. Ich meine damit die Spat-
sommer/Herbst-Metaphorik, die Nietzsche benutzt, um seinen Geburtstag zu charak-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 267

und der Napoleon sehr verehrte, war dieses historische Ereignis bekannt. Diese his-
torische Begebenheit bekommt bei Nietzsche zusitzlich eine spezifische, deutsch-
landkritische Bedeutung, die so indirekt mit einer Grundhaltung von Ecce homo
korrespondiert: »Man verstehe doch endlich das Erstaunen Napoleon’s tief genug,
als er Goethen zu sehen bekam: es verrith, was man sich Jahrhunderte lang unter
dem >deutschen Geiste« gedacht hatte. »Voila un homme!<« — das wollte sagen: »Das
ist ja ein Mann! Und ich hatte nur einen Deutschen erwartet!« 0

Zugleich ist der Titel Ecce homo aber auch eine Selbst-Zitation, denn Nietzsche
benutzt das »Ecce homo« bereits als Titel fiir ein Gedicht in Die frohliche Wissen-

schaﬁ.lo7 Es ist aber zunichst einmal wichtig, da3 die Vulgata-Formel eben wegen

terisieren, der zugleich der Beginn der Niederschrift von Ecce homo ist. (Vgl. dazu
den Abschnitt »Die Zeit des Lebens und die ewige Wiederkunft« in dieser Arbeit.)
Nietzsche definiert fiir sich, was >goethisch¢ ist, folgendermafien: »Eine verklart-
reine Herbstlichkeit im Genief3en und Reifwerdenlassen, — im Warten, eine Oktober-
Sonne bis ins Geistigste hinauf; etwas Goldenes und Versiiliendes, etwas Mildes,
nicht Marmor — das nenne ich Goethisch.« F. Nietzsche: Nachgelassene
Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 634. — Implizit ist Nietzsches Ecce homo auch
als Gegenentwurf zu Goethes Dichtung und Wahrheit zu verstehen. — Zuvor, in
Menschliches, Allzumenschliches, hatte Nietzsche Goethes Kunstauffassung — mit ei-
ner aufschlufireichen Zusammenfiithrung von Individualitidt und Maske — folgender-
maflen bestimmt: »Nicht Individuen, sondern mehr oder weniger idealische Masken;
keine Wirklichkeit, sondern eine allegorische Allgemeinheit; Zeitcharaktere, Local-
farben zum fast Unsichtbaren abgeddmpft und mythisch gemacht; das gegenwértige
Empfinden und die Probleme der gegenwirtigen Gesellschaft auf die einfachsten
Formen zusammengedringt, ihrer reizenden, spannenden, pathologischen Eigen-
schaften entkleidet, in jedem andern als dem artistischen Sinne wirkungslos gemacht;
keine neuen Stoffe und Chraktere, sondern die alten, lingst gewohnten in immerfort
wihrender Neubeseelung und Umbildung: das ist die Kunst, so wie Goethe spiter
verstand.« F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 184.

106 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, KSA 5, S. 142.

107 Dort heif3t es: »Ecce homo.//Ja! Ich weiss, woher ich stamme!/Ungesittigt gleich der
Flamme/Gliihe und verzehr® ich mich./Licht wird Alles, was ich fasse,/Kohle alles,
was ich lasse:/Flamme bin ich sicherlich.« F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft,
KSA 3, S. 367. — Dieses Gedicht Nietzsches verarbeitet selbst einen anderen lyri-
schen Text und zwar Goethes beriihmtes Gedicht Selige Sehnsucht aus dem West-
ostlichen Divan, in dem Goethe wiederum Gedanken des >historischen Zarathustra<
(Zoroasther) verarbeitet. Vgl. Selige Sehnsucht: »Sagt es niemand, nur den Wei-
sen,/Weil die Menge gleich verhohnet,/Das Lebend’ge will ich preisen,/Das nach
Flammentod sich sehnet.//In der Liebesndchte Kiihlung,/Die dich zeugte, wo du
zeugtest,/Uberfillt dich fremde Fiihlung,/Wenn die stille Kerze leuchtet.//Nicht mehr
bleibest du umfangen/In der Finsternis Beschattung,/Und dich reiflet neu Verlan-
gen/Auf zu hoherer Begattung.//Keine Ferne macht dich schwierig,/Kommst geflo-
gen und gebannt,/Und zuletzt, des Lichts begierig,/Bist du, Schmetterling, ver-
brannt.//Und solang du das nicht hast,/Dieses: Stirb und werde!/Bist du nur ein triiber

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

ihrer Vieldeutigkeit, wegen ihres Anspielungsreichtums, wegen ihrer dividualis-
tisch-egozentrierten Dimension von Nietzsche gebraucht wird. Mit der Wahl dieses
Titels hat er aulerdem den Leser durch die etablierte Kommunikationssituation in
seinen Text integriert, ja, man konnte fast sagen, daB der Leser als Nietzsches
Selbstprojektion bereits im Titel angelangt ist, vor allem, wenn man bedenkt, daf3
sich Nietzsche in weiten Teilen der Schrift als Leser seines Werkes und als Leser
seiner selbst priasentiert und sich somit im Leser auch selbstbespiegelt.

AuBerdem suggeriert die Ecce homo-Formel, wenn man die biblischen, die
deutschlandkritischen und werkinternen Kontexte heranzieht, daf} sie an den zentra-
len Punkten der Weltgeschichte erscheint, ja, >wiederkehrt<, womit Nietzsche eine
Konvergenz von Geschichte, Gottlichkeit und eigenem Selbst ausdriickt. Durch die-
se Implikation kann sich Nietzsche in verschiedenen historischen und mythischen
Rollen und Figuren wie Buddha, Caesar, Jesus, Napoleon etc. spiegeln, da sie auch
Teil seines Selbst sind.

Nietzsches Titel verdichtet auf eine sehr komplexe Weise mehrere Stringe und
zentrale Theoreme seines Werkes und bindet den Leser zugleich in die Suche nach
Bedeutungen ein. Fiir ihn hat Ecce homo, wenn man den Briefwechsel heranzieht,
sogar einen direkten auBertextuellen Bezug »zum Tod«:

Ich war noch beim Begribnif3 des uralten Antonelli zugegen, diesen November. — Er
lebte genau so lange, bis E c c e h o m o, das Buch, fertig war. — Das Buch und
der M e n s ¢ h dazu...— Ich habe gestern mein non plus ultra in die Druckerei ge-
schicktt Ruhm und Ewigkeit betitelt, jenseits aller siecben Himmel ge-
dichtet. Es macht den Schlul von Ecce homo.— Man stirbt daran, wenn
man’s unvorbereitet liest... 108

Gast/Auf der dunklen Erde.« Johann Wolfgang Goethe: West-dstlicher Divan, in:
ders.: Poetische Werke. Berliner Ausgabe, hg. von S. Seidel u. a., Berlin 1960, Bd. 3,
S. 22. — Zur Verarbeitung philosophischer Gedanken persischer und indischer Her-
kunft, die sich auf Zoroasther beziehen, vgl. Hannelore Schlaffer: »Weisheit als
Spiel. Zu Goethes Gedicht >Selige Sehnsucht««, in: Wulf Segebrecht (Hg.): Gedichte
und Interpretationen. Klassik und Romantik, Stuttgart 1990, S. 47-58. — Nietzsches
Gedicht Ecce homo korrespondiert mit Goethes Selige Sehnsucht in vielen einzelnen
Punkten. Wichtig in unserem Zusammenhang ist aber vor allem die Verweisungs-
struktur, die Nietzsche damit zu Goethe und seinem Gedicht aufbaut. Die Formel in
Selige Sehnsucht »Stirb und werde!« weist innerhalb Nietzsches Werk auf die Figur
des »Dionysos<, den Gedanken der »ewigen Wiederkunft« und zugleich auf den Impe-
rativ, den Nietzsche seinen »>Zarathustra< ausrufen 148t: »Werde, der du bist!« F.
Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 297. — Auf diesen Imperativ von >Za-
rathustra< antwortet wiederum der Untertitel von Ecce homo: »Wie man wird, was
man ist.«

108 Brief an Heinrich von Koselitz, 30. Dezember 1888, F. Nietzsche: Samtliche Briefe,
KSB 8, S. 566.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 269

Setzt man den Titel Ecce homo in Verbindung mit dem Tod, so offenbart sich auch
eine formal-inhaltliche Verbindung, denn der Etymologie des Wortes Titel zufolge
bedeutet »titulus< im Lateinischen auch Grabinschrift, und spitestens seit Cha-
teaubriands Memoiren von jenseits des Grabes ist es topisch geworden, das autobi-
ographische Ich in Verbindung mit dem Tod zu setzen,lo9 wobei die Tradition des
Grabepigramms bis in die griechische Antike und archaische Lyrik zuriickreicht.
Vor diesem Hintergrund ist es auch sinnvoll, sich anzuschauen, wie Nietzsche sein
autobiographisch-philosophisches Projekt Ecce homo schriftintern begriindet: Thm
geht es darum, »zu sagen, wer ich bin«”o, und er sieht darin seine »Pflicht, gegen
die im Grunde meine Gewohnheit, noch mehr der Stolz meiner Instinkte revol-
tiert.«''' Doch die Pflicht resultiert aus einer existentiellen Befindlichkeit: »Ich lebe
auf meinen eignen Credit hin, es ist vielleicht nur ein Vorurtheil, da} ich lebe?...
Ich brauche nur irgend einen >Gebildeten< zu sprechen, der im Sommer ins Oberen-
gadin kommt, um mich zu iiberzeugen, dass ich nicht lebe...«''* Nietzsches Aus-
gangspunkt »zu sagen,wer ich bin < wird durch die fehlende Rezeption und
Kenntnisnahme implizit zu einer Frage nach Leben und Tod. Deshalb kann er seine
Schriften als »Nachla3 zu Lebzeiten«< auffassen und sich als einen posthumen Men-
schen verstehen.

4. — Nietzsche tiberld3t dem Leser die Aufgabe, zu erkennen, wie er sich hinter all
den Masken und Personen, die in seiner Schrift Ecce homo sprechen und handeln,
verbirgt und zugleich offenbart, wie er seine Figuren und Begriffspersonen intera-
gieren 146t. In diesem Sinne kiindigt Nietzsche den >autobiographischen Pakt¢, von
dem Lejeune spricht und der auch beispielsweise Kittlers Argumentation implizit
zugrunde liegt,113 auf. Sein letzter Satz in der Vorrede, die mit seinem Namen sig-
niert ist, und die meines Erachtens eine direkte Lektiireanweisung darstellt, die be-
reits im Titel angedeutet ist, lautet dementsprechend, eine Stelle aus Also sprach
Zarathustra zitierend: »Nun heisse ich euch, mich verlieren und euch finden; und

109 Dariiber hinaus ist die wichtigste rhetorische Figur oder Trope des autobiographi-
schen Diskurses, wie Paul de Man, freilich ohne auf Chateaubriand einzugehen, ge-
zeigt hat, die »Prosopopoie, die Fiktion der Stimme-von-jenseits-des-Grabes«. Paul
de Man: »Autobiographie als Maskenspiel«, in: ders.: Die Ideologie des Asthetischen,
Frankfurt a. M. 1993 (amerik. 1984), S. 131-146, hier S. 141.

110 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 257.

111 Ebd.

112 Ebd.

113 Vgl. Friedrich Kittler: »Wie man abschafft, wovon man spricht: Der Autor von >Ecce
homo«, S. 153-178.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

erst, wenn ihr mich Alle verleugnet habt, will ich euch wiederkehren... Friedrich
Nietzsche«.'*

Von der Analyse des Titels aus gesehen, prisentiert sich Nietzsches Ecce homo
als ein Text, der zum einen unterschiedliche Sprecher hat, in dem zum anderen un-
terschiedliche Figuren interagieren, sich unterschiedliche Kontexte kreuzen und auf
das autobiographische Ich hin perspektiviert werden. Nietzsche pluralisiert sich
durch projizierende und introjizierende Verfahren und deutet so die dsthetischen
und personendichtenden Triebe des Selbst an, anders gesagt: Er prisentiert die
»Vielheit der Personen (Masken) in Einem sIch«.'” Dadurch unterstreicht er auch
folgende Uberlegung: »Man ist reicher als man denkt, man trigt das Zeug zu meh-
reren Personen im Leibe, man hilt fiir >Charakter<, was nur zur >Person¢, zu Einer

.. 116
unserer Masken, gehort.«

Das Konversions- und Selbsterforschungsverbot

1. — Wir haben gesehen, dal Nietzsche bereits mit der Titelformel seiner Schrift ein
vielfdltiges Netz von Beziigen zur Bibel, zum Christentum und zum eigenen Werk
gekniipft hat und die gesamte Schrift in einem Feld von intertextuellen und werkin-
ternen Referenzen und Kontexten positioniert. Autobiographisches Material, frem-
de und eigene Texte werden von Nietzsche also nicht nur affirmativ aufgerufen und
aufgenommen, sondern gemif seiner Poetik der Introjektion und Anverwandlung
und seiner Auffassung von Semiotik aktiv und bis zum Widerspruch umgestaltet.
Zugleich deutet die Ecce homo-Formel eine komplexe Kommunikationsituation an,
an der unterschiedliche Akteure und Figuren festzumachen sind, die auf Nietzsches
Uberlegungen zum Subjekt-Dividualismus verweisen und zugleich in einem textu-
ellen, pluralen und egozentrierten Ich aufgehoben werden, das einer stindigen Ver-
wandlung und Metamorphose unterworfen ist, die Nietzsche in seinen fritheren
Schriften konzeptuell und praktisch auf der Ebene seiner Schreibaktivitét vorberei-
tet hat. Die Titelformel »Ecce homo. Wie man wird, was man ist« kdnnte, wenn
man die Schrift vordergriindig als Autobiographie liest, darauf hindeuten, daf3 sich
Nietzsche auch an den Konventionen der christlichen Weltsicht und ihrer autobio-
graphischen Tradition orientiert. Er tut dies auch, jedoch auf seine ganz individuelle
und partikulare Art und Weise. Vor diesem Hintergrund erscheint das autobiogra-
phische Ich in weiten Teilen des Ecce homo als antichristliche Begriffsperson, in

114 Ebd., S. 261. — Worauf Nietzsche hier natiirlich anspielt, ist die Verleugnung Christi
durch seine Jiinger im Garten Gethsemane.

115 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 168.

116  Ebd, S. 248.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 271

der Nietzsche sein Weltbild dem christlichen gegeniiberstellt. Dieser Aspekt soll
nun genauer betrachtet werden.

2. — Der juidisch-christlichen Tradition und vor allem der christlichen Theologie zu-
folge ist die Selbstidentitdt nur Gott vorbehalten, da er jedem Wandel, jeder Zeit-
und Geschichtlichkeit entriickt ist.'"” Daher kann dieser Gott, in der beriihmten
Dornbusch-Szene, auch auf die Frage von Moses nach seinem Namen in der Uber-
setzung des Hieronymus die lapidare Antwort geben: »Ego sum qui sum«'"™® — ich
bin, der ich bin — oder kurz: Ich bin.""” Der judisch-christliche Gott ist schlechthin.
Das bedeutet auch, daf3 er immer da ist, in der Vergangenheit, in der Gegenwart und
in der Zukunft. Dieser Gott ist einfach, womit auch seine Einzigartigkeit und Ein-
zigkeit unterstrichen werden soll, um die transtemporale Selbstidentitit und Selbs-
tigkeit zu betonen. Diese Formel wird im Neuen Testament von Jesus Christus im-
mer wieder in den kurzen Formeln »Ich bin es« oder schlicht »Ich bin« aufgegrif-
fen,m mit der er der Verginglichkeit der Welt und der Menschen, ihrem Werden
und Vergehen, gegem‘ibertritt.121 Gegeniiber der Entriickung aus Zeit und Raum
und der spezifischen selbstigen Seinsweise des hdchsten gottlichen Wesens steht
das Leben des einzelnen Menschen in seiner konkreten Geschichtlichkeit und Ver-
ginglichkeit. Darauf zielt beispielsweise die Offenbarung des Johannes mit ihrer
komplexen Verschrinkung von historischer Zeit, Eschatologie und der ewigen gott-
lichen Seinsweise ab, wenn es heifit, dal »Ich, Johannes, euer Bruder und Mitge-

117 Vgl. Oskar Simmel/Rudolf Stilein (Hg.): Die christliche Religion, Frankfurt a. M.
1957, S. 111-120 sowie Christian Nink: Die philosophische Gotteslehre, Freiburg
1948.

118 Ex. 3, 14.

119 Martin Stingelin ist, soweit ich sehe, der einzige, der diesen Gedanken als eine Vo-
raussetzung fiir das Verstindnis von Ecce homo thematisiert hat. Vgl. M. Stingelin:
»Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachgebrauchs«, S. 155. — Im
Hebriischen ist es iibrigens wohl so, daf die Formel »Ich bin< — das heif3it die 1. Per-
son Prisens des Verbums >sein< nur Gott vorbehalten ist. Hinweis Renate Schlesier.

120 Mit der Ich bin-Formel verweist Jesus natiirlich auf seine Relation zu seinem Vater,
dem jiuidisch-christlichen Gott und auf ihre Untrennbarkeit: »Wer mich sieht, sieht
den Vater«, Joh. 14, 9.

121 Rudolf Schnackenburg hat in seinem Kommentar zum Johannes-Evangelium die spe-
zifische Seinsweise des christlichen Gottes und seines Sohnes hervorgehoben und be-
tont, daB es sich nicht um eine spezifische Zeitkategorie handelt, sondern »um einen
fundamentalen Seinsunterschied« und daB »der Anspruch Jesu auf eine ganz einma-
lige, menschliche Kategorien iiberschreitende Seinsweise« formuliert werde. Rudolf
Schnackenburg: Das Johannesevangelium. Zweiter Teil, Freiburg/Basel/Wien 1971,
S.61.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

nosse [...] war auf der Insel, die Patmos heifit, des Wortes Gottes Willel’l<<l22, wih-
rend er vom christlichen Gott sagt: »Ich bin das A und das O, spricht Gott der Herr,
der da ist und der da war und der da kommt, der Allméchtige«. 12 Nietzsche hinge-
gen prisentiert eine Schrift, in der dargelegt werden soll, wie man wird, was man
ist. Es 148t sich sagen, daBB Nietzsche gegen das Modell des christlich-géttlichen
Seins ein unpersonliches prasentisches Werden setzt.

Die christliche Konvention des autobiographischen Schreibens zeichnet sich
auBerdem wesentlich durch zwei Strukturmomente und zwei Gedankenfiguren aus:
die Ausrichtung auf den transzendent gedachten Gott und die Umkehr, oder theolo-
gisch ausgedriickt, durch die Konversion zu Gott. Das menschliche Leben wird auf
die Entdeckung des Gottes hin perspektiviert, so dal das autobiographische Ich sich
in der christlichen Tradition auf Gott hin versteht und den Sinn des eigenen Daseins
erkennt,124 wodurch nicht zuletzt auch eine Relativierung der eigenen Egozentrizi-
tét stattfindet. Vor dem Hintergrund des christlichen Glaubens ist erst in der Entde-
ckung der Bedeutung des Gottes fiir das eigene Leben die Moglichkeit gegeben,
sich selbst zu entdecken, ist die »wahre« eigene Identitit {iberhaupt erst mﬁglich.125
Das christliche Selbstverstiandnis ist daher vielfach durch einen Bruch gekenn-
zeichnet, der nur in und durch den Gott aufgehoben werden kann, wobei der Le-
bensweg vielfach als eine Pilgerreise verstanden wird. Prototypisch dafiir sind etwa
die Confessiones des Heiligen Augustinus oder The Pilgrim’s Progress von Bun-
yan.126 Nietzsche jedoch wihlt eine dezidiert antichristliche Form fiir seine Selbst-
biographie, denn er schreibt eine unchristlich einheitliche, bruchlose und (auf den
ersten Blick) introspektionslose Biographie unter der Devise »Wie man wird, was
man ist« und sammelt sich auf sich hin und nicht auf eine wie auch immer geartete

128

transzendente GroBe.'”” Er kennt keinen »Antrieb zur Flucht und Umkehr« , und

122 Offb. 1, 9.

123 Offb. 1, 8.

124 Vgl. zur Logik der christlichen Konversion Thomas Luckmann: »Kanon und Konver-
sion«, in: Jan Assmann: Kanon und Zensur, Miinchen 1987, S. 38-46 und Aleida
Assmann: »Kulturen der Identitdt, Kulturen der Verwandlung, in: dies./Jan Ass-
mann (Hg.): Verwandlungen, Miinchen 2005, S. 25-45. — Luckmann betont die Drei-
gliedrigkeit des Konversions-Narrativs, das in einem Davor, einer Wende (die Entde-
ckung der Bedeutung des Gottes fiir das eigene Leben) und einem Danach besteht.

125 Vgl. Johannes Pieper: Uber das christliche Menschenbild, Miinchen 1950.

126 Auch wenn Bunyans Schrift keine Autobiographie ist, sondern eine fiktiv-
allegorische Biographie, so stellt gerade sie seit dem Barock das paradigmatische
Modell fiir die erbaulichen Konversionsbeschreibungen innerhalb des Protestantis-
mus. Vgl. dazu Ch. Taylor: Die Quellen des Selbst, S. 328-330.

127 Wie Nietzsche sich genau auf sich hin sammelt, wird im Kapitel »Die Egozentrizitit
als Voraussetzung des Ecce homo. Eine Interpretation von »An diesem vollkommnen
Tage...« im einzelnen ausgefiihrt werden.

128 F. Nietzsche: Morgenrithe, KSA 3, S. 164.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 273

jedes Eingesténdnis einer Diskontinuitit in der Lebensgeschichte deutet fiir Nietz-
sche geradezu eine verwerfliche Schwichlichkeit an, die er bekanntermafen als
Zeichen christlich infizierter Dekadenz, Unnatur und des schlechten Gewissens in-
terpretiert und bekdmpft. Er kann dies tun, weil, wie im ersten Teil gezeigt, das Ich,
gedacht als sich selbsttransparentes Mono- und Zentralsubjekt, fiir ihn eine Fiktion
ist und der Mensch zum Dichter seines eigenen Lebens wird. Nietzsches Subjekt-
Dividualismus und seine Vorstellung vom Ich als Wortspiel sowie regulative Idee
gibt ihm auf literarisch-textueller Ebene die Moglichkeit, ein Ich zweiten Grades zu
konstruieren oder auf sich zu projizieren.129 Daher konzipiert er seine Selbstbiogra-
phie auch als Selbst-Apotheose und stellt sich damit sowohl in Widerspruch zur
christlich gepriagten autobiographischen Tradition einer Bekehrungs- und Selbster-
kundungsgeschichte als auch zur biirgerlich-empfindsamen Selbstdarstellung
Rousseauscher Préigung.130 Nietzsches Widerspruch gilt jedoch nicht nur der Be-

129 Fiir Daniela Langer hingegen miinden »die literarischen Selbstinszenierungsstrate-
gien des Ichs in Ecce homo [...] in insgesamt drei Bewegungen, die das Ich wieder
aufheben: in eine Bewegung der Entindividualisierung des Ichs, innerhalb derer es zu
einem Prinzip wird, hinter dem es verschwindet; in eine Rolleninszenierung, die das
Ich zum einen zersplittert und in der es zum anderen in seiner Formelhaftigkeit zu ei-
nem reinen Zeichen fiir die Umwertung zu werden droht, und in eine Bewegung jen-
seits von Sprache, in der das Ich also demgemé&B nicht mehr zu finden ist«. D. Lan-
ger: Wie man wird, was man schreibt, S. 174f. — Meines Erachtens kann aber von ei-
ner Zersplitterung des Ichs bei Nietzsche keine Rede sein. Seine vielfiltigen Rollen
und Masken sind Effekte einer Pluralisierung des eigenen Selbst und eben nicht Ef-
fekt einer Zersplitterung. Dariiber hinaus verweisen sie alle auf Nietzsches Wunsch,
monolithisch und einheitlich zu erscheinen. Sie verweisen auf Nietzsches ego-
zentrierte Schreibweise. Sicherlich ist Nietzsches Ich in Ecce homo ein fiktives, aber
eben ein metafiktionales, das sich im BewuBtsein seiner Dividualitit und Fiktionalitét
zur (kiinstlichen und &sthetischen) Einheit diszipliniert. Nietzsche ist, wenn man so
will, der Dichter seines Lebens, er instrumentalisiert die personenbildenen Triebe, die
er in seinen erkenntnistheoretischen und psychologischen Uberlegungen festgemacht
zu haben glaubt. Ich wiirde daher soweit gehen zu sagen, da3 das Nietzschesche Ich
in Ecce homo ein in gewisser Weise >totales Ich< ist und nicht nach einem Jenseits
der Sprache strebt, sondern sich mitten in der Sprache etabliert, da es vornehmlich
auf dem prinzipiellen egozentrierten Dimension der Sprache, auf dem sprachlichen
Selbstbezug, der sich dann in der menschlichen Psyche spiegelt, wie sie im ersten
Teil dieser Studie entwickelt worden ist, basiert. — Auch Else Weijers betont, daf3
»von einem fragmentierten Subjekt in Nietzsches Ich-Erzahlungen keine Rede ist«,
Nietzsche nehme vielmehr »die Rolle des Erzdhlers an, um sein Leben zu modellie-
ren«. E. Weijers: »Wie man wird, was man erzihlt. Erzdhlen und Diskurs vom Selbst
in Nietzsches Texten, S. 38.

130 Charles Taylor betont aus angelsédchsischer Perspektive, dal »wihrend der ganzen
Renaissance [...] die augustinische Selbstpriifung natiirlich in allen moglichen For-
men Widerhall, und zwar unter den Anhéngern beider konfessionellen Hauptrichtun-
gen [findet]. Die Selbsterkundung gehort sowohl bei den Jesuiten als auch bei den

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

kehrung zum christlichen Glauben, sondern iiberhaupt jeder Art von individueller
Konversion, wie sie in Nietzsches Augen beispielsweise Wagner vollzogen hat, die
sich in einer »Apostasie und Umkehr zu christlich-krankhaften und obskurantisti-
schen Idealen«, im »Sich-selbst-Verneinen, Sich-selbst-Durchstreichen« ausdriick-
te."”! Die Gedankenfigur der Konversion scheint auf den ersten Blick fiir ihn eine
per se schon christlich beeinfluBte Gedanken-Bewegung zu sein, welche eine
selbstreflexive und introspektive Erkenntnis einer zu korrigierenden Verfehlung vo-
raussetzt.>” Ein solches Eingestidndnis wird in Nietzsches Augen aber vom morali-
schen Gewissen diktiert, einer Instanz, welche in der christlichen Kultur die Vor-
stellung von der Siindhaftigkeit des Menschen den Individuen eingeimpft hat, sie
hiangt »mit der Interpretation des bosen Gewissens« zusammen, das »endlich Gna-
de« verspricht: »Wunder-Akt. Plotzliche Umkehr. Paulus, Augustin, Luther«."”

Nietzsche schreibt:

Warum ich Einiges mehr weifl? Warum ich tiberhaupt so klug bin? Ich habe nie iiber
Fragen nachgedacht, die keine sind, — ich habe mich nicht verschwendet. — Eigentli-
che religiése Schwierigkeiten z.B. kenne ich nicht aus Erfahrung. Es ist mir génzlich

Puritanern — und nicht nur bei ihnen — zur Disziplin. [...] Von Bunyan iiber Pepys bis
hin zu Boswell und womdglich Rousseau wird die protestantische Kultur der Intro-
spektion als Form der bekenntnishaften Autobiographie sidkularisiert, wihrend sie
dazu beitrédgt, die neue Form zu gestalten, die der englische Roman im achtzehnten
Jahrhundert bei Defoe, Richardson und anderen Autoren annimmt.« Ch. Taylor: Die
Quellen des Selbst, S. 328f.

131 F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA S, S. 342.

132 Das einzige auf den ersten Blick selbstkritische Element, das Nietzsche in seiner Bi-
ographie festmacht, ist seine Wagner- und Schopenhauerschwirmerei sowie seine
Entscheidung, Philologe geworden zu sein. Doch ist Nietzsches Verhiltnis zur Philo-
logie, wie bereits gezeigt, ein sehr ambivalentes. Eine wirkliche Verfehlung stellen
die Ausbildung und seine Jahre als Philologe nicht dar, und doch betont Nietzsche,
auf seine Krankheit rekurrierend, in Ecce homo: »Die Krankheit gab mir insgleichen
ein Recht zu einer vollkommenen Umkehr aller meiner Gewohnheiten; sie erlaubte,
sie gebot mir Vergessen; sie beschenkte mich mit der Nothigung zum Stillliegen,
zum MiiBiggang, zum Warten und Geduldigsein... Aber das heisst ja denken!...
Meine Augen allein machten ein Ende mit aller Biicherwiirmerei, auf deutsch: Philo-
logie: ich war vom Buch erlost [...] — Jenes unterste Selbst, gleichsam verschiittet,
gleichsam still geworden unter einem bestindigen Horen-Miissen auf andere
Selbste (— und das heisst ja lesen!) erwachte langsam, schiichtern, zweifelhaft, — aber
endlich redete es wieder.« F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 326. — Gerd
Schank hingegen interpretiert Nietzsches Darstellung des Zarathustra-Erlebnisses als
konversionsédhnliche Umkehrungsfigur. Vgl. Gerhard Schank: Dionysos gegen den
Gekreuzigten, Eine philologische und philosophische Studie zu Nietzsches »Ecce ho-
mo«, Bern/Berlin/Frankfurt a. M./New York/Paris/Wien 1993, S. 105-110.

133 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 12.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 275

entgangen, in wiefern ich siindhaft sein sollte. Insgleichen fehlt mir ein zuverldssiges

Kriterium dafiir, was ein Gewissensbiss ist. [...] Ich mochte nicht eine Handlung hin-
. . 13

terdrein im Stich lassen [...].

Hier wird auf programmatische Art und Weise die christliche Version der Autobio-
graphie, die eine Verfehlung und eine Zuwendung zum Gott voraussetzt, von Nietz-
sche fiir sich aufler Kraft gesetzt und fir illegitim erkldrt. Zu solcher Christlichkeit
z#hlt Nietzsche deshalb nicht nur unmittelbare Glaubensbekenntnisse, sondern jede
Art autobiographisch-introspekiver Nachdenklichkeit und Selbstreflexion. Der Ve-
richt darauf erscheint ihm als ein Hinweis seiner partikularen Klugheit und Weis-
heit. Nietzsche ist es daher einerlei, ob es sich dabei um fromme Gewissenserfor-
schung oder biirgerlich-profane Selbsterforschung handelt, in beiden Fillen stehen
die (selbst-)reflexiven Prinzipien der dionysischen Selbstwerdung und Selbst-
verwirklichung, wie sie Nietzsche vorschweben, im Wege, denn, »[w]as man frither
nicht wusste, was man heute weiss, wissen konnte —, eine Riickbildung, eine Um-
kehr in irgend welchem Sinn und Grade ist gar nicht moglich. Wir Physiologen
wissen das Wenigs‘[ens.«135 Daher verweist der Untertitel von Ecce homo auch auf
eine Formel, die Nietzsche bereits sehr frith als Wahlspruch fiir sich gewéhlt hat
und die aus Pindars zweiter Pythischen Ode stammt"°: »Werde der, der du
bist!«*’ Nietzsche betont mit dieser Formel die Selbstwerdung des Individuums."®
Es geht ihm um eine Selbstwerdung, die zu einer Selbsterfahrung wird, das heif3t
auch, daf} die Selbsterfahrung nur unter dem Vorzeichen des Werdens, beziehungs-
weise des permanenten Werdens, stattfindet und stattfinden kann. Vor dem Hinter-
grund von Nietzsches Subjektkritik betont diese Formel dariiber hinaus die Unter-
scheidung zwischen dem (fiktiven) Ich und dem wahren Selbst. In Die fi6hliche
Wissenschaft entwickelt Nietzsche diesen Gedankengang ironischerweise als Ge-

134 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 278.

135 F. Nietzsche: Gotzen-Dédmmerung, KSA 6, S. 144.

136 Es handelt sich um den 70. Vers der 2. Pythischen Ode. Eugen Dént iibersetzt: »Be-
ginne zu erkennen, wer du bist.« Pindar: Oden, Griechisch/Deutsch, hg. und iibersetzt
von Eugen Dont, Stuttgart 1986, S. 99. — Auch hier 14t sich ein Echo des bereits an-
gefiihrten Gedichts Selige Sehnsucht von Goethe vernehmen.

137 Brief an Lou Salomé, 10. Juni 1882, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 6, S. 203. —
Fiir Nietzsche steht fest: »Werde der, der du bist«: das ist ein Zuruf, welcher
immer nur bei wenig Menschen erlaubt, aber bei den allerwenigsten dieser Wenigen
uiberfliissig ist.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1875 — 1879, KSA 8, S. 30.

138 In Menschliches Allzumenschliches betont Nietzsche: »in einer so hoch entwickelten
Menscheit, wie die jetzige ist, bekommt von Natur Jeder den Zugang zu vielen Talen-
ten mit. Jeder hat angeborenes Talent, aber nur Wenigen ist der Grad von Zi-
higkeit, Ausdauer, Energie angeboren und anerzogen, so dass er wirklich ein Talent
wird, also wird, was er ist, das heisst: es in Werken und Handlungen entladet.«
F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 219.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

wissenserforschung: »Was sagt dein Gewissen? —>Du sollst der werden, der
du bist.«"*’ Doch die grundsitzlich poetisch-schopferische Dimension dieser For-
mel bleibt bei ihm stets erhalten. Sie betrifft sowohl das eigene Selbst als auch die
eigene Autorschaft, wobei sich auch hier eine egozentrierte Grundhaltung offenbart:

Werde fort und fort, der, der du bist — der Lehrer und Bildner deiner Selbst! Du bist
kein Schriftsteller, du schreibst nur fiir dich! So erhélst du das Gedichtnifl an deine
guten Augenblicke und findest ihren Zusammenhang, die goldene Kette deines
Selbst! So bereitest du dich auf die Zeit vor, wo du sprechen mufit! Vielleicht daf3 du
dich dann des Sprechens schimst, wie du dich des Schreibens mitunter geschiamt
hast, daB es noch néthig ist, sich zu interpretiren, da Handlungen und Nicht-
Handlungen nicht geniigen dich mitzutheilen. 140

Wichtig ist, da3 Nietzsche hier die Formel in direkten Zusammenhang mit dem ei-
genen ich-bezogenen Schreiben stellt, so dal er zum »Lehrer und Bildner« seines
»Selbst« werden kann und sich im Schreiben »die goldene Kette« seines »Selbst,
die sich als fortlaufender Selbstkommentar offenbart, der in der Tradition der cate-
na aurea steht, zeigen kann.

In Ecce homo nun verschwendet sich das autobiographische Ich nicht an die
Vergangenheit, sondern gelangt auf dem Wege einer vordergriindig geradlinigen
naiven Reflexionslosigkeit zu sich selbst und einer stets gliickenden Gegenwart.
Die Gedankenlosigkeit und Selbstvergessenheit ist die Vorbedingung fiir dieses
Gluck. Nietzsche schreibt:

Und damit beriihre ich das Meisterstiick in der Kunst der Selbsterhaltung — der
Selbstsucht [...]. Dass man wird, was man ist, setzt voraus, dal man nicht im Ent-
ferntesten ahnt, was man ist. Aus diesem Gesichtspunkte haben selbst die Fehlgriffe
des Lebens ihren eigenen Sinn und Werth, die zeitweiligen Nebenwege und Abwege.
[...] Darin kann eine groBe Klugheit, sogar die oberste Klugheit zum Vorschein
kommen: wo nosce te ipsum das Recept zum Untergang wire, wird Sich-Vergessen,
Sich-Missverstehen [...] zur Vernunft selber.141

Es versteht sich fiir Nietzsche daher, dal eine dionysische Gliicksverheifung und
permanente Selbstwerdung nicht nur den christlich-selbstreflexiven Methoden zur
Erlangung des Seelenheils widerspricht, sondern ebenso die apollinisch-delphischen
Anweisungen ablehnt. Nicht Selbsterforschung, Inrospektion und Selbsterkenntnis

139 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 519.

140 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 555.

141 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 293. — Hélderlin iibersetzt: »Willig betrachte,
die Gabe der siebentdnigen / Phormix, entgegenkommend. / Werde, welcher du bist,
erfahren.« Holderlins Ubersetzung betont den Aspekt der Selbsterfahrung.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 277

fithren unter psychologischen Gesichtspunkten fiir Nietzsche zum Ziel einer voll-
kommenen Bejahung des eigenen Daseins sondern Selbstvergessenheit. In der post-
reflexiven Annahme des eigenen Daseins zeigt sich fiir ihn eine grofere Vernunft
als in der selbstkritischen vergangenheitsorientierten Analyse. In Die firdéhliche Wis-
senschaft hatte Nietzsche diesen Gedanken bereits entfaltet, dort schreibt er:

Wie viel Menschen verstehen denn zu beobachten! Und unter den wenigen, die es
verstehen, — wie viele beobachten sich selber! »Jeder ist sich selber der Fernste« —
das wissen alle Nierenpriifer, zu ihrem Unbehagen; und der Spruch »erkenne dich
selbst!« ist, im Munde eines Gottes und zu Menschen geredet, beinahe eine Bosheit.
[...] Uberlassen wir diess Geschwitz und diesen iiblen Geschmack Denen, welche
nicht mehr zu thun haben, als die Vergangenheit um ein kleines Stiick weiter durch
die Zeit zu schleppen und welche selber niemals Gegenwart sind, — den Vielen also,
den Allermeisten! Wir aber wollen Die werden, die wir sind, — die Neuen,
die Einmaligen, die Unvergleichlichen, die Sich-selber-Gesetzgebenden, die Sich-
selber-Schaffenden!«142

Apollinisch-sokratische wie christliche Gedankenfiguren mit ihrer Vergangenheits-
fixierung fiithren laut Nietzsche in den Untergang, weil in der bewuf3ten Selbstrefle-
xion die Vergangenheit die Gegenwirtigkeit des Lebens verdrangt. Der Mensch
wird dadurch zum »Selbstkenner! Selbsthenker!«'* Dariiber hinaus gaukeln sie
Nietzsche zufolge vor, da3 der Mensch sich wirklich selbsttransparent werden kann.
Er hingegen inszeniert in Ecce homo keine explizite und géngige Selbstreflexion, er
prisentiert primdr kein kritisches oder interessiertes Verhiltnis zur Vergangen-
heit,144 sondern genau das Gegenteil: in allererster Linie zdhlt das Sich-selber-
Schaffen, und zwar im Hier und Jetzt, so dal} ein mit sich selbst zufriedenes Leben

142 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 560, S. 563. — Daniela Langer
hebt hervor: »Schon die grammatische Zeitform des Satzes »Wie man wird, was man
ist« verweist darauf, dass die konventionelle Vorstellung von Werden als ein im Sein
zum Abschlufl gekommener Prozess unterlaufen wird. Das >wird¢ steht im Présens
gleichzeitig neben dem »ist¢, Werden und Sein sind nicht in einer zeitlich-logischen
Abfolge zu denken. Das, was man ist, ist also nichts, was immer schon gegeben war
und in der Selbstwerdung erst entdeckt werden miisste, {iberhaupt entdeckt werden
konnte.« D. Langer: Wie man wird, was man schreibt, S. 112f. — Zu ergidnzen wire,
dall das permanente Werden, das in kein Sein miindet, nicht gegeben ist, sondern
hergestellt werden muf.

143 F. Nietzsche: Dionysos Dithyramben, KSA 6, S. 390.

144 An einer anderen Stelle betont Nietzsche: »die Selbsterkenntnifl gehort nicht unter
die Gefiihle der Verpflichtung; selbst wenn ich mich zu erkennen suche, so geschieht
es aus Griinden der Niitzlichkeit oder einer feineren Neugierde —nicht aber aus dem
Willen der Wahrhaftigkeit.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885,
KSA 11, S. 651.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

stindig entstehen kann.'*> Daher lautet das zentrale Stichwort in diesem autobio-
graphischen Zusammenhang fiir Nietzsche auch /nstinkt und nicht Kritik oder Re-
flexion, denn die Reflexion und die Kritik als Oberflichenphdnomene des Bewul3t-
seins toten als unnatiirliche, dekadente und lebensfeindliche Prinzipien den Instinkt
ab, da sie den Blick selbstbezogen nach innen oder in die Vergangenheit lenken,
sich selbst und das Leben verzerren. Dagegen schafft das Leben fiir Nietzsche, um
seine Krifte zu entfalten, sich selbst den Instinkt als natiirliche, animalische Form
der Intelligenz. Diese Intelligenz, folgt man Nietzsches Inszenierung, schiitzt das
autobiographische Ich vor einer wirklichen persdnlichen Selbstkritik, ja, sie offen-
bart in Nietzsches Leben und Werk eine »lange geheime Arbeit und Kiinstlerschaft
meines Instinkts«'*°. Besonders dankbar wird der Schutz zur Selbsterhaltung vom
autobiographischen Ich angenommen, weil es von Anfang an vor der christlich-
inspirierten Selbstzerstorung — den Gewissensbissen — und den irrealen Hinterwel-
ten bewahrt: »Gott, Unsterblichkeit der Seele, Erlosung, Jenseits, lauter Begriffe,
denen ich keine Aufmerksamkeit, auch keine Zeit geschenkt habe, selbst als Kind
nicht, — ich war vielleicht nie kindlich genug dazu? Ich kenne den Atheismus
durchaus nicht als Ergebnis, noch weniger als Ereigniss: er versteht sich bei mir aus
Instinkt.«'*’

Fur die Kinderei der religiésen Transzendenzvorstellung und der damit verbun-
denen Doppelweltauffassung, wie sie das Christentum propagiert, war das autobio-
graphische Ich also nie Kind genug — der Instinkt sorgt dafiir, daB3 es das wurde,
was es schon immer war und sein wird. So 146t das autobiographische Ich mit der
auf den ersten Blick befremdlichen Verhinderung der Kindheit den christlichen
Konversionswunsch, wieder zum unschuldigen Kind Gottes zu werden, gar nicht
erst aufkommen. Wer nicht kindlich war, kann auch keine Konversion, die in Nietz-
sches Augen letztlich eine Regression darstellt, vollziehen. Die Regression bestiin-
de vor allem im kindlichen Wunsch, Freiheit von der Verantwortung, sich selbst zu
erschaffen, zu erlangen, wihrend Nietzsche Selbst-Verantwortung im Kontext sei-
ner Umwertung aller Werte und des autobiographischen Entwurfs von Ecce homo
zur unbedingten Freiheit der Selbst-Schopfung heroisch propagiert. Daher setzt der
Schreiber Nietzsche in seiner autobiographischen Selbstprisentation auf die bereits
bekannten Verfahren der Metamorphose, der Hautung sowie Maskierung und nicht
auf die narrative sowie gedankliche Figur der Konversion.

145 Im NachlaB findet sich auch folgende Uberlegung: »Ich suche eine Weltconception,
welche dieser Thatsache gerecht wird: das Werden soll erklért werden, ohne zu sol-
chen finalen Absichten Zuflucht zu nehmen: das Werden muf3 gerechtfertigt erschei-
nen in jeden Augenblick (oder unabwerthbar: was auf Eins hinauslduft)«. F.
Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 34.

146 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 294.

147 Ebd., S. 278.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 279

3. — Das autobiographische Ich Nietzsche hilt sich in asymmetrischer Entsprechung
an die Vorgaben seines biographischen Gegenbildes und berichtet daher auch von
einer Kenosis, die jedoch jegliche christlich-inspirierte Kenosis tiberbieten soll, ja
diese als lebensfeindliche Liige entwertet. Bei Nietzsche sendet das Leben die
Rechtfertigung des Daseins, die Erlosung in einer umgewendeten christologischen
Figur, die sich im autobiographischen Ich selbst materialisiert: » Aber meine Wahr-
heit ist furchtbar: denn man hiel bisher die Liige Wahrheit. — Umwerthung aller
Werthe: das ist meine Formel fiir einen Akt hochster Selbstbesinnung der Mensch-
heit, der in mir Fleisch und Genie geworden ist.«'* Das autobiographische Ich ist,
wenn man so will, der Moment der Selbstbesinnung der Menschheit, der moglich-
erweise doch zu einer historischen Umkehr fiihrt, und zwar zu einer dionysischen
Bejahung des Daseins.

Wihrend die christliche Introspektion und Selbstreflexion die Gegenwart durch
das Konzept der Schuld belastet und zugleich, durch die mogliche zukiinftige gott-
liche Gnade, entlastet, betont Nietzsches antichristliche Inkarnation — »ich bin [...]
der Antichrist«'*’ — die werdende Gegenwart, die sich jenseits von Gut und Bose,
von Schuld und Gnade bewegt. Das gilt fiir Nietzsche im besonderen autobiogra-
phischen Bereich genauso wie hinsichtlich der allgemeinen Geschichte. Werden in
Nietzsches Riickblick prinzipiell und programmatisch alle Entwicklungsschritte als
notwendige Etappen der gelungenen permanenten Selbstwerdung gefeiert, so gibt
es auch auf den ersten Blick im groBen Rahmen der Menschheitsgeschichte keiner-
lei Anlafl zu konversionsverdidchtiger Bedenklichkeit. An die Stelle eines mogli-
chen Haderns oder Zweifelns, der Anlal zu Kehren und Bekehrungen geben kénn-
te, setzt Nietzsche das unbedingte Einverstdndnis mit dem Schicksal, wodurch aber
letztlich ein wirklicher Bruch in der Menscheitsgeschichte moglich wird: »Meine
Formel fiir die Grofe des Menschen ist amor fati. dass man Nichts anders haben
will, vorwirts nicht, riickwirts nicht, in alle Ewigkeit nicht. Das Nothwendige nicht
blof3 ertragen, noch weniger verhehlen — aller Idealismus ist Verlogenheit vor dem
Nothwendigen —, sondern es licben.« " Das autobiographische Konversionsverbot
Nietzsches entspricht also dem allgemeingiiltigen Prinzip der Schicksalsliebe. Die
Erlosungsbediirftigkeit des eigenen Lebens und der Welt wird durch den amor fati
ersetzt: die Leiden bediirfen keiner erlosenden Sinnstiftung, sondern werden als

148 Ebd, S. 365.

149 Ebd., S. 302. — Fur das genauere Verstidndnis von Friedrich Nietzsches Konzept des
Antichristen vgl. A. U. Sommer: Friedrich Nietzsches »Der Antichrist«. — Da} die
komplementire Figur zum Antichristen bei Nietzsche der Gekreuzigte ist, hat Hein-
rich Detering zuletzt herausgearbeitet, beide Figuren stehen in einem Verhiltnis der
Konkurrenz, aber auch Filiation. Vgl. H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzig-
te.

150 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 297.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

| AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

solche heroisch bejaht und damit zum Fundament einer bedingungslosen dionysi-
schen Freiheit:

151

Ich sah zuerst den eigentlichen Gegensatz: — den entartenden Instinkt, der sich ge-
gen das Leben mit unterirdischer Rachsucht wendet (— Christentum, die Philosophie
Schopenhauers, in gewissem Sinne schon die Philosophie Platos, der ganze Idealis-
mus als typische Formen) und eine aus der Fiille, der Uberfiille geborene Formel der
héchsten Bejahung, ein Jasagen ohne Vorbehalte, zum Leiden selbst, zur Schuld
selbst, zu allem Fragwiirdigen und Fremden des Daseins selbst... Dieses letzte, freu-
digste, iiberschwénglich-iibermiithige Ja zum Leben ist nicht nur die héchste Ein-
sicht, es ist auch die tiefste, die von Wahrheit und Wissenschaft am strengsten be-
stitigte und aufrecht erhaltene. 152

Wie Gilles Deleuze anmerkte, besteht der amor fati bei Nietzsche jedoch nicht nur

in einer Schicksalsbejahung, sondern weist die Struktur einer Bejahung der Beja-
hung auf.'> Zugleich intendiert Nietzsche damit eine dionysische Umwertung der
Phénomene des Pessimismus und des Nihilismus: »Ein solcher Pessimism« ndm-

lich, schreibt Nietzsche, »kénnte miinden in jene Form eines dionysischen Jasagens
zur Welt, wie sie ist: bis zum Wunsche ihrer absoluten Wiederkunft und Ewigkeit:

womit ein neues Ideal von Philosophie und Sensibilitit gegeben wiire.«

54

Nietzsche betont:

Philosophie, wie ich sie bisher verstanden und gelebt habe, ist das freiwillige Aufsu-
chen auch der unerwiinschten und verruchten Seiten des Daseins. [...] Eine solche
Experimental-Philosophie, wie ich sie lebe, nimmt versuchsweise selbst die Mog-
lichkeiten des grundsitzlichen Nihilismus vorweg: ohne dafl damit gesagt wire, daf3
sie bei einem Nein, einer Negation, bei einem Willen zum Nein stehen bliebe. Sie
will vielmehr bis zum Umgekehrten hindurch — bis zu einem dionysischen Jasa-
gen zur Welt, wie sie ist, ohne Abzug, Ausnahme und Auswahl — sie will den ewi-
gen Kreislauf, — dieselben Dinge, dieselbe Logik und Unlogik der Knoten. Hochster

151

152
153

154

In Klammern sei gesagt, da3 diese Gedankenfigur die Grundbedingung des spiteren

Existentialismus Camusscher Prigung darstellt.
F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 311.

Vgl. G. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, S. 201: »Die Bejahung hat nur sich
selbst zum Objekt. Das Sein ist sie nun genau soweit, als sie dies, ihr eigenes Objekt,
auch ist. Das Sein: die Bejahung als Objekt der Bejahung. An sich selbst, als primére
Bejahung ist sie Werden. Sein aber ist sie, soweit sie Objekt einer weiteren Bejahung
ist, die das Werden zum Sein erhebt oder die das Sein dem Werden entnimmt. Aus
diesem Grunde ist die Bejahung in all ihrer Macht eine doppelte: die Bejahung wird
bejaht.«

F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1885 — 1887, KSA 12, S. 455.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 281

Zustand den ein Philosoph erreichen kann: dionysisch zum Dasein stehn — meine
. . 155
Formel dafiir ist amor fati...

In Ecce homo nun hebt das antichristliche, antibiirgerliche und schicksalsliebende
Ich Nietzsches die kontinuierliche, bruchlose Entwicklung als Charakteristikum ei-
nes gesunden und schopferischen Lebens hervor. Die auf den ersten Blick bruchlose
Existenz des autobiographischen Ichs bricht demnach mit ihrem Antichristentum
die Welt entzwei und provoziert eine allgemeine Umwélzung, wobei sich Nietzsche
in diesem Zusammenhang einer eschatologischen Denkfigur bedient: »Die Entde-
ckung der christlichen Moral ist ein Ereignis, das nicht seines Gleichen hat, eine
wirkliche Katastrophe. Wer tiber sie aufklirt, ist eine force majeure, ein Schicksal,
— er bricht die Geschichte der Menschheit in zwei Stiicke. Man lebt vor ihm, man

lebt nach ihm.«156

4. — Aber wie verhilt es sich nun bei genauerer Betrachtung mit der Bruchlosigkeit
von Nietzsches Lebensgeschichte? Genaugenommen erfihrt man in Ecce homo
kaum etwas iiber seinen Lebenslauf, iiber seine konkrete Biographie, und das, was
man erfdhrt, ist manchmal duBlerst fragwiirdig oder entspricht schlicht nicht den
Tatsachen. Ich erinnere nur an Nietzsches angebliche polnische Abstammung: »Ich
bin ein polnischer Edelmann pur sang.«157 Dariiber hinaus besteht ja der grofite Teil
der Schrift aus einer Selbstkommentierung seiner Schriften, in der der Leser etwas
iiber Nietzsches Einstellung zu seinen Schriften erfihrt, aber kaum etwas iiber sein
tatsdchliches Leben. An die Stelle seiner eigenen Person riicken seine Schriften,
riickt sein Werk, das er in zehn Teilen monolithisch entwirft, und seine vielfachen
Begriffspersonen.

Die Bruchlosigkeit des Lebens der antichristlichen, antibiirgerlichen und
schicksalsliebenden Begriffsperson namens Ich/Nietzsche setzt wiederum Téu-
schung und Selbsttiuschung, eine aktive Selbstvergessenheit voraus. Die instinktive
Arglist, die Nietzsche im Umgang mit seinen philosophischen und literarischen
Gewdhrsménnern unterstrich, 148t sich in programmatischer Hinsicht auch in der
Schilderung der eigenen Lebensgeschichte identifizieren. Man kénnte sagen: Das
autobiographische Ich miversteht sich willentlich. Dies kann es, weil Nietzsche die
individuelle Lebensgeschichte fiir ein Oberflichenphdnomen des BewuBtseins hilt.
Der Bruch selbst ist, wie im ersten Teil der Arbeit dargelegt, von Nietzsche in die
Konstitution des Subjekts verlegt.

155 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1888 — 1889, KSA 13, S. 492.

156 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 373. — Aus christlicher Perspektive ist Nietz-
sches Umwertung aller Werte ein Akt der negativen Konversion, des Abfalls.

157 Ebd., S. 268.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Erinnern wir uns: Der menschliche Geist versucht, laut Nietzsche, aus der Viel-
heit eine Einheit zu bilden. Er iibt Macht aus und gleicht Unterschiedliches an, so
daB so etwas wie die Vorstellung einer kohédrenten Individualitit entsteht. Unter
christlichen Gesichtspunkten spielt dafiir die Gottesvorstellung eine zentrale Rolle.
Fiir Nietzsche hingegen stellt dies keine Option dar. Im Gegenteil: Mit der anzu-
kiindigenden Umwertung aller Werte und vor dem Hintergrund des Todes Gottes
miissen andere und neue Werte etabliert werden, die das Leben als Wille zur Macht
und als schopferischen Akt in sein Recht setzen. Dariiber hinaus stellen unter psy-
chologischen Gesichtspunkten die Selbsterkenntnis und Verfahren wie die Intro-
spektion Phidnomene der (Selbst-)Tduschung dar. Auf das textlich gefafite Ich, auf
das autobiographisch gefafite Text-Ich, hat Nietzsche direkten Zugriff und kann es
so gestalten, wie er mochte, wie er es braucht, beispielsweise als antichristliche Be-
griffsperson. Anders gesagt: In weiten Teilen des Ecce homo ist das Ich ein Name
oder eine Begriffsperson eines sich als Antichrist selbstmodellierendes Subjekts,
das im permanenten Werden, seine Selbstwerdung und Selbstschopfung feiert. Die
auf den ersten Blick naive und selbstherrliche, selbstsiichtige, ungebrochene
Selbstidentitdt des autobiographischen Ichs, die Nietzsche durch eine programmati-
sche Reflexionslosigkeit erreicht, stellt sich somit bei genauerer Betrachtung als
durch und durch reflektiertes Verfahren dar, das in Korrelation zu seinen Uberle-
gungen zur Maskenvielfiltigkeit auf der BewuBtseinsoberfiache ebenso wie mit sei-
nem projektiv-egozentrierten Weltbild steht. Sie werden so selbst zu einem Instru-
ment seiner Umwertung aller Werte: Die unbewufite Selbsttduschung der christli-
chen Tradition wird bei Nietzsche zur willentlichen Selbst- und Fremdtéiuschung.158
Wenn Nietzsche also schreibt »Warum ich so weise bin«, dann radikalisiert, unter-
lauft und wertet er eine biblische Anweisung um, indem er sie seinen eigenen — an-
tichristlichen — Bediirfnissen nach re-interpretiert: »Keiner tdusche sich selbst.
Wenn einer meint, weise zu sein in dieser Welt, dann werde er toricht, damit er

. 159
weise werde.«

158 Daniela Langer sieht dies &hnlich, freilich ohne auf die christliche Tradition einzuge-
hen, sondern vielmehr, indem sie die subjektkritischen Elemente aufgreift, die Nietz-
sches Denken und Schreiben bestimmen: »Das Selbstverstindnis des Subjekts in
Ecce homo kann also letztlich doch wieder als »naiv< bezeichnet werden, es handelt
sich hierbei jedoch nicht um eine Naivitit ersten Grades, sondern um eine Naivitét
zweiten Grades, die subjektkritische Momente in sich aufnimmt, »sich< aber gerade
auch in dem wiederfindet, was der Vorstellung eines selbstgewissen, von vornherein
gegebenen, autonomen Subjekts widerspricht.« D. Langer: Wie man wird, was man
schreibt, S. 171.

159 1 Kor. 3, 18.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 283

Horazphilologie und die Frage nach dem Werk

1. — Im dritten Kapitel von Ecce homo »Warum ich so gute Biicher schreibe« cha-
rakterisiert Nietzsche, bevor er sich seinen Lesern als Interpret seiner eigenen
Schriften, sich quasi als Leser seiner selbst prasentiert, das, was er unter einem »gu-
ten Leser« versteht. Dieser sei »ein Leser, wie ich ihn verdiene, der mich liest, wie
die guten alten Philologen ihren Horaz lasen.«'® Diese Formulierung ist nicht nur
eine weitere Reminiszenz an Nietzsches Tatigkeit als Philologe, wie sie allenthal-
ben in seinem Werk und auch in Ecce homo vorkommt, und ein Plddoyer fiir ein
langsames und genaues Lesen, sondern steht im Zusammenhang mit dem unter dem
Stichwort lisez: Nietzsche bereits analysierten Problemkomplex der Autor-Ich-
Identitét, der Logik des Eigennamens und seinem Versuch, seinen Schriften im drit-
ten Kapitel die Gestalt eines geschlossenen und monolithischen Gesamt-Werks zu
geben. Formal gesehen ist die Formulierung »wie die guten alten Philologen ihren
Horaz lasen« ein metonymischer Vergleich. Das >Horaz-lesen< heif3t natiirlich nicht,
daB man die Person Horaz liest, sondern das, was sie geschrieben hat: ihre Schrif-
ten, beziehungsweise ihr Werk. Der Name fungiert hier primédr als Abkiirzung be-
ziehungsweise als semiotisch-perspektivische Verkiirzung fiir ein Korpus an Tex-
ten. Diese Selbstverstidndlichkeit verdichtet sich bei Nietzsche jedoch zu einer Re-
flexion iiber den Tropus der Metonymie, die das Verhiltnis von empirischer Person
zu autobiographischem Ich als vielfiltiger Begriffsperson, zum Phinomen funktio-
naler Autorschaft und zum Konzept des Werks problematisiert. Denn Nietzsche po-
lemisiert gegen die Vorstellung, die der Tropus eventuell hervorrufen kann und be-
tont ausdriicklich in Ecce homo: »Das Eine bin ich, das Andre sind meine Schrif-
ten.«'®" Auf den ersten Blick entsteht so eine scharfe Trennung zwischen autobio-
graphischem Ich im Sinne einer empirischen Person und einem Autor-Ich. Beide
Elemente stehen aber, wie wir im ersten Teil dieser Studie bereits gesehen haben, in
einer engen Korrelation. Sie sind zwar auf textueller Ebene keine unmittelbar iden-
tischen GroBen, und doch stehen sie in wechselseitiger Verbindung zueinander,
durchdringen sich und bilden korrelative Momente des Nietzscheschen Selbst. Nun,
die Metonymie »Autor fiir Werk« wird auch an einer anderen Stelle des Nietzsche-
schen Werks kritisch gesehen, »denn alle Welt pflegt Autor und sein Werk zu ver-
wechseln«.'” Nietzsche zieht zuniichst eine klare Differenz zwischen dem Autor
als empirischer Person und der, um mit Foucault zu sprechen, Funktion Autorschaft
als einer klassifikatorischen Instanz, die einem Ensemble von Texten ihren Namen
gibt. Insofern ist besonders aufschluireich, dafl Nietzsche in Jenseits von Gut und

160 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 305.
161 Ebd., S. 298.
162 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 442.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Bdse die Logik der Verschiebung in der rhetorischen Figur der Metonymie gerade-
zu umkehrt und sie in seine radikale Infragestellung und Umkehrung des Ursache-
Wirkungsprinzips miteinbezieht: »das »Werk¢, das des Kiinstlers, des Philosophen,
erfindet erst Den, welcher es geschaffen hat, geschaffen haben soll; die »grossen
Mainner¢, wie sie verehrt werden, sind kleine schlechte Dichtungen hinterdrein
[.. .].«163 Man koénnte also mit Nietzsche sagen: Nicht der Autor ist die Ursache, der
Erfinder eines Werks, sondern selbst die Wirkung, die Erfindung eines Werks, das
als tiberindividuelle Instanz den Autor als funktionale GroBe erschafft. Von dieser
Warte aus scheint der Autor eine paratextuelle Figur des Werks zu sein.

Nietzsche kritisiert nicht die Phdnomene »Autorschaft« oder »Werk« per se, son-
dern die Vorstellung, das empirische Autor-Subjekt — man konnte auch sagen, den
Privat-Menschen — mit dessen »Werk< zu verwechseln und daraus eine Art mythi-
sierender Erzéhlung« zu machen, Nietzsche nennt es »kleine schlechte Dichtun-
gen«. Vor diesem Hintergrund 148t sich Ecce homo in seiner Dialektik von Ich-
Gerechtigkeit und intellektueller Redlichkeit sowie Arglist auch erst verstehen.
Nietzsche mochte nicht nachtréglich eine >kleine schlechte Dichtung« werden, son-
dern erfindet sich als ein Vielfacher, als ein »welthistorisches Unthier<<l64, als einen
gottlichen Hanswurst und Schmerzensmann etc. Damit bekommt der Eigenname
eines Autors in bezug auf die Werkkategorie zwei Kontexte. Erstens bezeichnet er
den empirischen Autor, der allerdings relativ unabhingig von seinen Schriften exis-
tiert und zweitens die symbolische Figuration des Autor-Ichs, die sowohl ein Ef-
fekt, eine semiotische Abkiirzung eines Werkkontextes als auch, wie im Falle
Nietzsches, ein Zeichen darstellt, das ein dividualistisch-egozentriertes Weltbild re-
préasentiert. Aus dieser Perspektive stiftet der Autorname in Ecce homo nicht mehr
in erster Linie den Zusammenhalt von »Werk< und >Leben¢, wie dies etwa Goethe in
Dichtung und Wahrheit oder Sainte-Beuve in seinen literaturtheoretischen Schriften
propagierten, sondern den Zusammenhalt der einzelnen Schriften untereinander, die
den Teilsapekt eines iibergeordneten Selbstentwurfes darstellen, der Pseudonyme,
Heteronyme, Figuren und Begriffspersonen umgreift, so da3 ein Gleiten zwischen
unterschiedlichen Namen moglich, ja notwendig wird, um dieser komplexen Se-
miotik gerecht zu werden. Bei Nietzsche sind die Namen, die das Werk zusammen-
halten, die Zeichen oder die »Semiotik fiir das Werk¢, auf das in Ecce homo zuge-
steuert wird, nicht nur der Name Nietzsche, sondern auch Zarathustra und Dio-
nysos.

Die Formulierung >wie die guten alten Philologen ihren Horaz lasen< wird durch
diese Perspektivierung zum Imperativ eines Lesens, das sich des genannten Unter-
schieds bewusst ist, das den >Werkzusammenhang< nicht im genetisch-

163 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 224.
164 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 302.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 285

teleologischen Verhéltnis von empirischen Autor und Lebenswerk sieht, also einem
traditionellen autobiographischen Modell folgt, sondern verweist auf die intra- und
paratextuellen Beziige und semiotischen Abkiirzungen, Spiegelungen und Ver-
schiebungen im >Werk¢, im Ensemble der Schriften und Texte, die sich beispiels-
weise in der Nietzscheschen Ersetzungsstrategie der Namen Wagner und Schopen-
hauer manifestiert.'®

In gewisser Weise préasentiert sich nun Nietzsche selbst als recht eigentiimlicher
»Wiederkduer« seiner Schriften und >Horazphilologe« seinen Lesern in den zehn
Abschnitten des dritten Kapitels von Ecce homo, in denen er seine Schriften be-
spricht, kommentiert und in denen er das Problem der Geschlossenheit seines Ge-
samt-Werkes aufwirft, das ihn in den letzten vier Jahren bis zu seiner geistigen
Umnachtung stidndig begleitete. Die Frage nach der Geschlossenheit und Einheit-
lichkeit des Werks, die deutlich zu trennen ist von einem Versuch, ein philosophi-
sches System zu entwerfen, stellte sich ihm zum ersten Mal nach der Vollendung
von Also sprach Zarathustra und der Lektiire seiner einzelnen Schriften in den Jah-
ren 1885/86, zu denen er dann jeweils eine Vorrede schrieb und Neuauflagen dru-

165 Horaz hat aber noch eine andere Bedeutung im Nietzscheschen Werk. Er représen-
tiert fiir Nietzsche ein Stilideal: »Bis heute habe ich an keinem Dichter dasselbe artis-
tische Entziicken gehabt, das mir von Anfang an eine Horazische Ode gab. In gewis-
sen Sprachen ist Das, was hier erreicht ist, nicht einmal zu wollen. Dies Mosaik von
Worten, wo jedes Wort als Klang, als Ort, als Begriff, nach rechts und links tiber das
Ganze hin seine Kraft ausstromt, dies minimum in Umfang und Zahl der Zeichen,
dies damit erzielte maximum in Energie der Zeichen — das Alles ist romisch und
wenn man mir glauben will vornehm par excellence. Der ganze Rest von Poesie wird
dagegen etwas zu Populires, eine blosse Gefiihls-Geschwitzigkeit...«. F. Nietzsche:
Gotzen-Dimmerung, KSA 6, S. 154. — Worauf sich Nietzsche hier bezieht, ist Horaz’
Stil-Auffassung des knappen und lakonischen Ausdrucks, die Nietzsche in sein eige-
nes energetisch und semiotisches Produktionsmodell einbaut. Bei Horaz heifit es:
»Ich strebe nach Knappheit«. Horaz: Ars Poetica/Die Dichtkunst, hg. und iibersetzt
von Eckart Schéfer, Stuttgart 1972, S. 5. — Nietzsche verwandelt sich auch Horaz ein,
indem er die Horazsche brevitas mit seinen eigenen sprach- und zeichentheoretischen
Uberlegungen amalgamiert, sie assimiliert. Den Nexus bildet die Auffassung von
bewuBter Okonomie in der Einsetzung sprachlicher Mittel, das, was Nietzsche die
»abgekiirzte Sprache« und manchmal auch Semiotik nennt. Nietzsche scheint hier zu-
dem auch auf einen Topos der Horazschen Stilistik anzuspielen, der auf Vornehmheit
und Verachtung gegeniiber der Masse abzielt, wie sie sich in der makrostrukturellen
Sprecher-Figur des Pilatus im Ecce homo manifestiert: »Saepe stilum vertas« (drehe
oft den Griffel um). »saepe stilum vertas, iterum qua digna legi sint/scripturus, neque
te ut miretus turba labores,/contentus paucis lectoribus« (Willst du schreiben, was
man immer wieder liest, so muf3t du oft den Griffel wenden und das Geschriebene
tilgen; verschmdhen mufit du die Bewunderung der Menge und mit wenigen Lesern
dich begniigen). Horaz: Satiren 1, 10, Z. 72-74, in: Horaz: Sdmtliche Werke, hg. und
iibersetzt von W. Schéne, Miinchen 1970, S. 67.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

cken lieB. In diesen Vorreden geht es Nietzsche darum, seine (philosophische)
»Aufgabe« zu entdecken,166 Korrespondenzen und gedankliche Fortentwicklungen
in seinen Schriften zu rekonstruieren und herauszustreichen, so als ob er auf der Su-
che sei nach dem Grundwillen, der sein Werk organisiert. Zugleich geht er aber
auch Verwandlungen und Héutungen ein, die er im Laufe der Zeit durchgemacht
hat, und stellt sie in den Zusammenhang einer »Gesundheitslehre«'®’ und betont
seine »Schlangenklugheit [...], die Haut zu wechseln«.'® Wihrend der Abfas-
sung von Ecce homo unterzieht Nietzsche seine fritheren Schriften erneut einer Re-
Lektiire und stellt in einem Brief an Kd&selitz erstaunt fest: »Ich bléittere seit einigen
Tagen in meiner Litteratur, der ich jetzt zum ersten Male mich gewachsen fiihle.
Verstehen Sie das? Ich habe Alles sehr gut gemacht, aber nie einen Begriff davon
gehabt, — im Gegenteil!... Zum Beispiel die diversen Vorreden, das fiinfte Buch
ygaya scienza< — Teufel, was steckt da drin! —« 169

Nach der Vollendung von Also sprach Zarathustra wird die Frage nach der Ge-
schlossenheit und Einheitlichkeit des Werkes fiir Nietzsche sehr dringlich, und sie
artikuliert sich ganz exolizit in den Vorworten zu den >Neuen Auflagen< seiner Bii-
cher aus den Jahren 1886 und 1887. Von diesem Zeitpunkt an versucht Nietzsche
nidmlich, seine ver6ffentlichten Schriften als komponierte Werk-Einheit bezie-
hungsweise als ein Ganzes zu verstehen, das auf Also sprach Zarathustra hin per-
spektiviert sein soll. Nietzsche verfolgt dabei ein doppeltes Anliegen: Zum einen
mochte er die absolute Singularitit von Also sprach Zarathustra herausstreichen,
zum anderen den komplementdren Charakter der anderen Schriften zu Also sprach
Zarathustra. Also sprach Zarathustra und die anderen Schriften sollen in eine Kor-
relation gebracht werden. Nietzsche verfolgt dabei einen ganz priazisen und kompo-
sitorisch hoch aufschlufireichen Plan. Bereits 1886 schreibt Nietzsche in diesem
Zusammenhang an seinen Verleger: »Auf der Riickseite vom Umschlag des letzter-
schienen Buchs finden Sie eine Art Uberblick und Programm iiber meine bisherige
und zukiinftige Thatigkeit. Es sollen 10 Werke und nicht mehr sein, mit denen ich
»iibrig« bleiben soll.«'™ Tatsichlich gliedert Nietzsche zwei Jahre spiter in Ecce
homo sein Werk in zehn einzelne Schriften, wobei er zu diesem Zweck mehrere
Schriften synthetisch zu einer zusammenfafit. So etwa sind aus den doch sehr unter-
schiedlichen vier Unzeitgemdifien Betrachtungen schlicht die Unzeitgemdfien ge-

166 Vgl. dazu die beispielsweise die Vorrede zum zweiten Teil von Menschliches, Allzu-
menschliches. F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 369-377.

167 Ebd., S. 373.

168 Ebd., S. 372.

169 Brief an Heinrich Koselitz, 9. Dezember 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB
8,S.515.

170 Brief an Ernst Wilhelm Fritzsch, 7. August 1886, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe,
KSB 7, S. 226.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 287

worden. Die Zahl 10 ist natiirlich insofern bedeutsam, als es sich dabei nicht nur um
eine Anspielung auf den Dekalog handelt'”" — womit Nietzsche auch sein Autor-Ich
in gewisser Weise einer antichristlichen Modellierung unterwirft —, sondern die
Zahl 10 entfaltet eine strukturell-kompositorische Bedeutung, die die Schrift A/so
sprach Zarathustra als Zentrum und Hohepunkt des Werkes offenbart, in der sich
alle anderen Schriften (selbstbe-)spiegeln. So gliedert sich ndmlich auch die Vorre-
de von Also sprach Zarathustra in zehn Abschnitte. AuBBerdem bezeichnet Nietz-
sche den ersten und wichtigsten Teil von Also sprach Zarathustra als ein »Zehn-
Tage—Werk«.172 Nietzsche setzt damit sein Werkentwurf aus Ecce homo in direkte
Beziehung zu Also sprach Zarathustra, so da3 sein Werk-Entwurf und Also sprach
Zarathustra sich also in kompositorischer Hinsicht spiegeln.

2. — In Ecce homo nun beschreibt Nietzsche den Aufbau seines Gesamt-Werks. Er
versucht eine kausallogische Entwicklung von Der Geburt der Tragddie bis zu den
angekiindigten Schriften Dionysos-Dithyramben und Der Antichrist zu zeichnen,
die aber selbst nicht mehr Teil des literarisch-philosophischen Gesamtwerks sein
sollen, so als ob ihr Verfasser eben nicht mehr Nietzsche ist, sondern Dionysos oder
der 1zggqtichrist. Ecce homo greift nicht nur im Titel, wie Heinrich Detering gezeigt
hat,

oder Ubergangsphinomen. Entscheidend ist, da} Nietzsche mit Der Geburt der

eine Schwellensituation auf, sondern ist selbst, als Schrift, ein Schwellen-

Tragodie den Anfang seiner (tragischen) Philosophie, und damit den Beginn seines
Werks benennt, und aus ihr eine teleologische Gedankenfigur hervortreibt, die sein
Gesamtwerk strukturiert. Allerdings handelt es sich dabei nicht um eine teleologi-
sche Gedankenfigur, in der das Ziel als ein Ende zu bestimmen ist, sondern viel-
mehr um eine Gipfelstruktur. Die Bewegung strukturiert sich auf ein Ziel hin, das in
der Mitte eines Weges situiert wird, und von dieser Mitte fort. Anders ausgedriickt:
Nietzsches Schriften bewegen sich in seiner Selbstdarstellung auf den Zarathustra
hin und von ihm fort.'”* Nietzsche reflektiert also sein Gesamtwerk auf seine

171 Martin Stingelin betont, dal Nietzsche den Versuch unternimmt, »dem Korpus seiner
Schriften den gesetzgeberischen Anschein eines zweiten [...] Dekalogs zu geben«.
M. Stingelin: »er war im Grunde der eigentliche Schrifisteller«, S. 80f.

172 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 341.

173 Vgl. H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 116.

174 In einem Brief vom 26. November 1886 betont Nietzsche gegeniiber Paul Deussen
die Bedeutung von Also sprach Zarathustra sowie die Rolle, die ihm im Ecce homo
zukommt: »Ecce homo. Wie man wird, was man ist. Dies Buch handelt nur von
mir, — ich trete zuletzt darin mit einer welthistorischen Mission auf. Es ist bereits im
Druck. — Darin wird zum ersten Mal Licht iiber meinen Zarathustra gemacht, das
erste Buch aller Jahrtausende, die Bibel der Zukunft, der hochste Ausbruch des

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Schrift Also sprach Zarathustra hin, die als der zentrale Text aufgefasst wird, auf
den sich die anderen Schriften wie Erlduterungen und Kommentare bezichen.
Durch Nietzsches Selbstkommentare werden die einzeln verdffentlichten Schriften
sowohl mit dem Zarathustra als auch untereinander verwoben. Er versucht, einen
roten Faden zu spinnen, der sowohl diachron als auch synchron ist und sammelt
sich als Autor und seine Schriften auf einen Punkt hin: Also sprach Zarathustra.
Dabei kniipft Nietzsche ein komplexes Netz von Riickverweisen und Ausblicken,
welche die enge Verwobenheit der einzelnen Schriften demonstrieren soll.

Die Geburt der Tragddie, 1886 mit dem Versuch einer Selbstkritik als Neuauf-
lage erschienen, wird in Nietzsches Konzeption so in Ecce homo an den Anfang
seines Schaffens gestellt. In der Erkenntnis der »Psychologie der Tragﬁdie«175
nimmt seine Philosophie ihren Anfang. Sie besteht laut Nietzsche im

Jasagen zum Leben selbst noch in seinen fremdesten und hértesten Problemen; der
Wille zum Leben im Opfer seiner hochsten Typen der eignen Unerschopflichkeit
frohwerdend — das nannte ich dionysisch, das verstand ich als Briicke zur Psycholo-
gie des tragischen Dichters. Nicht um von Schrecken und Mitleid loszukommen,
nicht um sich von einem gefihrlichen Affekt durch eine vehemente Entladung zu rei-
nigen — so missverstand es Aristoteles: sondern um, iiber Schrecken und Mitleid hin-
aus, die ewige Lust des Werdens selbst zu sein, jene Lust, die auch noch die
Lust am Vernichten in sich schliesst... In diesem Sinne habe ich das Recht,
mich selber als den ersten tragischen Philosophen zu verstehen — das heisst den
dussersten Gegensatz und Antipoden eines pessimistischen Philosophen.176

Dartiber hinaus erhilt der Titel dieses ersten philosophischen Buches in Ecce homo
eine selbstreflexive und selbstreferentielle Bedeutung: Die Geburt der Tragddie
markiert zum einen den Anfang von Nietzsches tragischer Philosophie, zum ande-
ren bildet sie die Geburt des philosophischen Autors Nietzsche und tritt in Korres-
pondenz, ja, wird fast gleichbedeutend mit dem »Incipit tragoedia« aus dem vierten
Buch von Die frohliche Wissenschaft, das 1882 wiederum Also sprach Zarathustra
und die Figur des philosophierenden Propheten Zarathustra ankl’indigt.177 In Ecce
homo schreibt Nietzsche dazu: »Was hier »hochste Hoffnung« heisst, wer kann
dariiber im Zweifel sein, der als Schluss des vierten Buches die diamantene Schon-

heit der ersten Worte des Zarathustra aufgldnzen sieht? '

menschlichen Genius, in dem das Schicksal der Menschheit einbegriffen ist«. F.
Nietzsche: Samtliche Briefe, KSB 8, S. 492.

175 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 312.

176 Ebd.

177 Vgl. dazu Wolfram Groddeck: » Geburt der Tragodie«< in yEcce homo«, in: N-St. 13
(1984), S. 325-331.

178 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 333.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 289

Worauf Nietzsche hier anspielt, ist, wie gesagt, der letzte Aphorismus des vier-
ten Buchs, der Aphorismus 342 »Incipit tragoedia«, der textidentisch mit dem An-
fang der Vorrede aus Also sprach Zarathustra ist. Der einzige Unterschied besteht
darin, daB der Aphorismus in Die frohliche Wissenschaft typographisch in Prosa ge-
setzt ist, wihrend in Also sprach Zarathustra der identische Text nach biblischem
Vorbild in Verse gesetzt ist, womit nicht zuletzt eine pathetischere Stilhohe erreicht
wird — saepe stilum vertas... Nietzsche verfolgt in Ecce homo das Ziel, die Prisenz
Zarathustras sowohl in der Frohlichen Wissenschaft nachzuweisen als auch auf die
Geburt der Tragddie zuriickzuproj izieren.'” Bei Nietzsches kommentierenden Ver-
fahren handelt es sich zugleich um einen Ausblick auf den Zarathustra selbst sowie
um einen Riickblick auf die Geburt der Tragddie. Vorwirts- und Riickwértsbewe-
gungen werden somit konvergent. Die Briicke, die dies fiir Nietzsche ermdglicht,
trigt den Namen Dionysos.

Im Versuch einer Selbstkritik von 1886 entdeckte Nietzsche die Geburt seiner
Philosophie und benannte sie folgendermaBen: »Ich hiess sie die dionysische.«180
Der »Name >Dionysos«, der den Erfahrungen, von denen das frithe Buch nur rede-
te, »wie ein Fragezeichen mehr beigeschrieben War«lSI, wird in Ecce homo zu ei-
nem >Begriffs, der, wie so oft, selbst Namen ersetzt. So wird fiir Nietzsche auch der
Name >Zarathustra< zu einem Namen, der ersetzbar wird durch >Dionysos«. Nietz-
sche schreibt tiber die Gestalt, den »Typus Zarathustra«: »Aber das ist
der Begriff des Dionysos selbst.«* Zarathustra ist also
die Begriffsperson des Dionysos, der ebenfalls eine Begriffsperson Nietzsches ist.

179 Tatséchlich sollte die Gestalt des Zarathustra bereits in einigen Aphorismen von Die
frohliche Wissenschaft auftreten, wie aus dem Nachlaf3 ersichtlich ist. Bei der Verof-
fentlichung strich Nietzsche diese Passagen, abgesehen vom letzten Aphorismus her-
aus. Vgl. dazu Mazzino Montinari: »Zarathustra vor »Also sprach Zarathustra<«, in:
ders.: Nietzsche lesen, Berlin/New York 1982, S. 79-91.

180 F. Nietzsche: Geburt der Tragiodie, KSA 1, S. 16

181 Ebd.

182 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 344. — Bereits im »Versuch einer Selbstkritik«
wird am Ende auf die Sprache Zarathustras verwiesen, »jenes dionysischen Un-
holds«. F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 16. — Also bereits 1886 er-
scheinen die Namen von Dionysos und Zarathustra bereits bis zu einem gewissen
Grade ersetzbar in bezug auf ihre Bedeutung. — Die Gleichsetzung von >Dionysos<
mit »Zarathustra< offenbart damit unter anderem auch die antichristliche, immoralisti-
sche Haltung im Namen oder Zeichen des Dionysos. »Man hat mich nicht gefragt,
man hitte mich fragen sollen, was gerade in meinem Munde, im Munde des ersten
Immoralisten, der Name Zarathustra bedeutet. [...] Die Selbstiiberwindung der Moral
aus Wabhrhaftigkeit, die Selbstiiberwindung des Moralisten in seinem Gegensatz — in
mich — das bedeutet der Name Zarathustra.« F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S.
367.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Der Zusammenhang von Name und Bedeutung ist, wie wir bereits vielfach ge-
sehen haben, in Ecce homo zunichst einmal fragwiirdig, folgt aber einer wohlkalku-
lierten Darstellungsstrategie, in der Verwirrung gestiftet und zugleich &sthetische
Rationalitdt einsehbar gemacht werden soll, was Nietzsche als »Labyrinth verwege-
ner Erkenntnisse«' ™ bezeichnet. Ein Beispiel: »Und zum Teufel, meine Herrn Kri-
tiker! Gesetzt, ich hitte meinen Zarathustra auf einen fremden Namen getauft, zum
Beispiel auf den von Richard Wagner, der Scharfsinn von zwei Jahrtausenden hitte
nicht ausgereicht, zu errathen, dass der Verfasser von »Menschliches, Allzumensch-
liches der Visiondr des Zarathustra ist...«'**

Richard Wagner zum Beispiel, Verfasser des Zarathustra, dessen gleichnamige
Gestalt der Begriff des Dionysos laut Nietzsche ist? Die ganze Sprengkraft dieses
Apergus wird erst klar, wenn man sich vergegenwirtigt, dass Nietzsche die Erstauf-
lage der Geburt der Tragddie, die ja die Keimzelle nicht nur seines Zarathustra,
sondern seines Gesamtwerks sein soll, Wagner gewidmet hatte. In Die Geburt der
Tragddie von 1872 hatte Nietzsche Wagner gewissermallen als den neuen Dionysos
angekiindigt und gefeiert. Darin sieht er aber im Riickblick in Ecce homo »die
fremdartigste »Objektivitit«, die es geben kann: die absolute Gewissheit dartiber,
was ich bin, projicirte sich auf irgend eine zufillige Realitiit«."™ AufschluBreich ist,
daB Nietzsche im Riickblick sein eigenes Selbst auf Wagner projiziert sieht, womit
er selbst zu einem neuen Dionysos wird.

In den zehn Abschnitten des dritten Kapitels von Ecce homo, in denen Nietz-
sche sein Gesamt-Werk entwirft und tber seine Schriften spricht, steht derjenige
iber Also sprach Zarathustra in der Mitte. Der letzte Abschnitt, wie sollte es anders
sein, handelt von Der Fall Wagner. Ein Musikanten-Problem. Nietzsche bricht hier
die Entstehungs- und Publikationschronologie seiner Schriften auf, denn Der Fall
Wagner ist vor der Gotzen-Ddmmerung entstanden und auch frither erschienen. Die
Verschiebung in der Reihe der Selbstkommentare ist natiirlich, wie Wolfram Grod-
deck gezeigt hat, nicht zufillig, denn die Uberschrift des letzten Abschnitts wird
dadurch massiv hervorgehoben und tritt damit in Beziehung zum ersten Abschnitt:
Die Geburt der Tragddie spiegelt den Fall Wagner.186 In dieser symmetrischen
Konstellation wird auch das Titelzitat » Der Fall Wagner« zur mehrdeutigen Formel
und offenbart Nietzsches »instinktive Arglist«: es konnotiert ndmlich das Ende, den
Untergang Wagners, seinen »Fall¢, wie »Die Geburt der Tragddie« den Anfang und
Ausgang der tragischen Philosophie und philosophischen Autorschaft im Zeichen
des Dionysos impliziert.

183 Ebd., S. 303.
184  Ebd,S.287.
185 Ebd., S. 314f.
186 Vgl. dazu Wolfram Groddeck: » Geburt der Tragddie« in »Ecce homo«, S. 325-331.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SCHRIFT ECCE HOMO | 291

Ich erinnere daran, dass nicht wahr oder falsch, sondern Ich-Gerechtigkeit viel-
fach das Kriterium ist, das Nietzsches Selbstdarstellung organisiert. Mit dem, was
man Ich-Gerechtigkeit nennen kann, stellt sich Nietzsche daher nicht nur jenseits
von wahr und falsch, sondern kann sich so als Dichter seines Lebens und seiner Au-
torschaft présentieren. Nietzsche geht es darum, ein geschlossenes, kohédrentes und
monolithisches Gesamtwerk in 10 Teilen und ein entsprechend starkes Autor-Ich zu
prasentieren. Es geht Nietzsche also darum, seinem eigenen »Selbst« und seinem
projizierten Autor-Ich unter poetologischen Gesichtspunkten gerecht zu werden, so
daB er auch den Fall Wagner in die Geburt der Tragddie projizieren kann, in der
zuvor schon die Figur und Begriffsperson des Zarathustra iiber den Umweg der
Frohlichen Wissenchaft und der Figur des Dionysos projiziert worden war. Somit
gelingt es Nietzsche, die urspriingliche Intention der Geburt der Tragddie in ihr
Gegenteil zu verkehren und ein durch und durch selbstbeziigliches und egozentrier-
tes Gesamt-Werk zu schaffen, das er sich als Aufgabe gestellt hatte. Wihrend sich
Nietzsches Subjekt-Diviualismus also in den unterschiedlichen Sprecher-Rollen
und Begriffspersonen spiegelt, manifestiert sich Nietzsches ich-bezogene Weltsicht
unter anderem in seinem Versuch, ein geschlossenes Gesamt-Werk zu préisentie-

ren.'”’ Vor diesem Hintergrund lohnt es sich, die Figur der Egozentrizitat, die sehr

187 Christof Kalb merkt in diesem Zusammenhang an: »Ist nicht Nietzsches biographi-
sche Lebensgestaltung von genau der reflexionsphilosophischen Logik angeleitet, de-
ren Defizite er [...] so luzide bemerkt hatte? Tatsdchlich sieht es doch so aus, als ma-
terialisiere sich Nietzsches Wille (seine ihm zunichst unbekannte Aufgabe) in
sprachlicher Gestalt (den einzelnen Schriften), und zwar in der Weise, daf} die Folge
der sprachlichen Objektivierungen, von ihrem Ende her betrachtet, als Zusammen-
hang einer subjektiven Entwicklung kenntlich wird (das Werk als Biographie); auf
dem Hohepunkt dieser Entwicklung soll das Subjekt sein Wesen artikulieren kon-
nen[...]. Indessen hatte doch Nietzsche selbst darauf hingewiesen, da3 Selbstbildung
als Sebstbewufitseinsbildung, auf ihrer sinnfernen Riickseite von reflexiv nicht ein-
holbaren Verlusten an Individualitit begleitet wird. Bezogen auf Nietzsches Selbst-
gestaltung miilte die Frage also lauten: Hat Nietzsche mit der Verengung seines Le-
bens auf eine reflexiv angeeignete Aufgabe nicht jene leibliche Individualitit ausge-
blendet, in der auch ganz andere Selbstentwiirfe unerschpliche Sinnressourcen hét-
ten finden kénnen? Vor allem aber: Hat Nietzsche mit dem Anspruch, seine Selbst-
bildung im Begriff einer Aufgabe vollendet zu haben, nicht das Programm einer ge-
rade nicht-begrifflichen, dsthetischen Lebensgestaltung preisgegeben?« Chr. Kalb:
Desintegration, S. 298f. — Diese Fragen lassen sich nur stellen, wenn man noch von
einem wesentlichen Unterschied zwischen Philosophie, Literatur und Leben bei
Nietzsche ausgeht. Wenn man Ecce homo aber dahingehend interpretiert, daf sich
Nietzsche im Riickgriff auf seine sprachtheoretischen, psychologischen und anthro-
pologischen Uberlegungen und literarischen Strategien als #sthetisch-egozentrierte
Lebensform entwirft, indem er sich quasi seine Philosophie, sein Leben und seine
Schriften nachtréglich einverleibt, dann ist das die radikalste Form einer &sthetischen
Lebensgestaltung.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

eng mit der existentiellen Ausgangssituation des Ecce homo zusammenhingt, ge-
nauer zu analysieren.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWEITES KAPITEL:

DIE EGOZENTRIZITAT ALS VORAUSSETZUNG VON
Ecce HOMO. EINE INTERPRETATION VON AN DIESEM
VOLLKOMMNEN TAGE...

1. — Nachdem die provokative und politische Dimension von Nietzsches Ecce homo
sowie die dort praktizierte Umdeutung des christlichen Modells der Autobiographie
rekonstruiert worden sind, sollen im Folgenden Kapitel die Gedankenfigur der Ego-
zentrizitdt und die existentiellen Voraussetzungen von Nietzsches autobiographi-
scher Schrift, die im Gedanken der ewigen Wiederkunft gipfeln, herausgearbeitet
und analysiert werden. Es geht allerdings nicht um den Gedanken der ewigen Wie-
derkunft im Allgemeinen, sondern nur in bezug auf das autobiographische und lite-
rarisch-philosophische Projekt Ecce homo.

Im Zentrum der Uberlegungen und Ausfiihrungen steht daher auch ein kurzer
Abschnitt aus Ecce homo, der fiir das angemessene Verstdndnis der Schrift und von
Nietzsches philosophischer dividualistisch-egozentrierter Poetologie des Selbst von
grofler Bedeutung ist, bildet er doch so etwas wie die »Urszene« des Ecce homo. Die
Betrachtung des folgenden Textes stellt kein klassisches close reading dar, sie be-
gleitet den Text nicht linear-explikativ von Zeile zu Zeile, obschon sie versucht, den
Text in unterschiedlichen Kreisbewegungen, den sprachlich-syntaktischen Nuancen
Rechnung tragend, zu deuten. Nicht die Gerade, sondern die Spirale versinnbild-
licht als geometrische Figur das folgende Vorgehen. Doch nun der Nietzschesche
Text, der in diesem Kapitel im Zentrum der Betrachtung stehen soll:

An diesem vollkommenen Tage, wo Alles reift und nicht nur die Traube braun wird,
fiel mir eben ein Sonnenblick auf mein Leben: ich sah riickwirts, ich sah hinaus, ich
sah nie so viel und so gute Dinge auf einmal. Nicht umsonst begrub ich heute mein
vierundvierzigstes Jahr, ichd ur ft e es begraben, — was in ihm Leben war, ist ge-
rettet, ist unsterblich. Die Umwerthung aller Werthe,dieDi-

onysos-Dithyramben und zur Erholung, die Goétzen -

Dimmerung — Alles Geschenke dieses Jahrs, sogar meines letzten Viertel-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

jahrs! Wie sollte ich nicht meinem ganzen Leben
dankbar sein ?Undsoerzihle ich mir mein Leben.'

2. — Bereits bei der ersten Lektiire wird deutlich, da3 es sich um eine das ganze au-
tobiographische und literarisch-philosophische Projekt von Ecce homo begriindende
programmatische Textpassage handelt. Nicht nur ihre exponierte Stellung, sondern
auch die in ihr verwendeten Motive unterstreichen dies. Motivisch scheint Nietz-
sche in ihr ein aus den dltesten Dichtungs- und Philosophietraditionen bekanntes
Thema der Reife sowie des rechten Augenblickes zu erneuern und es seinen eige-
nen Zwecken unterzuordnen. Sarah Kofman sieht in dieser Passage einen Text, der
einem Gemilde von Claude Lorrain gleicht, das den Titel »Weinlese« tragen konn-
te.” In ihrer Lektiire spiegelt dieser Text einen Moment der Ruhe und des Innehal-
tens wider, indem der Winzer-Autor seine fruchtbare Ernte betrachtet. Der herbstli-
che Sonnenblick lasse die Zeit still stehen, und der Winzer meditiere iiber das Er-
gebnis seiner Ernte und befénde es fiir gut. Es entstehen in Kofmans Lektiire ein
Augenblick und eine herbstliche Stimmung, die sich in die Unendlichkeit auswei-
ten, ganz so wie Nietzsche dies auch bei Gemilden von Claude Lorrain konstatiert
hat.” So idyllisch wie Sarah Kofman diese Textpassage interpretiert, scheint der
Text jedoch bei genauerer Betrachtung nicht zu sein, da in ihr auch das Faktum des
Todes und eine Stimme-von-Jenseits-des-Grabes zu identifizieren sind. Dariiber
hinaus stellt sich auch zunéchst die Frage, mit was fiir einem Text, mit was fiir einer
Textform wir es zu tun haben, bevor man zu einer inhaltlichen oder formal-
asthetischen Bestimmung kommt.

Durch zweimal drei Asteriske umrahmt, ist dieser kurze Text auf einer einzigen
Seite zwischen dem Vorwort und den vier Kapiteln, die den Hauptteil von Ecce
homo ausmachen, von Nietzsche plaziert worden. Dieser Text steht vollig singular,
man konnte fast sagen: isoliert in der gesamten Schrift dar. Er ist von Nietzsche
deutlich von den iibrigen Teilen der Schrift abgesetzt worden: Er gehort weder zum
Vorwort noch zum Hauptteil von Ecce homo, auch der Ton und der Gestus dieses
Textes sind fiir den Kontext des Ecce homo eigentiimlich und irritierend. Hier
scheint nicht das Ich von sich zu sprechen, das von sich behauptet: »Ich bin Dyna-
mit«.* Auch die diskursive Einheit des Ecce homo wird durch diesen Text gestort,

1 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 263.

2 Vgl. das Kapitel »Des vendanges a Claude Lorraing, in: S. Kofman: Explosion I, S.
145-159.

3 Vgl. F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 356: »Ich habe nie einen solchen Herbst er-

lebt, auch nie Etwas der Art auf Erden fiir moglich gehalten, — ein Claude Lorrain
ins Unendliche gedacht, jeder Tag von gleicher unbéndiger Vollkommenheit.«
4 Ebd., S. 365.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 295

eine andere Sprech- und Schreibweise manifestiert sich in ihm. Gerade die Isolie-
rung macht diesen Text ritselhaft. Um was fiir eine Art Text handelt es sich also?
Handelt es sich um eine Art Vorbemerkung nach der Vorrede, in der Nietzsche, den
Leser direkt ansprechend, die Motivation und Funktion seiner Schrift erklart hatte?
An wen richtet sich primir dieser Text? An den Leser? Handelt es sich um eine Art
inszeniertes Selbstgesprich oder um eine Art Tagebuch-Notiz? Derrida hat diesem
kurzen Text und diesen Fragen zwei Seiten in einem seiner Aufsitze gewidmet. Er
schreibt:

Zwischen dem Vorwort [...] und dem ersten Kapitel [...] kommt eine einzige Seite,
ein Hors d’ceuvre, ein Exergon, ein loses Blatt, dessen Topos und dessen Zeitlichkeit
auf seltsame Weise ausrenken, was wir in unserer ruhigen GewiBlheit als die Zeit des
Lebens und die Zeit der Lebenserzidhlung, der Lebensbeschreibung durch den Leben-
digen, kurz als die Zeit der Autobiographie verstehen mﬁchten.5

Die Struktur des Exergon als Randung oder der Randung als Exergon muf} sich not-
wenig iiberall abdrucken, wo das Leben, »mein Leben« in Frage steht. [...] Dieser
Ort ist weder im Werk (er ist ein Ex-ergon) noch im Leben des Autors. Wenigstens
nicht einfach, denn er ist ihnen ja auch nicht éiuBerlich.6

Derrida bezeichnet den Nietzscheschen Text also als ein »Exergon«,7 womit er
zweierlei meint: erstens einen Ort und zweitens eine Textgattung, bezichungsweise
die Textgattung leitet sich von diesem Ort her. Mit »Exergon« bezeichnet man in
der Numismatik den »meist am Unterrand einer Miinze reservierten Platz fiir eine
Inschrift oder ein Datum«,8 womit Derrida glaubt, der Datierung des Nietzsche-
schen Textes Rechnung zu tragen. Derrida versteht den Nietzscheschen Text als ei-
ne, wie er schreibt, »Randung« und zieht daraus die Konsequenz, da3 der Text ei-
nerseits weder zum Werk, das heif3t zunichst zum Ecce homo und dann zum gesam-
ten philosophischen Werk noch zum Leben des Autors gehort, wobei er damit die
Institution und Funktion Autor meint und keineswegs den empirischen Schreiber
Nietzsche. Das Exergon stellt also laut Derrida eine AuBerung des, wenn man so
will, Privatmannes Nietzsche, im besten Fall also einen Paratext, dar. Andererseits
aber gehort, wie Derrida anmerkt, dieser Text doch zum Ecce homo, zum Werk und
zum Leben des Autors, da der Text von Nietzsche dort, wo er steht, zu lesen und
zur Publikation plaziert worden ist. Derrida 16st das Problem also nicht und 148t den

5 J. Derrida: »Nietzsches Otobiographie oder Politik des Eigennamens, S. 76.
Ebd., S. 78.
7 Fiir Daniela Langer stellt dieser Text eine »Praambel« dar. Vgl. D. Langer: Wie man

wird, was man schreibt, S. 111. — Heinrich Detering hingegen nennt diesen Text
schlicht »Prolog«. H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 116.
8 J. Derrida: »Nietzsches Otobiographie oder Politik des Eigennamens, S. 97.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

am Verstehen interessierten Leser in gewisser Weise noch ratloser als zuvor zuriick.
Derrida kann das Problem meines Erachtens aber auch gar nicht 16sen, und zwar
aufgrund seiner Obsession fiir Randginge und das Randsténdige. Vielleicht sollte
man daher die Perspektive umstellen und nicht davon ausgehen, daf der Nietzsche-
sche Text ein Exergon ist, sondern der Nukleus, der Zell-Kern des Ecce homo. Da-
zu ist es aber notig, den Autor Nietzsche nicht nur in seiner textologischen Funktion
zu betrachten, sondern seiner realen Existenz Rechnung zu tragen und zuzugeste-
hen, dal3 Texte nicht nur auf andere Texte verweisen, sondern auf die Realitidt und
daB sie Realitdt enthalten, und nicht nur Textrealitdten produzieren.

3. — Der Text bildet formal und inhaltlich eine Gelenkstelle zwischen den beiden
Einheiten von Ecce homo sowie zwischen der realen, biographischen, aulertextuel-
len und kontingenten Realitdt des Autors und der Struktur sowie Sinnhaftigkeit ei-
nes poetisch-philosophischen Gedankensystems, das sich in der Niederschrift von
Ecce homo entfalten wird. Der Text konstituiert die Sprech- und Erzéhlsituation fiir
die folgende Schilderung des eigenen Lebens, fiir die Reflexion iiber dasselbe und
ist figuraler Entwurf und Exposition des literarisch-philosophischen Programms.

Rein biographisch gesehen, liefert dieser kurze Text kaum mehr Informationen,
als daB Nietzsche eine duferst produktive Schaffensperiode im Sommer und Herbst
des Jahres 1888 hatte, daB er an seinem vierundvierzigsten Geburtstag, an seinem
letzten Geburtstag vor dem geistigen Zusammenbruch, mit der Niederschrift von
Ecce homo beginnt. Biographisch und werkgeschichtlich besonders aufschlu3reich
an der Ecce homo-Passage ist aber dennoch, da3 die »Umwerthung aller Werthe«
abgeschlossen ist, das heif3t: Nietzsche hat sein in vier Biichern angelegtes Projekt
der »Umwerthung« wihrend der Niederschrift von Ecce homo verdndert. Die
Schrift Der Antichrist, die zundchst nur den ersten Teil bilden sollte, ist Nietzsches
komplette »Umwerthung«, die er, wie bereits dargestellt, mit seiner autobiographi-
schen Schrift Ecce homo ankiindigen und vorbereiten wollte. Die Niederschrift von
Ecce homo nun fiel in eine Zeit groBer Hochgestimmtheit und geistiger Klarheit,
die Nietzsche in Turin verbrachte, so wie er es etwa auch seinem Leipziger Verle-
ger Naumann gegeniiber in einem Brief dullerte:

Nun war ich die letzten Wochen auf das Allergliicklichste inspirirt, Dank einem un-
vergleichlichen Wohlbefinden, das einzig in meinem Leben dasteht, Dank insglei-
chen einem wunderbaren Herbst und dem delikatesten Entgegenkommen, das ich in
Turin gefunden habe. So habe ich eine extrem schwere Aufgabe — ndmlich mich sel-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 297

ber, meine Biicher, meine Ansichten, bruchstiickweise, so weit es dazu erfordert war,
. . 9
mein Leben zu erzdhlen — zwischen dem 15. Oktober und dem 4. November gelost.

Zuvor verbrachte Nietzsche verregnete Sommermonate in Sils Maria im Oberenga-
din. Nietzsche, der seine jeweiligen Aufenthaltsorte vielfach nach positiven klimati-
schen Umstidnden auswihlte, um seine korperlichen Leiden und Stimmungschwan-
kungen zu lindern, erreichte einen dramatischen Tiefpunkt zu Beginn des Septem-
bers 1888, dhnlich wie er vor der Niederschrift von Menschliches, Allzumenschli-
ches stattgefunden hatte. Er war mehrere Tage in eine korperliche, seelische und
geistige Starre verfallen. In einem Brief an Franz Overbeck schildert er seine dama-
lige Situation im September 1888, indem er auf die metereologischen Umstinde
ausweicht, folgendermalen:

Zuletzt glaube ich, daB die merkwiirdige Ungunst der metereologischen Zustinde je-
de Art von Erschopfung in diesem Jahre bedenklich macht, — ich rede aus Erfahrung.
Man ist durchaus nicht isoliert vom ganzen Naturleben: wenn der Wein aus Mangel
an Sonne nicht gerith, werden wir auch sauer... Seltsam, da} hier oben uns die
stirkste Geduldsprobe bis zuletzt aufgespart war: es gab gerade schauderhafte Zu-
stinde die ganze letzte Woche: ich lag wieder Tage lang betdubt. 10

Vor diesem Hintergrund entschlieBt sich Nietzsche, Sils Maria zu verlassen und
nach Turin zu reisen, um die Arbeit an seinem Projekt der »Umwerthung aller
Werthe« weiter fortzusetzen. Kurz nach der Ankunft verdndert sich sein Gesund-
heitszustand und seine Stimmung zum Positiven. Er trifft auf sonniges und klares
Wetter: »Durch die schlaffe und widrige Luft der Lombardei erschopft, kam ich in
Turin an: aber seltsam! Wie im Ruck war Alles in Ordnung. Wunderbare Klarheit,
Herbstfarben, ein exquisites Wohlgefiihl auf allen Dingen.«11 Nietzsches Gesund-
heits- und Gemiitszustand stabilisiert sich in den ersten beiden Oktoberwochen und
verwandelt sich in Hochgestimmtheit. Wahrend dieser Zeit unternimmt er ausge-
dehnte Spaziergédnge durch die herbstliche Landschaft rund um Turin:

Ich machte gestern [...] meinen gewohnten Nachmittags-Spaziergang auflerhalb
Turins. Reinstes Oktoberlicht tiberall; der herrliche Baumweg, der mich ungeféhr ei-
ne Stunde dicht am Po entlang fiihrte, vom Herbste noch kaum beriihrt. Ich bin jetzt
der dankbarste Mensch von der Welt — herbstlich gesinnt in jedem guten Sinne des

9 Brief an Constantin Georg Naumann, 6. November 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche
Briefe, KSB 8, S. 464.

10 Brief an Franz Overbeck, 14. September 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB
8, S. 433,

11 Brief an Heinrich von Koselitz, 27. September 1888, F. Nietzsche: Samtliche Briefe,
KSB 8, S. 444,

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Wortes: es ist meine grofle Erntezeit. Alles wird leicht, Alles gerdth mir, obwohl
schwerlich schon Jemand so groe Dinge unter den Handen gehabt hat.12

Nietzsche bezeichnet sich also als der »dankbarste Mensch von der Welt«, was nur
verstiandlich wird, wenn man sich seine dramatische Situation im September verge-
genwéir“cigt.13 In der in seinem Brief an Franz Overbeck geschilderten Stimmung
und der »Goethischen< Atmosphére der Herbsttage in Turin entschlieit sich Nietz-
sche, seine autobiographische Schrift Ecce homo. Wie man wird, was man ist zu
verfassen. Diese Stimmung und solche Realitdtsbeziige sind in der eingangs zitier-
ten Ecce homo-Passage literarisch aufgehoben. Selbst die im ersten Satz erwihnten
Trauben haben ihre Entsprechung in der Realitét des Autors, wie aus einem weite-
ren Brief Nietzsches, diesmal an seine Mutter adressiert, deutlich wird: »Hier geht
es immer besser; Tag fiir Tag ein Wetter von vollkommen unbeschreiblicher Rein-
heit und Lichtfiille — Ich habe noch nirgendwo einen solchen Herbst gesellien. Von
den wunderbaren Trauben und anderen Friichten darf ich gar nicht reden.«

4. — Die Realitit, der Nietzsche begegnet, wird in der Ecce homo-Passage als solche
in verdichteter Form erwéhnt, zugleich aber interpretiert und bedeutsam gemacht —
auf eine ganz bestimmte Bedeutung hingefiihrt. Die verdichteten biographischen In-
formationen, die Realitéitsbeziige, die zunédchst anekdotisch erscheinen mégen, wer-

12 Brief an Franz Overbeck, 18. Oktober 1888, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 8,
S. 453.

13 Diese Stimmung und Naturwahrnehmung nennt Nietzsche iibrigens »Goethisch«. In
einem Fragment aus den Aufzeichnungen zu Ecce homo, in dem Nietzsche tiber seine
Lekttire-Erfahrung in seiner Jugendzeit spricht und das fiir die Publikation keine
Verwendung mehr fand, 1dBt sich dieser Zusammenhang sehr schon ersehen: »was
Goethe angeht: so war der erste Eindruck, ein sehr frither Eindruck, vollkommen ent-
scheidend: die Lowen-Novelle, seltsamerweise das Erste, was ich von ihm kennen-
lernte, gab mir ein fiir alle mal meinen Begriff, meinen Geschmack Goethe. Eine
verklirt-reine Herbstlichkeit im Genieflen und im Reifwerdenlassen, — im Warten,
eine Oktober-Sonne bis ins Geistige hinauf; etwas Goldenes und Versiiliendes, etwas
Mildes, nicht Marmor — das nenne ich Goethisch.« F. Nietzsche: Nachgelassene
Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 634. — Nietzsche greift diese Stimmung, diese
Haltung, die er »Goethisch« nennt, in der Textpassage durch seine Verwendung der
Sprache auf. Diese Haltung driickt jedoch nicht in erster Linie eine Naturempfind-
samkeit aus, sondern allgemeiner, wie etwas unter kiinstlerischen, und fiir Nietzsche
hei3t das auch immer philosophischen Gesichtspunkten, iberhaupt »empfunden« o-
der besser: erfahren werden kann und wird. Dies driickt sich nun in der Wahrneh-
mung der Dinge, der Welt und des eigenen Lebens aus.

14 Brief an Franziska Nietzsche, 19. Oktober 1888, F. Nietzsche: Scmtliche Briefe, KSB
8, S. 455.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 299

den in ein literarisch-philosophisches Programm verwandelt, werden Bestandteil
seiner Poetologie des Selbst. Dies wird durch die Datierung des Textes bereits deut-
lich, denn der Text ist datiert, genauer gesagt: doppelt datiert. Nietzsche spricht von
einem »heute«, an dem er sein vierundvierzigsten Lebensjahr begraben durfte. Zum
einen ist die Textpassage ganz konkret auf seinen vierundvierzigsten Geburtstag,
also auf den 15. Oktober 1888, datiert. Sie ist aber nicht an diesem Tag geschrieben
worden, zumindest nicht so, wie sie dann in Ecce homo aufgenommen worden ist.!®
Zum anderen ist sie auf einen besonderen Tag im Jahr datiert, auf einen individuel-
len jéhrlich wiederkehrenden Festtag, und zwar auf den Geburtstag, der eine beson-
dere Schwellensituation darstellt, so dall Nietzsche hier auch unterschiedliche
Schwellensituationen, die, wie gezeigt, durch die Ecce homo-Formel sowie durch
seinen Werkentwurf konstruiert worden sind, iibereinanderblendet und ineinander-
verschrinkt. Es geht also um mehr, als nur den Tag zu benennen, an dem sich
Nietzsche entschlossen hat, seine autobiographische Schrift zu verfassen. Die Wahl
des Geburtstages deutet eine symbolische Uberhshung an, denn mit ihm beginnt die
eigentlich datierbare Lebenszeit eines Menschen. Ein Hinweis auf die besondere
Bedeutung ergibt sich auch aus der Tatsache, dall das Wort »Leben« viermal in die-
sem kurzen Text erwidhnt wird, sowie durch die deiktischen Zeit-Formulierungen
»an diesem Tag«, »heute« und »eben«. Textlinguistisch formuliert, konnte man sa-
gen, dal das Wort Leben das zentrale oder dominierende Sem darstellt, das alle Iso-
topien in diesem Text funktional und strukturell organisiert. Es scheint Nietzsche
nidmlich darum zu gehen, einen poetisch-philosophischen Raum und Zeitpunkt zu
konstruieren, um Biographisches festzuhalten und zugleich zu tiberwinden, Zeit und
Lebenszeit in Verbindung zu setzen, ineinanderzublenden, in Konvergenz, aber

15 Vgl. dazu F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 614f.:
»An diesem vollkommenen Tage, wo alles reift und nicht nur die Traube gelb wird,
fiel mir eben ein Sonnenblick auf mein Leben — ich sah riickwirts, ich sah hinaus,
— ich sah nie so viel und so gute Dinge auf einmal. Nicht umsonst begrub ich eben
das vierundvierzigste Jahr ich durfte es: was in ihm Leben war, ist gerettet, — ist un-
sterblich. Das erste Buch der Umwerthung der Werthe; die ersten 6 Lieder Zarathust-
ras; die Gotzen-Ddmmerung, mein Versuch mit dem Hammer zu philosophiren —
Alles Geschenke dieses Jahres, sogar seines letzten Vierteljahrs — wie sollte ich
nicht meinem ganzen Leben dankbar sein!... Und so erzdhle ich mir mein Leben. /
Wer den geringsten Begriff von mir hat, errdth, dal ich mehr erlebt habe, als irgend
ein Mensch. Das Zeugnif} ist sogar in meinen Biichern geschrieben: die, Zeile fiir
Zeile, erlebte Biicher aus einem Willen zum Leben sind und damit, als Schopfung,
eine wirkliche Zuthat, ein Mehr jenes Lebens selber darstellen. Ein Gefiihl, das mich
oft genug tiberkommt: eben wie ein deutscher Gelehrter es mit bewunderungswiirdi-
ger Unschuld von sich und seinen Dingen sprach: jeder Tag bringt dem mehr als de-
nen ihr ganzes Leben bringt! Schlimmes unter anderem — es ist kein Zweifel! Aber
das ist die hochste Auszeichnung des Lebens, dafi es uns auch seine hchste Gegner-
schaft entgegenstellt.... «

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

auch in Widerspruch zueinander zu bringen, wobei der Tod in diesem Zusammen-
hang in gewisser Art und Weise als lebensinhdrentes Phianomen gedacht wird. Jeder
Geburtstag ist ein kleiner Tod, wie man die Formulierung »Nicht umsonst begrub
ich heute mein vierundvierzigstes Jahr, ich dur fte es begraben« interpretieren
kann. Schon der erste Satz bestitigt die gliickliche Wahl des sich im Schreiben und
Sprechen konstituierenden Ichs, ja, erzeugt sie geradezu: »An diesem vollkomme-
nen Tage, wo Alles reift und nicht nur die Traube braun wird, fiel mir eben einen
Sonnenblick auf mein Leben: ich sah riickwirts, ich sah hinaus, ich sah nie so viel
und so gute Dinge auf cinmal.«'® Es handelt sich um so etwas wie ein lyrisches,
elegisches Fragment oder um eine poetische Tagebuchnotiz, die den Topos vom
»gliicklichen Augenblick< und vom >gegliickten Tag¢ aufnimmt. Auf kiirzestem
Raum, in einem Satz, konstruiert Nietzsche ein sprachlich-musikalisches Gewebe,
das durch die Verwendung unterschiedlicher rhetorischer Figuren entsteht: von der
Alliteration bis zur Assonanz, von der Anapher bis zum Binnenreim, vom Gebrauch
der Klangfarbe bis zur rhythmischen Verkettung der synthetisch und parallel ange-
ordneten Satzglieder durch eine Geminatio entsteht ein Herbstbild, in dem sich eine
asthetische Haltung und ein schriftstellerisches Selbstverstidndnis kristallisiert. Die-
ser Satz weist eine Reihe von Wiederholungsmustern und rhythmisch-semantischen
Bedeutungsfeldern auf, und zwar auf drei verschiedenen Ebenen: auf der phoneti-
schen (Traube-braun; fiel-viel; so-so, eben-Leben, etc.), auf der syntaktischen
(Identitit der syntaktischen Struktur der Satzglieder nach dem Doppelpunkt: ich
sah..., ich sah..., ich sah...) und der semantischen (Sonnenblick, Sehen des Sub-
jekts, Reife der Frucht und das Fallen eines Sonnenblicks).

Der kurze Text evoziert die Zeit der Reife, der Fiille, oder wie Nietzsche in dem
Brief an Overbeck formulierte: »meine[r] Ernte-Zeit«. In der Ecce homo-Passage
betont er aullerdem, dal3 es sich um die Zeit der Weinlese handelt. Die Reife der
Frucht nun, die »Traube, die braun wird«, fillt mit dem Geburtstag, man konnte
auch sagen, mit dem Augenblick der hochsten Fiille, der Reife des Philosophen und
Autors Nietzsche zusammen. Das semantische Feld rund um den Weinanbau und
die Weinlese ist im Abendland sehr dicht besetzt und weist mehrere, sich zum Teil
uiberlagernde Konnotationen auf. An dieser Stelle sollen drei Kontexte herangezo-
gen werden, da sie fiir das Verstindnis der Passage unumgénglich zu sein scheinen.
Das Motiv der Erntezeit, zumal der kurz bevorstehenden Weinerntezeit, hat Signal-
charakter: Es evoziert erstens den antiken griechischen Weingott Dionysos, zwei-
tens biblische und christliche Traditionsbestéinde, und drittens ist es ein metapoeti-
sches und metaphilosophisches Zeichen in Nietzsches Werk.

Dieses metapoetische und metaphilosophische Bild greift einen Gedankengang
auf, der von der Antike, von Platons Politeia und der Nikomachischen Ehik des

16 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 263.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 301

Aristoteles bis in die Neuzeit, bis zu Montaignes Essais und Descartes’ Meditatio-
nes bekannt ist, um die Tatigkeit als Philosoph zu rechtfertigen: das Erreichen eines
reifen Mannesalters. Auch in Nietzsches sehr subjektiver Geschichte der »vorplato-
nischen« Philosophie, in seiner Schrift Die Philosophie im tragischen Zeitalter der
Griechen, verwendet er diesen Gedanken, um den »Typus« des »vorplatonischen«
Philosophen zu charakterisieren, dessen herausragender Reprisentant fir ihn Her-
aklit ist, »in dessen Nihe iiberhaupt mir wéirmer, mir wohler zu Muthe wird als ir-
gendwo sonst«.'” Heraklits Philosophie sei die Philosophie »einer reifen Mannbar-
keit, mitten heraus aus der feurigen Heiterkeit des tapferen und siegreichen Man-
nesalters«.'® Ja, Heraklit ist, wie wir bereits bei der Erérterung des Kampfspiels im
Zusammenhang mit dem Subjektdividualismus gesehen haben, fiir Nietzsche einer
seiner wichtigsten Vorldufer, und in Ueber das Pathos der Wahrheit zeichnet er ein
projektiv-identifikatorisches Bild von Heraklit, in gewisser Weise ein Selbstpor-
trait:

Solche Menschen [wie Heraklit, R.S.M.] leben in ihrem eignen Sonnensystem; darin
muf man sie aufsuchen. [...] Von dem Gefiihl der Einsamkeit aber, das den ephesi-
schen Einsiedler des Artemis-Tempels durchdrang, kann man nur in der wildesten
Gebirgsode erstarrend etwas erahnen. Kein iiberméchtiges Gefiihl mitleidiger Erre-
gungen, kein Begehren, helfen und retten zu wollen, strémt von ihm aus. Er ist ein
Gestirn ohne Atmosphire. Sein Auge, lodernd nach innen gerichtet, blickt erstorben
und eisig, wie zum Scheine nur, nach aulen. Rings um ihn unmittelbar an die Feste
seines Stolzes schlagen die Wellen des Wahns und der Verkehrtheit; mit Ekel wendet
er sich davon ab. Aber auch die Menschen mit fithlenden Briisten weichen einer sol-
chen tragischen Larve aus; in einem abgelegenen Heiligthum, unter Gétterbildern,
neben kalter groBartiger Architektur mag so ein Wesen begreiflicher erscheinen. Un-
ter Menschen war Heraklit, als Mensch, unglaublich; 19

Doch nun zuriick zur Ecce homo-Passage: Die Friichte, in diesem Fall die Traube,
konnen aber auch metonymisch als die Lehren oder Schriften verstanden werden.
Die reife Traube kann als Endprodukt der philosophischen und poetischen Arbeit
aufgefafit werden. Auch dieser Topos ist bereits im antiken philosophischen Selbst-
verstindnis préfiguriert und wurde in der Neuzeit, in der Romantik und beispiels-
weise durch Holderlin immer wieder poetisch aufgegriffen. In Holderlins Empedok-
les-Drama, das Nietzsche sehr gut kannte, das ihm auch als Vorlage fiir ein eigenes
Empedokles-Drama diente und das er in den Jahren 1882/83 immer wieder las,
wihrend er an Also sprach Zarathustra arbeitete, entfaltet der Protagonist die Ge-

17 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 312f.
18 F. Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, KSA 1, S. 805.
19 F. Nietzsche: Ueber das Pathos der Wahrheit, KSA 1, S. 758.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

danken von dem reif gewordenen Leben in folgenden Worten: »Heut ist mein
Herbsttag und es fillt die Frucht von selbst.«*® So stellt Empedokles seinen Mitbiir-
gern »das Wort« dar, das er lange fiir sie aufbewahrt hat und das im Augenblick des
Abschieds zur Reife gelangt ist. Als Metonymie verstanden konnte die Traube in
der Ecce homo-Passage nun zweierlei bedeuten: einmal die angekiindigte Umwer-
tung aller Werthe oder aber, was aus der Komposition-Logik, der Textpassage und
der Schrift plausibler erscheint, Ecce homo selbst.

Betrachtet man Hoélderlins Empedokles-Drama genauer, so stellt man fest, daf3
die Metapher der reifen Frucht sich auch auf die Darstellung des Gefiihls der vollen
Reife in Empedokles selbst erstreckt. Nietzsche spielt mit diesen beiden Bedeutun-
gen mehrmals in seinen Fragmenten, in Also sprach Zarathustra und in der zitierten
Ecce homo-Passage. Die Spur dieses Bildes findet sich noch in einer Reflexion tiber
den zeitgendssischen » Typus« des Philosophen in Jenseits von Gut und Bdse, von
dem sich Nietzsche dezidiert absetzen mochte: »Die Gefahren fiir die Entwicklung
des Philosophen sind heute in Wahrheit so vielfach, dass man zweifeln mochte, ob
diese Frucht iiberhaupt noch reif werden kann.«*!

Bereits im Hyperion entwickelt Holderlin das Bild der Reife des Lebens mit
dem Bild von gereiften Trauben, erweitert es zugleich um die Reflexion des rechten
Augenblicks und des Todes. Sie wird zur Personifikation des Dionysos: »Ja! Stirb
nun, rief ich, stirb! Dein Herz ist herrlich genug, dein Leben ist reif, wie die Trau-
ben am Herbsttag. Geh, Vollendeter.«’> Das Holderlinsche Bild der gereiften
Frucht, der wie eine Herbsttraube gereiften Alabanda, findet man bei Nietzsche vor
allem in den um die Dionysos-Mythologeme kreisenden Kapiteln von Also sprach
Zarathustra, Das trunkene Lied und Das Nachtwandler-Lied, wieder, genauer ge-
sagt, in der dionysischen Traube, in der sich die Seele Zarathustras verbirgt, die,
wie Ariadne, das Winzermesser des Dionysos begehrt.23

Nun warnt Peter Szondi in seinem Traktat iiber philologische Erkenntnis zu
Recht vor der Parallelstellen-Methode und vor der voreiligen Identifikation von
Wortern oder von sprachlichen Bildern in unterschiedlichen Texten oder an ver-
schiedenen Stellen ein und desselben Textes.”* Kann man sich sicher sein, dal3 es

20 Friedrich Holderlin: Empedokles, V. 1383f., in: ders.: Simtliche Werke und Briefe,
hg. von Michael Knaupp, Darmstadt 1998, Bd. 1, S. 820.

21 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 132.

22 Vgl. dazu Vivetta Vivarelli: »Umkehr und Wiederkehr. Zarathustra in seinen Bil-
dern«, in: V. Gerhardt (Hg.): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra, S. 323-
350.

23 Vgl. »Das Nachtwandler-Lied« aus: F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4,
S. 395-404.

24 Vgl.: Peter Szondi: » Traktat iiber philologische Erkenntnis«, in: ders., Schriften I, hg.
von Jean Bollack, Henriette Beese u.a. Frankfurt a. M. 1978, S. 263-286, hier S.
280f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 303

sich um die dionysische Traube handelt, abgesehen davon, daB die Traube grund-
sétzlich auf Dionysos verweisen kann? Nun, Hoélderlins Trauben und Weinmeta-
phorik rekurrieren auch nicht so sehr auf dionysische Traditionsbestéinde, sondern
vielmehr auf biblisch-christliche, und gegen diese wendet sich Nietzsche, in dem er
sie transformierend aufnimmt. In der Bibel, wie zum Beispiel im Hohen Lied, gibt
es eine reiche Tradition des metaphorischen Sprechens vom Weinberg, vom Wein-
stock, vom Weinbau, von der Weinernte, vom Keltern und vom Trinken des Wei-
nes. Im Alten Testament ist der gepflegte Weinberg, der reiche Frucht bringt, viel-
fach ein Bild fiir das Volk Israel, wenn es im Bund mit Gott steht und daher in ei-
nem Heilszustand ist.”” Diese Tradition wird im Neuen Testament in den Himmels-
gleichnissen, die mit dem Bild des Weinbergs arbeiten, fortgeﬁihrt26, dartiber hin-
aus verweist die Weinerntezeit aber vor allem auf die apokalyptische Schwellensi-
tuation biblischer Endzeitvisionen, in denen das Motiv der reifen Weintraube fol-
gendes signalisiert: Die Zeit der Ernte und damit die Zeit des Gerichts ist gekom-
men. So greift die zentrale Weinstock-Perikope aus dem Johannes-Evangelium, aus
der ja die titelgebende Formel Ecce homo stammt, die alttestamentarische Metapho-
rik der Weinernte auf und betont die Dualitéit von Erlésung und Opfer beziehungs-
weise Vernichtung durch den Zorn Gottes. Dort heilit es, daB, wer reiche und reife
Frucht bringt, an der Erlosung teilhat, wer jedoch keine Frucht bringt, wird wegge-
worfen und verbrannt.”’

DaB es sich in der Ecce homo-Passage tatsdchlich um eine dionysische Traube
im Nietzscheschen Sinn handelt, die sich nicht zuletzt gegen die christliche Ver-
wendung der Weinernte-Metaphorik wendet, ist hier jedoch eindeutig, da es, wie
Nietzsche schreibt, die Traube ist, die »braun wird«. Was heiit aber nun, das die
Traube braun wird und nicht nur sie, wie es in der Ecce homo-Passage heil}t? Bei
einer Traube, die braun wird, kann man, bei einem naturalistischen Zugang, zu-
nichst an eine verfaulende Traube oder aber an eine Rosine denken, die ja in gewis-
ser Weise das Konzentrat einer Traube ist, einen langen ProzeB3 der Reife und der
Verdichtung hinter sich hat. Die Traube als eine in Faulnis begriffene zu deuten,
wiirde allerdings einen vollkommenen Bildbruch bedeuten. Es wire nicht nachvoll-
ziehbar, warum dieser Tag vollkommen sein sollte, warum Nietzsche so viele und
gute Dinge sieht. Im Allgemeinen unterscheidet das Farbadjektiv den Reifezustand
und die Herkunft der Trauben, das heil}t die Traubenarten. Géngige Bezeichnungen
sind rot, blau, weill, schwarz und gelb, nicht jedoch braun. Das Farbadjektiv
»braun« nun ist in Nietzsches Werk eine hermetische, idiomatische Chiffre, die fiir
seine tragisch-dionysische Philosophie steht. Es handelt sich dabei um ein Beispiel

25 Vgl. z.B. Jes. 5.
26 Vgl. Mt 20, 1-7 und Mt 21, 28-41.
27 Vegl. Joh. 15, 1-8.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

fiir das, was Deleuze meint, wenn man sagt, dall ein Autor »mit seinem eigenen
AuBen kommuniziert«.” In ihr konzentrieren sich poetisch-philosophische Reflexi-
onen iiber die Zeit, im kosmologischen Sinne iiber Werden und Vergehen und im
individuell lebensgeschichtlichen Zusammenhang iiber den schopferischen Augen-
blick im Angesicht des Untergangs oder Todes. Dabei entfaltet die Chiffre ihre spe-
zifische Bedeutung erst vor dem Hintergrund des moglichen semantischen Spekt-
rums. Die etymologische Herleitung im Grimmschen Worterbuch betont die Wurzel
»brinnen«, weshalb »braun« auch »leuchtend, brennend« bedeuten kann. Erst im
17. Jahrhundert wird das deutsche Wort »braun« mit »finster« und »schwarz« sy-
nonym und verliert die urspriingliche Bedeutung von »glianzend«, »brennend« oder
auch »violett«. Nietzsche nun verwendet das Adjektiv braun aber in seinen poeti-
schen Texten zumeist im urspriinglichen Sinne, etwa wenn er von »braunen Mee-
ren«, »braunem Abgrund« oder in seinem Dionysos-Dithyrambus Unter den Téch-
tern der Wiiste vom »Tod, der glithend braun blickt«, spricht. In ithm driickt sich ei-
ne auBergewohnliche feurige Intensitit aus.” Die thematische und motivische Ver-
bindung von braun, Traube, Reife, Herbst und Tod kulminiert in Also sprach Za-
rathustra, bevor Zarathustra einen Weinstock schneidet und ein Honigopfer dar-
bringen wird: »reif gleich goldenem Herbste und Nachmittage, gleich meinem Ein-
siedlerherzen — nun redest du: die Welt selber ward reif, die Traube briunt, — nun
will sie sterben, vor Gliick sterben.«* Hier, wie in der Ecce homo-Passage, brennt
die Traube und mit ihr alles andere selbst, quasi von Innen, involutiv und wendet
sich gegen den moglichen Zorn eines christlichen Gottes, der nach Priifung der
Friichte sein feuriges Urteil spricht, aber auch gegen die Notwendigkeit einer Erlo-
sung liberhaupt. Das Leben ist aus der Nietzscheschen Perspektive des amor fati
vollkommen. Das Ich selbst gleicht hier quasi einem »Weinstock mit schwellenden
Eutern und gedringten braunen Gold-Weintrauben«.”' Daher dankt Nietzsche auch
keinem transzendenten Wesen oder einer transzendenten, aullerweltlichen Macht,
sondern seinem Leben. Ja, die Immanenz wird in ihrer egozentrierten Struktur deut-
lich. Nietzsche sammelt sich sich auf sich hin und kann daher auch niemandem als
seinem Leben dankbar sein. Aulerdem konnte man auch sagen, dal dem Subjekt
Nietzsche der Grundwille des Geistes, von dem im ersten Teil dieser Arbeit die Re-
de war, bewulit wird, der Grundwille steigt auf an die Bewufltseinsoberfliche und

28 G. Deleuze: Kritik und Klinik, S. 9.

29 Werkgeschichtlich ist die Herkunft der Farbchiffre aus Nietzsches Gedankenlyrik,
den Venedig-Gedichten zu erkennen, die poetisch um den Gedanken der ewigen
Wiederkunft und ihrer Zeitstruktur kreisen. Die poetische Bedeutung der Farbe braun
in Nietzsches Werk konstituiert sich in der verdichteten Reflexion der Etymologie
und der literarisch-werkinternen Herkunft des Wortes.

30 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 399f.

31 Ebd., S. 279.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 305

wird textuell fixiert. Nicht zuletzt daher entwickelt Nietzsche seine lebensbejahende
Vorstellung vom amor fati, die auf seinem Gedanken von der ewigen Wiederkunft
basiert. Doch bevor dieser Gedanke ndher ausgefiihrt werden soll, soll an dieser
Stelle noch einmal auf den Status des Motivs des Herbstes eingegangen werden.
Jahreszeiten konnen nicht nur in anthropomorpher Wendung einen Abschnitt
eines individuellen Lebenslaufes bezeichnen, sondern auch ein geschichtliches oder
kulturelles oder, wie gesehen, ein endzeitliches Zeitalter meinen. So schreibt Nietz-
sche etwa in Menschliches, Allzumenschliches tiber »die Musik als Spitling jeder
Cultur«, daB sie erst erscheine »im Herbst und Abbliithen der zu ihr gehorigen Cul-
tur«.> Ubertriigt man diesen Gedanken auf Ecce homo, so wire Nietzsches Ge-
burtstag seinem Selbstverstdndnis nach ein Wendepunkt in der Geschichte, wie die
titelgebende Ecce homo-Formel bereits andeutet, wobei er auch hier das Motiv der
reifen Frucht, die von selbst, ohne gepfliickt zu werden, vom Baume fillt, akzentu-
iert und auf die Philosophen, als »Befehlende und Gesetzgeber«33, bezieht. Wih-
rend, wie wir gesehen haben, der Herbst und die Weinernte in der christlichen Tra-
dition mit einer Endzeitvision und dem Jiingsten Gericht konnotiert ist, eine
Schwellen-Situation darstellt, den Anbruch des Himmelreiches auf Erden ankiin-
digt, so kiindigt Nietzsches Weinerntezeit eine nicht minder radikale Umwailzung
der bestehenden Ordnung an, und zwar eine im bildlichen und buchstéblichen Sinne
von »Umwerthung aller Werthe«.** Es sei daran erinnert, dafl Nietzsche den Ecce
homo als vorbereitende, die »Umwerthung aller Werthe« ankiindigende Schrift
konzipiert hat und daraus die Pflicht ableitet, zu sagen, wer er ist und wer er nicht
ist, so unter anderem, wenn er schreibt: » Abgerechnet namlich, dass ich ein déca-
dent bin, bin auch dessen Gegensatz.«35 Der Oktober als frithherbstlicher Weinern-
te-Monat ist nicht nur der paradigmatische Monat der Décadence, sondern auch des
revolutiondren Aufbruchs und des Neuen. Der erste Monat im franzosischen Revo-
lutionskalender war der Vendémiaire, der Weinerntemonat, also Oktober. Das Jahr
begann fiir die franzosischen Revolutiondre mit dem Monat Oktober. Vor diesem
Hintergrund bekommen die Titel, die Nietzsche in der kurzen Ecce homo-Passage
erwihnt, eine besondere Bedeutung, die Umwerthung aller Werthe, die Dionysos-
Dithyramben und die Gotzen-Ddmmerung werden so zu sprechenden und pro-

32 Vgl. F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 450.

33 Vgl. dazu auch auch folgende Notiz Nietzsches: »Zumeist aber kam solchen Men-
schen des Verhédngnisses jene erlosende Stunde, jene Herbst-Stunde der Reife, wo sie
mufiten was sie nicht einmal >wollten<: — und die That, vor der sie sich am meisten
vorher gefiirchtet hatten, fiel ihnen leicht und ungewollt vom Baume, als eine That
ohne Willkiir, fast als Geschenk.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 —
1885, KSA 11, S. 611.

34 Diese Schwellen-Situation ist ja bereits, wie wir gesehen haben, durch den Titel Ecce
homo angedeutet.

35 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 267.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

grammatischen Titeln. Diese Schriften sind zum einen die Trauben, die Nietzsche
erntet, andererseits kiindigen sie von einer neuen Zeit, die darin besteht, die alten
abendlindisch-christlichen Werte umzuwerten, die alten Go6tzen der Moral, des
Glaubens, des Wissens ihrem Untergang zuzufiihren und eine Zeit dionysischer Le-
bensbejahung, wie in seinen Dithyramben, zu besingen.

5. — Die Bedeutung, die Nietzsche seinem Geburtstag zumaB, der auf die Mitte des
Oktobers, des revolutiondren Weinmonats der Décadence, fillt, ist vielfach in sei-
nen Briefen dokumentiert. Faf3it jedes Jahr schrieb Nietzsche entweder seiner Mutter
oder seinen Freunden an seinem Geburtstag und reflektierte iiber diesen Tag, den
15. Oktober. Er ist ein privilegierter Tag, der sich wiederholt, an dem das Jahr sich
um sich selbst schlieBt, so etwas wie einen Ring bildet, an dem ein Jahr untergeht
und von dem an ein neues beginnen kann. Fiir Nietzsche 146t er eine Zirkularitét
sichtbar werden, prafiguriert er und ahmt er die »ewige Wiederkunft« nach. Thm ist
eine privilegierte Form, das Attribut der Vollkommenheit eingeprégt, wenn man die
zeitliche Zirkularitdt in der geometrischen Figur des Kreises visualisiert. Der Ge-
danke der ewigen Wiederkunft hat fiir Nietzsche durchaus einen biographischen
Kern. Der »Gedanke aller Gedanken«, wie Nietzsche immer wieder betont hat, ist
in seinen Worten der schwerste und »abgriindlichste Gedanke«. ™ Es geht um etwas
Undenkbares, um etwas Unmdogliches, nimlich Weltzeit und Lebenszeit aufeinan-
der abzustimmen, letztlich sie identisch zu machen. Kurz gesagt: Es geht darum, die
Ewigkeit einzuholen ins Leben und sie in den Daseinsprozef3 einzubauen. Leben
und Ewigkeit sollen dabei zu einer Einheit verschmelzen. So schreibt Nietzsche
auch: »Driicken wir das Abbild der Ewigkeit auf unser Leben! Dieser Gedanke ent-
hilt mehr als alle Religionen, welche dies Leben als ein fliichtiges verachten und
nach einem unbestimmten anderen Leben hinblicken lehrten.«’’ Nietzsche lehnt mit
dem Gedanken der ewigen Wiederkunft jegliche christliche Jenseitsorientierung ab.
In ihm hatte er eine Welt-Erklarungsformel gefunden, die dionysisch bejahend im
Sinne eines unbedingten Lebenswillen sich gegen alles Lebensfeindliche, gegen
Lebensverneinung und Jenseitsorientierung richtet. Es existieren in der Forschung
die unterschiedlichsten und sich widersprechenden Interpretationen und auch Kon-
textualisierungen des Gedankens der ewigen Wiederkunft. Er ist kosmologisch,
seinsgeschichtlich, existentiell, metaphysisch und ethisch interpretiert worden und
tatsdchlich hat Nietzsche, wie man aus dem Nachlal} ersehen kann, selbst eine na-
turwissenschaftliche Fundierung des Wiederkunftsgedanken in Erwagung gezogen,
sie aber dann verworfen. In unserem Zusammenhang ist vor allem die existentielle

36 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra KSA 4, S. 199.
37 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1880 — 1882, KSA 9, S. 503.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 307

und ethische Dimension, die Nietzsche dem Wiederkunftsgedanken zuschreibt, be-
deutsam: »Nicht nach fernen, unbekannten Seligkeiten und Segnungen und Begna-
digungen ausschauen, sondern so leben, dal wir nochmals leben wollen und in
Ewigkeit so leben wollen! — Unsere Aufgabe tritt in jedem Augenblick an uns her-
an.«

Die Vorstellung des individuellen Werdens unter dem Gesichtspunkt der ewi-
gen Wiederkunft ist daher fiir Nietzsche die Bedingung der Moglichkeit einer Iden-
tifikation mit dem eigenen Leben. Das Werden muf} ja in diesem autobiographi-
schen Sinne momentanistisch und egozentriert geschlossen sein, wie ein Kreis, da-
mit es als Ganzes zum Sein werden kann, das wieder zum Werden wird: »Der Sinn
des Werdens muf} in jedem Augenblick erfiillt, erreicht, vollendet sein«,39 und eben
diese Geschlossenheit oder Vollkommenheit wird mit dem Wiederkunftsgedanken
bei Nietzsche in Ecce homo formuliert. In Ecce homo schreibt Nietzsche zum Ge-
danken der ewigen Wiederkunft: »Die Lehre von der ewigen Wiederkunft, das
heisst vom unbedingten und unendlich wiederholten Kreislauf aller Dinge — diese
Lehre Zarathustras konnte zuletzt auch schon von Heraklit gelehrt worden sein.«
Heraklit gilt Nietzsche hier als radikaler Denker des Werdens und der Lebensbeja-
hung. Mit dem Denken der Zeit als ewiger Wiederkunft wird der Versuch unter-
nommen, das Werden als das »ewige« Wesen des Ganzen zu denken: »Dass Alles
wiederkehrt, ist die extremste Anndherung einer Welt des Werdens an die des
Seins: — Gipfel der Betrachtung.« Dies bezieht sich auf folgende Heraklitfragmente,
Fr. 61: »Der Weg hinauf und hinab ein und derselbe.« Fr. 103: »gemeinsam ist An-
fang und Ende beim Kreisumfang.«

Die dionysische Philosophie, die im Willen zur ewigen Wiederkehr gipfelt,
stellt Nietzsches entschiedene Absage an jegliche nihilistische oder christliche Ver-
suchung dar. Der Gedanke wird in Anspruch genommen, um die Wiirde eines Le-
bens geltend zu machen, das als Ganzes in seiner Tiefe und seinen Widerspriichen
angenommen und nicht wie in pessimistischen Philosophien oder Glaubenssyste-
men abgewehrt und reduziert werden will.

Mit dem Gedanken der ewigen Wiederkunft wird aber auch ein formalstruktu-
relles Prinzip in der Textorganisation verbunden. Das Besondere an dem Datum,
mit welchem Nietzsches Ecce homo beginnt (sein vierundvierzigster Geburtstag)40,
besteht darin, dal er damit erstens sein Geburtsjahr 1844 mit aufgreift und zwei-
tens, dal} er sein Geburtsjahr als das Jahr begreifen kann, in dem sich das bis zu die-

38 Ebd.
39 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 39.
40 Derrida verzéhlt sich in seinem Aufsatz. Fiir ihn ist der Text auf den 45. Geburtstag

von Nietzsche datiert. Ubrigens war Derrida, als er den Vortrag hielt, auf den seine
Lektiire zuritickgeht, selbst 45 Jahre alt. Handelt es sich um eine bewufite oder unbe-
wullte Identifikation seinerseits?

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sem Zeitpunkt fortgeschrittene Jahrhundert in zwei identische Hélften teilen 148t —
also 44 Jahre vor (1801) und 44 Jahre nach 1844 (1888). Nietzsche wollte die
Menschheit auch in zwei Teile spalten: »Ich sehe mitunter meine Hand daraufhin
an, daf} ich das Schicksal der Menschheit in der Hand habe —: ich breche sie un-
sichtbar in 2 Stiicke auseinander, vor mir, nach mir.. M

Die Zahl 44 ist insofern natiirlich interessant, da sie aus zwei vieren besteht,
vorwérts und riickwirts gelesen werden kann und in der Quersumme 8 ergibt, also
visualisiert zwei ineinanderverschlungene Kreisbewegungen darstellt. Die ersten
vier Sitze der zitierten Ecce homo-Passage bestehen aus 88 Wortern. Danach folgt
der Satz: »Und so erzdhle ich mir mein Leben«, so als ob er die logische Konse-
quenz der beschriebenen Wiederholungsstrukturen und Symmetrien darstellt, wobei
er mit seiner Aufspaltung des sprechenden Subjekts in drei Personalpronomina, die
sich alle auf die erste Person Singular beziehen, ebenfalls ein in sich geschlossenes,
selbstreferentielles und egozentriertes Weltbild produzier‘c.42 Der Titel Ecce homo
besteht aus zweimal vier Buchstaben, ja sogar aus vier Konsonanten und vier Voka-
len, die einzelnen Worter sind Palindrome. Die Schrift Ecce homo selbst wiederum
besteht aus einer Vorrede, die in vier Teile unterteilt ist, und einem Hauptteil aus
vier Kapiteln. Nietzsche gibt ja selbst den Hinweis, dal man als Leser bei ihm auf
Symmetrien und Zahlenspiele achten muB3: »Mein Stil ist ein Tanz; ein Spiel der

41 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 639.

42 Sehr aufschluBreich ist folgende Bemerkung von Heinrich Detering, der die Logik
der Personalpronomima an dieser Stelle im Ecce homo auf die christliche Trinitéts-
lehre bezieht. Er schreibt: »Ein einziges Individuum, das sowohl Sprecher als auch
Besprochener und Zuhdrer ist, ein- und dreifach und, im Sprechen iiber sich selbst,
causa sui: Es gibt, soweit ich sehe, in Mythologie und Religionsgeschichte nur einen
einzigen Ort, an dem sich diese Denk- und Erzihlfigur auffinden und aus dem sich
diese Grammatik eines zugleich ein- und dreifachen Ich ableiten 1dBt. Und das ist
eben jene Trinitétslehre [...]. Die Analogie besteht dabei nicht nur darin, dass ein
Wesen in drei Personen gedacht wird, als eine Drei-Einheit, sondern auch darin, dass
diese Einheit sich in einer kommunikativen Dynamik vollzieht — und zwar in derjeni-
gen Auspragung der christlichen Theologie, mit der dieser lutherischen Pfarrersohn,
nolens volens, am langsten und tiefsten vertraut war, in der lutherischen Lehre. So
némlich hat Luthers Wort-Theologie die Einheit in der Dreiheit als Wesen Gottes zu
beschreiben versucht, als genuines Sprach-Geschehen: >Gleich wie der Vater ein
ewiger Sprecher ist, der Sohn in Ewigkeit gesprochen wird, ist also der HI. Geist in
Ewigkeit der Zuhorer««. H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 120f. —
Zugleich liee sich die Figur der Drei-Einheit aber auch werkintern auf den Kunst-
welten schaffenden »Genius« der Geburt der Tragddie zuriickbeziehen, »denn in je-
nem Zustande ist er zugleich Subjekt und Object, zugleich Dichter, Schauspieler und
Zuschauer.« F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 47f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 309

Symmetrien aller Art und ein Uberspringen und Verspotten dieser Symmetrien. Das
geht bis in die Wahl der Vokale. —«*

Der Gedanke der ewigen Wiederkunft bringt das Denken der Zeit und der indi-
viduellen Existenz ins Spiel. Betrachtet man aber den ersten Satz der Textpassage
noch einmal, so wird deutlich, da3 sich dort eine ganz eigentiimliche Zeitstruktur
entwickelt, die ebenfalls auf den Gedanken der ewigen Wiederkunft verweist.
Nietzsche schreibt, es »fiel mir eben ein Sonnenblick auf mein Leben: ich sah
riickwirts, ich sah hinaus, ich sah nie so viel und so gute Dinge auf einmal.« Ein
Sonnenblick ist ein Hervorblicken der Sonne, ein Hervorbrechen der Sonne,
manchmal auch nur ein einzelner Sonnenstrahl. Er kann als poetisches Bild fiir ei-
nen Moment der Klarheit verstanden werden, vielleicht auch als Gedankenblitz,
wenn man die gemeinsame etymologische Wurzel von Blick und Blitz bemiihen
mochte. Aus diesem Sonnenblick wird das Vermdgen eines Sehens gewonnen, das
die Ebene der rdumlichen Sichtbarkeit verldt und sich in die Zeit selbst verlegt.
Der Sonnenblick wird zu einem Augenblick, in dem das Ich oder das Auge janus-
kopfig wird, riickwérts und hinaus blickt. Der Riick- und Ausblick, der hier jedoch
weniger in einer zeitlichen Reihenfolge zu denken ist, 146t die Dinge in ungeahnter
Quantitdt und Qualitét erscheinen. Er zerbricht die lineare Zeitvorstellung und 146t
eine Zasur in der Zeit entstehen. Dies 148t sich sogar durch die Interpunktion, durch
den Doppelpunkt, und durch die bereits erwdhnte syntaktische Strukturiertheit,
durch die Iteratio »ich sah [...], ich sah [...] ich sah [...]« verdeutlichen. Vielleicht
geht es aufgrund der emphatischen Potenz der rhetorischen Figur der Wiederho-
lungsfiguren aber weniger um ein Insistieren als vielmehr um ein Entwickeln eines
Vorgangs. Sie wire somit eine erkldrende Reprise, die Simultaneitdt und Totalitét
andeuten soll.

In dem Kapitel »Vom Gesicht und Réthsel« aus Also sprach Zarathustra, dem
ersten Text, in dem Nietzsche den Gedanken der ewigen Wiederkunft als ein
Gleichnis entwickelt, findet sich eine ganz dhnliche Denk- und Sprechfigur. Za-
rathustra mit einem Zwerg auf der Schulter, einen einsamen Bergpfad hinaufstei-
gend, hilt vor einem »Thorweg«, dessen Name »Augenblick« lautet. »Zwei Wege
kommen hier zusammeng, die »lange Gasse zuriick« — »eine Ewigkeit«; eine »lange

43 Brief an Erwin Rohde, 22. Februar 1884, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 6, S.
479. — Vgl. zu Nietzsches Stil grundsitzlich Heinz Schlaffer: Das entfesselte Wort.
Nietzsches Stil und seine Folgen, Minchen 2007. — Auch in bezug auf die Fragen
nach Form und Inhalt, die das eigene Leben betreffen, entwickelt Nietzsche einen
kiinstlerischen, dsthetisierenden Blick: »Man ist um den Preis Kiinstler, dal man das,
was alle Nichtkiinstler »>Form« nennen, als Inhalt, als »die Sache selbst< empfindet.
Damit gehort man freilich in eine verkehrte Welt: denn nunmehr wird einem der
Inhalt zu etwas blofl Formalem, — unser Leben eingerechnet.« F. Nietzsche: Nachge-
lassene Fragmente 1887-1889, KSA 13, S. 9f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Gasse hinaus« — »eine andere Ewigkeit«.44 Zarathustra fragt: »Glaubst du, Zwerg,
dass diese Wege sich ewig widersprechen?« Zarathustra stellt also die Frage, ob die
Zeit, gedacht als Linearitdt von der Vergangenheit iiber die Gegenwart hin zur Zu-
kunft iberschritten werden kann, ob Vergangenheit und Zukunft identisch sein
konnen. Der Zwerg antwortet auf diese Frage: » Alle Wahrheit ist krumm, die Zeit
selber ist ein Kreis.«™ Die Antwort des Zwerges ist flir Zarathustra jedoch zu ein-
fach und offenbart in ihrer Auffassung der reinen Zirkularitdt der Zeit ihre pessimis-
tische Grundhaltung. Die Losung, die Zarathustra hingegen vorschwebt, ist der Au-
genblick selbst, quasi der totale Augenblick, der sich nicht auf die Ewigkeit oder
Unendlichkeit hin ausweitet, wie Sarah Kofman den Sonnenblick aus der Ecce ho-
mo-Passage interpretiert, sondern als Augenblick, der die Ewigkeit enthélt und um-
schlieft, als Augenblick, der sich die Ewigkeit einverleibt hat. Man konnte auch sa-
gen: Einerseits projiziert der Augenblick sich auf die Ewigkeit, andererseits introji-
ziert er die Ewigkeit. Nicht der Augenblick ist Reflex einer ewig wiederkehrenden
Zeit, sondern die Zeit der ewigen Wiederkunft selbst ist durch den Augenblick be-
stimmt. Das Problem der Zeit als ewiger Kreislauf konzentriert sich daher auch in
Nietzsches Konzept des Augenblicks. Heidegger hat dies als erster erkannt und in-
terpretiert diese Gedankenfigur folgendermaf3en:

Was ist mit all dem fiir das rechte Denken des Gedanken der ewigen Wiederkehr ge-
sagt? Dieses Wesentliche: was kiinftig wird, ist gerade Sache der Entscheidung, der
Ring schliefit sich nicht irgendwo im Unendlichen, sondern der Ring hat seinen un-
gebrochenen Zusammenschlufl im Augenblick als Mitte des Widerstreits; was wie-
derkehrt — wenn es wiederkehrt — dariiber entscheiden der Augenblick und die Kraft
der Bewiltigung dessen, was in ihm an Widerstehendem sich stoft. Das ist das
Schwerste und Eigentliche an der Lehre von der ewigen Wiederkunft, dal die Ewig-
keit im Augenblick ist, daB8 der Augenblick nicht das fliichtige Jetzt ist, nicht der fiir
einen Zuschauer voriiberhuschende Moment, sondern der Zusammenstofl von Zu-
kunft und Vergangenheit. In ihm kommt der Augenblick zu sich selbst. Er bestimmt,
wie alles wiederkehrt,**

Heidegger hat als einer der ersten erkannt, dal im Nietzscheschen »Augenblick«
die Zeit ihre Linearitdt verloren hat, der Augenblick gleichsam zeitlos ist und die
Ewigkeit in sich birgt, dal er bestimmt, wie alles wiederkehren soll. Er erkennt je-
doch nicht, daB3 der Augenblick nicht nur tiber den Menschen oder das Individuum

44 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 199.

45 Ebd., S. 200.

46 M. Heidegger: Nietzsche, Bd. 1, S. 312. — Zur allgemeinen Verbindung von Augen-
blick, ewiger Wiederkunft und dionysisch-dsthetischer Lebensauffassung vgl. Giin-
ther Wohlfahrt: Artisten-Metaphysik. Ein Nietzsche-Brevier, Wiirzburg 1991, beson-
ders: S. 25-46 u. S. 61-82.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EGOZENTRIZITAT UND ECCE HOMO | 311

kommt, sondern existentiell gewéhlt werden will, so wie Nietzsche ihn an seinem
Geburtstag wihlt: »Und so erzdhle ich mir mein Leben«. Heidegger interpretiert
den Gedanken der ewigen Wiederkunft und des Augenblicks nicht als existentiellen
und schriftstellerischen Gedankengang und Akt, da Zukunft und Vergangenheit fiir
ihn in seinem Nietzsche-Buch Privativformen der Seinsgeschichte sind. Daher wei-
tet er seine treffende Beobachtung in seine allgemeine seinsgeschichtliche Betrach-
tung aus, da ihn der Autor Nietzsche nicht interessiert. Nur wenn das Individuum
selbst zum Augenblick wird, indem es Treffpunkt des Vergangenen und Zukiinfti-
gen ist, geschieht das Heraustreten aus der linearen Zeit, dies ist aber nur in der
Verwandlung dieses Ereignisses in ein Redeereignis moglich. Es handelt sich um
eine andere Zeitlichkeit als in einer Metaphysik des Augenblicks.

Die Temporalitit des Lebens stemmt sich in einem willentlichen Akt dem Ver-
rinnen entgegen — und so auch der zukiinftigen Zeit durch den literarischen Akt des
Erzéhlens. Der Bereich, in dem sich die eigentiimliche Zeit des Lebens abspielt, ist
deshalb fiir Nietzsche der der Werke, »was in ihnen Leben war, ist gerettet, ist un-
sterblich«. Das FlieBen wurde zum Stocken gebracht, es verlagert sich und betrifft
nun die Werke und ihre Seinsweise: Alles, was in ihnen Leben war, ist unsterblich
geworden.

Der Text entfaltet sich somit in seiner eigenen Gegenwart — es ist die Negation,
die Verweigerung aller Theorien des Werdens, die es seiner selbst entfremden und
wieder dem blinden Werden ausliefern will. Seine Parusie ist die des egozentrierten
Ichs, das von ihm Besitz ergreift, an seinem »Tag«. Eine Schopfung ohne Dauer
existiert nur in actu: sie hat als Dauer blof3 die Aura dieses Augenblicks, dieses
Sonnenblicks, in dem ihre Kraft nicht erlahmt. Die Zeitlichkeit, die sich gegen das
Vergehen stemmt, ist, wie bereits gesagt, die Zeit des Erzdhlens. Der Augenblick
kehrt in Ecce homo selbst wieder und zwar dort, wo er von seiner Aufgabe selbst
spricht: »meine Aufgabe, einen Augenblick hochster Selbstbesinnung der Mensch-
heit vorzubereiten, einen grolen Mittag, wo sie zuriickschaut und hinausschaut.«"’
Inhaltlich bezieht sich Nietzsche hier auf die angekiindigte »Umwerthung aller
Werthe«, das heif3t auf seine Schrift Der Antichrist.

Ahnlich wie in Also sprach Zarathustra wird das autobiographische Material
verstanden. Die kosmologische Gedankenfigur Zarathustras: »Alles geht, alles
kommt zuriick; ewig rollt das Rad des Seins. Alles stirbt, alles blitht wieder auf,
ewig lauft das Jahr des Seins«™ wendet sich in einer komplizierten Inversion in
sich selbst und entledigt sich aller metaphysischen Bindungen. Der »Sonnenblick«
ist weder seinsgeschichtlich noch theologisch zu begreifen, sondern nur innerhalb
von Nietzsches dividualistisch-egozentrierter philosophischer Poetologie des Selbst.

47 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 330.
48 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 272.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Auf der einen Seite fithrt der Sonnenblick zur Entindividualisierung des Lebens,
wird es doch unter den Voraussetzungen der ewigen Wiederkunft gedacht und be-
trachtet. Auf der anderen Seite bietet die ewige Wiederkunft die Moglichkeit, eine
Wahl zu treffen, das eigene Leben zu bejahen und umgestalten zu kénnen. Diese
Moglichkeit der Umgestaltung ist auf dsthetisch-philosophischer und symbolischer
Ebene im Medium der Schrift, im Medium der autobiographischen Literatur als Be-
und Umschreibung des Lebens, in der Konstruktion eines egozentrierten Weltbil-
des, das sich durch die Figuren der Projektion, Introjektion, Semiotik usw. aus-
zeichnet.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DRITTES KAPITEL:
ANMERKUNGEN ZUM VOLLKOMMENEN LESER

1. — An dieser Stelle soll die Passage in Ecce homo genauer untersucht werden, in
der Nietzsche auf den »vollkommenen Leser< zu sprechen kommt. Es ist davon aus-
zugehen, dall die Figur des Lesers — so wie etwa die freien Geister im Falle von
Menschliches, Allzumenschliches — ebenfalls eine Selbstprojektion des Autors dar-
stellt. Darauf deutet nicht nur die in der Analyse des Titels herausgestrichene sys-
tematische Stelle hin, die Nietzsche dem Leser zuweist, sondern auch der Schluf}
des Vorworts, in dem Nietzsche, Zarathustra zitierend, den Leser direkt anspricht
und das er mit seinem Namen unterzeichnet: »Nun heisse ich euch, mich verlieren
und euch finden; und erst, wenn ihr mich Alle verleugnet habt, will ich euch wie-
derkehren. .. Friedrich Nietzsche«.' Ist der Leser, so wie Nietzsche ihn in Ecce ho-
mo entwirft, also ebenfalls ein Bestandteil seiner dividualistisch-egozentrierten Poe-
tologie?

Wenn Nietzsche, wie wir gesehen haben, an seinen Leser mit der Forderung
herantritt, er sei so zu lesen, »wie die guten alten Philologen ihren Horaz lasen<®
und damit auf der einen Seite ein Lesen und auch ein Verstehen aus seinem (re-
)konstruierten Werkzusammenhang, beziechungsweise aus dem Zusammenhang der
einzelnen Schriften untereinander fordert, und auf der anderen Seite ein Stil- und
Schreibideal formuliert, das er fiir sich und Horaz reklamiert, welches aber eben
nicht nur auf der Produktionsseite, auf der Ebene der Schreibweise besteht, sondern
auch in der Lektiire nachvollzogen werden muf, so fordert er ein Lektiireverfahren,
das sich sowohl in die werkimmanente Dialogizitit der einzelnen Texte begibt als
auch in jenes labyrinthische, semiotische »Mosaik von Worten, wo jedes Wort als
Klang, als Ort, als Begriff, nach rechts und links iiber das Ganze hin seine Kraft
ausstromt, dies minimum in Umfang und Zahl der Zeichen, dies damit erzielte ma-

1 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 261.
2 Ebd., S. 305.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

ximum in der Energie der Zeichen«,3 um so den Spiegelungen, Korrespondenzen,
Verschiebungen und Uberblendungen der Texte gerecht zu werden. Das heifit auch,
daB3 die Rekonstruktion des Dialogs, den ein Nietzschescher Text mit anderen — ei-
genen und fremden — fiihrt, zugleich tiefer und voller in die Struktur des Textes
selbst (hier Ecce homo) fithren kann, und eventuell auch in das, was Nietzsche mit
der architektonischen Metapher des Labyrinths angedeutet hat.

Zum Umgang mit der Textstelle, die im Folgenden im Zentrum der Aufmerk-
samkeit steht, soll noch kurz angemerkt werden, dall die Passage wie ein Aphoris-
mus behandelt wird. Zwar ist dies ein kiinstliches Vorgehen, da es sich strengge-
nommen natiirlich nicht um einen Aphorismus handelt, doch bildet diese Textstelle
eine in sich geschlossene Sinneinheit in dem Abschnitt, in dem sie zu finden ist.*
Daher nehmen die folgenden Uberlegungen zunichst einmal einen heuristischen
Stellenwert ein. Die Behandlung der Textstelle als Aphorismus macht es moglich,
sie Satz fiir Satz zu kommentieren, damit lesend die Bewegung nachgezeichnet
werden kann, die der Text selbst vollzieht, statt sie sofort mit einer These zu kon-
frontieren. Leitend fiir die folgenden Anmerkungen ist dariiber hinaus eine Bemer-
kung Nietzsches: »Ein Aphorismus, rechtschaffen geprigt und ausgegossen, ist da-
mit, dass er abgelesen, noch nicht >entziffert: vielmehr hat nun erst dessen Ausle-
gung zu beginnen, zu der es einer Kunst der Auslegung bedarf.«’ Also zunichst
einmal die Textstelle, um die es gehen soll:

Wenn ich mir das Bild eines vollkommenen Lesers ausdenke, so wird immer ein Un-
thier von Muth und Neugierde daraus, ausserdem noch etwas Biegsames, Listiges,
Vorsichtiges, ein geborener Abenteurer und Entdecker. Zuletzt: ich wiisste es nicht
besser zu sagen, zu wem ich im Grunde allein rede, als es Zarathustra gesagt hat:
wem allein will er sein Réthsel erzidhlen?

Euch, den kithnen Suchern, Versuchern, und wer je sich mit listigen Segeln auf
furchtbare Meere einschiffte, —

euch, den Rithseln-Trunkenen, den Zwielicht-Frohen, deren Seele mit Fléten zu je-
dem Irrschlunde gelockt wird:

— denn nicht wollt ihr mit feiger Hand einem Faden nachtasten; und wo ihr e r -

rathen konnt,dahasstihres,zuerschliessen ...6

Der Text entzieht sich zunéchst einer unmittelbaren und eindeutigen Interpretation.
Zugleich scheint er gerade dadurch zu dem aufzurufen, woriiber er spricht: zu

3 F. Nietzsche: Gotzen-Ddmmerung, KSA 6, S. 155.
Nietzsche stellt sich die Frage selbst, ob es sich bei seinen Aphorismen tatsdchlich
um Aphorismen handelt: »Es sind Aphorismen! Sind es Aphorismen?« F. Nietzsche:
Nachgelassene Fragmente 1880-1882, KSA 9, S. 356.

5 F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA S, S. 255.
F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 303f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER VOLLKOMMENE LESER | 315

»Abentheuern« und »Entdeckungen«. Insofern formuliert der folgende Lektiirever-
such keine geschlossene Interpretation, sondern den Versuch, eine Reihe von Ent-
deckungen am Text und Anmerkungen zu Nietzsches Bild vom >vollkommenen Le-
ser< zu machen. Insbesondere das semantische Feld des Entdeckens und der Entde-
ckung hat fiir Nietzsche, wovon beispielsweise ein Gedicht wie Nach neuen Meeren
oder seine Selbstmodellierung als Entdecker des Dionysischen oder der modernen
Psychologie Zeugnis ablegen, eine besondere thematische, aber auch methodologi-
sche Bedeutung, die in der Spannung zwischen dem Finden und Erfinden, zwischen
dem Alten und dem Neuen besteht. So kann das Heuristische des nun folgenden
Vorgehens ganz wortlich genommen werden, denn gemiB Jean Pauls Ubersetzung
des Begriffs Heuristik mit »F indkunst«’ weist auch das deutsche Wort »entdeckenc
oder Entdecker diese angesprochene Spannung auf, »denn die sache, die man ent-
deckt, wird als vorher schon existierend angenommen, nur dasz sie nicht bekannt
war, z. b. Amerika vor dem Columbus.«*

2. — Betrachtet man zunichst die dullere Gestalt der Textstelle, das, was bei Nietz-
sche die »Oberfliche und Haut« eines Textes heift, so fallen einem direkt zwei ty-
pographische Hervorhebungen auf: erstens der Ubergang von Prosa in, so mdchte
ich es vorldufig nennen, Verse, und zweitens die drei gesperrten Worter »w e m «,
werrathen«und»erschliessen «— wobeidas erste gesperrte Wort im
Prosateil steht und die beiden letztgenannten dem Versteil zugeodnet sind. Die Pas-
sage weist zundchst einmal eine typographische Zweiteilung auf, denn der mit dem
Fragewort »w e m « eingeleiteten Frage, die den Prosateil beendet, scheinen die
drei Verse als Antwort zu dienen. Die Textstelle weist also oberfldchlich betrachtet
eine Frage-und-Antwort-Struktur auf.

Nietzsche erldutert seine Vorstellung vom >vollkommenen Leser< also, indem er
Zarathustra zu Wort kommen 1468t, genauer gesagt, indem er drei Verse aus Also
sprach Zarathustra zitiert. Er erweitert seine Aussagen iiber den >vollkommenen
Leser< um den Kontext der zitierten Zarathustra-Stelle und stellt damit in dieser
Ecce homo-Passage ein Verhiltnis von Text und Kommentar her. Diese Selbstzita-
tion erdffnet genau den Horizont, den Nietzsche mit der Forderung einer Horaz-
Philologie stellt: Der Leser soll das Werk als Ganzes begreifen, den inter- und in-
tratextuellen Verweisen folgen und auf die Spiegelungen und Korrespondenzen
achten, die sich gegenseitig erldutern. Die Bemerkung, dall Also sprach Zarathustra

7 Vgl.: Jean Paul: Vorschule der Asthetik, in: ders: Werke, hg. von N. Miller u. G.
Lohmann, Miinchen 1959ff., 1. Abt. Bd. 5, S. 202.
8 Vgl.: Artikel zu >Entdecken< und >Entdecker< in: Deutsches Worterbuch von Jacob

und Wilhelm Grimm (1862), Miinchen 1984, Bd. 3, S. 506f.
9 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 538.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

in Versen geschrieben ist, mag den ein oder anderen Leser irritieren, doch Nietz-
sche schreibt an einer anderen Stelle in Ecce homo, nachdem er wieder aus Also
sprach Zarathustra zitiert hatte, selbst: »Ich hebe einen Gesichtspunkt auf: der un-
terstrichene Vers giebt den Anlass hierzu.«' Das, was man an der Typographie der
Textstelle wahrnimmt, der Ubergang von Prosa in Verse, 148t sich also auch mit
Nietzsches eigenem Sprachgebrauch in bezug auf Also sprach Zarathustra begriin-
den." Ergidnzend muf aber auch gesagt werden, daB Nietzsches Klassifizierung von
Also sprach Zarathustra als einer Schrift, die in Versen verfaft ist, sich nicht ein-
heitlich darstellt. Vielmehr ist es so, dal die einzelnen als »Verse« bezeichneten
(zumeist rhythmisierten) Sdtze oder Text-Passagen je nach Kontext auch als Sprii-
che, Sentenzen oder Aphorismen tituliert werden. Zum einen konnte man aus dieser
Tatsache schlieBen, dafl Nietzsche es nicht sehr genau nimmt mit der Bestimmung
der Textgattung von Also sprach Zarathustra und ihm eine gewisse Willkiirlichkeit
unterstellen, doch 148t sich in der terminologischen Unschirfe im Umgang mit sei-
ner Schrift auch eine Textstrategie sehen, die seiner Formulierung Nachdruck ver-
leihen soll, daB er erstens die »vielfachste Kunst des Stils«'? in der Rhythmisierung
der Sprache tatsdchlich beherrscht, und zweitens, daB3 Also sprach Zarathustra eben
bezeugt, daBB »nie Jemand mehr von neuen, von unerhérten, von wirklich dazu ge-
schaffenen Kunstmitteln zu verschwenden gehabt«13 hat, wobei die Praxis, Verse
als Spriiche oder Sentenzen zu verstehen und auch so einzusetzen, bis in die grie-
chische Antike und die Bibel zurtickreicht.

Im Gegensatz zu Nietzsches Anspruch, seine Schriften als Kommentare zu Also
sprach Zarathustra aufzufassen,14 kommentiert Nietzsche an dieser Stelle das »Bild
eines vollkommenen Lesers« in Ecce homo also mit einer Textstelle aus Also
sprach Zarathustra. Zunichst einmal ist es nichts Besonderes, daf3 Nietzsche sich

10 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 349.

11 An dieser Stelle dreht sich das Verhiltnis von Text und Kommentar um; der Leser
kann die »Verse« als »Verse« nur bezeichnen mit dem Wissen um die spitere Erldute-
rung Nietzsches in Ecce homo oder auch im Wissen um die Verform von Also sprach

Zarathustra.
12 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 304.
13 Ebd.
14 Diesen Gedanken greift Nietzsche auch unabhingig von Ecce homo auf, und zwar in

seinen Briefen. So schreibt er zum Beispiel am 20. April 1883 an Malwida von Mey-
senburg aus Genua: »In der That habe ich das Kunststiick (und die Thorheit) >began-
gent, die Commentare echer zu schreiben als den Text [gemeint ist Also
sprach Zarathustra, R. S. M.]. — Aber w e r hat sie denn gelesen?« F. Nietzsche:
Scimtliche Briefe, KSB 6, S. 364. — Oder an Reinhardt von Seydlitz am 26. Oktober
1886: »Hast Du Dich in meinem >Jenseits< umgethan? Es ist eine Art von Commentar
zu meinem >Zarathustra<. Aber wie gut miiffite man mich verstehen, um zu verstehen,
in wie fern es zu ihm ein Commentar ist!« F. Nietzsche: Scmtliche Briefe, KSB 7, S.
270f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER VOLLKOMMENE LESER | 317

auch an dieser Stelle selbst zitiert. Also sprach Zarathustra bildet ndmlich, wie wir
bereits gesehen haben, den zentralen Intertext und die zentrale werkinterne Refe-
renzschrift fiir Ecce homo. Der Untertitel »Wie man wird, was man ist« referiert un-
ter anderem auch auf Zarathustras Forderung: »Werde, der du bist!«'® Nimmt man
die Rede von den Versen ernst, dann scheint diese Tatsache bei Nietzsche auf eine
allgemeine poetologische Uberlegung hinzuweisen, die er in Die fiohliche Wissen-
schaft formuliert hat: »man schreibt nur im Angesicht der Poesie gute Prosal«'® Ei-
nerseits 146t sich dieser Satz auch auf den Leser anwenden und behaupten, dal man
nur im Angesicht der Poesie gute Prosa liest. Andererseits deutet die Engfiihrung
von Poesie und Prosa, wie sie ja auch etwa von Heraklit vollzogen worden ist, auf
eine besondere Hervorhebung formaler und kompositorischer Elemente hin. Wen-
det man diesen Gedanken auf die Passage iiber den >vollkommenen Leser< an, so
entdeckt man, dal dieser Stelle eine zentrale kompositorische Bedeutung in Ecce
homo zukommt. Sie ist nicht nur die ausfiihrlichste Referenz, in der Nietzsche zu-
sammenhéngend iiber den Leser reflektiert, sondern sie eroffnet auch den Einblick
in Nietzsches selbstreflexive Technik der Schaffung von Symmetrien und Spiege-
lungen, womit ebenfalls ein Hinweis dafiir gegeben ist, daB es sich beim >vollkom-
menen Leser< um eine Selbstprojektion Nietzsches handelt.

Die Textstelle ist der Abschluf des dritten Abschnitts des dritten Kapitels »Wa-
rum ich so gute Biicher schreibe«. Sie ist das genaue textliche Zentrum der sechs
Abschnitte, in denen Nietzsche allgemein iiber die Rezeption seiner Schriften und
iiber seinen Stil spricht, bevor er sich dann iiberwiegend als Leser seiner Schriften
présentiert, das heilit, seine Schriften einzeln thematisiert, kommentiert, deutet und
auf Also sprach Zarathustra hin perspektiviert, und im Akt einer sekundiren Bear-
beitung die Geschlossenheit und Einheitlichkeit seines Werks mit dem Zentrum A/-
so sprach Zarathustra konstruiert und konstituiert. Ebenso wie die zehn Abschnitte,
in denen Nietzsche seine Schriften bespricht und deren textuelles Zentrum — im
funften Kapitel — in dem Abschnitt tiber Also sprach Zarathustra besteht, wird in
den sechs Abschnitten, die den Hauptteil des Kapitels einleiten, Zarathustra zitiert
und zwar entsprechend am Ende des dritten Abschnitts, somit weist die Einleitung
des Kapitels eine parallele Struktur zum spéteren Hauptteil auf. Es handelt sich da-
bei um eine mise en abyme. Die Logik dieser mise en abyme und der damit verbun-
denen Symmetrie wird sogar noch dadurch verstdrkt und zugleich erweitert, daf3 die
Selbstzitation am Ende des dritten Abschnitts des Kapitels »Warum ich so gute Bii-
cher schreibe« aus den drei Anfangsversen des Kapitels »Vom Gesicht und Réth-
sel« des dritten Teils von Also sprach Zarathustra besteht, was man als eine weitere
formal-selbstreferentielle Spiegelung ansehen kann. Die Textstelle weist eine dhnli-

15 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 297.
16 F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 447.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

che kompositorische Struktur wie Ecce homo selbst auf. Auch dort findet sich jenes
»Spiel der Symmetrien aller Art und ein Uberspringen und Verspotten dieser Sym-
metrien«,17 die Nietzsche als eines seiner schriftstellerisch-stilistischen Hauptcha-
rakteristika betont und die in die Charakterisierung des »vollkommen Lesers< einge-
schrieben wird.

3. — Die inhaltliche Charakterisierung des »vollkommen Lesers< erinnert in ihrer
Diktion an Nietzsches Beschreibung des Dichters, so zum Beispiel in seinen Dio-
nysos-Dithyramben, wenn er ihn dort als »ein listiges, raubendes, schleichendes
[Thier]« '8 Schildert. In diesem Sinne lassen sich Nietzsches Erlduterungen zur
Textstelle, in der er den Leser als ein »Unthier von Muth und Neugierde< und als ei-
nen >geborenen Abenteurer und Entdecker< bezeichnet, als Erlduterungen fiir seine
Vorstellung einer dsthetischen Lebensform fruchtbar machen.

Der erste Sinnabschnitt der Passage iiber den vollkommenen Leser besteht aus
dem ersten Satz, der mit der Konjunktion »wenn« eingeleitet wird, die sowohl tem-
poral als auch kausal zu lesen ist. Das fiihrt zu zwei Lesarten des ersten Satzes, die
zundchst einmal nicht sehr stark zu differieren scheinen, doch die wichtige Bedeu-
tungsnuancen offenbaren. Der Satz hat einen sprachreflexiven Kern, der diese bei-
den Moglichkeiten des Lesens reflektiert: »wenn ich mir das Bild eines vollkom-
menen Lesers ausdenke, so wird immer ein Unthier von Muth und Neugierde dar-
aus [...].« Man konnte diese Aussage so verstehen, dal} einerseits, wenn man sich
ein Bild macht, ein Bild imaginiert, man bildhaft, das heiflt metaphorisch sprechen
muB."” AuBerdem kann der Begriff des »vollkommenen Lesers< selbst ein Bild sein,
ein >Ideal«, eine Begriffsdichtung, der die Metaphorizitit der Sprache zugrunde
liegt. Diese Lesart verweist in den Bereich der Dichtung und in Nietzsches sprach-
und metapherntheoretisch fundierte Anthropologie, wie sie im ersten Hauptteil im
Abschnitt »Der zeichenerfindende Mensch« rekonstruiert worden ist,20 vor allem

17 Brief an Erwin Rohde, 22. Februar 1884, F. Nietzsche: Sdmtliche Briefe, KSB 6, S.
479.

18 F. Nietzsche: Dionysos-Dithyramben, KSA 6, S. 377.

19 Dafiir spricht allein schon die Mehrdeutigkeit des Wortes Bild. Vgl. den Artikel zu
»yBild«< im »Grimmschen Woérterbuche, in dem es insbesondere unter Punkt zehn heif3t:
»am allerhdufigsten ist bild eine blosze vorstellung, idea, die wir uns in gedanken
machen, die wir uns einbilden (figurare, fingere, imaginari.) in ein gewand oder
gleichnis kleiden. er redet im bilde, figiirlich, tropisch;« Deutsches Wérterbuch von
Jacob und Wilhelm Grimm, Bd. 2, S. 12. Dariiber hinaus ist das Bild eines der zentra-
len Elemente von Nietzsches Projektionstheorem.

20 Ebenso wie das Wort »Unthier<, das sowohl ein >grof3es¢, >wildes Tier«, ein »mora-
lisch verwerfliches Wesen« als auch ein >Fabelwesen< bedeuten kann. Vgl. dazu den

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER VOLLKOMMENE LESER | 319

durch die Betonung des imaginativen, projektiven und damit fiktiven Charakters
(>ausdenke<).21 Andererseits wire aber auch eine etwas anders nuancierte Lektiire
dieser Stelle moglich, die darauf hinausliefe, dal der »vollkommene Leser«< jemand
ist, der selbst Metaphern und Bilder liest, beziehungsweise dazu in der Lage ist.”
Diese Doppeldeutigkeit des »vollkommenen Lesers« reproduziert also ebenfalls
das, was Nietzsche den »tropischen Menschen«® nennt. Der erste Satz wiirde, ver-
standen als Ubergang einer begrifflichen Sprache in eine figiirlich-metaphorische,
also bereits das vorfiihren, was die Textstelle performativ zum einen als Uberschrei-
tung der Textgattung von Prosa in Verse als Frage-und-Antwort-Spiel inszeniert,
zum anderen die Uberblendung zwischen imaginierendem Ich und imaginiertem
Leser veranschaulichen, die sich aus der Berticksichtigung der projektiven und me-
taphorischen Dimension ergibt. Dem Leser werden somit imagindrerweise die Ei-
genschaften des Autor-Ichs aufgepragt: Mut und Neugierde.

4. — Die drei substantivierten Adjektive »Biegsamkeit«, »List« und »Vorsicht«, mit
denen der Leser weiterhin charakterisiert wird, sind in Nietzsches Schriften durch
andere Kontexte, die ebenfalls mit dem Lesen zu tun haben, semantisch aufgeladen,
beispielsweise ist die »Biegsamkeit< ein Stilmerkmal eines »Meister[s] in der Kunst
der Prosa [...], der seine Sprache wie einen biegsamen Degen handhabt«.”* Dieser
Satz stammt aus dem Aphorismus 246 in Jenseits von Gut und Bdse, in dem Nietz-
sche weiterhin hervorhebt: »Und gar der Deutsche, der Biicher liest! Wie faul, wie
widerwillig, wie schlecht liest er! Wie viele Deutsche wissen es und fordern es von

Artikel »Unthier< in: Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Bd. 24,
S. 1938-1941.

21 Dies trifft sich auBerdem mit Nietzsches Definition der Metapher in Die Geburt der
Tragddie: »Die Metapher ist fiir den dchten Dichter nicht eine rhetorische Figur, son-
dern ein stellvertretendes Bild, das ihm wirklich, an Stelle eines Begriffs, vor-
schwebt.« F. Nietzsche: Die Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 60.

22 Diese Lesart resultiert aus einer anderen selbstreflexiven Wendung und zwar aus der
Metapher selbst, die den Begriff ersetzt: »ein Unthier von Muth«. Diese Metapher
verweist in ihrer Abstraktheit auf »die Ursprungsmetapher< schlechthin: den Lowen.
Das »Unthier« wire somit eine >Bestie«, ein »Raubtier<, und durch die semantische
Erweiterung »von Muth« wiirde der »Léwe« evoziert werden, ebenso wie die »blonde
Bestie« auch eine metareflexive Metapher ist. — Vgl. dazu Detlef Brenecke: »Die
blonde Bestie. Zum MifBverstdndnis eines Schlagworts«, in: N-St. 5 (1979), S. 113-
145.

23 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 117.

24 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 189. — Vgl. dazu den Abschnitt
»Der zeichenerfindende Mensch«.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sich zu wissen, dass Kunst in jedem guten Satze steckt, — Kunst, die errathen sein
will, sofern der Satz verstanden sein will!«*

Ja, Nietzsche fordert in diesem Aphorismus geradezu, sich der Musikalitit der
Sprache und insbesondere der Sprache des Aphorismus bewuflt zu sein, so »dass
man jedem staccato, jedem rubato ein feines geduldiges Ohr hinhilt, dass man den
Sinn in der Folge der Vocale und Diphtongen rith«.” Nietzsche fordert hier einen
sublimierten Héorer, wie er ihn in seinen Vorlesungen zur Geschichte der griechi-
schen Litteratur etworfen hat,27 der die Sprache als Klangkorper wahrzunehmen fa-
hig und bereit ist. Deshalb mag es auch nicht verwundern, daf3 die »Biegsamkeit<
ein musikalisch-dsthetisches Kriterium fiir Nietzsches Bewunderung fiir Bizet ist,
denn, so schreibt er, dessen »Musik scheint mir vollkommen. Sie kommt leicht,
biegsam, mit Hoflichkeit daher.«*® Der groBBe Unterschied zu Wagners Musik be-
steht laut Nietzsche darin, dal Bizets »Musik [...] den Zuhorer als intelligent, selbst
als Musiker [nimmt]«, ja seine Musik »schwitzt nicht«.”” Sie steht der Schwere und
dem Stil der décadence diametral entgegen. Etwas »Listiges« wird in dem Textab-
schnitt noch einmal aufgegriffen und zwar in der Formulierung der »listigen Segel«
und verweist auf die fiir Nietzsches dsthetische Selbstmodellierung so wichtige my-
thische Figur des Odysseus, der durch die Formulierung des » Abentheurers« eben-
falls impliziert wird. Odlysseus verweist auf die Verfiihrung, auf die Fragen nach
Dichtung und Kunst, nach Schein und Liige, auf die Fragen nach einer &sthetischen
Lebensform. So kann die Bezeichnung »Abentheurer« zunichst einmal als weitere

25 Ebd.
26 Ebd.
27 Auch als sich in Griechenland das private Lesen verbreitete, Dichtung nicht nur in

der Offentlichkeit rezipiert wurde, so betont Nietzsche in seiner Vorlesung, hatten die
antiken Leser primir ein akustisches und nicht ein visuelles Verhdltnis zu ihrer Spra-
che. Der griechische Leser war »nur der sublimirte Horer, der besonders scharf ho-
rende, nichts iiberhdrende, der langsam priifende: vor seinen Ohren erklingt die Rede
wirklich, es sind nicht nur Zeichen fuir Begriffe und Belehrung«. F. Nietzsche: Ge-
schichte der griechischen Litteratur, KGW 11/5, S. 280.

28 F. Nietzsche: Der Fall Wagner, KSA 6, S. 13.

29 Ebd., S. 14.

30 Nun kann man diese Anspielung auf >Odysseus« einfach als bildungsbiirgerliche Al-
lusion (ebenso wie die Formulierung »einem Faden nachtasten, die auf den Ariadne-
Mythos verweist) oder als Relikt der humanistischen Bildung Nietzsches auffassen
und dem keine weitere Bedeutung zugestehen, doch hat der Name »Odysseus« fiir
Nietzsche eine ganz bestimmte Konnotation. »Odysseus« ist fiir Nietzsche »der typi-
sche Hellene der dlteren Kunst« (F. Nietzsche: Die Geburt der Tragddie, KSA 1, S.
76), der »von Aeschylus zum grofartigen, listig-edlen Prometheuscharakter gestei-
gert worden war« (F. Nietzsche: Socrates und die Tragodie, KSA 1, S. 534). Odys-
seus bildet eine wichtige Figur fiir Nietzsches Selbstverstandnis als Autor. Vgl. dazu
den Abschnitt »Lisez: Nietzsches, das Selbst und der Typus des Odysseus«.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER VOLLKOMMENE LESER | 321

Bezeichnung fiir die Figur des Odysseus aufgefalit werden, wihrend »Entdecker«
bei Nietzsche bereits in die Sphire des Dichterischen verweist, wie zum Beispiel in
seinen Columbus-Gedichten.”' AufschluBreich ist sein eigener Sprachgebrauch der
Worter »Entdecker< oder »Entdecken< im Kontext des Erfindens. So tituliert sich
Nietzsche in Ecce homo selbst als »Erfinder des Dithyrambus«”. Diese Formulie-
rung legt ebenfalls eine Doppeldeutigkeit nahe, denn der Ausdruck Dithyrambus
hat nicht nur die Bedeutung einer bestimmten aus der Antike bekannten Art der
Dichtung, sondern kann auch Dionysos bedeuten.”® Somit wird die Entdeckung von
Dionysos zur Erfindung des Dithyrambus.

5. — Der zweite Satz des Textes fithrt eine Zusammenfassung vor, in der Nietzsche
den Ubergang zu Also sprach Zarathustra rhetorisch inszeniert. Seine Charakteri-
sierung des Lesers wird hier mit Zarathustras Reden parallelisiert, wobei die For-
mulierung »zu wem ich im Grunde allein rede«, als rhetorischer shifter, auch ein
tiefensemantisches Signal sein kann, das einen performativen Akt verdeutlicht.
Nietzsches Sprechen fiithrt somit in das >tiefste Buche, und tatsichlich bezeichnet er
in diesem Sinne A/lso sprach Zarathustra in seinen Briefen von 1888 und in Gdétzen-
Ddmmerung und immer wieder in Ecce homo.™*

Die so angedeutete Bedeutungstiefe greift auch das Rétsel auf, das Zarathustra
in Also sprach Zarathustra erzéhlt. Zarathustras Rétsel wird zudem zum doppelten

31 Vgl. zum Beispiel Nietzsches Gedicht Nach neuen Meeren: »Dorthin
—will ich;/und ich traue / Mir fortan und meinem Griff. / Offen liegt das Meer,
in‘s Blaue / Treibt mein Genueser Schiff. // Alles gldnzt mir neu und neuer, / Mittag
schlift auf Raum und Zeit —: / Nur d e i n Auge — ungeheuer / Blickt’s mich an, Un-
endlichkeit!« F. Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft, KSA 3, S. 649.

32 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 345.

33 Vgl. dazu Wolfgang Groddeck: » Dithyrambos« ist zugleich ein alter Name des >Di-
onysos<. D.h., der Gott ist mit dem Dithyrambus, dem Preislied zu seinen Ehren, in-
haltlich und formal als Topos identisch. Wenn der »Dithyrambus«< in seiner Identitat
mit »Dionysos«< ein Topos ist, so ist seine Erfindung ein Auffinden im Sinne der rhe-
torischen >Inventio¢, und der Ort der >Erfindung« fiir den »Erfinder< Nietzsche ist sein
»Werk«.« Wolfram Groddeck: Friedrich Nietzsche »Dionysos-Dithyramben<. Bedeu-
tung und Entstehung von Nietzsches letztem Werk, Berlin/New York 1991, 2 Bde., 2.
Bd., S. XVIIIL.

34 Vgl. dazu auch: »Ich habe der Menschheit das tiefste Buch gegeben, das sie besitzt,
meinen Zarathustra: ich gebe ihr tiber kurzem das unabhéngigste, —« F. Nietzsche:
Gotzen-Dimmerung, KSA 6, S. 153; oder: »Dies Buch, mit einer Stimme tiber Jahr-
tausende hinweg, ist nicht nur das hochste Buch, das es giebt, das eigentliche Hohen-
luft-Buch — die ganze Thatsache Mensch liegt in ungeheurer Ferneun t e r ihm —,
es ist auch das tiefste, das aus dem innersten Reichthum der Wahrheit heraus gebore-
ne [...]«. F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 259.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Ritsel, denn der Leser von Ecce homo mul zum einen identifizieren, woher die
Stelle aus Also sprach Zarathustra stammt. Zugleich wird ihm das Ritsel Za-
rathustras aktualisiert, wobei der Leser von Ecce homo an diesem Punkt noch gar
nicht wissen kann, worum es sich bei diesem Ritsel handelt. Ahnlich wie in Nietz-
sches subjekttheoretischen Uberlegungen das Ich sich in seiner Selbstbetrachtung
zum Ritsel wird,35 so wird sich der Leser bei der Lektiire des Ecce homo selbst
zum Ritsel. Dariliber hinaus weist dieser Satz genau die rhetorische Struktur der in-
ventio auf, als Auffinden, Entdecken und Erfinden des Stoffes, von dem gesprochen
wird. Nietzsche fiihrt dies also dem Leser vor, wo er das erste Mal seinen »voll-
kommenen Leser« thematisiert, anders gesagt, wo er ihn sich das erste Mal erfun-
den hat. Indem Nietzsche aber seine Beschreibung des »vollkommenen Lesers< mit
der Ritselrede Zarathustras parallelisiert, wird zugleich sein eigenes Ritsel, mit
dem er seine Herkunft zu Beginn des ersten Kapitels von Ecce homo darstellt, aktu-
alisiert: »ich bin, um es in Rithselform auszudriicken, als mein Vater bereits ge-
storben, als meine Mutter lebe ich noch und werde alt.«’® Auch hier konstruiert
Nietzsche also ein komplexes Symmetrieverhdltnis zwischen sich und seinem Le-
ser, zwischen dem vollkommenen Leser und seiner Begriffsperson Zarathustra, das
in gewisser Weise die Subjektproblematik, wie sie Nietzsche entworfen hat, repro-
duziert. — Ritsel verlangen aber nach Losungen. Jegliche Verritselung impliziert
eine Entritselung, so auch beim Rétsel, das Nietzsche seinen Lesern, das Zarathust-
ra seinen Horern stellt, wobei es sich inhaltlich gesehen dabei paradoxerweise um
eine Ritselrede handelt, die sich diskursiv kaum einholen 1468t, beziehungsweise in
ihrer Inkommensurabilitit ein Mysterium darstellt und auch darstellen soll.

6. — Wenn man die Rede von den Entdeckungen ernst nimmt, so gibt dieser kurze
Text-Auszug einiges zu entdecken. Zunichst einmal gilt es zu erkennen, dafl Nietz-
sche aus dem Kapitel »Vom Gesicht und Rithsel« zitiert. Doch schaut man sich
dann die Passage in Also sprach Zarathustra genauer an, so wird deutlich, dal das
Zitat gegeniiber der Originalstelle Verdnderungen aufweist. Philologisch gesehen
ist Nietzsches Selbstzitation >fehlerhaft«. Das Zitat aus Also sprach Zarathustra un-
terscheidet sich von der Original-Fassung der Textstelle im Kapitel »Vom Gesicht
und Rithsel« im dritten Teil von Also sprach Zarathustra zwar nur geringfiigig,
und fast konnte der Eindruck entstehen, da3 es sich bei der Selbstzitation lediglich
um eine etwas ungenaue Abschrift handelt. Die Fassung in Ecce homo unterschei-
det sich entscheidend an genau drei Stellen von der in Also sprach Zarathustra. Die
Passage lautet in Also sprach Zarathustra:

35 Vgl. dazu den Abschnitt »Das Ich, »der Grundwille< und das Selbst«.
36 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 264.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER VOLLKOMMENE LESER | 323

Euch, den kithnen Suchern, Versuchern, und wer je sich mit listigen Segeln auf
furchtbare Meere einschiffte, —

euch, den Réthseln-Trunkenen, den Zwielicht-Frohen, deren Seele mit Flsten zu je-
dem Irr-Schlunde gelockt wird:

— denn nicht wollt ihr mit feiger Hand einem Faden nachtasten; und, wo ihr e r -

rathen konnt,dahasstihres,zuerschliessen _3

In Ecce homo hingegen steht:

Euch, den kithnen Suchern, Versuchern, und wer je sich mit listigen Segeln auf
furchtbare Meere einschiffte, —

euch, den Réthseln-Trunkenen, den Zwielicht-Frohen, deren Seele mit Floten zu je-
dem Irrschlunde gelockt wird:

— denn nicht wollt ihr mit feiger Hand einem Faden nachtasten; und wo ihr e r -
rathen konnt,dahasstihres,zuerschliessen ...38

Erstens steht in Ecce homo »Irrschlunde« statt wie in Also sprach Zarathustra >Irr-
Schlunde« (V.2), zweitens steht in Also sprach Zarathustra nach dem letzten »und«
ein Komma (»und, wo ihr [...]«; V.3) und, schlieBlich endet derselbe Vers in Also
sprach Zarathustra mit einem Gedankenstrich nach »erschliessen<, wihrend in Ecce
homo drei Punkte stehen. Einem »vorsichtigen« Leser miifiten diese drei Verdnde-
rungen auffallen, er miiite sie, um in der Sprache Nietzsches zu bleiben, >entde-
cken«. Neben dem Aufgreifen der Zahl drei, die sich in den Verdnderungen am Text
manifestiert und damit die bereits oben angesprochene Kompositionslogik aufgreift,
haben natiirlich die drei Punkte, mit denen das Zitat endet, eine wichtige Bedeu-
tung, denn sie stehen nicht nur fiir die Tatsache, daB3 hier Text ausgelassen worden
ist. Einerseits implizieren sie, dal dem Leser die Beurteilung des eben Gelesenen
iibergeben wird, andererseits liegt die Bedeutung nahe, man solle >errathen<, was
mit dem Geschriebenen gemeint ist, dal man also weiterlesen soll und zwar im zi-
tierten Kapitel aus Also sprach Zarathustra, wobei das »errathen«, wie wir gesehen
haben, ein interpretationstheoretisches Pendant der Nietzscheschen Semiotik dar-
stellt.”” Nietzsches Selbstzitation besteht aus den Eroffnungsversen einer »Réthsel-
Rede« Zarathustras, die er an die »Schiffsleute« richtet. Dies ist in unserem Zusam-
menhang von Bedeutung, da die Schiffahrt fiir Nietzsche nicht nur eine Daseinsme-
tapher ist,40 sondern — als topische Metapher fiir die Dichtkunst” — dort zum Ort

37 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 197.

38 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 303f.

39 Vgl. den Abschnitt »Der Ausdruck Semiotik«.

40 So zum Beispiel an folgenden Textstellen in Also sprach Zarathustra: » Aber wer das
Land »Mensch« entdeckte, entdeckte auch das Land >Menschen-Zukunft<. Nun sollt

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

der Erzdhlung Zarathustras wird. Die Seefahrer als Horer des Ritsels werden zu
Reprisentanten des Lesers im Text. Dem Leser wird damit implizit eine dichteri-
sche, schopferische, kreative Qualitdt zugesprochen, beziehungsweise sie wird auf
ihn projiziert. Nietzsche notiert sich diesen Gedankengang als Leitsatz seiner all-
gemeinen »Lehre zum Stil«: »Es ist nicht artig und klug, seinem Leser die leichte-
ren Einwinde vorwegzunehmen. Es ist artig und klug, seinem Leser es iibrig zu las-
sen, die Quintessenz unserer Weisheit selber auszusprechen.«42

Die Titulierung des Lesers als »Sucher« verweist darauf, dal der Sinn dieser
Textstelle und des ganzen zitierten Abschnitts aus Also sprach Zarathustra nicht di-
rekt offenliegt, sondern daB man ihn finden muB. >Versucher« verweist auf Satan,
aber auch die Figur des Odysseus und auf Dionysos43 und zugleich auf den ver-
suchsweisen Charakter der Philosophie Nietzsches, auf die »Philosophen der Zu-
kunft«, zu denen sich Nietzsche selbst zihlt:

ihr mir Seefahrer sein wackere, geduldsame! Aufrecht geht mir bei Zeiten, oh meine
Briider, lernt auch recht gehen! Das Meer stiirmt: Viele wollen an euch sich wieder
aufrichten.« Friedrich Nietszche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 267. — »Son-
derlich die Menschen-Welt, das Menschen-Meer. — nach dem werfe ich nun meine
goldenen Angelruthe aus und spreche: thue dich auf, du Menschen-Abgrund! Thue
dich auf und wirf mir deine Fische und Glitzer-Krebse zu! Mit meinem besten Koder
kodere ich mir heute die wunderlichsten Menschen-Fische! — mein Gliick selber
werfe ich hinaus in alle Weiten und Fernen, zwischen Aufgang, Mittag und Nieder-
gang, ob nicht an meinem Gliicke viele Menschen-Fische zerren und zappeln.« F.
Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 297. — Zur Schiffahrt als Daseinsme-
tapher vgl.: Hans Blumenberg: Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Da-
seinsmetapher Frankfurt a. M. 1979. Dort heift es: »Die Wendung, die Nietzsche der
nautischen Metaphorik gegeben hat und die man gelegentlich gern >existentielle« ge-
nannt hitte, ist von Pascal erfunden worden[...]«. Ebd., S. 21f.

41 Vgl.: »Der Dichter wird zum Schiffer, sein Geist oder sein Werk zum Kahn.« Ernst
Robert Curtius: Europdische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern 41963, S.
139. — Auch Nietzsche greift die Seefahrt als Topos einer »dsthetischen Lebensforme«
auf: »Wir Neuen, Namenlosen, Schlechtverstidndlichen [...] wir bediirfen zu einem
neuen Zwecke auch eines neuen Mittels.[...]. Wessen Seele darnach diirstet, den
ganzen Umfang der bisherigen Werthe und Wiinschbarkeiten erlebt und alle Kiisten
dieses idealischen »Mittelmeers< umschifft zu haben, wer aus den Abentheuern der
eigensten Erfahrung wissen will, wie es einem Eroberer und Entdecker des Ideals zu
Muthe ist, insgleichen einem Kiinstler, einem Heiligen, einem Gesetzgeber, einem
Weisen, einem Gelehrten, einem Frommen, einem Gottlich-Abseitigen alten Stils:
der hat dazu zu allererst Eins nothig, die grosse Gesundheit —« F.
Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 337f.

42 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1882 — 1884, KSA 10, S. 23.

43 Vgl. dazu den Abschnitt »Dionysos gegen den Gekreuzigten«.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER VOLLKOMMENE LESER | 325

Eine neue Gattung von Philosophen kommt herauf: ich wage es, sie auf einen nicht
ungeféhrlichen Namen zu taufen. So wie ich sie errathe, so wie sie sich errathen las-
sen — denn es gehort zu ihrer Art, irgend worin Réthsel bleiben zu wollen —, mochten
diese Philosophen der Zukunft ein Recht vielleicht auch ein Unrecht darauf haben,
als Versucher bezeichnet zu werden. Dieser Name selbst ist zuletzt nur ein Versuch,
und wenn man will, eine Versuchung.44

Zugleich sind die »Sucher< und »Versucher« die Leser oder Hérer, die zu dem »Irr-
schlunde« gelockt werden. Mit dem Locken zum »>Irrschlunde« kann durchaus das
labyrinthische Verfahren, mit dem Nietzsche seinen Leser auf die Suche nach Be-
deutung und Sinn dieser Textstelle (und von Ecce homo) schickt, gemeint sein. —
Das Ritsel nun, das Zarathustra den >Schiffsleutenc stellt, ist ein Gleichnis. Das
Kapitel »Vom Gesicht und Réthsel« ist der erste veroffentlichte Text, in dem Nietz-
sche die Formel vom »abgriindlichsten Gedanken« gebraucht.45 Der »abgriindlichs-
te Gedanke« ist, wie wir gesehen haben, Nietzsches Gedanke von der ewigen Wie-
derkunft. Er benennt aber im Kapitel vom »Gesicht und Réthsel« den Gedanken
nicht, sondern erzihlt ein Gleichnis, das die Schiffsleute beziehungsweise der Leser
addquat verstehen miissen, um den Gedanken der ewigen Wiederkunft, der sich der
diskursiven Darstellung entzieht, zu begreifen. Indem Nietzsche aber das Rétsel in
Ecce homo nicht benennt, wird der Leser entweder zum >Entdecker< des Rétsels
und entdeckt zugleich sich selbst im Kapitel »Vom Gesicht und Réthsel« und somit
auch als Selbstprojektion des Autors in Ecce homo oder aber, er versagt als »voll-
kommener Leser<. Wenn man im Kapitel aus Also sprach Zarathustra weiterliest,
so entdeckt man einen Satz, der als einziger komplett gesperrt ist: »Aber da
lag ein Mensch 1«* Der Satz, auf den der Leser stof3t, wenn er dem Text-
abschnitt iiber den >vollkommenen Leser« folgt (>Aber da lag ein Mensch!¢), ist
durchaus iibersetzbar mit Ecce homo und wird somit selbst zum Satz, der der
Schrift Ecce homo zugrunde liegt, den es zu erraten gilt. Das, was dem Ecce homo
zugrunde liegt, ist>ein M e n s ¢ h «, ein singuldrer Mensch. Die Selbstzitation
entpuppt sich so als Selbstaufklarung.

Der »vollkommene Leser< wird somit zum Leser, der Nietzsche, auch hinter all
den Masken, in all den Figuren, Rollen und Begriffspersonen, ja, der im Nietzsche-
schen Subjekt-Dividualismus und -Pluralismus, die Singularitit erkennt. Nietzsche
fithrt in der Textstelle tiber den »vollkommenen Leser< in Ecce homo seinen Leser
zu dem, was er verbergen und zugleich offenlegen wollte. Er fiihrt dort nicht nur ei-
ne Charakterisierung vor, sondern in der Selbstreflexivitit und in der Verweisungs-
struktur fiihrt er das Lesen und seine Poetologie des Selbst vor. Indem Nietzsche

44 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, KSA 5, S. 59.
45 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, KSA 4, S. 199.
46 Ebd., S. 201.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

sein Bild vom »>vollkommenen Leser« schildert, mit Selbstprojektionen tiberblendet,
dafiir als Kommentar eine Passage aus Also sprach Zarathustra heranzieht, préisen-
tiert sich Nietzsche dem Leser zunéchst als Leser seiner selbst, seiner eigenen Tex-
te, die er auf sich hin rekontextualisiert.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VIERTES KAPITEL:
DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN

1. — Mit der Frage »Hat man mich verstanden?« er6ffnet Nietzsche die drei letzten
Abschnitte des letzten Kapitels »Warum ich ein Schicksal bin« in Ecce homo. Und
der letzte Abschnitt des Ecce homo besteht lediglich aus den lapidaren und durch-
aus ritselhaften Sétzen: »— Hat man mich verstanden? —Dionysos gegen
den Gekreuzigten ...«." Was bedeutet diese Formel? Handelt es sich le-
diglich erneut um eine antichristliche Invektive? Wer ist Nietzsches »Dionysos«?
Wer ist der »Gekreuzigte«, beziechungsweise was bezeichnen der Name Dionysos
und der Ausdruck der Gekreuzigte? Worauf referieren sie, und was heiflt hier »ge-
gen«, wie ist diese Préposition zu verstehen? Als Préposition der Entgegensetzung,
der Richtungsangabe, des Wetthewerbs oder des Austauschs? Warum endet Ecce
homo mit diesen Worten? Und in welchem Zusammenhang steht dies mit der bisher
entwickelten dividualistisch-egozentrierten Poetologie des »Selbst« bei Nietzsche?
Diesen Fragen, die sich kaum aus der isolierten Betrachtung und Analyse der For-
mel selbst beantworten lassen, da es sich um eine Uberlappung analytischer, poeto-
logischer und metaphilosophischer Fragestellungen handelt, widmet sich dieses
Kapitel, das versuchen wird, die Mehrdimensionalitit und Vielschichtigkeit der
SchluBiformel des Ecce homo Schritt fiir Schritt zu rekonstruieren und offen zu le-
gen. Zundchst soll aber ein kurzer Blick auf vier reprisentative Forschungs-
Positionen geworfen werden, die sich der eben formulierten Fragen angenommen
haben. Die erste kann man meta-philosophisch, die zweite existentiell-vitalistisch,
die dritte autobiographisch und die vierte mythopoetisch nennen.

1 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 374. — Zum antiken Gott Dionysos, auf den hier
nur nebenbei eingegangen werden kann, da die Rekonstruktion von Nietzsches Dio-
nysos im Vordergrund steht, vgl. Renate Schlesier: Art. »Dionysos«, in: Der Neue
Pauly, Enzyklopddie der Antike, hg. von Hubert Cancik und Helmuth Schneider,
Stuttgart/Weimar 1997, Bd. 3, Sp. S. 651-654; Richard Seaford: Dionysos, Lon-
don/New York 2006; Renate Schlesier/Agnes Schwarzmaier (Hg.): Dionysos. Ver-
wandlung und Ekstase, Regensburg 2008.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

2. — Fiir Giinther Figal steht generell fest: »Dionysos, das ist Nietzsches Gegenwort
zum Willen zur Macht.«’ Fiir Figal biindelt, indem er auf den Aphorismus 36 von
Jenseits von Gut und Bose verweist, auf den spiter noch genauer eingegangen wer-
den soll, »der Name »Dionysos« die Erfahrungen des Ewigen im menschlichen Le-
ben«, das Nietzsche in den Moglichkeiten, »sich zum Gedanken der >ewigen Wie-
derkehr< zu verhalten«, entdeckt habe, und Nietzsche ziele »mit dem Namen des
griechischen Gottes [...] auf eine Erfahrung des Géttlichen«,3 eine, wie Figal be-
tont, philosophische Erfahrung des Géttlichen im Menschlichen. Doch, was soll das
heiBen? Zunichst einmal, Nietzsche sei zwar antichristlich eingestellt, aber keines-
wegs areligios: Nietzsche ziele »auf eine Rehabilitierung und Wiedergewinnung
des Religi(isen«.4 Zweitens konstatiert Figal, da3 es Nietzsche mit Dionysos nicht
um eine klassische Transzendenzerfahrung geht, beziehungsweise mit Dionysos
keine transzendente GroBe gemeint ist. Stattdessen stehe der Name Dionysos im
Gegensatz zum Begriff des Dionysischen »fiir eine philosophische Einsicht, die aus
der bindenden Allgemeingiiltigkeit des Begrifflichen fiihrt (vgl. JGB 36). Es gibt
sie allein als >Beriihrungg, also derart wie man nach Platonischem Versténdnis die
Idee des Guten erfihrt.«’ Wird Nietzsche jetzt zum heimlichen Platoniker in Figals
Lektiire? Nein, eher zum Mystiker, denn Figal unterstreicht: »wéhrend es [bei Pla-
ton, RSM] der Logos ist, der aus dialektischer Kraft den befreienden, weil tiu-
schungsfreien Gedanken beriihrt, ist die Erfahrung, um die es Nietzsche geht, die
eines Beriihrtwerdens. Philosophische Freiheit kommt nicht aus eigener Kraft, son-
dern aus einer Entriickung des Erfahrens und Denkens. Die Beriihrung des Gottes
steht dafiir, dass philosophische Erfahrung im begrifflichen Denken nicht aufgeht.«6

Lassen wir Figals etwas unkonventionelle und merkwiirdige Vorstellung von
Philosophie einmal beiseite und halten fest, dal der Name Dionysos bei Nietzsche
laut Figal fiir eine spezifische Erfahrung steht, die auf ein empfangendes, nicht-
begriffliches, vielleicht kann man sogar sagen, auf ein nicht-propositionales Denken
verweist, das dem Willen zur Macht entgegenstehen soll, ja, das als Alternative zur
logizistischen, instrumentellen und letztlich metaphysischen Dynamik des Willens
aufgefafit wird. Es lohnt sich hier einen Moment zu verweilen und zu fragen, wel-
ches Motiv Figal hat, dies zu behaupten. Auch wenn Martin Heidegger in Figals
Rekonstruktion nicht explizit genannt wird, so ist die Parallele zu Heideggers Kon-
zeption, nach der sogenannten »Kehre<, des Denkens als Danken,7 Zu seiner quasi-
religiosen und erlésenden Vorstellung von der Un-Verborgenheit des Seins, das

2 Giinter Figal: »Nietzsches Dionysos«, in: N-St. 37 (2008), S. 51-61, hier S. 61.
3 Ebd., S. 51.

4 Ebd., S. 54.

5 Ebd., S. 60.

6 Ebd.

7 Vgl. Martin Heidegger: Was heifSst Denken?, Tiibingen 1961.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN | 329

»auf uns zu kommt« frappierend und vor allem erstaunlich,8 denn Heidegger hatte in
seiner eigenen Nietzsche-Lektiire diese Dimension dem Nietzscheschen Werk
komplett abgesprochen. Fiir Heidegger wire es undenkbar, dafl Nietzsche selbst ein
Gegenwort zum Willen zur Macht entwickelt hitte. Und ich meine, in diesem Punkt
hat Heidegger durchaus Recht, denn wie Nietzsche betont, der Mensch »braucht
ein Ziel, — und eher will er noch das Nichts wollen, als nicht wollen. — Ver-
steht man mich?... Hat man mich verstanden?... >Schlechterdings nicht!
mein Herr!<«— Fangen wir also von vorne an.«’ Der Wille ist fiir Nietzsche unhin-
tergehbar. Aus metaphilosophischer Perspektive scheint, wie noch genauer zu zei-
gen sein wird, Dionysos nicht das Gegenwort, sondern ein Ausdruck des Willens
zur Macht zu sein.

Fiir Gerd Schank hingegen sollte die SchluBformel »Dionysos gegen den Ge-
kreuzigten« als Formulierung eines » Wettkampf[s]« verstanden werden, in dem ein
»Agon« zwischen Dionysos und dem >Ideal«« (hier reprisentiert durch den Gekreu-
zigten) ausgetragen wird. »Die dionysischen Krifte des tragischen Zeitalters,
schreibt Schank in seiner existentiell-vitalistischen Betrachtung, »erweisen sich da-
bei als siegreich, weil sie stiarker sind, weil sie das Leben verkorpern. Das Ideal
geht an seiner eigenen Lebensferne zugrunde.«10 Dionysos représentiert so das Le-
ben und eine entsprechende vitalistische Lebenshaltung und -philosophie, wohinge-
gen der Gekreuzigte lebensferne und letztlich lebensfeindliche idealistische Vorstel-
lungen verkorpert, die zum Untergang bestimmt sind."" Diese Betrachtungsweise
findet sicherlich in folgendem Nachlaf3fragment Nietzsches ihr stirkstes Argument:

Dionysos gegen den »Gekreuzigten«: da habt ihr den Gegensatz. Es ist nicht eine
Differenz hinsichtlich des Martyriums — nur hat dasselbe einen anderen Sinn. Das
Leben selbst, seine ewige Fruchtbarkeit und Wiederkehr bedingt die Qual, die Zersto-
rung, den Willen zur Vernichtung...

Im anderen Fall gilt das Leiden, der »Gekreuzigte als Unschuldiger«, als Einwand
gegen dieses Leben, als Formel seiner Verurtheilung.

Man erriith: das Problem ist das vom Sinn des Leidens: ob ein christlicher Sinn, ob

ein tragischer Sinn... Im ersten Fall soll es der Weg sein zu einem seligen Sein, im

8 Vgl. Martin Heidegger: »Zeit und Sein, in: ders.: Zur Sache des Denkens, Tiibingen
1969.

9 F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA 5, S. 339.

10 G. Schank: Dionysos gegen den Gekreuzigten, S. 150.

11 So auch Jorg Salaquarda: »Dionysos gegen den Gekreuzigten, in: ders. (Hg.): Nietz-

sche, Darmstadt 1980, S. 288-322; Ulrich Willers: Friedrich Nietzsches antichristli-
che Christologie: eine theologische Rekonstruktion, Innsbruck/Wien 1988, vor allem
S. 22-32; Johann Figl: »Dionysos und der Gekreuzigte«. Nietzsches Identifikation
und Konfrontation mit zentralen religiosen >Figurens, in: Nietzscheforschung. Jahr-
buch der Nietzsche-Gesellschaft 9 (2002), S. 147-161.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

letzteren gilt das Sein als selig genug, um ein Ungeheures von Leid noch zu rechtfer-
. 12
tigen.

Doch fiir Gerd Schank wird bei Nietzsche dieser Gegensatz zwischen Dionysos und
dem Gekreuzigten iiberwunden, so daf} das »gegen« in der Formel nicht mehr auf
einen starren Gegensatz verweist, sondern auf der Grundlage der Logik der Umwer-
tung »als dionysisches »gegen« verstanden werden« muB."” Dieses »dionysische ge-
gen« soll als Wettkampf verstanden werden, da »ein idealistisches gegen« aus-
scheidet. Schank resiimiert seine Interpretation folgendermaBen: »Das >Ideal< geht
an seiner eigenen Lebensferne zugrunde. Dionysos bietet also »nur< Wettkampf an,
Agon, Kriftemessen. Der Untergang des >Rivalen« liegt dabei nicht im Plan eines

solchen Wettkampfes. Er ist sselbstverschuldet.«*

»Mit der Formulierung »Dionysos gegen den Gekreuzigten««, schreiben Riidiger
Schmidt und Cord Spreckelsen, »wird der »Reichste an Lebensfiille, der dionysische
Gott und Mensch« dem >interessantesten décadent« entgegensetzt.«15 Die beiden In-
terpreten sehen darin »eine Radikalisierung von Nietzsches Selbstbezeichnung als
»décadent und sein Gegensatz««. Dionysos und der Gekreuzigte sind fiir sie »Selbst-
bezeichnungen« Nietzsches.'® Man konnte also die Formel im Sinne von »Nietz-
sche gegen Nietzsche« verstehen. Und tatséchlich lassen sich gute Griinde anfiih-
ren, daB Nietzsche Dionysos und den Gekreuzigten als Selbstbezeichnungen be-
nutzt, wie im Kapitel Nietzsches Umgang mit Eigennamen zu Beginn dieser Studie
bereits gezeigt worden ist, vor allem, wenn man bedenkt, da3 Nietzsche einige sei-
ner letzten Briefe, die in die Zeit der Niederschrift von Ecce homo fallen, mit »Dio-
nysos« oder »der Gekreuzigte« unterschrieben hat. Die sich nun anschlieenden
Fragen lauten aber: Handelt es sich bei Dionysos und der Gekreuzigte um Synony-
me oder um Heteronyme Nietzsches? Oder um beides? Beziehungsweise referieren

12 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 266. — Diesen Ge-
danken aufgreifend, schreibt auch Karl Kerényi in seinem Dionysos-Buch tiber
Nietzsches Dionysos: »In der Alternative >Dionysos< oder »Christus< holte er [Nietz-
sche] — richtig oder unrichtig — jenen Gottesnamen hervor, den er mit seinem radika-
len Atheismus vereinigen konnte.« Karl Kerényi: Dionysos. Urbild des unzerstirba-
ren Lebens, Miinchen/Wien 1976, S. 7.

13 G. Schank: Dionysos gegen den Gekreuzigten, S. 150. — Gerd Schank hat in seiner
Studie dem semantischen Feld des »gegen« beziehungsweise des »contra« und der
Verwendung dieser Ausdriicke bei Nietzsche einer minutidsen Analyse unterzogen,
so daf sich tatsdchlich eine dionysische Resematisierung des Wortes »gegen« fiir
Ecce homo nachvollziehen laft.

14 Ebd.

15 Riidiger Schmidt/Cord Spreckelsen: Nietzsche fiir Anfinger. »Ecce homo«. Eine Le-
seeinfiihrung, Minchen 2000, S. 161.

16 Ebd., S. 161f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN | 331

Dionysos und der Gekreuzigte nur auf den Namen Nietzsche oder identifizieren sie,
wie auch immer man sich das vorzustellen hat, Nietzsche auch — parallel zu der be-
reits angefiihrten Uberlegung, daB ich mit dem Wort »ich« lediglich auf mich ver-
weise, ohne daf} ich mich damit identifizieren oder ausweisen konnte?

Hier setzt auch Heinrich Detering an, der in seiner Studie der engen Beziehung
zwischen Dionysos und dem Gekreuzigten und ihrer mythopoetischen Dimension in
Nietzsches letzten Schriften nachgegangen ist. Er analysiert Nietzsches letzte
Schriften vor dem Hintergrund ihrer »Narrative, in denen bestimmte fiir die Selbst-
verstandigung einer Kultur iiber grole Zeitrdume hinweg dominierende Weltansich-
ten, Menschenbilder, Geschehensmodelle in Geschichten, als Geschichten formu-
liert und kondensiert erscheinen«.'” Die Formel bildet laut Detering »in der Konse-
quenz von Nietzsches spiter Sprachpraxis eine vollkommene Kippfigur, in der die
Gegensitze komplementér ineinander verschrinkt sind.«'® Detering betont daher
auch:

Je nach Blickwinkel kann sie entweder jene Varianten des Mythos und seiner roman-
tischen Adaptationen restimieren, in denen »Dionysos« fiir die orgiastisch entfesselte,
von Angstlust besetzte und Zartheit wie Grausamkeit umfassende Ekstase steht, so
wie der frithe Nietzsche in der Tragddienschrift und den Texten aus ihrem Umkreis
geschildert hatte. Oder sie steht fiir die Uberlegenheit des aus Schwiche und gerade
in der Schwiche Starken. Im ersten Fall ist in der Formel der Jesus des Antichrist auf
Seite des »Gekreuzigten« einzusetzen, im zweiten Fall auf der Seite des »Dionysos«.
Diese Ambivalenz ist der vielleicht innovativste und sicher irritierendste Grundzug
von Nietzsches Schreibweise in den Spitschriften. [...] Gerade in dieser Ambivalenz
wird eine sehr genau angebbare (Um-)Deutung der beiden mythisch-religiésen Ge-
stalten und der in ihnen narrativ personifizierten Perspektiven, Welthaltungen und
Praktiken formuliert.19

Die SchluB3-Formel des Ecce homo ist, wie Detering zu Recht betont, ohne Zweifel
komplex und mehrdimensional, in ihr iiberlappen sich mehrere Gedankenkomplexe,
die ein kompliziertes Verhiltnis von Nietzsches philosophisch-literarischen Figu-
ren, Rollen, Begriffspersonen und zu seinem eigenen Selbst ausdriicken. Nietzsche
kniipft am Ende von Ecce homo ein engmaschiges Bedeutungsnetz, das im Folgen-
den nun analytisch und diskursiv Schritt fiir Schritt entwickelt werden soll.

17 H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 19.
18 Ebd., S. 89.
19 Ebd., S. 89f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

3. — Nun, zunéchst scheint es sinnvoll, Nietzsches Frage (»Hat man mich verstan-
den?«) und seine Antwort oder Aussage (»Dionysos gegen den Gekreuzigten«) in
den Kontext des letzten Kapitels des Ecce homo zu stellen. Anscheinend ist es ndm-
lich so, als ob sich Nietzsche mit seiner wiederholten Frage einerseits beim Leser
vergewissern mochte, ob er bisher tatsdchlich verstanden worden ist. Andererseits
scheint sich Nietzsche selbst vergewissern zu wollen, ob er sich als Leser und Autor
seines Selbst und die daraus zu ziehenden Konsequenzen verstanden hat. Diese
doppelte Geste ist durchaus verstidndlich und ohne weiteres nachvollziehbar, denn
er steigert und radikalisiert in »Warum ich ein Schicksal bin« seine Grandiositéts-
Vorstellungen und seine Egozentrizitit ins Extreme, Schicksalhafte und Narrenhaf-
te. Nietzsche schreibt: »Ich habe eine erschreckliche Angst davor, dass man mich
eines Tags heilig spricht: man wird errathen, weshalb ich dies Buch vorher her-
ausgebe, es soll verhiiten, dass man Unfug mit mir treibt... Ich will kein Heiliger
sein, lieber noch ein Hanswurst... Vielleicht bin ich ein Hanswurst... Und trotzdem
oder vielmehr nicht trotzdem —.«*

Inhaltlich geht es Nietzsche vornehmlich in diesem Kapitel darum, im Kontext
seines angekiindigten Projekts einer Umwertung aller Werte seine Moralkritik zu
bekriftigen, die (welt-)historische Dimension deutlich zu machen und die daraus
resultierenden kulturellen Konsequenzen zu présentieren. Er verla3t mit seinem an-
gekiindigten Projekt der Umwertung aller Werte die moralische und kommunikati-
ve Sprach-Gemeinschaft, und nicht nur die christliche Moral oder das christliche
Abendland, wie es so oft angenommen wird, so daf er sich nicht sicher sein kann,
ob man ihn tiberhaupt versteht. Erinnern wir uns: Nietzsche fordert ja mit seiner
Umwertung aller Werte, dall der Mensch nicht mehr die alten, vorgegebenen und
iibersinnlichen Werte befolgen, sondern sich seine eigenen neuen Werte schaffen
soll. Er muB} sich schopferisch seine Werte selbst schaffen, um sie dynamisch stets
selbst zu iiberwinden, um nicht im Nihilismus zu verharren. Nach dem Tod Gottes
ist die ehemals transzendente GrofBe, die dem menschlichen Leben Sinn gegeben
hat, hinfillig geworden, so da3 der Mensch gezwungen ist, die Transzendenz ins
menschliche Sein zuriickzunehmen, sich seinen eigenen Lebenssinn zu schaffen.
Hier spielen sowohl der Wille zur Macht im Sinne von Herrschaft als auch im Sinne
von Kraft und Potenz, die sich in der Kunst, im Kreativen und Schopferischen aus-
driicken, eine wichtige Rolle.

Nietzsche prisentiert sich seinem Leser im letzten Teil des Ecce homo noch
einmal explizit als ein Vielfacher, als ein Denker und Uberwinder der Gegensiitze,
als ein gefihrlicher Denker. Er prisentiert seine »dionysische Natur«”' und be-

20 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 365.
21 Ebd., S. 366.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN | 333

zeichnet sich als »froher Botschafter«, also als einen Gegenentwurf zu Jesus, 2 als
»der erste Immoralist«, als »Verhidngnis«, als »Genie«, als »Fluch«, als »Schick-
sal«, als der »Vernichter par excellence«,23 das heifit nicht nur als Vernichter von
(iberkommenen) moralischen und metaphysischen Ideen, sondern auch von Men-
schen. Das »gutmiithige Heerdengetier«, die durch Moral kastrierte »und auf eine
armselige Chineserei«* heruntergebrachte Menschheit will er vernichten und pro-
phezeit: »es wird Kriege geben, wie es noch keine auf Erden gegeben hat. Erst von
mir an giebt es auf Erden grosse Poli‘[ik«,25 und er konfrontiert den Leser mit
Aussagen, wie »[d]er Ekel am Menschen ist meine Gefahr.. .«.*® Auch wenn man
Nietzsche nicht wortlich nehmen mul3, so setzt er sich auch hier nicht nur iiber das,
was man Anstand, Sitte und guten Ton nennt, letztlich also {iber literarische und
kulturelle Konventionen hinweg, sondern greift frontal jegliche Moral an — und

22 Vgl. zum »frohen Botschafter« Jesus F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 207f.:
»Dieser >frohe Botschafter« starb wie er lebte, wie er lehrte — nicht um >die Men-
schen zu erldsent, sondern um zu zeigen, wie man zu leben hat. Die Praktik ist es,
welche er der Menschheit hinterliess: sein Verhalten vor den Richtern, vor den
Héschern, vor den Anklégern und aller Art Verleumdung und Hohn, — sein Verhalten
am Kreuz. Er widersteht nicht, er vertheidigt nicht sein Recht, er thut keinen Schritt,
der das Ausserste von ihm abwehrt, mehr noch, er fordert es heraus... Und er
bittet, er leidet, er liebt mit denen, in denen, die ihm Boses thun ... Die Worte zum
Schidcher am Kreuz enthalten das ganze Evangelium. »Das ist wahrlich ein gott-
licher Mensch gewesen, ein Kind Gottes« sagt der Schicher. »Wenn du dies fiihlst —
anwortet der Erléser —so bist du im Paradiese, so bist auch du ein Kind Gottes
..« Nicht sich wehren, nicht ziirnen, nicht verantwortlich-machen ... Sondern
auch nicht dem Bosen widerstehen, — ihn lieben...« — Wenn man sich diese Ausfiih-
rung Nietzsches genauer ansieht, dann konnte man, gegen Figal, sagen, da3 Jesus,
der Erldser und der Gekreuzigte das Gegenwort zum Willen zur Macht darstellen. In
der Lebensfithrung des Gekreuzigten beziechungsweise Jesus’, die durch die bedin-
gungslose Nichsten- und Feindes-Liebe geprégt ist, erscheint ein Gegenmodell zum
Willen zur Macht. Dies genauer zu erldutern, ist leider hier nicht der Ort. Nur soviel
sei angemerkt: Es scheint so, als ob Nietzsche in seinen letzten Schriften und Auf-
zeichnungen in Jesus ein Modell, ein Weltbild und eine Lebensform erkennt, die eine
Korrektur seines Konzepts des Willens zur Macht nétig macht. Ich werde das an an-
derer Stelle genauer nachzeichnen und die Lebensform, die Nietzsche mit Jesus ent-
deckt, in Verbindung setzen mit der in Also sprach Zarathustra entwickelten Tugend
des Schenkens, die kein Gegengeschenk erwartet.

23 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 366.

24 Ebd., S. 369.

25 Ebd., S. 366.

26 Ebd., S. 371. — Zum semantischen Feld des »Ekels¢, in dem sich bei Nietzsche er-
kenntnis-, moral- und zivilisationskritische Uberlegungen mit Reflexionen zur Asthe-
tik und zum Leib kreuzen, vgl. das Nietzsche gewidmete Kapitel »Das »Nein< des
Ekels und Nietzsches »Tragodie< der Erkenntnis« in Winfried Menninghaus: Ekel.
Theorie und Geschichte einer starken Empfindung, Frankfurt a. M. 2002, S. 225-274.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

nicht nur die christliche. Viele von Nietzsches Aussagen im Ecce homo sind scham-
und gewissenlos, mit ihnen mochte er Emporung, eventuell sogar Wut beim Leser
hervorrufen. Er schreibt, eine Formel aufgreifend, die Voltaire gegen die Katholi-
sche Kirche gerichtet hatte, direkt vor der SchluB3formel des Ecce homo in Sperr-
druck — so als ob er diese Worte seinen Lesern in den Mund legt —: »Ecrasez
’infame! — —«’ (Zermalmt den Infamen/die Infame!) Doch warum? Wie hat
man ihn zu verstehen? Was soll diese Provokation? Nun, es geht Nietzsche um die
Vernichtung und Uberwindung der »Guten, [...] Wohlwollenden, Wohlta-
tigen«, um die Vernichtung »der sogenannten sittlichen Weltordnung<«,28 um die
Uberwindung des moralischen Menschen, der im Gekreuzigten sein historisches
und kulturelles »Symbol« par excellence gefunden hat,29 wobei sich Nietzsches An-
tichristentum, wie wir bereits gesehen haben, vor allem gegen das historisch ge-
wordene Christentum wendet,30 gegen den Typus des Priesters und gegen den
christlichen Machtwillen, der sich hinter der Moral und dem christlichen Glauben
verbirgt und der in der Figur des Paulus seinen historischen Ausgangspunkt und
Ausdruck fand.”!

Doch auch hier, wo es um Fragen der Moral geht, geraten wir, wie im ersten
Hauptteil dieser Arbeit rekonstruiert, in Nietzsches Logik der Namensersetzungen.
»Die Selbstiiberwindung der Moral aus Wahrhaftigkeit«, schreibt Nietzsche im drit-
ten Abschnitt von »Warum ich Schicksal bin«, »die Uberwindung der Moralisten in
seinen Gegensatz — in mich — das bedeutet in meinem Munde der Name Za-
rathustra.«’> Und erinnern wir uns, Zarathustra, »das ist der Begriff des Dionysos
selbst.«’> Auf das, was Nietzsche mit der Formulierung »Begriff des Dionysos« ge-
nau meint, werde ich noch zu sprechen kommen. Ich mochte zundchst Nietzsches
Gedankengang zur Vernichtung der Moral zu Ende fiihren.

27 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 374.

28 Ebd., S. 367.

29 Vgl. F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 206f.

30 Besonders die christliche Leibfeindlichkeit ist Zielscheibe von Nietzsches Angriffen:
»Thatsdchlich erweist sich der Christ als eine iibertreibende Form der Selbstbeherr-
schung: um seine Begiergen zu bindigen, scheint er n6thig zu haben, sie zu vernich-
ten oder zu kreuzigen.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA
11, S. 706f.

31 Nietzsche nimmt den Gekreuzigten sowie das Urchristentum aus seiner Kritik heraus.
In Der Antichrist schreibt er: »Es ist falsch bis zum Unsinn, wenn man in einem
»Glaubeng, etwa im Glauben an die Erlgsung durch Christus das Abzeichen des
Christen sieht: bloss die christliche Praktik, ein Leben so wie der, der am Kreuze
starb, es lebte, ist christlich... Heute noch ist ein solches Leben moglich, fiir ge-
wisse Menschen sogar nothwendig: das echte, das urspriingliche Christenthum wird
zu allen Zeiten moglich sein...« F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 211.

32 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 367.

33 Ebd., S. 344.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN | 335

Wenn Strawson Recht hat — und ich meine er hat Recht —, daB jegliche Moral,
sei sie nun — konzeptuell gesehen — primir traditionalistisch-autoritar wie die christ-
liche, sei sie primdr prudentiell-partikularistisch wie die antike griechische oder
universalistisch-autonom wie die moderne westliche, die zumeist auch auf der Idee
des Egalitarismus, auf der (strukturell gesehen) internalisierten Affekt-Trias Entriis-
tung-Groll-Schuldgefiihl basiert, so verabschiedet Nietzsche dieses Modell mit sei-
ner Umwertung aller Werte und Ecce homo vollig und versucht, jegliches koopera-
tive menschliche Gemeinwesen durch einen Akt radikaler Freiheit zu sprengen.34
»Ich bin kein Menschg, schreibt Nietzsche, »ich bin Dynamit.«35

Er schreibt, in meines Erachtens deutlicher Anlehnung an die (Selbst-)
Bestimmung des Dionysos in den Bakchen des Euripides, in denen Euripides unter
anderem die uneingeschriankte und uneinschrankbare Macht des Gottes darstellt und
reflektiert:’® »Ich bin bei weitem der furchtbarste Mensch, den es bisher gegeben
hat; dies schlie3t nicht aus, dass ich der wohltitigste sein werde«.”’ Aus einer mora-
lischen Perspektive stilisiert sich Nietzsche zum Verbrecher,38 als der furchtbarste

34 Vgl. Peter Strawson: »Gesellschaftliche Moral und persénliche Ideale«, in: Giinther
Grewendorf/Georg Meggle (Hg.): Seminar Sprache und Ethik, Frankfurt a. M. 1974,
S. 317-341.

35 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 365. — Bekanntermaflen hat Nietzsche die Dy-
namitmetaphorik nicht erfunden. Sie stammt aus einer Rezension von Dr. Widmann
uber Jenseits von Gut und Bdse. Nietzsche berichtet enthusiastisch Malwida von
Meysenburg brieflich am 24.9.1886 von dieser Rezension, die im Berner Bund er-
schienen war: »Jene Dynamitvorrithe, die beim Bau der Gothardbahn verwendet
wurden, fiihrten die schwarze, auf Todesgefahr deutende Warnungsflagge. — Ganz in
diesem Sinne sprechen wir von dem neuen Buche des Philosophen Nietzsche als von
einem gefihrlichen Buche. [...] Der geistige Sprengstoff, wie der materielle, kann ei-
nem sehr niitzlichen Werke dienen; es ist nicht nothwendig, dafl er zu verbrecheri-
schen Zwecken mifibraucht werde. Nur thut man gut, wo solcher Stoff lagert, es deut-
lich zu sagen >Hier liegt Dynamit!« Brief an Malvida von Meysenburg, 24.
September 1886, F. Nietzsche: Sdamtliche Briefe, KSB 7, S. 258.

36 Am Ende des 3. Epeisodion (V. 860f.) der Bakchen des Euripides beendet Dionysos
seine Rede an den Chor mit folgender Charakterisierung: »Dionysos, der seinem We-
sen nach den Menschen ein wahrhaft ganz furchtbarer — und auch ganz sanfter Gott
ist.« Euripides: Bakchen, tubersetzt von Kurt Steinmann, Frankfurt a. M./Leipzig
1999, S. 64f. — Die zentrale Rolle der Machtthematik in den Bakchen des Euripides
hat in jingster Zeit Jean Bollack in seiner Studie Dionysos et la tragédie. Commen-
taire des »Bacchantes« d’Euripide, Paris 2005, herausgearbeitet.

37 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 366.

38 So schreibt Nietzsche auch an August Strindberg, sich mit dem Verbrecher Prado
identifizierend, Ecce homo sei »mitunter sebst im Stil yPrado« geschrieben.« Brief an
August Strindberg vom 8. Dezember 1888, F. Nietzsche: Simtliche Briefe, KSB 8, S.
509. Martin Stingelin erklart die Identifikation folgendermalien: »Bleibt das Ritsel
von Nietzsches Identifikation mit dem [...] am 28. Dezember 1888 hingerichteten

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Mensch, der je gelebt hat, aus der Perspektive einer Befreiung von jeglicher Moral
als der wohltitigste. Darin zeigt sich unter anderem seine bipolare dionysische Na-
tur, und so verwundert es auch nicht, daf er sich bereits im Vorwort zu Ecce homo
davon distanziert, ein Heiliger, ein tugendhafter oder moralischer Mensch zu sein
oder zu werden. Er schreibt: »Ich bin sogar eine Gegensatz-Natur zu der Art
Mensch, die man bisher als tugendhaft verehrt hat. Unter uns, es scheint mir, dass
gerade Das zu meinem Stolz gehort. Ich bin ein Jiinger des Philosophen Dionysos,
ich z6ge vor, eher noch ein Satyr zu sein als ein Heiliger.«39 Bereits im Riickblick
auf die Geburt der Tragddie, in seinem »Versuch einer Selbstkritik«, hatte Nietz-
sche auf die antimoralische und antichristliche Dimension des Dionysos bezie-
hungsweise des Dionysischen verwiesen. Dort heif3t es:

Gegen die Moral also kehrte sich damals, mit diesem fragwiirdigen Buche, mein Ins-
tinkt, als ein fursprechender Instinkt des Lebens, und erfand sich eine grundsétzliche
Gegenlehre und Gegenwerthung des Lebens, eine rein artistische, eine antichristliche.
Wie sie nennen? Als Philologe und Mensch der Worte taufte ich sie, nicht ohne eini-
ge Freiheit — denn wer wiisste den rechten Namen des Antichrist? — auf den Namen
eines griechischen Gottes: ich hief} sie die dionysische.40

Beachtenswert ist, dal Nietzsche sich die Freiheit, man konnte auch sagen, das
Herrenrecht nimmt, seine artistische Gegenlehre auf den Namen des antiken grie-
chischen Gottes zu taufen. Mit Dionysos geht es ihm im Ecce homo aber um die
Vernichtung jeglicher Pessimismen und jeder Moral. Dionysos steht damit nicht nur
jenseits von Gut und Bose, ist nicht nur Ausdruck eines Immoralismus, sondern
Teil einer Haltung, die sich gegen die Moral schlechterdings wendet. So schreibt
Nietzsche auch: »Wer das Wort »Dionysisch< nicht nur begreift, sondern sich in
dem Wort begreift, hat keine Widerlegung Platos oder des Christenthums oder

Hehler und Raubmoérder Prado [...]. Die Losung des Ritsels liegt gerade in Prados
sphinxhafter Verritselung seiner Person: »Jamais un homme ne s’est affublé de tant
de titres ou de noms divers.< Nietzsches Anhaltspunkt, sich in den Reigen von Prados
verschiedenen Identitdten einzureihen, war eine gemeinsae Selbstmystifizierung:
Prado, der sich von der Feder erndhrt haben will und sich bei seiner Selbstverteidi-
gung in Lyrismen ergeht, gibt sich unter anderem nicht nur als natiirlicher Sohn von
Napoleon III. aus, sondern auch als polnischer Edelman. [...] Den ProzeB, in dem er
als Morder von Marie Agaéten identifiziert werden soll, verwandelt Pado in eine
Hanswurstiade [...]. Durch die Vervielféltigung seiner Identitét entzieht Prado seine
Person den juristischen Schematisierungen. Auch Nietzsche inszeniert schlieBlich ei-
nen VerwandlungsprozeB, der das biographische Schma der Identitét nicht satirisch
kritisiert, sondern parodistisch sprengt[...].« M. Stingelin: »Unsere ganze Philoso-
phie ist Berichtigung des Sprachgebrauchs«, S. 165f.

39 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 257f.

40 F. Nietzsche: Geburt der Tragddie, KSA 1, S. 19.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN | 337

Schopenhauers néthig — er riecht die Verwesung...«41 Aber auch bereits vor dem
Theorem des Willens zur Macht und des Projekts der Umwertung aller Werte hatte
Nietzsche die Vernichtung der Moral und der Moralphilosophie angekiindigt bezie-
hungsweise in seinen Augen bereits vollzogen, und zwar in Menschliches, Allzu-
menschliches. Dort heifit es: »Denn ein Sollen giebt es nicht mehr; die Moral inso-
fern sie ein Sollen war, ist ja durch unsere Betrachtungsart vernichtet wie die Reli-
gion.«42 Noch einmal gefragt: Warum sollte die Moral vernichtet werden? »Der
Sinn von Moral« ist, wie Ernst Tugendhat pointiert formuliert hat, »die Einschrén-
kung von Macht«.” Indem die Moral nun vernichtet oder abgeschafft werden soll,
konnen sich die Macht und der Wille zur Macht auch auf dem Gebiet des Sozialen
und Kulturellen offen entfalten.** Nietzsches Immoralismus ist somit selbst ein Teil
des Willens zur Macht, sowohl in seiner Logik der Herrschaft und der Unterwer-
fung als auch in seiner lebenssteigernden und naturalistischen Dimension. Vor die-
sem Hintergrund werden Nietzsches Zerstérungs- und Vernichtungsphantasien so-
wie sein Entwurf einer groBen Politik in Ecce homo erst plausibel und verstandlich.
Insofern ist Dionysos auch kein Gegenwort zum Willen zur Macht, sondern sein
Ausdruck. In Nietzsches Riickblick stellt sich daher auch die moralkritische Schrift
Zur Genealogie der Moral als ein dionysisches Buch dar. In dieser Schrift hatte
Nietzsche versucht, die normative Dimension der Moral und ihre Geltungsansprii-
che, die sich in der Rede vom Sollen und von gut und biése manifestiert, durch eine
historisch-genealogische Analyse zu desavouieren, in der er zu zeigen versucht, wie
aus dem adverbiell verstandenen gut und schlecht das moralisch Gute und Bose
wurde. Nietzsche schreibt iiber Zur Genealogie der Moral in Ecce homo, Heraklits
Engfiihrung von Dionysos und Hades aufgreifend: »Die drei Abhandlungen, aus
denen diese Genealogie besteht, sind vielleicht in Hinsicht auf Ausdruck, Absicht

41 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 312.

42 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 54. — Dies steht natiirlich
nicht in Widerspruch zu Nietzsches Orientierung an tugendphilosophischen Uberle-
gungen, wie beispielsweise der intellektuellen Redlichkeit. Die Moral als intersubjek-
tiv giiltiges Ensemble gegenseitiger Forderung ist fiir Nietzsche Gegenstand der Kri-
tik, nicht Tugendlehren im Allgemeinen.

43 Ernst Tugendhat: »Noch einmal iiber normative Gleichheit«, in: ders.: Anthropologie
statt Metaphysik, Miinchen 2010, S. 225-239, hier S. 231. — In politischer und staats-
philosophischer Hinsicht bildet freilich das Recht die Grenze der Macht, wobei Recht
und Moral komplementire Begriffe darstellen.

44 Das heifit aber nicht, da8 Nietzsche irgendeinem Nationalismus oder Rassenwahn
Tiir und Tor 6ffnet. Er schreibt: »Nein, wir lieben die Menschheit nicht; andererseits
sind wir aber auch lange nicht >deutsch< genug, wie heute das Wort >deutsch« gang
und gébe ist, um dem Nationalismus und dem Rassenhall das Wort zu reden, um an
der nationalen Herzenskrétze und Blutvergiftung Freude haben zu kénnen, derenthal-
ben sich jetzt in Europa Volk gegen Volk wie mit Quarantdnen abgrenzt, absperrt.«
F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 630.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

und Kunst der Uberraschung, das Unheimlichste, was bisher geschrieben worden
ist. Dionysos ist, man weiss es, auch der Gott der F insterniss.«*

4. — Die Rolle des Dionysos in Ecce homo, die Bedeutung des Namens Dionysos er-
schopft sich jedoch nicht in seiner moralkritischen und infamen Dimension. Der
Name Dionysos stellt nicht nur einen Ausdruck eines reflektierten und programma-
tischen Willens zur Macht und Antichristentums dar, der gegen den Machtwillen
des Christentums antritt, sondern steht auch fiir eine im engeren Sinne philosophi-
sche Haltung, die sich, wie bereits mehrfach in dieser Studie erwihnt, in der unbe-
dingten Schicksalsliebe, im amor fati, und in einer lebensbejahenden Daseinsfiille
und Intensitdt ausdriickt. Der Name Dionysos reprisentiert also auch ein existentiel-
les und lebensphilosophisches Prinzip, das in dem Gedanken der ewigen Wieder-
kunft kulminiert, was fiir Nietzsche gleichbedeutend mit dem »Begriff des Dio-
nysos«46 ist. In diesem Zusammenhang bestimmt Nietzsche mehrfach Dionysos in
seinem Werk sogar als einen Lehrer und Philosophen. Wie bereits angefiihrt, be-
zeichnet sich Nietzsche im Ecce homo selbst als einen »Jiinger des Philosophen Di-
onysos«47 und auch im Nachlaf} findet sich die Formel »Dionysos philosophos«48.
Dionysos — das ist aber auch der »grosse Verborgene«, »der Versucher-Gott«, der
»geborene Rattenfianger der Gewissen, dessen Stimme bis in die Unterwelt jeder
Seele hinabzusteigen weiss«.”’ Dionysos ist fiir Nietzsche daher nicht nur ein anti-
ker Gott und ein Philosoph, sondern auch ein Psychologe. In Jenseits von Gut und
Bése entwirft Nietzsche ihn ganz explizit als Philosophen und fragt »seine Freun-
de« beziehungsweise seine Leser, indem er auf seine philosophische Erstlingsschrift
die Geburt der Tragddie anspielt:

Von wem rede ich zu euch? Vergass ich mich soweit, dass ich euch nicht einmal sei-
nen Namen nannte? es sei denn, dass ihr nicht schon von selbst erriethet, wer dieser
fragwiirdige Geist und Gott ist, der in solcher Weise gelobt sein will. Wie es ndmlich
einem jeden ergeht, der von Kindesbeinen an immer unterwegs und in der Fremde
war, so sind auch mir manche seltsame und nicht ungefihrliche Geister iiber den
Weg gelaufen, vor Allem aber der, von dem ich eben sprach, und dieser immer wie-
der, kein Geringerer namlich, als der Gott Dionysos, jener grosse Zweideutige und
Versucher-Gott, dem ich einstmals, wie ihr wisst, in aller Heimlichkeit und Ehrfurcht
meine Erstlinge dargebracht habe — als der Letzte, wie mir scheint, der ihm ein Op-
fer dargebracht hat: denn ich fand Keinen, der es verstanden hitte, was ich damals

45 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 352.

46 Ebd., S. 344.

47 Ebd., S. 258.

48 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 613.
49 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, KSA 5, S. 237.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN | 339

that. Inzwischen lernte ich Vieles, Allzuvieles iiber die Philosophie dieses Gottes
hinzu, und, wie gesagt, von Mund zu Mund, — ich, der letzte Jiinger und Eingeweihte
des Gottes Dionysos: und ich diirfte wohl endlich einmal damit anfangen, euch, mei-
nen Freunden, ein Wenig, so weit es mir erlaubt ist, von dieser Philosophie zu kosten
zu geben? Mit halber Stimme, wie billig: denn es handelt sich dabei um mancherlei
Heimliches, Neues, Fremdes, Wunderliches, Unheimliches. Schon dass Dionysos ein
Philosoph ist, und dass also auch Gétter philosophiren, scheint mir eine Neuigkeit,
welche nicht unverfanglich ist und die vielleicht gerade unter Philosophen Misstrau-
en erregen mochte, 0

Festzuhalten ist, daB Nietzsche Dionysos als einen Philosophen in einem atheisti-
schen und lebensbejahenden Kontext bestimmt, »denn ihr glaubt heute ungern, wie
man mir verrathen hat, an Gott und Gétter.«”' Es geht Nietzsche also keineswegs
um eine pagane Religiositét, wie dies Glinther Figal meint, die dem Christentum als
Alternative gegeniibergestellt wird. Die Lehre und Philosophie des Dionysos ist ei-
ne geheime und nur Eingeweihten zugéngliche Philosophie, sie ist quasi eine esote-
rische Mysterienphilosophie, die Nietzsche nun bereit ist, mit seinen Lesern zu tei-
len. Nietzsche formt den antiken mit Dionysos verbundenen Mysterienkult in eine
moderne esoterische Philosophie um. So wird auch verstindlich, daB in Ecce homo,
wie wir bereits gesehen haben, Nietzsches Schrift Also sprach Zarathustra als die
im eigentlichen Sinn dionysischste Schrift entworfen wird. In ihr ist die Bejahung
dessen, was ist, die Schicksals- und Lebensbejahung am deutlichsten durch den Ge-
danken der ewigen Wiederkunft formuliert. Ebenso ist ihr geheimer esoterischer
Charakter sprachlich am deutlichsten formuliert. Nietzsche schreibt dazu: »Dieses
Werk steht fiir sich. Lassen wir die Dichter bei Seite: es ist vielleicht tiberhaupt nie
Etwas aus einem gleichen Uberflu von Kraft heraus gethan worden. Mein Begriff
»dionysisch«< wurde hier héchste That.«’* Also sprach Zarathustra ist dement-
sprechend selbst ein Produkt der dionysischen Lebensbejahung, ein Ausdruck der
Kraft und Fille einer dionysisch verstandenen Existenz. Diese dionysische Exis-
tenz, man konnte auch sagen, Lebensform, steht unter psychologischen Gesichts-
punkten dem Rausch, der Selbstvergessenheit und der Subjektauflosung nahe, ja
das »Wesen des Dionysischen [wird] uns noch«, wie Nietzsche unterstreicht, »am
nichsten durch die Analogie des Rausches gebracht«53 denn entweder »durch den
Einflu des narkotischen Getrdnks, von dem alle urspriinglichen Menschen und
Voélker in Hymnen sprechen, oder bei dem gewaltigen, die ganze Natur lustvoll

50 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, KSA 5, S. 237f.
51 Ebd., S. 238.

52 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 343.

53 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 28.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

durchdringender Nahen des Friihlings erwachen jene dionysischen Regungen, in de-
ren Steigerung das Subjective zu volliger Selbstvergessenheit hinschwindet.«**

Die Elemente des Rausches, der Selbstvergessenheit und der Subjektauflosung
sind schon mehrfach in dieser Studie angefiihrt und erértert worden. Sie bilden ei-
nen wesentlichen Teil der Nietzscheschen Poetologie des Selbst und werden von
Nietzsche in Ecce homo unter dem Namen Dionysos subsumiert. Sie bilden die
Grundlage fiir den Ausdruck des é&sthetischen, dichterischen und dramatischen
Grundtriebs des Subjekts, »sich selbst zu verwandeln und aus anderen Leibern und
Seelen herauszureden«.”

Wie bereits erwéhnt, prasentiert sich Nietzsche in Ecce homo und insbesondere
im letzten Abschnitt »Warum ich ein Schicksal bin« als ein Vielfacher. Nun kénnen
wir prézisieren: Nietzsche présentiert sich als ein dionysisch Vielfacher. Mit dieser
Vielfiltigkeit, die sowohl die personenbildenden Triebe des Egos, die Transfigura-
tion als auch die Masken-Vielfiltigkeit auf der BewuBtseinsebene widerspiegelt, in-
szeniert und vollzieht Nietzsche seine dividualistisch-egozentrierte Poetologie des
Selbst. Dabei ist zu beachten, da3 Dionysos in der mythischen, kultischen, literari-
schen und kiinstlerischen Tradition bereits selbst als ein Vielfacher auftritt und auf-
gefalit wurde. Dionysos ist nicht nur der Gott des Weins, der Ekstase, der Maske
und des Theaters, sondern auch ein sich stets verwandelnder pluraler Gott der Me-
tamorphose, so dal Cicero etwa auch formulieren konnte: »Dionysos multos ha-
bemus«’’. In Nietzsches NachlaB findet sich eine (provisorische) Auflistung der un-
terschiedlichen Funktionen und Figurationen des Dionysos. »Dionysos. Dionysos
als Erzieher. Dionysos als Betriiger. Dionysos als Vernichter. Dionysos als Schop-
fer.«’!

Deshalb ist es kein Wunder, daB3 die Elemente der Transfiguration, der Masken-
Vielfdltigkeit und der personenbildenden Triebe, die im ersten Teil dieser Studie
theoretisch entwickelt und im zweiten Teil, bei der Betrachtung von Ecce homo, re-
konstruiert worden sind, bei Nietzsche in direktem Zusammenhang mit seiner Vor-
stellung von Dionysos bezichungsweise des dionysischen Menschen stehen. In der
Gotzen-Didmmerung schreibt er dazu:

Im dionysischen Zustande ist [...] das gesammte Affekt-System erregt und gestei-
gert: so dass es alle seine Mittel des Ausdrucks mit einem Male entladet und die
Kraft des Darstellens, Nachbildens, Transfigurirens, Verwandelns, alle Art Mimik
und Schauspielerei zugleich heraustreibt. Das Wesentliche bleibt die Leichtigkeit der

54 Ebd., S. 28f.

55 Ebd., S. 61.

56 Zit. nach Jochen Schmidt/Ute Schmidt-Berger (Hg.): Mythos Dionysos. Texte von
Homer bis Thomas Mann, Stuttgart 2008, S. 9.

57 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 504.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN | 341

Metamorphose, die Unfihigkeit, nicht zu reagiren (— dhnlich wie bei gewissen
Hysterischen, die auch auf jeden Wink hin in jede Rolle eintreten). [...] Er geht
in jede Haut, in jeden Affekt ein: er verwandelt sich bestéindig.58

Dionysos und das Dionysische, wie sie in den letzten Schriften Nietzsches darstel-
len, stellen so etwas wie eine spezifische Lebensform dar, die seinem theoretisch
entwickelten, sprachphilosophisch, psychophysiologischen Subjekt-Dividualismus
einen Namen gibt und bisherige Existenzformen iiberwinden soll. Insofern scheint
auch der Gekreuzigte eine weitere Maske, eine weitere Begriffsperson in Nietz-
sches dionysisch-dramatischer Poetologie des Selbst darzustellen, der gerade in sei-
nen letzten Schriften und im Kontext seiner Umwertung aller Werte eine besondere
Rolle fiir seine Selbstmodellierung zukommt. Es gibt eine Uberlegung Heinrich
Heines, die sich auf Spinoza bezieht, in der sich Nietzsche wohl selbst wiederer-
kannt hat, die auch in gewisser Weise den existentiell-dramatischen Rahmen fiir
Ecce homo darstellt: »Auch wie dieser [Jesus Christus] litt er fiir seine Lehre, wie
dieser trug er die Dornenkrone. Uberall wo ein groBer Geist seinen Gedanken aus-
spricht, ist Golgatha.«59 Dariiber hinaus 148t sich die Figur des Gekreuzigten in Be-
ziehung setzen zu Platons Bild vom Gerechten, auch wenn die Kreuzigung eine
Hinrichtungsmethode aus der romischen Zeit ist. Im Staat schreibt Platon tiber den
»Gerechten, der in einer Gesellschaft von Heuchlern lebt, die mehr Wert auf den
Schein als auf das Sein legt: »Sie werden also sagen: bei solcher Gemiitsverfassung
wird der Gerechte gegeifelt, gefoltert, in Ketten gelegt und geblendet werden an
beiden Augen und schlielich wird er nach allen Martern noch ans Kreuz geschla-
gen und so zu der Einsicht gebracht werden, dal es nicht das Richtige ist, gerecht
sein zu wollen, sondern es scheinen zu wollen.«®

Der Gekreuzigte ist tatséchlich eine positive Begriffsperson, die gemeinsam mit
Dionysos, wie Gerd Schank und Heinrich Detering vermuten, eine Uberwindung
von starren Dichotomien verspricht. Dionysos und der Gekreuzigte stellen in der
Tat eine Kippfigur dar, in der jedoch nicht nur abendldndische Selbstverstiandi-
gungsfiguren interagieren, sondern in ihr kulminiert auch Nietzsches Logik der per-
sonenbildenden Triebe, die sich im dividualistisch-egozentrierten Selbst manifestie-
ren. So schreiben auch Felix Guattari und Gilles Deleuze: »Nietzsches Dionysos ist
ebensowenig der mythische Dionysos wie Platons Sokrates der geschichtliche Sok-
rates. Werden ist nicht Sein, und Dionysos wird zur gleichen Zeit Philosoph, wie
Nietzsche Dionysos wird. Auch hier machte Platon den Anfang: Er wurde Sokrates,

58 F. Nietzsche: Gotzen-Ddmmerung, KSA 6, S. 1171.

59 Heinrich Heine: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland (1834),
hg. von Jiirgen Ferner, Stuttgart 1997, S. 59f.

60 Platon: Der Staat, in: ders.: Scmtliche Dialoge, hg. von Otto Apelt, Hamburg 1993,
Bd. 5, S. 53f.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

wihrend er zugleich Sokrates Philosoph werden lieB.«*' In Dionysos und der Ge-
kreuzigte wird Nietzsche zum Vielfachen und durch den Vielfachen werden Dio-
nysos und der Gekreuzigte nicht nur zu Namen, sondern zu eigenstidndigen Be-
griffspersonen und Lebensformen. Dadurch dynamisiert sich auch Nietzsches
Selbst und bildet sich als eigenstindige, stindig werdende und bewegte dsthetisch-
philosophische Lebensform heraus. So hatte Nietzsche auch 1885 bereits gefragt:
»Ist aber etwas Ruhendes wirklich gliicklicher als alles Bewegte? Ist das Unverén-
derliche wirklich und nothwendig werthvoller als ein Ding, das wechselt? Und
wenn sich Einer tausend Male widerspricht und viele Wege geht und viele Masken
tragt und in sich selber kein Ende und keine letzte Horizontlinie findet: ist es wahr-
scheinlich, daf3 ein Solcher, weniger von der »Wahrheit« erfihrt als ein tugendhafter
Stoiker, welcher sich ein fiir alle Mal wie eine Sdule und mit der harten Haut einer
Sédule an seine Stelle gestellt hat?«®

61 G. Deleuze/F. Guattari: Was ist Philosophie?, S. 74.
62 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 656.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBEMERKUNG

In der vorliegenden Studie ist der Versuch unternommen worden, zwei Aspekte des
Werkes von Friedrich Nietzsche in Beziehung zu einander zu setzen: seine plurale
und dividualistische Subjekt-Konzeption, in der das Subjekt als »Vielheit« und »>di-
viduum« gedacht wird, und seine auf der Ebene von Autorschaft und Schreibweise
zu identifizierende selbstreferentielle, literarisch-philosophische Ich-Bezogenheit.
Beide Aspekte wurden auf Nietzsches Poetologie des Selbst, das heifit auf Prozesse
der Selbstmodellierung bezogen. So konnte gezeigt werden, wie Nietzsche zum ei-
nen ein dividualistisch-egozentriertes Weltbild — dem er textuell und schreibend
Rechnung trigt — entwirft, in dem seine Uberlegungen zur Semiotik und zum ésthe-
tischen Weltbezug des Menschen eine zentrale Rolle spielen, und zum anderen wie
er sich in seiner autobiographischen Schrift Ecce homo. Wie man wird, was man ist
als sich selbst gestaltende &sthetisch-philosophische Lebensform modelliert, die
wiederum in Korrelation zu seinem Subjekt-Dividualismus steht und in der Nietz-
sches Pseudonyme (Der Gekreuzigte, Phoenix, etc.), Heteronyme (Zarathustra, Der
Antichrist, etc.) und Begriffspersonen (Dionysos, Zarathustra, etc.), die sich alle
gegenseitig iberlagern und je nach Kontext eine andere Funktion einnehmen kon-
nen, eine wichtige Rolle spielen.

Durch den egozentrierten Selbstbezug, der sich im Akt des Aufzeichnens voll-
zieht, entsteht bei Nietzsche im Laufe seines Werkes eine strukturelle Einheitlich-
keit und Selbstbezogenheit, welche die Vielheit nicht authebt, im Gegenteil, son-
dern erst ermdglicht und bewahrt. Dieses schreibend denkende Subjekt ist nicht nur
viele und nicht nur eins, es ist als ein vielfaches und einheitliches zu denken, weil
es das substantialistische Denken mit einer entsprechenden Ontologie durch einen
partikularen semiotischen Zugang hinter sich gelassen hat, in dem sowohl zeichen-
haften als auch seelisch-psychischen Prozessen Rechnung getragen wird. In diesem
Zusammenhang ist die besondere Bedeutung von projizierenden und introjizieren-
den Mechanismen dieser Psycho-Semiotik herausgestellt worden. So paradox es
klingen mag: das Subjekt, das sich bei Nietzsche dufert ist viele und eins, plural
und singuldr, wobei die Einheit und Singularitit weder in logischer noch in ontolo-

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

344 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

gischer Hinsicht vorgéngig sind. Es stellt sich daher auch nicht nur so dar, daB3 ein
singuldres Subjekt sich lediglich vervielfiltigt und teilt, in Rollen schliipft und hin-
ter vielfiltigen Masken verbirgt. Wenn man so will, ist die Singularitit selbst eine
Maske unter anderen. Die Einheitlichkeit wird durch die Egozentrizitét hergestellt,
durch den Selbstbezug auf sprachlicher, psychologischer, erkenntnis- und subjekt-
theoretischer Ebene. Die Pluralitit und Dividualitdt des Subjekts sind also die Be-
dingungen der Moglichkeit der Egozentrizitit und seiner Singularitit, und umge-
kehrt ist die Egozentrizitit die Bedingung der Moglichkeit, sinnvoll iiber den Sub-
jektpluralismus zu sprechen, ihn darzustellen und zu entfalten, ihm einen Einheits-
Sinn zu geben. Dieser Sinn ist allerdings kein fester und unumstdBlicher, der auf ein
unteilbares Wesen oder auf einen Seelen-Atomismus verweist, sondern vielmehr
auf ein stets dynamisches, sich verdnderndes, werdendes Element, das, metapho-
risch gesprochen, eher einem heraklitischen Fluf} als einem Felsen gleicht.

Beziiglich der Subjekt-Thematik 148t sich zusammenfassend sagen, dall Nietz-
sche in Auseinandersetzung mit Kant, Schopenhauer und Lange das Ich erstens als
organisierten Komplex von sprachlichen Funktionen begreift, zweitens das Selbst
als plural-organisierte Gruppe von personendichtenden Vorstellungen, Kriften und
Trieben modelliert, die sich nicht zuletzt auf textueller Ebene in seinen vielfiltigen
Begriffspersonen spiegeln, drittens das Subjekt als Effekt einer Oberfldchendiffe-
renzierung des BewulBtseins prisentiert, viertens das Ich auch als Teilstruktur der
Person entwirft und schlieflich fiinftens das Selbst als Reprisentant der egozentrier-
ten einheitlichen Gesamtperson konstituiert, die Effekt eines psycho-
physiologischen Grundwillens ist. Vor diesem Hintergrund wird auch die in Nietz-
sches Werk ab 1886 feststellbare Tendenz zur massiven Selbstbeziiglichkeit ver-
stdndlich, die in Ecce homo kulminiert und welche als Prozel3 der Selbstwerdung
und -modellierung verstanden werden kann.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

1. Friedrich Nietzsches Werke und Briefe

Friedrich Nietzsche: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Binden, hg.
von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1980
(=KSA).

Friedrich Nietzsche: Werke. Kritische Gesamtausgabe, hg. von Giorgio Colli und
Mazzino Montinari, Berlin/New York 1967ff. (=KGW).

Friedrich Nietzsche: Samtliche Briefe. Kritische Studienausgabe in 8 Bénden, hg.
von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1986
(=KSB).

Friedrich Nietzsche: Sdmtliche Briefe. Kritische Gesamtausgabe, hg. von Giorgio
Colli und Mazzino Montinari, Berlin/New York 1967ff. (=KGB).

Friedrich Nietzsche: Werke und Briefe. Historisch-kritische Gesamtausgabe, hg.
von Hans Joachim Mette, Miinchen 1933ff. (=WuB).

2. Andere Literatur und Forschungsliteratur

Abel, Giinter: Nietzsche. Die Dynamik des Willens zur Macht und die ewige Wie-
derkehr, Berlin/New York 1984.

Agell, Frederik: Die Frage nach dem Sinn des Lebens. Uber Erkenntnis und Kunst
im Denken Nietzsches, Miinchen 2006 (schwed. 2002).

Allison, David B. (Hg.): The New Nietzsche. Contemporary Styles of Interpretati-
on, New York 1977.

Altieri, Charles: »Ecce Homo: Narcissism, Power, Pathos, and the Status of Auto-
biographical Representations«, in: Daniel O’Hara (Hg.): Why Nietzsche Now?,
Bloomington 1985, 389-413.

Althaus, Horst: Friedrich Nietzsche. Eine biirgerliche Tragddie, Miinchen 1985.
Andler, Charles: Nietzsche, sa vie et sa pensée, Paris 1958.

Arenas-Dolz, Francisco: »Nachweis aus Gustav Teichmiiller, Aristoteles Forschun-
gen, Bd. II: Aristoteles’ Philosophie der Kunst (1869)«, in: N-St. 38 (2009), 324.
Assmann, Aleida: »Kulturen der Identitdt, Kulturen der Verwandlung, in: dies./Jan
Assmann (Hg.): Verwandlungen, Miinchen 2005, 25-45.

Audi, Paul: L’ivresse de I’art. Nietzsche et I’esthétique, Paris 2003.

Bachelard, Gaston: Die Philosophie des Nein. Versuch einer Philosophie des neuen
wissenschaftlichen Geistes, Frankfurt a. M. 1980 (franz. 1940).

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Barthes, Roland: S/Z, Frankfurt a. M. 1976 (franz. 1970).

Barthes, Roland: »Semiologie und Medizin, in: ders.: Das semiologische Abenteu-
er, Frankfurt a. M. 1988 (franz.1985), 210-220.

Barthes, Roland: Die Vorbereitung des Romans, Frankfurt a. M. 2008 (franz.
2003).

Baller, Moritz: Die kulturpoetische Funktion und das Archiv. Eine literaturwissen-
schaftliche Text-Kontext-Theorie, Tiibingen 2005.

Baeumer, Max L.: Dionysos und das Dionysische in der antiken und deutschen Li-
teratur, Darmstadt 2006.

Baumgarten, Eduard: Das Vorbild Emersons im Werk und Leben Nietzsches, Hei-
delberg 1957.

Baumgartner, Hans: »Welches Subjekt ist verschwunden? Einige Distinktionen
zum Begriff der Subjektivitit«, in: Hermann Schrédter (Hg.): Das Verschwinden
des Subjekts, Wiirzburg 1994, 19-28.

Behler, Ernst: Derrida-Nietzsche — Nietzsche-Derrida, Miinchen/Paderborn/Wien/
Ziirich 1988.

Benders, Raymond J./Oettermann, Stephan (Hg): Friedrich Nietzsche. Chronik in
Bildern und Texten, Miinchen 2000.

Benne, Christian: »Ecce Hanswurst — Ecce Hamlet. Rollenspiele in Ecce homo, in:
Nietzscheforschung. Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 12 (2005), 219-228.
Bennholdt-Thomsen, Anke: Nietzsches »Also sprach Zarathustra« als literarisches
Phidnomen, Frankfurt a. M. 1974.

Birus, Hendrik: »Nietzsche als Interpret«, in: Euphorion. Zeitschrift fiir Literaturge-
schichte 78, hg. von R. Gruenter u. A. Henlek, Heidelberg 1984, 436-449.

Bishop, Paul (Hg.): Nietzsche and Antiquity: His Reaction and Response to the
Classical Tradition, Rochester/New York 2004.

Bloom, Harold: Einfluangst, Frankfurt a. M./Basel 1995 (engl. 1973).
Blumenberg, Hans: Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmetapher,
Frankfurt a. M. 1979.

Boning, Thomas: Metaphysik, Kunst und Schrache bei friihem Nietzsche, Ber-
lin/New York 1988.

Boning, Tomas: »Dichtung und Wahrheit«. Fiktionalisierung des Faktischen und
Faktifizierung der Fiktion. Anmerkungen zur Autobiographie«, in: Gerhard
Neumann/Sigrid Weigel (Hg.): Lesbarkeit der Kultur. Literaturwissenschaften zwi-
schen Kulturtechnik und Ethnographie, Miinchen 2000, 343-373.

Bohrer, Karl Heinz: »Asthetik und Historismus: Nietzsches Begriff des >Scheins««,
in: ders.: Plotzlichkeit. Zum Augenblick des dsthetischen Scheins, Frankfurt a. M.
1981, 111-138.

Bohrer, Karl Heinz: »Nietzsches Wahnsinn im kulturellen Systeme, in: ders.: P16tz-
lichkeit. Zum Augenblick des #sthetischen Scheins, Frankfurt a. M. 1981, 139-160.
Bohrer, Kal Heinz: Die Kritk der Romantik, Frankfurt a. M. 1989.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 347

Bohrer, Karl Heinz: »Die Stile des Dionysos«, in: ders.: GroBer Stil. Form und
Formlosigkeit in der Moderne, Miinchen 2007, 216-235.

Bollack, Jean: »Mythische Deutung und Deutung des Mythos«, in: Manfred Fuhr-
mann (Hg.): Terror und Spiel. Probleme der Mythenrezeption, Miinchen 1971, 67-
120.

Bollack, Jean: Sinn wider Sinn. Wie liest man?, Géttingen 2003 (franz. 2000).
Bollack, Jean: Dionysos et la tragédie. Commentaire des »Bacchante«s d’Euripide,
Paris 2005.

Borges, Jorge Luis: »Kafka und seine Vorldufer«, in: ders.: Inquisitionen, Frankfurt
a M. 1992 (span. 1952), 118-121.

Bourdieu, Pierre/Passeron, Jean-Claude: »Soziologie und Philosophie in Frankreich
seit 1945: Tod und Wiederauferstehung einer Philosophie ohne Subjekt«, in: Wolf
Lepenies (Hg.): Geschichte der Soziologie, Frankfurt a. M. 1981, Bd. 3, 496-551.
Bourdieu, Pierre: »Die biographische Illusion«, in: ders.: Praktische Vernunft. Zur
Theorie des Handelns, Frankfurt a. M. 1998 (franz. 1994), 75-83.

Bourdieu, Pierre: Ein soziologischer Selbstversuch, Frankfurt a. M. 2002 (franz.
2002).

Bremer, Dieter: »Platonisches, Antiplatonisches. Aspekte der Platon-Rezeption in
Nietzsches Versuch einer Wiederherstellung des frithgriechischen Daseinsverstidnd-
nisses«, in: N-St. 8 (1979), 39-103.

Brenecke, Detlef: »Die blonde Bestie. Zum MiBverstindnis eines Schlagworts«, in:
N-St. 5 (1979), 113-145.

Breton, André: Anthologie des schwarzen Humors, Miinchen 1972 (franz. 1939).
Bridgewater, Patrick: Nietzsche in Anglosaxony, Leicester 1972.

Brotbeck, Stefan: »Nietzsche erraten«, in: N-St. 19 (1990), 143-175.

Brusotti, Marco: Die Leidenschaft der Erkenntnis. Philosophie und Lebensgestal-
tung bei Nietzsche von »Morgenréthe« bis » Also sprach Zarathustra«, Berlin/New
York 1997.

Brusotti, Marco: »Wittgensteins Nietzsche. Mit vergleichenden Betrachtungen zur
Nietzsche-Rezeption im Wiener-Kreis«, in: N-St. 38 (2009), 335-362.

Calder III, William M.: »The Wilamowitz-Nietzsche struggle: new documents and
a reappraisal« in: N-St. 12 (1983), 214-254.

Caysa, Volker: »Nietzsches Leibphilosophie und das Problem der Koérperpolitik«,
in: Nietzscheforschung. Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 4 (1998) 283-299.
Claesges, Ulrich: Der maskierte Gedanke: Nietzsches Aphorismenreihe »Von den
ersten und letzten Dingen«, Wiirzburg 1999.

Cox, Christoph: »Nietzsche, Dionysus, and the Ontology of Music« in: Keith An-
sell-Pearson (Hg.): A companion to Nietzsche, Malden, MA 2006, 495-513.

Culler, Jonathan: Dekonstruktion. Derrida und die poststrukturalistische Literatur-
theorie, Reinbek bei Hamburg 1988 (engl. 1982).

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Curtius, Ernst Robert: Europidische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern
41963.

Diarmann, Iris: »Fremderfahrung und Reprédsentation. Einleitung«, in:
dies./Christoph Jamme (Hg.): Fremderfahrung und Reprisentation, Weilerswist
2002, 7-46.

Danto, Arthur C.: Analytic Philosophy in Action, Cambridge 1965.

Danto, Arthur C.: Analytic Philosophy of History, Cambridge 1965.

Danto, Arthur C.: Nietzsche als Philosoph, Miinchen 1998 (engl. 1965).

Danto, Arthur C.: Die philosophische Entmiindigung der Kunst, Miinchen 1993
(engl. 1986).

Danto, Arthur C.: Kunst nach dem Ende der Kunst, Miinchen 1996 (engl. 1992).
Danto, Arthur C.: Das Fortleben der Kunst, Miinchen 1999 (engl. 1997).

Deleuze, Gilles: Nietzsche und die Philosophie, Hamburg 1991 (franz. 1962).
Deleuze, Gilles (Hg.): Nietzsche, Cahiers de Royaumont, Paris 1967.

Deleuze, Gilles: Proust und die Zeichen, Berlin 1993 (franz. 1967).

Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung, Miinchen 1992 (franz. 1968).
Deleuze, Gilles: Kritik und Klinik, Frankfurt a. M. 2000 (franz. 1993).

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: Was ist Philosophie?, Frankfurt a. M. 2000 (franz.
1991).

de Man, Paul: »Genese und Genealogie (Nietzsche)«, in: ders.: Allegorien des Le-
sens, Frankfurt a. M. 1988 (amerik. 1979), S. 118-145.

de Man, Paul: »Autobiographie als Maskenspiel, in: ders.: Die Ideologie des As-
thetischen, Frankfurt a. M. 1993 (amerik. 1984), 131-146.

Derrida, Jacques: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissen-
schaften vom Menschen, in: ders.: Die Schrift und die Differenz, (franz. 1967)
Frankfurt a. M. 1976, 422-442.

Derrida, Jacques: »La pharmacie de Platon«, in: La dissémination, Paris 1972, 69-
108.

Derrida, Jacques: »Nietzsches Otobiographie oder Politik des Eigennamens. Die
Lehre Nietzsches«, in: Fugen. Deutsch-Franzosisches Jahrbuch fiir Text-Analytik
1980 (franz. erst 1984), 64-98.

Derrida, Jacques: »Die Unterschriften interpretieren«, in: Philippe Forget (Hg.):
Text und Interpretation, hg. von, Miinchen 1984, 62-77.

Derrida, Jacques: »Die Stile Nietzsches«, in: Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche
aus Frankreich, Hamburg 2007 (franz. 1973), 183-224.

Derrida, Jacques: Politik der Freundschaft, Frankfurt a. M. 2000 (franz. 1994).
Descartes, René: (Euvres, hg. Charles Adam u. Paul Tennery, Paris 1973ff., 11 Bde.
Detering, Heinrich: »Die Tode Nietzsches. Zur antitheologischen Theologie der
Postmoderne«, in: Postmoderne. Eine Bilanz, Sonderheft Merkur 52 (1998), Heft
9/10, 876-889.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 349

Detering, Heinrich: »Das Ich wird zum Wortspiel««: Ibsen, Strindberg, Nietzsche
und das Drama der Abstraktion«, in: Andreas Schirner/Riidiger Schmidt (Hg.): Wi-
derspriiche. Zur frithen Nietzsche-Rezeption, Weimar 2000, 79-101.

Detering, Heinrich (Hg.): Autorschaft. Positionen und Revisionen, Stutt-
gart/Weimar 2002..

Detering, Heinrich: Der Antichrist und der Gekreuzigte. Friedrich Nietzsches letzte
Texte, Gottingen 2010.

Dickopp, Karl-Heinz: »Zum Wandel von Nietzsches Seinsverstidndnis. African Spir
und Gustav Teichmiiller«, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 24 (1970),
50-71.

Didi-Hubermann, George: Die Erfindung der Hysterie, Miinchen 1997 (frz. 1982).
d’Torio, Paolo: »La superstition des philosophes critiques. Nietzsche et Afrikan
Spir«, in: N-St. 22 (1993), 257-294.

Donnellan, Brendan: Nietzsche and the French Moralists, Bonn 1982.

Eco, Umberto: Zeichen: Einfithrung in einen Begriff und seine Geschichte, Frank-
furt a. M. 1977 (ital. 1973).

Euripides: Bakchen, iibersetzt von Kurt Steinmann, Frankfurt a. M./Leipzig 1999.
Fietz, Rudolf: Medienphilosophie. Musik, Sprache und Schrift bei Nietzsche,
Wiirzburg 1992.

Fietz, Rudolf: »Am Anfang ist Musik. Zur Musik- und Sprachsemiotik des frithen
Nietzsche«, in: Tilman Borsche/Federico Gerratana/Aldo Venturelli (Hg.):
»Centauren-Geburten«. Wissenschaft, Kunst und Philosophie beim jungen Nietz-
sche, Berlin/New York 1994, 144-166.

Figal, Giinter: »Nietzsches Dionysos«, in: N-St. 37 (2008), 51-61.

Figl, Johann: »Nietzsche und die philosophische Hermeneutik des 20. Jahrhunderts.
Mit besonderer Berticksichtigung Diltheys, Heideggers und Gadamers«, in: N-St.
10-11 (1981/1982), 408-430.

Figl, Johann: Interpretation als philosophisches Prinzip. Nietzsches universale The-
orie der Auslegung im spiten Nachlal3, Berlin/New York 1982.

Figl, Johann (Hg.): Von Nietzsche zu Freud, Wien 1996.

Figl, Johann: »Dionysos und der Gekreuzigte<. Nietzsches Identifikation und Kon-
frontation mit zentralen religiésen »Figuren««, in: Nietzscheforschung. Jahrbuch der
Nietzsche-Gesellschaft 9 (2002), 147-161.

Fink, Eugen: Nietzsches Philosophie, Stuttgart/Berlin/Koln 1960.

Fleischer, Margot: »Dionysos als Ding an sich. Der Anfang von Nietzsches Philo-
sophie in der dathetischen Metaphysik der Geburt der Tragddie«, in: N-St. 17
(1988), 74-90.

Forget, Philippe: »Leitfiden einer unwahrscheinlichen Debatte«, in: ders. (Hg.):
Text und Interpretation, Miinchen 1984, 7-23.

Foucault, Michel: »Zum Begriff der Ubertretung«, in: ders.: Schriften zur Literatur,
Frankfurt a. M./Wien/Berlin 1979 (franz. 1963), 69-89.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Foucault, Michel: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie« (franz. 1971), in: ders.:
Von der Subversion des Wissens, Miinchen 1974, 83-109.

Foucault, Michel: »Zur Publikation der Nietzsche-Gesamtausgabe«, in: ders.:
Schriften in vier Bianden. Dits et Ecrits, Frankfurt a. M. 1980-1988, Bd. 4, 1023-
1027.

Frank, Manfred: Die Unhintergehbarkeit von Individualitit. Reflexionen tiber Sub-
jekt, Person und Individuum aus Anlal} ihrer >postmodernen< Toterkldrung, Frank-
furt a. M. 1986.

Frank, Manfred: »Subjektivitit und Individualitit: Uberblick iiber eine Problemla-
ge«, in: ders.: SelbstbewulBtsein und Selbsterkenntnis, Stuttgart 1991, 9-49.
Gadamer, Hans Georg: »Text und Interpretation«, in: Philippe Forget (Hg.): Text
und Interpretation, Miinchen 1984, 24-55.

Gauger, Hans Martin: »Nietzsches Stil am Beispiel von Ecce homo«, in: N-St. 13,
332-355.

Gasser, Rudolph: Nietzsche und Freud, Berlin/New York 1997.

Gebhard, Walter: Nietzsches Totalismus. Philosophie der Natur zwischen Verkl-
rung und Verhéngnis, Berlin/New York 1983.

Geertz, Clifford: »Religion als kulturelles System, in ders.: Dichte Beschreibung.
Beitrige zum Verstehen kultureller Systeme, (amerik. 1966) Frankfurt a. M. 1994,
44-95.

Genette, Gérard: Palimpseste. Literatur auf zweiter Stufe, Frankfurt a. M. 1993
(franz. 1982).

Gerhardt, Volker: Pathos und Distanz. Studien zur Philosophie Friedrich Nietz-
sches, Stuttgart 1988.

Gerhardt, Volker: »Hundert Jahre nach Zarathustra«, in: ders.: Pathos und Distanz.
Studien zur Philosophie Friedrich Nietzsches, Stuttgart 1988, 188-216.

Gerhardt, Volker: Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualitét, Stuttgart 1999.
Gerhardt, Volker: »Die Erfindung eines Weisen. Zur Einleitung in Nietzsches Za-
rathustra«, in: ders. (Hg): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra, Berlin
2000, 1-15.

Gerhardt, Volker: »Die »groBe Vernunft« des Leibes. Ein Versuch iiber Zarathustras
vierte Rede«, in: ders. (Hg.): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra, Berlin
2000, 123-163.

Gerhardt, Volker (Hg.): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra, Berlin 2000.
Godde, Giinter: Traditionslinien des Unbewussten. Schopenhauer, Nietzsche,
Freud, Tiibingen 1999.

Goedert, Georges: »Nietzsche und Schopenhauer«, in: N-St. 7 (1978), 1-15.
Goedert, Georges: Nietzsche, der Uberwinder Schopenhauers und des Mitleids,
Wiirzburg/Amsterdam 1988.

Gorner, Riidiger: Nietzsches Kunst. Anndherungen an einen Denkartisten, Frankfurt
a. M./Leipzig 2000.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 351

Goethe, Johann Wolfgang: West-stlicher Divan, in: ders.: Poetische Werke. Berli-
ner Ausgabe, hg. von S. Seidel u. a., Berlin 1960, Bd. 3.

Granier, Jean: Le probléme de la vérité dans la philosophie de Nietzsche, Paris
1966.

Gritzel, Stephan: Die philosophische Entdeckung des Leibes, Stuttgart 1989.
Groddeck, Wolfram: »Geburt der Tragddie« in >Ecce homo««, in: N-St. 13 (1984),
325-331.

Groddeck, Wolfram: Friedrich Nietzsche »Dionysos-Dithyramben«<. Bedeutung und
Entstehung von Nietzsches letztem Werk, Berlin/New York 1991, 2 Bde.

Groddeck, Wolfram: » Vorstufe< und >Fragment<. Zur Problematik einer traditio-
nellen textkritischen Unterscheidung in der Nietzsche-Philologie«, in: Martin Stern
(Hg.): Textkonstitution bei schriftlicher und miindlicher Uberlieferung, Tiibingen
1991, 165-175.

Grundmann, Thomas: Analytische Transzendentalphilosophie. Eine Kritik, Pader-
born/Miinchen/Wien/Ziirich 1994.

Griinder, Karlfried (Hg.): Der Streit um Nietzsches »Geburt der Tragodie«, Hildes-
heim 1969.

Gtinther, Timo: »Dionysos<. Zur Konjunktur einer neuplatonischen Denkfigur im
Tragodiendiskurs der Moderne, in: Daniel Fulda/Thorsten Valk (Hg.): Die Trago-
die der Moderne. Gattungsgeschichte — Kulturtheorie — Epochendiskurs, Ber-
lin/New Yok 2010, 161-176.

Haase, Marie-Luise: »Friedrich Nietzsche liest Francis Galton, in: N-St. 18 (1989),
633-658.

Habermas, Jiirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt a. M.
21985.

Hamacher, Werner (Hg.): 100 Jahre philosophische Nietzsche-Rezeption, Frankfurt
a. M. 1991.

Hamacher, Werner: »Disgregation des Willens. Nietzsche iiber Individuum und In-
dividualitét«, in: ders: Entferntes Verstehen, Frankfurt a. M. 1998, 113-150.
Handke, Peter: Die Lehre der Sainte-Victoire, Frankfurt a. M. 1984.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phianomenologie des Geistes, hg. von Gerhard
Gohler, Frankfurt a. M../Berlin/Wien 1983.

Heidegger, Martin: Was ist Metaphysik?, Frankfurt a. M. 1949.

Heidegger, Martin: »Nietzsches Wort »Gott ist tot«, in: ders.: Holzwege, Frankfurt
a. M. 1950, 193-267.

Heidegger, Martin:»Uberwindung der Metaphysik, in: ders.: Vortrige und Aufsit-
ze, Pfullingen 1954, 71-99.

Heidegger, Martin: »Wer ist Nietzsches Zarathustra?«, in: ders.: Vortridge und Auf-
sitze, Pfullingen 1954, 101-126.

Heidegger, Martin: Identitdt und Differenz, Pfullingen 1956.

Heidegger, Martin: Nietzsche, Pfullingen 1961, 2 Bde.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Heidegger, Martin: Was heifit Denken?, Tiibingen 1961.

Heidegger, Martin: Parmenides (1942/43), hg. von Manfred S. Frings, Frankfurt a.
M. 1982.

Heftrich, Urs: »Nietzsches Auseinandersetzung mit der >Kritik der édsthetischen Ur-
teilskraft<«, in: N-St. 20 (1991), 238-266.

Heftrich, Eckhardt: Nietzsches Philosophie. Identitdt von Welt und Nichts, Frank-
furt a. M. 1962.

Heine, Heinrich: Zur Geschichte und Religion und Philosophie in Deutschland
(1834), hg. von Jiirgen Ferner, Stuttgart 1997.

Heller, Erich: »Wittgenstein und Nietzsche, in: ders.: Die Reise der Kunst ins In-
nere und andere Essays, Frankfurt a. M. 1966, 231-263.

Heller, Edmund: Nietzsches Scheitern am Werk, Miinchen 1989.

Henrichs, Albert: »Philologie und Wissenschaftsgeschichte: Zur Krise eines Selbst-
verstidndnisses«, in: Helmut Flashar (Hg.): Altertumswissenschaft in den 20er Jah-
ren. Neue Fragen und Impulse, Stuttgart 1995, 423-457.

Hill, R. Kevin: Nietzsches Critiques. The Kantian Foundation of his Thought,
Oxford 2003.

Holderlin, Friedrich: Samtliche Werke und Briefe, hg. von Michael Knaupp, Darm-
stadt 1998, 3 Bde.

Hofman, Johann Nepomuk: »Hermeneutik »nach¢ Nietzsche. Thesen und Uberle-
gungene im Anschlul an Nietzsches Begriff der Interpretation«, in: N-St. 25
(1996), 261-306.

Horaz: Samtliche Werke, hg. und tibersetzt von W. Schone, Miinchen 1970.

Horaz: Ars Poetica/Die Dichtkunst, hg. und iibersetzt von Eckart Schéfer, Stuttgart
1972.

Hubbard, Stanley: Nietzsche und Emerson, Basel 1958.

Hiibscher, Arthur: Schopenhauer. Biographie eines Weltbildes, Stuttgart 21967.
Ivanow, Wjatscheslaw: »Der Sinn der antiken Tragddie«, in: ders.: Das alte Wahre.
Essays, Berlin/Frankfurt a. M. o. J., 77-106.

Jannidis, Fotis/Gerhard Lauer/Matias Martinez/Simone Winko (Hg.): Die Riickehr
des Autors. Zur Erneuerung eines umstrittenen Begriffs, Tiibingen 1999.

Jannidis, Fotis/Gerhard Lauer/Matias Martinez/Simone Winko (Hg.): Texte zur
Theorie der Autorschaft, Stuttgart 2000.

Jaspers, Karl: Nietzsche. Einfiihrung in das Verstindnis seines Philosophierens,
Berlin 41974.

Jean Paul: Vorschule der Asthetik, in: ders: Werke, hg. von N. Miller u. G. Loh-
mann, Miinchen 1959ff., 1. Abt. Bd. 5.

Kalb, Christof: Desintegration. Studien zu Friedrich Nietzsches Leib- und Sprach-
philosophie, Frankfurt a. M. 2000.

Kant, Immanuel: Werke in 12 Binden, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a.
M. 1968.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 353

Kaufmann, Walter: Nietzsche. Philosoph — Psychologe — Antichrist, Darmstadt
1982 (amerik. 1974).

Kerényi, Karl: Dionysos. Urbild des unzerstorbaren Lebens, Miinchen/Wien 1976.
Kittler, Friedrich: »Nietzsche (1844-1900)«, in: Horst Turk (Hg.): Klassiker der Li-
teraturtheorie. Von Boileau bis Barthes, Miinchen 1979, 191-205.

Kittler, Friedrich: »Wie man abschafft, wovon man spricht: Der Autor von >Ecce
homo«, in: Literaturmagazin 12: Nietzsche, hg. von N. Born u.a., Reinbek 1980,
153-178.

Kittler, Friedrich: Aufschreibesysteme, Miinchen 1985.

Kleinschmidt, Erich: »Abwesende Gegenwirtigkeit. Grenzpositionen der Autor-
schaft in Friedrich Nietzsches »Ecce homo«, in: Weimarer Beitrage 2, Wien 2000,
165-179.

Kleist, Heinrich von: Samtliche Werke und Briefe, hg. von Helmut Sembder, Miin-
chen 1994, 2 Bde.

Kofman, Sarah: Nietzsche et la métaphore, Paris 1972.

Kofman, Sarah: Socrate(s), Paris 1989.

Kofman, Sarah: »Nietzsche und die Dunkelheit des Heraklit« (franz. 1986), in:
Sigrid Bauschinger/Sara Lennox (Hg.): Nietzsche heute. Die Rezeption seines
Werkes nach 1968, Stuttgart 1998, 75-104.

Kofman, Sarah: Explosion I. De I’Ecce homo de Nietzsche, Paris 1992.

Kofman, Sarah: Explosion II. Les enfants de Nietzsche, Paris 1993.

Kolle, Kurt: »Nietzsche, Krankheit und Werk«, in: Aktuelle Fragen der Psychiatrie
und Neurologie II, Basel/New York 1965.

Kopij, Marta/Kunicki, Wojicech (Hg.): Nietzsche und Schopenhauer, Leipzig 2006.
Kreis, Rudolf: Der gekreuzigte Dionysos, Kindheit und Genie Friedrich Nietzsches.
Zur Genese einer Philosophie der Zeitenwende, Wiirzburg 1986

Kripke, Saul: »Naming and Necessity«, in: Donald Davidson/Gilbert Harman (Hg.):
Semantics of Natural Language, Dordrecht 1972, 253-355.

Kripke, Saul: »Postkriptum. Wittgenstein tiber Fremdpsychisches«, in: ders.: Witt-
genstein iiber Regeln und Privatsprache, Frankfurt a. M. 2006 (engl. 1982), 144-
180.

Kristeva, Julia: »Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman« (franz. 1967), in:
Jens Thwe (Hg.): Literaturwissenschaft und Linguistik. Ergebnisse und Perspektiven
Bd. 3: Zur linguistischen Basis der Literaturwissenschaft, Frankfurt a. M. 1972,
345-375.

Lachmann, Renate (Hg.): Dialogizitéit, Miinchen 1982.

Lachmann, Renate: »Synkretismus als Provokation von Stil«, in: Hans Ulrich
Gumbrecht und Karl Ludwig Pfeiffer (Hg.): Stil. Geschichten und Funktionen eines
kulturwissenschaftlichen Diskurselements, Frankfurt a. M. 1986, 541-558.
Laplanche, Jean/Pontalis, Jean-Bertrand: Das Vokabular der Psychoanalyse, Frank-
furt a. M. 1980 (franz. 1967), 2 Bde.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Lanfraconi, Aldo: Nietzsches historische Philosophie, Stuttgart/Bad Cannstatt 2000.
Lange, Friedrich Albert: Geschichte des Materialismus (1866), hg. von Herman
Cohen Leipzig 1896.

Lange, Wolfgang: Der kalkulierte Wahnsinn. Innenansichten &sthetischer Moderne,
Frankfurt a. M. 1992.

Lange, Wolfgang: »An der Grenze aufklirerischer Ironie: Nietzsches Konzept des
»grofen Ernstes¢, in: Karl Heinz Bohrer (Hg.): Sprachen der Ironie, Sprachen des
Ernstes, Frankfurt a. M. 2000, 337-365.

Lange-Eichbaum, Wilhelm: Nietzsche. Krankheit und Wirkung, Hamburg 1947.
Lampl, Hans Erich: »Ex oblivione: Das Feré-Palimpsest. Noten zur Beziehung
Friedrich Nietzsche — Charles Ferré (1857-1907)«, in: N-St. 15 (1986), 225-264.
Langer, Daniela: Wie man wird, was man schreibt. Sprache, Subjekt und Autobio-
graphie bei Nietzsche und Barthes, Miinchen 2005.

Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Considérations sur les principes de vie, et sur les na-
tures plastiques«, in: ders.: Philosophische Schriften, Frankfurt a. M. 1996, Bd. 4,
327-347.

Lejeune, Philippe: Der autobiographische Pakt, Frankfurt a. M. 1994 (franz. 1975).
Le Rider, Jacques: Nietzsche in Frankreich, Miinchen 1997 (franz. 1993).

Lowith, Karl: Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen (1935),
Hamburg 1986.

Losurdo, Domenico: Nietzsche, der aristokratische Rebell. Intellektuelle Biographie
und kritische Bilanz, Hamburg 2009 (ital. 2002), 2 Bde.

Luckmann, Thomas: »Kanon und Konversion, in: Jan Assmann (Hg.): Kanon und
Zensur, Miinchen 1987, 38-46.

Lidtgehaus, Ludger (Hg.): »Dieses wahre innere Afrika«. Texte zur Entdeckung
des UnbewuBten vor Freud, Frankfurt a. M. 1989.

Machado, Antonio: Juan de Mairena. Spriiche, Scherze, Randbemerkungen und Er-
innerungen eines zweifelhaften Schulmeisters, Ziirich 2005 (span. 1936).

Mann, Thomas: »Nietzsches Philosophie im Lichte unserer Erfahrung«, in: ders.:
Essays, hg. von Hermann Kurzke und Stephan Stachorski, Frankfurt a. M. 1997,
Bd. 6, 56-92.

Mayer, Matias (Hg.): Also wie sprach Zarathustra? West-6stliche Spiegelungen im
kulturgeschichtlichen Vergleich, Wiirzburg 2006.

Meijers, Antonie: »Gustav Gerber und Friedrich Nietzsche. Zum historischen Hin-
tergrund der sprachphilosophischen Auffassungen des jungen Nietzsche«, in: N-St.
17 (1988), 369-390.

Meijers, Antonie/Stingelin, Martin: »Konkordanz zu den wortlichen Abschriften
und Ubernahmen von Beispielen und Zitaten aus Gustav Gerber: Die Sprache als
Kunst (Bromberg 1971) in Nietzsches Rhetorik-Vorlesung und in »Ueber Wahrheit
und Liige im aussermoralischen Sinne««, in: N-St. 17 (1988), 350-368.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 355

Menninghaus, Winfried: Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfindung,
Frankfurt a. M. 2002.

Meyer, Theo: Nietzsche und die Kunst, Stuttgart 1993.

Meyer, Matthew H.: »Ecce homo und die Alte Komddie« in: Nietzscheforschung.
Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 12 (2005), 193-200.

Misch, Georg: Geschichte der Autobiographie. Von der Renaissance bis zu den au-
tobiographischen Hauptwerken des 18. und 19. Jahrhunderts, Frankfurt a. M. 1969,
Bd. IV/2.

Montinari, Mazzino: Nietzsche lesen, Berlin/New York 1982.

Most, Glenn/Fries, Thomas: »Die Quellen von Nietzsches Rhetorik-Vorlesung, in:
Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder Die Sprache ist Rheto-
rik, Miinchen 1994, 17-38 und 251-258.

Miiller, Karl Otfried: Geschichte der griechischen Literatur bis auf das Zeitalter
Alexanders, hg. von Eduard Miiller, Breslau 1841, 2 Bde.

Miiller-Buck, Renate: »Heine oder Goethe? Zu Friedrich Nietzsches Auseinander-
setzung mit der antisemitischen Literaturkritik des Kunstwart«, in: N.-St 15 (1986),
265-288.

Miiller-Buck, Renate: »Psychologie«, in: Hennig Ottmann (Hg.): Nietzsche-
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart/Weimar 2000, 509-514.
Miiller-Lauter, Wolfgang: Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensitze und die
Gegensitze seiner Philosophie, Berlin 1971.

Miiller-Lauter, Wolfgang: »Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht«, in: N-St. 4
(1974), 1-60.

Miiller-Lauter, Wolfgang: »Der Organismus als innerer Kampf. Der Einflu8 von
Wilhelm Roux auf Friedrich Nietzsche«, in: N-St. 7 (1978), 189-223.
Miiller-Lauter, Wolfgang: Heidegger und Nietzsche. Nietzsche-Interpretationen III,
Berlin/New York 2000.

Nancy, Jean-Luc: »Unsere Redlichkeit!« (Uber Wahrheit im moralischen Sinn bei
Nietzsche)«, in: Werner Hamacher: Nietzsche aus Frankreich, Hamburg 2007
(franz. 1980), 225-248.

Nehamas, Alexander: Nietzsche. Leben als Literatur, Gottingen 1996 (engl. 1985).
Niehues-Probsting, Heinrich: »Der kurze Weg: Nietzsches »Cynismus««, in: Archiv
fur Begriffsgeschichte 24 (1980), 103-122.

Niemeyer, Christian: Friedrich Nietzsches »Also sprach Zarathustra«, Darmstadt
2007.

Niemeyer, Christian: »Psychologie«, in: ders. (Hg.): Nietzsche-Lexikon, Darmstadt
2009,285-292.

Nink, Christian: Die Philosophische Gotteslehre, Freiburg 1948.

Novalis: »Uber Goethe, in: ders.: Werke, Tagebiicher und Briefe, hg. von Hans
Joachim Mahl und Richard H. Samuel, Miinchen 1987, 412-414.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Nunberg, Hermann/Federn, Ernst (Hg.): Protokolle der Wiener Psychoanalytischen
Vereinigung, Frankfurt a. M. 1976-1981, 4 Bde.

Otte, Rainer: »Sigmund Freud«, in: Christian Niemeyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon,
Darmstadt 2009, 102.

Otte, Rainer: »Georg Groddeck, in: Christian Niemeyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon,
Darmstadt 2009, 135.

Otto, Detlef: Wendungen der Metapher. Zur Ubertragung in poetologischer, rhetori-
scher und erkenntnistheoretischer Hinsicht bei Aristoteles und Nietzsche, Miinchen
1998.

Otto, Walter F.: Dionysos. Kultus und Mythos, Frankfurt a. M. 1933.

Patzer, Andreas (Hg.): Franz Overbeck — Erwin Rohde. Briefwechsel, Berlin/New
York 1990.

Peirce, Charles S.: Schriften I. Zur Entstehung des Pragmatismus, mit einer Einfiih-
rung hg. v. Karl-Otto Apel, Frankfurt a. M. 1967.

Pernet, Martin: Das Christentum im Leben des jungen Friedrich Nietzsche, Opladen
1989.

Pestalozzi, Karl: »Nietzsches Baudelaire-Rezeption«, in: N-St. 7 (1978), 158-188.
Petersdorft, Dirk von: »Die Freiheit und ihr Schatten. Friedrich Nietzsches Subjekt-
kritik«, in: Heinrich Detering (Hg.): Autorschaft. Positionen und Revisionen, Stutt-
gart/Weimar 2002, 142- 160.

Pfeiffer, Ernst: Friedrich Nietzsche — Paul Rée — Lou von Salomé. Die Dokumente
ihrer Begegnung, Frankfurt a. M. 1970.

Picht, Georg: Nietzsche, Stuttgart 1988.

Pieper, Annemarie: »Ein Seil gekniipft zwischen Tier und Ubermensch«. Philoso-
phische Erlduterungen zum ersten »Zarathustra«, Stuttgart 1990.

Pieper, Johannes: Uber das christliche Menschenbild, Miinchen 1950.

Pindar: Oden, Griechisch/Deutsch, hg. und tibersetzt von Eugen Dont, Stuttgart
1986.

Platon: Der Staat, in: ders.: Samtliche Dialoge, hg. von Otto Apelt, Hamburg 1993,
Bd. 5.

Plotin: Die Enneaden, Bd. 2, Berlin 1878/80.

Porter, James: Nietzsche and the Philology of the Future, Stanford 2000.

Quine, W.V.O.: Die Wurzeln der Referenz, Frankfurt a. M. 1989 (engl. 1974).
Reboul, Oliver: Nietzsche. Critique de Kant, Paris 1974.

Reckermann, Alfons: Lesarten der Philosophie Nietzsches. Thre Rezeption und Dis-
kussion in Frankreich, Italien und der angelsichsischen Welt 1960-2000, Berlin
2003.

Rey, Jean-Michel: L enjeu des signes. Lectures de Nietzsche, Paris 1971.

Rey, Jean-Michel: »Nietzsche et la théorie du discours philosophique«, in: Nietz-
sche aujourd’hui?, Paris 1973, Bd.1, 301-321.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 357

Riccardia, Mattia: »Nachweise aus Gustav Teichmiiller, Die wirkliche und die
scheinbare Welt (1882)«, in: N-St. 38 (2009), 331-332.

Ricoeur, Paul: Die Interpretation. Versuch iiber Freud, Frankfurt a. M. 1969 (franz.
1965).

Ries, Wiebrecht/Karl-Friedrich Kiesow: »Von Menschliches, Allzumenschliches
bis zur Frohlichen Wissenschaft«, in: Henning Ottmann (Hg.): Nietzsche-
Handbuch. Leben-Werk-Wirkung, Stuttgart/Weimar 2000, 91-119.

Ries, Wiebrecht: Art. »Ecce homo«, in: Christian Niemeyer (Hg.): Nietzsche-
Lexikon, Darmstadt 2009, 80-83.

Rosen, Stanley: »Nietzsches »Platonismus«, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philoso-
phie 12 (1987), 1-15.

Ross, Werner: Der dngstliche Adler. Friedrich Nietzsches Leben, Miinchen 1997.
Roux, Wilhelm: Der Kampf der Theile im Organismus. Ein Beitrag zur Vervoll-
stindigung der mechanischen Zwechkméssigkeiten, Leipzig 1881.

Salaquarda, J6rg: »Nietzsche und Lange«, in: N-St 7 (1978), 236-253.

Salaquarda, Jorg: »Dionysos gegen den Gekreuzigten, in: ders. (Hg.): Nietzsche,
Darmstadt 1980, 288-332.

Salaquarda, Jorg:»Zur gegenseitigen Verdrangung von Schopenhauer und Nietz-
sche« (1984), in: Konstantin Broese/Matthias KoBler/ Barbara Salaquarda (Hg.):
Die Deutung der Welt. Jorg Salaquardas Schriften zu Arthur Schopenhauer, Wiirz-
burg 2007, 173-191.

Salaquarda, Jorg: »Schopenhauers EinfluB3 auf Nietzsches Antichrist« (1985), in:
Konstantin Broese/Matthias KoBler/ Barbara Salaquarda (Hg.): Die Deutung der
Welt. Jorg Slaquardas Schriften zu Arthur Schopenhauer, Wiirzburg 2007, 193-209.
Salaquarda, Jorg: »Leib bin ich ganz und gar...« Zum »>dritten Weg« bei Schopen-
hauer und Nietzsche« (1994), in: Konstantin Broese/Matthias KoBler/ Barbara Sa-
laquarda (Hg.): Die Deutung der Welt. Jorg Slaquardas Schriften zu Arthur Scho-
penhauer, Wiirzburg 2007, 253-265

Samuel, Richard: »Friedrich Nietzsche’s Ecce Homo an Autobiography?«, in: Bri-
gitte Schludermann/Victor G. Doerksen/Robert J. Glendinning (Hg.): Deutung und
Bedeutung. Studies in German and Comparative Literature, Den Haag/Paris 1973,
210-227.

Schank, Gerd: Dionysos gegen den Gekreuzigten. Eine philologische und philoso-
phische Studie zu Nietzsches »Ecce homo«, Bern/Berlin/Frankfurt a. M./New
York/Paris/Wien 1993.

Schaper, Eva: »Zur Problematik des &sthetischen Urteils«, in: Gerhard Funke (Hg.):
Akten des 7. Internationalen Kant-Kongresses, Bonn 1991, Bd.1, 15-29.

Scheier, Claus-Artur: »Einleitung«, in: Friedrich Nietzsche: Ecce auctor. Die Vor-
reden von 1886, Hamburg 1990, VII-CXXV.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Schlaffer, Hannelore: »Weisheit als Spiel. Zu Goethes Gedicht »Selige Sehnsucht««,
in: Wulf Segebrecht (Hg.): Gedichte und Interpretationen. Klassik und Romantik,
Stuttgart 1990, 47-58.

Schlegel, Friedrich: »Kritische Fragmente«, in: Ernst Behler (Hg.): Kritische Fried-
rich-Schlegel-Ausgabe, 1. Abt. Bd. 2.

Schlesier, Renate: »Pathos und Wahrheit«. Zur Rivalitit zwischen Tragodie und
Philosophie«, in: Jérg Huber/Alois Martin Miiller (Hg.): Kultur und Gemeinsinn,
Basel/Frankfurt a. M. 1994, 127-148.

Schlesier, Renate: »Umwertung aller psychischen Werte<. Freud als Leser von
Nietzsche«, in: Christoph Jamme (Hg.): Grundlinien der Vernunftkritik, Frankfurt
a. M. 1997, 243-276.

Schlesier, Renate: Art. »Dionysos«, in: Der Neue Pauly, Enzykldpodie der Antike,
hg. von Hubert Cancik und Helmuth Schneider, Stuttgart/Weimar 1997, Bd. Sp.
651-654.

Schlesier, Renate: » Dieser mystische Gott«. Dionysos im Spiegel von Karl Otfried
Miillers Religionstheorie, in: William M. Calder ITI/Renate Schlesier (Hg.): Zwi-
schen Rationalismus und Romantik. Karl Otfried Miiller und die antike Kultur, Hil-
desheim 1998, 397-421.

Schlesier, Renate: »Beschreibung eines Kampfes: Eros, Todestrieb und die Ambi-
valenz der Gefiihle«, in: GroBe Gefithle. Bausteine menschlichen Verhaltens, hg.
vom ZDF-nachtstudio, Frankfurt a. M. 2000, 15-30.

Schlesier, Renate: »Eine Ellipse: Wie Nietzsche etwas iiber die Entstehung eines
Kunstwerks sagt, ohne etwas dazu zu sagen«, in: Natascha Adamowsky/Peter
Matussek (Hg.): [Auslassungen]. Leerstellen als Movens der Kulturwissenschaft,
Wiirzburg 2004, 221-230.

Schlesier, Renate/Schwarzmaier, Agnes (Hg.): Dionysos. Verwandlung und Eksta-
se, Regensburg 2008.

Schlimgen, Erwin: Nietzsches Theorie des Bewul3tseins, Berlin/New York 1999.
Schmidt, Riidiger W.: »Nietzsches Drossbach-Lektiire. Bemerkungen zum Ur-
sprung des literarischen Projekts Der Wille zur Macht«, in: N-St. 17 (1988), 465-
477.

Schnackenburg, Rudolf: Das Johannesevangelium. Zweiter Teil, Frei-
burg/Basel/Wien 1971.

Schmid, Holger: »Von der Geburt der Tragddie bis Richard Wagner in Bayreuth«
in: Henning Ottmann (Hg.): Nietzsche-Handbuch. Leben-Werk-Wirkung, Stutt-
gart/Weimar 2000, 74-86.

Schmidt, Riidiger/Spreckelsen, Cord: Nietzsche fiir Anfanger. »Ecce homo«. Eine
Leseeinfiithrung, Miinchen 2000.

Schmidt, Jochen/Schmidt-Berger, Ute (Hg.): Mythos Dionysos. Texte von Homer
bis Thomas Mann, Stuttgart 2008.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 359

Schopenhauer, Arthur: Sdmtliche Werke, hg. von Wolfgang von Léhneysen, Frank-
furt a. M. 1986, 5Bde.

Schwenke, Heiner: Zuriick zur Wirklichkeit. BewuBtsein und Erkenntnis bei Gustav
Teichmiiller, Basel 2006.

Seaford, Richard: Dionysos, London/New York 2006.

Seubart, Harald: Zwischen erstem und anderem Anfang. Heideggers Auseinander-
setzung mit Nietzsche und die Sache seines Denkens, Koln/Weimar/Wien 2000.
Silverman, Hugh J.: »The Autobiographical Textuality of Nietzsche’s Ecce Homo,
in: Daniel O’Hara (Hg.): Why Nietzsche Now?, Bloomington 1985, 141-151.
Silverman, Hugh J.: Textualities. Between Hermeneutics and Deconstruction, New
York/London 1994.

Simmel, Oskar/Stélein, Rudolf (Hg.): Die christliche Religion, Frankfurt a. M.
1957.

Simon, Josef: »Der gewollte Schein. Zu Nietzsches Begriff der Interpretation, in:
Mihailo Djuric/Josef Simon (Hg.): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche, Wiirz-
burg 1986, 62-74.

Simon, Josef: »Verstehen ohne Interpretation? Zeichen und Verstehen bei Hegel
und Nietzsche, in: ders. (Hg).: Distanz im Verstehen, Miinchen 1995, 72-104.
Simon, Josef: »Apollinische Einheit und dionysische Pluralitit«, in: Ulrich Willers
(Hg.): Theodizee im Zeichen des Dionysos. Nietzsches Fragen jenseits von Moral
und Religion, Miinster/Hamburg/London 2003, 11-23.

Skirl, Miguel: »Selbsteinholungsfiguren bei Nietzsche«, in: Nietzscheforschung.
Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 12 (2005), 151-162.

Sloterdijk, Peter: Der Denker auf der Biihne. Nietzsches Materialismus, Frankfurt a.
M. 1986.

Sommer, Andreas Urs: »Vom Nutzen und Nachteil kritischer Quellenforschung.
Einige Uberlegungen zum Fall Nietzsche, in: N-St. 29 (2000), 302-316.

Sommer, Andreas Urs: Friedrich Nietzsches »Der Antichrist«. Ein philosophisch-
historischer Kommentar, Basel 2000.

Sommer, Andreas Urs: »Jesus gegen seine Interpreten oder die Hermeneutik der
Urteilsenthaltung. Pilatus und der »Typus des Erlosers««, in: Nietzschesforschung.
Jahrbuch der Nietzsche-Gesellschaft 11 (2004), 75-86.

Small, Robin: Nietzsche and Rée. A Star Friendship, Oxford 2005.

Spears, Monroe K.: Dionysos and the City. Modernism in Twentieth-Century Po-
etry, New York 1970.

Stack, George J.: Lange and Nietzsche, Berlin/New York 1983.

Stack, George J.:: Nietzsche and Emerson. An Ellektive Affinity, Athen 1992.
Stegmaier, Werner: Philosophie der Fluktuanz. Dilthey und Nietzsche, Gottingen
1992.

Stegmaier, Werner: »Nietzsches Kritik der Vernunft seines Lebens. Zur Deutung
von Der Antichrist und Ecce homo, in: N-St. 21 (1992), 161-183.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Stegmaier, Werner: »Nietzsches Zeichen, in: N-St. 29 (2000), 45-65.

Steilberg, Hays Alan: Die amerikanische Nietzsche-Rezeption 1896-1950, Ber-
lin/New York 1996.

Stingelin, Martin: »Nietzsches Wortspiel als Reflexion auf poet(olog)ische Verfah-
ren«, in: N-St. 17 (1988), 336-349.

Stingelin, Martin: »Geschichte, Historie und Rhetorik. Ein Hinfithrung zu Nietz-
sches Begriff der »Abkiirzung«, in: Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.):
Nietzsche oder »Die Sprache ist Rhetorik<, Miinchen 1994, 85-92.

Stingelin, Martin: »Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachge-
brauchs.« Friedrich Nietzsches Lichtenberg-Rezeption im Spannungsfeld zwischen
Sprachkritik (Rhetorik) und historischer Kritik (Genealogie), Miinchen 1996.
Stingelin, Martin: »Friedrich Nietzsches Psychophysiologie der Philosophie«, in:
Sven Dierig/Henning Schmidgen (Hg.): Physiologie und physiologische Praktiken
im 19. Jahrhundert, Berlin 1999, 33-43.

Stingelin, Martin: »Aphorismus«, in: Henning Ottmann (Hg.): Nietzsche-
Handbuch. Leben-Werk-Wirkung, Stuttgart/Weimar 2000, 185-187.

Stingelin, Martin: »er war im Grunde der eigentliche Schriftsteller, wihrend ich
bloss der Autor war. Friedrich Nietzsches Poetologie der Autorschaft als Paradigma
des franzosischen Poststrukturalismus (Roland Barthes, Gilles Deleuze, Michel
Foucault)«, in: Heinrich Detering (Hg.): Autorschaft. Positionen und Revisionen,
Stuttgart/Weimar 2002, 80-106.

Strawson, Peter Frederick: Einzelding und logisches Subjekt, Stuttgart 2003 (engl.
1959).

Strawson, Peter Frederick: »Gesellschaftliche Moral und personliche Ideale«, in:
Giinther Grewendorf/Georg Meggle (Hg.): Seminar Sprache und Ethik, Frankfurt a.
M. 1974, 317-341.

Strobel, Eva: Das »Pathos der Distanz«. Nietzsches Entscheidung fiir den Aphoris-
musstil, Wiirzburg 1998.

Strube, Werner: »Interesselosigkeit«, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 23, 148-174.
Sturma, Dieter: Philosophie der Person. Die Selbstverhéltnisse von Subjektivitét
und Moralitét, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1997.

Sturma, Dieter (Hg.): Person. Philosophiegeschichte, Theoretische Philosophie,
Praktische Philosophie, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 2001.

Szondi, Peter: »Traktat tiber philologische Erkenntnis«, in: ders., Schriften I, hg.
von Jean Bollack, Henriette Beese u.a. Frankfurt a. M. 1978, 263-286.

Taylor, Charles: Die Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitét,
Frankfurt a. M. 1996 (amerik. 1994).

Teichmiiller, Gustav: Die wirkliche und die scheinbare Welt. Neue Grundlegung
der Metaphysik, Breslau 1882.

Thatcher, David S.: Nietzsche in England 1890-1914, Toronto 1970.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 361

Topfer, Georg: Zweckbegriff und Organismus. Uber die teleologische Beurteilung
biologischer Systeme, Wiirzburg 2004.

Tuercke, Christoph: »Der tolle Mensch«: Nietzsche und der Wahnsinn der Ver-
nunft, Frankfurt 1991.

Tugendhat, Ernst: Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philoso-
phie, Frankfurt a. M. 1976.

Tugendhat, Ernst: Selbstbewuftsein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische In-
terpretationen, Frankfurt a. M. 1979

Tugendhat, Ernst: »Macht und Antiegalitarismus bei Nietzsche und Hitler«, in:
ders.: Aufsitze 1992-2000, Frankfurt a. M. 2001, 225-261.

Tugendhat, Ernst: Egozentrizitit und Mystik. Eine anthropologische Studie, Miin-
chen 2003.

Tugendhat, Ernst: »Nietzsche und die philosophische Anthropologie: Das Problem
der immanenten Transzendenz«, in: ders.: Anthropologie statt Metaphysik, Miin-
chen 2010, 13-33.

Tugendhat, Ernst: »Retraktationen zur intellektuellen Redlichkeit«, in: ders.: Anth-
ropologie statt Metaphysik, Miinchen 2010, 85-113.

Tugendhat, Ernst: »Noch einmal {iber normative Gleichheit«, in: ders.: Anthropolo-
gie statt Metaphysik, Miinchen 2010, 225-239.

Ugolino, Gherardo: »Philologus inter philologos«<. Friedrich Nietzsche, die Klassi-
sche Philologie und die Tragddie«, in: Philologus 147 (2003), 316-342.

Vattimo, Gianni: Jenseits des Subjekts, Graz/Wien 1985 (ital. 1981).

Vilwock, Peter (Hg.): Nietzsches Also sprach Zarathustra, Basel 2001.

Vivarelli, Vivetta: »Nietzsche und Emerson. Uber einige Pfade in Zarathustras me-
taphorischer Landschaft«, in: N-St. 16 (1987), 227-263.

Vivarelli, Vivetta: Nietzsche und die Masken des freien Geistes. Montaigne, Pascal
und Sterne, Wiirzburg 1998.

Vivarelli, Vivetta: »Umkehr und Wiederkehr. Zarathustra in seinen Bildern«, in:
Volker Gerhardt (Hg.): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra, Berlin 2000,
323-350.

Vivarelli, Vivetta: Art. »Emerson, Ralph Waldo«, in: Christian Niemeyer (Hg.):
Nietzsche-Lexikon, Darmstadt 2009, 84.

Vogel, Martin: Apollinisch und Dionysisch. Geschichte eines genialen Irrtums, Re-
gensburg 1966.

Volkmann-Schluck, Karl-Heinz: Die Philosophie Nietzsches. Der Untergang der
abendlidndischen Metaphysik, Wiirzburg 1992.

Volpi, Franco: »Le nihilisme comme loguique de la décadence: Nietzsche lecteur
de Bourget«, in: Jean-Francois Mattéi (Hg.): Nietzsche et le temps des nihilismes,
Paris 2005, 97-119.

Volz, Pia Daniela: Nietzsche im Labyrinth seiner Krankheit. Eine medizinisch-
biographische Untersuchung, Wiirzburg 1990.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Wahrig-Schmidt, Bettina: »Irgendwie, jedenfalls physiologisch. Friedrich Nietz-
sche, Alexander Herzen (fils) und Charles Feré 1888«, in: N-St. 17 (1988), 434-
464.

Weber, Michael: Textura. Nietzsches Morgenréthe — Versuch iiber ihre Struktur,
Frankfurt a. M./Berlin/Bern u.a. 2003.

Weihe, Richard: Die Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form, Miinchen 2004.
Weijers, Els: »Wie man wird, was man erzéhlt. Erzdhlen und Diskurs vom Selbst in
Nietzsches Texten«, in: Roland Duhamel/Erik Oger (Hg.): Die Kunst der Sprache
und die Sprache der Kunst, Wiirzburg 1994, 37-54.

Weischedel, Wilhelm: »Der Wille und die Willen. Zur Auseinandersetzung zwi-
schen Wolfgang Miiller-Lauter und Martin Heidegger«, in: Zeitschrift fiir Philoso-
phie 1 (1973), 71-76.

Wellner, Klaus: »Nietzsches Masken in Ecce homog, in: Nietzscheforschung. Jahr-
buch der Nietzsche-Gesellschaft 12 (2005), 143-150.

Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich von: Erinnerungen 1848-1914, Leipzig 1928.
Willers, Ulrich: Friedrich Nietzsches antichristliche Christologie: eine theologische
Rekonstruktion, Innsbruck/Wien 1988.

Wittgenstein, Ludwig: »Das Blaue Buchg, in: ders.: Das Blaue Buch. Eine philoso-
phische Betrachtung (Das braune Buch), Werkausgabe Bd. 5, Frankfurt a M. 1984,
15-115.

Wittgenstein, Ludwig: »Vermischte Bemerkungen, in: ders.: Uber GewiBheit,
Werkausgabe Bd. 8, Frankfurt a. M. 1984, 445-573.

Wittgenstein, Ludwig: »Bemerkungen tiber Frazers Golden Bough, in: ders.: Vor-
trag tiber Ethik und andere kleine Schriften, hg. von Joachim Schulte, Frankfurt a.
M. 1989 (engl. 1967), 29-46.

Wimsatt, William/Beardsley Monroe: »The intentional fallacy«, in: The Sewanee
Review (1946) 54, 468-488.

Wohlfahrt, Giinther: Artisten-Metaphysik. Ein Nietzsche-Brevier, Wiirzburg 1991.
Wolf, Ursula (Hg.): Eigennamen. Dokumentation einer Kontroverse, Frankfurt a.
M. 1985.

Wolf, Ursula: Die Suche nach dem guten Leben. Platons Frithdialoge, Reinbek bei
Hamburg 1996.

Wundt, Wilhelm: Grundriss der Psychologie (1896), Leipzig 1909.

Zima, Peter V.: Theorie des Subjekts. Subjektivitit und Identitdt zwischen Moderne
und Postmoderne, Tiibingen/Basel 2000.

Zweig, Stefan: »Stendhals deutsche Wiederkehr« (1921), in: ders.: Begegnungen
mit Biichern, Frankfurt a. M. 1983, 164-168.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DANKSAGUNG

Die vorliegende Studie wurde im Frithjahr 2011 am Fachbereich fiir Geschichts-
und Kulturwissenschaften der Freien Universitédt Berlin als Dissertationsschrift an-
genommen und fiir den Druck leicht iiberarbeitet.

Ich moéchte Herrn Prof. Dr. Winfried Menninghaus dafiir danken, das Zweitgutach-
ten zu meiner Arbeit verfaflt zu haben. Ebenso mochte ich den anderen Mitgliedern
der Priifungskommission Prof. Dr. Hartmut Zinser, Prof. Almuth-Barbara Renger
und Dr. Mario Bithrmann fiir die anregende Diskussion und Hinweise wéhrend der
Disputation danken.

Auch mochte ich meinen Kollegen und Freunden Olaf Briese, Timo Giinther, Oli-
ver Leege, Falko McKenna, Hans Stauffacher, Beatrice Trinca, Susanne Godde, Ul-
rike Zellmann, Heiner Remmert, Michael Konaris, Fabian Meinel und Cornelia
Temesvari danken, denen ich Teile meiner Studie vorgetragen oder zum Lesen ge-
geben habe. Thre Hinweise haben mich stets weiter gebracht.

Mein ganz besonderer Dank gilt meiner Doktormutter Prof. Dr. Renate Schlesier.
Sie hat mein Projekt {iber Jahre hinweg wohlwollend begleitet, mein Manuskript
mehrfach gelesen und mit kritischen Anmerkungen sowie wertvollen Hinweisen
versehen. Daritiber hinaus hat sie mir stets Mut gemacht, das Projekt weiterzuver-
folgen und mir in so mancher Krise weitergeholfen.

Berlin, im August 2012
R.S.M.

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

FriepricH BaLkE, Marc Ro1LI (Ha.)
Philosophie und Nicht-Philosophie
Gilles Deleuze — Aktuelle Diskussionen

2011, 342 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1085-7

MicHAEL Fiscu
Werke und Freuden
Michel Foucault — eine Biografie

2011, 576 Seiten, Hardcover, 39,80 €,
ISBN 978-3-8376-1900-3

OLIVER FLUGEL-MARTINSEN

Jenseits von Glauben und Wissen
Philosophischer Versuch tiber das Leben
in der Moderne

2011, 144 Seiten, kart., 17,80 €,
ISBN 978-3-8376-1601-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

ANKE HAARMANN

Die andere Natur des Menschen
Philosophische Menschenbilder
jenseits der Naturwissenschaft

2011, 146 Seiten, kart., 18,80 €,
ISBN 978-3-8376-1761-0

MIRIAM MESQUITA SAMPAIO DE MADUREIRA
Kommunikative Gleichheit

Gleichheit und Intersubjektivitit

im Anschluss an Hegel

Juni 2013, ca. 224 Seiten, kart., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

PauL SORENSEN, N1korar MUncH (Ha.)
Politische Theorie und das Denken Heideggers

Juli 2013, ca. 280 Seiten, kart., ca. 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-2389-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

SUZANA ALPSANCAR

Das Ding namens Computer

Eine kritische Neulektiire

von Vilém Flusser und Mark Weiser

2012, 322 Seiten, kart,, 33,80 €,
ISBN 978-3-8376-1951-5

MAaRA-DARIA COJOCARU

Die Geschichte von der guten Stadt
Politische Philosophie zwischen
urbaner Selbstverstindigung

und Utopie

2012, 256 Seiten, kart., 29,80 €,

ISBN 978-3-8376-2021-4

STEFAN DEINES,

DANIEL MARTIN FEIGE,
MarTIN SEEL (Hg.)

Formen kulturellen Wandels

2012, 2778 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1870-9

CHRISTIAN DRIES

Die Welt als Vernichtungslager
Eine kritische Theorie der Moderne
im Anschluss an Giinther Anders,
Hannah Arendt und Hans Jonas

2012, 518 Seiten, kart., 39,80 €,
ISBN 978-3-8376-1949-2

GERHARD GAMM,

Jens KerTscHER (Ha.)
Philosophie in Experimenten
Versuche explorativen Denkens

2011, 308 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1681-1

MAXIMILIAN LAKITSCH
Unbehagen im modernen Staat
Uber die Grundlagen
staatlicher Gewalt

Mai 2013, 244 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-2368-0

Hi1GE LANDWEER,

CATHERINE NEWMARK,
CHRISTINE KLEY,

SimoNE MILLER (HG.)
Philosophie und die Potenziale
der Gender Studies

Peripherie und Zentrum

im Feld der Theorie

2012, 346 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-2152-5

CHRISTIAN LAvAGNO
Jenseits der Ordnung
Versuch einer
philosophischen Ataxiologie

2012, 228 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1998-0

MARTIN MULLER

Private Romantik,

offentlicher Pragmatismus?
Richard Rortys transformative
Neubeschreibung des Liberalismus

Juli 2013, 786 Seiten, kart., 49,80 €,
ISBN 978-3-8376-2041-2

SIBYLLE SCHMIDT, SYBILLE KRAMER,
Ramon Voges (Ha.)

Politik der Zeugenschaft

Zur Kritik einer Wissenspraxis

2011, 358 Seiten, kart,, 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1552-4

MAURICE SCHUHMANN

Radikale Individualitit

Zur Aktualitit der Konzepte

von Marquis de Sade, Max Stirner
und Friedrich Nietzsche

2011, 396 Seiten, kart., 34,80 €,
ISBN 978-3-8376-1719-1

JULIANE SPITTA

Gemeinschaft jenseits von Identitit?
Uber die paradoxe Renaissance
einer politischen Idee

2012, 356 Seiten, kart., 33,80 €,
ISBN 978-3-8376-2236-2

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 14:03:1;


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
»Aufzeichnungen eines Vielfachen«
	Inhalt
	Einleitung
	Erster Teil: Autorschaft, Zeichen und Selbst
	Erstes Kapitel: Die Diskussion des Phänomens Autorschaft im Kontext der Nietzsche-Literatur
	Zweites Kapitel: Nietzsches Semiotik als poetologisches Modell
	Nietzsches dionysischer Umgang mit Eigennamen
	Die Kontroverse um den Réealismus
	Platons Autorschaft als Vorbild
	Der Ausdruck Semiotik
	Der zeichenerfindende Mensch
	Die erfundene und schöpferische Seele
	Lisez: Nietzsche und der Typus des Odysseus

	Drittes Kapitel: Zwischenbetrachtung zum Verhältnis von Projektion und Interpretation
	Viertes Kapitel: Voraussetzungen der Nietzscheschen Poetologie des Selbst
	Das Projektionstheorem und die Subjekt-Objekt-Relation
	Nietzsches sprachphilosophische und psychologische Wende
	Dionysische Selbstspiegelung, Transfiguration und Egozentrizität
	Nervenreize und die Physiologie der Sprache
	Das Ich, der Grundwille und das Selbst
	Subjekt-Dividualismus und Wille zur Macht
	Stendhal gegen Kant
	System und Redlichkeit


	Zweiter Teil: Wie man wird, was man ist
	Erstes Kapitel: Die Schrift Ecce homo
	Ecce homo – Wahnsinn und Methode
	Vorspiel zur Umwerthung aller Werthe
	Die Titelformel: Selbstreferenz, Selbstbespiegelung und Pluralisierung
	Das Konversions- und Selbsterforschungsverbot
	Horazphilologie und die Frage nach dem Werk

	Zweites Kapitel: Die Egozentrizität als Voraussetzung von Ecce homo. Eine Interpretation von An diesem vollkommnen Tage
	Drittes Kapitel: Anmerkungen zum vollkommenen Leser
	Viertes Kapitel: Dionysos gegen den Gekreuzigten

	Schlußbemerkung
	Literaturverzeichnis
	Danksagung

