
256 Poetik des Kolibris

Das Ich wird verkleinert und ist im Inbegriff zu verschwinden : »Ah! petit, pe-

tit, je suis ici et oublié à l’arrière de ce bateau, qui est aussi un grand voyage de

centaines et de centaines de jours […].« (E, S. 233) [»Ach! klein, klein bin ich hier

und vergessen am Heck dieses Schiffes, das auch eine große Fahrt von hunderten

und hunderten von Tagen ist…« Ec, S. 137] Der Kleinheit des Ichs steht die Größe

und Länge der Reise gegenüber;190 zudem steht die große Reise in einem antithe-

tischen Verhältnis zum Ich und zur kleinen Form des Tagebuchs.

Schreiben und Zeitlichkeit sind in Andrades kleiner Reiseprosa miteinander

verbunden. Sofern der Reisende viel Zeit erübrigen kann,werden die Aufzeichnun-

gen länger. Auch das Textsubjekt in Ecuador vermittelt den Eindruck, der Stillstand

der Reise führe zu Länge und eine rege Reiseaktivität dementsprechend zu kürze-

ren Aufzeichnungen (vgl. E, S. 207f.). Ähnlich verhält es sich auch beim Zeichnen:

Michaux begann zu malen, als er zusammen mit Gangotena in Marseille monate-

lang auf die Abfahrt des Schiffes nach Ecuador wartete.191 Sei es nun das Schreiben

oder Zeichnen – gerade die Wartezeit wird zum produktiven Moment des künst-

lerischen Schaffens. Dass die kleine Reiseprosa somit gerade nicht vom Extraordi-

nären, sondern dem Alltäglichen zehrt, zeigt sich auch in dieser Relation.

IV.4 Verdichtungen des Visuellen

Die kleine Reiseprosa hegt ein enges Verhältnis zum Lyrischen und zu den visuel-

len Künsten: Mistral denkt über die Möglichkeit der Visualisierung Lateinamerikas

nach und rekurriert in metapoetologischen Verweisen auf die bildenden Künste;

Andrade nutzt Fotografien, um zugleich Wissen zu sammeln, die Darstellung des

Anderen zu problematisieren und hierbei auch seine eigene Rolle als schreibender

Ethnograf zu parodieren. Michaux wiederum war Autor und Maler, sein Werk ist

als ein »bimediales«192 zu verstehen. Jahre nach seiner Reise nach Ecuador stellte

Michaux zwei Gemälde fertig, die auf verschiedene Passagen seiner kleinen Rei-

seprosa rekurrierten.193 Da die künstlerischen Verfahren bei Michaux keine Tren-

nung zwischen den unterschiedlichen Künsten und Gattungen vorsehen, integrie-

190 Für weitere Beispiele vgl. E, S. 201, 221.

191 Vgl. Bellour, R.: Chronologie. S. LXXXIX. Vgl. Mainberger, S.: Linien – Gesten – Bücher. S. 48.

Eine vergleichbareDynamik konstatiert Seifert auch für das Tagebuch, siehe dies.: Tagebuch-

schreiben als Praxis. S. 42.

192 Mainberger, S.: Linien – Gesten – Bücher. S. 15. Mainberger führt das Verhältnis zwischenMa-

lerei und Literatur bei Michaux auf dieser Seite noch ausführlicher aus.

193 Zur Bedeutung des Visuellen und visueller Schreibverfahren wie der ekphrasis bei Michaux

sieheumfassenddie bereits zitierte Studie vonKürtös (HenriMichaux et le visuel) sowieKeoha-

ne, Elizabeth Geary: Ekphrasis and the Creative Process in Henri Michaux’s En rêvant à partir

de peintures énigmatiques (1972). In: French Studies 64 (2010) H. 3. S. 265-275.

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022 - am 14.02.2026, 08:29:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Henri Michaux | Experimentieren 257

re ich diese später entstandenen Bilder in meine Analysen, die ohnehin durch die

Zitierung von Bestandteilen Ecuadors in einem engen Verhältnis zur kleinen Rei-

seprosa stehen. Die Untersuchung der Aquarelle und Gouachen illustriert zudem,

inwiefern sich die michauxschen Texte nach der Publikation weiter wandelten und

zur Prozessualität des Schreibens beitrugen.

IV.4.1 Aquarell und Gouache

Im Jahre 1946 veröffentlichte Michaux das Aquarell Ecuador im Bildband Peintures et

dessins, zu dem er im selben Jahr eine Ausstellung in Paris organisiert hatte.194 Der

Band eröffnet mit einem Vorwort über die Malerei und enthält 43 Werke – vor al-

lem Zeichnungen und Gouachen, doch ebenso Aquarelle und ein Pastell-Gemälde,

die sich größtenteils auf sein literarisches Werk beziehen.195 Unter den Gemälden

befinden sich zwei, die im Jahre 1938 im Nachklang der Reise nach Ecuador ent-

standen und ebenfalls in einem bimedialen Verhältnis zum Tagebuch stehen,196

wie das Aquarell Ecuador: Auf dem schwarzen Hintergrund – der vielleicht jedoch

auch ein schwarzer Bildträger ist – deuten grüne Striche einen Wald an, braune

Linien markieren einen Weg, der zu einem weißen Haus im Hintergrund des Bil-

des führt. An das Haus lehnen zwei Bäume und rahmen es von seiner rechten und

linken Seite. Prominent platzierte Michaux im Vordergrund einen Busch in leuch-

tendemGelb, dermöglicherweise eine wuchernde Pflanze inmitten desWeges dar-

stellt. Das Aquarell ist in reduzierter Farbigkeit gestaltet, die Bildelemente wurden

grafisch durch Linien umgesetzt. Es ist die Farbe Schwarz des Hintergrundes, wel-

che die Stimmung des Bildes bestimmt und dafür sorgt, dass der Betrachter eine

nächtliche Szenerie vermutet.

Die Bildunterschrift präzisiert die Darstellung wie folgt: »… Revenant à cheval à

l’Hacienda par un clair de lune comme je fais ce soir…«197 Das Gemälde stellt somit

offensichtlich dar, wie der Reisende im Mondlicht auf die Hacienda zurückkehrt.

Michaux rekurriert mit der Bildunterschrift pars pro toto auf den Tagebucheintrag

vom 29. August 1928, den ich hier in Ausschnitten zitiere:198

194 Vgl. Martin, J.-P.: Henri Michaux. S. 429.

195 Vgl. Michaux, Henri: Ecuador. In: ders.: Œuvres complètes. Peintures et dessins. 3 Bde. Hg.

von Raymond Bellour. Bd. 1. Paris: Gallimard 1998. S. 855-955. S. 897.

196 Zum Entstehungszeitpunkt vgl. Bellour, Raymond: Illustrations et légendes. In: Henri Mi-

chaux: Peintures et dessins. In: Œuvres complètes. 3 Bde. Hg. von Raymond Bellour. Bd. 1.

Paris: Gallimard 1998. S. 952-955. S. 953f.

197 Ebd.

198 Das Zitatverfahren, das Michaux anwendet, weist eine große Nähe zur Montage auf, welche

ich in Bezug zu Andrades Reiseprosa diskutiert habe. Zur Montage bei Michaux vgl. Parish,

N.: Henri Michaux. S. 282-286.

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022 - am 14.02.2026, 08:29:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Poetik des Kolibris

Le soir, 7 heures, à cheval.

Équateur, Équateur, j’ai pensé bien du mal de toi.

Toutefois, quand on est près de s’en aller… et revenant à cheval à l’hacienda par un

clair de lune comme je fais ce soir (ici les nuits sont toujours claires, sans chaleur,

bonnes pour le voyage) avec le Cotopaxi dans le dos, qui est rose à 6 heures et

demie et seulement une masse sombre à cette heure… (E, S. 203, Herv. i. O.)

7 Uhr abends, zu Pferd.

Ecuador, Ecuador, ich habe schlecht von dir gedacht. Nun aber, wo die Abreise

bevorsteht und ich, wie heute abend, im Mondschein zur Hacienda zurückreite

(hier sind die Nächte immer hell, ohneWärme, gut zum Reisen) mit dem Cotopaxi

im Rücken, der um halb sieben rosafarben und um diese Stunde nur mehr eine

dunkle Masse ist… (Ec, S. 95f., Herv. i. O.)

Wie der Titel des Gemäldes verweist das Aquarell zugleich auf eine Textstelle und

auf das gesamte Tagebuch. Den fragmentarischen Charakter unterstreicht Mi-

chaux auch durch die Zitierung einzelner Wörter und die Auslassungspunkte, die

bereits bei Andrade ein beliebtes Stilmittel sind. Das Gemälde Ecuador ist insofern

ein weiteres Beispiel für die Prozesse von Verkleinerung und Vergrößerung bei Mi-

chaux, als ein gesamter Kontext zu einem Zitat komprimiert wird. Ebenso zeugt

es von der Ästhetik des Fragmentarischen und damit ebenso von der Abkehr von

großen Narrativen.

Wenn Michaux diese Bilder nachträglich aus seinem Gedächtnis schöpfte und

nicht imMoment des Sehens darstellte, so rekurriert er vergleichbar mit Corot auf

seine Erinnerungen. Wie in Mistrals kleiner Reiseprosa, so spielte also zumindest

für die Gemälde Michauxʼ die Erinnerung eine wichtige Rolle. Im Aquarell, das

für die Darstellung des Flüchtigen prädestiniert ist, spiegelt sich die auf den Mo-

ment gerichtete Ästhetik des Tagebuchs wider.199 Das Aquarell Ecuador, auf dem

weder Erzähler noch Pferd sichtbar sind, reproduziert die Perspektive und Ästhe-

tik des Tagebuchs. Die Dominanz der Farbe Schwarz rührt aus der Darstellung

eines abendlichen Ausrittes; der grobe Pinselduktus perpetuiert die Geschwindig-

keit und Bewegung des Textes und deutet somit wie Arrivée à Quito auf die Mobilität

des Schreibens hin. Bezeichnend ist auch, dass der Cotopaxi nicht abgebildet wird,

was zum einen dem Tagebucheintrag entspricht, zum anderen aber erneut darauf

hindeutet, dass sich Michaux für das Alltägliche der Reise interessiert. Nicht der

zweithöchste Berg des Landes wird dargestellt, sondern der allgegenwärtige Blick

auf ein Haus, das weder spezifisch für Ecuador noch für Lateinamerika ist. Selbst

die Fauna des Aquarells widerstrebt der Spezifik Ecuadors, die grün angedeuteten

199 Vgl. Koschatzky,Walter: Die Kunst des Aquarells. Technik, Geschichte, Meisterwerke. 5. Aufl.

München: dtv 1999. S. 233f.

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022 - am 14.02.2026, 08:29:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Henri Michaux | Experimentieren 259

Linien könnten kaum universeller sein. Auch ein weiterer Zusammenhang sollte

der Analyse nicht entgehen: Gegenüber der Ölmalerei galt das Aquarell, das be-

kanntlich William Turner bevorzugt für die Darstellung von Landschaften verwen-

dete, als eine eher einfache Technik.200 Einfachheit ist damit nicht nur bei Mistral,

sondern auch bei Michaux ein ästhetisches Ideal, das sich nicht zuletzt im groben

Pinselduktus manifestiert.

Noch ein Bild aus der Reihe Peintures et dessins rekurriert auf das Tagebuch: Bei

La Cordillera de los Andes handelt es sich um ein mit Gouachefarben hergestelltes

Landschaftsgemälde.201 Der Titel des Gemäldes ist hier nun präziser und bezieht

sich auf die spanische Bezeichnung für die Anden. Wie im Aquarell Ecuador do-

miniert auch in der Gouache La Cordillera de los Andes die Farbe Schwarz des Hin-

tergrundes oder Malgrundes. Vor dem dunklen Hintergrund, der vermutlich ei-

nen Nachthimmel darstellt, erstreckt sich eine Berg- und Hügelkette. In der linken

Hälfte hebt sich ein kupferfarbener Berg vom Himmel ab. Darunter, im Bildvor-

dergrund, ist vermutlich das bewachsene Tal in Oliv- und Brauntönen dargestellt.

Blaue Tupfer repräsentieren womöglich Wolken im Nachthimmel. Die Landschaft

ist deutlich malerischer umgesetzt, verschiedene Braun-, Blau-, Gelb- und Grün-

töne gehen fließend ineinander über.

Es lässt sich nur vermuten, dass die Gouache künstlerische Traditionen aus

Japan rezipiert, wie das Sumi-e, eine Form der Tuschmalerei. Die Künstler der

klassischenModerne, etwa Henri Toulouse-Lautrec, Paul Gauguin und Vincent van

Gogh, faszinierte diese oftmals monochromatische Kunstform.202 Ecuador selbst

schreibt sich in diese Tradition ein, wenn das Textsubjekt sein Interesse an japa-

nischer Kunst kundtut: »Je passai par le Japon vers la troisième heure. Il y avait

à ce moment, en effet, le jeu du brouillard comme il se joue au Japon, suivant ce

que nous en ont décrit les peintres. […] Ces brouillards portent et apprennent sin-

gulièrement à regarder, attendrissent notre regard […].« (E, S. 167) [»Um die dritte

Stunde reiste ich durch Japan. Zu diesem Zeitpunkt fand das Nebelspiel statt, wie

es, den Schilderungen der Maler zufolge, in Japan gespielt wird. […] Diese Nebel-

schwaden fördern und lehren eigentümlich das Hinsehen, rühren unseren Blick

[…].« Ec, S. 45] Die imaginäre Reise erzeugt vor dem geistigen Auge des Erzählers

innere Bilder, sodass trotz bzw. gerade aufgrund des Nebels, das genaue Hinse-

hen ausgebildet wird. Gerade die Aquarellmalerei erlaubt hierbei auch durch die

200 Vgl. ebd. S. 54, 187, 231.

201 Vgl. Michaux, Henri: La Cordillera de los Andes. In: ders.: Œuvres complètes. Peintures et

Dessins. 3 Bde. Hg. von Raymond Bellour. Bd. 1. Paris: Gallimard 1998. S. 855-955. S. 913.

202 Vgl. Mayhall, Yolanda: The Sumi-E Book. New York:Watson Guptill 1989. S. 8. Einige Aquarel-

le Michauxʾ aus den 1940er Jahren ähneln wiederum der chinesischen Landschaftsmalerei,

vgl. Parish, N.: Henri Michaux. S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022 - am 14.02.2026, 08:29:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Poetik des Kolibris

»Ökonomie der Mittel«, dass die Betrachter umso mehr ihre Vorstellungskraft be-

tätigen müssen.203 Michaux entwirft eine Ästhetik des Undeutlichen, die er später

auch in seiner bildenden Kunst implementieren sollte und die mit seiner Ästhetik

des Kleinen korreliert. Das Undeutliche erinnert hierbei an das rhetorische Stilide-

al der obscuritas; der Erzähler greift auch auf die Sprache des Wetters zurück, die

in der Literaturgeschichte etwa bei Madame de Staël mit dem Unverständlichen

verbunden ist:204

La clarté passe en France pour l’un des premiers mérites d’un écrivain […]. Les

Allemands, […] se plaisent dans les ténèbres ; souvent ils remettent dans la nuit ce

qui était au jour, plutôt que de suivre la route battue […]. Les écrivains allemands

ne se gênent point avec leurs lecteurs ; leurs ouvrages étant reçus et commentés

comme des oracles, ils peuvent les entourer d’autant de nuages qu’il leur plaît ; la

patience ne manquera point pour écarter ces nuages […].205

Klarheit gilt in Frankreich für eins der hauptsächlich schriftstellerischen Ver-

dienste. […] Die Deutschen […] gefallen sich in Dunkelheiten: oft hüllen sie,

was klar am Tage lag, in Nacht, bloß um den gerade Weg zu meiden. […] Die

deutschen Schriftsteller geniren sich nicht mit ihren Lesern; da ihre Werke wie

Orakelsprüche aufgenommen und ausgelegt werden, so können sie sie in so viel

Wolken hüllen, als ihnen gefällt; die Geduld, dies Gewölk zu zerstreuen, fehlt

niemals […].206

Die Ästhetik des Undeutlichen pflegte auch Andrade, wie in der Analyse seiner Fo-

tografien herausgearbeitet wurde. In der Michaux-Forschung wurde diese Präfe-

renz für das Offene und Unfertige auf die Rezeption taoistischer, konfuzianischer

und buddhistischer Schriften zurückgeführt, die für den Künstler im Jahre 1927 je-

doch noch keine große Rolle spielten.207 Nichtsdestotrotz zeigt sich, dass bereits

in Ecuador Pfeiler der michauxschen Ästhetik wiederzufinden sind, die im Laufe

der kommenden Jahrzehnte noch weiter entfaltet werden sollten.

La Cordillera de los Andes bezieht sich wie das Aquarell Ecuador in einem Zitat

auf einen gesamten Tagebucheintrag. Es ist hierbei die gesamte erste Strophe, die

Michaux in der Bildunterschrift reproduziert:

203 Vgl. Mainberger, S.: Linien – Gesten – Bücher. S. 109.

204 Vgl. Asmuth, B.: [Art.] Perspicuitas. S. 870.

205 Madame de Staël: De l’Allemagne. Paris: Charpentier 1890. S. 126. Dazu Asmuth, B.: [Art.]

Perspicuitas. S. 870.

206 Madame de Staël: Deutschland. 3 Bde. Übers. von Friedrich Buchholz. Bd. 1. Reutlingen: Mä-

ckensche Buchhandlung 1815. S. 166.

207 Vgl. Parish, N.: Henri Michaux. S. 27, 32.

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022 - am 14.02.2026, 08:29:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Henri Michaux | Experimentieren 261

LA CORDILLERA DE LOS ANDES

La première impression est terrible et proche du désespoir.

L’horizon d’abord disparaît.

Les nuages ne sont pas tous plus hauts que nous.

Infiniment et sans accidents, ce sont, où nous sommes,

Les hauts plateaux des Andes qui s’étendent, qui s’étendent.

[…]

Qui n’aime pas les nuages,

Qu’il ne vienne pas à l’Équateur.

Ce sont les chiens fidèles de la montagne,

Grands chiens fidèles ;

Couronnent hautement l’horizon.

L’altitude du lieu est de 3000 mètres, qu’ils disent,

Est dangereux qu’ils disent, pour le cœur, pour la respiration,

pour l’estomac

Et pour le corps tout entier de l’étranger. (E, S. 154)

LA CORDILLERA DE LOS ANDES

Der erste Eindruck ist schrecklich und der Verzweiflung nah.

Zuerst verschwindet der Horizont.

Nicht alle Wolken sind höher als wir.

Endlos und eben erstrecken und erstrecken sich,

[…]

Wer die Wolken nicht liebt,

Komme nicht nach Ecuador.

Sie sind die treuen Hunde der Berge,

Große treue Hunde;

Hoch den Horizont krönend.

3000 Meter über demMeeresspiegel, heißt es, liegt der Ort,

Ist gefährlich, sagen sie, für das Herz, für die Atmung, für den

Magen

Und für den ganzen Körper des Fremden. (Ec, S. 26f.)

Auf beiden Gemälden sind keine Menschen zu sehen, sodass erneut die Perspekti-

ve des Textsubjekts perpetuiert wird. Das Gedicht in freien Versen beschreibt das

Aufeinandertreffen des lyrischen Ichs mit den Anden und schildert die Dunkelheit

des Anblicks, die sich auch in der Farbgestaltung der Gouache niederschlägt,womit

sich wie im Aquarell Ecuador eine Korrespondenz zwischen Gouache und textuel-

ler Darstellung ergibt. Das Gedicht thematisiert die Impressionen und subjektiven

Empfindungen des Ichs, wobei die Hervorhebung der eigenen Perspektive so weit

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022 - am 14.02.2026, 08:29:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Poetik des Kolibris

getrieben wird, dass das Ich sich im letzten Vers selbst als einen Fremdkörper in

der Landschaft imaginiert.

Text und Bild verweisen auf eine religiös und ästhetisch kodierte Erfahrung

der europäischen Kulturgeschichte, nämlich die Bezwingung bzw. Kontemplation

eines Berges.208 An einem der wichtigsten literarischen Vorläufer dieser Begeg-

nung, Francesco Petrarcas Besteigung des Mont Ventoux, manifestierte sich etwa

die Spannung zwischen dem Religiösen und dem Ästhetischen.209 Die religiöse

Konnotation der Begegnung scheint in der vorliegenden Szene in der Endlosigkeit

der Wolken auf. Wie Mistrals Erzählerin in El paisaje mexicano den Iztaccíhuatl aus

der Ferne betrachtet und sich damit nicht aneignet, imaginiert auch der michaux-

sche Erzähler nur die Besteigung. Er versucht damit nicht, im Gegensatz zu den

von Pratt analysierten Schriften, die Natur zu bezwingen, zu beherrschen oder zu

appropriieren.210

Sowohl das Gemälde als auch das Gedicht zitieren einen Moment des Erha-

benen, der in die künstlerische Form der Gouache und den freien Vers transpor-

tiert wurde, und damit eben nicht in die ›große‹ Ölmalerei oder etwa die Form des

Sonetts. Eine vergleichbare (vermeintliche) Divergenz zwischen Inhalt und Form

liegt auch bei Andrade vor, der die erhabene Amazonas-Riesenseerose zum Gegen-

stand einer kleinen crônica erklärt. Der Chimborazo prägte die Kulturgeschichte

Lateinamerikas, wovon nicht zuletzt seine Aufnahme in das Staatswappen Ecua-

dors zeugt.211WieHumboldt in seinen Ansichten der Kordilleren präsentiert Michaux

einen Blick aus der Distanz auf die Bergkette.212 Nach Humboldt und Charles Ma-

rie de La Condamine versuchte sich auch Simón Bolívar an der Besteigung des

208 Vgl. Niefanger, Dirk: [Art.] Berg. In: Metzler-Lexikon literarischer Symbole. Hg. von Günter

Butzer u. Joachim Jacob. 2. erw. Aufl. Stuttgart u.a.: Metzler 2012. S. 44f.

209 Vgl. ebd. S. 44. Siehe Petrarca, Francesco: Die Besteigung des Mont Ventoux. Latei-

nisch/Deutsch. Übers. u. hg. von Kurt Steinmann. Stuttgart: Reclam 1995. Einschlägig kom-

mentiert bei: Ritter, Joachim: Landschaft. Zur Funktion des Ästhetischen in der modernen

Gesellschaft. In: Subjektivität. Sechs Aufsätze. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989. S. 141-163. Ins-

besondere S. 141ff.

210 Ganz im Gegensatz zu den Schriften, die Pratt analysiert, siehe dies.: Imperial Eyes. S. 51f.

Scott arbeitet anhand anderer Passagen heraus, dass der Erzähler die Wahrnehmung und

Ausdrucksweise des Reiseberichts sowohl problematisiert als auch intensiviert. Dies deute

darauf hin, dass Michaux damit den observierenden, westlichen Blick kritisiere und beob-

achte, vgl. dens.: Signs in the Jungle. S. 126f.

211 Vgl. Ette, Ottmar u. Oliver Lubrich: Versuch über Humboldt. In: ders.: Ueber einen Versuch

den Gipfel des Chimborazo zu ersteigen. Mit dem vollständigen Text des Tagebuches ›Reise

zum Chimborazo‹. Hg. von dens. Frankfurt a.M.: Eichborn 2006. S. 7-76. S. 12.

212 Vgl. ebd. S. 21f. Siehe Humboldt, Alexander von: Ansichten der Kordilleren und Monumen-

te der eingeborenen Völker Amerikas. Vues des Cordillères et monumens des peuples indi-

gènes de l’Amérique. Hg. von Oliver Lubrich u. Ottmar Ette. Frankfurt a.M.: Eichborn 2004.

Tafel XVI, XXV. S. 133-138, 241f.

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022 - am 14.02.2026, 08:29:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Henri Michaux | Experimentieren 263

Berges; Humboldts Versuch der Besteigung hatte hierbei vor allem in dem Sinne

symbolischen Charakter, als es einem »Mann der Aufklärung« gelang, neue Höhen

zu erklimmen.213 Die humboldtsche Darstellung des Chimborazo aus weiter Di-

stanz könnte eine weitere Vorlage für Michaux gewesen sein, der vor seiner Reise

sowohl die Schriften des preußischen Gelehrten als auch diejenigen La Condami-

nes las.214

Michauxʼ Zitierung des Berges in Text und Bild deutet darauf hin, dass nicht

nur das Kleine und das Große, sondern auch das Hohe und Tiefe Dimensionen

von Größe in Ecuador darstellen. Bedingt durch die Höhe koexistieren in Ecuador

schließlich verschiedene Klimata auf einer Fläche.215 Der reisende Erzähler be-

wegt sich sowohl vertikal als auch horizontal durch das Land, das sich bekanntlich

durch seine extremen Höhenunterschiede auszeichnet.216 Diese Differenzen stell-

ten den an verschiedenen Herzkrankheiten, wie Herz-Rhythmus-Störungen, lei-

denden Michaux vor gesundheitliche Herausforderungen, womit sich das Leiden

des Körpers und seine Verletzlichkeit auch in dieser Hinsicht tief in das Tagebuch

einschrieben (vgl. E, S. 202).217 Dabei war nicht nur Michaux selbst von diversen

Krankheiten geplagt, auch sein Reisebegleiter Gangotena litt an Hämophilie, die

dazu führte, dass die Gruppe oftmals Pausen einlegen musste und der ecuadoria-

nische Dichter an den Exkursionen ins Landesinnere nicht teilnehmen konnte.218

IV.4.2 Flecken und Formeln

Ecuador erzeugt visuelle Verdichtungen nicht nur anhand der Bedeutung der Ge-

mälde, sondern ebenso anhand der Verweise auf Formeln und Flecken. Der Fleck

verunsichert starre Ordnungssysteme und steht für Kontrollverlust.219 So ähnlich

äußerte sich auch Michaux zum 1946 veröffentlichten Band Peintures et dessins: Auf

der einen Seite erklärte er, die von ihm dargestellten Gesichter würden sich aus den

Flecken auf dem Papier befreien und sprach ihnen so ein Eigenleben zu.220 Auf der

anderen Seite wies Michaux auf Flecken hin, die aufgrund der Beschaffenheit des

Papiers zu schnell von diesem absorbiert wurden und damit also durch den Unfall

213 Vgl. Ette, O. u. O. Lubrich: Versuch über Humboldt. S. 9f.

214 Vgl. Martin, J.-P.: Henri Michaux. S. 168.

215 Vgl. Scott, D.: Signs in the Jungle. S. 129.

216 Vgl. Halpern, A.-É.: Henri Michaux. S. 88.

217 Vgl. ebd.

218 Vgl. dazu Bellour, R.: Chronologie. S. LXXXIX.

219 Vgl. Kurz, Gerhard: [Art.] Fleck. In:Metzler-Lexikon literarischer Symbole.Hg. vonGünter But-

zer u. Joachim Jacob. 2. erw. Aufl. Stuttgart u.a.: Metzler 2012. S. 122f. S. 122.

220 Michaux, H.: Peintures et dessins. S. 857.

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022 - am 14.02.2026, 08:29:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Poetik des Kolibris

im künstlerischen Prozess emergierten: »une tache imprévue s’est formée«221 [ein

unbeabsichtigter Fleck hat sich herausgebildet].

In verschiedenen Szenen betrachtet das Ich in Ecuador Wände : »On trouve

aussi bien sa vérité en regardant quarante-huit heures une quelconque tapisserie

de mur.« (E, S. 204) [»Man findet seine Wahrheit genauso gut, indem man acht-

undvierzig Stunden irgendeine Tapete anstarrt.« Ec, S. 97] Der Erzähler reflektiert

über die eigene Kunst, in der ebenfalls Formen wie Flecken, Linien und Risse auf-

tauchen :222 »Les malades voient dans la tapisserie de leurs chambres, d’infernales

personnes, là où il n’y a que petits incidents de lumière, de lignes, une tache, une

déchirure. Ainsi ai-je regardé, mais non avec effroi, avec bonté et sans maladie.«

(E, S. 155) [»Die Kranken sehen auf den Tapeten ihrer Zimmer Höllengestalten, wo

nur kleine Lichtschimmer, Linien, Flecken oder Risse sind. So habe ich hingeblickt,

aber nicht mit Entsetzen, sondern mit Güte und ohne Krankheit.« Ec, S. 28]

Der Fleck ist ein ästhetisch kodiertes Symbol, das in späteren Jahren auch mit

der Kunstströmung des Tachismus verbunden wurde.223 Die erwähnten Risse wer-

den in den michauxschen Meskalin-Aufzeichnungen aus dem Jahr 1956 zu bedeu-

tungsvollen Zeichen des Experimentierens mit Rauschmitteln.224 Wie später An-

dré Gide bezieht sich Michaux auf eine Reflexion Leonardo da Vincis über die Be-

trachtung einer Wand.225 Da Vinci führt in seinen Schriften zur Malerei aus, die

Kontemplation einer Wand sei eine durchaus spartanische, doch umso effektivere

Methode, die Imagination auszubilden.DieWand, die da Vinci beschrieb, definier-

te sich durch ihre Flecken, die in der Betrachtung des Künstlers zu Landschaften,

kriegerischen Auseinandersetzungen und Figuren wurden. Das Betrachten der fle-

ckigen Wand ist somit ein Verfahren, durch welches sich insbesondere das innere

Sehen bzw. die Vorstellungskraft formierten.226

Max Ernst, den Michaux sehr schätzte, bezog sich in Jenseits der Malerei auf da

Vincis Rekurs auf Sandro Botticelli, der wiederum seine Gründe für die Ablehnung

221 Ebd. S. 862.

222 Zu Michauxʾ Linien und der Prosaschrift Aventures de lignes siehe seit neuestem ausführlich

Mainberger, S.: Linien –Gesten – Bücher. S. 47-51. Siehe ebenso Kürtös, K.: HenriMichaux et le

visuel. S. 69-72. Michaux denkt auch in späteren Texten über Flecke nach, siehe dens.: [Faut-

il vraiment une déclaration?]. In: Œuvres complètes. 3 Bde. Hg. von Raymond Bellour. Bd. 2.

Paris: Gallimard 2001. S. 1029-1032. Dazu Parish, N.: Henri Michaux. S. 178.

223 Vgl. Schmied, Wieland: Keine Ähnlichkeit mit sich selbst. Henri Michaux und Max Ernst. In:

Henri Michaux. Das bildnerische Werk. Hg. von dems. München: Bayerische Akademie der

Schönen Künste 1993. S. 43-50. S. 43.

224 Vgl. Michaux, H.: Misérable Miracle. S. 619, 638.

225 Vgl. Geisler, E.: Michaux reist nach Ecuador, oder eine andere Exotik. S. 288. Parish bezieht

sich ebenso auf da Vincis Ausführungen zum Fleck und verbindet diese wiederum mit Klee,

vgl. dies.: Henri Michaux. S. 202.

226 Vgl. Leonardo da Vinci: Sämtliche Gemälde und die Schriften zur Malerei. Hg. von André

Chastel. Übers. von Marianne Schneider. München: Schirmer/Mosel 1990. S. 385.

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022 - am 14.02.2026, 08:29:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Henri Michaux | Experimentieren 265

der Landschaftsmalerei darlegte.Diese rechtfertigt Botticelli, so Ernsts Ausführun-

gen, dadurch, dass auch ein von Farben getränkter und an eine Wand geworfener

Schwamm einen Fleck hinterlasse, in dem eine Landschaft erkannt werden könne.

Dieses Verfahren bejahte Ernst: Im Fleck könneman, um den kreativen Prozess an-

zuregen, in der Tat vieles erkennen, er empfiehlt die Kontemplation sogar für die

»Komposition von Menschen- und Tierschlachten, Landschaften, Monstren, Teu-

feln und anderen phantastischen Sachen«.227

Das von Ernst und da Vinci referierte Imaginationsverfahren wird vom mi-

chauxschen Erzähler nachgeahmt. Nachdem anstelle des Datums der Eintrag mit

denWorten »[v]u sur unmur nu« (E, S. 156) [»auf einer nacktenWand gesehen« Ec,

S. 29] eingeleitet wird, folgt der kurze bereits analysierte Eintrag zum singenden

Möbelstück. Die intertextuellen Verweise untermauern, dass Ecuador ein Labora-

torium inszeniert und stützen die These von der Poetik der kleinen Reiseprosa als

Ausstellung des Provisorischen und Unfertigen.WieMistral überträgt Michaux ein

Verfahren der bildenden Kunst in die Literatur. Die Betrachtung derWand in Ecua-

dor liest sich als Hinweis auf Ernsts und Michaux’ künstlerische Verfahren, in de-

nen abstrakte Gebilde dargestellt werden, für deren Lektüre es der Imagination der

Betrachtenden bedarf. Damit wird die Position des Lesers gestärkt, der bereits bei

Andrade und Mistral eine aktive Rolle einnimmt.228 Ebenso weisen der Fleck und

die künstlerischen Verfahren der Aquarellmalerei, der Tintenzeichnung und Gou-

ache auf die Rolle des Zufalls hin.229 Wenn dem kleinen Flecken an der Wand eine

solch bedeutungsträchtige Rolle zukommt und dieser kunsttheoretisch auf Botti-

celli, da Vinci und schließlich Ernst verweist, bestätigt dies erneut die These, dass

die kleine Reiseprosa bei Michaux undMistral eine besondere Aufmerksamkeit für

das Kleine, Übersehene und Alltägliche hegt.

Verdichtungen werden in Ecuador nicht nur durch den Rückgriff auf visuel-

le Darstellungen erzeugt, sondern ebenso durch die Komprimierung der Sprache,

wie etwa durch Formeln. In seinemWerk bediente sich Michaux immer wieder der

Sprache der Naturwissenschaften;230 in seinen späteren Drogenexperimenten zi-

227 Ernst,Max: Jenseits derMalerei. In: Als die Surrealisten noch recht hatten. Texte u.Dokumen-

te. Hg. von GünterMetken. 2. Aufl. Hofheim:Wolke 1983. S. 326-333. S. 327. Günter und Ingrid

Oesterle setzen sich in ihrem Beitrag zum Imaginationsreiz der Flecken mit seinen ästheti-

schen Dimensionen auseinander und rekurrieren unter anderem auf die zitierten Passagen

von Ernst und da Vinci. Sie betrachten Flecken als »Stimuli der Phantasie«, welche »Deliri-

en, Halluzinationen und Visionen« anregen, vgl. dies.: Der Imaginationsreiz der Flecken von

Leonardo da Vinci bis Peter Rühmkorf. In: Signaturen der Gegenwartsliteratur. Festschrift für

Walter Hinderer. Hg. von Dieter Borchmeyer. Würzburg: Königshausen & Neumann 1999.

S. 213-238. S. 218.

228 Siehe zur Aktivierung des Lesers bei Michaux Parish, N.: Henri Michaux. S. 264.

229 Vgl. ebd. S. 202f.

230 Vgl. dazu: Roger, J.: Henri Michaux. S. 164. Siehe Halpern, A.-É.: Henri Michaux. S. 288.

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022 - am 14.02.2026, 08:29:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Poetik des Kolibris

tierte er beispielsweise die chemische Formel für Meskalin.231 Während der Über-

fahrt auf der Boskoop ersetzte Michaux die Datierungen durch Formeln wie »n+2

jours de navigation« (E, S. 143, Herv. i. O.) [»n+2 Tage Fahrt« Ec, S. 11, Herv. i. O.] und

betonte damit die Repetitivität der diaristischen Praxis. Da es um eine Datierung

geht, liegt auf der Hand, dass die Formel nur natürliche Zahlen umfasst. Michaux

drückt ein Datum – das eigentlich präzise sein sollte – durch eine Formel aus, in

die unendlich viele Zahlen eingefügt werden können, und deutet somit auf die Pa-

radoxie der Formel selbst hin: Diese versinnbildlicht sowohl Genauigkeit als auch

eine unendliche Zahl an Möglichkeiten.232 Bereits diese Tatsache indiziert, dass

der Erzähler spielerisch und experimentell mit der Praxis des Tagebuchschreibens

verfährt. Formeln sind Rätsel und so können auch die Leser bei dem Versuch, diese

zu lösen, scheitern.233

IV.5 Schreibenwollen

Nicht das fertige Produkt, sondern den Vorgang des Schreibens selbst stellte Mi-

chaux gemäß der dieser Studie zugrundeliegenden Annahme in den Mittelpunkt.

Der Erzähler in Ecuador denkt über das Scheitern nach und inszeniert das Tagebuch

wiederholt als ein (vermeintliches) Produkt des Misslingens.234 Scheitern ist nicht

nur ein zentraler Bestandteil des Experimentierens, es ist mehr noch produktiv.235

Diese Ebene schwingt in der Metapher des »täglichen Urins« mit, durch die Mi-

chaux sein Tagebuch als ein Abfallprodukt darstellte, das nicht dem großen Werk

entspräche. Dass die kleine Reiseprosa damit an die Stelle von großen Narrativen

des Unterwegsseins tritt, wird in der Metapher des Urins besonders deutlich. Die

Erzählinstanz legt zudem ein besonderes Augenmerk auf den Mangel, der einer

231 Vgl. Michaux, H.: Misérable Miracle. S. 618. Dazu Pfeiffer, H.: Schiffbrüche mit Bewusstsein.

S. 162. Auch in dieser Hinsicht lässt sich eine enge Kontinuität zwischen Michaux’ Reisetage-

büchern und seinen Experimenten mit Rauschmitteln rekonstruieren.

232 Vgl. Gronau, Magdalena: Kurz und knapp? Oder doch komplex? Wissen in Formeln. In: Kurz

& knapp. Zur Mediengeschichte kleiner Formen vom 17. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Hg.

von Michael Gamper u. Ruth Mayer. Bielefeld: transcript 2017. S. 289-308. S. 291.

233 Zur Bedeutung des Rätsels in Michaux’ Schriften Roger, J.: Henri Michaux. S. 197. Kürtös, K.:

Henri Michaux et le visuel. S. 66ff.

234 Für weitere Ausführungen zum Scheitern bei Michaux siehe Hambursin, O.: Littérature de

voyage et excentricité. S. 188. Zum Scheitern der Zeichen siehe Parish, N.: Henri Michaux.

S. 310.

235 Vgl. dazu Prusák,Mariana: Schiffbruch auf festem Lande. Über das Scheitern von Experimen-

ten. In: Experiment und Literatur. Themen, Methoden, Theorien. Hg. von Michael Gamper.

Göttingen: Wallstein 2010. S. 321-342. S. 322. Prusák analysiert in diesen Aufsatz auch, in-

wiefern in literarischen Texten explizites undmetaphorisches Misslingen von Experimenten

inszeniert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022 - am 14.02.2026, 08:29:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458648-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

