
Wolfgang Habermeyer 
ETHIK, HERMENEUTIK UND RATIONALITÄT 
IN DER ETHNOLOGIE 

Überlegungen zu einer Transformation der Theorie des 
kommunikativen Handeins von Jürgen Habermas in die Ethnologie 

Wenn in der Begegnung mit anderen Menschen, zumal mit Menschen aus weit 
entfernt liegenden Kulturen, die Rede vom "Dialog auf Augenhöhe" ist, dann 
ist das eigentlich ein "weißer Schimmel". Denn bei genauer Betrachtungsweise 
wird man mit den meisten Menschen schnell Einigkeit darüber erzielen, dass 
das Wort "Dialog" mehr bezeichnet als lediglich ein Gespräch. Um einen Dia­
log und nicht nur ein Gespräch führen zu können, braucht es ganz spezifischer 
Voraussetzungen. Die zentrale Voraussetzung für einen Dialog ist die Gleich­
berechtignng der Dialogteilnehmer. Zwischen Herrschenden und Beherrschten 
gibt es keinen Dialog, sondern höchstens ein Gespräch oder die Übermittlung 
von Befehlen. Wer einen Dialog führt, muss nicht nur bereit sein, dem anderen 
zuzuhören, sondern dessen Argumenten gleiches Recht zuzugestehen wie den 
eigenen. Das heißt nicht, dass der Andere in allen seinen Aussagen Recht hat. 
Die Entscheidung jedoch, ob er Recht hat oder nicht, wird in einem Dialog 
ausschließlich auf der Basis der Gültigkeit von Argnmenten gefällt -und eben 
nicht auf der Basis des Rechthabens, weil man der "Stärkere" ist. Insofern 
kann es einen Dialog immer nur auf Augenhöhe geben - ansonsten wäre es 
kein Dialog. 

In der Ethnologie setzt sich mehr und mehr das Wissen durch, dass der Di­
alog nicht zuletzt auch aus erkenntnistheoretischen Gründen etwas ganz We­
sentliches ist: Nur im Dialog von Gleich zu Gleich sind nämlich die Fußangeln 
zu vermeiden, die diese Wissenschaft immer wieder dazu verleitet haben, der 
eigenen, vom jeweiligen Zeitgeist vorgegebenen Beschränktheit zu frönen und 
letztlich nur das herauszufinden, was sie von sich aus in der Beschäftignng mit 
ihrem "Forschungsgegenstand" von vomherein bereits angelegt hatte. Selbst­
verständlich steht hinter all den Bemühungen der Ethnologie auch immer das 
Interesse, zur V ölkerverständignng beizutragen und Vorurteile abzubauen. 
(Auch wenn aus gntem Grund kaum ein Ethnologe mehr uureflektiert den Beg­
riff "Volk" in den Mund nimmt.) Dieses Interesse legitimiert uns Ethnologen 
nicht nur, sondern wäre- eingedenk des Zustands der Welt, in der wir leben­
tatsächlich lohnendes Ziel und Handlungsmotiv. Doch Verständignng ist in 
letzter Instanz nicht ohne Dialog und Gleichberechtigung möglich. 

87 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFGANG HABERMEYER 

Mit dem Vorschlag, sich seitens der Ethnologie mit Jürgen Habermas und 
seiner "Theorie des kommunikativen Handelns" auseinander zu setzen, ver­
binde ich erstens die Hoffnung, dass die Ethnologie Anschluss gewinnt an ak­
tuelle sozialwissenschaftliche Theoriedebatten1

. Darüber hinaus bin ich der 
Überzeugung, dass das zentrale Problem der westlichen Theorieansätze auf 
dem Gebiet der Ethik nur mit Hilfe der Ethnologie wenn schon nicht gelöst, so 
doch zumindest bearbeitet werden kann. Dieses zentrale Problem lautet: Ist 
das "man", ist die Rede vom "Menschen" in unseren Theorien zur Ethik für al­
le Menschen auf der Welt gültig, oder sind auch diese Theorien lediglich ein 
weiterer Ausdruck unserer Anmaßung, einer Anmaßung, die aus Ethno­
zentrismus geboren ist? Eine Ethnologie, die sich auf Jürgen Habermas und 
seine "Theorie des kommunikativen Handelns" einlässt, wird meiner Überzeu­
gung nach in dieser Frage dezidierter ihre Stimme erheben können. 

Voraussetzung und kleine theoriegeschichtliche 
Reminiszenz 

Um in der Ethnologie zu einer Auseinandersetzung mit Habermas' Theorie zu 
gelangen, bedarf es einer zentralen Voraussetzung, die freilich nicht von allen 
Ethnologen geteilt wird: der hermeneutischen Zugangsweise zum Objekt der 
Ethnologie2

. Ich setze voraus, dass zumindest bei einigen Ethnologen das her­
meneutische Verstehensproblem zu einer Grundfrage ihrer theoretischen wie 
praktischen Anstrengungen geworden ist. An sie richtet sich mein Vorschlag. 

Die eigentliche philosophische Hermeneutik, auf der diese ethnologischen 
Anwendungsversuche beruhen, gewann erst vor circa 40 Jahren - nnd damit 
gut 50 Jahre nach Max Weber- eine größere Popularität, als in Folge der Aus­
einandersetzung um den Positivismus in der Soziologie von T. W. Adoruo und 
J. Habermas erneut ein sinnverstehender Zugang zum Objekt der Sozialwis­
senschaft gesucht wurde. Der Soziologe konnte fortan nicht mehr außerhalb 
des zu untersuchenden Gegenstandsbereichs stehen (um die Objekte seines 
Tuns quasi keimfrei einer empirischen Untersuchung zugänglich zu machen): 
Er hatte sich stattdessen selbst als Teil des zu untersuchenden Gegenstandsbe­
reichs zu begreifen, da ihm sonst ein sinnverstehender Zugang dazu verwehrt 
blieb. Gemäß dieser Lesart konnte die Hermeneutik von da an mit guten Grün­
den einen Universalitätsanspruch für das Gebiet der Sozialwissenschaft erhe­
ben: als in die Wissenschaft verpflanzte Knnst des Verstehens, als die Vermitt­
lungsinstanz zwischen Interpret und Interpretandum. 

Oder sollten wir erneut zu spät kommen, weil Jürgen Habermas dort möglicher­
weise schon wieder vollkommen out ist? 

2 Vorrangig sind hierbei natürlich Clifford Geertz und die daran anschließenden 
theoretischen Auseinandersetzungen zu erwähnen. 

88 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK, HERMENEUTIK UND RATIONALITÄT IN DER ETHNOLOGIE 

Annäherung: Die Differenz von Hermeneutik und Theorie 
des kommunikativen Handeins 

Jürgen Habermas konnte und wollte es jedoch bei diesem Universalitätsan­
spruch nicht belassen. Er ging bei der wissenschaftlichen Untersuchung unse­
rer Gesellschaften über den Rahmen der Hermeneutik hinaus, indem er die 
Hermeneutik in einer Theorie des kommunikativen Handeins aufhob. Unter 
kommunikativem Handeln will Habermas die mittels Sprechhandlungen be­
wirkte herrschaftsfreie Koordinierung der Interaktion von mindestens zwei 
Menschen verstehen. Dieses Handlungsmodell veranschlagt dabei also Spra­
che als das Medium, in welchem sich die Handelnden - wechselseitig als 
Sprecher und Hörer - über ihre Lebenswelt verständigen, indem sie gemein­
same Situationsdefinitionen aushandeln. 

"Eine Situationsdefinition stellt eine Ordnung her. Für beide Seiten besteht die Inter­
pretationsaufgabe darin, die Situationsdeutung des anderen in die eigene Situations­
deutung derart einzubeziehen, dass in der revidierten Fassung ,seine' Außenwelt und 
,meine' Außenwelt vor dem Hintergrund ,unserer Lebenswelt' an ,der Welt' relati­
viert und die voneinander abweichenden Situationsdefinitionen hinreichend [ d. h. 
hinreichend im Sinne einer Handlungskoordinierung; W. H.] zur Deckung gebracht 
werden können." (Habermas 1988a: 150) 

In diesen Situationsdefinitionen beziehen sich die Sprecher nicht mehr unmit­
telbar, sondern reflexiv auf ihre Lebenswelt, d. h. sie beziehen die Möglichkeit 
ein, dass ihre Aussagen und der mit ihnen verbundene Anspruch auf Geltung 
prinzipiell einer rationalen Kritik unterzogen werden kann. "Verständigung 
funktioniert als handlungskoordinierender Mechanismus nur in der Weise, 
dass sich die Interaktionsteilnehmer über die beanspruchte Gültigkeit ihrer 
Äußerungen einigen, d. h. Geltungsansprüche, die sie reziprok erheben, inter­
subjektiv anerkennen." (Habermas 1988a: 148) 

Als zentraler Baustein für diese Theorie des kommunikativen Handeins 
erweist sich für Habermas dabei der Begriff der Rationalität. Mit dem Rekurs 
auf einen umfassenden Begriff von Rationalität in der Tradition der Aufklä­
rung versucht Habermas das ,Projekt der Modeme' weiter voranzutreiben. 3 

Der herrschaftsfreie Diskurs als Inbegriff von kommunikativer Vernunft er­
scheint bei ihm nicht als ein der Rationalität gegenübergestelltes utopisches 
Moment, sondern als die immer schon vorhandene Grundstruktur von Ver­
ständigung. "Verständigung wohnt als Telos der menschlichen Sprache inne." 
(Habermas 1988a: 387) Zwanglose Verständigung von Individuen, bei der al­
lein das bessere Argument den Ausschlag gibt, wird so bei ihm zum letzten 
Refugium der Vernunft nach dem Ende der Bewusstseinsphilosophie, nach 
den - postmodern gesprochen -"großen Erzählungen" des Abendlands. Die 
von Wittgenstein angestoßene linguistische Wende der Philosophie mündet bei 

3 Darin ist auch der Grund zu sehen, warum sich Habermas selbst als Vertreter der 
Modeme und nicht der Postmodeme sieht. 

89 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFGANG HABERMEYER 

Habermas daher in einer Konzeption von Lebenswelt, in der der Sozialwissen­
schaftler nicht mehr auf monologisch letztbegründete Wahrheiten zurückgrei­
fenkann. 

In diesen letztbegründeten Wahrheiten war und ist jedoch die uns bekannte 
philosophische Hermeneutik verankert. Die Hermeneutik bezieht die Gültig­
keit ihres V orgehens nämlich aus der Gültigkeit des Überlieferungsgesche­
hens. In diesem Überlieferungsgeschehen ist sie die legitime Erbin der Be­
wusstseinsphilosophie. Was ist damit gemeint? Das gegenseitige Verstehen­
Können von Wissenschaftler nnd Objekt bezieht seine Bedingung der Mög­
lichkeit aus einem gemeinsamen Dritten: aus dem Überlieferungsgeschehen, 
der Tradition, der Geschichte. Die Tradition war und ist jedoch für die Herme­
neutik nicht nur Bedingung der Möglichkeit des Verstehens, sondern stellt we­
gen der unausweichlichen Vorurteilsstruktur des Verstehens auch eine unü­
berschreitbare Grenze dar. Habermasianisch gesprochen würde damit die Tra­
dition eine unüberschreitbare Grenze von Geltungsansprüchen darstellen. 

Habermas war jedoch bereits seit den sechziger Jahren diese Auffassung 
von Hermeneutik zu eng gefasst, denn"[ d]ie Hermeneutik stößt gleichsam von 
innen an die Wände des Traditionszusammenhangs; sie kann, sobald diese 
Grenzen erfahren und erkannt sind, kulturelle Überlieferungen nicht länger ab­
solut setzen." (Habermas 1971: 52) Anders ausgedrückt, das Verhältnis von 
Wissenschaftler und Objekt konstituiert sich auch in der Hermeneutik über den 
jeweiligen Stand der gesellschaftlichen Entwicklung immer wieder neu. Die 
Gesellschaft selbst ist jedoch das soziologische Objekt schlechthin. Und hier­
bei macht es nun einen wesentlichen Unterschied, ob der Begriff der Gesell­
schaft selbst z. B. aus begelseher Geschichtsphilosophie oder aus heidegger­
scher Existentialontologie gewonnen wird. Anders aber als mit einem Rekurs 
auf mindestens eine der großen abendländischen Erzählungen ist das Geschäft 
der traditionellen Hermeneutik nicht zu betreiben. Die Hermeneutik hat näm­
lich bisher ihre Fragestellung immer danach ausgerichtet, wie ein Verständnis 
von Texten, von Traditionen und Überlieferungen ein Verstehen von aktuellen 
oder geschichtlichen Handlungen ermöglicht. Gemäß Robert Ulin (Ulin 1984: 
23) verweigerten sich die Hermeneutiker aber immer der umgekehrten Frage: 
Wie ermöglicht die Interpretation von menschlichem Handeln, d. h. die Inter­
pretation der gesellschaftlichen Entwicklung ihrerseits das Verstehen von 
Texten, von Traditionen und Überlieferungen? Eine Hermeneutik jedoch, die 
die Traditionszusammenhänge - die "großen Erzählungen" - von innen auf­
bricht und somit auf das unterstellte gemeinsame Dritte als letzter Rechtsin­
stanz ihrer Gültigkeit verzichtet, geht nach Habermas in eine Theorie des 
kommunikativen Handeins über. Gültigkeit ergibt sich nur mehr aus der Auto­
rität des besseren rationalen Arguments. Also mit der Geschichte - denn darin 
ist die Rationalität zweifellos verankert- gegen die Autorität von Geschichte: 
der herrschaftsfreie Diskurs nicht nur als Pendant der demokratischen Ver­
fasstheit unserer Gesellschaft, sondern als das ihr innewohnende Wesen. Dabei 
wird von Habermas allerdings zu keinem Zeitpunkt angenommen, dass sich in 
unserer Gesellschaftsform die Rationalität und Herrschaftsfreiheit des Diskur-

90 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK, HERMENEUTIK UND RATIONALITÄT IN DER ETHNOLOGIE 

ses -und infolgedessen der Handlungskoordinierung- bereits überall durch­
gesetzt hätte. Die Differenz zwischen Begriff und Realität, zwischen Sein und 
Sollen ist auch bei uns bis heute nicht stillgestellt Die Kritilifähigkeit und Kri­
tikberechtigung auch des Sozialwissenschaftlers rühren jedoch aus den zu 
Grunde gelegten Prämissen: Das ist eine Kritik, die sich gegen systematisch 
verzerrte Kommunikation richtet. Das heißt, sie ist eine Kritik, die als kommu­
nikative Vernunft die rationale Verständigung gerade an den Momenten des 
gesellschaftlichen Zusammenhangs einklagt, in denen die Handelnden bewusst 
oder unbewusst nicht etwa kritisierbare Geltungsansprüche einbringen, son­
dern auf Sachzwänge, Ideologien oder einfach nur herrschende Machtstruktu­
ren zurückgreifen. "Soweit die Legitimationen das Gewaltverhältnis, dessen 
Institutionalisierung sie ermöglichen, nicht aussprechen, soweit dieses in den 
Legitimationen sich nur ausdrückt, ist Sprache auch ideologisch. [ ... ] Die her­
meneutische Erfahrung, die auf eine solche Abhängigkeit des symbolischen 
Zusammenhangs von faktischen Verhältnissen stößt, geht in Ideologiekritik 
über." (Habermas 1971: 52f.) 

Diese Selbstverständlichkeiten einer Demokratie sozialwissenschaftlich und 
sozialphilosophisch hergeleitet und durchdekliniert zu haben, darin liegt das 
große Verdienst von Jürgen Habermas. 

Zweifellos gehört es nun ebenfalls zu den Selbstverständlichkeiten einer 
modernen Ethnologie, dass der Ethnologe versucht, sich seinen Gesprächs­
partnern von Gleich zu Gleich zu nähern. Nimmt man diese Intention aller­
dings wirklich erust, so ergeben sich dabei einige methodische Konsequenzen 
für den Ethnologen. Sie betreffen den Status des Ethnologen als Ge­
sprächsteilnehmer. Dieser Status soll zunächst jedoch erneut an der Theorie 
des kommunikativen Handeins in unserer Gesellschaft aufgezeigt werden. 

Die virtuelle Teilnahme im Konzept der Theorie des 
kommunikativen Handeins und das Problem der 
Übertragbarkeit auf die Ethnologie 

Weil der Sozialwissenschaftler in seiner Untersuchung der Gesellschaft auf 
symbolisch vorstrukturierte Gegenstände trifft, hat er "zur Lebenswelt grund­
sätzlich keinen anderen Zugang als der sozialwissenschaftliche Laie." (Haber­
mas 1988a: 160) "Die Lebenswelt öffnet sich nur einem Subjekt, das von sei­
ner Sprach- und Handlungskompetenz Gebrauch macht. Es verschafft sich da­
durch Zugang, dass es an den Kommunikationen der Angehörigen mindestens 
virtuell teilnimmt und so selber zu einem mindestens potentiellen Angehörigen 
wird." (Habermas 1988a: 165) 

Dies ist die klassische Situation, wie sie der Sozialwissenschaftler ,hier' und 
der Ethnologe ,dort' antreffen. In der Ethnologie resultiert dieses hermeneuti­
sche Verstehensproblem aus der grundlegenden Methode der teilnehmenden 

91 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFGANG HABERMEYER 

Beobachtung: Man will die betreffende Kultur so verstehen, wie sie von den 
betreffenden Handlungsträgern, den Menschen dieser Kultur, selbst gesehen 
und verstanden wird. 4 

Von einer, der ethnologischen Situation eigentlich zupass kommenden, nur 
virtuellen Teilnahme des Sozialwissenschaftlers bei uns spricht Habermas 
deshalb, "[ ... ] weil der Interpret, sobald er in seiner Eigenschaft als Aktor be­
trachtet wird, Ziele verfolgt, die nicht auf den aktuellen Kontext, sondern auf 
ein anderes Handlungssystem [dem Handlungssystem Wissenschaft; W. H.] 
bezogen sind. Insofern verfolgt der Interpret innerhalb des Beobachtungskon­
textes keine eigenen Handlungsabsichten" (Habermas 1988a: 168; Hervorhe­
bungW. H.). 

Dieser Vorgabe können wir als Ethnologen zustimmen, verfolgen wir doch 
bei der klassischen teilnehmenden Beobachtung ebenfalls keine eigenen dies­
bezüglichen Handlungsabsichten. Sehen wir nun zu, wie Habermas den Zu­
sammenhang von hermeneutischer Situation, virtueller Teilnahme und kom­
munikativem Handeln weiter ausführt. 

"[V]or der Wahl irgendeiner Theorieabhängigkeit muß sich der sozialwissenschaftli­
ehe ,Beobachter' als Teilnehmer an den Verständigungsprozessen [ ... ] der im Ob­
jektbereich angetroffenen Sprache bedienen. Die spezifische Verstehensproblematik 
besteht darin, daß sich der Sozialwissenschaftler dieser im Objektbereich ,vorgefun­
denen' Sprache nicht wie eines neutralen Instrumentes ,bedienen' kann. Er kann in 
diese Sprache nicht ,einsteigen', ohne auf das vortheoretische Wissen des Angehöri­
gen einer, und zwar seiner eigenen Lebenswelt zurückzugreifen, das er als Laie intui­
tiv beherrscht[ ... ]." (Habermas 1988a: 163) 

Zum Leidwesen der Ethnologie gibt es also eine starke Verbindung zwischen 
dem Verortetsein in einer Lebenswelt und der virtuellen Teilnahme. 

"Um eine Äußerung[ ... ] zu verstehen, muß der Interpret die Bedingungen ihrer Gül­
tigkeit kennen; er muß wissen, unter welchen Bedingungen der mit ihr verbundene 
Geltungsanspruch akzeptabel ist [ ... ] Wir verstehen einen Sprechakt nur, wenn wir 
wissen, was ihn akzeptabel macht. Woher könnte jedoch der Interpret dieses Wissen 
beziehen, wenn nicht aus dem Kontext der jeweils beobachteten Kommunikation 
[ ... ]?" (Habermas 1988a: 168) 

"In alltäglichen Kommunikationen steht eine Äußerung niemals für sich selber, ihr 
wächst ein Bedeutungsgehalt aus dem Kontext zu, dessen Verständnis der Sprecher 
beim Hörer voraussetzt. Auch der Interpret muss in diesen Verweisungszusammen­
hang als teilnehmender Interaktionspartner eindringen. [ ... ]Denn das Vorverständnis 
des Kontextes, von dem das Verständnis einer in ihm situierten Äußerung abhängt, 
kann sich der Interpret nicht erwerben, ohne an dem Prozess der Bildung und Fort­
bildung dieses Kontextes teilzunehmen. Auch der sozialwissenschaftliche Beobach­
ter hat keinen privilegierten Zugang zum Objektbereich, sondern muss sich der intui-

4 Genau an diesem Punkt setzten alle bisherigen Versuche an, die Hermeneutik für 
die Ethnologie fruchtbar zu machen: von Malinowskis "natives point ofview" bis 
zur Übernahme der Ricoeurschen Metapher von der Gesellschaft als Text durch 
Clifford Geertz. 

92 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK, HERMENEUTIK UND RATIONALITÄT IN DER ETHNOLOGIE 

tiv beherrschten Interpretationsverfahren bedienen, die er als Angehöriger seiner so­
zialen Gruppe naturwüchsig erworben hat." (Habermas 1988a: 18lfl 

Der Sozialwissenschaftler kann sich aufvirtuelle Teilnahme beschränken, weil 
der Bedeutungshorizont der Aussagen und Handlungen in einer Lebenswelt 
konstituiert wird, die für den Sozialwissenschaftler wie für den Laien die glei­
che ist. Erworben hat sich der Wissenschaftler das notwendige Interpretati­
onswissen durch seine reale und nicht nur virtuelle Teilnahme an dieser Le­
benswelt, durch seine Sozialisation und Enkulturation und Arbeit in dieser Le­
benswelt: Er ist in ihr nicht nur als Wissenschaftler, sondern als ganzer 
Mensch verortet und reproduziert sich aktiv in ihr. Virtuelle Teilnahme und 
kommunikatives Handeln sind so über das Moment der Rationalität mit der 
Lebenswelt verbunden. 

"Man kann Gründe nur in dem Maße verstehen, wie man versteht, warum sie stich­
haltig sind [ ... ]. Deshalb kann ein Interpret Äußerungen, die über kritisierbare Gel­
tungsansprüche mit einem Potential an Gründen verknüpft sind und somit Wissen 
repräsentieren, nicht deuten, ohne zu ihnen Stellung zu nehmen." (Habermas 1988a: 
169fi 

"Gründe sind nämlich aus einem solchen Stoff, daß sie sich in der Einstellung einer 
dritten Person, d. h. ohne eine entweder zustimmende, ablehnende oder enthaltende 
Reaktion, gar nicht beschreiben lassen." (Habermas 1988a: 169) 

5 Genau daran knüpft auch das Kritikpotential der Habermas'schen Theorie an. 
"Dieselben Strukturen, die Verständigung ermöglichen, sorgen auch für die Mög­
lichkeiten einer reflexiven Selbstkontrolle des Verständigungsvorgangs. Es ist 
dieses im kommunikativen Handeln selbst angelegte Potential der Kritik, das der 
Sozialwissenschaftler, indem er sich als virtueller Teilnehmer auf die Kontexte 
des Alltagshandeins einläßt, systematisch nutzen und aus den Kontexten heraus 
gegen deren Partiknlarität zur Geltung bringen kann." (Habermas 1988a: 176) 
Auf eine explizitere Darstellung des Kritikpotentials in der Theorie von Haber­
mas habe ich auch deshalb verzichtet, weil sich - wie noch zu sehen sein wird -
gerade dieses Potential am allerwenigsten auf die Ethnologie, auf das Verhältnis 
des Ethnologen zum Objekt seiner Forschung übertragen lässt. 

6 Die Auslassung in diesem Zitat bezieht sich auf die Situation, in der der Interpret 
noch keine eindeutige Stellung nehmen kann, d. h. in der er den Geltungsan­
spruch vorerst hinsichtlich einer Beurteilung in der Schwebe lassen muss. Um die 
Darstellung der zentralen Gedanken von Habermas nicht unnötig zu komplizie­
ren, habe ich auf diese Einlassung verzichtet. Dem Einwand von ethnologischer 
Seite, dass dieses in der Schwebelassen eigentlich der klassischen ethnologischen 
Situation genau entspricht, muss ich entgegenhalten, dass sich die Auflösung die­
ses Schwebezustands bei Habermas nicht auf transknlturelle, sondern auf intra­
kulturelle Lebenswelten bezieht: Es sind zu einer korrekten Stellungnahme des 
Forschers noch nicht genügend Informationen vorhanden, Information aus dieser 
gemeinsamen Lebenswelt von Forscher und Gegenstand. 

93 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFGANG HABERMEYER 

Die Ethnologie zwischen Rationalität und Geschichte 

Habermas kann die hermeneutische Befangenheit in der Tradition in Richtung 
eines kommunikativen Handeins deshalb transzendieren - überschreiten -, 
weil er nicht mehr die Tradition, sondern das rationale Aushandeln der Situati­
onsdefinition und damit das rationale Argumentieren als Basis der Verständi­
gung veranschlagt. Auf dieser Basis treffen sich der Forscher und die Objekte 
der Forschung: Zur Rationalität haben beide gleichberechtigten Zugang. Ge­
schichte, Rationalität, Hermeneutik und kommunikatives Handeln bilden in 
unserer Gesellschaft gemäß Habermas einen lebensweltlichen Stmkturzusam­
menhang: Die in der Geschichte entstandene Rationalität unserer Lebenswelt 
erlaubt nicht nur dem Forscher, sondern allen Menschen, die diese Lebenswelt 
teilen, eine Emanzipation von Geschichte und Tradition. Mit Emanzipation ist 
dabei ausdrücklich nicht gemeint, Geschichte negieren oder sich aus ihr verab­
schieden zu können. Emanzipation von Geschichte bedeutet, sich entlang der 
in ihr entwickelten Rationalität von der Autorität von Geschichte als Geschich­
te zu befreien7

: Traditionen werden- in der Tendenz- nicht um ihrer selbst 
willen fortgeführt, sondern nur dann, wenn sie einer Prüfung ihres rationalen 
Gehalts standhalten. 8 Erst dieser gesellschaftliche Stand der Entwicklung er­
laubt die Aussage, dass Forscher und Laie einen gleichwertigen Zugang zur 
Lebenswelt besitzen, dass der Forscher sich auf die Argumentation der Laien 
materialiter einlassen muss, weil die Geltungskriterien dieser Argumentation 
auch die Geltungskriterien seiner Argumentation sind. Die Demokratie in der 
Form des herrschaftsfreien Diskurses als Ziel und Wesen der politischen Or­
ganisation unserer Gesellschaften ist somit das Resultat einer Geschichte der 

7 Siehe hierzu die Ausführungen von Gadamer, Habermas und anderen im so ge­
nannten Hermeneutikstreit wie er in "Hermeneutik und Ideologiekritik" (Apel 
1971) dokumentiert ist. 

8 Aus dem Blickwinkel der Aufklärung und der Modeme betrachtet, ist dies - cum 
grano salis - die allgemeine und zielgerichtete Tendenz von Geschichte in unse­
rer Gesellschaft. Die Einführung des Frauenwahlrechts am Beginn dieses Jahr­
hunderts z. B. ließ sich nicht mit der Autorität von Tradition begründen -Frauen 
hatten tendenziell überhaupt keine politischen Rechte in der Tradition westlicher 
Gesellschaften -, sondern mittels der ebenfalls erst geschichtlich gewordenen 
Macht von Rationalität: mit der Rationalität der ,Väter' gegen die Tradition der 
,Väter'. Auf die Angriffe von Seiten der Postmodeme hinsichtlich dieser Gerich­
tetheit von Geschichte, hinsichtlich der Annahme, dass die Modeme ein einziger 
Prozess der Befreiung des Menschen war, soll hier nicht eingegangen werden. 
Inwieweit allerdings die Nutzbarmachung der Theorie des kommunikativen Han­
deins in der Ethnologie der Ethnologie selbst ein postmodernes Licht aufsetzt, die 
Ethnologie also mittels moderner Methoden zu postmodernen Einsichten gelangt, 
soll gegen Ende dieses Beitrags diskutiert werden. 

94 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK, HERMENEUTIK UND RATIONALITÄT IN DER ETHNOLOGIE 

Rationalität; einer Rationalität, die sich erst in unserer Lebenswelt als bestim­
mendes Prinzip voll entfaltet hat. 9 

Damit scheint das Ende einer Anwendungsmöglichkeit der Theorie des 
kommunikativen Handeins in der Ethnologie zunächst besiegelt. Interpretati­
onsfähigkeit besitzt jeder nur für seine eigene Lebenswelt Weil und insofern 
er seine eigene Lebenswelt interpretiert, genügt dem Sozialwissenschaftler ei­
ne virtuelle Teilnahme am Geschehen. Die bloß virtuelle Teilnahme des ethno­
logischen teilnehmenden Beobachters genügt nicht, da er ja nicht gut von sich 
behaupten kann, Kenntnisse der betreffenden Kultur naturwüchsig erworben 
zu haben: Er hatte an der Bildung des Kontextes, der die Situation verstehbar 
macht, keinen Anteil. Er kann ja gerade nicht auf einen die Situation transzen­
dierenden gemeinsamen Horizont von Lebenswelt zurückgreifen, der ihm bei 
uns ein Verstehen ohne eigene Handlungsabsichten ermöglicht. Als Tendenz 
formuliert heißt das für die Ethnologie: Mangelndes Involviertsein bedingt 
mangelndes Verstehen. 10 

Eine vorläufige Lösungsmöglichkeit besteht darin, zu Handlungssituatio­
nen zu kommen, die dem Ethnologen und den Menschen aus anderen Kulturen 
gemeinsam sind. Nur in ihnen ist es dem Ethnologen möglich, seine bis dato 
nur virtuelle Teilnahme in eine reale Teilnahme zu überführen. Das, worüber 
gesprochen wird, hätte somit für beide Seiten eine interaktionsfolgenrelevante 
Verbindlichkeit. Auf diese Form der Repolitisierung von Ethnologie komme 
ich gleich noch zu sprechen. 

9 Nicht berücksichtigt wird in der vorliegenden Darstellung das Spannungsfeld 
zwischen System und Lebenswelt in der habermasschen Theorie. Das dazu be­
kannte gewordene Argument von Habermas ist die Kolonisierung der Lebenswelt 
durch Systemimperative (siehe Habermas 1988b: 246ff., 489ff. und 522ff.). Im 
Sinne der Deutlichkeit der Darstellung wurde auch darauf verzichtet, die Kritik 
von Habermas an einem hermeneutischen Idealismus nachzuzeichnen, der den 
Fehler begeht, Lebenswelt und Gesellschaft in eins fallen zu lassen und dabei die 
systemischen Implikationen einer Gesellschaft außen vor lässt (siehe Habermas 
1988b: 223ff.). 

10 Zum Credo der wissenschaftlichen Distanz nur so viel: Für unsere Gesellschaften 
bedeutet dies eben genau den Unterschied von virtueller und aktiver Teilnahme. 
Der Forscher kann und muss von den situativen Handlungsabsichten Abstand 
nehmen, er teilt diese nur virtuell. Vom Beurteilungskriterium der Rationalität 
kann und darf er jedoch gerade keinen Abstand nehmen, wenn er seine Reputati­
on nicht verlieren will. Distanz zum Forschungsgegenstand und über die Le­
benswelt vermittelte Nähe bedingen sich gegenseitig. Distanz zum Forschungs­
gegenstand im Falle der Ethnologie kann der Ethnologe ohne weiteres aufbauen. 
Wo aber ist in diesem Fall das komplementäre Moment von Nähe angesiedelt? Ist 
es die Humanität? Wäre diese allein schon genügend, bräuchte es auch in unserer 
Gesellschaft nicht den ganzen Kladderadatsch von Lebensweltbezug und Ratio­
nalität. Vor gefühlsduseligen Sozialwissenschaftlern möge uns aber das Schicksal 
bewahren. 

95 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFGANG HABERMEYER 

Vorher jedoch möchte ich aufzeigen, warum der andere nahe liegende Lö­
sungsweg nicht gangbar ist. Man könnte ja immerhin- rein hypothetisch -an­
nehmen, dass sich auch andere Lebenswelten, andere Kulturen nach rationalen 
Mustern organisieren. Immerhin ist der Gedanke möglich, dass sich die Objek­
te der Ethnologie - fremde Kulturen - auch des herrschaftsfreien Diskurses 
befleißigen, um ihre gesellschaftlich-politische Struktur aufrechtzuerhalten 
und sie zu reproduzieren. Bei dieser Hypothese schießt sich jedoch die Genese 
der Rationalität aus der Geschichte selbst ins Bein. Immerhin ist es nach den 
bisher dargelegten Ausführungen verständlich, warum Habermas einen so gro­
ßen Wert auf die korrekte und abgesicherte Herleitung der Rationalität legt. 
Unsere Geschichte ist bei weitem davon entfernt, ein einziger Hort von Ratio­
nalität zu sein. Selbst die größten Verfechter des Aufklärungsgedankens und 
der Modeme würden dies nicht behaupten wollen. Für Habermas bestand da­
her die Schwierigkeit darin, einen Begriff von Rationalität aus der Geschichte 
herauszudestillieren, der einerseits in dieser reinen Form in der Geschichte 
noch nicht vorgekommen ist und der andererseits den Anforderungskriterien 
von Universalität standhalten kann. Habermas gewinnt seinen Begriffvon Ra­
tionalität nicht aus der bloßen Beschäftigung mit europäischer Geistesge­
schichte, er setzt den Hebel der Entwicklung von Rationalität auf evolutions­
geschichtlicher Ebene an. Dazu bedient er sich des scheinbar sicheren Wis­
sens, das ihm die Ethnologie darbietet. 11 Der evolutionsgeschichtliche Theo­
rietrick ist dabei der übliche. Aus Forschungen über rezente Kulturen wird ein 
Rückschluss gemacht auf die allgemeine Evolutionsgeschichte des Menschen. 
Resultat: Wie aus der Beobachtung der heutigen "primitiven" Kulturen klar 
ablesbar ist, war am evolutionsgeschichtlichen Beginn der Menschheit von ei­
ner umfassenden Ausbildung von Rationalität noch nicht die Rede. Gerade 
weil die Rationalität unserer Lebenswelt aus einer Entwicklung destilliert wird, 
wie sie Habermas aus den ethnologischen Erkenntnissen glaubt ableiten zu 
müssen, ist bei der Übertragung der Theorie des kommunikativen Handeins in 
die Ethnologie der Rekurs auf eine umfassende Rationalität der Lebenswelt bei 
diesen fremden Kulturen nicht möglich: Unser Rationalitätsbegriff wurde ja 
gerade in Differenz, in der Abgrenzung gegenüber diesen Lebensformen ge­
wonnen. Es deutet sich hier an, dass Ethik und Rationalität sich an diesem 
Problem unversöhnlich gegenüberzustehen scheinen. Warum das so ist und 
warum dies etwas mit der Ethik im Herzen der ethnologischen Theorienbil­
dung zu tun hat, werde ich nun im Folgenden zu erläutern versuchen. 

11 Ausdrücklich will sich Habermas dabei auf Levi-Strauss und Godelier beziehen. 

96 

In der näheren Ausführung verfährt Habermas dabei jedoch aus ethnologischer 
Sicht relativ eklektizistisch: rein strukturalistische Ergebnisse stehen dabei 
gleichberechtigt neben neomarxistischen Theorieeinsprengseln von Godelier. An 
zentralen Stellen der Auseinandersetzung vertraut Habermas dann allerdings doch 
lieber auf die Erkenntnisse von Evans-Pritchard: z. B. bei der Frage der Differenz 
von Rationalität und Magie bei den Azande (siehe Habermas 1988a: 72ff. und 
229ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK, HERMENEUTIK UND RATIONALITÄT IN DER ETHNOLOGIE 

Ethik versus Rationalität in der Ethnologie 

Halten wir noch einmal fest, wie sich uns bisher der Zusammenhang von Rati­
onalität, Lebenswelt und kommunikativem Handeln gezeigt hat. Die in der Ge­
schichte entstandene und in unserer Lebenswelt voll entfaltete Rationalität er­
laubt die bloß virtuelle Teilnahme des Forschers an den untersuchten Hand­
lungszusammenhängen, weil er über diese Lebenswelt von vomherein über das 
die Handlungszusammenhänge treibende rationale Prinzip unterrichtet ist. Die 
virtuelle Teilnahme entbindet den Sozialwissenschaftler jedoch nicht von der 
Pflicht, mit den handelnden Akteuren zu einer rational motivierten gemeinsa­
men Situationsdefinition zu gelangen. Die auf das Prinzip der Rationalität ver­
pflichtete Sozialwissenschaft setzt die Rationalität der Lebenswelt nicht nur 
voraus, sondern bleibt in ihr unlösbar gebunden: das Rationalitätsprinzip der 
Sozialforschung kann die Standards der Rationalität der Lebenswelt weder un­
terlaufen noch transzendieren. Anders ausgedrückt heißt dies: Wenn es zum 
Rationalitätsprinzip der Lebenswelt gehört, dass Situationsdefinitionen argu­
mentativ, d. h. herrschaftsfrei herbeigeführt werden, dann sind qualitative Er­
gebnisse der Sozialforschung, die auf anderem denn auf diesem Wege erarbei­
tet worden sind, von vomherein dem Stigma der Ideologie und der Unrichtig­
keit ausgesetzt. Verdeckte oder geheime Sozialforschung darf es in einer de­
mokratisch verfassten Gesellschaft nicht geben! Ganz abgesehen davon, ob auf 
diesem Wege erlangte Erkeuntnisse einen Wahrheitsanspruch überhaupt erhe­
ben könnten, müsste sich in diesem Fall der Sozialwissenschaftler fragen, ob 
er das, was er wissen will, nur auf diesem Wege in Erfahrung bringen könnte 
und ob er dann dies auch wirklich wissen will. Die Ethik der Sozialforschung 
trachtet daher danach, ihr Erkenntnisinteresse mit demokratisch legitimierten 
Forschungsmethoden zu verbinden. Eine Ethnologie, die sich in demokrati­
schen Gesellschaften konstituiert, kann nicht anders verfahren, als die Richt­
schnur der Forschung, die für die eigene Gesellschaft in Anschlag gebracht 
wird, auch im ,Feld' znm Maßstab zu machen. Entscheidend ist nun, inwieweit 
die bisherige teilnehmende Beobachtung in der Ethnologie diesem Anspruch 
gerecht werden kann. Meines Erachtens kann sie das nicht, wenn ihre Teil­
nahme nur einer virtuellen Teilnahme entspricht. So betrachtet ergäbe sich al­
so eine zutiefst interne Verbindung zwischen der Ethik ethnologischer For­
schung und ihrer Theorienbildung. Das Verbindungsglied dieser beiden Ele­
mente ist die ethnologische Methodologie. Virtuelle Teilnahme und lebens­
weltliche Differenz einerseits, nicht-kommunikative Handlung und mangelnde 
Interaktionsfolgenrelevanz für den Forscher andererseits bilden so die zwei 
Medaillen der ethnologischen Misere. Wie kann also ein demokratisch gesinn­
ter Sozialwissenschaftler wie Habermas zur Herleitung seines Rationalitäts­
begriffs auf Ergebnisse der ethnologischen Forschung zurückgreifen, die nicht 
im Mindesten den Ansprüchen der sozialwissenschaftliehen Methodologie und 
Ethik in unseren Gesellschaften entsprechen? Was sind das für Ergebnisse, 
welche Relevanz können sie besitzen, kurz gesagt, von welcher Art ist das 
Wissen der Ethnologie? 

97 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFGANG HABERMEYER 

In Wirklichkeit läuft der interne Begründungszusammenhang natürlich 
ganz anders ab. Weil den klassischerweise von den Ethnologen untersuchten 
Menschen eine Rationalität unseres Standards abgesprochen wird, ist es auch 
wissenschaftlich und ethisch legitimiert, sie nach anderen Kriterien zu unter­
suchen. Das ist des Pudels Kern, weun ich oben gesagt habe, dass sich hier die 
wissenschaftliche Herleitung der Universalität unserer Rationalität selbst ins 
Bein schießt. Diese Art von Wissenschaft beweist die mangelnde Ausprägung 
von rationalen Standards an entfernt liegenden Plätzen der Welt- und dabei 
im gleichen Atemzug unsere rationale Überlegenheit -, indem sie bei ihrem 
methodologischen Vorgehen von vornherein keine rationalen Standards anlegt. 
Das ist kein Beweis, sondern ein Zirkelschluss! 

Man kann das auch in die triviale Abwandlung eines kantischen Grundsat­
zes verwandeln: Wie du nicht willst, dass bei uns geforscht wird, das tu auch 
keiner anderen Ethnie an! 

Der Autor dieser Zeilen wurde vor einiger Zeit Zeuge einer geradezu absurden 
Diskussion. Ein Ethnologe versuchte in einer prominent besetzten Diskussi­
onsrunde dem Auditorium klar zu machen, dass er als Ethnologe nur über den 
Dialog zu seinem Wissen kommen kann und diese Vorgehensweise später 
auch in seinen Monographien zu sehen sein muss. Was war die Replik einiger 
namhafter Ethnologen: "Aber Herr Kollege, was ist schon ein Dialog? Die 
Ethnologen haben doch bisher immer noch die Beschaffung ihrer Information, 
das lästige Ausfragen während der Feldforschung einen Dialog genannt. Wa­
rum? Weil doch schon unsere eigene Geschichte zeigt, dass ein Dialog keine 
Gewähr dafür bietet, dass nicht der eine redet und der andere nur zuhört, dass 
der eine den Vorteil und der andere den Schaden hat. Man kann alles einen 
Dialog nennen. Es gibt keine richtige Definition von Dialog. Also kann der 
Vorschlag des Dialogs die Ethnologie nicht weiter bringen." Als wäre nicht je­
der Einzelne der Ethnologen in dieser Diskussion sehr wohl in der Lage, ein­
schätzen zu können, wannjemand mit ihm einen Dialog führen will, wann vor 
allem er selbst mit jemandem einen Dialog beginnen will und waun nur ein 
Gespräch zustande kommt. Es entstand wieder einmal der massive Eindruck, 
dass hier mit zweierlei Maß gemessen wird: Die demokratisch legitimierte und 
herrschaftsfrei verfahrende Forschung hier für uns, und für den Rest der Welt 
gelten andere wissenschaftliche Maßstäbe und Gesetze. Anband der Theorie 
des kommunikativen Handeins könnte man sich auf die folgende Differenzie­
rung einigen: Dialog ist immer mehr als nur Gespräch, weil in einer Situati­
onsdefinition eine Verständigung darüber erzielt werden soll, welche Argu­
mente Anspruch auf Gültigkeit haben können und welche nicht. 

98 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK, HERMENEUTIK UND RATIONALITÄT IN DER ETHNOLOGIE 

Das Beispiel Clifford Geertz 

Wie ich bereits am Anfang dieses Beitrags betont habe, richten sich meine 
Überlegungen hauptsächlich an diejenigen Ethnologen, für die ein hermeneuti­
sches Vorgehen zu den unverzichtbaren Essentials ihrer wissenschaftlichen 
Arbeit gehört. Für sie ist dieser Vorschlag gedacht, die Theorie des kommuni­
kativen Handeins von Habermas unter Aufarbeitung all ihrer Schwierigkeiten 
in die Ethnologie zu transferieren. Ich möchte sie bitten darüber nachzuden­
ken, ob diese Theorie des kommunikativen Handeins nicht eine zwingend logi­
sche Fortsetzung ihres Ansatzes ist: in ethischer und wissenschaftlicher Hin­
sicht. 

In Anknüpfung an das soeben erwähnte ,Problem' um den Dialog in der 
Ethnologie, möchte ich nun folgenden Sachverhalt klären. Weun in der traditi­
onellen ethnologischen teilnehmenden Beobachtung ein Rückgriff auf die ei­
genen Lebenswelterfahrungen nicht möglich ist, stellt sich die Frage, auf wel­
che Weise dann bisher die Ethnologie das Konzept der Hermeneutik für sich 
fruchtbar gemacht hat. Immerhin ist auch hier die Annahme möglich, dass die 
ethnologische Umsetzung von bei uns erarbeiteten hermeneutischen Ansätzen 
zu Schlussfolgerungen führt, die nicht unbedingt in die Logik der Aufbebung 
der Hermeneutik in eine Theorie des kommunikativen Handeins mündet, wie 
ich sie für unsere Gesellschaften versucht habe aufzuzeigen. Die theoretischen 
Ausführungen von Clifford Geertz sollen nun zeigen, welche Konsequenzen 
mein Lösungsvorschlag der aktiven Teilnahme des Ethnologen haben kann. 

Wer böte sich mehr an als Clifford Geertz, weun in der Ethnologie von ei­
nem hermeneutischen Ansatz gesprochen wird? Nahezu zeitgleich zu den 
hermeneutischen Bemühungen hauptsächlich in der deutschsprachigen Sozio­
logie gegen Ende der sechziger und zu Beginn der siebziger Jahre bezog sich 
Geertz in seinem berühmten Aufsatz "Thick Description" auf die Erkenntnisse 
des französischen Hermeneutikers Paul Ricoeur. Wie dieser unterstellt auch 
Geertz seine Ausführungen einem Weber'schen Begriffvon Kultur. 

"The concept of culture I espouse [ ... ] is essentially a semiotic one. Believing, with 
Max Weber, that man is an animal suspended in webs ofsignificance he himselfhas 
spun, I take culture to be those webs, and the analysis of it to be therefore not an ex­
perimental science in search of law but an interpretive one in search of meaning." 
(Geertz 1973: 5) 

Ricoeur hatte noch darum gerungen, die Erfahrungen der Hermeneutik aus ih­
rer Beschäftigung mit Texten für die Soziologie fruchtbar zu machen, und 
zwar unter strukturalistischer Aureicherung12

. Geertz ging jedoch von vom­
herein einen Schritt weiter: Kulturen sind vom Forscher über die Schulter der 

12 Siehe z. B. Ricreur 1979: 73-101. Wegen inadäquater Übersetzung nicht zu emp­
fehlen ist die deutsche Übersetzung dieses Textes von Ricoeur, der unter dem 
gleichen Titel 1971 ursprünglich in der Zeitschrift Social Research Nr. 38 er­
schienen war, in W. L. Bühl1972. 

99 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFGANG HABERMEYER 

Beteiligten wie ein Text zu lesen. Dabei stellt sich freilich das Problem, wie 
dieser Text von einem Außenstehenden zu verstehen ist. 

"What [ ... ] most prevents [ ... ] us [ ... ] from grasping what people are up to is [ ... ] a 
lack of familiarity with the imaginative universe within which their acts are signs." 
(Geertz 1973: 13) 

"What the ethnographer is in fact faced with [ ... ] is a multiplicity of complex concep­
tual structures, many of them superimposed upon or knotted into one another, which 
are at once strange, irregnlar, and inexplicit, and which he must contrive somehow 
frrst to grasp and then to render." (Geertz 1973: 10)13 

Alles ist- wie immer für die Ethnologen- zunächst rätselhaft. Geertz will die­
ses Rätsel lösen. Den Schlüssel dazu findet er in den Handlungen der Men­
schen. 

Da es keinen Sinn ergibt, die Handlungen fremder Menschen gemäß dem 
eigenen Bedeutungshorizont verstehen zu wollen, kommt es also darauf an, ei­
nen Perspektivenwechsel zu vollziehen und diese Handlungen aus der Sicht 
der Beteiligten zu interpretieren. Möglich wird dieses Unterfangen, weil nach 
Ansicht von Clifford Geertz nicht nur die soziale Handlung als solche öffent­
lich ist, sondern auch ihre Bedeutung. 14 

"Doing ethnography is like trying to read (in the sense of ,construct a reading of) a 
manuscript - foreign, faded, full of ellipses, incoherencies, suspicious emendations, 
and tendentious commentaries, but written not in conventionalized graphs of sound 
but in transient examples of shaped behavior. Culture, this acted document, thus is 
public ... Though ideational, it does not exist in someone's head; though unphysical, 
it is not an occult entity." (Geertz 1973: 10) 

Der Ethnologe wird zum Entzifferer eines Manuskripts. Was als Bild hier so 
eingängig erscheint, soll nun näher betrachtet werden. Die Aufgabenstellung 
war, einen Perspektivenwechsel zu vollziehen, weil sich soziale Handlungen 
nur aus ihrem eigenen Bedeutungskontext heraus interpretieren lassen. Wie 
man diese Sicht nicht auf eine Kultur, sondern aus einer Kultur heraus anstel­
len soll, war immer schon ein zentrales methodisches Problem für Ethnologen. 
Um wie Geertz etwas ,lesen' zu können, muss man Zugang zum Lesestoff ha­
ben. Zusammen mit der Übertragung der semiotischen Kulturtheorie von We­
ber auf die Ethnologie setzt Geertz darüber hinaus voraus, dass nicht nur Kul­
tur, sondern auch Bedeutung öffentlich ist. Ganz abgesehen davon, dass schon 
für unsere Gesellschaft eine solche Prämisse ,bedeutet', dass Wesen und Er­
scheinung einer sozialen Handlung zusammenfallen 15

, bleibt festzuhalten, dass 

13 Ein Vergleich drängt sich hier auf: Bei Kurt H. Wolff hieß es früher "catch and 
surrender". (Wiederabgedruckt in K. H. Wolff 1976). 

14 "Culture is public because meaning is."(Geertz 1973: 12) 
15 D. h. dass sich in unserer Gesellschaft die Menschen über eine soziale Handlung 

- der Tendenz nach - gar nicht täuschen können. Für die Ethnologie heißt dies 

100 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK, HERMENEUTIK UND RATIONALITÄT IN DER ETHNOLOGIE 

mit der Methode des Lesens eine bestimmte Haltung des Ethnologen vorge­
zeichnet ist: Teilnahme gerinnt zur beobachtenden Befragung. 

Durch die unterstellte Öffentlichkeit von Bedeutung sieht sich Geertz in 
die Lage versetzt, den gesamten Bedeutungszusammenhang wie ein Textbuch 
lesen zu köunen. Bei dem Zusammenlesen von einzelner Handlung und den sie 
konstituierenden ,Bedeutungshorizont' zeigt es sich dann auch, dass das Un­
gewöhnliche und Exotische an diesen Handlungen schwindet und sie ihre 
Normalität enthüllen. 

"Looking at the ordinary in places where it takes unaccustomed forms brings out not, 
as has so often been claimed, the arbitrariness of human behaviour [ ... ], but the de­
gree to which its meaning varies according to the pattern of life by which it is in­
formed. Understarrding a people's culture exposes their normalness without reducing 
their particularity. [ ... ] It renders them accessible: setting them in the frame of their 
own banalities, it dissolves their opacity." (Geertz 1973: 14; Hervorhebungen W. H.) 

Das heißt: Weil Bedeutung öffentlich ist, ist sie lesbar; weil Handlungen lesbar 
sind, können sie durch ihren Bezug zu den "patterns of life" ihre Normalität 
enthüllen; weil diese Handlungen normal sind, sind sie für uns zugänglich. 
Auch wenn Geertz aus Antipathie gegen die ,großen Begriffe' hier und auch 
sonst im Allgemeinen den Rekurs auf die Rationalität vermeidet, liegt dieser 
Begriff doch dem Geertz'schen Unternehmen unweigerlich zugrunde. Sein 
Begriff von verstehbarer Normalität ist vom Begriff der Rationalität nicht zu 
lösen16

: Ohne rationalen Nachvollzug ist Normalität als Normalität nicht er­
kennbar. Diese Normalität ist das Verbindungsglied zwischen Geertz' Blick 
von außen über die Schulter der Beteiligten und ihm selbst: zwischen sei­
ner/unserer Lebenswelt und der anderen. Das interkulturelle Unternehmen 
Ethnologie erscheint bei ihm im Gewande einer intrakulturellen Interpretati­
onsaufgabe. Das Mittel des Verstehens 17

, die Normalität und damit die Ratio­
nalität, kommt bei diesem Vorgehen nicht explizit zum Vorschein: Noli me 
tangere! Der von den Kritikern festgestellte Mangel an Dialogen in den Mo­
nographien von Geertz18 ist also strukturbedingt. Der Dialog würde den Ethno­
logen und sein Verstehens-Mittel unmittelbar mit einbeziehen, würde ihn als 
vermittelndes Element kenntlich machen. Das jedoch ist gerade nicht das Ziel 
von Geertz: 

jedoch u. a.: Ist die Praxis von Schamanen öffentlich oder gar keine soziale 
Handlung? 

16 Das andere Extrem des Verstehens, die reine Empathie, lehnt Geertz erst recht ab, 
würde sie seiner Ansicht nach doch der Willkür und Unwissenschaftlichkeit in 
der Ethnologie Tür und Tor öffnen. Diesem Problem widmet sich Geertz (1983) 
ausführlich in seinem Essay ,From the Native's Point of View ': On the Nature of 
Anthropological Understanding. 

17 Irgendein Mittel des Verstehens, das wir mitbringen, braucht es natürlich immer. 
Nur sollte dieses eben kenntlich gemacht werden: Das ist Hermeneutik. 

18 Siehe z. B. Vincent Crapanzano Hermes 'Dilemma. In Clifford und Marcus 1986: 
51-76. 

101 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFGANG HABERMEYER 

"The ethnographer does not, and, in my opinion, largely cannot, perceive what his in­
formants perceive. What he perceives, and that uncertainly enough, is what they per­
ceive ,with' - or ,by means of,' or ,through' [ ... ] or whatever the word should be. In 
the country of the blind, who are not as unobservant as they look, the one-eyed is not 
king, he is spectator." (Geertz 1983: 58) 

Prompt bekam er dafür von Bob Scholte den Vorwurf zu hören, damit sich 
selbst als reale und konkrete Person aus der ,Versuchsanordnung' herauszuka­
tapultieren und damit selbst wiederum gegen die zentrale Vorgabe der Herme­
neutik zu verstoßen. 19 Wo aber außer in der Form des kommunikativen Dia­
logs wäre der Geltungsanspruch der zu Grunde gelegten Mittel und Maßstäbe 
thematisierbar und kritisierbar? 

Die Metapher, eine Kultur wie einen Text zu behandeln, verstärkt noch das 
Noli me tangere des Ethnologen. Er ist der geheime Welterschaffer, der von 
niemandem berührt werden darf. Diese aus der Hermeneutik kommende Me­
tapher reproduziert deren Einseitigkeit auf erweiterter Stufenleiter. Nur mit re­
alen Menschen ist ein Dialog führbar, ist Handlung möglich. Ein Text handelt 
nicht selbst. Das, was ihn ,reagieren' lässt, ist die jeweils unterschiedliche In­
terpretationsanstrengung des Lesers. Wurde in unserer Gesellschaft das her­
meneutische Verstehen über den nicht zu hintergehenden Traditionszusam­
menhang ermöglicht, so steht der Text lesende Ethnologe nicht nur vermeintli­
cher Weise außerhalb des Interpretandum: Er bemüht darüber hinaus auch ein 
vermeintlich universales Mittel des V erstehens, ohne sich dessen bewusst zu 
werden oder sich dieser Universalität vergewissem zu können. Unter der Vor­
gabe der Textmetapher existieren handlungstheoretische Überlegungen nur auf 
einer Seite des Geschehens: innerhalb der Personen im Text. Die konkreten 
Handlungen zwischen dem Ethnologen und den anderen Menschen, der eigent­
liche Ort ethnologischer Hermeneutik, verschwinden hinter der Textmetapher. 

Zusammenfassung und postmoderner Ausblick 

Aus diesem Blickwinkel betrachtet, leidet die wichtige Erkenntnis von Geertz, 
dass Ethnographien etwas Gemachtes sind, dass sie, anstatt Realität abzubil­
den, etwas Fiktionales in sich tragen, unter einem Geburtsfehler. Mit diesen 
Auspizien behaftet, nimmt es nicht Wunder, dass in der postmodernen Nach­
folgegenerationvon Geertz- also bei Marcus bis Tyler- das reale Verhältnis 
des Ethnologen zu seinen untersuchten Subjekt-Objekten bis zum absoluten 
Nullpunkt der Kritik dekonstruiert wird. Alle auf postmoderner Basis stehen­
den Versuche, dieses Verhältnis doch wieder zu repolitisieren und es auf das 
reale Verhältnis von Macht und Abhängigkeit zu beziehen, sind daher meines 
Erachtens zum Scheitern verurteilt: Wer von vornherein die originäre Dialogsi­
tuation der Ethnologie - den Vermittlungsversuch von zwei differenten Le-

19 Siehe Bob Scholte 1986. 

102 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK, HERMENEUTIK UND RATIONALITÄT IN DER ETHNOLOGIE 

benswelten- gerade auf eine solche hermeneutische Basis stellt, die den realen 
Lebensweltbezug des Ethnologen außen vor lässt, kann später in Sachen Kritik 
und Verantwortung nur Makulatur produzieren. 

Bringt man die Erkenntnis um den fiktionalen Charakter der Ethnographien 
jedoch mit einer Theorie des kommunikativen Handeins zusammen, so profi­
tieren die Ethnologie und unsere philosophische Tradition davon. Die Philoso­
phie, weil ihr erst dadurch die Basis verschafft wird, ihre Universalitätsansprü­
che einer realen Falsifikation auszusetzen; die Ethnologie, weil sie über die 
Anforderungen einer Theorie des kommunikativen Handeins sowohl in metho­
dologischer wie in ethischer Hinsicht wieder Boden unter den Füssen gewinnt. 
In concreto heißt dies, dass der Ethnologe an Situationen anknüpfen muss, die 
ihm und den Menschen aus anderen Kulturen gemeinsam sind. Eine Situation, 
die die Lebenswelt des Ethnologen genauso beeinflusst wie die der Menschen 
in anderen Kulturen, ist z. B. die an jedem Flecken der Welt vorhandene Ab­
hängigkeit vom Weltmarkt und die daraus resultierenden politischen Verhält­
nisse. Freilich wirkt sich diese Abhängigkeit für beide Seiten unterschiedlich 
aus. Die Herausforderung eines interkulturellen Verstehens bestünde gerade 
darin, diese noch unsere zentralsten theoretischen Prämissen20 beeinflussen­
den Unterschiede in einer gemeinsamen Situation fruchtbar zu machen. In die­
sen Situationen des Aufeinandertreffens zweier Lebenswelten könnte der Eth­
nologe durchaus auf realer Basis den Universalitätsanspruch unserer Rationali­
tätsvorstellungen einer Prüfung unterziehen. 

Die Ethnologie würde allerdings bei einem Vorgehen nach dem kommuni­
kativen Handlungsmodell darauf verzichten müssen, Exotica um ihrer selbst 
willen zu studieren. Das, was sie studiert, wäre jedoch in gemeinsamer Arbeit 
entstanden, in der Arbeit der größten aller hermeneutischen Aufgaben: zwei 
unterschiedliche Lebenswelten so zu verbinden, dass beide Seiten daraus ler­
nen können. Die so entstehenden Ethnographien sähen sich zwar immer noch 
dem nur gemeinsam lösbaren Problem der Repräsentation ausgesetzt, sie wä­
ren aber erst dann wirkliche Manifeste einer Post-Modeme: Manifeste nach 
dem Ende der Anmaßung und am Beginn einer Zeitrechnung, in der die Mo­
deme in der Gestalt der Ethnologie anderen Lebenswelten so viel wissen­
schaftliches Recht zugesteht wie sich selbst - mit allen theoretischen, ethi­
schen und methodologischen Konsequenzen. Dass das mit großen Schwierig­
keiten verbunden ist, ist absehbar. Diese Schwierigkeiten sind aber der Preis 
einer Ethik in der Ethnologie. Wäre nach jahrhundertelanger Ausbeutung in 

20 Bei einem der Lehrer von Habermas kann man sich darüber kundig machen, dass 
es sehr wohl einen internen Zusammenhang zwischen der Entwicklung des Kapi­
talismus und den auf Totalität zielenden Theorien gibt. Es war nicht zuletzt in der 
Negativen Dialektik das Ziel von Adomo, dieses "verhexte" Verhältnis kenntlich 
zu machen: in und für unsere Form der Gesellschaft. Wenngleich allerdings auch 
Adomo einen aus ethnologischer Sicht unreflektierten Anspruch von Universali­
tät dieser Geschichte dabei in Dienst nahm. 

103 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WOLFGANG HABERMEYER 

der Auseinandersetzung mit Menschen aus anderen Kulturen eine Ethik ohne 
diese Schwierigkeiten zu haben, dann wäre sie nichts wert, sie wäre zu billig. 

So bleibt für mich am Ende dieses Beitrags nur zu hoffen, dass es in der so 
genannten ,Dritten Welt' überhaupt noch vom Westen gebeutelte Menschen 
gibt, die bereit sind, sich mit westlichen Wissenschaftlern auf gemeinsame Si­
tuationen einzulassen. "Surrender and catch": dazu braucht es eine wichtige 
Bereitschaft unsererseits. Ein letztes Mal sei also hier Jürgen Habermas zitiert, 
denn die von ihm geforderte Preisgabe der Immunität wird das tatsächliche 
post-moderne Zeitalter in der Ethnologie gebären. 

"Das Gelingen kommunikativen Handeins hängt [ ... ] von einem Interpretationspro­
zess ab, in dem die Beteiligten [ ... ] zu einer gemeinsamen Situationsdefinition gelan­
gen. Jeder Konsens beruht auf einer intersubjektiven Anerkennung kritisierbarer Gel­
tungsansprüche, dabei wird vorausgesetzt, dass die kommunikativ Handelnden zu 
gegenseitiger Kritikfähig sind. 
Sobald wir aber die Aktoren mit dieser Fähigkeit ausstatten, verlieren wir als Beob­
achter unsere privilegierte Stellung gegenüber dem Objektbereich. Wir haben nicht 
mehr die Wahl, einer beobachteten Interaktionssequenz entweder eine deskriptive 
oder eine rationale Deutung zu geben. Sobald wir den Aktoren dieselbe Beurtei­
lungskompetenz zuschreiben, die wir als Interpreten ihrer Äußerungen in Anspruch 
nehmen, begeben wir uns einer bis dahin methodologisch gesicherten Immunität." 
(Habermas 1988a: 173) 

Die post-moderne Preisgabe unserer "methodologisch gesicherten Immunität" 
ist die Bedingung der Möglichkeit des Verstehens. Gelebt und vollzogen wird 
sie im Dialog. Erst in einem Dialog von Gleich zu Gleich wird uns eine Ver­
ständigung über kulturelle Grenzen hinweg gelingen: "Surrender and catch" 
bedeuten nämlich in Wahrheit, dass wirkliches Verstehen niemals eine Ein­
bahnstraße darstellt. Wer wirklich verstehen will, der muss auch wollen, dass 
er von anderen verstanden wird! 21 Wie sollte dies anders als im Dialog mög­
lich gemacht werden? Erst in diesem Verstehen-Wollen und Verstanden­
Werden-Wollen können wir herausfinden, was uns gemeinsam ist und was uns 
unterscheidet. Nur auf dieser Basis können wir andere etwas lehren und kön­
nen wir uns von anderen Kulturen belehren lassen, werden wir unserem großen 
Ziel der , Völker' -Verständigung näher kommen. 

Literatur 

Adorno, Theodor W. (1997): Negative Dialektik. Frankfurt am Main. 
Bühl, Walter L. (1972): Verstehende Soziologie. München. 
Crapanzano, Vincent (1986): Hermes' Dilemma. In: James Clifford/George 

Marcus (Hg.), Writing Culture. Berkeley, 51-76. 

21 Diese Erkenntnis verdanke ich Ram Adhar Mall, Philosophielehrer an der Uni­
versität München. 

104 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ETHIK, HERMENEUTIK UND RATIONALITÄT IN DER ETHNOLOGIE 

Geertz, Clifford (1973) Description. Toward an Interpretive Theory of Cul­
ture. In: Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures. New York, 3-30. 

Geertz, Clifford (1983): ,Local Knowledge ': Further Essays. In: Clifford 
Geertz, Interpretive Anthropology. N ewY ork, 55-70. 

Habermas, Jürgen (1971): Zu Gadamers ,Wahrheit und Methode'. In: Karl Ot­
to Apel et al. (Hg.), Hermeneutik und Ideologiekritik. Frankfurt am Main, 
52ff. 

Habermas, Jürgen (1988a): Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1. 
Frankfurt am Main. 

Habermas, Jürgen (1988b): Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 2. 
Frankfurt am Main. 

Ricocur, Paul (1979): The Model ofthe Text: Meaningful Action Considered as 
a Text. In: Paul Rabinow/William Sullivan (Hg.), Interpretive Social Sci­
ence. A Reader. Berkeley, 73-101. 

Scholte, Bob (1986): The Charmed Circle of Geertz' Hermeneutics. In: Cri­
tique of Anthropology 6 (1), 5-15. 

Ulin, Robert (1984): Understanding Cultures. Austin. 
Wolff, Kurt H. (1976): Surrenderand Catch. Dordrecht/Boston. 

105 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839404904-004 - am 14.02.2026, 16:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

