202

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

des fehlenden Hintergrundwissens, Missverstehens und Falsch-Ubersetzens fiihren zu
verschiedenen Verteidigungsstrategien auf Seiten der Architektlnnen.

4.2  Legitimierungs- und Kompensationsstrategien
4.2.1 Unvermeidliche und kreative Differenz

Auf der ersten Any-Konferenz 1991 erklért Derrida, dass Architektur fiir ihn gleich-
zeitig die Ubersetzung und die Nicht-Ubersetzung von kulturellen Elementen, wie
beispielsweise das japanische »Mag, in Architektur sei: »I do not want a translation
to be possible. That would be the end of any event«*®. Entsprechend moderner Uber-
setzungstheorien, wie die von Benjamin (siehe 1.1), existiert stets ein Nicht-Ubersetz-
bares, sodass zwischen Ubersetztem und Ubersetzung immer eine Differenz besteht.
Diese Differenz ermdglicht bei Derrida das Aufkommen eines Ereignisses. Ahnlich
formuliert es Tschumi auf der »Anyplace«-Konferenz: » At the same time, if any theo-
retical discourse is to be used, it is also to be abused. Here we love philosophy because
it is the site of the invention of those assemblages, those promiscuous collisions.«*
Dass jede Ubersetzung notwendigerweise Differenz mit sich bringt, vor allem wenn es
sich um eine Ubersetzung aus dem Medium der Schrift in die Medien der Architektur
handelt, wird somit als Argument gegen Vorwiirfe des Falsch-Ubersetzens gebraucht.
Die Unvermeidlichkeit der Differenz macht in diesem Sinne >immunc« gegen die Kritik
des Missverstehens oder »Verunreinigensx«.

Eine Kritik des Falsch-Ubersetzens kann demzufolge nur dann vorgebracht wer-
den, wenn eine makellose Ubersetzung vorgetiuscht wird, so schreibt auch Burns:
»This difference in rewriting is not inherently problematic unless the new iteration/
interpretation/difference is disguised and authority and legitimacy sought for the un-
stained translation.«*® Doch tatséchlich raumen die Architektlnnen Verstindnispro-
bleme bei philosophischen Argumentationen oder gar das Missverstehen von Kon-
zepten ein. Nach den Vortrdgen der PhilosophInnen Rajchman, Grosz und Sylviane
Agacinsky duBlert sich Eisenman auf der » Anyplace«-Konferenz wie folgt:

»] want to tell the three philosophers how much I enjoyed hearing them discourse on architecture and
philosophy and their relationship. I suffer from a certain jet lag as an architect trying to respond to their
papers. Reading them in advance probably wouldn’t have helped because it takes me years merely to

misread philosophy, let alone respond to it.«*!

Bereits in Bezug auf Derridas Schriften hatte Eisenman erklért, dass er ohne Zwei-
fel die Werke Derridas falsch gelesen habe. Auf der » Anyone«-Konferenz bemerkt
auch Isozaki emphatisch, dass er Derrida stets missverstehe.*> Das Falsch-Lesen, so
Eisenman, sei allerdings keineswegs problematisch, weil es schlieBlich eine Form von

38 Derrida, Jacques, in: Davidson 1991, S. 90.
39 Tschumi, Bernard, in: Davidson 1995, S. 42.
40 Burns2010,S. 249.

41 Eisenman, Peter, in: Davidson 1995, S. 43.

42 Isozaki, Arata, in: Davidson 1991, S. 89.

- am 14.02.2026, 07:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839453261-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONFLIKTZONEN

Kreativitit bedeute.* Darauf geht Kipnis in seiner Einleitung zu Written into the Void —
ein Sammelband ausgewéhlter Schriften Eisenmans von 1990 bis 2004 — ein:

»Readers well studied in Derrida will no doubt find this practice exasperating, since the words and
ideas the architect puts in the philosopher’s mouth rarely offer a rigorous representation of the phi-
losopher’s actual position and can deviate markedly from it. [... It] is helpful to remember while
reading these texts [of Eisenman] that the accuracy of the architect’s reports of Derrida’s thought does
not in the end matter to the architect’s own conjunctures. Eisenman does not seek to derive authority or
force from his representation of Derrida’s position; like any speculation in dialogue form, the reports

are but rhetorical devices to help the architect clarify his own position.«**

Ein kreativer Umgang mit Theorie bediirfe, folgt man Eisenman und Kipnis, keines
akkuraten Lesens oder Richtig-Verstehens, denn die philosophischen Texte dienen den
ArchitektInnen alleinig als rhetorische Instrumente der Selbstvergewisserung. Philo-
sophie ist hier nicht Streben nach Erkenntnis, sondern Inspirationsquelle und Anstof3
zu kreativen Prozessen.

Dass Kreativitit als Argument gegen Vorwiirfe des Falsch-Verstehens genutzt
wird, zeigt sich auch bei Lotringer in French Theory in America. Laut ihm diirfe man
von KiinstlerInnen nicht erwarten, dass sie Theorie wie Philosophlnnen lesen:

»Whether their art is considered as >correct< or not is of secondary importance as long as they are truly
engaged in something: only engagement matters. [...] As long as they understand it, or other things in

a way that gives more power to their art, 1 consider them to be doing their job as artists.«*’

Kunstschaffende, und man konnte sagen respektive Architekturschaffende, geben sich
der Theorie anders hin als PhilosophInnen und zwar auf eine kreative Weise. Dies, so
Lotringer, mache ihre Integritdt als kiinstlerisch Tétige aus.

Wenn sich durch Autorennamen, laut Kipnis, keine Autoritit verschafft werden
will, warum wird dann Derrida als Quelle und Bezugspunkt genannt? Laut Murphy
handelt es sich um einen intellektuellen Elitismus, bei dem der Name des berithmten
Philosophen der eigenen Meinung »Gravitas« verleihen soll.*® Dies entspricht keines-
wegs Eisenmans eigener Einschétzung, so erklért er auf der » Anyone«-Konferenz,
dass es ihm egal sei, ob der Gedanke des Blicks von Maurice Blanchot oder von ihm
komme, denn Fakt sei, dass er durch das Lesen von Blanchots Buch ausgeldst worden
sei.*’ Eisenmans Argumentation bedient sich Barthes’ Konzept vom »Tod des Autors«
(siehe 2.2.3), demzufolge der Lesende einen viel maBigeblicheren Anteil an einem

43 Vgl. Eisenman: »)'ai sans doute mal lu I'ceuvre de Derrida, mais mal lire c’est finalement une fagon de
créer et C’est en lisant mal que jarrive a vivre dans la réalité et que je pourrais travailler avec lui.« Zi-
tiertin Benjamin, Andrew: Eisenman and the Housing of Tradition, in: Oxford Art Journal, Nr.1,1989,
S. 47.

44 Kipnis, Jeffrey: Introduction: Act Two, in: Eisenman, Peter: Written into the Void. Selected Writings
1990—2004, New Haven/CT u.a. 2007, S. Xxvii.

45 Lotringer 2001, S.150. Herv.i. O.

46 Vgl.:»Derrida here functions asa symbol of protected knowledge [..] his name functions purely to add
gravitas to Eisenman’s work.«: Murphy 2012, S.106. Herv. i. O.

47 Eisenman, Peter, in: Davidson 1991, S. 240.

- am 14.02.2026, 07:39:09.

203


https://doi.org/10.14361/9783839453261-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

literarischen Werk hat als der Schreibende. Das Subjekt als Urheber verliert an Bedeu-
tung und einzig das Ereignis des Auftauchens von Gedanken beim Schreiben und beim
Lesen zéhlt. Paradoxerweise bedeutet dies fiir Eisenman allerdings nicht, dass keine
Autorennamen mehr genannt werden. Vielmehr erscheinen sie weiterhin als Zeugen
fiir die philosophische Auseinandersetzung der ArchitektInnen. Der Philosophenname
dient den Mitgliedern der Anyone Corporation letztlich als Distinktionsmerkmal, um
sich als eine theoretische, elaborierte Architekturelite zu préasentieren (siche 2.3.4).

In der Einleitung zum zweiten Panel der » Anymore«-Konferenz ist zu lesen, dass
die US-amerikanischen ArchitektInnen durch ihr theoretisches Wissen eine konzeptu-
elle Stirke gewonnen haben und im Bilde seien, anders auf die eigene Disziplin zu bli-
cken, obwohl ihre theoretischen Untersuchungen nicht immer einem gewissen Sche-
matismus und einer kindlichen Einfalt entkommen konnen.*® An dieser Stelle wird
auch auf Seiten der Anyone Corporation ein Missverstehen eingerdumt, das jedoch
nicht zu einer Verunsicherung bei den ArchitektInnen fiihrt, sondern sie vielmehr starkt.
SchlieBlich sei es doch unabwendbar, so Tschumi, dass der Austausch zwischen Phi-
losophie und Architektur sowie zwischen Frankreich und den USA Transformationen
mit sich bringe: » This implies mixing, compressing, expanding, informing, deforming.
It is about heterogeneity and hybrid bodies rather than homogeneous purity.«* Was
hier bereits anklingt, ist die Argumentation, dass im Zeichen einer Philosophie der
Differenz, der Vielfalt und des Wandels Konzepte wie »originalgetreues Ubersetzen«
oder »akkurate Wiedergabe« nicht nur keine Relevanz mehr besitzen, sondern als ab-
solut irrtiimlich zu begreifen sind. Am besten driickt dies wohl Claire Colebrook aus,
wenn sie schreibt: »[A] fidelity to Deleuze might seem like a crime against the thinker
of difference«™.

4.2.2 Rechtfertigung durch Deleuze (und Guattari) selbst

Auffillig ist die Strategie, ein mdgliches Falsch-Ubersetzen damit zu legitimieren,
dass Deleuze die Werke anderer Denker selbst ohne Hemmungen behandelt und
umgedeutet habe. Beispielsweise erkldart Rajchman auf der » Anytime«-Konferenz,
dass Deleuze vor allem eine neue Lesart philosophischer Figuren, wie Bergson oder
Leibniz, anstrebt, die fiir die aktuellen Gegebenheiten fruchtbar gemacht werden kann.
Jameson verschérft diese Einschédtzung, wenn er Folgendes deklariert:

»What Deleuze does with these things is more brutal and exciting. He doesn’t just understand Leibniz
and then show us how Leibniz can be. He seizes what he wants and fabulates a whole new fresh
Leibniz in his own image; it’s very exciting and a very contemporary practice [...] If someone told me
that Deleuze’s Leibniz was historically incorrect this would not be terribly disheartening for me. [...]

We don’t have to be bored by these things that are being offered us — we can do something new.«>!

48 0.A. in: Davidson 2000, S. 55.

49 Tschumi, Bernard, in: Davidson 2000, S. 162.

50 Colebrook,Claire: Introduction, in: Parr, Adrian (Hg.): The Deleuze Dictionary, iiberarb. NA, Edinburgh
2010, S. 6.

51 Jameson, Fredric, in: Davidson 1999, S. 246.

- am 14.02.2026, 07:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839453261-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONFLIKTZONEN

Offensichtlich prisentiert hier Jameson das Argument, dass Deleuzes eigener »bru-
taler« Umgang mit Philosophen zu etwas »Neuem« fithre und, um etwas »Neues< zu
erschaffen, miisse eine ebensolch »brutale« Aneignung von Deleuze (und Guattari)
erlaubt, gar gewollt sein. Gestiitzt wird dies durch Deleuzes eigene Worte in »Lettre a
une critique sévere«:

»lch stellte mir vor, einen Autor von hinten zu nehmen und ihm ein Kind zu machen, das seines, aber
trotzdem monstrds wire. Dal} es wirklich seins war, ist sehr wichtig, denn der Autor mufite tatsdchlich
all das sagen, was ich ihn sagen lie. Aber dafl das Kind monstrds war, war ebenfalls notwendig, denn
man muBte durch alle Arten von Dezentrierungen, Verschiebungen, Briichen, versteckten AuBerungen,

hindurchgehen, was mir nicht wenig SpaB bereitet hat.«>?

Auf diese Aussage bezieht sich auch Ballantyne in Deleuze and Guattari for Architects
(2007), wenn er zu dem Schluss kommt, dass die Geschichte der Philosophie eine
Geschichte der »Unzucht« und der »unbefleckten Empféngnis« sei, was fiir die Archi-
tektur bedeute: »I think that this is something that architects are already inclined to do,
whether or not the author has given permission for it. Creative misunderstanding, or
misprision, is legitimate behaviour in the Deleuze-and-Guattari-world.«> Erneut wird
das Missverstehen mit Kreativitdt verbunden. Mit der Argumentation von Jameson
und spéter Ballantyne wird die kreative Freiheit in der Aneignung von Konzepten aus
Deleuzes (und Guattaris) Schriften legitim, denn sie dient der Produktion von etwas
»Neuem« und sie folgt Deleuzes »Einladungg, den Philosophen >von hinten zu nehmenc
und ihm ein monstréses Kind zu machen.

Im Grunde wird im Architekturdiskurs eine bestimmte Facette von Deleuze ver-
wendet. Der klassisch philosophisch arbeitende, analytisch und systematisch vorge-
hende Deleuze, der Abhandlungen iiber Kant oder Hume schreibt, verschwindet in
dem Bild, das die Architektlnnen von dem »>franzosischen Poststrukturalisten< zeich-
nen. Vielmehr wird sein Experimentieren mit nicht-philosophischen Theorien und
Werken, seine »monstrose Art< mit klassischen Philosophen umzugehen, sein freies
Assoziieren und die kreative Sprache in den Vordergrund geriickt. Ahnlich beschreibt
es During, wobei er sich dabei nicht auf den Architekturdiskurs bezieht:

»[T]he consensual image that is all too naturally attached with the name of Deleuze appears to be large-
ly a matter of fabrication. Some would like to fancy him as a freelance conceptual expert, a universal
provider of tool kits [...], but Deleuze is more complex. As a bricoleur philosopher, he is at once trendy

and academic, accessible and remote, so very French and so American.«**

Neben der Einladung, monstrose Kinder eines Philosophen zu zeugen, wird eine
zweite Theorie von Deleuze verwendet, um einen freien Umgang mit seinen Kon-
zepten zu legitimieren: die Idee der Theorie als Werkzeugkasten. In »Les intellectuels
et le pouvoir« (1972) &uBert Deleuze im Gespriach mit Foucault die viel zitierte
Formulierung:

52 Deleuze: U1993, S.15.
53 Ballantyne, Andrew: Deleuze and Guattari for Architects, Abingdon u.a. 2007, S. 15 und 100.
54 During 2001, S.178f.

- am 14.02.2026, 07:39:09.

205


https://doi.org/10.14361/9783839453261-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

»[E]ine Theorie, das ist genauso wie ein Werkzeugkasten. Das hat nichts zu tun mit dem Signifikan-
ten... Es muss zu was dienen, es muss funktionieren. Und nicht um seiner selbst willen. [...] Proust
hat es so klar gesagt: Behandelt mein Buch wie ein auf das Draufien gerichtetes Paar Sehgldser, und,
tja, wenn sie euch nicht passen, dann nehmt doch andere, findet selbst euren Apparat, der notwendi-
gerweise ein Kampfapparat ist. Die Theorie, das totalisiert sich nicht, das vervielfaltigt sich und das

vervielfiltigt.«*°

Deleuze vertritt die These, dass die Verbindung von Theorie und Praxis neu gedacht
werden miisse (siche 2.1.1). Habe bis dato die Praxis entweder als Anwendung der
Theorie oder als Inspiration fiir Theorie gegolten, so miisse diese Hierarchie ab sofort
aufgegeben werden. Praxen und Theorien im Plural sind vielmehr als durchweg mit-
einander verschaltete Relais zu denken, die einander brauchen: »Keine Theorie kann
sich entwickeln, ohne auf eine Art Mauer zu stolen, die nur von der Praxis durch-
brochen werden kann.«*® Sowohl Tschumi in ANY 3 als auch Sola-Morales auf der
»Anymore«-Konferenz beziehen sich auf dieses Gespriach. Es dient ihnen als Legi-
timation, theoretische Konzepte in der Praxis, d.h. in der Architektur, als Werkzeuge
zu verwenden mit dem Glauben, dass dadurch neue architektonische Ideen entstehen,
die wiederum von der Theorie als Werkzeuge genutzt werden konnen. Sola-Morales
verbindet damit sogar die Forderung, dass die disziplindre Trennung zwischen den
TheoretikerInnen und den ArchitektInnen, die Tafuri als notwendige Voraussetzung fiir
Kritikfahigkeit ansieht, iiberwunden werden miisse:

»For years a kind of advanced academicism believed that the proof of intellectual honesty was that
the architectural theoretician was not contaminated by contact with practice [...] The Any conferences
were organized by a group of people who believed in the need to move beyond the specialized divi-
sions between theory and practice between the purveyors of foundational paradigms and the more or

less brilliant executors of the ideas of those theoretical cadres.«”’

Sola-Morales stilisiert die Anyone Corporation als Umsetzung der von Deleuze kon-
zeptualisierten Beziehung zwischen Theorie und Praxis. Thre Mitglieder durchbrechen
die Mauern, gegen die entweder die Philosophie oder die Architektur gestolen ist, und
erweitern die Rdume beider Disziplinen. Das eigene Selbstbild der Anyone Corpora-
tion wird hier mit Deleuze legitimiert.

Wird den Architektlnnen die instrumentelle Anwendung der Konzepte von
Deleuze (und Guattari) auf Architektur vorgeworfen, so liefert Deleuzes Verstindnis
der Theorie als Werkzeugkasten den perfekten Konter. Es wird damit legitim, mit sei-
nen Konzepten zu machen, was man will, so duflert sich Tschumi wie folgt: »If a
toolbox is a system of tools that allows you to take hold of any given issue, problem,
or whatever, it is a form of instrument. When you test, you need instruments to test.
And architects are constantly testing new instruments.«*® Da die ArchitektInnen, so

55 Deleuze, Gilles, in: Die Intellektuellen und die Macht, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden,
Bd. 2, Frankfurt/M 2002, S. 384f. Orig.: Deleuze, Gilles, in: Les intellectuels et le pouvoir, in: Foucault,
Michel: Dits et écrits, Bd. 2, Paris 1994, S. 308f. Zuerst erschienen in: L’Arc, Nr. 49,1972, S. 3—10.

56 Deleuze, Gilles, in: Foucault 2002, S. 382.
57 Sola-Morales, Ignasi de (2000a): Practice?: Theory, History, Architecture, in: Davidson 2000, S. 68f.
58 Tschumi1993b, S. 52.

- am 14.02.2026, 07:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839453261-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONFLIKTZONEN

die Argumentation, immer schon mit Werkzeug experimentieren, sind sie geradezu die
idealen Praktizierenden fiir die Weiterentwicklung von Deleuzes (und Guattaris) The-
orien. Die Interpretation des Konzepts, dass die Theorie ein Werkzeugkasten sei, als
Einladung zur direkten Anwendung in Form von architektonischen Objekten wider-
spricht allerdings Deleuze und Guattaris Forderung, dass ihre Konzepte keine Modelle
sein sollen. Lotringer beschreibt eindriicklich das Missverstidndnis:

»Deleuze and Guattari made a great effort not to leave behind them any >model« that could be simply
applied, even discouraging all to eager disciples to follow their paths instead of finding their own.
»Applying theory«: this kind of hands-on, hand-to-mouth attitude, of course, has little to do with what
they themselves advocated as »pragmatic philosophy<«. What they meant by that wasn’t a philosophy
calling for a separate ypraxis,< or »use value,< but on the contrary for a kind of experimentation directly
engaged in reality and responding in the present, without any preconceived idea, to the singularity of

the situation.«>’

Es wird deutlich, dass mit dem Werkzeugkasten nicht eine direkte Anwendung der
Konzepte in Form von architektonischen Objekten gemeint ist. Vielmehr geht es um
ein Weiterdenken der Konzepte, indem sie beispiclsweise eine neue Reflexion der
aktuellen architektonischen Praxis ermoglichen und dabei gleichzeitig selbst neu re-
flektiert werden. In den architekturtheoretischen Auseinandersetzungen wird dies nur
dann geleistet, wenn sie nicht der Rechtfertigung einer Entwurfspraktik dienen, die
Deleuzes (und Guattaris) Konzepte in architektonischer Form darzustellen versucht.
Dies erfolgt selten und beinahe nie wird das philosophische Konzept selbst in der
Auseinandersetzung mit Architektur neu- und weitergedacht. Pérez-Goémez berichtet
in einem Brief tiber die » Anyplace«-Konferenz stolz, dass sein Buch Architecture and
the Crisis of Modern Science (1983) von einem Philosophiestudenten von Deleuze als
»the most Deleuzian work on architectural theory he had ever encountered« bezeich-
net worden sei, obwohl sich Pérez-Gomez erst spéter intensiv mit Deleuze auseinan-
dergesetzt habe.®® Unabhingig davon, ob diese Zuschreibung wahr ist, und ungeachtet
der Tatsache, dass sich Pérez-Gomez hier als »echter Deleuzianer« stilisiert, weist
diese Geschichte auf die Moglichkeit hin, dass zum Beispiel im Rahmen der Archi-
tekturgeschichte eine Auseinandersetzung mit Architektur erfolgt, die dhnlich wie
Deleuze (und Guattari) tradierte Gefiige aufbricht, ohne zu beabsichtigen, theoretische
Reflexionen in Form von Architektur darzustellen und letztlich auch ohne damit zu
kokettieren, dass man sich auf Deleuze und Guattari bezieht. Doch der Rekurs auf die
Werkzeugkiste wird primér als Legitimierungsstrategie benutzt, um Deleuzes Konzep-
te als Form generierende Modelle zu instrumentalisieren.

4.2.3 Genuin architektonische Konzepte

Eine weitere markante Legitimierungsstrategie im Umgang mit Vorwiirfen der Ver-
ehrung »poststrukturalistischer< Philosophie und der Unterordnung der Architektur
unter diese zeigt sich in der Argumentation, dass jene Konzepte zunéchst innerhalb
des Architekturdiskurses aufgetreten sind und erst anschlieend ihre theoretische

59 Lotringer 2001, S.155f.
60 Pérez-Gomez, Alberto, in: Davidson 1995, S. 266.

- am 14.02.2026, 07:39:09.

207


https://doi.org/10.14361/9783839453261-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

Widerspiegelung in der Philosophie von Deleuze gefunden haben. Dies ist ein klas-
sischer Abwehrmechanismus in Bezug auf Ubersetzungskonflikte: Die vermeintlich
yminderwertige< Ubersetzung behauptet sich sozusagen als »Original<. Sie widersetzt
sich der Hierarchisierung der Philosophie iiber die Architektur, die jene iibersetzt,
anwendet und verbildlicht. Am besten ldsst sich dies mit der »Folding in Architec-
ture«-Ausgabe belegen. Hier formuliert Lynn als Gastredakteur in Bezug auf Cobbs
Interstate Tower Folgendes: »Before the introduction of either Deleuze or Thom to
architecture, folding was developed as a formal tactic in response to problems pre-
sented by the exigencies of commercial development«®'. Gleichfalls schreibt Cobb:
»[Flolding is useful [...] because the fold introduces a figure to a surface which an-
imates both the totality of the form and the individual units [...] Here, the fold is
considered from within a discipline of materiality and does not begin with an ideology
of folding«®2. Beide behaupten, dass die Faltung bereits als formale Praktik in der
Architektur angewandt worden sei und Deleuzes Le Pli im Grunde nur den theoreti-
schen Nachtrag liefere.

Diese Ansicht wird von Kipnis weiter ausgefiihrt: Viele Architektlnnen haben,
so Kipnis, das Potenzial der Falte als Figur und als transformativen Prozess erkannt,
lange bevor sie von Le Pli gehort haben. Daher miisse die Faltung vor allem als archi-
tektonische Technik und nicht als angewandte Philosophie begriffen werden. Im Grun-
de handele es sich um eine kraftvolle Ubereinstimmung zwischen den Effekten, die
Architektlnnen mit der Faltung suchen, und den Ausfithrungen von Deleuze. Kipnis
nennt dies auch »a shared thematisation of folding«®. Er bemerkt, dass die barocke
Architektur bei Deleuze zwar eine addquate bildliche Darstellung seiner Gedanken zur
Falte sei, aber keineswegs handele es sich dabei um eine addquate Lesart der architek-
tonischen Effekte des Barock.% Insofern liefere die Philosophie nicht die Triebkraft fiir
eine neue Architektur, sondern diese sei aus dem Architekturdiskurs selbst erwachsen.
Die entgegengesetzte Erzédhlung, dass Philosophie die Architektur zu etwas angeregt
habe, bringe hingegen ein Risiko mit sich:

»[O]bligating any architecture to a philosophy or theory maintains a powerful but suspect tradition in
which architecture is understood as an applied practice. In that tradition, the measure of architectural
design is the degree to which it exemplifies a theory or philosophy, rather than the degree to which it
continuously produces new architectural effects; as a consequence, the generative force of design ef-
fects in their own right are subordinated to the limited capacity of architecture to produce philosophical
(or theoretical) effects.«®

Kipnis betont die Autonomie der Architektur, die nach ihren eigenen Maf3stdben beur-
teilt werden miisse. Wiirde sie versuchen etwas anderes, wie beispielsweise Philoso-
phie, zu sein, wiirde sie stets versagen, da sie anderer, nicht-architektonischer Effekte

61 Lynn1993b, S.13.
62 Cobb, Henry: First Interstate Bank Tower. A Note on the Architectonics of Folding, in: Architectural
Design, Nr.3/4, Profile 102,1993, S. 95.

63 Kipnis1993,S. 44.
64 Vgl. zur Kritik an Deleuzes Lesart barocker Architektur Younés / Mangematin 1996, S. 40; und Lahiji
2016, S.141.

65 Kipnis1993,S. 44.

- am 14.02.2026, 07:39:09.


https://doi.org/10.14361/9783839453261-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

KONFLIKTZONEN

schlichtweg nur begrenzt fihig sei. Zwar fiithre die Riickbindung an die Philosophie
zu einer gewissen Anmut und stammbaumartigen Herkunft (»grace and pedigree«),
doch sie verleugne ihre eigene Wiirde (»a dignity all its own«) und missachte, dass die
Architektur die Substanz der Philosophie materiell vergroBern konne.®® Kipnis® Aus-
fiihrungen belegen am eindriicklichsten die Angst der Architektlnnen, als minderwer-
tige Ubersetzende der Philosophie verstanden zu werden. Sie zeugen von dem Willen,
die Autonomie und die Wiirde der Architektur zu wahren, wéhrend sich gleichzeitig
der Architekturdiskurs vielen anderen Disziplinen zu 6ffnen versucht. Damit ist eine
Gratwanderung zwischen Transdisziplinaritit und disziplindrer Autonomie verbunden.

4.3 Zwischen Transdisziplinaritat und disziplinarer Autonomie

Bereits die architektonische Auseinandersetzung mit der Dekonstruktion fiihrte zu ei-
ner konzeptuellen Ndhe der Architektur zur Philosophie bei gleichzeitiger Abgrenzung.
Am offensichtlichsten wird dies in Wigleys Buch The Architecture of Deconstruction.
Derrida’s Haunt (1993), das sich wie eine taktische Aufwertung der Architektur ge-
geniiber der Philosophie liest. Wigley versucht darzulegen, dass die Architektur bereits
in der Philosophie der Dekonstruktion eine zentrale Rolle einnehme und nicht erst
a posteriori das philosophische Konzept der Dekonstruktion in Architektur iibersetzt
worden sei (siehe 1.1). Burns macht auf diese Art von disziplindren Konflikten auf-
merksam, wenn sie schreibt:

»Architectural readings of deconstruction in the 1980s concerned themselves with reception in one
register: the disciplinary difference between architecture and philosophy. [...] The scattered remarks
on the peculiarly architectural nature of the translation were foot patrols on the borders of disciplinary
difference, examining how architecture reconstituted French philosophical and literary writing as

architectural.«’’

Eine solche Gratwanderung zwischen der ersehnten Néhe zu anderen Disziplinen,
darunter vor allem die Philosophie, und der disziplindren Abgrenzung der Architek-
tur bzw. der architektonischen Ubersetzung lisst sich auch in den Any-Konferenzen
nachverfolgen.

4.3.1 Die Idee der Transdisziplinaritat
Wenn Davidson iiber das Any-Projekt schreibt, dann wird wiederholt der Versuch
deutlich, die Architektur als eine Gastgeberin fiir transdisziplindre Diskussionen zu

etablieren:

»Inviting other disciplines to join a discussion on architecture allows architecture to see itself through

other disciplines, but still does not establish it as a host. It is when other disciplines project notions

66 Ebd.,S.4s.
67 Burns2010,S. 249f.

- am 14.02.2026, 07:39:09.

209


https://doi.org/10.14361/9783839453261-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

