
Theologie und Jurisprudenz an der Schwelle zur 
Moderne - Die Geburt des neuzeitlichen Natur­
rechts in der iberischen Spätscholastik*

Es ist heute weithin bekannt, dass die Entwicklung der euro­
päischen Jurisprudenz ohne theologische Denkfiguren und die 
Entwicklung der christlichen Theologie ohne juristische Anlei­
hen weder verständlich noch überhaupt möglich waren. Die fol­
genden Erörterungen greifen diesen Zusammenhang beider Dis­
ziplinen zu einer Zeit und an einem Ort auf, wo dieses Zusam­
menwirken besonders augenfällig, aber auch wirkungsge­
schichtlich besonders bedeutsam war: im 16. Jahrhundert in der 
iberischen Welt. Es war die Welt der grossen überseeischen Ent­
deckungen und Konfrontationen, die Welt der Auseinanderset­
zungen innerhalb des Christentums - man denke nur an die 
Kämpfe in den spanischen Niederlanden -, die Welt aber auch 
der wirtschaftlichen Umbrüche und der grossen Gelehrten. - 
Das Herzogtum Mailand mit seinen expandierenden Städten und 
mit seiner Universität Pavia und ganz Unteritalien mit der Uni­
versität Neapel wurden spanisch beherrscht, selbst an der Uni­
versität von Bologna waren im 16. Jahrhundert wichtige Rechts­
lehrer Spanier. Zeitweise wurde selbst das Heilige römische 
Reich von Spanien aus regiert und Luther musste sich immerhin 
vor einem spanischen König rechtfertigen. Damit soll nur ange­
deutet werden, dass in dieser Welt, im 16. Jahrhundert jedenfalls 
ein kulturelles Gravitationszentrum Europas lag.

* Von »iberischer« Spätscholastik ist hier die Rede, da neben den dominierenden Spa­
niern eine Reihe wichtiger Autoren der meist so genannten »Spanischen Spätscho­
lastik« Portugiesen waren oder einen Teil ihres Lebens an portugiesischen Univer­
sitäten verbracht haben.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im folgenden soll zunächst die Ausgangssituation im Ver­
hältnis von Jurisprudenz und Theologie, wie sie sich ausgehend 
vom Hochmittelalter bis zum Beginn des 16. Jahrhunderts dar­
stellt, in groben Zügen umrissen werden (I.). Dann ist auf die be­
sondere Situation im 16. Jahrhundert einzugehen (II.). Dabei 
werden nach einem kurzen Blick auf die politisch-sozialen Be­
dingungen die juristische und die theologische Entwicklung zu 
beachten sein.

I. Juridifizierung der Theologie

1. Kirchenverwaltung

Im Hochmittelalter gibt es Veränderungen in der Kirchenad­
ministration, der Beichtpraxis und der Theologie, die gewöhn­
lich als eine Juridifizierung von Kirche und Theologie interpre­
tiert worden sind1. Die Durchsetzung des päpstlichen Primats 
gegenüber den Ortskirchen und im Sinne einer Machtteilung 
auch gegenüber dem Kaisertum an der Wende vom 11. zum 12. 
Jahrhundert hat wichtige Veränderungen bewirkt. Es gab einen 
erhöhten Bedarf an Verwaltungsfachleuten und an Verwaltungs­
methoden, der ohne eine methodisch angeleitete juristische 
Schulung am römischen Recht und eine Sammlung und Neuord­
nung des Kirchenrechts nicht befriedigt werden konnte. Die in 
diesen Jahrzehnten in Bologna zu beobachtende Renaissance 
des römischen Rechts und die fast gleichzeitig erfolgende Syste­
matisierung des Kirchenrechts werden heute nicht selten in die-

1 Berman, Law and Revolution, Cambridge/Mass. und London 1983, S. 85 ff., 165 ff.; 
Trusen, Forum intemum und gelehrtes Recht im Spätmittelalter, ZRG 88 Kan. Abt., 
S. 83 ff. bes. S. 89 f, 96; Bergfeld, Katholische Moraltheologie und Naturrechts­
lehre, in: Coing (Hrsg.), Handbuch der Quellen und Literatur der neueren europäi­
schen Privatrechtsgeschichte, Bd. II 1, München 1977, S. 999 ff, 1001.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2
sem Kontext gesehen . Sie führten innerhalb der Kirche zu­
nächst einmal zu einer Trennung von Theologie und kirchlichem 
Recht, bei der Beurteilung menschlichen Fehlverhaltens zur Un­
terscheidung von forum intemum und forum extemum2 3 4.

2. Beichtpraxis

Aus der im 4. Laterankonzil von 1215 beschlossenen admini­
strativen Zentralisierung des Beichtsakraments und kirchenwei­
ten Pflicht zur einmal jährlichen Beichte entstand dann aber 
auch im forum intemum ein grosser Verwaltungsbedarf - die 
Beichte musste als Massenphänomen bewältigt werden; die 
Beichtväter brauchten Leitfäden und systematische Darstellun­
gen der möglichen Sünden und Laster, eine Hierarchisierung ih­
rer Schwere und ein adäquat abgestuftes Systems von Sanktio­
nen. So entstanden etwa ab 1250 die grossen Beichtsummen, 
verfasst auch von Kirchenrechtlern? Diese Kanonisten hatten 
das notwendige fachlich-professionelle Verständnis für die Be­
rücksichtigung der Umstände des einzelnen Falls, das erforderli­
che Wissen aber auch vom römischen und kanonischen Recht. 
Diese Rechtsmaterien waren einerseits unabdingbar für die Sy­
stematisierung der Zurechnung, daneben aber auch in ihren In­
halten unmittelbar relevant für die Beichtpraxis: gegen positives 

2 Fournier, Un toumant de l’histoire du droit, 1060-1140, in: Nouvelle Revue Histo- 
rique de droit franqais et etranger41 (1917), S. 129 ff.; Gilchrist, Canon Law As- 
pects of the Eleventh Century. Gregorian Reform Programme, in: Journal of Ec- 
clesiastical History 13/14 (1962/63), S. 21 ff.; Fuhrmann, Das Reformpapsttum und 
die Rechtswissenschaft, in: Fleckenstein (Hrsg.), Investiturstreit und Reichsverfas­
sung, Sigmaringen 1973, S. 175 ff.

3 Zur Gegenüberstellung Mörsdorf, Der Rechtscharakter der iurisdictio fori intemi, 
in: Münchener Theologische Zeitschrift 8 (1957), S. 161 ff.

4 Der wirkungsgeschichtlich wichtigste unter ihnen dürfte Raymundus de Penyafort 
(um 1180-1275) gewesen sein, als Verfasser des im Auftrag von Gregor IX. zusam­
mengestellten Liber Extra einer der bedeutendsten Kanonisten, zugleich aber Ver­
fasser der Summa de casibus poenitentiae, einer der wirkmächtigsten Beichtsum­
men. Zu den Beichtsummen Bergfeld (o. Anm. 1), S. 999 ff.; Trusen (o. Anm. 1), S. 
83 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Recht, soweit es nicht ungerecht war, zu verstossen, galt nach 
den Kriterien der Moraltheologie zugleich als Sünde5, so dass 
die Beichtpraxis ohne Kenntnis des positiven Rechts gar nicht 
auskam. Hier lag eine bedeutsame Einfallspforte für das Recht 
auch in die Moraltheologie.

3. Erlösungsglaube

Aber auch der Erlösungsglaube wird heute in diesem Kontext 
der Verrechtlichung gesehen. Mit Anselm von Canterbury 
(1033-1109) entstand nach diesem Verständnis in der Westkir­
che - die Ostkirche hat diese Entwicklung nicht mitgemacht - 
eine neuartige, stark von juristischen Denkfiguren affizierte Er­
lösungstheologie6: der Abfall des Menschen von Gott ist eine 
Gott angetane Beleidigung, für die es einer Bussleistung als 
Sühne bedarf. Die Beleidigung kann aber angesichts ihrer Di­
mension von Menschen niemals gesühnt werden - nur Gott 
selbst kann ein Sühneopfer erbringen, das gross genug ist. Als 
Vertreter der Menschen kann er es aber nur erbringen, wenn er 
selbst Mensch ist. Aus diesem Grund, so Anselm, muss Gott um 
der Menschen willen Mensch werden. Auch wenn Anselm dabei 
noch mehr an eine frühmittelalterliche Sühneleistung denkt, ist 
aus seiner Erlösungstheologie bald die Vorstellung von einer 
Gott geschuldeten Strafe geworden, aus der Sühne erfordernden 
Beleidigung Gottes eine Strafe erheischende Verletzung seines 
Rechts7. Da Christus aber unschuldig ist, bringt er durch seine 

5 Ausführlich dazu Trusen (o. Anm. 1), S. 86 ff.
6 Anselm von Canterbury, Cur deus homo, Darmstadt 1993, insbes. Lib. I, cap. 12 ff., 

S. 40 ff. Über ihn und seine Arbeit mit juristischen Kategorien Berman (o. Anm. 1), 
S. 174 ff.

7 Nachweise zu den juristischen Konnotationen von Anselms Soterologie bei Cremer, 
Die Wurzeln des Anselmschen Satisfaktionsbegriffs, in: Theologische Studien und 
Kritiken 53 (1880), S. 7 ff, allerdings unter rechtshistorisch überholter Hervorhe­
bung eines »germanischen« Satisfaktionsbegriffs; Berman (o. Anm. 1), S. 181, 
597 f. Greshakes Versuch, dieses Aergemis einer Satisfaktionstheologie soziolo­
gisch dahingehend umzuinterpretieren, dass Anselm nicht wirklich an die Notwen-

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sühneleistung dem Vater ein Geschenk, das seinerseits vergol­
ten werden muss durch einen Lohn - und diesen Lohn gibt Chri­
stus als Erlösung an die Menschen weiter8. Eine Fülle von juri­
stischen Transaktionen greift hier ineinander.

4. Fegefeuer

Neben Anselms Theologie werden aber auch weitere die 
Theologie juridifizierende Aspekte genannt: Christi Erlösungs­
werk betrifft für Anselm nur die sog. »Erbsünde«. Der Bereich 
zeitlicher individueller Sünden des Menschen wird hingegen ab 
dem 12. Jahrhundert der individuellen Strafe anheimgegeben, 
die, auch dies wird erst jetzt »herrschende Lehre« in der West­
kirche, noch vor dem Jüngsten Gericht gleich nach dem Tode 
verhängt und im Fegefeuer abgebüsst wird9. Eine fundamentale 
Wende der hochmittelalterlichen Moraltheologie ergab sich dar­
aus insofern, als die alte Vorstellung vom Weltgericht sich nun 
nicht mehr auf ein vom Menschen abgehobenes Entweder-Oder 
(Rettung oder Verdammnis) reduzieren liess, sondern diesem 
Weltgericht zeitlich vorgelagert eine der Quantifizierung be­
dürftige individuelle Reinigungsstrafe angenommen wurde. Das 
Bedürfnis, diese im Fegefeuer drohende Strafe bereits ins zeitli­
che Leben vorwegzunehmen, könnte der theologische Hinter­
grund für die bereits angesprochene Bedeutungszunahme der 
Beichte sowie des Zurechnungs- und Sanktionensystems im fo­
rum intemum gewesen sein - neben den ebenfalls bereits er­
wähnten kirchenpolitischen und kirchenadministrativen Zentra­
lisierungstendenzen.

digkeit einer Wiederherstellung von Gottes Ehre gedacht habe, sondern an eine 
Wiederherstellung der Weltordnung, würde die Diagnose von der Juridifizierung 
sogar noch bekräftigen (Greshake, Gottes Heil - Glück des Menschen. Theolo­
gische Perspektiven, Freiburg/ Basel/ Wien 1983, S. 80 ff.).

8 Anselm von Canterbury (o. Anm. 6), Lib. 2, cap. 19, S. 148 ff.
9 Zu dieser Entwicklung Le Goff, Die Geburt des Fegefeuers, Stuttgart 1984.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Nur Verrechtlichung?

Aus den genannten Gründen gilt das Zeitalter der Spätroma­
nik und der Gotik als das Zeitalter der grossen Juridifizierung 
von Kirche und Theologie. Dieser Befund hat sicher einiges an 
Plausibilität für sich, wenngleich hier vieles noch einer genaue­
ren Überprüfung bedarf. Dies wird deutlich, wenn man dem Bild 
einige andere Beobachtungen entgegenhält.

Die »päpstliche Revolution« des späten 11. und frühen 12. 
Jahrhunderts lässt sich nämlich, wenn man den interpretativen 
Zugang nur geringfügig verändert, entgegen der Verrechtli­
chungsthese10 11 (jedenfalls auch) als Bewegung gegen einen juri­
stischen Charakter der Kirche lesen. Nach dem Selbstverständ­
nis von Gregor VII., jenes Papstes, der die Neuerungen in erster 
Linie initiiert hat, ging es bei alldem um den Versuch, »veritas« 
gegen »consuetudo« zu setzen". Nimmt man dieses Selbstver­
ständnis ernst, so sollten die Voraussetzungen dafür geschaffen 
werden, dass sich gerade ein pneumatisches Verständnis von 
Kirche gegen gewohnheitsrechtliche Verkrustungen durchsetzt. 
Kirche sollte so in diesem revolutionären Jahrhundert aus den 
Fängen der weltlichen Macht befreit, als selbständige geistige 
Grösse entwickelt werden. Ein richtiges Verständnis der damali­
gen Entwicklung muss möglicherweise beide Aspekte in ihrer 
Paradoxie berücksichtigen: Kirche wird zur eigenständigen gei­
stigen Grösse, die ihre Lehre und ihre innere Verfassung aus 
eigenen Entscheidungen gegen weltlich-politische Bindungen 
durchsetzt, vielleicht nur dadurch, dass sie ihre eigene kirchliche 
Verwaltung formalisiert, Zurechnungs- und Sanktionslehren des 
forum intemum systematisiert und selbst den Erlösungsglauben 
juridifiziert. Sieht man die Situation in dieser Differenziertheit, 

10 Z.B. bei Berman (o. Anm. I), S. 85 ff.
11 Dazu Fuhrmann (o. Anm. 2), S. 190; Adam, Institution, Kommunikation, Autorität. 

Die Legaten der römisch-katholischen Kirche, in: Adam/Stingelin (Hrsg.), Übertra­
gung und Gesetz. Griindungsmythen, Kriegstheater und Unterwerfungstechniken 
von Institutionen, Berlin 1995, S. 93 ff. (S. 93, Fn. 2).

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so lässt dies immerhin an der Richtigkeit der späteren reforma­
torischen Entgegensetzung von pneumatischer Gemeinschaft 
und Rechtsgemeinschaft zweifeln .

Ein weiterer Grund für Zurückhaltung gegenüber einer die 
Verrechtlichung in das Zentrum stellenden Deutung der ange­
sprochenen Entwicklung liegt darin, dass es auch im Westen und 
auch schon lange vor der Reformation eine ständige Tradition 
von Skepsis gegenüber einer Juridifizierung von Kirche und 
Theologie gibt. Diese Tradition beschränkt sich nicht auf die 
Paulusbriefe und den Augustinismus, sie ist vielmehr auch im 
Hoch- und Spätmittelalter gegenwärtig: auf Betreiben Bern­
hards von Clairvaux wird etwa um des Spiritualismus willen auf 
dem Konzil von Reims noch 1129 das Studium des römischen 
Rechts für Mönche verboten, und ähnliche Verbote für be­
stimmte Gruppen von Klerikern gab es auch im 13. Jahrhundert 
immer wieder12 13. Im 14. Jahrhundert widersetzt sich im franzis­
kanischen Armutsstreit ein ganzer Orden der Interpretation sei­
ner Beziehung zur Welt der Dinge in einem juristischen Sinn14. 
Einen nudum facti usum reklamiert man an den Dingen, kein do­
minium. An einer scheinbar sehr speziellen aristotelisch-thomi- 
stischen Problematik, wie sich nämlich der actus zur potentia 
verhält, ob zum Verbrauch der Dinge auch das Recht an ihnen 
gehört, wird auch hier das fundamentale Problem einer Juridifi­
zierung von Kirche und Theologie kontrovers erörtert15.

12 Noch Sohm, Wesen und Ursprung des Katholizismus, Berlin 1912, S. 6, 13, sieht 
das Wesen des Katholizismus darin, dass er nicht zwischen Kirche im religiösen 
Sinn und Kirche im Rechtssinn unterscheidet.

13 Dazu insbesondere Trusen, Anfänge des gelehrten Rechts in Deutschland, Wiesba­
den 1962, S. 13, der allerdings eher praktische Beweggründe (Vermeidung einer 
Doppelbelastung von Klerikern sowie der Gewinnsucht und des Ehrgeizes) hinter 
diesen Verboten vermutet.

14 Zum franziskanischen Armutsstreit Lambert, Franciscan Poverty. The doctrine of 
the absolute poverty of Christ and the apostles in the franciscan Order 1210-1323, 
London 1961; Grossi, Usus facti - La nozione di proprietä nella inaugurazione 
dell’etä nuovo, in: Quademi Fiorentini 1 (1972), S. 287 ff.

15 Zum Kem der Auseinandersetzung Seelmann, Die Lehre des Fernando Vazquez de 
Menchaca vom dominium, Köln u.a. 1978, S. 99 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und schliesslich ist, gerade auch für das Hoch- und Spätmit- 
telalter, auf die bekannte Auswirkung in die andere Richtung, 
von der Theologie auf die Jurisprudenz, gebührend hinzuweisen. 
Die Besonderheiten des forum intemum z.B. mit seiner Konzen­
tration auf das sündhafte Wollen, auf die innere Tatseite, konn­
ten angesichts der engen Verbindung beider Disziplinen nicht 
ohne Wirkung auf die rechtliche Zurechnung bleiben und setz­
ten sich auf dem Weg über das kanonische Recht auch im welt­
lichen Recht durch16.

Und dennoch: so vielfältig die Facetten der Entwicklung 
auch sind, so wenig man den Gang der Dinge seit dem späten 
11. Jahrhundert schon bei Gregor, aber auch später, auf eine 
blosse Entgegensetzung von Pneuma und Recht reduzieren 
kann, so umstritten die Entwicklung innerkirchlich auch war, so 
bedeutsame Wirkungen es auch in der umgekehrten Richtung 
gab, so wird doch möglicherweise auch eine genauere Erfor­
schung der Zusammenhänge ergeben, dass die drei Jahrhunderte 
vor der Wende zum 16. Jahrhundert den Akzent auf einer Durch­
dringung von Kirche, Moraltheologie und Erlösungsglaube 
durch juristische Denkfiguren tragen. Freilich wird zu berück­
sichtigen sein, inwieweit die dahinter stehenden Motive mit der 
Befreiung von hergebrachten Normen zu tun haben und welche 
Bedeutung gegenläufigen Bewegungen zukommt. All diese Fra­
gen können hier nur angerissen werden, um auf das eigentliche 
Thema, das Verhältnis von Theologie und Jurisprudenz in der 
iberischen Spätscholastik des 16. Jahrhunderts, vorzubereiten.

16 Dazu Liermann, Das kanonische Recht als Grundlage europäischen Rechtsdenkens, 
Zeitschrift f. evang. Kirchenrecht 6 (1957/58), S. 37 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theologisierung der Jurisprudenz

Der Akzent verschiebt sich im 16. Jahrhundert, bei allen Ein­
schränkungen, die noch vorzunehmen sind, auf starke theologi­
sche Einflüsse gegenüber den Juristen; der Schwerpunkt liegt 
jetzt, mit wichtigen Konsequenzen für die folgenden Jahrhun­
derte, auf einer Theologisierung der Jurisprudenz. Der Gedanke 
mag, angesichts einer verbreiteten Vorstellung von der zuneh­
menden Säkularisierung der europäischen Ideengeschichte17 18, 
seltsam erscheinen. Er ist gleichwohl, wie sich zeigen wird, kei­
neswegs von der Hand zu weisen.

Zunächst seien hier einige politisch-soziale Bedingungen ge­
nannt, die für eine Wende in der Rechtsquellenlehre und im me­
thodischen Umgang mit dem überkommenen Rechtsbegriff ein 
gewisses Mass an Verantwortung tragen. Daran anschliessend 
sind einige theologische Entwicklungen der Zeit anzusprechen, 
die den politisch-sozialen Bedürfnissen entgegenkamen. Selbst­
verständlich sollen damit keine einseitigen Kausalentwicklun­
gen behauptet werden - dazu ist die Entwicklung, dies wird sich 
gleich zeigen, viel zu komplex.

1. Politisch-soziale Bedingungen

Am augenfälligsten ist hierbei die Entdeckung neuer Welten 
und die Konfrontation mit fremden Kulturen. Spanien und Por­
tugal insbesondere waren hier mit Fragen konfroniert, wie sie 
sich vorher so nicht gestellt haben. Hatten Wesen ausserhalb der 
bekannten Zivilisationen, nach Auffassung mancher Autoren 
den Affen näherstehend als den Menschen , bar jeder sog. 

17 Vgl. nur Blumenberg, Die Legitimät der Neuzeit, (2. Aufl., Bd. 2, »Säkularisierung 
und Selbstbehauptung«, Frankfurt a.M. 1973).

18 Zur Diskussion des 16. Jahrhunderts Perez Luno, La polemica sobre el Nuevo 
Mundo. Los cläsicos espanoles de la Filosofia del Derecho, Madrid 1992, ins Deut­
sche übersetzt unter dem Titel »Die klassische spanische Naturrechtslehre in 5 Jahr-

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hochreligion, ein Recht auf Freiheit, hatten sie gar ein Eigen­
tumsrecht19? Schon die ersten Begegnungen schufen Probleme, 
die einer juristischen Formalisierung bedurften, auf die sich aber 
weder im römischen Recht noch im kanonischen Recht unmit­
telbar Antworten finden liessen. Natürlich gab es im Argumen­
tationsschatz sowohl des justinianischen als auch des kanoni­
schen Rechts für die hier anzuwendenden Richtigkeitskriterien 
eine naheliegende Konsequenz: das »jus naturale«20. Aber bis­
her hatte keine so dringende Notwendigkeit bestanden, dieses 
Naturrecht inhaltlich zu formulieren oder es gar in Hierarchien 
mit anderen Rechtsquellen zu bestimmen. Die Bedeutung des 
Naturrechts war vordem eher negativ zu umschreiben: nur die 
Beichtjurisprudenz brauchte Kriterien dafür, wann ein Gesetz 
gegen Naturrecht verstiess und also nicht »in conscientia« ver­
pflichtete mit der Folge, dass der Verstoss dagegen keine Sünde 
war21. Aber in diesem Falle ging es um Extremsituationen, nicht, 
wie jetzt, um »Alltagsnaturrecht«, das in der 2. Hälfte des Jahr- 
hunderts in den Indianergesetzen sogar kodifiziert wurde .

Ein zweites Bedürfnis nach solchem praktischen Naturrecht 
ergab sich aus einem nicht minder neuartigen Phänomen: inner­
halb des Christentums entstanden nunmehr Mächte, die sich 
nicht mehr von einem gemeinsamen Kirchenrecht leiten liessen.

hunderten«, Berlin 1994, S. 28, 185. Papst Paul III. erklärte 1537 die Indianer glau­
bensverbindlich zu Vemunftwesen, vgl. Specht, Darf der König von Spanien India­
ner unterwerfen?, in: Nation-Nationalstaat-Nationalismus, Rechtsphil. Hefte III, 
1994, S. 51 ff. (56).

19 Die klassische Abhandlung dazu findet sich 1537 bei Francisco de Vitoria, De indis 
recenter inventis et de iure belli Hispanorum in Barbaras, hrsg. v. W. Schätzei, Tü­
bingen 1952. Zur conquista der Neuen Welt als eigentumsrechtliches Problem Dek- 
kers, Gerechtigkeit und Recht. Eine historisch-kritische Untersuchung der Gerech­
tigkeitslehre des Francisco de Vitoria (1483-1546), Freiburg i.Ü/Freiburg i.Br. 
1991, S. 226 ff.

20 Dazu gleich unter 2 c.
21 D. Fernandi Vasquii Menchacensis . . . Controversiarum Illustrium aliarumque usu 

frequentium Libri tres, Venetiis 1564, Lib. 1, cap. 29, nu. 20 mit Nachweisen.
22 Die Kolonialgesetzgebung wird dargestellt bei Perez Martin, in: Coing (o. Anm. 1), 

Bd. II 2, S. 242 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was sollte man z.B. tun mit den Anhängern eines Reformators, 
der 1520 öffentlich und ostentativ das Corpus Iuris Canonici und 
die Summa Angelica verbrannte, letztere gar zur Summa plus 
quam diabolica erklärte23, wenn die Ausgrenzung solcher Prak­
tiken als Ketzerei aus machtpolitischen Gründen versagte? Auch 
hier lag die Überlegung nahe, ob nicht ein Recht geschaffen 
werden müsse, das von allen streitenden Parteien Anerkennung 
erfahren konnte. So hatten Reformation und Gegenreformation 
angesichts einer machtpolitischen non-liquet-Situation ein Be­
dürfnis gemeinsam: Sie brauchten rechtliche Regeln, die Aus­
einandersetzungen zähmen und friedlichen Umgang miteinan­
der ermöglichen konnten24. Notwendig war ein interkonfessio­
nelles Recht des Krieges und des Friedens, wie Grotius es einige 
Jahrzehnte später, aber in ausdrücklicher Anerkennung der ibe­
rischen Grundlegung25 dieser Rechtsmaterie, bezeichnen sollte./^'7'’
Ein solches Recht aber musste auf einer gesamtmenschlichei
Anthropologie mit einem universalen und überzeitlichen Gel­
tungsanspruch aufruhen26.

Die wirtschaftliche Entwicklung im 16. Jahrhundert muss als 
dritter Faktor genannt werden, wenn man nach Hintergründen 
für Innovationen im Bereich des Rechts fragt. Genannt seien nur 
die Bedürfnisse nach Schutz des Eigentums und nach Vertrags­
und Formfreiheit. Dabei musste Eigentum, ganz ähnlich dem 
heutigen verfassungsrechtlichen Begriff, nicht nur im zivilrecht­
lichen Sinne verstanden werden, sondern als zu schützende indi-

23 Dazu Trusen (o. Anm. 1), S. 126.
24 Weacfer, Privatrechtsgeschichte der Neuzeit, 2. Aufl., Göttingen 1967, S. 266 f., 

273 f.; sowie Luhmann, Subjektive Rechte. Zum Umbau des Rechtsbewusstseins in 
der modernen Gesellschaft, in: ders., Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 2, 
Frankfurt a.M. 1981, S. 45 ff. (49).

25 Zur Auseinandersetzung des Grotius mit den Autoren der spanischen Spätscholastik 
vgl. Thieme, Natürliches Privatrecht und Spätscholastik, in: ZRG Germ. Abt. Bd. 70 
(1953), S. 230 ff. (265).

26 Dies ergab sich so als gemeinsames Interesse der Amerika-Kolonisation und der 
konfessionellen Auseinandersetzung.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


• i 27viduelle Rechtsposition überhaupt . Zugleich aber musste, we­
gen des beginnenden Überseehandels, am Meer die Möglichkeit 
von Eigentum gerade geleugnet werden27 28. Für die Eigentums­
freiheit musste das dominium einen naturrechtlichen Status er­
halten, der nur bei einer sehr schöpferischen Weiterentwicklung 
theologischer Erwägungen zum ursprünglichen »omnia commu- 
nia« einerseits und zu dessen Ausserkraftsetzung andererseits 
möglich war. Der schwierigste Spagat bestand darin, für das 
Meer ganz im Gegensatz dazu das »omnia communia« sogar 
normativ aufzuwerten. Beide Argumentationen lassen sich, wie 
noch zu zeigen sein wird29, tatsächlich in der iberischen Spät­
scholastik finden. Vertrags- und Formfreiheit setzten eine Ver­
sprechenslehre voraus und in diesem Zusammenhang eine Wil­
lensethik und eine Vertrauensethik, wie sie in der Moraltheolo­
gie ausgebildet worden waren30. Auch für Leistungsstörungen 
bedurfte es dann einer allgemeinen Lehre, wie sie das kanoni­
sche Recht unter dem Stichwort der »restitutio« im Anschluss an 
moraltheologische Erwägungen im forum intemum entwik- 
kelte31.

Unter einem letzten Gesichtspunkt sind die politisch-sozialen 
Bedingungen zu betrachten: Die iberische Halbinsel gehörte nie 
zum Heiligen römischen Reich - römisches Recht galt so nie 
direkt, auch nicht subsidiär32. Dies gab Gesetzgebung wie 
Rechtswissenschaft von vornherein einen grossen Spielraum im 
Umgang mit den Rechtsquellen, es entstand geradezu ein Quel­

27 Zur Weite des Begriffs Grossi, La proprietä nel sistema della seconda scolastica, in: 
La seconda scolastica nella formazione del diritto privato modemo. Incontro di studi 
Firenze 16-19 ottobre 1972, Milano 1973, S. 117 ff. (124).

28 Vgl. unten Anm. 69.
29 Unten 2 b.
30 Bergfeld (o. Anm. 1), S. 1022; Diesselhorst, Die Lehre des Hugo Grotius vom Ver­

sprechen, Köln/Graz 1959, S. 4 ff.
31 Nufer, Über die Restitutionslehre der spanischen Spätscholastiker und ihre Aus­

strahlung auf die Folgezeit, Diss. Freiburg i.Br. 1969.
32 Zur deshalb nur spärlichen legistischen Literatur in Spanien Horn, in: Coing 

(o. Anm. 1), Bd. I, S. 294 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lensynkretismus33. Römisches Recht wurde gleichwohl gelehrt, 
von vornherein aber mit dem fast ausschliesslichen Anspruch 
einer Methodenorientierung der Juristenausbildung und einer 
Systematisierung des Rechtsstoffes. Rein anwendungsbezogene 
Kommentarliteratur zum römischen Recht ist in Spanien wenig 
verbreitet34. Selbst die ratio-scripta-Eigenschaft wurde so nicht 
dem römischen Recht als solchem, sondern dem Vorgang seiner 
Systematisierung seit den Glossatoren zugesprochen. Das aber 
machte wiederum westgotisches Volksrecht, königliches Recht 
und Stadtrechte anhand eines anspruchsvollen Massstabs kriti- 
kabel. Aus dem Synkretismus entstand ein gewisses Wahlrecht 
bei der Suche nach Kollisionsregeln, die sich den genannten 
Rechtsmaterien nicht entnehmen liessen35. Anders als im Be­
reich unmittelbaren Geltungsanspruchs des römischen Rechts 
war die juristische Aufgabe deshalb weniger die Harmonisie­
rung scheinbarer Widersprüche in den Quellen, als vielmehr die 
manchmal ganz offen demonstrierte Suche nach naturrechtlich 
begründeten besseren Lösungen36.

33 Thieme (o. Anm. 25), S. 234: »souveräner Synkretismus«. Holthöfer, Literatur in 
Italien, Frankreich, Spanien und Portugal, in: Coing (o. Anm. I), Bd. II 1, S. 242: 
»quellensynkretistische Behandlung«.

34 Horn (o. Anm. 32), S. 295.
35 Allerdings legte z.B. für Kastilien das Ordenamiento de Alcalä 1348 schon eine 

Rangfolge der Rechtsquellen fest, vgl. dazu Wolf, Die Gesetzgebung der entstehen­
den Territorialstaaten, in: Coing (o. Anm. 1), Bd. I, S. 673, die aber immer um­
stritten blieb und angesichts der mehrdeutigen Funktion der Siete Partidas und der 
Lückenhaftigkeit vorrangiger Quellen leicht umgangen werden konnte (dazu 
Scheppach, Las Siete Partidas. Entstehung und Wirkungsgeschichte, Pfaffenweiler 
1991, S. 49; Petit, Derecho comun y derecho Castellano. Notas de literatura juridica 
para su estudio [siglos XV-XVII], in: Tijdschrift voor Rechtsgeschiedenis L 1982, 
157 ff.).

36 Zu der für den spanischen Humanismus typischen harten Kritik an Autoritäten wie 
Aristoteles Kohut, Ingeniosa comparacion entre Io antiguo y lo presente - Auf­
nahme und Kritik der antiken Tradition im spanischen Humanismus, in: Heitmann! 
Schroeder (Hrsg ), Renatae Litterae - Studien zum Nachleben der Antike und zur 
europäischen Renaissance. August Buck zum 60. Geburtstag, S. 217 ff. Dieser hu­
manistische Aspekt kennzeichnet auch juristische Schriften im Spanien des 16. Jahr-

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theologische Entwicklung

Nach diesem kurzen Blick auf einige politisch-soziale Bedin­
gungen des iberischen 16. Jahrhunderts gilt der Blick nun den 
theologischen Entwicklungen der Zeit, soweit sie sich auf das 
Verständnis des Rechts ausgewirkt haben. Drei Entwicklungsli­
nien sollen hierbei im Vordergrund stehen: Das zunehmende 
Gewicht der Theologie des Thomas von Aquin in der kirchli­
chen Ausbildung, die nach üblichem Verständnis ihr entgegen­
gesetzte Theologie des Voluntarismus, ausgehend insbesondere 
von Duns Scotus, und schliesslich der Diskurs über die Gewis­
sensbindung im Zusammenhang mit der Beichte.

a) Thomasrenaissance

Der einflussreiche flämische Dominikaner Pierre Crockaert 
hat 1509 am College de St. Jacques in Paris die Sentenzen des 
Petrus Lombardus durch die in den 60er und 70er Jahren des 13. 
Jahrhunderts entstandene Summa Theologiae des Thomas von 
Aquin als den Unterricht beherrschendes Textbuch ersetzt37. 
Rein innertheologisch argumentierend hat man darin einen Sieg 
des Ideenrealismus38 sehen wollen - eine einseitige Sichtweise, 
die allenfalls hinsichtlich der Konsequenzen der Entwicklung 
teilweise Recht behält. Mindestens so wichtig für diesen Wech­
sel dürfte die Überlegung gewesen sein, dass die juristisch uner-

hunderts, wo es eine »frühe Synthese humanistischer Gesichtspunkte und scholasti­
scher Tradition« (Hollhöfer, o. Anm. 33, S. 153) gab. Beispielhaft aufgezeigt für 
Fernando Vazquez bei Seelmann (o. Anm. 15), S. 158 ff.

37 Bergfeld (o. Anm. 1), S. 1016.
38 Für Welzel, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, 2. unveränd. Nachdruck der 

4. Aufl., Göttingen 1990, S. 90, wurde in der spanischen Spätscholastik »die ideali­
stische Gegenposition wieder erfolgreich vorangetrieben«; vgl. auch S. 91, wo Wel- 
zel von der »antinominalistischen spanischen Spätscholastik« spricht. Auch für 
Bergfeld (o. Anm. 1), S. 1016 »siegte der Thomismus in der katholischen Kirche 
endgültig in der spanischen Spätscholastik« (relativiert auf S. 1019). 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


giebigen Sentenzen des Petrus Lombardus39 den Differenzie­
rungsbedürfnissen des forum intemum einfach nicht mehr ge­
nügten und dass der Stil von Thomas stärker der nun nach der 
Erfindung des Buchdrucks entstehenden Handbuchmentalität40 
entgegenkam. Diese Auswechslung des Unterrichtsmaterials 
fand sehr schnell Verbreitung - unter anderem haben die später 
als Begründer der legendären Schule von Salamanca geltenden 
Theologen Francisco de Vitoria und Domingo de Soto diese Ent­
scheidung auch in Salamanca durchgesetzt; Vitoria war Crock- 
aert schon bei der Umstellung in Paris behilflich gewesen. Bei 
den nunmehr entstehenden Thomas-Kommentaren fällt auf, dass 
sie, darin die grossen Beichtsummen ablösend, sich ganz zentral 
mit dem Teil der moraltheologisch relevanten »Secunda Se- 
cundae« der Summa Theologiae befassen, der »De justitia et 
iure« überschrieben ist41. Vitoria, Soto, Molina und andere lesen 
darüber und veröffentlichen zum Teil mehrbändige Kommen­
tare42.

Dieser - heute würde man sagen »rechtsphilosophische« - 
Teil der Summa Theologiae teilt mit der gesamten thomistischen 
Theologie deren ideenrealistische Ausrichtung. Der Ideenrealis­
mus stellt, vereinfacht gesagt, die göttliche Vernunft über den 
göttlichen Willen, bindet gewissermassen Gott selbst an seine 
lex naturalis. Durch die Abtrennung dieses Naturrechts von 
einem es potentiell modifizierenden göttlichen Willen wird eben 
dieses Naturrecht als durch Vernunft für Menschen erkennbar 
und begründbar behauptet43. Diese Sicht der Dinge, zusammen 
mit dem Umstand, dass es sich um die Kommentierung eines 
theologischen Werkes handelte, gab den Kommentatoren eine 

39 Binder, Die Theologenschule von Salamanca und das Aufblühen der Scholastik un­
ter Kaiser Karl V., in: Vierteljahresschrift für Religion, Wissenschaft, Kultur 11 
(1966), S. 224.

40 Luhmann (o. Anm. 24), S. 49, Fn. 6.
41 Es handelt sich insbesondere um die Quaestiones 57 bis 79 der Ila Ilae.
42 Aufgelistet bei Bergfeld (o. Anm. 1), S. 1025, 1026 f.
43 Welzel (o. Anm. 38), S. 89 ff. (95 ff). Zu Welzels Fehlinterpretation hinsichtlich 

Fernando Vazquez vgl. Seelmann (o. Anm. 15), S. 23 f.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grosse Freiheit gegenüber den ihnen gleichwohl bekannten juri­
stischen Autoritäten und Texten. Soto fordert ausdrücklich eine 
theologische Oberaufsicht über das Recht44 45, nachdem schon im 
15. Jahrhundert die Einwände der Theologen gegen die Kompe­
tenz der Juristen im forum intemum zugenommen hatten44.

Es war dies eine Freiheit, die dennoch zu Ergebnissen führte, 
die auch von Juristen wahrgenommen wurden. Man kann die 
daraus entstehende Entwicklung durchaus als »Theologisierung 
der Jurisprudenz« verstehen: die Juristen konnten sich z.B. lösen 
von starren Vertragstypen und konnten damit beginnen, Ver­
träge nur noch an ihrer moralischen Erlaubtheit zu messen46. 
Dies forderte die Entwicklung der Formfreiheit von Verträgen. 
Aber auch Eherecht, Erbrecht und Wirtschaftsrecht werden von 
Förmlichkeiten und Typisierungen befreit und einer am Willen 
und am Vertrauen orientierten Regelung zugänglich47. Hier ist 
etwa an Vitorias Insistieren auf dem Konsenserfordemis für die 
Ehe in seiner »Relectio de matrimonio« von 1531 und an Sotos 
Konstruktion zugunsten des positivrechtlich versagten Erbrechts 
des nichtehelichen Kindes4* oder an die Begrenzung des Zins­
verbots durch den Zweckgedanken49 zu erinnern. So gesehen hat 
ein Vorgang, der einerseits in der Kontinuität einer Juridifizie- 
rung der Theologie steht, andererseits eine theologische Durch­
dringung der Jurisprudenz eingeleitet.

Diese Theologierezeption der Juristen gerade in ihrem Bezug 
zu Thomas sei nur an einem Beispiel etwas näher erläutert: Der 
Jurist Fernando Vazquez sucht die Schwelle staatlicher Enteig- 

44 Fratris Dominici Soto ... Libri decem De Iustitia et Iure, Lugduni 1569, Pro- 
oemium, S. 1.

45 Nachweise bei Trusen (o. Anm. 1), S. 125 f.
46 Bergfeld (o. Anm. 1), S. 1019, 1022; Diesselhorst (o. Anm. 30).
47 Bergfeld (o. Anm. 1), S. 1019.
48 Ausführlich dazu Thieme (o. Anm. 25), S. 237 ff., 245 ff.
49 Deckers (o. Anm. 19), S. 254 ff. Allgemein zu Ökonomie und Recht im Denken der 

Spätscholastiker Ambrosetti, Diritto privato ed economia nella seconda scolastica, 
in: Grossi (Hrsg.), La Seconda Scolastica nella formazione del diritto privato mo- 
demo, Milano 1973, S. 23 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nungen von Rechtspositionen der Bürger zu erhöhen und sie 
nicht mehr nur von bestimmten formellen Voraussetzungen ab­
hängig zu machen, sondern davon, dass sie für das Gemeinwohl 
unerlässlich sind50. Zur Stärkung dieser Argumentation muss er 
zum einen den Begriff des »dominium«, in das schon nach bis­
heriger Lehre immerhin nur »ex causa« eingegriffen werden 
konnte, mit Hilfe einer Weiterentwicklung der legistischen Tra­
dition auf alle (subjektiven) Rechtspositionen ausdehnen51. Zum 
anderen will er die mit dem Innehaben des »dominium« verbun­
dene Rechtsposition dadurch stärken, dass er sie mit dem Frei­
heitsbegriff verbindet. Dies gelingt mit Hilfe einer Anknüpfung 
an Soto und die thomistische Tradition. Soto verknüpft das (für 
Vazquez relevante) »dominium extemarum rerum« dadurch mit 
dem »dominium suorum actuum«, dass er letzteres zur Voraus­
setzung für ersteres erklärt: »natura ipsa nemo est dominus 
rerum nisi est dominus actionum suarum«52. Er bezieht sich da­
für auf die »Prima Secundae« des Aquinaten, wo allerdings das 
»dominium suorum actuum« noch nicht als Voraussetzung des 
»dominium extemarum rerum« auftaucht, sondern im Kontext 
mit dem theologischen Problem des »liberum arbitrium«53, das 
er, zuerst wohl im Sentenzenkommentar, als »dominium sui 
actus« umschreibt54. Das Beispiel mag zugleich zeigen, dass die 
Bezugnahmen auf Thomas nicht selten einen erheblichen Argu­
mentationsaufwand erforderten und ihrerseits bei den Theolo­
gen der Zeit schon eine ziemliche Selbständigkeit im Umgang 
mit den Traditionen dokumentieren.

50 Vazquez (o. Anm. 21), lib. I, cap. 17, nu. 1 ff.
51 Vazquez (o. Anm. 21), lib. 1, cap. 17, nu. 4 ff.
52 Soto (o. Anm. 44), lib. IV, q. 1, a. 2.
53 Thomas, la, Ilaeq. 1, a. 1.
54 Divi Thomae Aquinatis.. . Opera Omnia, Volumen Octavum, Commentum in Lib. II 

Sententiarum, Paris 1873, d. 25, q. 1, a. 1.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Normativierung

So sehr nun der bisherige Stand der Forschungen dafür 
spricht, solche Entwicklungen in einem Zusammenhang mit 
einem - zunächst wie schon erwähnt möglicherweise so gar 
nicht beabsichtigten - Bedeutungszuwachs der thomistischen 
Theologie zu sehen, so sehr muss auch hier, bei der Betrachtung 
des 16. Jahrhunderts, vor einer Einseitigkeit im Urteil gewarnt 
werden. Eine solche Einseitigkeit wäre es aber, würde man die 
Entwicklungen im Verhältnis von Jurisprudenz und Theologie 
und ein nun wieder selbstbewussteres Auftreten der Theologie 
nur mit dem Wiederaufgreifen des Thomismus begründen. Auf 
einige Vorsicht hätten hier schon die Umstände hinweisen müs­
sen, dass Vitoria immerhin im voluntaristischen Paris studiert 
hatte55 und dass es auch in der Blütezeit der spanischen Spät­
scholastik sogar in ihrem intellektuellen Zentrum, in Salamanca, 
auch scotistische Lehrstühle gegeben hat56. Es kann keineswegs 
von einem - gar noch »endgültigen« - Sieg des Thomismus über 
den Scotismus, des Ideenrealismus über den Voluntarismus57 
gesprochen werden; es gibt nicht einfach die »antinominalisti­
sche spanische Spätscholastik«58. Es geht auch hier wieder um 
eine ziemlich komplizierte Entwicklung auf der Basis mehrerer 
Traditionslinien, die im übrigen allein aus dem Thomismus her­
aus überhaupt nicht erklärbar wäre. Das ergibt sich nicht nur 
daraus, dass die zentrale Aussage des Voluntarismus, dass näm­
lich Gott, wenn er gewollt hätte, die Welt ganz anders hätte ord­
nen können, auch in der spanischen Spätscholastik begegnet59. 
Es wird auch nur unzureichend dadurch charakterisiert, dass die 

55 Dazu Specht (o. Anm. 18), S. 52, dort auch zu Vitorias Ausbildern aus der nomina­
listischen Tradition und seiner Herausgebertätigkeit an der »Secunda Secundae« 
von Thomas.

56 Bergfeld (o. Anm. 1), S. 1016.
57 S. o. Anm. 38.
58 S. o. Anm. 38.
59 Seelmann (o. Anm. 15), S. 24.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorstellung vom Recht als Kunst zunehmend der vom Recht als 
Corpus von Geboten und subjektiven Rechten weiche, dass, wie 
Villey provokativ überzeichnet, »ars« durch »Thora« abgelöst 
wird °.

Der Zusammenhang erschliesst sich vielmehr erst bei ge­
nauerer Sichtung der Quellen. Bekanntlich hat Duns Scotus 
Grundzüge eines Naturrechts zu entwickeln versucht, das nicht 
mehr auf der Idee einer vernunftgemässen Ableitung aus ober­
sten Prinzipien, sondern vielmehr auf Gottes Willen beruhen 
sollte60 61. Nicht ein Naturzustand mit der ihm immanenten Teleo­
logie, sondern eine vom bloss Faktischen getrennte Norm sollte 
einem solchen Naturrecht zugrunde liegen62. Hintergrund dafür 
ist die Demonstration, dass nicht einmal die Gebote der Zweiten 
Tafel des Dekalog im strengen Sinn aus dem Gebot der Gottes­
liebe deduziert werden können63. Das Naturrecht erfahrt so 
durch Duns Scotus und seine Tradition eine Subjektivierung und 
Normativierung64.

Das Rechtsverständnis der iberischen Spätscholastik erweist 
sich nun beim Blick auf die Quellen gerade im Detail als eine 
durchaus originelle Kombination aus aquinatischem Vernunft­
optimismus und scotistischer Normativität. Dieser Zusammen­
hang wird an einem für die Diskussion des 16. Jahrhunderts zen­
tralen Thema deutlich: an der Frage, wie das seit Isidor von Se­
villa65 in der gesamten mittelalterlichen Tradition selbstver­
ständlich vorausgesetzte ursprüngliche »omnia communia« spä- 

60 Villey, La promotion de la loi et du droit subjectiv dans la seconde scolastique, in: 
Grossi (o. Anm. 27), S. 53 fT. (60 ff.).

61 Joannis Duns Scoti Quaestiones in Lib I-IV Sententiarum. In: Opera Omnia vol. 
V-X, Darmstadt 1968. In III Sent., dist. 19, q. unica, schol., nu. 7: »Omne Aliud a 
Deo ideo est bonum, quia a Deo volitum, et non e converso«.

62 Vgl. dazu gleich im Text das Beispiel des Umgangs mit dem »omnia communia«.
63 Dazu näher Ilting, Stichwort »Naturrecht«, in: Brunner/Conze/Koselleck (Hrsg.) 

Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache 
in Deutschland, Bd. 4, Stuttgart 1978, S. 266 ff.

64 Dieser Aspekt wird bei Ilting (o. Anm. 63), bes. S. 269, besonders hervorgehoben.
65 Isidor Hispalensis . . . etymologiarum sive originum Iibri XX, recognovit brevique 

adnotione critica instruxit W.M. Lindsay, 2 Bde., Oxford 1911, V 4, 1.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter doch zu privatem Recht an Land werden, am Meer aber be­
stehen bleiben konnte. Man muss hierzu wieder kurz einen Blick 
auf drei bedeutende Autoren des spanischen 16. Jahrhunderts 
werfen: Vitoria, Soto und Fernando Vazquez. Für sie alle gilt als 
Voraussetzung das von Gratian in einem Introductorium in sein 
Dekret übernommene »omnia communia« als ein »jus natu- 
rae«66. Sie fragen, wie daraus trotzdem eine divisio rerum entste­
hen konnte. Thomas von Aquin, auf den die Autoren des 16. 
Jahrhunderts natürlich eingehen, hat das Problem dadurch ge­
löst, dass er das »omnia communia« zu einem blossen Naturzw- 
stand erklärt hat, der durch menschliches Recht aus Gründen der 
Zweckmässigkeit jederzeit geändert werden könnt ,67. Für alle 
drei spätscholastischen Autoren spitzt sich das Problem nun da­
durch zu, dass sie das »omnia communia«, ohne sich diesen Un­
terschied überhaupt klar zu machen, im Gegensatz zu Thomas 
und mit Duns Scotus und Ockham normativ verstehen. Vitoria 
und Soto sprechen von einer göttlichen Erlaubnis68, Vazquez gar 
von einem göttlichen Gebot6 . Dennoch gehen aber alle drei Au­
toren nicht so weit wie Duns Scotus, der eine ausdrückliche gött­
liche »revocatio« für die dann durch Menschen vorgenommene 
Aufteilung des »omnia communia« postuliert und mit dem 
menschlichen Sündenfall begründet hatte70. Vitoria und Soto 
können so immerhin wie Thomas trotz ihrer normitiven Aufla­
dung des »omnia communia« dessen Ausserkraftsetzung durch 
menschliches Recht behaupten. Schwieriger wird die Situation 

66 Gratian, Introductorium zu D.8 c. 1: »Nam iure naturae sunt omnia communia 
Omnibus ...«. Näher dazu: Dario Composta, II diritto naturale in Graziano, in: Stu- 
dia Gratiana, Bd. 2, Bologna 1954, S. 151 ff. (177 ff.).

67 Thomas 11a Ilae, q. 66, a.2.
68 Francisco de Vitoria, De iustitia, Ed. Beitran de Heredia, Tom. I, Madrid 1934, 

q. 62, a. 1, nu. 20; Soto(o. Anm. 44), lib. IV, q.3, a.l. Freilich rückt die Erlaubnis bei 
Soto bereits in die Nähe einer Empfehlung, näher dazu Seeln ann (o. Anm. 15), 
S. 114.

69 Dies ergibt sich aus einer Stelle, wo er das »omnia communia« dem im Prinzip un­
wandelbaren Naturrecht erster Stufe unterstellt (dazu gleich unten im Text), vgl. 
Vazquez (o. An. 21), lib. II, cap. 89, nu. 30.

70 Duns Scotus (o. Anm. 61), In IV Sent. dist. 15, q. 2, nu. 5.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für den Juristen Vazquez, der sich deshalb sogar noch intensiver 
auf den theologischen Diskurs einlassen muss als seine beiden 
theologischen Zeitgenossen in Salamanca. Er hat immerhin von 
Duns Scotus den GehoZscharakter des »omnia communia« über­
nommen, ist aber doch, beeinflusst durch Thomas, der rein 
voluntaristischen Lösung des Problems gegenüber zu skeptisch. 
So kommt für Vazquez keine revocatio des Gebots in Betracht, 
sondern nur eine so vorher nicht vorhandene komplizierte Prin­
zipienabwägung71: weil das Unterlassen einer Aufteilung am 
Land unter anderem zu Hungersnöten führen würde, dies aber 
noch eindringlicher Gottes Geboten widersprechen würde, dürf­
ten in Befolgung des noch wichtigeren göttlichen Gebots die 
Menschen das Gemeineigentum aufteilen. Neben ihrer originel­
len Verbindung zweier theologischer Traditionslinien zeigt 
diese Argumentation im übrigen auch, wie frei Juristen mit ihrer 
eigentlich juristischen Tradition umgehen: für die legistische 
Tradition, die das kanonistische »omnia communia« nie ganz 
übergehen konnte, war die divisio rerum schon sehr früh, gewis­
sermassen in einem produktiven Missverständnis, zur feuda­
listischen Aufteilung im Obereigentum und Untereigentum 
mutiert72. Vazquez sieht das Missverständnis und wendet sich 
konsequent der entscheidenden theologischen Dimension des 
Problems zu.

Ganz entsprechende Kenntnisse der theologischen Traditi­
onslinien finden sich auch bei anderen Juristen des iberischen 
16. Jahrhunderts wie etwa Covarruvias73, der gleich Vazquez bei 
aller Kenntnis der juristischen Tradition sich in seinem freien 
Umgang mit dieser Tradition auf theologische Argumente be­

71 Sie ergibt sich aus Controv. Illust. (o. Anm. 21), lib. II, cap. 89, nu. 39 (praktische 
Schwierigkeiten ohne divisio rerum) einerseits und Contr. Illust. lib. 1, cap. 9, nu. 4 
(mit dem Schlimmen darf das Schlimmere verhindert werden) andererseits. Aus­
führlich auch dazu Seelmann (o. Anm. 15), S. 119 ff.

72 Z.B. Bartolus, Anm. 4 zu D. 1.1.5. unter dem für einen Legisten naheliegenden Hin­
weis darauf, dass die andere (ihm bekannte) Interpretation in Widerspruch geriete zu 
der Stelle Inst. 4.1.1., wo der Diebstahl als naturrechtlich verboten angeführt wird.

73 Diego de Covarubias (Covarruvias) y Leyva, 1512-1577.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ruft. Er hat seine wirkungsgeschichtlich für das spätere Straf­
recht so bedeutsame »dolus-indirectus«-Lehre aus Thomas ent­
wickelt74.

Beachtung verdient bei alledem noch eine weitere Paradoxie: 
die eher naturrechtsskeptische scotistische Tradition, in der auch 
die schon genannten Franziskaner mit ihrer dem Recht gegen­
über generell skeptischen Armutsforderung standen, hat mit ih­
rer klaren Postulierung der Normativität des Rechts eine der 
Vorbedingungen der späteren Systematisierung des Naturrechts 
und seiner endgültigen Verabschiedung eines teleologischen 
Naturverständnisses geschaffen. Umgekehrt behält die scotisti­
sche Richtung auch in der Reformation nur scheinbar die Über­
hand. Schon Melanchthon übernimmt hier wieder den aristoteli­
schen Part75 und vereinigt die Linien. In der generellen Tendenz 
einer Theologisierung der Jurisprudenz gibt es bei den Zeitge­
nossen ohnehin wenig Differenzen. Auch der Lutheraner Johann 
Oldendorp z.B. will sogar das gesamte - nunmehr freilich welt­
liche - Recht nach dem Muster des Dekalog ordnen76.

c) Beichte und Naturrecht

Für diese Theologisierung der Jurisprudenz im iberischen 
16. Jahrhundert muss schliesslich neben der Bedeutung von 
Thomismus und Scotismus als weiterer theologischer Gesichts­
punkt der Diskurs über die Gewissensbindung in der Beichttheo­
logie genannt werden. Die Beichte war, wie zu Beginn erwähnt, 
zunächst ein wichtiges Einfallstor für juristisches Gedankengut

74 Didaci Covarruvias ... in Clementis Quinti Constitutionem: Si furiosus, Rubrica de 
homicidio, Relectio, pars II § Init., nr. 1.; Thomas la, llae, q. 76, a. 3 f. Dazu 
Schaffstein, Die Europäische Strafrechtswissenschaft im Zeitalter des Humanismus, 
Göttingen 1954, S. 69 ff. (75 ff.).

75 Trillhaas, Melanchton, der Ethiker der Reformation, Evangelische Theologie 1947/ 
48, S. 397 ff.

76 Johann Oldendorp, Eisagoge seu elementaria introductio ad Studium iuris et aequi- 
tatis, in: Opera, Neudruck der Ausgabe Basel 1559, Aalen 1959, Tomus I, S. 1 ff., 
8 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in die Theologie - schon allein deswegen, weil der Verstoss ge­
gen Recht, auch gegen weltliches Recht, als Sünde zu gelten 
hatte. Allerdings stand dies von vornherein unter einer Bedin­
gung: dass es sich um gerechtes Recht handelte. Das war, wie er­
wähnt, nach der Tradition nur in Extremsituationen nicht der 
Fall. Solange nämlich, wie das Naturrecht nur so allgemeine 
Grundsätze enthielt, dass sich schwerlich ein Gesetz finden 
liess, das nicht bei einigem Interpretationsaufwand als konform 
mit dem Naturrecht gelten konnte. Jetzt dagegen, im iberischen 
16. Jahrhundert, lässt sich das Bedürfnis beobachten, aus dem 
Naturrecht konkretere Rechtssätze zu deduzieren77. Dies sowie 
die nunmehr an der Tugend der Gerechtigkeit orientierte Syste­
matik - und nicht die schon in Beichtsummen reichlich vorhan­
dene Kasuistik78 - ist an den Kommentaren »De Iustitia et Iure« 
neu. Die theologisch-naturrechtliche Orientierung hatte zur 
Folge, dass das Verdikt gegen positive Rechtssätze, sie stimm­
ten nicht mit dem Naturrecht überein, weit schneller zur Hand 
war, dass aber auch die naturrechtliche Legitimation positiven 
Rechts einfacher war. Möglich war dies geworden auf der Basis 
einer Zweiteilung des Naturrechts in ein überzeitliches und ein 
zeitgebundenes Naturrecht.

Dies sei der Einfachheit halber wieder am eben ausgebreite­
ten Problemfeld demonstriert: zwar kennt auch die Tradition vor 
dem 16. Jahrhundert unterschiedliche Begriffe von Naturrecht, 
wobei dies insbesondere mit unterschiedlichen Definitionen im 
justinianischen und im kanonischen Recht zusammenhängt79. 
Gleichwohl betreffen die früheren Differenzen im wesentlichen 
die Frage, ob unter Naturrecht das allen Lebewesen gemeinsame

77 Bergfeld (o. Anm. 1), S. 1020; Welzel (o. Anm. 38), S. 98.
78 So richtig schon Trusen (o. Anm. 1), S. 121.
79 In den Digesten und Institutionen Justinians wird mit Ulpian das »ius naturale« als 

»quod natura omnia animalia docuit« gekennzeichnet: D. 1.1.1.3., Inst. 1.2. princ. 
Bei Gratian heisst es einerseits im Anschluss an Isidor von Sevilla: »ius naturale est 
commune omnium nationum« (D. 1 c. 7, vgl. Isidor, Etymologiae V 4, 1), anderer­
seits: »Ius naturale est, quod in lege et evangelio continetur« (D. 1 c. 1).

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Recht zu begreifen sei - der Begriff der Natur wäre dann im we­
sentlichen identisch mit unserem heutigen Naturbegriff - oder 
aber, ob man unter Naturrecht nur die für Menschen geltenden 
Vernunft-Gebote ausserhalb des Bereichs der christlichen Of- 
fenbarung im engeren Sinne verstehen solle . Das so gut wie 
allen Menschen gemeinsame aber gleichwohl von Menschen ge­
schaffene Recht gehörte unter den Begriff des »jus gentium« 
zum menschlichen Recht und jedenfalls im Prinzip nicht zum 
Naturrecht80 81 82. Über diese Entscheidung legt sich nun freilich 
schon im justinianischen Recht eine andere, die zwischen zwei­
erlei allein den Menschen betreffenden jura naturalia oder jura 
gentium differenziert. Das Problem entzündet sich an der natür- 
liehen Verpflichtung des Sklaven , der entsprechend den legi- 
stischen Quellen nach jus gentium unfrei, nach eben demselben 
jus gentium aber durch eine Naturalobligation verpflichtet sein 
konnte. Man behalf sich mit einer Zweiteilung des jus gentium: 
nach dem ursprünglichen und allen Menschen gemeinsamen 
Recht könne auch der Sklave natürlich verpflichtet werden, erst 
durch jus gentium secundarium habe er dann seine Freiheit ver­
loren83. Auch hier stehen also die Juristen des 16. Jahrhunderts, 
die eine ähnliche Aufteilung aufgreifen, durchaus innerhalb der 
juristischen Tradition. Dennoch gewinnt die Differenz nun im
16. Jahrhundert eine neue Bedeutung. Im Fall der obligatio natu- 
ralis ging es nicht unmittelbar darum, dass eine Regelung des 
erstrangigen jus gentium durch eine des zweitrangigen jus gen­
tium verdrängt wird; man versuchte nur zu erklären, warum bei 
einigen Menschen (den freien Bürgern) zu dieser naturalis obli­
gatio einklagbare Verpflichtungen hinzukommen, bei den ande-

80 Ausführlich dazu Seelmann (o. Anm. 15), S. 108 ff.
81 D. 1.1.1.4.: »ius gentium est, quo gentes humanae utuntur«. Zum ius gentium bei 

Gratian zählen »sedium occupatio, edificatio, munitio, bella, captivitates« u.ä. (D. 1 
c. 9).

82 Dazu Paulus de Castro, In primam Digesti veteris pattem commentaria, Venedig 
1593, Anm. princ. zu D. 1.1.5.

83 Jason de Mayno, In primam Digesti veteris.. . Commentaria, Venedig 1573, Anm. 1 
zu D. 12.6.64.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren (den Sklaven) dies aber nicht der Fall ist. Insofern ergänzen 
in der Tradition die beiden jura gentium einander, während man 
im 16. Jahrhundert dann die spätere Sklaverei nach der ur­
sprünglichen Freiheit für erklärungsbedürftig hält. Eine solche 
Erklärung für das 16. Jahrhundert konnte sein, dass die Sklaverei 
eingeführt wurde, um einen noch grösseren Nachteil zu verhin­
dern (»maioris malis vitandi gratia«), nämlich die Tötung des 
besiegten Feindes. Eine Abwägung zwischen Freiheit und Le­
ben führt dann zur Legitimation der kriegsbedingten Sklaverei84.

In der iberischen Spätscholastik wird nun aber dieses Dop­
pelschema der jura gentium oder jura naturalia (Begriffe, die 
nunmehr austauschbar werden), eines von Anfang an vorhande­
nen und eines dem zeitlichen Wandel unterworfenen, zusätzlich 
auf einen Bereich übertragen, innerhalb dessen seine alte Hierar­
chie nicht mehr passt. Es soll nun nämlich, wie zu sehen war, auf 
den Bereich der Aufhebung des »omnia communia« Anwen­
dung finden. Angesichts des normativen Charakters des »omnia 
communia« muss für die es aufhebende »divisio rerum« eine 
Rechtsnorm von gleicher Dignität geschaffen werden, die 
gleichwohl nicht derselben Geltungsebene angehören kann. 
Auch dies aber wird im 16. Jahrhundert aus der weitergedachten 
Sklavenproblematik entwickelt, indem auch bei der divisio 
rerum die Abwägung, in diesem Fall zugunsten des Überlebens 
der Menschheit, vorrangiges späteres Naturrecht schafft, das 
nun sogar Gebote des ursprünglichen Naturrechts äusser Kraft 
setzen kann. So entwickelt sich mit Hilfe der schon genannten 
moraltheologischen Argumentation eine Begründung dafür, 
warum das Innehaben von Rechten nach dem späteren Natur­
recht anders geregelt wird als nach dem ursprünglichen Natur­
recht.

Auch dies Ausserkraftsetzen von normativem Naturrecht ist 
nichts völlig Neues. Bereits Gratian behandelt in der distinctio 
13 des Dekrets die Frage, ob gegen jus naturale eine dispensatio 

84 Vazquez (o. Anm. 21), lib. I, cap. 9, nu. 4.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zulässig sei, ob also die kirchliche Autorität im Einzelfall das 
Ab weichen von einem jus naturale einräumen dürfe . Dies wird 
zwar grundsätzlich bestritten, in Ausnahmefallen aber zugelas­
sen, nämlich dann, wenn es zwischen zwei Übeln zu wählen 
gelte. Als Schulbeispiel hierfür galt in der dekretistischen Lite­
ratur der Schwur jemanden zu töten85 86. In einer solchen Situation 
müsse man das grössere Übel, das Töten, vermeiden, dafür aber 
das geringere Übel verwirklichen, nämlich den Schwur brechen. 
Freilich ist diese Argumentation in der Kanonistik zur Lösung 
eines Einzelfalls entwickelt worden, während sie im 16. Jahr­
hundert das allgemeine Verhältnis zweier Naturrechtsarten be­
stimmen soll.

Auch hier sind es so wieder zwei Traditionslinien, die in der 
iberischen Spätscholastik etwas Neues entstehen lassen. Aus der 
Verdoppelung eines die Menschen betreffenden Naturrechts im 
speziellen Fall der Naturalobligation des Sklaven in der legisti- 
schen Literatur einerseits und der kanonistischen Lehre, wonach 
im Einzelfall eine kirchliche dispensatio vom Naturrecht zuläs­
sig sein könne, wird mit Hilfe zweier moraltheologischer Kon­
struktionen zur Begründung der diviso rerum (der thomistischen 
und der scotistischen) ein im Ergebnis doch gänzlich neues Sy­
stem mit zwei Naturrechtsebenen entwickelt. Diese Konstruk­
tion gibt den Autoren einen gewaltigen Spielraum nicht nur ge­
genüber positivem römischen oder kanonischen Recht oder dem 
Statutarrecht, sondern sogar gegenüber dem in der Tradition für 
unverbrüchlich gehaltenen Naturrecht erster Ordnung. Wenn 
diese Lehre gerade beim dominium entwickelt wurde, mag dies 
damit Zusammenhängen, dass in dieser Zeit die Vorstellung 
einer bloss positiv-rechtlichen Korrektur des »omnia commu- 

85 D. 13 c. 1: Bejaht für den Fall, dass »duo mala ita urgeant ut alterum eorum necesse 
sit eligi«.

86 Rufinus, Summa Decretorum, hrsg. v. II. Singer, Neudruck der Ausgabe Paderborn 
1902, Aachen 1963, Anm. zu D. 13 c. 1; Summa Parisiensis, ed. by Terence P. 
McLaughlin, Toronto 1952, Anm. zu D. 13 c. 1.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nia« an Plausibilität verliert, da »mehr und mehr Eigentum auf 
Arbeit und/oder vertraglichem Erwerb zurückgeht« .

Um die Sprengkraft und wirkungsgeschichtliche Bedeutung 
einer solchen Konstruktion einschätzen zu können, bedarf ein 
bisher vernachlässigter Aspekt noch der Betrachtung. Unabhän­
gig davon, ob man für die divisio rerum scotistisch eine revoca- 
tio voraussetzte oder aber in der thomistischen Tradition dies 
nicht verlangte, so war doch, selbst nach einer revocatio, noch 
ein menschliches Handeln nötig87 88. Von Scotus bis Vitoria wer­
den hierfür drei mögliche Wege genannt: entweder der erste 
Mensch (oder Noe) hat mit patria potestas diese Teilung vorge­
nommen, oder die Menschen haben zu diesem Zweck einen 
Herrscher eingesetzt oder aber die Teilung geschah unmittelbar 
durch Konsens89. Konsens liess sich dabei, wie Vitoria zeigt, 
auch als stillschweigender Konsens oder gar als blosse Gewöh­
nung verstehen90. Seit Soto wird dann deutlich eine Vorliebe für 
die Vertragstheorien geäussert91. Kombiniert man solche Ver­
tragstheorien dann, wie bei Vazquez, mit einem zweifach ge­
schichteten Naturrecht, dessen zweite, zeitlich spätere Schicht, 
das ursprüngliche Naturrecht sogar als Ergebnis von Abwägun­
gen abändem kann, so ist der Weg ersichtlich nicht mehr weit 
bis zu Suarez’ Entwicklung eines »pactum unionis« und eines 
»pactum subiectionis« Ende des 16. Jahrhunderts92 und bis zu 
den dann gar nicht mehr so revolutionären Gesellschafts-

87 Luhmann (o. Anm. 24), S. 70.
88 Duns Scotus (o. Anm. 61), nu. 6; Ockham in IE Scholz (Hrsg.), Wilhelm von Ock- 

ham als politischer Denker und sein Breviloquium de principatu tyrannico, unver- 
änd. Nachdruck der Ausgabe Stuttgart 1944, Stuttgart 1952, lib. III cap. 7.

89 Duns Scotus (o. Anm. 61), nu. 8; Summenhart, Septipertitum opus de contractibus 
pro foro conscientie atque theologico, Hagenau 1515, tract. 1, q. 11. Vitoria (o. Anm. 
68), q. 62, a. 1, nu. 21 ff.

90 Vitoria (o. Anm. 68), nu. 23.
91 Soto, Relecciön »de dominio«. Ediciön critica y Traducciön, ... Por Jaime Brufau 

Prats, Universidad de Granada 1964, S. 118, 120.
92 Francisco Suarez, Tractatus de legibus et legislatore Deo, Coimbra 1612, lib. 111, 

cap. 4, nu. 1 f.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vertragskonstruktionen zur Begründung des Naturrechts im
17. Jahrhundert93.

III. Zusammenfassung

Das Vei lältnis von Theologie und Jurisprudenz an der 
Schwelle zui Moderne, im iberischen 16. Jahrhundert, zeichnet 
sich durch e-nen Wandel im Verhältnis zu den vorausgehenden 
drei Jahrhun leiten aus. Während seit dem Hochmittelalter, trotz 
aller Gegenbewegungen, dennoch wohl von einer starken Juridi- 
fizierung der Kirchenverwaltung, der Moraltheologie und selbst 
des Erlösungsglaubens gesprochen werden kann, zeichnet sich 
im 16. Jahrhundert eine Akzentverschiebung ab. Zeitgleich mit 
der Entdeckung neuer Kulturen, dem Beginn dauerhafter kon­
fessioneller Streitigkeiten und einer die Fesseln des Feudalsy­
stems sprengenden Wirtschaftsentwicklung erlebt die Moral­
theologie des 16. Jahrhunderts eine Renaissance der Summa 
Theologiae des Thomas von Aquin. Ein vom Willen Gottes ge­
trennt denkbares Naturrecht wird als durch Vernunft erkennbar 
und begründbar behauptet und in umfangreichen Kompendien 
mit Deduktionen bis in zahlreiche konkrete ethische Probleme 
hinein ausgebreitet. Die theologischen Kommentatoren behan­
deln so notwendig auch juristische Probleme, nutzen jedoch 
gleichwohl ihre grosse Freiheit gegenüber den juristischen Au­
toritäten. Juristen der Zeit rezipieren diese Entwicklung, lassen 
sich aber ebenso von der scotistischen Tradition der den Willen 
Gottes über die Vernunft stellenden klaren Trennung von Fakti­
zität und Normativität beeinflussen. Aus dieser Kombination

93 Zur Säkularisierung als Theologisierung im 17. Jahrhundert Todescan, Le radici 
teologiche del guisnaturalismo laico, I. II problema della secolarizzazione nel pen- 
siero guiridico di Ugo Grozio, Milano 1983.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entsteht ein stark subjektiviertes und über diese Subjektivierung 
systematisierbares Naturrecht. In einem neuen Schema werden 
nun zwei Arten von Naturrecht differenziert, wobei die Lösun­
gen zu zwei Spezialproblemen in der legistischen und der kano- 
nistischen Literatur aufgegriffen, so zu einer neuen These von 
der Veränderbarkeit ursprünglichen Naturrechts erweitert und 
vorsichtig mit dem Konsensbegriff kombiniert werden. Die ibe­
rische Spätscholastik wird dadurch zum wichtigen Angelpunkt 

’ zwischen den legistischen, kanonistischen und moraltheologi­
schen Traditionen des Mittelalters und den Naturrechtssystemen 
des 17. Jahrhunderts.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kurt Seelmann

1966-1970 bzw.
1947 ' geboren in Berchtesgaden, Bayern

1971-1974
1970, 1974
1973
1978

Studium der Rechtswissenschaften und der Philosophie in München
1. und 2. juristisches Staatsexamen
Promotion an der Universität München
Habilitation an der Universität des Saarlandes; Venia legendi für Straf­
recht, Strafprozessrecht, Rechtsphilosophie und Europäische Rechts­
geschichte

1979-1983
1983-1995

Heisenberg-Stipendium der DFG
Professor für Strafrecht und Rechtsphilosophie an der Universität 
Hamburg

Seit 1995 Professor für Strafrecht und Rechtsphilosophie an der Universität 
Basel

Selbständige Veröffentlichungen:

Das Verhältnis von § 34 StGB zu anderen Rechtfertigungsgründen, Heidelberg/ 
Hamburg 1978;

- Die Lehre des Fernando Vazquez de Menchaca vom dominium, Köln u.a. 1979;
- Rechtsphilosophie, München 1994;
- Anerkennungsverlust und Selbstsubsumtion. Hegels Straftheorien, Freiburg/Mün- 

chen 1995.

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


■

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, 
Rechtstheorie und Rechtssoziologie
Heft 1: Arthur Kaufmann: Theorie der Gerechtigkeit. Problemgeschichtliche 

Betrachtungen, 1984, 51 S„ 19,80 DM
Heft 3: Niklas Luhmann: Die soziologische Beobachtung des Rechts, 

1986, 48 S., 16,80 DM
Heft 4: Emst-Wolfgang Böckenförde: Die verfassunggebende Gewalt des Vol­

kes - Ein Grenzbegriff des Verfassungsrechts, 1986, 34 S., 16,80 DM
Heft 5: Ralf Dreier: Rechtsbegriff und Rechtsidee. Kants Rechtsbegriff und 

cseine Bedeutung für die gegenwärtige Diskussion, 1986, 37 S., 18,80 DM
Heft 6: Günter Dux: Der Täter hinter dem Tim. Zur soziologischen Kritik der 

Schuld, 1988, 58 S„ 24,- DM
Heft 7: Franz Bydlinski: Recht, Methode und Jurisprudenz, 1987,46 S., 19,80 DM
Heft 8: Martin Kriele: Freiheit und „Befreiung“. Gibt es eine Rangordnung der 

Menschenrechte?, 1988. 52 S., 26,-DM
Heft 9: Manfred Rehbinder: Fortschritte und Entwicklungstendenzen einer 

Soziologie der Justiz, 1989, 63 S., 26,- DM
Heft 10: Klaus Lüderssen: Die Krise des öffentlichen Strafanspruchs, 

1989, 62 S., 26,- DM
Heft 11: Norbert Hoerster: Verteidigung des Rechtspositivismus, 1989, 31 S., 

26,- DM
Heft 12: Guiseppe Duso: Der Begriff der Repräsentation bei Hegel und das 

moderne Problem der politischen Einheit, 1990, 55 S., 24,- DM
Heft 13: Otfried Höffe: Gerechtigkeit als Tausch? Zum politischen Projekt der 

Moderne, 1991, 37 S„ 18,- DM
Heft 14: Klaus F. Röhl: Die Gerechtigkeitstheorie des Aristoteles aus der Sicht 

sozialpsychologischer Gerechtigkeitsforschung, 1992, 59 S., 26,- DM
Heft 15: Hans Albert: Rechtswissenschaft als Realwissenschaft. Das Recht als 

soziale Tatsache und die Aufgabe der Jurisprudenz, 1993, 37 S., 19,- DM
Heft 16: Gerd Irrlitz: Moral und Methode. Die Struktur in Kants Moralphiloso­

phie und die Diskursethik, 1994, 56 S., 26,- DM
Heft 17: Hasso Hofmann: Gebot, Vertrag, Sitte. Die Urformen der Begründung 

von Rechtsverbindlichkeit, 1993, 49 S., 26,- DM
Heft 18: Klaus Adomeit: Das bürgerliche Recht, das Bürgerliche Gesetzbuch 

und die bürgerliche Gesellschaft, 1996, 42 S., 26,- DM
Heft 19: Wolgang Schild: Schuld und Unfreiheit. Gedanken zur Strafjustiz und 

Psychoanalyse in Leonhard Franks »Die Ursache«, 1996, 50 S., 26,- DM

NOMOS Verlagsgesellschaft 
76520 Baden-Baden

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


/

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8 - am 17.01.2026, 14:46:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902492-8
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

