
VIII. Das Leiden in seinen lebensvollsten
Gestalten: Pragmatik, Theoretik und Poietik
des Leidens

»Was in ihr walten mag, das weiß nur sie,
und jeder Busen, der fühlt, ist ein Rätsel.«
(Kleist, Penthesilea)

1. Die ontologischen Stufen der Wirklichkeit1

Auf unserem Weg durch die Welt des Leidens haben wir uns zur Klä-
rung seiner Struktur bisher auf zwei Bestimmungsstufen bewegt: auf
der seinsärmsten oder nichteigentümlichen und auf der schon volleren
und charakteristischen oder eigentümlichen Seinsstufe des Leidens.
Auf der ersten Stufe war das Leiden in seiner Eigenheit kaum sichtbar
geworden, aber immerhin ließ es sich ahnen, vor allem in seiner beson-
deren Konstellation von Sein und Nichts. Erst auf der zweiten, der
eigentümlichen Seinsstufe, die schon reicher an Bestimmung, Konkre-
tion und Charakteristik ist, gelang es, die Eigenheit des Leidens in den
Blick zu bekommen. Dieser größere Bestimmungsreichtum war auch
der Grund, warum wir mit der ersten und nicht mit der zweiten Seins-
stufe begannen, obwohl uns in der Lebenswelt immer zuerst die volle
Seinsstufe entgegentritt, aus der wir die weniger bestimmten Seins-
stufen herausschälen. So befasst z.B. die drittstufige Trauer die zweit-
stufigen Momente des Schmerzes und der Last, des Leidensringes und
der Leidensdiskrepanz und die erststufigen Momente des Mangels, des
Zwiespalts, der Spannung, Hemmung und Zwietracht. Ein erststufiges
Moment außerhalb eines zweitstufigen ist so unmöglich wie ein zweit-
stufiges außerhalb eines drittstufigen Momentes. Immer sind die erst-
und zweitstufigen Momente integrale Bestandteile oder Moment-
schichten in den drittstufigen Seinsgestalten.

Um uns aber nicht im scheinbaren Dickicht des Bestimmungs-
reichtums der vollwirklich drittstufigen Leidensgestalten zu verirren,

177

1 Natürlich dürfen die ontologischen nicht mit den ontischen Stufen der Wirklichkeit
(tote Materie, organisch-seelisches Leben, geistig-personales Leben) verwechselt wer-
den.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


war es nötig, mit den einfachsten Bestimmungsstufen, soweit sie
phänomenologisch zugänglich sind, zu beginnen. Dies garantierte uns,
keines der fundamentalen Bestimmungsstücke des Leidens auf unse-
remWeg zu übersehen. Denn es liegt ja offen zu Tage, dass eine Theo-
rie des Leidens (und überhaupt eines jeglichen Phänomens), die mit
den höchsten und reichsten Daseinsgestalten beginnt, es sehr schwer
haben muss, den inneren Seinsaufbau des in Frage stehenden Phäno-
mens zu ermitteln. Ein Haus wird von den Fundamenten, nicht vom
Dach her gebaut.

Welches ist aber nun die dritte Seinsstufe des Leidens, die erstens
die beiden ärmeren Seinsstufen in sich befasst und zweitens »vollwirk-
lich« sein soll? Da lässt sich nichts mehr beweisen und konstruieren,
hier sind die Akte des Hinweisens, Zeigens, Aufweisens, Beschreibens
und Anschauens gefragt. Eine solche Wirklichkeitsschau ist aber nicht
weiter ungewöhnlich, da sich der Mensch primär und stets im Felde des
vollwirklichen Konkretums und nicht in den immer sekundären Ab-
straktionsgefilden bewegt. Schon das Kind versteht recht bald, was
Angst, Freude, Trauer, Sehnsucht, Schuld bedeuten, während es lange
braucht, um die Abstrakta Mangel, Zwiespalt, Diskrepanz, Ring, Rei-
he, Dialektik usw. zu begreifen.

Somit können wir in einem ersten Angang all die Sachverhalte,
Dinge, Ereignisse, Prozesse, Geschehnisse vollwirklich oder (in der Ter-
minologie Brandensteins 1966, S. 650–652) eigenartig nennen, die –
durch keinerlei Abstraktion vermittelt – »voll« und direkt, also »intui-
tiv« erlebt und aufgefasst werden. Das gilt im Besonderen für die Sin-
nes- und Leibwahrnehmung, nicht weniger aber für die Innenwahr-
nehmung z.B. von Erinnerungen, Phantasien, Entscheidungen und
für die reflexive Selbstwahrnehmung z.B. von Stimmungen, Einstel-
lungen, Gewohnheiten u. s.w.

In zweiter Hinsicht weist die eigenartige Seinsstufe ihre Vollwirk-
lichkeit dadurch aus, dass sie die nichteigentümliche und eigentümliche
Seinsstufe in sich integral befasst. Das lässt sich durch die hier vor-
geführten Abstraktionsdiskurse leicht nachprüfen.

Und drittens erweist sich die »Vollwirklichkeit« einer Gegeben-
heit im vergeblichen Versuch, sie noch »wirklicher«, noch »seinsrei-
cher« zu machen. Wer etwa eine konkrete Trauer, eine Hilfetat, eine
tiefe Erkenntnis in ihrem Sosein, d.h. als diese Trauer, diese Hilfetat,
diese Erkenntnis noch reicher, noch wirklicher machen wollte, müsste
bald sein Scheitern einsehen.

178

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


B. v. Brandenstein (Dinglehre/Ontologie 1965, S. 33–59) ist es in
seiner Ontologie, ja überhaupt in seiner »Grundlegung der Philoso-
phie« (1965–1970) gelungen, nicht nur diese drei Seinsstufen als einen
fundamentalen Ordnungsrahmen herauszuarbeiten, sondern er konn-
te darüber hinaus zeigen, dass es die drei »Urgründe« Gehalt, Form
und Gestaltung sind, die auf den drei Seinsstufen immer seinsreicher
und charakteristischer erscheinen und zudem in einem bestimmten
Verhältnis zueinander stehen (so in den »nachmetaphysischen« Wis-
senschaften der Pragmatik mit dem eigenartigen Willensgehalt, der
Wissenschaftstheorie oder Theoretik mit der eigenartigen Verstandes-
form und der Poietik oder Kunstlehre mit der eigenartigen Gefühls-
gestaltung). Dabei zeigt sich, dass es eine nichteigentümliche Bestim-
mung als solche gar nicht gibt und geben kann, sondern dass bei einem
Ding mindestens eine Bestimmung auf der eigentümlichen, die zwei
anderen auf der nichteigentümlichen Stufe stehen müssen. Ein Rot ist
ein eigentümlich qualitativer Gehalt mit einer nichteigentümlichen
Form, z.B. seiner formal-relationalen Identität, und einer nichteigen-
tümlichen Gestaltung, z.B. seiner quantitativen Einheit. Dagegen ist
die Zahl 2 eine eigentümlich quantitative Gestaltung mit einem nicht-
eigentümlichen Gehalt und einer nichteigentümlichen Form. Und
schließlich ist der Zusammenhang, die logische Relation der Unterord-
nung z.B. eine eigentümlich logische Form mit einem nichteigentüm-
lichen Gehalt und einer nichteigentümlichen Gestaltung. Betrachten
wir ein Ding in seiner konkreten Fülle, z.B. jenes Rot, dann gewahren
wir, dass der eigentümlich qualitative Gehalt des Rots mit einer eigen-
tümlich logischen Form, z.B. mit dem Gattungszusammenhang »Far-
be«, und mit einer eigentümlich quantitativen Gestaltung, z.B. mit
seiner räumlich zweidimensionalen Ausdehnung verwoben ist. An al-
len drei Eigentümlichkeiten lassen sich dann wieder die je zwei anderen
nichteigentümlichen Bestimmungen feststellen.

Damit nicht genug, stellt Brandenstein (Pragmatik und Theoretik
1966, Poietik 1968) in seinen »nachmetaphysischen« Wissenschaften
fest, dass in einem Ding mit seinen drei eigentümlichen Komponenten
mindestens eine Komponente immer auf einer noch höheren, eben der
vollwirklich-eigenartigen Seinsstufe steht. So gehört das Rot z.B. nicht
primär in das Tatleben, ist also primär weder gut noch nützlich; auch
gehört es nicht primär ins Erkenntnisleben, ist also weder wahr noch
richtig, sondern es gehört primär in das poietische Leben der vollkom-
menen Gestaltung, denn das Rot ist primär schön, ausdrucksvoll und

179

Die ontologischen Stufen der Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ansprechend. Dagegen würden wir das Zeitungslesen oder das Lösen
von Kreuzworträtseln eher dem theoretischen Leben und das Schnei-
dern eines Kleides oder das Fahren eines Autos eher dem Tatleben zu-
ordnen. Schließlich und endlich offenbart uns das allseitig volle Leben,
dass in einem dreiartig-vollwirklichen Ding drei vollwirkliche Seins-
arten miteinander verwoben sind oder doch verwoben sein können. So
ist das vorwiegend erkenntnisbezogene Zeitungslesen ohne den prag-
matischen Kauf der Zeitung oder das pragmatisch-körperliche Halten
der Zeitung beim Lesen unmöglich. Und selbst die poietisch-schöne
Gestaltung findet in das überwiegend theoretische Geschehen des Zei-
tunglesens Eingang, etwa wenn die Zeitung nicht nur nach utilitären,
sondern auch nach poietischen Rücksichten gestaltet ist, der Leser seine
Zeitung aus Geschmacksgründen auswählt, und es sich beim Lesen in
einem ruhigen freundlichen Zimmer mit einem duftenden Kaffee ge-
mütlich macht.

Es kann kaum bezweifelt werden, dass auch das Leiden ein »voll-
wirkliches Ding« ist und keine Abstraktion. Also ist zu erwarten, dass
mindestens einer der Urgründe Gehalt, Form und Gestaltung auf einer
eigenartigen Stufe steht. Die Frage ist nur, auf welcher und in welchem
Zusammenhang.

2. Die eigenartig praktische Grundstruktur des Leidens:
der Wille im Leiden

Jeder, der leidet, steht in einem Lebenszusammenhang, der von Ein-
wirkungen und Wechselwirkungen, von Eingriffen und Übergriffen
gekennzeichnet ist. Ein Lebewesen, auf das nichts wirkt oder nichts
wirken kann, kann die Erfahrung des Leidens nicht machen. Da nun
aber schon die Geburt erlitten wird, ist es ganz und gar unmöglich,
ein Lebewesen außerhalb eines tätig-praktischen Lebenszusammen-
hanges anzutreffen. Kurz: Das Erleiden, ob als neutrale, schädliche
oder förderliche Affektion, die jedes Leiden bedingt, insofern dieses an
etwas leidet, das erlitten wurde, ist unmöglich ein nur rein theoreti-
sches oder poietisches, sondern ein eminent wirkendes und wirksames,
also ein praktisches oder pragmatisches Geschehen, sodass wir berech-
tigt sind, das Erleiden des Näheren als die das Leiden ermöglichende
und evozierende Einwirkungstat zu definieren. Ob diese »fremde Tat«
(sei es menschliche, sei es vormenschliche Tat) förderlich, neutral oder

180

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schädlich ist, spielt hier noch keine Rolle, zumal der Mensch auch an
neutralen und förderlichen Einwirkungen leiden kann.

Auf das Erleiden reagiert der Betroffene, wie wir wissen, mindes-
tens kognitiv und emotional. Doch haben wir auch gesehen, dass er die
störende Einwirkung praktisch-tätig abwehren will, dazu jedoch nicht
oder nur unzureichend in der Lage ist. Wer leidet, will handeln, ist aber
in seinem Handeln voll oder partiell gehemmt, also ohnmächtig. Wäre
er dies nicht und könnte sich sogleich von der Bedrängnis befreien,
dann könnte ein Leiden erst gar nicht anheben. Ohnmacht aber ist kein
theoretischer oder poietischer, sondern ein eminent praktischer Zu-
stand, und wir erkennen:

Der Leidensgehalt auf eigenartig-praktischer Stufe ist zum einen
das praktische Ausgesetztsein oder gar Ausgeliefertsein gegenüber
einer Störungseinwirkung, zum anderen die Handlungshemmung
oder praktische Ohnmacht. Wir können auch sagen: Der praktisch
eigenartige bzw. praktisch vollwirkliche Gehalt im Leiden ist die Ne-
gation eines eigenartig-praktischen Gehaltes, die Handlungsohnmacht
als einer erstrebten, aber verhinderten Tatsetzung.

Es wäre aber gewiss zu wenig, das Leiden pragmatisch nur negativ zu
bestimmen. Denn zum einen ist da nicht nur Ohnmacht, sondern we-
nigstens der Versuch oder doch das Streben, durch eine Handlung das
Leiden zu überwinden, und zum anderen hält ja der Betroffene, wenn
er leidet, sein Leid-Übel aus. Und eben das ist eine Tathandlung! In der
Regel wird die pragmatische Eigenart, also der echte Willens- und
Handlungswert dieses Aushaltens oder Duldens, verkannt, da es sich
nicht durch erfolgreiche Veränderungswirksamkeit, sondern durch ein
scheinbar wirkungsloses Beharren auszeichnet. In Wahrheit aber han-
delt der Betroffene hier sehr wohl, nämlich im Sinne der Selbstbehaup-
tung und Selbsterhaltung, was gewiss nicht wenig ist. Gelingt es dem
Leiden schließlich noch, Handlungsreserven im Betroffenen zu we-
cken, dann bahnt sich die Überwindung des Leidens an, und es entsteht
ein circulus patiens effectivus, wie ihn Schrauth (1995, S. 33) überzeu-
gend konzipiert hat.

Wenn das Leiden durch diese vier voll-pragmatischen Momente
geformt wird, also durch die praktisch einwirkende Affektion, durch
die praktische Ohnmacht im Sinne einer Handlungsbeschränkung,
durch das praktische Ertragen des Leids und durch die Anbahnung Leid
überwindender Handlungsfolgen, dann kann kein Zweifel mehr beste-

181

Die eigenartig praktische Grundstruktur des Leidens: der Wille im Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hen, dass es uns gelungen ist, die eigenartig oder vollwirklich pragma-
tische Seite des Leidens bzw. seine eigenartig praktischen Gehalte im
Subjektrang, also existenzialontologisch, aufzudecken. Leiden ist da-
rum nie nur kognitiv oder emotional bestimmt, wie oft behauptet wird.
Aber wie ist es des Genaueren kognitiv und emotional bestimmt?

3. Die eigenartig theoretische Grundstruktur des Leidens:
der Verstand im Leiden

Intuitiv würde wohl jeder das Leiden am wenigstens mit dem Erkennt-
nisleben in Zusammenhang bringen. Dass im Leiden Wille, Tat und
Handlung wirksam sind, wenn auch überwiegend in gehemmter Form,
das leuchtet jedem ein; wie aber das erkennende oder Erkenntnis su-
chende Denken darin vorkommen soll, scheint auf den ersten Blick
rätselhaft.

Und doch ist es da, und auch hier an verschiedenen Stellen. Zuerst
muss analog der Handlungshemmung eine »Denknegativität« im Lei-
den festgestellt werden, die – zumindest bei den schweren Formen –
mit Verwirrung, Desorientierung, Denkverlangsamung und derglei-
chen einhergeht. Wer leidet, ist ja geistig nicht (völlig) frei, was im
Allgemeinen eine Voraussetzung für ein ungestörtes Denken ist. In
fast jedem Falle konfrontiert uns das Leiden mit einer dunklen, nicht
oder nur schwer durchschaubaren Seite des Lebens und unserer selbst.
Wir verstehen nicht, warum es geschieht, warum es gerade uns trifft,
woher, wozu, welchen Sinn es hat oder nicht hat. Im Leiden erweist
sich das menschliche Denken als begrenzt, schwach, nicht durchdrin-
gend, sodass zugespitzt gesagt werden darf: Wer leidet, weiß nicht. Und
doch wäre es auch hier falsch, das Leiden von der theoretischen Seite
nur negativ, nur als Mangel und Hemmung zu bestimmen, denn es
sind durchaus theoretisch wirkfähige Momente beteiligt, die ich jetzt
darstellen will.

AmAnfang jedes Leidens steht, wie gesehen, eineWahrnehmung,
und Wahrnehmung ist ein aktives, kognitives, d.h. von unseren rezep-
tiven Erkenntnisorganen geleistetes und geleitetes, Geschehen. Zwar
handelt es sich hierbei nicht um eine diskursiv-abstrahierende Denk-
leistung, aber gewiss um ein unmittelbar-intuitives, in einem konkre-
ten Gegenstandsfeld tätiges Denken und Erkennen. Eine rein passive
und völlig erkenntnislose Wahrnehmung, sei es über die leiblichen

182

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sinne, sei es in der Innen- oder reflexiven Selbstwahrnehmung, ist
unmöglich. Ob ich an einem physischen Schmerz, einem menschlichen
Verlust oder an einem geistigen Unvermögen leide, immer wirkt hier
ein unmittelbar-intuitiv-konkretes Erkennen und Wissen, ohne wel-
ches das Leiden sich nicht entfalten kann.

Ist das alles? Keineswegs. Im Leiden weiß ich nicht nur um ein
Woran des Leidens, um ein Übel, das mich getroffen hat, sondern ich
weiß auch unmittelbar-intuitiv-konkret um mich selbst als Leidenden.
Gewiss handelt es sich hierbei zumeist nur um ein »Selbstspüren« und
kein ausformuliertes intellektuelles Wissen. Doch auch jenes Spüren
ist ein – wenn auch mehr fühlendes – Selbstgewahrsein und Selbstwis-
sen mit einer eigenen Erkenntnisleistung. Sie beruht auf einer unmit-
telbaren, oft gar nicht expliziten, doch durchaus implizit möglichen
Reflexivität: »Ich leide.« – heißt: Ich weiß mich unmittelbar selbstfüh-
lend leiden.

Doch auch dabei bleibt das in sich dynamische Leiden nicht ste-
hen, wie die Erfahrung lehrt. Schon die kleinen Kinder treten, wenn sie
leiden, aus dem unmittelbar selbstwissenden Selbstgefühl des Leidens
heraus und versuchen, ihre Nöte in Sprache zu fassen, etwa dadurch,
dass sie nach demWarum ihres Leidens fragen oder darum bitten, dass
ihnen geholfen werde. Mit der Versprachlichung des Leidens und der
Warum-Frage hat aber schon das abstrahierende, damit auch »bearbei-
tende« Denken, das sich über die unmittelbare Wahrnehmung erhebt,
begonnen. E. Angehrn (2003, S. 25–43) hat in seinem Vortrag »Leiden
und Erkenntnis« die verschiedenen Stufen des Denkens im Leiden vom
passiven Erleben und schmerzhaften Erleiden über das reflexive Leiden
an der Sinnlosigkeit, das Leiden als Einsicht, Erfahrung, Gedächtnis
und Spur bis hin zum Leiden als Interpretation, Bewältigung und
schließlich als Erweckung und Herausforderung des Denkens überzeu-
gend dargestellt.

Es ist klar, dass das Leiden um so »kognitiver« wird, je mehr der
Betroffene durch sein Leiden Zusammenhänge wahrnimmt, ver-
sprachlicht, aufdeckt und diskursiv erschließt, also z.B. die lebens-
geschichtlichen, charakterbedingten, aktuell-situativen, tiefenpsycho-
logischen und schicksalhaften Gründe für sein Leiden erkennt.
Dadurch wird das Leiden in der Regel zwar nicht weniger, aber, wie
Nietzsche sagte, erträglicher. Manchmal allerdings kann das Leiden
auch, wie Schopenhauer (1959, Bd. I, S. 402) betont, gerade durch den
höheren Grad an Bewusstheit schmerzlicher werden! Das ist eine Tat-

183

Die eigenartig theoretische Grundstruktur des Leidens: der Verstand im Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sache, die für jeden psychotherapeutischen Prozess charakteristisch ist,
da er in der Regel von einem dumpfen, unverstandenen Leiden durch
ein erkennendes, aber noch ohnmächtig-brennendes Leiden zu einem
handlungsfähig-befreienden Leiden führt.

Zusammenfassend finden wir an existenziell vollwirklich theo-
retischen Momenten im Leiden also das spürende Leidwissen im Erlei-
den, das leidvoll-spürende Selbstwissen, etwa als Wissen um die eigene
Hilflosigkeit, das Fühlwissen der Sehnsucht nach Leidfreiheit und dann
die vielfältigen voll theoretischen, nicht mehr nur unmittelbar-füh-
lend-spürenden, sondern diskursiven Wissensformen des Erfragens,
Hinterfragens, Ergründens, Verstehens und Nichtverstehens des Lei-
dens. Mitnichten also steht das Leiden dem intellektuellen Geistes-
leben fern und darf daher auch nicht als völlig »irrational«, wieAngehrn
(2003, S. 39) tut, bezeichnet werden. Im Gegenteil, das Leiden weckt,
wie die Frankfurter Schule immer wieder betonte, die Vernunft und
fordert sie heraus. Ja das Leiden selbst ist eine Art Vernunft von großer
Tiefe, insofern es über uns und über die Welt vieles sagen will und auch
sagen kann, also Existenz erhellt und Welt erschließt! Nicht zuletzt
dafür steht mein Entwurf einer Philosophie des Leidens. In theoreti-
scher Hinsicht ist das Leiden aber im Kern analog der praktischen
Handlungsohnmacht ein Mangel an Zusammenhang, ein Nichtwis-
sen, ein Dunkel der Erkenntnis, doch ein Dunkel, das nach Licht strebt
und leidend um »mehr Licht« weiß.

4. Die eigenartig emotional-poietische Grundstruktur des
Leidens: das Gef�hl im Leiden

Während man für gewöhnlich das Leiden in großer Entfernung zu
Wille und Verstand, zu Macht und Einsicht ansiedelt, empfindet man
allgemein das Verhältnis von Leiden und Gefühl, Leiden und Affekt für
besonders eng. Nicht von ungefähr stellt die Sprache das Leiden sehr
nahe neben die Leidenschaften, also jene Affekte und Gefühle, die uns,
im Positiven wie im Negativen, überwältigen und hinwegreißen. Da-
rum verwundert es auch nicht, dass manche Denker Leiden und Gefühl
geradezu gleichsetzen. Ja die abendländisch-rationalistische Tradition
des Geistes ging hier sogar noch weiter und wertete alles Fühlen als
leidvoll, weil vernunftwidrig, weil »irrational«, ab. Nicht nur die Stoi-
ker lehrten, dass es am besten sei, gar nichts zu fühlen (apathia), sich

184

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von nichts berühren und erschüttern zu lassen, um in vollendeter Ruhe
(ataraxia) das Leben zu führen. Dass ein gefühlloser Mensch allerdings
nicht nur ein hartherziger, grausamer, öder, blasser, sondern eigentlich
ein seelisch toter Mensch ist, das wurde dabei übersehen.

Doch davon abgesehen, wird sich zeigen, dass in jedem Leiden
nicht nur das Gefühl waltet, sondern dass es sogar eminent praktische
und eminent theoretische Leiden gibt. Was aber ist es nun im Leiden,
das uns als »Gefühl« erscheint?

Am ehesten wäre auf die analysiertenMomente der Betroffenheit,
des Leidensschmerzes und der Leidenslast zu verweisen, doch handelt
es sich bei diesen um nur eigentümliche, also noch irgendwie »abstrak-
te«, halbwirkliche Bestimmungen, die unsere Suche nach vollwirk-
lichen Gefühlsgestalten nicht befriedigt. Bedenken wir darüber hinaus,
dass jedes Leiden durch eine Bedrängnis oder gar Bedrohung charakte-
risiert ist, dann finden wir rasch die Gefühle, die in ihm wirken: Es sind
dies die Gefühle der Unsicherheit, Ungewissheit, Verunsicherung und
vor allem das Bedrohungsgefühl schlechthin: die Angst. Leiden ohne
einen Anflug von Angst ist schwer denkbar. Dabei verstehe ich Angst
als ein Feld, das Verunsicherung, Scheu, Furcht, Schrecken, Erschau-
dern, Grauen, Entsetzen und Panik umfasst und in dem das Erlebnis
der »Bedrohung« vorherrscht. Verknüpft sich die Angst mit anderen
Gefühlsbestimmungen, dann entstehen Gefühle wie Scham, Schuld
und Verzweiflung. Zweifellos ist sie also ein vollwirkliches Leidens-
gefühl und, wie Freud (Hemmung, Angst und Symptom, EA 1926)
und vor ihm schon Kierkegaard (1976, S. 445–640) betonten, eines der
fundamentalsten Leidensgefühle.

Doch ist Leiden mehr als Angst, denn, wie wir wissen, strebt das
Leiden – das Leid-Übel verwünschend und das Heil erwünschend –
über sich hinaus. Damit ist das zweite entscheidende Gefühl genannt:
das Wünschen. Leiden ohne Wünschen scheint noch weniger möglich
zu sein als ohne Angst. Denn wer nicht mehr wünschte, das Leid zu
überwinden, der hätte sich abgefunden und würde also nicht mehr lei-
den. Zu den Wunschgefühlen im weiteren Kreis gehören die sich mit
dem Leiden rasch verbindenden Gefühle der Sehnsucht, des ungestill-
ten Verlangens, der Ungeduld, der quälenden Begierde, der zerrütten-
den Sucht und der Enttäuschung als einem vernichtetenWunschgefühl
– alles bekannte und hochbedeutsame Leidensgefühle.

Von großer Bedeutung ist der Umstand, dass spätestens mit dem
Wünschen im Leiden die sukzessive Zeitlichkeit ins Spiel kommt, die

185

Die eigenartig emotional-poietische Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den Betroffenen über sein bloßes »zeitloses« Dauerleiden hinaustreibt.
Darum besteht der Gesamtakt des Leidens aus zwei Unterakten: dem
Leidleiden, d.h. dem Leiden an einem Leid-Übel, und dem »Leidens-
wünschen«, d.h. dem Wünschen im Leiden als Verwünschung des
Leids und Erwünschung des Heils.

Ein Wünschen nun, das – wie im Leiden immer – nicht an sein
erfüllendes Ziel gelangt, erzeugt ein anderes neues und zentrales Ge-
fühl: die Enttäuschung bzw. Frustration. Aber auch umgekehrt gilt,
dass ein (ursprünglich leidfreier) Wunsch, wenn er trotz Unerfüllung
weiter drängt, notwendig in Leiden mündet oder vorhandenes Leiden
steigert. So kann ein Wünschen Leiden erzeugen, und so erzeugt ein
Leiden immer ein Wünschen. Auch dies sah Freud klar, wiewohl er das
Wünschen allzu einseitig auf die infantile Entwicklungsstufe des Men-
schen und die Triebsphäre der Sexualität beschränkte. Denn natürlich
wünscht der Mensch immer und in allen Lebensbereichen, und zwar
sein ganzes Leben hindurch, und also kann er immer enttäuscht wer-
den. Außerdem ersehnt er sich keineswegs nur (sexuelle) Lust, sondern
auch eine Aufgabe, Beziehung, Sinn, Erfolg, Liebe, Selbstentfaltung,
Erkenntnis, Glück. Wer nichts mehr wünschte, wäre entweder voll-
endet, ein Gott, oder ein Toter.

Ein unerfüllter oder frustrierter, nichtsdestotrotz weiterdrängen-
der Wunsch bildet eine interessante Gefühlsgestalt aus, die in einer
Leidenslehre nicht fehlen darf: die Ungeduld. Sie erscheint, wenn das
Wunschziel besonders wichtig bzw. dringlich ist und seine Realisierung
nicht aufgeschoben werden darf oder kann. Mischt sich die Ungeduld
mit Ärger und Zorn, dann entsteht das Gefühl desUnmutes oder sogar
der Unduldsamkeit; mischt sie sich mit Hoffnungslosigkeit, dann ent-
steht das Gefühl der Resignation und Depression, in denen – genau
besehen – der Wunsch in der Tiefe weiterwühlt, also gar nicht wirklich
losgelassen wird. Verbindet sich die depressiv-hoffnungslose Ungeduld
mit einem Moment des aggressiven Aufbegehrens, dann entfaltet sich
das wichtige Leidensgefühl der Verzweiflung. Nur die Wunschrealisa-
tion oder die Wunschentsagung würden hier zur »Erlösung« und Lei-
densfreiheit führen. Solche Entsagung führt in der Regel über ein
Trauerleiden, das nichts anderes ist als der Versuch, einen hoffnungs-
losen Wunsch loszulassen, ohne ihn doch ganz loslassen zu können,
zum Ziel der inneren Befriedung. Wird sie zum Prozess einer inneren
Bewältigung, sprechen wir vom Trauerprozess, der eigentlich Leidens-
und Leidüberwindungsprozess heißen müsste.

186

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schon diese hochinteressante Entfaltung bestimmter Leidens-
gefühle beweist zur Genüge die zentrale Stellung des Gefühls im
Haushalt des Leidens. Sie zeigt uns aber außerdem, dass es im Leiden
nicht nur »viel Gefühl« gibt, zweifellos oft auch zuviel, sondern auch
ein »Zuwenig« an Gefühl. Die Leere in der Resignation und Depressi-
on, die Zerrissenheit in der hoffnungslosen Verzweiflung, der Mangel
im sehnsüchtigen Begehren, die Schadens- oder Todesdrohung in der
Angst – alle diese Leidensgefühle implizieren (analog der Handlungs-
ohnmacht und dem Erkenntnisdunkel) ein Defizit auch an Gefühls-
fülle, das wir nicht übersehen dürfen. In manchen Fällen kann dies so
weit gehen, dass die seelische Quelle des Fühlens versiegt und ein
unerträglicher Zustand innerer Leere und Erstarrung aufkommt, so-
dass sich der Betroffene als tot, unlebendig, roboterhaft, fremdgesteu-
ert, schemenartig erlebt. Hier wird besonders deutlich, dass volles Le-
ben ein intensives, reiches und tiefes Gefühl mit umfasst, durch das
wir uns erst eigentlich selbst spüren und im Hier und Jetzt konkret
vorfinden.

Nicht nur der Wille ist also im Leiden ohnmächtig, der Verstand
verdunkelt, sondern auch das Gefühl verwirrt, zerrissen, aufgepeitscht,
entleert, gelähmt. Damit erweist sich Leiden in Hinsicht seiner Ge-
fühlskomponenten als zu überwindender Gestaltungsmangel, und also
waltet hier volle Korrespondenz zwischen den Seelenkräften, wiewohl
einmal mehr diese Komponente, ein andermal mehr jene Komponente
betroffen sein kann. Das ist der Grund, warum wir von »affektiven
Störungen« in der Psychiatrie reden, und warum wir nicht weniger
von kognitiven und volitionalen Störungen reden sollten. Auf dieser
Basis ließe sich eine überzeugendere Klassifikation der psychischen
Leiden erstellen, als dies heutzutage der Fall ist.

Eine solche Klassifikation lässt sich zum großen Vorteil für die
therapeutische Praxis weiter dadurch differenzieren, dass die Gefühls-
welt und ihre Gefühlsklassen beachtet werden. Ich kann hier nur
Andeutungen machen, aber immerhin seien folgende Klassen er-
wähnt:
– Es gibt Gefühle, die vom Fühlenden weg auf Anderes zielen, die

objektgerichteten Gefühle, wie z.B. der Wunsch nach Besitz, nach
einem Partner usw., und subjektgerichtete, selbstbezogene Gefühle,
die auf den Fühlenden reflexiv zurückzielen, wie z.B. der Wunsch,
geduldig zu sein, die Scham, die Reue usw. Im Grunde kann jede
Gefühlsintention gegenständlich oder reflexiv sein, aber es gibt

187

Die eigenartig emotional-poietische Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gefühle, denen die Reflexivität im Besonderen eignet. So ist ein
Schamgefühl stets reflexiv, natürlich nicht begrifflich-reflexiv, son-
dern gefühlsreflexiv, anders ist es gar nicht denkbar. In diesem Be-
reich sind viele Störungen bekannt, z.B. die narzisstische Empfind-
lichkeit, die jede sachliche Aussage oder sachliche Kritik als
persönliche Entwertung erlebt und daher als gefühlsreflexive Über-
steuerung imponiert.

– Eine andere Klassifikation folgt der Zeit: So lassen sich zum einen
Gefühle unterscheiden, die vorherrschend zukunftsorientiert sind,
nämlich alleWunsch- oder Strebungsgefühlewie das Begehren, Ver-
langen, Sehnen, Hoffen usw., zum anderen Gefühle, die auf etwas
gerade oder längst Vergangenes reagieren, nämlich die Reaktions-
oder Affektgefühle wie z.B. der Ärger, die Trauer, der Neid usw.,
und Gefühle, die gleichsam statisch in sich ruhen und meistens re-
flexiver Natur sind und also in der Gegenwart »stehen« wie alle so
genannten Stimmungen und Befindlichkeiten (Verbitterung, Trau-
rigkeit, Gelassenheit). Störungen in diesem Bereich sind vielfältig
und bekannt, etwa wenn aus einem Wunsch ein nicht mehr steuer-
bares süchtiges Verlangen wird, oder eine resignierte Gestimmtheit
alle emotionalen Bewegungen niederdrückt.

– Eine dritte Klassifikation unterscheidet die Erfüllungsgefühle (Zu-
friedenheit, Gelassenheit, Heiterkeit) von den Übererfüllungs- oder
Überströmungsgefühlen (beglückende Freude, Seligkeit). Beide
Klassen stehen den Mangel- oder Leidensgefühlen gegenüber und
können durch die dritte Klasse der Indifferenzgefühle vervollstän-
digt werden. Störungen betreffen vor allem die Leidensgefühle, aber
es sind auch pathologische Erfüllungs- und Glücksgefühle bekannt
(z.B. in der Hysterie und der Manie).

– Interessant ist auch jene Unterteilung, die innerhalb der Gefühle
zwischen den mehr kognitiven Gefühlen (Neugier, Interesse, Zwei-
fel, Zuversicht), den mehr volitionalen Gefühlen (Mut, Tapferkeit,
Feigheit, Barmherzigkeit) und den mehr emotionalen Gefühlen
(Verliebtheit, Wut, Mitleid) unterscheidet.

Das sind längst nicht alle Klassifizierungen, die möglich sind, doch
immerhin einige der Wichtigsten, die deutlich machen sollten, dass
die Gleichsetzung von Gefühl und Sinnlichkeit (vgl. Spinoza, Hume,
Kant, Adorno, Schmitz u. a.), also die Gleichsetzung von Gefühl und
leiblicher Empfindung (Farbe, Geräusch, Duft, Wärme, Hunger, Vitali-
tät usw.) ein Missgriff ist, der viel Verwirrung stiften muss. Gefühle

188

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sind, worin sich Scheler,2 Hartmann, Solomon, Brandenstein, Meier-
Seethaler u.v. a. einig sind, keine sinnlichen Empfindungen, sondern
aktive Strebungen, Reaktionen oder Zustände des Ich oder Wir selbst,
sie stellen die intentional-personale Gestaltungsseite, das »innere
Schwingen« des Ich (oder Wir) dar und sind von den im Wesen gegen-
ständlich-passiven, apersonalen Empfindungsgehalten fundamental
unterschieden, auch wenn sich beide Erlebnisrealitäten oft innig mit-
einander verweben, so vor allem im leiblichen und intersubjektiven
Leben. Wäre Kant am Anfang seiner »Kritik der reinen Vernunft«
(Transzendentale Ästhetik) tiefer in das Wesen der Empfindungen
(und ihre Differenz zu den Gefühlen!)3 eingedrungen, dann wäre er
niemals auf den offenkundigen Unsinn verfallen, erstens die Sinnes-
empfindungen (Farben, Töne, Wärme, Hunger usw.) für ein völlig
chaotisches, im Grunde raum- und zeitloses »Gewühl« anzusehen (das
erst sekundär durch die Vernunftkategorien geordnet werden müsste)
und zweitens die Raum- und Zeitgestaltungen von den Gehalten der
Sinnesempfindungen, an denen jene ja »hängen«, abzureißen und als
angeblich spontane transzendentale Produktionen allein (!) dem Sub-
jekt zuzuschreiben, das jene Raum- und Zeitgestaltungen in die Emp-
findungen projiziert, um so diese zu ordnen. Gewiss ist die Fähigkeit
des Geistes, in der Phantasie einen eigenen Raum aufzuspannen und in
der Sinneswahrnehmung die Raumstrukturseite der sinnlichen Gehal-
te zu rezipieren, a priori gegeben, aber die Raumstruktur z.B. einer
Rose kann nur mit und an einer qualitativ konkreten Rose erfahren
werden und ist erweisbar nicht ein originäres, weltvorgängiges Produkt
des Geistes. In typisch neuzeitlicher Weise gerierte sich hier auch Kant
als maßloser homo faber, wenn er – wie er ausdrücklich sagt – der
Natur die Gesetze als angebliche Produkte des Geistes vorzuschreiben
können glaubt. Wohin diese Selbstüberhebung des Subjekts führte, hat
das zwanzigste Jahrhundert leidvoll gelehrt.

189

Die eigenartig emotional-poietische Grundstruktur des Leidens

2 Scheler (1954, S. 341–356) betont immer wieder, dass die »echten« Gefühle eine ganz
andere Wesensstruktur aufweisen als die lokalen und vitalen Leibempfindungen, und
dennoch bezeichnet er Letzere leider als »Leibgefühle«. Wahrscheinlich steht dahinter
ein gewisser monistischer Zug, der alle Empfindungen und Gefühle dann doch als im
Grundwesen identische Äußerungen des einen metaphysischen »Dranges« betrachtet,
der nach Scheler bis ins Absolutum hineinreicht.
3 Kant will in seinem Hauptwerk die Grundstruktur der »reinen Vernunft«, also des
Geistes überhaupt (und nicht nur der Ratio) aufdecken und übergeht doch völlig die
willens- und gefühlsmäßigen Seiten des Geistes! Dadurch kommt es zu einer fun-
damentalen Verzerrung des menschlichen Bewusstseins- und Geistesleben.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wie dem auch sei, es sollte klar geworden sein, dass das Leiden
nicht nur ein eigenartiger Gehaltsmangel (Willens- undMachtverlust),
nicht nur ein eigenartiger Formmangel (Denk- und Erkenntnisverlust),
sondern auch ein eigenartiger Gestaltungsmangel (Gefühlsverlust, in-
ternale Schwingungs- und intersubjektive Resonanzstörung) ist. Da
sich im Leiden von diesen dreien das Gefühl noch am freiesten entfaltet
(eben auch kompensatorisch gegen die Handlungs- und Erkennt-
nisohnmacht), spüren wir seine Präsenz und Wirksamkeit am stärks-
ten, worin der Hauptgrund zu sehen ist, dass das Leiden nahezu mit
Gefühl, Affekt und Leidenschaft gleichgesetzt wird.

Darüber hinaus können die Gefühlsstörungen wie alle Störungen
innerhalb der Grundkategorie des »Inadäquaten« nach den Kategorien
des »zuviel«, »zuwenig« und »verkehrt« und weiter gemäß den ange-
gebenen Gefühlsklassen differenziert werden. Phobien z.B. sind spezi-
fisch objektgerichtete Angststörungen, während die Gefühlsleere des
Borderlinekranken eine reflexive Gefühlsstörung darstellt. Bei der Ma-
nie haben wir es mit einer pathologischen, weil überzogenen »Über-
erfüllungsstörung« des Gefühls zu tun, während in der Depression die
»reflexive Untererfüllung« überwiegt. Dann gibt es wieder Gefühls-
störungen, in denen das Wunschleben entfesselt oder blockiert oder
auf ein lebensfeindliches Ziel gerichtet ist, wogegen wir bei den patho-
logischen Affektgefühlen inadäquate Reaktionen und allerlei Projek-
tionen antreffen. Eine Psychopathologie des Gefühls könnte hier viele
Zusammenhänge aufdecken.

Der Mangel an innerer Gestaltung im Leiden, an Gefühlsfülle,
offenbart uns schlussendlich eine echt poietisch-künstlerische Seite
im Leiden: seine innere »Hässlichkeit«, die sich auch äußerlich in ver-
zerrter Mimik, blockierter Gestik, stockender Sprache und wirrem Ver-
halten abbildet bzw. abbilden kann. Leiden kann den Menschen in der
Tat zutiefst seiner selbst entfremden, bis zur Unkenntlichkeit. Leiden
kann den ursprünglich immer schön angelegten Bau der menschlichen
Psyche und seine freien Offenbarungen im gesunden Leib verschütten,
aushöhlen, zerrütten, vor allem dann, wenn sich der Betroffene das
Übel zu eigen macht, verbittert und sich »zu Tode« grämt. Damit wird
der fundamentale Lebensunwert des Leidens noch deutlicher als bei
unserer ersten Beschäftigung mit dem Unwert des Leidens. Spätestens
diese Einsicht sollte eine Warnung vor jeder Verherrlichung des Lei-
dens sein und eher dazu aufrufen, sich mit seiner Unwertigkeit nicht
allzu früh abzufinden.

190

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Genau dieser Unwert fungiert als Wegweisung der Gefühle zur
Überwindung des Leidens. Und was dann entsteht, weiß jeder, dessen
Leiden ein Ende nahm: Erleichterung, Freude, Dankbarkeit, innere
Stimmigkeit, Glück. Und wie das Leben lehrt, vermag der Mensch oft
durch diesen Kontrast erst die Leidfreiheit, die Zufriedenheit und das
Glück zu sehen und zu schätzen. Darin liegt zweifellos eine indirekte
Sinnpotenz des Leidens, die den oft allzu beschränkten menschlichen
Geist aufbrechen und vertiefen kann.

5. Exkurs zur Philosophie des Gef�hls4

5.1. Das Wesen des Gefühls

Die bisherigen Überlegungen belegen, dass das Gefühl im Zentrum
einer Lehre vom Leiden steht. Da seine Bedeutung und Stellung im
Leben nun seit einigen Jahrzehnten auch von Wissenschaft und Phi-
losophie (wieder-) entdeckt, m.E. jedoch sowohl seine Wesensstruktur
als auch sein Ort im Leben unzureichend oder sogar falsch bestimmt
werden, möchte ich in einem Exkurs versuchen, den spezifischen
Seinsgehalt des Gefühls, seine spezifische Seinsstruktur und seine
Stellung im Leben zu explizieren. Schon die Vielfalt der Begriffe, die
hier im Umlauf ist, fordert dazu auf. Worte wie Gefühl, Stimmung,
Affekt, Befindlichkeit, Empfindung, Leidenschaft, Emotion, Trieb,
Sinnlichkeit u.v. a.m. werden oft synonym, oft gegensätzlich ge-
braucht. Um nicht ex nihilo, sondern aus der großen philosophischen
Tradition heraus zu argumentieren, werde ich als Ausgangspunkt eine
sicherlich bedeutende Affektenlehre wählen, in der sich eine bis heute
wiederkehrende Auffassung des Gefühls konzentriert: die Bestim-
mung des Gefühls durch die Lehre Spinozas. In seiner »Ethik« sagt er:

»Unter Affekten verstehe ich die Erregungen des Körpers, durch welche das
Tätigkeitsvermögen des Körpers vergrößert oder verringert, gefördert oder ge-
hemmt wird; zugleich auch die Ideen dieser Erregungen. – Wenn wir also die
adäquate Ursache dieser Erregungen sein können, verstehe ich unter Affekt eine
Tätigkeit (Handlung), im andern Fall ein Leiden.« (Ethik, Dritter Teil, Defini-
tionen, 1887, S. 151)

191

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

4 Ausführlich siehe meinen Aufsatz: »Das Gefühl als Synthesis der Existenz« (2007).
In: Psycho-Logik, Existenz und Gefühl, Karl Alber Verlag, Freiburg.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf den ersten Blick wirkt diese Definition des Affekts gezwungen und
wenig einleuchtend, und man fragt sich, ob Spinoza damit überhaupt
das meint, was wir unter Affekt oder Gefühl verstehen. Das ist nun
durchaus der Fall, wie das Vorwort des dritten Teils seiner Ethik be-
weist, wo er die konkreten Affekte Hass, Zorn, Neid aufzählt, dir wir
in seinem Sinne sicherlich durch die Affekte Angst, Trauer, Freude,
Sehnsucht, Hoffnung usw. ergänzen dürfen, zumal er von adäquaten
(»positiven«) und inadäquaten (»negativen«) Affekten spricht. Wenn
dem so ist, fragt sich, ob seine Definition zutrifft oder zu weit, zu eng
oder sogar falsch ist.

Das lässt sich überprüfen. Nehmen wir einmal Phänomene, die
wir für gewöhnlich nicht zu den Affekten/Gefühlen zählen, die aber
doch zu den »Erregungen des Körpers« gehören, z.B. den Schmerz,
eine Kaltempfindung, ein Jucken, die Müdigkeit, das hörbare Knurren
des Magens usw. Bei ihnen allen handelt es sich zweifellos um Erre-
gungen des Körpers, durch die das Tätigkeitsvermögen des Körpers
vergrößert oder verringert wird und von denen wir eine »Idee«, d.h.
eine gedanklich-geistige Vorstellung, haben. Die Definition der Affek-
te durch Spinoza wäre also zu weit, denn unter sie fällt alles, was nur
irgendwie den Leib affiziert und wovon wir eine »Idee« haben, also
auch ein Sonnenstrahl, der die Haut erwärmt usw.Wie kommt Spinoza
trotzdem zu dieser begrifflichen Fassung? Hier sind drei Wurzeln zu
nennen, zwei sachliche und eine philosophiegeschichtliche.

Die erste sachliche Wurzel liegt auf der Hand: Im Unterschied zu
kognitiven »Bewegungen« (Gedanken, Vorstellungen, Erinnerungen,
Urteilen usw.) wirken sich Gefühle wie Wünsche, Ängste, Zorn, Freu-
de, Liebe usw. zumeist sehr deutlich wahrnehmbar im Leib aus. Sowohl
die physiologischen Prozesse als auch die subjektiven Leibempfindun-
gen werden durch Gefühle beeinflusst und meist spürbar verändert,
z.B. die Herztätigkeit und das damit empfundene Herzklopfen durch
Angst und Freude. Dieser Umstand liegt darum nicht von ungefähr den
Gefühls- und Leibtheorien z.B. von W. James, T. Fuchs, H. Schmitz
und den Konzeptionen der meisten modernen »Emotionstheoretikern«
(Izard, Goleman, Ekman usw.) zugrunde, die nicht nur meinen, dass
leibliche Empfindungen und Gefühle untrennbar seien, sondern darü-
ber hinaus behaupten, dass die Leibempfindungen den Gehalt der
Gefühle ausmachen, sodass sie im Kern als identisch gesetzt werden
können. Genau dies sagt auch Spinoza: Gefühl/Affekt ist, was wir pri-
mär leiblich empfinden und wovon wir entweder sekundär oder (bei

192

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Spinoza) parallel eine Vorstellung, eine »Idee« haben. Ob dies haltbar
ist, ist noch zu prüfen.

Die zweite sachliche Wurzel für jene Gefühlstheorie ist in Phäno-
menen zu suchen, die tatsächlich wesentlich und primär psychophysi-
scher Konstitution sind, also z.B. das Seufzen, das Weinen, das Lachen,
das Jammern, das verzweifelte Schreien, das Schluchzen, das Aufschre-
ckenusw.Wie diese Aufzählung beweist, handelt es sich umsehr heftige
affektiv-emotionale Bewegungen, die ohne leiblichenMitvollzug kaum
gedacht werden können. Aber natürlich ist daraus noch lange kein not-
wendiger Konnex zwischen Gefühl und leiblichem Empfindungsaus-
druck ableitbar. Es ist ein häufiger Fehler, dem wir vor allem bei vielen
Positivisten und Phänomenologen begegnen, dass sie eine faktischeVer-
bindung alsWesenszusammenhang auslegen. Bleiben wir aber kritisch,
dann müssen wir zugeben, dass es durchaus z.B. sehr heftige Trauerge-
fühle ohne Weinen, ein Weinen ohne Trauergefühl, ja überhaupt ohne
unmittelbar erlebtes Gefühl geben kann. So z.B. im Schlaf.

Noch interessanter scheint mir die philosophiegeschichtliche
Wurzel dieser im Grunde naturalistischen Gefühlsauffassung zu sein,
die wohl eher selten gesehen wird: Es ist der Hylozoismus, die Forma-
Materia-Lehre des Aristoteles, die bis zu den Vorsokratikern zurück-
geht und als Denkfigur bis zu Kant, ja bis in die Gegenwart reicht. Die
Ähnlichkeit mit der Definition der Affekte durch Spinoza springt ins
Auge: Der Körper liefert die hyle, die Materie, den Stoff, der Geist
dagegen die Idee, die »Form« des affektiven Geschehens. Im Prinzip
genau so sehen es W. James und die modernen Kognitionstheoretiker
der Gefühle. Was wir leiblich empfinden, ist der »Stoff« des Gefühls;
was wir strukturell von ihm bestimmen können, z.B. seine intentio-
nalen und kontextuellen Momente, macht seine ideelle Gestalt aus.
Ähnlich bestimmt Kant in der »Kritik der reinen Vernunft« (1881,
Erster Teil, Die transzendentale Ästhetik) die sinnliche Wahrnehmung
überhaupt: Die Empfindungsgehalte kommen irgendwie vom Leib
(bzw. von der Einwirkung des Dinges an sich), die kategorialen Struk-
turmomente kommen vom Verstand, der diese, z.B. Zeit, Raum, Kau-
salität, Substantialität, jenen gleichsam aufprägt. Wie man sieht, wal-
tet hier in wenn auch versteckter Form ein tiefer Leib-Seele-Dualismus
und bestimmt die Auffassung von dem, was Gefühl und Wahrneh-
mung ist. Ist diese Konzeption richtig, ist sie haltbar?

Im Kern wird das Wesen des Gefühls, aber auch das Wesen der
leiblichen Empfindung, wie schonM. Schelermit Recht und viel Nach-

193

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


druck betonte, verfehlt. Beginnen wir mit der Letzteren und schauen
uns eine solche, z.B. eine leibliche Druck-, Wärme- oder Klangempfin-
dung, ein Jucken, einen Schmerz, eine Müdigkeit an, dann stellen wir
fest, dass jede dieser leiblichen Regungen zweifellos ihren jeweils
eigentümlichen Gehalt, eben ihre spezifisch sinnliche Qualität besitzt
(das Klingende, Juckende, Müde, Schmerzende, Tönende usf.). Diese
Qualität ist aber keineswegs, wie Kant behauptet, primär chaotisch
und strukturell unbestimmt (sodass sie vom Verstand sekundär geord-
net werden müsste, etwa durch Zeit-, Raum- und Zahlbestimmungen),
sondern die Farbe ist an ihr selbst (d.h. seinsmäßig, objektiv) mindes-
tens zweidimensional, der Klang primär zeitlich-sukzessiv geordnet
und unräumlich, die Druckempfindung wesenhaft dreidimensional-
dynamisch bestimmt. Außerdem finden wir an allen leiblichen Quali-
täten neben den sinnesqualitativen und den quantitativen auch sach-
logische, relationale, objektiv formale Bestimmtheiten, die keineswegs
erst sekundär vom Subjekt (und seinem Verstand) an die leibliche
Empfindung herangetragen werden, also z.B. den objektiven Zusam-
menhang zwischen einer Klangquelle, einem Klangmedium und dem
Klangempfänger. Stimmt dies alles, dann ist die Wahrnehmungswelt
primär schon »geistig« strukturiert und muss nicht dualistisch in einen
unbestimmten Weltstoff und eine bestimmende Geistform ausein-
ander gerissen werden. Leib und Welt (und damit alle physischen Kör-
per) sind schon an sich, also vor aller subjektiv-kognitiven Wahrneh-
mung, »formal« bestimmt, geistartig gestaltet, sinnhaft strukturiert. Ja
nur deswegen, weil sie dies objektiv sind, können wir sie überhaupt
wahrnehmen und evtl. »konstruktiv« umgestalten. Das reine struktur-
lose Chaos ließe sich in Wahrheit gar nicht auffassen und dann natür-
lich auch nicht sekundär strukturieren. DieWahrnehmbarkeit derWelt
(die den Leib einschließt) impliziert objektiv ähnliche und gleiche
Strukturen, wenigstens Grundstrukturen von Subjekt und Objekt,
von wahrnehmendem Menschengeist und von wahrgenommener
Welt. Das verkannte Kant, und damit verkannte er, dass es keineswegs
nur die zwei erkenntnistheoretischen Möglichkeiten gibt, wonach ent-
weder das Subjekt den Gegenstand der Erkenntnis oder dieser jenes
bestimme, also die idealistische und die »realistische« Version, sondern
dass es noch eine dritte, ja durchdacht, nur diese gibt, die besagt, dass
menschliches Bewusstsein und Welt da, wo sie sich begegnen können,
einander strukturell verwandt sein müssen, also a priori durch trans-
zendental übergeordnete Grundstrukturen des Seins gleichermaßen

194

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bestimmt sind. Nennen wir diese erkenntnistheoretische Position den
epistemologischen Idealrealismus.

A la longue führte die Form-Stoff-Lehre des Aristoteles darum in
die Irre: Ein formloser Stoff ist weder erfahrbar noch denkbar, auch
nicht, wie man gerne sagt, als Grenzbegriff. Gewiss gibt es Wirklich-
keiten (so vor allem die Urwirklichkeit des reinen Seins Gottes), die
ureinfach bestimmt sind, aber völlig bestimmungslos ist nur das
Nichts, und das kann auch nicht sekundär irgendwelche Bestimmun-
gen aufnehmen. Die bestimmungslose hyle (materia) ist also ein Unbe-
griff und muss daher fallen gelassen werden. Nur nebenbei sei be-
merkt, dass die Existenz einer »Materie« als einer Trägersubstanz des
Weltgeschehens durchaus erwiesen werden kann, doch ist diese, wenn
auch bestimmungsarm, keineswegs bestimmungslos, sondern z.B.
räumlich ausgedehnt, passiv, dazu selbständig und endlos teilbar (vgl.
Brandenstein 1966, S. 161–165, S. 261–285). Schon Platon hatte im
Dialog »Timaios« (1982, Bd. III, 49a-52c) über die Materie als »Am-
me« desWeltgeschehens, wenn auch noch recht geheimnisvoll, aber im
Grunde mit einem genial intuitiven Blick, nachgedacht.

Was bedeuten diese Ausführungen nun für eine Lehre vom Ge-
fühl? Sie zeigen, dass das Gefühl (Affekt, Stimmung, Wunsch) zwar
mit leiblichen Empfindungen verbunden sein kann, ja meistens ist,
aber keineswegs in diesen aufgeht. Das beweist schon der empirische
Umstand, dass ein und dasselbe Gefühl mit sehr gegensätzlichen (oder
keinen) Leibempfindungen einhergehen kann. Leiblicher Schmerz
bedeutet keineswegs per se Trauer oder Angst usw., sondern kann
durchaus mit Gleichgültigkeit und sogar mit Freude verbunden sein.
Analoges gilt für eine leibliche Erschöpfung, für die sexuelle Triebemp-
findung, für den Hunger, den Durst, die Müdigkeit usw. Untermauert
wird diese Erkenntnis durch die Einsicht, dass die wesenhaften quanti-
tativen und seinslogischen Momente der leiblichen Empfindungen auf
die Gefühle/Affekte nicht übertragbar sind: Wenn ich Zahnweh und
deswegen Angst habe, dann lassen sich räumliche Lokalisation und
Ausdehnung dieses Schmerzes, sein Anlass, seine Folgen, seine sons-
tigen sachlogischen Zusammenhangsmomente (z.B. die Verursachung
durch eine Infektion) in keiner Weise auf die Angst übertragen. Diese
ist weder in ähnlicher Weise räumlich ausgedehnt noch durch eine In-
fektion verursacht und hat, wie Solomon (2000, Kap. VII) klar sieht,
ihre eigene personale Intentionalitäts-, Zeit- und sachlogische Struk-
tur. Damit wird aber offenbar, dass der qualitative Gehalt der Angst

195

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht die leibliche Sinnesempfindung (hier des Schmerzes) sein kann.
Und nun nähern wir uns der Grundfrage nach demWesen des Gefühls,
nach seiner spezifischen Seinsart, seinem eigentümlichen Seinsgehalt.
Was ist dieser?

Er ist sicher kein bloßer Gedanke, keine Vorstellung, keine »Idee«,
kein bloßer Begriff, wie der Rationalist Spinoza nahe legt. Er ist sicher
auch keine bloße Phantasie, aber auch kein Entschluss, keine Hand-
lung, also weder eine kognitive noch eine willenshafte Lebensäuße-
rung. Was aber dann, wenn weder leibliche Empfindung noch Kogniti-
on noch Volition? Wir sehen das Problem: Es war die schwierige
Antwort auf diese Frage, die in der Tradition das Denken dahin führte,
die spezifische Seinsart des Gefühls entweder dem Leib (der Empfin-
dung) oder (wie bei Schopenhauer und Freud etwa) dem »Willen« zu-
zuschlagen. All das ist falsch und geht an der spezifischen Eigenart des
Gefühlseins vorbei. Worin ist aber dann das Spezifikum zu suchen?
Das kann nur die unmittelbare Anschauung und darauf aufbauend eine
Analyse des Gefühls selbst (ohne konzeptuelle Vorannahmen) klären.
Und da sehen wir, wenn uns keine Voreingenommenheit blendet,
– dass das Gefühl, etwa der Trauer, der Freude, des Zorns, der Angst,
der Sehnsucht, der Heiterkeit usw., etwas völlig Eigenes, Eigentüm-
liches, eine einzigartige persönliche Lebensgestalt ist, die sich nicht
auf Anderes (Leib, Willen, Kognition) zurückführen lässt;

– dass das Gefühl eine »seelische« Regung, eine Gemütsbewegung,
also irgendwie dynamisch, d.h. bewegend und bewegt, und »inner-
lich-innig«, also eine »lebendige« Kraft, eine Potenz, eine Macht ist;

– dass es als solche Regung wesenhaft sinnhaft bezogen, ja sinnstif-
tend ist, z.B. sich als Angst vor einer Bedrohung und um das Wohl-
ergehen des Betroffenen entfaltet, und somit eine ihm eigene (und
nicht sekundär aufgeprägte) kognitive Komponente besitzt;

– dass das Gefühl aufgrund dieser inneren Sinnbezogenheit immer
und wesenhaft intentionaler Natur ist, d.h. auf »etwas« gerichtet«
ist, ja sich selbst aktiv ausrichtet, sei es auf eine Weltwirklichkeit, sei
es reflexiv auf sich selbst;

– dass es darum wesenhaft personal ist, also aus dem Kern der Person,
des Subjektes, des Ich oder Wir oder Man, also eines individuellen
oder kollektiven Selbst entspringt, worin die Intimität, die tiefe Be-
troffenheit der Gefühle gründet (diese Behauptung gilt auch für jene
Fälle, bei denen der Betroffene von außen, z.B. durch eine kollektive
Angstatmosphäre, ergriffen wird, da, was Schmitz verkennt, diese

196

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ergreifung von außen niemals unmittelbar erfolgt, sondern aktiv-
rezeptiv aufgenommen, unmittelbar bewertet (»gedeutet«) und re-
aktiv beantwortet wird);

– dass Gefühle den Menschen, die Person, von ganz innen heraus be-
wegen, »motivieren«, drängen, hemmen, auch belasten und verwir-
ren, also z.B. bestimmte Vorstellungen, Phantasien und Handlungen
evozieren, und deshalb zurecht in ihrer Funktion als Handlungs-
bereitschaften und beziehungsgestaltende Schemata erkannt werden
(Angst drängt zu Flucht oder Schutzsuche, Trauer zu Rückzug, Wut
zu Angriff und Unterwerfung, Scham zu Verbergung, Freude zu
Annäherung usw.);

– und dass sich Gefühle leiblich, atmosphärisch und zwischenmensch-
lich auswirken und z.B. bestimmte Empfindungen (Übelkeit, Ver-
spannung, Hunger, Wärme, Kälte usw.), bestimmte leibliche Bewe-
gungen (Zittern, Unruhe, Herzklopfen, Atemholen, Seufzen etc.),
eine bestimmte Mimik, Gestik, Lokomotion und Beziehungsgestal-
tung auslösen, ja echt bilden und gestalten (z.B. im Tanz, im Spre-
chen, ganz besonders in der Kunst).

All das gehört zum Gefühl, wobei die Korrelation zwischen Gefühl und
leiblicher Empfindung (Bewegung, Ausdruck usw.) nicht eindeutig ist
und daher nicht den Wesenskern des Gefühls ausmachen kann. Da-
gegen ist ein Gefühl ohne Sinnbezug, ohne Intentionalität, ohne we-
nigstens potentielle Ich-, Wir- oder Manhaftigkeit (Personalität)
undenkbar. Und doch haben wir mit allen diesen Bestimmungen den
Wesenskern des Gefühls noch nicht getroffen! Das Gefühl ist nämlich
mehr als seine kognitiv-intentionale und volitional-intentionale (mo-
tivationale) Komponente, auch wenn es ohne diese nicht auskommt.
Was ist es dann? Das lässt sich nur fühlen bzw. fühlend erschauen!
Aber das durchaus. Das Gefühl ist nämlich zuinnerst seelische, per-
sonale Bewegtheit, Schwingung, »Oszillation«; es ist die »Musik« der
Person, ihre innigste Gestimmtheit, ihre aktuelle »Tönung« und ihre
überzeitliche »Getöntheit«. Es ist kein Zufall, dass wir hier mit musi-
kalischenMetaphern reden müssen, wie es auch kein Zufall ist, dass die
Musik das Gefühlsleben am adäquatesten zum Ausdruck bringt, sodass
der große Dirigent und Musiktheoretiker E. Ansermet (1985, Die
Strukturen des Bewusstseins, S. 772 ff.) die Musik geradezu als Sprache
des Gefühls bestimmt. Das Gefühl ist primär bzw. im Kern eben weder
(kognitiver, formaler) Zusammenhang noch (volitionaler, willenshaf-
ter) Handlungsimpuls, sondern primär und im Kern seelisch-geistige

197

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schwingung, Bewegtheit, Gestimmtheit, sagen wir mit Brandenstein
(1947, S. 371–389, 1968, S. 110–111) seelisch-geistige, personale Ge-
staltung, bildendes Leben, verzaubernde Kraft oder mit Dürckheim
(2000, S. 84 ff.) bewegte, intime Inständlichkeit, »Seinsfühlung«.

Damit ist das Gefühl klar von der leiblichen Empfindung, vom
leiblichen Trieb (Drangempfindung), von der kognitiven Vorstellung,
von der Phantasie (die vorzüglich aus dem Gefühl entspringt) und vom
setzenden Willensimpuls abgegrenzt. Wohl hat es eine kognitive und
volitionale Seite, diese sind aber ganz gefühlshafter Art, gleichsam, wie
Brandenstein (1947, S. 371–389, 1968, S. 110 ff.) beweist, ins Gefühls-
leben eingeschmolzen. Geben wir ein Beispiel: Der sinnhaft-geistige
Bezug einer Bedrohungssituation gehört unmittelbar zum Wesen, zur
inneren Struktur des Angstgefühls und macht darum dessen Gefühls-
logik aus, während der Gedanke, »Die Ursache meiner Angst ist mein
Vorgesetzter, der mir mit dem Verlust des Arbeitsplatzes droht.« von
der Angst zwar sicherlich evoziert wird, aber nicht dem Gefühl, son-
dern dem mit ihm korrelierten Intellekt entstammt und daher auch
ziemlich »gefühllos« vollzogen werden kann. So kann ja auch ein Au-
ßenstehender urteilen, ohne dabei Angst fühlen zu müssen, während
die Bedrohlichkeit in ihrem Wesen völlig angstfrei nicht zu erfahren
und zu erfassen ist.

Die Gefühlsdefinition Spinozas ist, wie wir nun klar sehen, nicht
haltbar, erstens weil sie ungenügend, nämlich zu weit ist und zweitens
weil sie am Wesen des Gefühls vorbeigeht. Vor allem lässt sich das
Wesen des Gefühls, seine spezifische Seinsart, nicht auf dem Hinter-
grund der Form-Stoff-Lehre (Leib-Seele-Dualismus) klären, ja sie wird
dadurch wesentlich verdunkelt und verstellt. Nur eine tief dringende
Geistontologie, wie sie Brandenstein (1947, S. 325–413, S. 478–510)
vorgelegt hat, kannWesen und Stellung des Gefühls im Leben adäquat
bestimmen. Und danach ist die Aufspaltung in Geist-Form-Idee-Ver-
nunft und Leib-Gefühl unhaltbar. Der Geist selbst ist Gefühl (natürlich
nicht nur), und der Leib selbst hat eine Form (die nicht mit der Seele
oder der Vernunft identisch ist). Der Geist selbst hat eine emotionale
Seite (neben seiner intellektuellen und volitionalen), und der Leib
selbst ist geistig (sinnhaft, intentional) strukturiert, und zwar schon
vormenschlich. Nur darum kann sich Geistiges im Leib und in der
Materie (z.B. in einem Kunstwerk) ausdrücken; nur darum kann der
Leib Geistig-Personales in Mimik, Sprache und Verhalten vermitteln.
Die Differenz zwischen Geist und Leib ist nicht in der Seinsart (hier

198

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vernunft, dort Gefühl) zu suchen, sondern im Seinsrang: Während der
Geist (das Ich, das Wir, das Man, die Person) wesenhaft selbstaktiv und
selbstbezüglich ist, ist der Leib im Kern das Werk und passive Medium
einer geistigen, sich im Leib ausdrückenden vormenschlichen Aktivi-
tät, die der Mensch weiterführt und durch seine spezifische Aktivität
bereichert.

5.2. Das Problem der Nomenklatur

Auf diesem Hintergrund können nun mehrere offene Probleme, ein
sprachliches und zwei sachphilosophische, angegangen und gelöst wer-
den. Erstens: Lassen sich die vielen Namen und Wörter, die in die Welt
der Gefühle hineinreichen, sinnvoll miteinander verbinden? Zweitens:
Wie ist der Zusammenhang zwischen Gefühl und Intellekt bzw. Ge-
fühl und Wille beschaffen? Und drittens: Wie ist der Zusammenhang
bzw. die Wechselwirkung zwischen Gefühl und Leib (Empfindung) zu
denken?

Unter dem Terminus »Gefühl« soll das verstanden werden, was
wir als die Wesensstruktur der Gemütsbewegung ermittelt haben. Sie
setzt sich aus drei voneinander untrennbaren, dennoch wohl unter-
scheidbaren Komponenten zusammen. Im Mittelpunkt steht das
Schwingungsmoment, die Stimmung oder Gestimmtheit, die spezi-
fische Tönung einer das Erleben, den Leib und die Beziehung mit-
formenden Gemütsbewegung. Hierbei handelt es sich um die Gestal-
tungsseite des Lebens im Rang einer aktiven, einer erlebenden
Wirklichkeit, also eines Subjektes.5 In dieser Sicht kann es kein Sub-
jekt, ja nicht einmal einen reinen Geist ohne Gefühl geben. Auch Gott

199

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

5 Da das Gefühl traditionell entweder vorwiegend leiblich-vitalistisch-sensual (James)
oder vorwiegend von seiner Lust-Unlust-Seite (Kant) her oder vorwiegend in seiner
reaktiv-affektiven (Spinoza) Variante betrachtet wurde, ging die Kernkompetenz des
Gefühlswesens verloren, nämlich seine spontan und initiativ bildend-gestaltende, etwa
rhythmisierende, belebende, anfeuernde Potenz. Nur wenige haben sie gesehen, am
klarsten und tiefsten vielleicht Goethe, dessen ganze Lebens- und Werkgestaltung un-
mittelbar aus dem Gefühlsschaffen heraus lebt. In der Differenz wird diese Kompetenz
wie so oft fasslicher: Während der Wille (meist recht schroff und oft hart und kalt) setzt
(durchsetzt, entscheidet, handelt), waltet, webt und bildet das (meist warme) Gefühl;
während der (meist nüchterne, oft kühle, manchmal auch scharfe) Verstand schaut,
durchschaut, ordnet und lenkt, strömt, umfasst, gestaltet, durchpulst und gliedert das
(weiche, wogende) Gefühl.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


muss, wenn es ihn gibt und wenn wir ihn uns als Subjekt, als Person
oder Ich denken, Gefühl haben. Und tatsächlich wurden ihm immer
schon Gefühle wie die Liebe, die Barmherzigkeit, das Mitgefühl, die
Freude zugeschrieben. Diese Kernkomponente des Gefühls besitzt als
zweite, beigeordnete Komponente etwas, das man die Gefühls- oder
Affektlogik des Gefühls nennen könnte. Es gibt kein Gefühl schlecht-
hin oder ein völlig unbestimmtes Gefühl (wie die Lebensphänomeno-
logie zu meinen scheint, wenn sie z.B. vom »euthymen Grund«
spricht), sondern jedes Gefühl hat eine konkrete innere Struktur und
gehorcht einer bestimmten immanenten Sinnlogik, die nicht aus-
tauschbar ist. Eine Angst ist ohne das Wovor einer Bedrohung (wie
bestimmt oder unbestimmt, wie real oder irreal diese auch immer sein
mag) und ohne das Worum des Bedrohten ebenso wenig denkbar wie
ein Vertrauen ohne die Hingabe an eine tragende Wirklichkeit. Und
genauso wenig ist eine Sehnsucht ohne die Ausrichtung auf ein er-
wünschtes Noch-Nicht wie eine Eifersucht ohne Vergleich und ohne
die Befürchtung, eine »geliebte« Person an jemand Anderen zu verlie-
ren, denkbar. Als dritte Komponente fanden wir in der Wesensstruktur
des Gefühls ein dynamisches, willenshaftes Moment, dem das Treiben-
de und Hemmende, das Belebende und Bedrückende der Gefühle zu
verdanken ist. Diese Komponente bedingt die mehr oder weniger aus-
geprägte Motivationalität aller Gefühle, am meisten der Wunsch- und
Affektgefühle, am wenigsten der Stimmungsgefühle.

Den Terminus »Affekt« reservieren wir für eine bestimmte Klasse
von Gefühlen, nämlich für die Reaktionsgefühle. Da diese Gefühle
immer im Kontext einer Situation entstehen, tritt das intentionale Mo-
ment stärker in den Vordergrund, zumindest nicht weniger stark als bei
den sehr intentionalen Wunschgefühlen. Da es sich außerdem meist
um rasche, prompte Gefühle handelt, man denke an den Zorn, die
Angst, den Hass, den Neid, sind sie auch besonders heftig, »leiden-
schaftlich«, meist auch kurz dauernd und rasch verfliegend. Diese Hef-
tigkeit der Gemütsschwingung ist der Hauptgrund für die starke Mit-
beteiligung des Leibes, sowohl was die Empfindungen als auch was die
Körperfunktionen angeht. Hier ist wohl die Quelle der meisten oben
genannten Irrtümer zu suchen. Denn die körperliche Mitreaktion kann
im Falle der Affekte so stark sein, dass sie massiver erlebt wird als die
zugrunde liegende affektive Gemütsbewegung selbst, zumal dann,
wenn aus inneren Gründen, was oft der Fall ist, das Gefühl verdrängt
wird. Übrig bleibt dann die Körperreaktion, z.B. ein Herzrasen, abge-

200

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


koppelt von ihrer affektiven Grundlage und ihrerseits neue Gefühls-
reaktionen (Affekte), wie etwa die Angst, auslösend. Solche Verhält-
nisse sind die Geburtshelfer jener Theorie, die behauptet, Gefühle sei-
en überhaupt die Folge von Körperempfindungen bzw. diese seien der
Kern von jenen. Gegen diese Theorie spricht vieles, unter anderem die
Existenz von Gefühlen, sogar von Affekten, die sich nahezu ohne leib-
liche Mitreaktion vollziehen.

Den Ausdruck »Stimmung« schränke ich auf solche Gefühle ein,
die auf kein äußeres Objekt bezogen sind, sondern gefühlsreflexiv auf
den Betroffenen zurückweisen, z.B. die Stimmung der Traurigkeit, der
Heiterkeit, der Gelassenheit, des Grams, der Ängstlichkeit. In vielen
Fällen sind sie zeitstabil und können lange, manchmal ein Leben lang
anhalten, und oft bilden sie das emotionale Fundament, das so genann-
te Temperament einer Persönlichkeit oder einer Personengemeinschaft
(ja sogar manchmal eines Volkes, einer Kultur, einer Kunstströmung
usw.!).

In Übereinstimmung mit den neueren Gefühlstheorien (Krause
1998, Schmidt-Atzert 1996, Kap. 1, S. 13–30) fasse ich unter den Ter-
minus »Emotion« das gesamte Gefühlsleben (Affekte, Wunschgefühle,
Stimmungen), einschließlich seiner leiblichen Mitreaktion (Empfin-
dung, Funktionen, Mimik), seiner kognitiven Schablonen, Handlungs-
bereitstellung und Versprachlichung. Hierbei handelt es sich um ein
»Konstrukt«, das nicht stabil ist, da mit jedem Gefühl sehr verschie-
dene leibliche, kognitive und volitionale Reaktionen verbunden sein
können, wie ja auch umgekehrt ein und dieselbe leibliche Mitreaktion
(z.B. die Herzfrequenzsteigerung) die Folge sehr verschiedener Gefüh-
le, z.B. von Angst und von Freude, sein kann.

Auch das Wort »Empfindung« hat eine lange wandlungsreiche
Begriffsgeschichte. Im 18. Jahrhundert, dem Jahrhundert der »Em-
pfindsamkeit«, bedeutete es das, was wir heute Gefühl nennen. Schon
Goethe verwendet beide Wörter synonym. Im wissenschaftlichen bzw.
philosophischen Kontext muss klar unterschieden werden, weswegen
es sinnvoll ist, den Begriff »Empfindung« für die sinnlich-leibliche
Wahrnehmung zu reservieren, vor allem für die interozeptive Leib-
wahrnehmung. So empfinden wir eine warme Hand, ein Herzklopfen,
einen stechenden Schmerz, eine brennende Wollust, eine überwälti-
gende Müdigkeit, einen Hunger, einen Durst, aber wir fühlen oder
spüren Trauer, Angst, Zorn, Mitleid, Zuneigung, Hoffnung, Neid, Hass
und Sehnsucht.

201

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Termini »Trieb« und »Leidenschaft« sind nicht spezifisch und
haben sehr divergente Bedeutungen. Aufgrund ihrer starken inneren
Dynamik drängen und treiben die meisten Gefühle, besonders die
Wunsch- und die Affektgefühle (weniger die Stimmungsgefühle). Des-
halb dürfen sie aber nicht mit den leiblichen Trieben bzw. leiblichen
Bedürfnissen (Hunger, Durst, Atem, Sexualität, Ausscheidung, Schlaf
usw.) gleichgesetzt werden. Es liegt allerdings auf der Hand, dass sich
insbesondere die Wunschgefühle mit den leiblichen Bedürfnissen aufs
Engste verbinden – wünschen wir uns doch in der Regel (wenn auch
nicht notwendig!) das, was sich leiblich als Mangel – als Hunger, Durst,
Schlafbedürfnis usw. – meldet. Die »Leidenschaft« wiederum bezeich-
net überhaupt kein Gefühl, sondern bestenfalls den Grad seiner Inten-
sität. Im heutigen Sprachgebrauch meint »Leidenschaft« fast soviel wie
Verliebtheit, erotisches Begehren, sehnsüchtiges Anhangen, während
das Wort »leidenschaftlich« auf alles angewendet wird, was engagiert
und mit Hingabe getan wird, etwa auch die Lösung einer mathemati-
schen Aufgabe. Spricht man dagegen von »Leidenschaften« im Plural,
dann meint man in der Regel besondere Interessen, Hobbys, Vorlieben.
Früher verstand man darunter die Affekt- und Wunschgefühle, vor
allem jene, die uns negativ binden und unfrei machen, also suchtar-
tigen Charakter haben.

Entschieden muss die unkritische Gleichsetzung von Wunsch-
gefühl und Wille (so z.B. bei Schopenhauer, Nietzsche und Freud) zu-
rückgewiesen werden. Auch wenn fast alle Gefühle Handlungen evo-
zieren oder antreiben (bzw. hemmen), so handeln sie doch niemals
selbst. Manchmal, wenn sie besonders heftig sind, mag der Eindruck
entstehen, das Gefühl, der Affekt selbst handle unmittelbar, es sei also
z.B. die Angst, die unmittelbar die Fluchthandlung bewirke. Das ist aber
ein empiristischer Irrtum, dem z.B. viele Neurobiologen (G. Roth) ver-
fallen. Es ist immer der Wille, der handelt, nie das Gefühl, auch und
gerade in den Fällen, wo er vom Gefühl überwältigt und zum unfreien
Ausführungsorgan degradiert wird, sodass seine Aktivität im Affekt-
sturm geradezu untergeht. Das Gefühl drängt zur Handlung, gestaltet
sie auch, etwa durch gewisse Rhythmisierungen, aber es tätigt sie nicht,
das tut der die Handlung setzende und –durchsetzende (oft unbewusste)
Wille.

Unter »Affektion« soll jenes Geschehen verstanden werden, das
mit einer Ein- und Wechselwirkung zusammenhängt und weitgehend
mit den deutschenWörtern »Erleiden« und »Widerfahrnis« (»Pathos«)

202

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


identisch ist. So wird ein Organismus durch die Lufttemperatur, durch
einen Schlag, einen Schrei affiziert, wobei in dieser Affektion immer
ein passiv-rezeptives und ein aktiv-rezeptives Moment mitwirken. Ob
und was der Betroffene dabei fühlt (welcher Affekt dadurch ausgelöst
wird), ist dabei völlig offen. Da Affekte und überhaupt alle Gefühle
aktiv und dynamisch sind, also wirken können, sind sie auch zur
Affektion befähigt. So affizieren Gefühle den Leib, aber nehmen auch
direkten Einfluss auf die Gedanken-, Phantasie- und Willenswelt. Ja
Gefühle können auf Gefühle im Sinne einer »Selbstaffektion« wirken,
z.B. kann ein Schuldgefühl eine depressive Verstimmung auslösen.
Recht besehen kommt jedem Gefühl, auch jenen, die auf äußere Ob-
jekte bezogen sind, eine reflexive Komponente zu (die dann zumeist
unbewusst oder implizit ist), d.h. sie wirken auch auf sich selbst, oft
im Sinne einer Selbstverstärkung. Besonders an der Angst ist das schön
zu studieren. Während also der Affekt ein spezifisches Gefühl ist, ist
die Affektion eine Wirkungsweise, die im Übrigen durchaus auch bei
anderen Aktivitäten, z.B. kognitiven und volitionalen Akten, stattfin-
det. Affektion und Affekt sind als weder dasselbe noch notwendig mit-
einander verknüpft.

Über die Termini Lust, Unlust, Schmerz, Pathos, Krankheit usw.
wurde an anderer Stelle verhandelt, sodass deren Besprechung nicht
wiederholt werden muss.

5.3. Gefühl und Verstand, Gefühl und Wille

Wohl gibt es kein Gefühl ohne eine immanente, verstandeshafte Zu-
sammenhangsstruktur und kein Gefühl ohne immanentes, willenshaf-
tes Kraftpotential, doch handelt es sich hierbei nur um den kognitiven
und den volitionalen Abglanz des eigenständigen Verstandes und des
eigenständigen Willens im Gefühl selbst. Dennoch ist diese Ent-
deckung, die meines Wissens erst durch die Geistontologie Branden-
steins (vgl. z.B. Philosophische Anthropologie 1947, S. 325–413) mög-
lich wurde, von entscheidender Bedeutung. Sie beweist nämlich, dass
Wille, Verstand und Gefühl einander korrelat sind, d.h. bei aller Un-
terschiedenheit nicht verschieden, nicht echt getrennt, sondern mit-
einander unauflösbar verschmolzen sind (und nach Brandenstein in
unzeitlich genau geordneter Weise auseinander entspringen). So tritt
das Gefühl keineswegs gleichsam von außen, etwa von unserer tieri-

203

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen Natur zum Geistigen hinzu (wie etwa die Seelenteillehre des
Aristoteles nahe legt), vielmehr besitzt der Geist immer schon eine
Gefühlskomponente. Damit lösen sich viele Probleme auf. Denn selbst-
verständlich gilt, was auf das Gefühl zutrifft, umgekehrt auch fürWille
und Verstand (Ratio, Intellekt). Auch der Wille besitzt eine rationale
und eine emotionale Komponente; auch der Intellekt wird von einer
volitionalen und einer emotionalen Seite mitkomponiert. Beispiele
mögen dies veranschaulichen. Herrscht die Willenskomponente vor,
wie z.B. bei einem Wettkampf, einer politischen Entscheidung, im Er-
tragen einer schweren Krankheit, dann treffen wir nichtsdestotrotz
auch die anderen Komponenten des Lebens an: Der Wettkampf ge-
horcht gewissen Spielregeln, die politische Entscheidung hat Grund
und Ziel, das Ertragen der Krankheit weiß um den Ernst der Lage –
das sind die rationalen oder kognitiven Komponenten. Die emotionale,
gefühlshafte Seite drückt sich dagegen in der Geschicklichkeit des
Kämpfers aus, im inneren Einsatz des Politikers (seinem »Eifer«), in
der Geduld und Gelassenheit des Kranken. Analoges finden wir bei
Lebensgestalten, wo das Theoretische (Wissenschaftler, Lehrer, Zei-
tungsleser) oder das Emotionale vorherrscht (Künstler, Lebenskünstler,
Kind, Träumer). Brandenstein (1965a) hat die Verhältnisse hier durch-
leuchtet und erstens erkannt, dass die drei Grundseiten des Seins (Ge-
halt, Form, Gestaltung, d.h. das qualitativ-totische, das formal-seins-
logische und das mathematisch-quantitative Moment) im Rang des
aktiven Seins, des Subjektes, mit den drei Vermögen Wille, Verstand
und Gefühl identisch ist. Und zweitens konnte er zeigen, dass diese drei
Momente oder Komponenten des Seins auf drei Stufen stehen, die er
nichteigentümlich, eigentümlich und eigenartig nennt. Die lebens-
vollste Stufe ist die letzte, die eigenartige Stufe, in die aber wesenhaft
die jeweils beiden anderen Komponenten auf eigentümlicher Stufe hi-
neinverwoben sind. Daneben agieren aber alle drei Komponenten des
Geistes immer auch auf eigenartiger Stufe miteinander, so z.B. wenn
ein Politiker seine Entscheidung nicht nur (eigentümlich emotional)
geschickt und engagiert ausführt, sondern dabei (eigenartig emotional)
von Freude, Angst oder Zorn erfüllt, von irgendwelchen Wünschen
getrieben ist oder von Neid geplagt wird. Oder wenn er sich (eigenartig
rational) einen Plan zurechtlegt, den Sinn seiner Handlung erwägt, die
Folgen abwägt usw.

204

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.4. Gefühl und Leib

Gefühl und Empfindung sind nicht identisch, sondern, wie gezeigt,
fundamental verschiedener ontologischer Natur. Das Gefühl ist im
Kern ein subjektiver, bewusstseinsartiger, personaler Aktvollzug (bzw.
ein entsprechendes Zustandsergebnis solcher Akte), die sinnliche Emp-
findung dagegen ist die gegenständlich-passive Gehaltskomponente
einer sinnlich wahrgenommenenWirklichkeit, z.B. die Farbe eines Bil-
des, der Schmerz einer Verletzung usw. In keinem Fall kann das Gefühl,
wie dies bei Scheler, Schmitz und Fuchs der Fall zu sein scheint, als die
nur höhere Stufe oder Ausprägung des vitalen Dranges bzw. der leib-
lichen Empfindung oder umgekehrt die Empfindung als die niedrigere
Ausgestaltung des Gefühls gelten. Trotzdem verbinden sich, wie die
Erfahrung lehrt, Gefühl und Empfindung sehr leicht und oft intensiv
miteinander. Woran liegt dies? Im Kern liegt dies an ihrer partiell ana-
logen Seinsstruktur: Beide sind nämlich sehr konkret und werden un-
mittelbar erlebt, etwa im Unterschied zu einem abstrakten gedank-
lichen Diskurs. Zweitens hat das Gefühl die Neigung, ja den Drang,
sich im konkreten Leben, also vor allem im Leib, im Werk, in der Be-
ziehungsgestaltung aktiv-gestalterisch auszudrücken, und da eignen
sich Sinnesempfindungen (Farben, Töne, Wärme etc.) besser als z.B.
Worte und Begriffe. Zum dritten gibt es sowohl Gefühle als auch Emp-
findungen, die durch einen »dynamischen Mangel« charakterisiert
sind, nämlich die Wunschgefühle und die Trieb- oder Drangempfin-
dungen (Hunger, Durst, Müdigkeit, Sexualität, Luftbedürfnis beim At-
men usw.). Es liegt nahe, dass wir, wie schon weiter oben erläutert, das
wünschen, was der Leib braucht. Das ist aber keineswegs notwendig so,
wie die Erfahrung lehrt. So kann eine Magersüchtige das drängende
Hungerbedürfnis aufgrund anderer Wünsche (z.B. nach Selbstkontrol-
le) durchaus ausschalten. Schließlich und endlich nähern besonders im
Falle der Leidensgefühle die aufgefundenen ontologischen Grundmo-
mente desMangels, des Zwiespaltes, der Spannung, der Hemmung und
der Zwietracht (Unruhe) Gefühl und Leib stark einander an. Hierauf
kann geradezu eine Psychosomatik aufgebaut werden. So führt z.B. der
emotionale Mangel in der Depression zu einem leiblichen Leere- und
Schwere-, die depressive Ohnmacht zu einem leiblichen Lähmungs-
zustand, der auch innere Organfunktionen wie die Verdauung blockie-
ren kann. Gleichzeitig wird der Depressive von einer seelischen Unruhe
bis ins Leibliche hinein geplagt und findet deswegen z.B. keinen Schlaf.

205

Exkurs zur Philosophie des Gef�hls

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Trotz seelisch-vitaler Erschöpfung ist der Depressive daher meistens
seelisch angespannt, und entsprechend klagt er oft über muskuläre Ver-
spannungen und Verhärtungen. Auch der Zwiespalt und die Zwietracht
wirken sich in analoger Weise im Leib (und darüber hinaus in der Le-
bensgestaltung!) aus: So erlebt der Depressive das Aufstehen am Mor-
gen oft als Zwang und fühlt sich trotz quälender Unruhe (die sich oft zur
Angst steigert) körperlich gelähmt und ohneAntrieb. Diese analogische
Sichtweise leistet zweierlei: Sie überwindet denDescartes’schenDualis-
mus, der Seele (Gefühl) und Leib (Organismus) auseinander reißt und
verfällt doch keinem dogmatischenMonismus, wie das heute üblich ist,
etwa in der Phänomenologie und Neurobiologie. Wie und warum das
Geistig-Personale (Wille-Verstand-Gefühl) überhaupt in den Leib gerät
und dort existenziell gebunden wird, ist damit natürlich nicht auf-
geklärt, dasmüsste eineMetaphysik leisten, die hier nicht erstrebt wird.
Immerhin soll aber angedeutet werden, dass die Brücke zwischen der
geistigen Person und dem Leib (und seinem materiellen Fundament)
im Letzten schon dadurch geschlagen ist, dass sich der Leib als gestalte-
tes (und damit auch gefühlsgestaltetes!) Werk geistig personaler Kräfte
erweisen lässt, von denen das menschliche Ich nur die in der Evolution
zuletzt aufgetretene Kraft ist, allerdings in seinem Fall vollständig in
den Leib versenkt und dadurch den Leib potentiell vollständig persona-
lisierend und vergeistigend.

6. Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß
dem Leidenskalk�l

Unser Diskurs dürfte gezeigt haben, dass es in concreto ein Universum
des Leidens gibt. Wenn wir die Fülle der Leidensgestalten ins Auge
fassen, dann mag mancher vielleicht sogar geneigt sein, von einem
wahrhaft verwirrenden Chaos zu sprechen. Und kein Zweifel, die Ver-
wirrung spielt im Kosmos, und vor allem im Kosmos des Leidens eine
große Rolle, eine Verwirrung, die der Mensch, der zur Stiftung von
Ordnung befähigt und berufen ist, auch schon immer zu entwirren
suchte. Dennoch herrscht im Kosmos schon vormenschlich keineswegs
ein völlig ungeordnetes, völlig irrationales Chaos vor, was schon durch
die Natugesetze und im Besonderen von der Leidensgrundstruktur
nicht zugelassen wird. Und Letztere ist es in der Tat, die, wenn auch

206

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ziemlich verhüllt, eine Gliederung der Leiden und Verwirrungen be-
wirkt und daher theoretische Klassifikationen erlaubt.

Der Leidensgrundakt ist, es sei wiederholt, aus drei Teilakten
komponiert: aus der widerwilligen Leidbejahung, der vergeblichen
Leidverneinung und der daraus entspringenden Leidenszwietracht.
Alle drei Aspekte formen jedes Leiden, doch in welcher Gewichtung
bzw. Mischung, das ist a priori nicht bestimmt. Und hier ist der Ansatz-
punkt einer gegliederten empirischen Verzweigung der Leiden. Es kön-
nen die Leiden grundsätzlich nämlich in solche, in denen die Bejahung
vorherrscht, in solche, in denen die Verneinung vorherrscht, und in
solche, bei denen sich Bejahung und Verneinung die Waage halten,
aufgezweigt werden. Diese drei Großgruppen werden von zwei Extre-
men begrenzt, jenseits derer nichts weiter vorkommt, weil beide Extre-
me ineins fallen: Das eine Extrem ist die Apathie, die völlige Leidens-
unfähigkeit, die Abstumpfung, der katatone Stupor; das andere Extrem
ist das Leidenschaos, der Leidensfuror, wie er sich etwa im Amoklauf
manifestiert. Alle fünf Leidensgroßgruppen, die wir im Leidenskalkül
kreisartig zusammenfassen, lassen sich wiederum in allen drei Lebens-
zweigen als volitionale, kognitive und emotionale Leidensformen be-
stimmen. Ihnen wollen wir jetzt nachgehen.

6.1. Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im Willens- und
Tatleben

6.1.1. Die überwiegend bejahenden pragmatischen Leidensgestalten

Wenn der Wille, der die Quelle aller Entscheidung, Handlung und
Durchsetzung ist, leidet und dieses sein Leiden überwiegend bejaht,
also sein Leid zwar nicht völlig, aber doch überwiegend hinnimmt,
dann entstehen die charakteristischen Leidensgestalten der pragmati-
schen Bejahung. Zu ihnen zählen wir die Geduld, das Ausharren, die
praktische Ergebung (amor fati) und die praktische Selbstveränderung.

6.1.2. Die überwiegend verneinenden pragmatischen
Leidensgestalten

Überwiegt dagegen die willentliche Verneinung des Leids, dann zeigen
sich zwei grundsätzliche Möglichkeiten der Leidabwehr: zum einen der

207

Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß dem Leidenskalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Angriff, zum anderen die Flucht. Der Angriff umfasst alle Formen, die
vom aktiven Widerstand und Standhalten über die Abgrenzung, den
Kampf, die Vertreibung bis zur Vernichtung reichen; die Flucht dage-
gen läuft davon, vermeidet oder verkriecht sich im Rückzug.

6.1.3. Die unentschiedenen pragmatischen Leidensgestalten

Schließlich können sich Bejahung und Verneinung die Waage halten
und sich gegenseitig paralysieren. Praktisch imponieren die Leidens-
gestalten der Unentschiedenheit, der Entschluss-, Entscheidungs-,
Wahl-, Handlungs- und Durchsetzungsschwäche bzw. -hemmung. Es
handelt sich sozusagen um »Verzweiflungen des Willens«, die sich vor
allem als Ohnmacht, als Handelnwollen, aber Nicht-Handelnkönnen
manifestieren.

6.1.4. Die pragmatischen Leidensextreme

Jenseits dieser drei Gruppen stehen die Handlungsextreme der totalen
Handlungslähmung und des Handlungschaos, des »Agierens«, des
Amoklaufes, der Panik. Beide führen, wenn sie anhalten, zur Selbstzer-
störung, da sie mit dem Leben nicht dauerhaft vereinbar sind.

6.2. Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im Gedanken- und
Erkenntnisleben

6.2.1. Die überwiegend bejahenden theoretischen Leidensgestalten

Analoge Verhältnisse finden wir in der Theoretik, im Leben der erken-
nenden Geistestätigkeit vor. Die kognitive Form der Leidbejahung wäre
eine Art Glauben, d.h. die Akzeptanz des Nichtverstehenkönnens, eine
theoretische Ergebung oder gar Unterwerfung und Auslieferung, wie
wir sie etwa in allen fundamentalistischen Weltanschauungen antref-
fen; da akzeptiert der Betroffene nicht nur, sondern er lässt sich (im
Sinne einer kognitiven Akkomodation) manipulieren.

208

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2.2. Die überwiegend verneinenden theoretischen Leidensgestalten

Verneint der Leidbetroffene dagegen kognitiv das Leid, dann greift er
es entweder gedanklich an, deutet es willkürlich um, oder er flieht es
gedanklich, vermeidet das Leid, schaut weg. Der Angriff kann als
gedankliche Auseinandersetzung oder im Sinne der Verleugnung als
kognitive Vernichtung vollzogen werden. In der Verdrängung wird
das Leid einerseits geflohen, andererseits »aggressiv« ins Unbewusste
gestoßen und damit scheinbar »vernichtet«.

6.2.3. Die theoretisch widersprüchlichen Leidensgestalten

Schließlich können sich die Gedankentätigkeiten durch permanente
Bejahung und Verneinung gegenseitig paralysieren. Das beste Beispiel
dafür liefert das berüchtigte, so qualvolle Grübeln; nicht von ungefähr
verquickt es sich oft mit Verzweiflungszuständen.

6.3. Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im Gefühlsleben

Leiden ist nicht nur Gefühl, aber im Kern ist Leiden ohne Gefühl nicht
möglich. Schon das Betroffensein ist eine wenigstens eigentümlich ge-
fühlshafte Seelengestalt, obschon auch die anderen Seelenkräfte – der
Wille und die Vernunft – betroffen sein und sich betroffen verhalten
können, z.B. im Gewissensanruf oder im Staunen. Die in jedem Leiden
lauernde Angst und der offeneWunsch, das Leiden zu überwinden, sind
dann schon gewiss volle, eigenartige Gefühlsrealitäten im Leiden. Alle
Leiden, die den ganzen Menschen erfassen und durchdringen, weisen
schließlich immer eine starke Beteiligung des Gefühls auf, vor allem
der Wunsch- und Affektgefühle, aber auch der Stimmungen. Im Rah-
men einer Angststörung z.B. steht der Affekt der Angst als Reaktions-
gefühl im Vordergrund, doch webt sich in seine Dynamik in mächtiger
Weise der Wunsch, das Verlangen, die Sehnsucht hinein, den Griff der
Luft abschnürenden Angstnot zu sprengen. Der Angstaffekt wiederum
ruht bei dieser Störung in der Regel auf dem Untergrund einer be-
stimmten übergeordneten Stimmungslage, in die sich Unsicherheit,
allgemeine Bedrohungsgefühle, Lebens- und Todesangst, Aggressions-
hemmung, Selbstzweifel, Scham und vieles andere mischen.

209

Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß dem Leidenskalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.3.1. Die Leidensgestalten des Wunschlebens

Alles Leben ist nicht primär Reaktion, sondern Aktion, Streben, Wol-
len, »Spontaneität«. Ohne solchen primären Daseinsdrang wäre nichts
und könnte sich unter dem Vergänglichkeitsdruck des kosmischen
Werdens nicht halten. Wo dieser Drang innerlich erfahren wird, offen-
bart sich die Seelengestalt des Wünschens, Verlangens, Begehrens,
Sehnens, Erstrebens. Naturgemäß erstrebt sie zu sein, das strebende
Wesen zu erhalten und, so weit dies in ihm angelegt ist, dynamisch zu
entfalten. Alles Wünschen geht auf ein Mehr an Sein, auf ein Noch-
Nicht, und somit wirkt es geradezu seinseröffnend, seinsstiftend. Wäre
in diesem Universum ein Mehr an Sein unmöglich, könnte es kein
Wünschen geben. Jede Dynamik verweist so auf ein verborgenes geis-
tiges Verlangen zurück, das im Lebewesen, zumal im Menschen voll-
ends offenbar wird. Nun ist leicht einzusehen, dass es sich beim
Wunschleben um eine prekäre seelisch-geistige Wirklichkeit handelt,
denn sie ist ja auf ein partielles Nichts gestellt, eben das Noch-Nicht.
Und dieses ist nur möglicherweise ein Sein, vielleicht in Wahrheit ir-
real, vielleicht zwar real möglich, aber von Hindernissen verstellt. So-
mit droht allem Wunschleben eo ipso das Scheitern, d.h. die Nicht-
erfüllung seiner innersten Strebungsdynamik, die Enttäuschung. Hält
der Enttäuschte an seinem Wunsch fest, dann leidet er notgedrungen.
Er leidet also nicht, weil sein Verlangen unerfüllt bleibt, sondern weil
er trotz der Unerfüllbarkeit daran festhält. Dieses Enttäuschungsleiden
wird in all jenen Fällen unausweichlich, wo es sich um existenzielle
Wünsche handelt, also um solche Wünsche, die an unsere Existenz
und an unser (unaufgebbares) Selbstverständnis gebunden sind. Ge-
wiss, auch sie können losgelassen werden, der Wunsch zu leben (zu
essen, zu trinken, Mensch zu sein etc.) kann durchaus verneint werden,
aber wohl kaum ohne einen Kampf gegen die vitalen Gegenkräfte, die
ins Leben zurückziehen.

Das Leiden droht dem Wunschleben aber keineswegs nur »von
außen«, von der Nichterfüllung seiner Ziele her. Im Gegenteil verdankt
sich eine Unzahl an Leiden dem Wunschleben selbst. Denn das
Wunschleben kann in dreierlei Weise unangemessen bzw. unrealistisch
sein:
– Erstens kann ein Verlangen zu stark, zu drängend, zu ungeduldig
sein und etwas wollen, was sich jetzt noch nicht oder jetzt nicht so
einstellen kann.

210

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– Zweitens kann ein Verlangen zu schwach sein und etwa im Ange-
sicht eines Hindernisses an sich zweifeln oder gar resignieren.

– Drittens kann sich ein Wunsch ein falsches, unangemessenes Ziel
gewählt haben, so z.B. wenn Jugendliche einer »Schnüffelsucht«
verfallen und ihre Gesundheit ruinieren oder wenn der Geschlechts-
trieb entweder (auf natürliche Weise) auf ein widernatürliches Ziel
oder auf unnatürliche Weise (auf ein natürliches Ziel) gerichtet ist.
In diesen Fällen spricht man in der Psychopathologie vom perver-
tierten Wunschleben. Bekannte Perversionen vom ersten Typ sind
die Sodomie, vom zweiten Typ der sexuelle Sadomasochismus.

Es handelt sich also, wie man sieht, um die Grundkonstellationen des
Zuviel, Zuwenig und des Verkehrten, Unangemessenen, in denen sich
das leidvolle Wunschleben ausprägen kann. Nicht wünschen, fordern,
verlangen zu können ist durchaus eine Not, ja eine Krankheit, so etwa
bei vielen depressiven Menschen, die in ihrer Selbstnegation und
ihrem niedergeschlagenen Selbstwertgefühl für sich nichts in An-
spruch nehmen dürfen. Ebenso sind zur pathologischen Leidenschaft
entfesselte Wünsche, nennen wir sie »Begierden« oder Süchte, de-
struktiv und erzeugen Leiden. Alkoholsucht, Drogensucht, Sexsucht,
Konsumrausch usw. überfordern den Menschen, untergraben vor al-
lem seine leibliche Substanz und führen zu Krankheit und Tod. Enttäu-
schung, Ungeduld, Unduldsamkeit (in die eine große Portion Ärger
und Aggression gemischt ist), Begierde, Sucht, Perversion samt ihren
Entzugpendants sind typische Formen des leidvollen Wunschlebens,
die im Alltag, in der Medizin und Psychotherapie eine fundamentale
Rolle spielen. Hinzu kommen normalpsychologisch die quälende
Sehnsucht, die gescheiterte und doch nicht losgelassene Hoffnung, die
fragwürdige oder erschütterte Zuversicht, die Verzweiflung in Hinsicht
ihrer Hoffnungslosigkeit und der Verlust des Grundvertrauens. Selbst
die Angst gehört hierher, insofern sie als die Gestalt eines negativen
Wunsches gelesen werden kann, nämlich als den Wunsch, dass die ge-
fühlte Drohung nicht eintreten möge.

Eng mit dem Wunschleben hängt zusammen, was die Psychiatrie
»Antriebsstörung« nennt und, da das Konzept des Antriebs sehr un-
eindeutig ist, vielfach umstritten ist. Dass alle Lebewesen »angetrie-
ben« sind bzw. von vielerlei Kräften getrieben werden, lässt sich nicht
leugnen, aber welche und wie viele es sind, ist schwer zu bestimmen.
Grundsätzlich muss man zugeben, dass jede Fähigkeit des Menschen,
selbst das reine Denken (z.B. in Form der Neugier, des Interesses), eine

211

Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß dem Leidenskalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aktive, darum treibende Potenz besitzt. Es gibt nichts, das uns nicht
dynamisieren könnte. Der Fehler besteht wohl am ehesten darin, alle
Kräfte auf ein Prinzip zurückführen zu wollen, diese typische Tendenz
aller Wissenschaft und vor allem aller wissenschaftlichen Sekten-
bildung. Im Allgemeinen wird der »Antrieb« in der Psychiatrie eher
vitalistisch verstanden, und zweifellos wirken im Organismus, im Leib
viele treibende Kräfte, so der Atmungstrieb, der Trinktrieb, der Nah-
rungstrieb, der Ruhe- und Schlaftrieb, der Fortpflanzungstrieb, der
Bewegungstrieb, der Flucht- und Angriffstrieb u.v. a.m. Bei vielen psy-
chischen Störungen können sie darniederliegen und zu meist depressi-
ven Lebenshemmungen führen. Es wäre aber zweifellos eine unange-
messen naturalistische Einengung, den Antrieb nur auf die leiblichen
Triebe zu beschränken. Und da ist an erster Stelle das gewiss schon aus
dem Unbewussten drängende Wunschleben zu nennen, denken wir et-
wa nur an die Sehnsucht des Säuglings nach der Nähe der Mutter, den
Wunsch zu kommunizieren, Dinge zu beherrschen, den aufrechten
Gang zu erwerben, sprechen zu können usw., längst bevor er diese
Wünsche explizieren kann. Ohne diesen Antrieb, der aus der Mitte
der Psyche entspringt, wäre jedes Leben, auch jedes höhere geistige
Leben unmöglich. Da aber Leben aufgrund dieser Antriebe »Bewe-
gung« ist, impliziert alles Streben, Treiben und Drängen die Unruhe,
von innen heraus, im Grunde unaufhörlich. Das erkannte Buddha
(1998), und nicht von ungefähr setzte er am Wunschleben und an der
Aktivität überhaupt an, um die Quelle aller Leiden zu tilgen. Wer nicht
wünscht, wer nichts will, kann nicht leiden – aber er kann auch nicht
leben!

6.3.2. Die Leidensgestalten des Stimmungslebens

Die menschliche Existenz ist immer gestimmt, das ist eine zwar nicht
neue, aber von der Existenzphilosophie zu Recht betonte Wahrheit. Ob
es eine einzige oder mehrere Grundstimmungen gibt und welche das
sein soll, ist allerdings fraglich. Sicherlich tritt die Angst, wie schon
Kierkegaard in »Der Begriff der Angst« (1844) sieht, im faktischen
Leben des Menschen früh auf und spielt eine führende Rolle. Ihre Ver-
absolutierung, etwa durch Heidegger (Sein und Zeit 1927, §40),
scheint aber zweifelhaft. Logisch kann sie unmöglich die »Urstim-
mung« des Menschen sein, da nur jenes Wesen Angst haben kann,
das da sein will, also den Wunsch hat zu leben. Nur wer zu sein

212

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wünscht, kann sich um sich ängstigen. Damit nicht genug kann nur der
wünschen zu leben, der an das Leben glaubt, dem Leben, ja dem Sein
überhaupt zutraut, positiv, wünschenswert, tragfähig zu sein, und auf
diese Weise dem Leben vertraut. Ohne ein ganz basales, meist nicht
bewusst erlebtes Lebensvertrauen, ohne einen ganz fundamentalen
Lebensglauben wäre Lebensangst unmöglich!Und so ist es auch, wenn
wir uns bei der Erfahrung Auskunft holen. Schon der Säugling setzt
sein ganzes Vertrauen vor allem in die erste Bezugsperson, weit weni-
ger in irgendein Ding, ja nicht einmal in seinen Leib, dessen Beherr-
schung er sich mühsam erkämpfen muss. Hier offenbaren sich spontan
die tiefe Personalität des Menschen, sein noch unbewusstes Ich und
seine noch völlig unreflektierte, nichtsdestotrotz mächtig wirksame
Du-Bezogenheit.

Auch im Leben der Stimmungen gibt es ein Zuviel, Zuwenig und
das Unangemessene. In der Regel sind sie nicht primär auf ein Objekt
gerichtet, sondern beziehen sich unmittelbar rekursiv auf den Betrof-
fenen selbst. Das zeigt die Sprache schön an, wenn wir sagen: »Ich bin
traurig, wütend, ängstlich, hoffnungsvoll usw.« Das gilt natürlich auch
im Falle, dass diese Versprachlichung noch nicht möglich ist. Der häu-
fige Fehlschluss, wonach nicht ist, was noch nicht expliziert werden
kann, muss daher zurückgewiesen werden. Die Rekursivgestalt der
Stimmung ist nun zwar eine Form der Reflexion, aber keine kognitive,
keine explizit begriffliche, sondern eine emotionale: »Ich fühle mich
traurig.« Daher ist sie meist nicht so bewusst, auch für den Erwachse-
nen nicht immer bewusst fassbar und ausdrückbar. Reflexive Intentio-
nalität darf also nicht auf das intellektuelle Leben beschränkt werden,
sie ist auch unmittelbar als Wollen und als Fühlen möglich. Durch die
emotionale Rekursion wird nun der fühlende Mensch unmittelbar in
sich befestigt, ja er schließt sich dadurch an sich an und oft in sich ein,
das sehen wir besonders bei pathologischen Stimmungen, in die der
Mensch geradezu versinken kann. Eine abgrundtiefe Traurigkeit kann
so mächtig werden, dass die sinnliche Wahrnehmung der Welt, ja des
eigenen Leibes erlischt, wenigstens für Augenblicke. Zweitens bewirkt
die Rekursivität der Stimmungen ein seelisches Fundament, das die
permanenten Wechsel des Lebens trägt. Ohne irgendwelche (meist
positiven) Grundstimmungen wäre Leben kaum möglich, auch wenn
wir uns ihrer nicht bewusst werden. Drittens färben sie alles ein, was
wir denken und tun, ja sie eröffnen, wie Heidegger (1979, §29,
S. 134 ff.) betont, einen fundamentalen Sinn- und Verstehenshorizont.

213

Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß dem Leidenskalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Doch übertreibt Heidegger, wenn er alles Denken und Erkennen von
Stimmungen bzw. Befindlichkeiten abhängig sein lässt. Das ist so
durchaus nicht der Fall, denn es ist möglich, dass wir einen Erkennt-
nisprozess erfolgreich vollziehen, obwohl wir nicht entsprechend
gestimmt sind. Auch beachtet Heidegger nicht genügend, dass Stim-
mungen das Denken sehr stark beeinträchtigen und verzerren können.
Stimmungen sind ja naturgemäß sehr persönlich, »subjektiv« und
müssen um der Objektivität des kognitiven Lebens willen immer
kritisch betrachtet werden. Schließlich und endlich bewirken Stim-
mungen durch ihr eigenartig ausstrahlendesWesen fast immer um sich
herum bestimmte oder unbestimmte Atmosphären und wirken so ein-
dringlich an der Gestaltung der Welterfahrung, zumal der Begegnun-
gen und Beziehungen der Menschen untereinander mit.

Wer darum nicht gestimmt ist, sprich eine Stimmungsleere erlei-
det, der verliert erstens den unmittelbaren Kontakt zu sich selbst, er
spürt sich nicht mehr, aber er verliert auch den gefühlten und so erst
erfüllten Kontakt zur Welt. Es verwundert darum nicht, dass die »Ge-
fühllosigkeit«, die emotionale Anästhesie zu den quälendsten Leiden
gehört, die denkbar sind: Der Mensch ist tot bei lebendigem Leibe, er
erlebt sich wie eine denkende Maschine, seiner selbst zutiefst entfrem-
det und daher fremd. Das entsprechende Dennoch-Gefühl ist dann das
Grauen.

Weniger quälend, doch immer noch sehr leidvoll sind alle jene
Zustände, in denen sich eine negative Stimmung verabsolutiert und
den ganzen Menschen in Beschlag nimmt, so im Falle der panischen
Angst, der abgrundtiefen Traurigkeit, der grenzenlosen Verzweiflung,
des alles zerfressenden Neides, der Verbitterung, des Grams, der un-
endlichen Sehnsucht. Jedes Gefühl kann Stimmungscharakter anneh-
men, aus einem bloßen Akt oder Einzelvollzug in einen Dauerzustand,
eine Gefühlshaltung übergehen. Wenn sich diese Transformation an
einem leidvollen Gefühl vollzieht, haben wir eigentlich immer eine
Pathologie vor uns, was beweist, dass nur die lebensvollen, erfüllten,
positiven Gefühle auf natürliche Weise dauerhaft sein können. Immer
zufrieden, immer gelassen, immer dankbar zu sein, schließt keinen
seelischen Widerspruch ein, dagegen immer ärgerlich, unzufrieden,
verbittert, hoffnungslos sein schon. Man könnte daraus einen emotio-
nalen kategorischen Imperativ formulieren.

Wegen ihres zuständlichen Dauerwesens eignet den negativen,
leidvollen Stimmungen ein eigenartiger Lastcharakter, etwa im Gegen-

214

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


satz zur »brennenden« Eigenart der Wunschgefühle. Sie vermögen al-
les Leben, das seelische, geistige, ja das soziale und leibliche geradezu
zu erdrücken, zu verdüstern, zu verengen, während die positiv-freud-
vollen Stimmungen das Leben leicht machen, weiten, heben, durch-
strahlen. Wie alle Gefühle wirken auch die Stimmungsgefühle in be-
sonderer Weise auf den Leib, seine Empfindungen und Funktionen.
Der Grund ist folgender: Alle Funktionen des Leibes vollziehen sich
keineswegs, wie eine allzu naturalistische Leibphilosophie meint, völlig
autonom, sondern bedürfen der Erweckung und Belebung durch das
Gefühlsleben. Außerdem gehorchen die leiblichen Funktionen einer
zirkulären Rhythmik, die durch das Gefühlsleben wenn zwar auch
nicht originär verursacht, so doch ausgelöst, »getriggert« wird. Das
beweisen in klassischerweise die Funktionshemmungen bei vielen de-
pressiven und Angststörungen, das Erliegen der Verdauung, die Herz-
rhythmusstörungen, die Atemeinengung, die Störung des Schlaf-
rhythmus u.v. a.m. Doch auch umgekehrt bewirkt ein Übermaß an
Stimmungsdynamik, z.B. eine chronische Ängstlichkeit, ein chro-
nischer Ärger, eine Konfusion der leiblichen Funktionsrhythmik. Man
übertreibt nicht, wenn man behauptet, der Leib sei auf die Gestaltung
durch seelische Akte und Zustände angelegt, im Übrigen schon vor-
menschlich. Nur so wird verständlich, dass der tierische Leib schon an
sich offen für die Weiter- und Umbildung durch die spezifisch seelisch-
personale Geistigkeit des Menschen ist und damit zum typisch
menschlichen Leib wird, schon physisch, erst recht dann in seiner kul-
turellen Überformung durch Einritzungen, Tattoos, Einfärbungen,
Kleider, Schmuck usw.

6.3.3. Die Leidensgestalten des Affektlebens

6.3.3.1. Die überwiegend bejahenden Affektleiden

Vielleicht am bedeutungsvollsten differenziert sich das Leiden im Ge-
fühlsleben und da im Affektleben, in den reaktiven Gefühlsgestalten
aus. In der Trauer und ihren verwandten Gefühlen, etwa in der Weh-
mut, z.T. in der Sorge, in gewissen Formen der Depression usw.,
herrscht zweifellos die Bejahung des Leidens vor, und das Aufbegehren
steht zurück. Das Spektrum reicht von der einfachen emotionalen Hin-
nahme über die Selbstveränderung (Akkomodation nach Piaget 1988,
S. 32–38) bis zur emotionalen Unterwerfung und Selbstaufgabe, der
Selbstdemütigung z.B.

215

Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß dem Leidenskalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.3.3.2. Die überwiegend verneinenden Affektleiden

Auch bei den Affektgefühlen kommt es zu einer Polarisierung inner-
halb dieser Gruppe: Wir haben auf der einen Seite die aggressiven
Wutgefühle, die das Leidobjekt angreifen, vertreiben, verändern oder
vernichten, während auf der anderen Seite die typischen Angst-, d.h.
Fluchtgefühle mit ihrem großen Spektrum stehen, das von der Befan-
genheit, vom Zaudern und Zögern über die Schüchternheit, Unsicher-
heit, Verschämtheit, Ängstlichkeit, Furchtsamkeit bis zur Angst, zum
Schrecken, zum Entsetzen und Grauen reicht. Auch der Ekel ordnet
sich wohl in diese Gruppe ein (vermischt mit einer aggressiven Kom-
ponente).

6.3.3.3. Die verzweifelten Affektleiden

Schließlich können sich die Gefühle die Waage halten, und es entste-
hen alle Formen der Verzweiflung, zu denen wohl auch manche For-
men der Sorge, dann der Gram, die Verbitterung, die Resignation, das
Scham- und Schuldgefühl, die reuige Zerknirschung und die schwere
Depression gehören.

Selbstverständlich vermischen sich die Gefühlsgruppen oft. So
kann eine Angst Verzweiflungscharakter annehmen, in der Scham wü-
tet immer die Angst usw. Ja das Leben lehrt uns, dass sich alle drei
großen Lebenszweige des Leidens endlos neuartig verflechten können,
immer feiner, immer bunter, sodass eine Systematisierung ab diesem
Punkt schon sehr fragwürdig wird. Dagegen scheint, dass mit der hier
vorgelegten Gliederung die Fülle des Lebens und Leidens im Ganzen
doch noch mehr erhellt als verzerrt wird. Allerdings habe ich die Indif-
ferenz-, Zufriedenheits-, Glücks- und Erfüllungsgefühle darin unbe-
rücksichtigt gelassen; mit ihnen würde der Gefühlskosmos erst voll-
ständig und rund. Doch das überschreitet bei weitem die in dieser
Arbeit gesetzten Grenzen, eben die Grenzen des Leidens.

6.4. Die Zeitlichkeit der vollwirklichen Leidensgestalten (Teil 2)

Die Aufhellung der logisch-überzeitlichen Struktur der eigenartigen
Leidensgestalten bahnt uns auf zwanglose Weise den Weg zu ihrer
besonderen eigenartigen Zeitlichkeit. Denn es ist unbestritten, dass
sich alle angeführten Leidensgestalten, vor allem die emotional-dyna-
mischen, in der sukzessiven Zeit erstrecken. Dabei machen wir die

216

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wichtige Beobachtung, dass jede Leidensgestalt durch ihre jeweilige
Dynamik und Struktur eine ihr eigene Zeitlichkeit schafft und gestal-
tet. Damit wird klar, dass es unmöglich ist, unmittelbar Zeit zu stiften,
Zeit zu synthetisieren, wie so manche Zeittheorien nahe legen, son-
dern vielmehr gilt, dass sich das Lebendige in seiner konkreten Fülle
und seinen konkreten Möglichkeiten selbst ergreift, vollzieht und eben
darüber, also mittelbar, Zeit gestaltet. Zeit ohne Gehalt kann nicht kon-
stituiert werden – der Gehalt aber muss gesetzt, d.h. ergriffen, getan,
vollzogen, geschaffen werden. Darum ist es irreführend zu sagen, der
klinisch Melancholische bleibe zeitlich hinter sich zurück oder könne
die genetisch-künftige Zeit nicht gestalten, denn in Wahrheit kann er
sich nicht mehr in seinem existenziellen Gehaltspotential ergreifen
und vollziehen, er kann nicht mehr wollen, nicht mehr Ziele setzen,
nicht mehr »sich tun«, »entwerfen« – und eben auf diesem Wege nicht
»auf der Höhe seiner Zeit bleiben«.

Ich will an dieser Stelle nicht alle möglichen Leidensgestalten in
ihrer Zeitlichkeit untersuchen und beschränke mich daher auf einige
wenige, vor allem emotionale Beispiele. Es liegt auf der Hand, dass hier
ein unbegrenztes phänomenologisches Material der Durcharbeitung
harrt.

Beginnen wir mit dem Extrem der Gefühlsapathie, die bei vielen
klinischen Leiden angetroffen wird, so fällt sofort die eigenartige
»Zeitstase« dieses Leidens auf. Der Betroffene scheint wie gefangen in
einer nicht mehr wandelbaren bzw. aktiv veränderbaren Zeitfalle zu
sitzen: »Man kann nichts mehr machen.«, »Alles ist sinnlos.« – die Zeit
steht still und alles, selbst das Kommende, ist von der Vergangenheit
kontaminiert, gilt als »das Immer-Gleiche« und mutet als je-schon-ver-
gangen an. Neues scheint unmöglich. Bewegte Gegenwart und leben-
dig-offene Zukunft sind nicht mehr erlebbar. Das schließt nicht aus,
dass sich solche Menschen wie getrieben fühlen, gequält von einer un-
erträglichen Unruhe. Denn erstens ist ein Stillstand niemals vollstän-
dig und absolut (da ja das Gefühl des Stillstands als Gefühl schon ein
Minimum an Bewegung impliziert), und also die Dennoch-Bewegung
wie ein Zwang erlebt wird; und zweitens haben diese Menschen be-
rechtigterweise das quälende Gefühl, immer »zu spät« zu sein, dem
eigenen Leben, seinenMöglichkeiten und Aufträgen hoffnungslos hin-
terher zu laufen. Lähmung kippt dann leicht in Unruhe und Raserei
um, die Zeit erhält manische Züge, die sich so aufschaukeln, d.h.
selbstaffirmativ verstärken, dass daraus tatsächlich ein manischer Zu-

217

Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß dem Leidenskalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stand, also das andere Extrem des Leidens, hervorgeht und mit ihm das
Phänomen der rasenden »Zeitflucht«.

Wenn es dem Betroffenen gelingt, ein unaufhebbares Leid, etwa
einen Verlust, teilweise oder überwiegend zu akzeptieren, dann stellt
sich naturgemäß die Gestalt der Trauer ein. Da in ihr das Leid verarbei-
tet, »verdaut« wird, wird es von einer eher langsamen und kontinuier-
lichen Zeitbewegung charakterisiert: Der Trauernde »brütet« über sei-
nem Leiden; er beschäftigt sich innerlich-reflexiv damit; er hängt
seinem Verlust nach und »ruminiert« ihn. Während am Anfang eines
Verlusterlebnisses meist ein heftig-stechender und aufbegehrender
Schmerz gefühlt wird, beobachten wir eine beträchtliche Verlang-
samung dieser Bewegung, wenn der akute Schmerz in einen »chro-
nischen« Trauerschmerz, ja in eine Trauerlast übergeht. Nicht umsonst
spricht man von einem Trauerjahr, denn die Trauer braucht Zeit, sie
dauert, und sie nimmt sich die Zeit, ja sie verlangsamt sie, um ihre
Integrationsarbeit besser leisten zu können.

Eine deutlich andere Zeit- und Raumgestalt zeigt die Angst: Sie
flieht vor einer Bedrohung, verkriecht sich, macht sich klein und will
unsichtbar werden, »im Boden versinken«, besonders im Falle der
Schamangst. Außerdem sucht sie Schutz, entweder bei Stärkeren oder
in irgendwelchen »Bunkern«. Nicht von ungefähr kann sich die Angst
so eingraben, dass ein Zugang zu ihr – physisch wie psychisch – un-
möglich wird. Der Fluchtimpuls weist zumeist eine heftige, rasche
Bewegung auf, denn es geht ja darum, schnell aus einer realen oder
vermeinten Gefahrenzone zu entkommen. Dennoch gibt es Angst-
gestalten, die sich allmählich ankündigen und ausbreiten, dann däm-
mert nur langsam, was da heraufzieht. Während die Angstformen des
Schreckens und Entsetzens blitzartig einschießen, entfaltet sich das
Grauen eher aus der Tiefe, auf breiter Front und allmählich. Wenn die
Angst durch Raschheit oder Größe überwältigt, dann kann sie das Be-
wegungspotential des Betroffenen lähmen – und die Zeit steht still,
aber in grenzenlos angespannter Weise, gleichsam wie ein Gummi,
der bis zum Äußersten gespannt ist und sogleich reißt.

Die Gefühle Zorn, Wut und Hass bieten das Bild einer raschen,
heftigen, aufbrausenden Bewegung. Im Gegensatz zur Angst fliehen
sie nicht vor der Gefahr, sondern greifen sie an, suchen sie zurück-
zuschlagen oder zu vernichten. Der Hass will vernichten, die Wut be-
gnügt sich mit der Vertreibung, der Zorn grenzt sich ab. Erreichen
diese Gefühle ihr Ziel, beruhigen sie sich relativ rasch. Das ist anders

218

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beim Ärger, einer Art gezügelter, gebremster Wut, die nicht in Hand-
lung übergehen mag, sondern im Betroffenen »knirscht«, d.h. sich re-
flexiv in ihn hineinwühlt. Der Ärger neigt zu stagnativ-anhaltenden
Zeitgestaltungen, weswegen er leicht chronifiziert und zur Verbitte-
rung wird.

In der Verzweiflung gelingt es dem Betroffenen weder, das Leid
hinzunehmen noch es anzugreifen. Er schwankt hin und her gerissen
zwischen zwei Extremen und dringt nicht zur Entscheidung durch.
Entsprechend ist er aufgewühlt und bleibt dennoch nach außen oft
unbewegt und handlungsunfähig. Die Zeitgestalt erscheint wie eine
Oszillation, die bis zum Zerreißen gespannt und aufgepeitscht ist. Da-
rum sind diese Leiden mit die furchtbarsten – sie zerreiben den Leiden-
den förmlich, psychisch wie physisch und zeitigen, wenn anhaltend,
wohl immer psychosomatische und psychosoziale Schäden. Nach au-
ßen wirken die Verzweifelten oft apathisch, aber sie sind in einem »wü-
tenden« Aufruhr, der allerdings jederzeit entweder in die Apathie oder
in die Hyperpathie umschlagen kann.

Letztere lässt sich als eine Art emotionale Explosion beschreiben
und imponiert auch in der Regel als Gefühlschaos. In ihm schlägt der
Betroffene wild und wahllos um sich, nicht unbedingt auch physisch,
aber sehr oft. Die lenkenden Willens- und Vernunftkräfte werden von
einer rasenden Angst, Wut und Verzweiflung außer Kraft gesetzt und
suchen sich, egal wie, Luft zu machen. Naturgemäß kann dieser Zu-
stand nicht lange anhalten, führt er doch bald zu Erschöpfung und Zer-
störung, die sich selbst begrenzen. Oft steht darum am Ende auch das
Nichts, der Tod, die Erschöpfung, die Friedhofsruhe – und der Leidens-
kreis schließt sich in der Apathie.

Während es sich bei den letztgenannten Leidensgefühlen um die
leidvollen Reaktionsgefühle, die so genannten Affekte handelt, die
immer auf ein Geschehenes, also Vergangenes reagieren, beziehen sich
die wunschhaften Strebungsgefühle wie Wunsch, Sehnsucht, Begierde,
Verlangen, Sucht auf die Zukunft, und die zuständlichen Stimmungen
wie Ängstlichkeit, Zufriedenheit, Heiterkeit, Bitterkeit usw. auf die
Gegenwart. Entsprechend gestalten sie im Leiden den Mangel und die
Zeit. Während die affektiven Reaktionsgefühle an einer unbewältigt-
lastenden Vergangenheit leiden und eine sehr heftig-rasche und kom-
primierte Zeit gestalten, leiden die wunschhaften Strebungsgefühle an
einer unerreichbaren Zukunft bzw. einer unerfüllbaren Gegenwart und
gestalten eine vorwärts ziehende, sich dehnende Zeit. Die leidvollen

219

Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gem�ß dem Leidenskalk�l

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Stimmungen dagegen leiden an einer unerträglichen Gegenwart mit
einem meist lastenden Charakter und einer stagnativen Zeitlichkeit.

Natürlich müssen alle genannten Gefühlsgruppen des Leidens
nicht so, wie dargestellt, aufeinander folgen. Es gibt alle denkbaren
Folgeordnungen, und dennoch sind gewisse Aufeinanderfolgen nicht
ganz zufällig, sondern bilden einen Leidensbogen in der Zeit. Zwei
solcher »Großbögen« stellen das (später noch genauer zu betrachtende)
Rubikon-Phasenmodell nach Heckhausen und die Phasen des Trauer-
oder Leidensprozesses mit ihren je typischen Gefühlen dar. Den Phasen
von Heckhausen (1963, S. 604–628) – Bedürfnisspannung, Motivbil-
dung, Intentionsbildung, präaktionale Handlungsvorbereitung, Hand-
lungsausführung, Desaktivierung der Handlung – entsprechen in etwa
die Gefühle Verlangen, Wunsch, Mut und Entschlossenheit, Umsicht
und Achtsamkeit, »Wut« und energische Durchsetzung und schließlich
Befriedigung, Zufriedenheit, Glück, Dankbarkeit, Glück.

Im Falle des Trauer- und Leidensprozesses liegen die Gefühlsver-
hältnisse etwas anders: Der ersten Phase, der Störung-, Affektions-
oder Erleidensphase, entspricht oft ein Gefühl der Überraschung, der
Überwältigung oder der Unsicherheit und Angst. In der zweiten oder
Durchleidensphase werden oft ambivalente Gefühle evoziert wie
Angst, Enttäuschung, Scham, Schuld,Wut, Reue, Hoffnung, Verzweif-
lung usw., also ein Gefühlschaos, das auf eine Krisis zutreibt, in der es
den Mut zur Entscheidung braucht oder zum Verzagen kommt. In der
dritten oder Ausleidensphase gestaltet sich die Gefühlssphäre je nach
dem Ausgang. Stagniert das Leiden, dominieren Gefühle der Verzweif-
lung, des Unerträglichen, der Qual, der Last; wird das Leiden bewältigt,
stellen sich Gefühle der Erleichterung und Zufriedenheit, der Hoff-
nung und Dankbarkeit ein; und endet das Leiden in Sterben und Tod,
dann dominieren Gefühle der Hoffnungslosigkeit, der Resignation
oder der Ergebung.

Machleidt (2002, S. 103–122) hat mit seinem Modell einen ande-
ren Vorschlag gemacht: Nach ihm beginnt der ideale Gefühlsprozess
mit der »Hungerphase« (womit er wohl Verlangen bzw. das Bedürfnis
überhaupt meint) und wird von den Phasen Angst, Wut, Trauer und
Freude gefolgt. Wie begründet er dies? Nun, wenn wir ein Bedürfnis
verspüren, dann werden wir vom Gefühl des Verlangens, der Begierde,
also von Wünschen angetrieben, deren Ziel eine Erfüllung ist. Solange
diese Erfüllung noch ungewiss ist, und Hindernisse die Erfüllung in
Frage stellen, kann sich das Gefühl der Unsicherheit oder sogar Angst

220

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einstellen. Erkraftet sich der Mensch und sucht seine Wünsche zu rea-
lisieren, dann muss er entschlossen oder sogar »mit Wut im Bauch« die
Widerstände überwinden und die Bedingungen für die Wunschbefrie-
digung schaffen. Hat er dies erreicht, dann mag sich ob der Relativität
aller Wunschbefriedigung so manche Ernüchterung oder sogar Trauer
einstellen. Denn jedes Handeln und Durchsetzen von Plänen und Zie-
len impliziert den Verzicht auf unendlich viele andere Möglichkeiten.
Schließlich aber, wenn der Betroffene seine Endlichkeit und die Vorläu-
figkeit aller seiner Realisationen akzeptiert und den unendlich vielen,
nicht zu verwirklichenden Möglichkeiten entsagt, kommt Freude über
das Dennoch-Erreichte auf. Wie man sieht, gleicht dieses Modell sehr
stark dem Rubikon-Modell und weicht vom Leidensprozess ab, was
ganz natürlich ist. Denn Machleidts und Heckhausens Modelle impli-
zieren nicht unbedingt die Ausgangssituation echten Leidens, sondern
nur eines Bedürfnismangels, der erst dann zum Leiden wird, wenn
entweder die Bedürfnisbefriedigung aussichtslos erscheint oder der Be-
troffene einen echten Schaden, ein psychisches oder physisches Trauma
erleidet.

7. Pragmatische, theoretische und poietische Grundleiden

Blicken wir zurück, dann lassen sich nun zwei große Systematiken –
die Vielfalt der Bedürfnisse und die Ordnung der drei Lebenszweige –
zwanglos zusammenführen. Denn offensichtlich ist der pragmatische
Lebenszweig – das Willensleben – mit dem Autonomiesystem, der
theoretische Lebenszweig – das Verstandesleben – mit dem Explorati-
onssystem und der poietisch-gefühlsmäßige Lebenszweig mit dem
Bindungssystem nahezu identisch. Da jeder dieser Zweige einen spezi-
fischen Selbstwert impliziert, lässt sich auch das Selbstwertsystem in
natürlicher Weise darin unterbringen. Denn in einer gelungenen Tat-
handlung wird das Selbstwerterleben nicht weniger aktiviert und
gehoben als in einer gelungenen Erkenntnisleistung oder in einer glü-
ckenden Liebesbeziehung. Dagegen bilden die physiologisch-leiblichen
Bedürfnisse ein eigenes System, das jenen drei Lebenszweigen höchs-
tens in analoger Weise zugeordnet werden kann – das aber sehr wohl!
Denn dem psychischen Tatleben entsprechen vom Leibe her die vor-
menschlichen »Handlungen«, so vor allem die einfachen und die kom-
plexen Reflexe (Instinktmuster); dem psychischen Erkenntnisleben die

221

Pragmatische, theoretische und poietische Grundleiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vormenschlichen Erkenntnisleistungen, so vor allem die Sinnesleistun-
gen und die instinktiven Orientierungen; und den poietischen Gefühls-
und Beziehungsgestaltungen die vormenschlichen lust-unlustvollen
Lokal-, Vital- und Drangempfindungen, also z.B. angenehme lokale
Wärmeempfindungen, vital-allgemeine Frische- und Kraftempfindun-
gen und sexuelle Drangempfindungen. Und in der Tat vermag eine
»Metaphysik der Empfindungen« (nicht zu verwechseln mit den Ge-
fühlen!) alle animalischen Sinnesempfindungen, also die drei Gruppen
der lokalen, vital-allgemeinen und dranghaften Leibesempfindungen,
als Ausdruck nichtmenschlicher seelisch-geistiger Gefühlsbildungen
aufzuzeigen, wenn auch nicht innerhalb der Grenzen der Phänomeno-
logie.

Durch diese Klärung und Vereinfachung lassen sich die drei Le-
benszweige mit der Leidenslehre sinnvoll verknüpfen. Und da liegt es
auf der Hand, dass jeder Lebenszweig bzw. die ihm zugrunde liegende
seelische Kraft leiden, also behindert, gehemmt, verwirrt, ja beschädigt
werden kann. Entsprechend bilden sich drei Grundleiden des Lebens
heraus, die ich im Folgenden kurz beschreiben will.

Immer dann, wenn vorwiegend das eigenartige Tatleben betroffen
und beeinträchtigt ist, stehen die pragmatischen Leiden vor uns. Sie
umfassen alle Leiden, die die Momente, Aspekte und Komponenten
des Tatlebens betreffen, also den Willen mit seinen Wirkungen – den
Vorsatz, die Entscheidung, die Wahl, den Entschluss, die Handlung, die
Selbstbehauptung, die Abgrenzung und die Durchsetzung. Wenn ein
Unternehmer vom Markt verdrängt wird, ein Regierungschef seinen
Kurs nicht durchsetzen kann, ein Koch das Essen verdirbt, wenn mir
an der Tür der Schlüssel abbricht, der Chirurg ein Tuch im Leib des
Patienten zurücklässt, ein Zwangskranker sich nicht entscheiden kann,
ein Depressiver resigniert – immer dann erfährt das Tatleben unmittel-
bar eine Behinderung, Hemmung oder einen Schaden und muss, falls
der Betroffene diese Übel nicht hinnimmt, leiden. Ärgert sich dagegen
ein Mensch beim Lösen eines Kreuzworträtsels, berechnet ein Tech-
niker die Daten einer Maschine falsch, klagt ein Alzheimerpatient über
Gedächtnisverlust oder erkennt ein Philosoph einen Fehler in seiner
Gedankenkette, der ein ganzes System zum Einsturz bringt, dann er-
fährt das Erkenntnisleben, die Theoretik, also alles, was mit Denken,
Erkennen, Orientierung, Erinnerung undWissen zu tun hat, unmittel-
bar eine Irritation, eine Hemmung oder gar einen Schaden und muss,
falls dieses Übel nicht hingenommen wird, im Sinne kognitiver Leiden

222

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


leiden. Schließlich kann alles irritiert, gehemmt oder beschädigt wer-
den, was mit der poietischen Welt der Gestaltung, also mit Gefühl,
Gefühlsausdruck (Mimik, Gestik, Lokomotion), Geschmack, Takt, Bil-
dung, Beziehungsgestaltung, Phantasie und künstlerischer Werkbil-
dung zu tun hat. Hier leidet das Gefühlsleben unmittelbar, es liegen
emotionale Leiden vor, etwa wenn bei einem Melancholiker die Mimik
erstirbt oder ein Borderlinepatient nur Gefühlschaos oder Gefühlsleere
erleben kann oder ein Künstler den rechten Ausdruck für sein Anliegen
nicht findet. Selbstverständlich verweben sich alle drei Lebenszweige
im Allgemeinen vielfältig und kompliziert miteinander und bringen
dann allseitige Lebens- und Leidensgestalten hervor. Einheit, Differenz
und Verflechtung dieser Gestalten sollen im nächsten Kapitel näher
beleuchtet werden.

8. Die Verflechtung der drei Hauptlebenszweige und
das Leiden – Einheit und Grenzen dieser Verflechtung

Dass der Kern des Leidens, die dynamisch-dialektische Leidensdiskre-
panz, in allen Hauptlebenszweigen vorkommt, darf als bewiesen gel-
ten, auch hätte das Gegenteil sehr verwundert. Und dass sich die
Hauptlebenszweige bzw. alle Leidensdimensionen vielfach verflechten,
verweben, verwickeln, ja verwirren können, lehrt zur Genüge die Er-
fahrung.

Doch stellt sich die Frage, wieweit diese Verflechtung im Men-
schenleben gehen kann und welche Daseinsgestalten dadurch gezeitigt
werden? Natürlich fragen wir dies auf dem Hintergrund des Leidens,
da ich vermute, dass die – rechte! – Verflechtung und Verwebung der
Lebenszweige keine Selbstverständlichkeit ist, sondern eine der höchs-
ten, sehr verletzlichen und anfälligen, vielleicht immer vorläufigen
Leistungen des Menschengeistes darstellt. Bedienen wir uns zunächst
wieder eines Beispieles, um unserer Fragestellung näher zu kommen.

Denken wir uns einen Ingenieur für Personenkraftwagen, der zu-
gleich den Ehrgeiz hat, ästhetisch ansprechliche, elegante Modelle zu
entwerfen. Wenn er seine Fahrzeuge auch noch selbst fährt und zur
praktischen Fortbewegung nutzt, dann haben wir, was wir suchten –
die innige Verbindung und Verflechtung der drei Hauptlebenszweige.
Denn dieser Mann ist zugleich und auf denselben Gegenstand bezogen
Theoretiker, Künstler bzw. Kunstgenießer und Praktiker, da er das Au-

223

Die Verflechtung der drei Hauptlebenszweige und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


to erfindet (also gedanklich entwirft), es so schön und harmonisch wie
möglich, also kunstwerkartig zu gestalten sucht, und es praktisch, also
handelnd nutzt, um von einem Ort zum anderen zu gelangen.

Dieses Beispiel lehrt uns aber auch die Grenzen der Verflechtung
der drei Hauptlebenszweige: Denn während der Ingenieur sein Auto
erfindet, kann er es vielleicht noch künstlerisch gestalten, aber kaum
praktisch benutzen; und während er es praktisch nutzt, kann er nur
sehr eingeschränkt in seinen Gedanken tieferen theoretischen Erwä-
gungen nachhängen. Tut er dies aber, was ja in Grenzen während einer
Autofahrt möglich ist und fruchtbar sein kann, dürfte er wenig dazu
kommen, seine Fahrt ästhetisch zu genießen. Wir sehen: Die Verflech-
tung und Einheit aller drei Hauptlebenszweige ist zwar möglich und
vielfach tatsächlich, aber bleibt beschränkt, vor allem wenn in einem
oder zweien der Lebenszweige eine Vertiefung angestrebt wird!

Ja, die Vertiefung ist es, die uns Menschen zur Selbstbeschrän-
kung, zur Einseitigkeit in einem oder zwei der drei Lebensfelder zwingt.
Zwar können wir durch alle Felder spazieren und »auf allen Hochzeiten
tanzen«, doch schließlich bezahlen wir dies mit einem Dilettantismus.
Manche Menschen von großer Geisteskraft und Selbstdisziplin wie
Leonardo, Michelangelo, Leibniz und Goethe vermochten zwar auch
solch einen Dilettantismus zu leben, ja in vielen Bereichen gewaltig
empor zu schrauben, und dennoch erweist eine nähere Betrachtung
auch bei ihnen Vorzüge, Neigungen, Begabungen und Fertigkeiten, in
denen sie hervorragten, während sie in anderen zurückblieben.

Selbst das umfassendste Genie ist also unvermeidlich einseitig
und muss sich beschränken – der Mensch ist eben nie und nimmer
Gott, der in der Tat alle drei Lebenszweige in absoluter Weise in sich
vereinigt, sondern im besten, d.h. reifen und durchgeläuterten, Falle ist
er gottebenbildlich, mehr aber nicht.

Diese unumgehbare Einseitigkeit verlangt nun zwangsläufig Ent-
scheidung, Auswahl und damit die Verwerfung einer unendlichen An-
zahl von unlebbaren Möglichkeiten. Und das kann zu einem umso
schwereren Leid für den Menschen werden, je größer und tiefer, um-
fassend begabter und interessierter er ist. Ja dieser Not kann eine exis-
tenzielle Verzweiflung erwachsen, die in eine fundamentale Desorien-
tierung und Entscheidungsunfähigkeit mündet. Denn der Mensch soll
da Höchstes lassen und an Herrlichstem vorbeigehen – er muss sich
entscheiden, ob er im letzten Kern sein Leben am Guten, am Wahren
oder am Schönen ausrichten will, ob er primär Pragmatiker (z.B. Arzt,

224

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Priester, Rechtsanwalt, Politiker, Unternehmer usw.), primär Wissen-
schaftler oder primär Künstler bzw. Beziehungsmensch (wie viele
Frauen, gerade als Mütter) werden und sein will. Gewiss sollen wir
die Bereiche nicht gegeneinander ausspielen, aber einen Schwerpunkt
müssen wir setzen, sonst laufen wir Gefahr, in allem an der Oberfläche
zu verharren. Jeder Mensch muss für sich eine eigene und einmalige
Ordnung der Werte und Tätigkeitsfelder aufstellen (vgl. J. Hessen,
»Der Sinn des Lebens«, Kap. III, 1933), und die meisten tun dies auch
ganz spontan und unreflektiert. Anderen aber ist dies nicht in den
Schoß gelegt, sie müssen sich diese Wertung bewusst erarbeiten, er-
kämpfen, erringen und erleiden. Denn im Grunde sind sie es, die ir-
gendwie unbestimmt fühlen, dass die drei Hauptlebenszweige im Al-
lerletzten zuinnerst zusammengehören und bis zur vollständigen,
ungehinderten Durchdringung gesteigert werden sollen. Und sie haben
Recht! Doch Unrecht haben sie darin zu meinen, dies könnte in der
Welt, im Zeitlich-Endlichen geleistet werden. Ihnen stellt sich daher
die tiefe Daseinsaufgabe zu erkennen und anzuerkennen, dass diese
innigste und tiefste Einheit allein im Ursein Gottes verwirklicht ist,
und also nur dort erstrebt werden kann, allerdings durchaus jetzt
schon, in Zeit undWelt, in Ausnahmefällen verwirklicht werden kann,
und zwar als mystische Kontemplation.

Damit erweisen sich diese um die letzte Einheit aller Lebenszwei-
ge ringenden Menschengeister als religiöse Genies, denn nur in Gott
und seiner von ihm gewährten Erfahrung kann die Einheit des Guten,
Wahren und Schönen für uns erlebte Wirklichkeit werden. Darüber
allerdings hat der Mensch keine Verfügungsgewalt, er kann um diese
Anschauung nur bitten, sie auch gewiss sorgfältig durch alle Arten
der Selbstveredelung vorbereiten, aber ansonsten muss er warten
und dulden.

Doch bereits auf weit niedrigerem Niveau wissen wir um diese
Mühe der rechten Gewichtung, Beschränkung und Bündelung unserer
vielfältigen Interessen: Es handelt sich um das Problem der »Verzette-
lung«. Man tut dies, dann jenes, dann wieder dies, erreicht nichts Hal-
bes und nichts Ganzes, und zum Schluss hat man Zeit und Kraft
vergeudet. Dem steht dialektisch das Gegenbild der starren Vereinsei-
tigung, der regelrechten Beschränktheit, ja Borniertheit gegenüber, die
nichts mehr außer ihrem schmalen Leisten kennen will. Diese Extreme
lehren uns die Notwendigkeit einer goldenen, jener schon von Aristo-
teles (1983, S. 45 ff.) ermittelten rechten, weil maßvoll-beweglichen

225

Die Verflechtung der drei Hauptlebenszweige und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mitte, die je nach Lebenssituation sich eher jener oder dieser Seite der
Extreme annähert.

Dass dies nicht leicht fällt, dem Irrtum und vielfältigen Störungen
ausgesetzt ist, und damit oft viel Leid stiftet, liegt auf der Hand. Uns
Menschen ist der »Zusammenfall der Gegensätze«, jene berühmte
Coincidentia oppositorum des Nikolaus Cusanus (1967, S. 63), nicht
gegeben, das »rechte Schwanken« ist unser Erbteil, uns immer aufgege-
ben. Das aber bedeutet, dass wir zwar nie aufhören können und dürfen,
die Einheit der Hauptlebenszweige zu suchen und zu intensivieren, in-
dem wir uns etwa – wie der frühe Marx schon ähnlich träumte – mor-
gens als Handwerker oder Fischer, nachmittags als Künstler und abends
als Philosophen betätigen, doch immer mit dem Bewusstsein, dass die
letzte Einheit von uns nicht bzw. nur in der religiösen Gottbegegnung
erreicht werden kann. Denn wer sich mit Gottes Sein tränken, gar
durchtränken lässt, der erfährt das Gute, Wahre und Schöne selbst,
ineins, der lebt aus jener Quelle, die überhaupt erst jene Hauptlebens-
zweige des Seins ermöglicht und aus sich entspringen lässt.

Unser Glaube ist, dass eine Epoche angebrochen ist, in der es viel-
leicht zum ersten Mal auf breiter Front um den ganzen Menschen –
den Menschen der Tat, des Gedankens, des Werkschaffens und der rei-
chen Beziehungsgestaltung – geht. Diesen »uomo universale« suchen
wir in uns selbst und – wenn die Welt das Echo geben mag – um uns
her zu erwecken und zu fördern, so vor allem in der therapeutischen
Arbeit. Denn erst so, in der Teilnahme am Seinsguten, Seinswahren
und Seinsschönen bzw. als Einheit im Seinsheiligen werden wir zu
dem, was wir werden sollen: zum Ebenbild der Gottheit. Dass wir dies
nur annähern können, dass wir immer wieder davon abirren, dass wir
also die Erfüllung entbehren müssen, heißt leiden, und es kündigt sich
der in der Metaphysik zu erweisende Daseinszusammenhang an, dass
Leiden im Letzten die Unfähigkeit ist, die innerste und letzte Einheit
der Lebensmächte zu schaffen und zu leben. Wir sind »Geschiedene«,
Disparate in uns selbst und in der Welt, weil wir in uns selbst und in
der Welt »Verschiedene« sind. Von daher wird es wohl auch rühren,
dass wir von Toten sagen, sie seien »verschieden« – denn sie wurden
uns ganz Andere, unerreichbar Andere. Doch dieses unerreichbar An-
dere tragen wir schon zu Zeiten des Lebens in uns, irgendwie als Spur,
als die Spur der Abgeschiedenheit, einer Art Tod gegenüber einer Her-
kunft, in der wir die Ureinheit des Seins erinnern. Das Organ der letz-
ten, tiefsten Erinnerung aber ist das Leiden. Und so wird das Leiden

226

Das Leiden in seinen lebensvollsten Gestalten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zum inneren Auge der Anamnesis des vollen Lebens. Niemand hat das
tiefer geschaut als Platon, von seinen frühesten Dialogen an.

Das gesetzte Ziel, die Aufdeckung der Seinsgrundstruktur des
Phänomens Leiden, ist erreicht. Dabei gelang es, diese Struktur durch
drei Stufen hindurch immer konkreter zu bestimmen. Wir begannen
mit der seinsärmsten (nichteigentümlichen) Stufe, es folgten die seins-
charakteristische (eigentümliche) und die seinsvollste (eigenartige)
Stufe. Mit dieser letzten Stufe berühren wir die Grenze der phänome-
nologischen Analyse, die mit der phänomenologischen Methode nicht
überschritten werden kann. Das vermag nur eine Methode, die, vom
Phänomenalen ausgehend, zu dessen transphänomenalen, aber not-
wendig erschließbaren logischen und ontologischen Voraussetzungen
zurückfragt. Eine solche Methode ist wesenhaft metaphysischer Art.
ImMethodenkapitel habe ich ihreMöglichkeit und Eigenart dargestellt
und als reduktiv-regressive Analyse gekennzeichnet. Sie bildet das me-
thodische Fundament des zweiten Teils der Philosophie des Leidens,
der Metaphysik oder Wirklichkeitslehre des Leidens. Trotz dieser me-
thodischen Verhältnisse sollen aber noch im ersten Teil der Philosophie
des Leidens jene Phänomene besprochen und untersucht werden, die
auf der Grenze des Phänomenalen liegen und gewissermaßen gerade
eben noch darüber hinaus reichen. Dazu gehören die Leiblichkeit, das
Unbewusste, das Soziale, die Genese und das Kausalproblem des Lei-
dens. In den nächsten Kapiteln werden wir diese Themen zu erarbeiten
suchen.

227

Die Verflechtung der drei Hauptlebenszweige und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf der Grenze des Ph�nomenalen

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177 - am 16.01.2026, 08:40:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Die ontologischen Stufen der Wirklichkeit
	2.  Die eigenartig praktische Grundstruktur des Leidens: der Wille im Leiden
	3.  Die eigenartig theoretische Grundstruktur des Leidens: der Verstand im Leiden
	4.  Die eigenartig emotional-poietische Grundstruktur des Leidens: das Gefühl im Leiden
	5.  Exkurs zur Philosophie des Gefühls
	5.1.  DasWesen des Gefühls
	5.2.  Das Problem der Nomenklatur
	5.3.  Gefühl und Verstand, Gefühl undWille
	5.4.  Gefühl und Leib

	6.  Die vollwirklichen Leidensgrundgestalten gemäß dem Leidenskalkül
	6.1.  Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im Willensund Tatleben
	6.1.1.  Die überwiegend bejahenden pragmatischen Leidensgestalten
	6.1.2.  Die überwiegend verneinenden pragmatischen Leidensgestalten
	6.1.3.  Die unentschiedenen pragmatischen Leidensgestalten
	6.1.4.  Die pragmatischen Leidensextreme

	6.2.  Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im Gedanken- und Erkenntnisleben
	6.2.1.  Die überwiegend bejahenden theoretischen Leidensgestalten
	6.2.2.  Die überwiegend verneinenden theoretischen Leidensgestalten
	6.2.3.  Die theoretisch widersprüchlichen Leidensgestalten

	6.3.  Die Auszweigung der Leidensdiskrepanz im Gefühlsleben
	6.3.1.  Die Leidensgestalten desWunschlebens
	6.3.2.  Die Leidensgestalten des Stimmungslebens
	6.3.3.  Die Leidensgestalten des Affektlebens

	6.4.  Die Zeitlichkeit der vollwirklichen Leidensgestalten (Teil 2)

	7.  Pragmatische, theoretische und poietische Grundleiden
	8.  Die Verflechtung der drei Hauptlebenszweige und das Leiden – Einheit und Grenzen dieser Verflechtung

