Blaue Hose, rote Lippen

Anngret Schultze

Ich will iiber eine blaue Hose und roten Lippenstift schreiben. Uber die Schwierig-
keit, Identitit zu artikulieren. Dariiber, Stone Butch Blues zu lesen und in den vielen
Fiden und Konfliktlinien dieses Romans die Relation Butch/Femme in den Fokus
zu nehmen. Nicht, weil ich mich darin wiederfinde, sondern gerade, weil ich mich
nicht in ihr wiederfinde und den Anlass nutzen mochte, um diese Nicht-Reprisen-
tation genauer abzutasten. Es beginnt mit einer Aufzihlung.

//Kleidung, die ich nicht mehr trage. Oder: Korperpolitiken Teil 1

. einen innig geliebten schwarzen Faltenrock
« Schalen-BHs

«  Oberteile mit tiefem Dekolleté

» Mascara

Es gab dafiir keine bewusste Entscheidung. Aber bis heute kann ich Récke und Klei-
der nicht mehr tragen. Sie machen, dass ich mich im Spiegel nicht anschauen mag
und ein zusammengezogenes Gefiihl in der Brust. Ich schlief3e nicht aus, dass ich
irgendwann in meinem Leben wieder Rocke tragen werde. Oberteile mit tiefem De-
kolleté hingegen nicht. Das war wohl ein Abschied fiir immer. Ciao compulsory femin-

inity.

hittps://dol.org/1014361/6783839473351-005 - am 13.02.2028, 16:25:23.



https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und -Identitaten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities

//Stone Butch Blues

»Kennst du diese Butches mit Armen, die
so dick sind wie dein Oberschenkel?
Solche Arme mochte ich um mich haben.«
Ich strich mit den Fingern iiber das dunkle
Holz neben meinem Oberschenkel. »Ich
liebe sie auch sehr. Aber worauf ich total
abfahre, das ist die hohe Schule der
Femmes. Es ist seltsam — egal ob es Frauen
oder Manner sind —, es sind immer die
Femmes Fatales, die mich unwiderstehlich
anziehen.« (Feinberg 1993: 420)

Stone Butch Blues zu lesen war intensiv. Ich war erschiittert, dass ich so wenig von
lesbischer Geschichte wusste, der Begriff >KV« (Kesser Vater) war mir vorher noch
nie begegnet. Auch nicht die Schilderungen von Polizeigewalt gegen Lesben, insbe-
sondere Butches und trans Femmes. Oder der Klassismus des Second-Wave-Femi-
nismus (hier war ich eher vertraut mit dem Rassismus und der Transfeindlichkeit
der Bewegung). Die Schilderungen von Community, queeren Riumen, Widerstand
und Wahlfamilie bewegten mich sehr. Und: Ich rieb mich an den Schilderungen der
Butch/Femme-Relation. Diese Reibung ist der Ausgangspunkt fiir den vorliegenden
Beitrag. Ich méchte mich mit ihr genauer auseinandersetzen. Dabei ist es wichtig
zu sagen, dass ich mich weder als Femme noch als Butch identifiziere. Meine Part-
nerin und ich definieren uns nicht tiber eine Butch/Femme-Beziehung. Aber: »The
butch-femme tradition is one of the oldest« (Nestle 1992: 145). Trotz vieler weiterer
Label, die in den 30 Jahren seit der Publikation von Stone Butch Blues dazugekom-
men sind, halten sich Butch und Femme als Marker lesbischer Identititen. Sie sind
einerseits sehr spezifische Ausdriicke von queerer Identitit, Asthetik und sexuellem
Begehren. Andererseits lassen sie sich verallgemeinert als queere Maskulinitit und
queere Femininitit betrachten. Und diese zwei Pole interessieren mich: Mal bin ich
von ihnen angezogen, mal gelangweilt, mal herausgefordert oder verunsichert. Sie
haben einen Effekt auf mich und meine eigene Genderidentitit und Genderexpres-
sion — und affektieren mich dabei sehr unterschiedlich. Im Gegensatz zu queerer
Maskulinitit (verkorpert in der Butch), stellt mich eine Femme vor mehr Ambiva-
lenzen und letztendlich auch vor meine eigene verinnerlichte Misogynie. Ich will es
provokativ mit Andrea Long Chus Worten sagen: »Everyone is female — and every-
one hates it« (2019: 13). Ich will es bewundernd sagen mit Connie Carter und Jean
Noble: »nominally similar — feminine — but radically discontinuous — femme« (1996:
29).

Der folgende Beitrag ist eine sehr personliche Resonanz auf Leslie Feinbergs
Stone Butch Blues. Ich habe mit Freund*innen und meiner Partnerin zu den Labeln

hittps://dol.org/1014361/6783839473351-005 - am 13.02.2028, 16:25:23.



https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anngret Schultze: Blaue Hose, rote Lippen

>Butch<und >Femme«gesprochen. Diese Gespriche und Situationen, auf die sie sich
beziehen, fliefden als Fragmente mit ein in den vorliegenden Text.

//Wie siehst du mich?

Was ich noch erinnere, ist, dass du mich
gefragt hast, wie ich dich sehe oder was
ich an dir femme finde. Und dann habe
ich losgelegt. Und in dem Moment habe
ich dich mit dem Gefiihl beschrieben, dir
Komplimente zu geben.'

Wir sitzen zu zweit in einer kleinen Sauna. Es ist die erste oder zweite Woche des
neuen Jahrs, ein Freund von dir hat uns in ein Ferienhaus an der Ostsee eingeladen.
Wir daten seit einem dreiviertel Jahr. Ich bin verliebt in dich, du bist verliebt in mich.
Schweifdperlen auf meiner Haut und der Geruch nach trockenem Holz und Hitze.
Ich frage dich: »Was findest du femme an mir?«

Ein paar Augenblicke vorher: Ich zeige dir und deinem Freund Bilder verschie-
dener Frisuren, ich mochte mir die Haare schneiden und bin noch nicht entschie-
den, wie. Du sagst: »Das passt, das ist eher femme.« Ein dhnliches Ziehen, wie wenn
ich mein Spiegelbild sehe, das einen Rock trigt. Ich hore das erste Mal von dir, dass
du mich als Femme siehst.

»Was findest du femme an mir?«»Deine Haare. Dein Gesicht, deine Lippen. Dei-
ne Figur vielleicht auch. Stimme. Dass du gerne Lippenstift trigst.«

Ich verlasse die Sauna, du verstehst nicht, was gerade passiert ist. In mir ist es
laut und durcheinander, weil du mich in Ginze auf das Label JFemme< zusammen-
geschniirt hast, mit dem ich mich nicht identifiziere.

Wir klaren: Was ist los? Nichts. Was ist los? Weinen. Was ist los? Ich bin nicht
Femme. Was ist los? Die Dinge, die du nennst, all die Unsicherheiten, nicht queer
genug zu sein. Nicht als queer erkannt zu werden. Die Angst, von dir nicht gesehen
zu werden.

Der Sand am Strand ist nass und kalt, wir fahren schweigend zurtick.

//Bildbeschreibungen. Oder: Korperpolitiken Teil 2

Ein Bild von mir als Dragking: Ich trage ein weiles Feinripp-Unterhemd, einen
angeklebten Bart, die Augenbrauen kriftig nachgezogen, die Haare zuriick gegelt,

1 Die Cesprachsausziige stammen aus Unterhaltungen mit meiner Partnerin und Freund*in-
nen.

hittps://dol.org/1014361/6783839473351-005 - am 13.02.2028, 16:25:23.

53


https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und -Identitaten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities

die Briiste getapet. Ich mag mich auf diesem Bild. Es ist androgyn. Ein schwuler
Freund, der es auf Instagram gesehen hat, gesteht mir lachend, dass er sich kurz
fragte, wer dieser attraktive Mann sei. Ich bin geschmeichelt.

Ein weiteres Bild: Bei einer Performance spiele ich eine*n Cheerleaderin.
Bauchfreies Top mit diinnen Trigern, Rouge, rosa Lippenstift, tiefer Ausschnitt
und die kinnlangen Haare in zwei kleinen Zopfen eng an den Kopf geflochten. Ich
mag mich nichtleiden auf diesem Bild, aber es hat Spafd gemacht, diese iiberdrehte,
sexy Weiblichkeit zu performen und dem Publikum Kusshinde zuzuwerfen.

//Label

Mich in lesbischer Reprisentation wiederzufinden, fillt mir schwer. Weder masc?
noch femme resoniert mit mir.

Ich hatte mein dufieres Coming-out Anfang 20. Ich bin vorher immer als hete-
rosexuelle Frau durchgegangen und tue es immer noch. Das hat sich lange wie ein
Makel angefiihlt. Ich suchte Zugang zu queerer Community, googelte nach Bildern
von queeren Frisuren, rasierte meine Beinhaare nicht mehr, hatte das Gefiihl an-
drogyner sein zu miissen und androgyner beinhaltete mehr mannlich konnotierte
Marker. Ich wollte Frauen daten und war mir unsicher, wie ich auf Frauen zugehen
sollte. Vorher hatte ich cis Midnner gedatet, das heteronormative Spiel war mir ver-
traut. Jetzt hatte ich das Gefiihl, mir und anderen meine Queerness beweisen zu
miissen. Wir unterhalten uns dariiber.

Du sagst: »Uber mich wurde gesagt: Die ist wie ein Junge. Es hat dann nieman-
den iiberrascht, dass ich auf Frauen stehe.«

Ich sage: »Ich hore da eine Sicherheit mit deiner Queerness raus. Und das hit-
te ich mir so gewiinscht, dass ich sagen kann: Ich habe ein intuitives Wissen iiber

2 In meinem Umfeld (Grofdstadt, studiert, iiberwiegend weif und alle durchschnittlich in ih-
ren 30ern) begegnet mir eher das Label >Mascc mit>sFemmec«als Counterpart, als die Paarung
>Butch/Femmex. Dies mag in der Geschichte der Begriffe liegen. In den 1940ern entwickelte
sich die Selbstbezeichnung>Butch<in amerikanischer, lesbischer Subkultur: »Overall, sbutch«
described a specific kind of queer masculinity that challenged the gender conventions at the
time and spoke to a working-class lesbian experience.« (Lopéz 2024) >Masc«ist weniger spezi-
fischin Geschichte und Genderidentitat, wird genutztin schwuler, lesbischer, trans und nicht-
binirer Szene als Artikulation von maskuliner Asthetik und sexueller Vorliebe. Insbesondere
in queeren Datingkontexten/-apps finden sich Auferungen wie smascamascs, >masc4fems,
»femmesfemmec<o.A. Eine genauere Auseinandersetzung damit, wie die akademische lesbi-
sche feministische Bewegung den durch die Arbeiter:innenklasse gepragten Begriff sButch«
unsichtbarer werden ldsst, wire an dieser Stelle spannend und gut diskutierbar vor dem Hin-
tergrund von Jess’ Erfahrungen in Stone Butch Blues.

hittps://dol.org/1014361/6783839473351-005 - am 13.02.2028, 16:25:23.



https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anngret Schultze: Blaue Hose, rote Lippen

mich, dass ich nicht weiter erkliren muss. Zum Beispiel iiber meine Kleidung, mei-
nen Haarschnitt, meine Beziehung usw. Als ich angefangen habe, queer zu daten,
habe ich gedacht: Ich beweise mir jetzt, dass ich queer bin. Und ich beweise auch
den anderen, dass ich queer bin. Wenn mir der Sex gefillt, dann bin ich queer.«

Du sagst: »Fiir mich war es eine Befreiung endlich in eine Grof3stadt zu ziehen
und das zu leben. Ich hatte nie das Gefiihl, dass ich irgendwem durch irgendwas
etwas deutlich machen miisste. Ich habe nie dariiber nachgedacht, ob ich jetzt nicht
mehr lesbisch bin, wenn ich Single war oder mit einer cis-mannlichen Person Sex
hatte. Bei mir war es eher das Gegenteil, dass ich nicht direkt als queer oder lesbisch
gelesen werden will. Weil das einfach nicht immer das Thema ist. Es verletzt mich,
wenn ich gefragt werde: Bist du der Mann in der Beziehung?«

Ich lese: »Fems didn't look like homos.« (Lapovsky Kennedy und Davis 1992: 65)
Ich lese: »The obviousness of the butch role.« (ebd.) Und: »Butches were known by
their appearance, femmes by their choices« (Nestle 1992: 139). Ich spiire eine eige-
ne Gereiztheit, wenn die Femmes in Stone Butch Blues als passiver, hiuslicher, fir-
sorglicher als die Butches charakterisiert werden. Ich frage mich: wie viel eigene,
verinnerlichte Frauenfeindlichkeit schwingt in dieser Gereiztheit mit? Kann Weib-
lichkeit auflerhalb von patriarchaler, heteronormativer Dominanz existieren? Wie
viel Misogynie findet sich in queerer Szene, sowohl in schwuler (man denke nur an
die diskriminierenden »no fats, no femmes«-Kommentare in Dating-Profilen und
an Clubtiir-Policen cis-schwuler Szenen; vgl. Anderson 2016) als auch in lesbischer?

»Was miissen Femmes denn lernen?« Theresa dachte einen Moment nach. »Wie
wir zusammenhalten kdnnen. Und uns einander gegeniber loyal verhalten.«
»Hm.« Ich erwog, was ich gerade gehort hatte. »Cut, und was miissen Butches
lernen?« Theresa trat zu mir. »Beim ndchsten Mal, wenn ihr Butches in der Bar
hockt und quatscht, achte mal drauf, wie oft du die Worte >Bieneng, >Tusseng,
>Vorbau< oder>Mopse« horst.« (Feinberg 1993: 211)

Joan Nestle beginnt ihren Artikel »The Femme Question« (1992) wie folgt:

For many years now, | have been trying to figure out how to explain the special
nature of butch-femme relationships to feminists and lesbian-feminists who con-
sider butch-femme a reproduction of heterosexual models, and therefore dismiss
lesbian communities both of the pastand of the present that assert this style (Nes-
tle 1992:138).

Nestle fasst mit diesen Worten zusammen, was mich an der Butch/Femme-Kultur,

aus Jess’ Perspektive beschrieben, stort: Sie erscheint mir zu hetero. Insbesondere,
wenn beispielsweise Theresa wieder und wieder als der zirtliche, fiirsorgliche und

hittps://dol.org/1014361/6783839473351-005 - am 13.02.2028, 16:25:23.

55


https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und -Identitaten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities

emotionale Part beschrieben wird. Nestle, selbst eine Femme, die in der lesbischen
Szene der 1950er in den USA ihr Coming-out hatte, hilt dem entgegen:

But | wasn't a piece of fluff and neither were the other femmes | knew. We knew
what we wanted, and that was no mean feat for young women of the 1950s, a time
when the need for conformity, marriage, and babies was being trumpeted at us by
the government’s policymakers (ebd.: 139).

Und weiter:

Thus femmes became the victims of a double dismissal: in the past they did not
appear culturally different enough from heterosexual women to be seen as break-
ing gender taboos, and today they do not appear feminist enough, even in their
historical context, to meritattention or respect for being ground-breaking women.
[..] Beinga femme was neverasimple experience, notin the old lesbian bars of the
1950s and not now [in the 1990s]. Femmes were deeply cherished and yet deval-
ued as well. There were always femme put-down jokes going around the bar, while
at the same time tremendous energy and caring was spent courting the femme
women. We were not always trusted and often seen as the more flighty members
of the lesbian world, a contradiction to our actual lives (ebd.: 139-143).

Diese Worte tun gut. Nicht, weil sie mir das Label sFemme« schmackhafter machen
wiirden. Aber weil sie einen Platz einfordern fiir die Bedeutung von Femmes in les-
bischen und feministischen Kimpfen. Und sie verweisen zuriick auf die Momente in
Stone Butch Blues, in denen Theresa und weitere Femmes ganz zentral im Widerstand
gegen die regelmifige Polizeigewalt in und um queere(n) Spaces sind; beispielswei-
se, wenn Theresa und Georgetta Justine gegen mehrere Polizisten verteidigen (vgl.
Feinberg 1993:193).

//Kleidung, die ich gerne trage. Oder: Korperpolitiken Teil 3

Im Sommer vor zwei Jahren hat mir mein Bruder seine blaue kurze Adidas-Hose
geschenkt. Ich glaube, fiir ihn war das kein grofer Moment. Er hat gesehen, dass
mir die Hose gefillt und hing nicht weiter an ihr. Ich liebe diese Hose. Sie ist nicht
zu kurz und nicht zu lang, gibt mir eine gerade Figur, ohne meine Hiiften zu be-
tonen. Ich liebe es, dass ein Teil meiner Tattoos unter ihr sichtbar ist. Ich liebe es
auch, dazu roten Lippenstift zu tragen. Und den Wind in meinen Beinhaaren zu
spiren. Ich fithle mich ziemlich gay, wenn ich so durch die Gegend radle. Es gibt
dieses schone Zitatvon Leslie Feinberg: »Gender is the poetry each of us makes out of
thelanguage we are taught« (Feinberg 1998:10). Und vielleicht ist meine eigene gender
poetry genau das: knallrote Lippen und eine blaue Hose. Es hat gedauert, an diesem

hittps://dol.org/1014361/6783839473351-005 - am 13.02.2028, 16:25:23.



https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anngret Schultze: Blaue Hose, rote Lippen

Punkt anzukommen. Ich habe aufgehért, nach méglichst queeren Haarschnitten zu
googeln. Ich spiire mich in meiner Queerness am deutlichsten in Beziehung zu an-
deren Queers: zu meiner Partnerin, in queeren Spaces und in trauter Runde quee-
rer Freund*innen. Manchmal sind es diese Beziehungen, die wir brauchen, weil wir
durch sie sichtbar werden und sie uns in die Welt bringen, unsere Identitit und un-
ser Begehren kommunizieren. Wir intelligibel werden. Ich korrigiere diesen Satz:
Manchmal sind es diese Beziehungen, die ich brauche, weil ich durch sie sichtbar
werde, weil ich durch sie meine Identitit und mein Begehren kommuniziere. Und
dadurch verstehe und schitze ich Butch/Femme-Beziehungen. Sie lassen sich nicht
reduzieren auf eine heteronormative Nachahmung. Eslisst sich nichtleugnen, dass
wir alle in einer heteronormativen und heterosexistischen Welt sozialisiert werden.
Aber queere Identititsartikulationen stets als riickgekoppelt an diese heterosexuelle
Matrix zu begreifen, ist eine Sackgasse, die nirgendwo hinfiihrt.

Literatur

Anderson, T. (2016) »This Documentarian Is Fighting Back Against Gay Culture’s
»>No Fats, No Femmes< Mantrax, Los Angeles Times. https://www.latimes.com/en
tertainment/movies/moviesnow/la-et-mn-0430-no-fats-no-femmes-feature-s
tory.html (letzter Zugriff am 02.09.2024).

Carter, C. und Noble, J. (1996) »Butch, Femme, and the Woman-Identified Woman.
Ménage-a-trois of the >90s«, Canadian Woman Studies 16(2), S. 24-29.

Chu, A. L. (2019) Females. London: Verso.

Feinberg, L. (1993) Stone Butch Blues. Triume in den erwachenden Morgen. Berlin: Krug
& Schadenberg.

———(1998) Trans Liberation. Beyond Pink or Blue. Boston: Beacon.

Lapovsky Kennedy, E. und Davis, M. (1992) »They Was No One to Mess With. The
Construction of the Butch Role in the Lesbian Community of the 1940s and
1950s«, in: Nestle, J. (Hg.) The Persistent Desire. A Femme-Buich Reader. Boston:
Alyson, S. 62—80.

Lopéz, Q. (2024) »The Queer History of Butches«, them. https://www.them.us/story
/what-does-butch-mean#history (letzter Zugriff am 02.09.2024).

Nestle, J. (1992) »The Femme Questiong, in: Nestle, J. (Hg.) The Persistent Desire. A
Femme-Butch Reader. Boston: Alyson, S. 138—146.

hittps://dol.org/1014361/6783839473351-005 - am 13.02.2028, 16:25:23.

57


https://www.latimes.com/entertainment/movies/moviesnow/la-et-mn-0430-no-fats-no-femmes-feature-story.html
https://www.latimes.com/entertainment/movies/moviesnow/la-et-mn-0430-no-fats-no-femmes-feature-story.html
https://www.latimes.com/entertainment/movies/moviesnow/la-et-mn-0430-no-fats-no-femmes-feature-story.html
https://www.them.us/story/what-does-butch-mean#history
https://www.them.us/story/what-does-butch-mean#history
https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.latimes.com/entertainment/movies/moviesnow/la-et-mn-0430-no-fats-no-femmes-feature-story.html
https://www.latimes.com/entertainment/movies/moviesnow/la-et-mn-0430-no-fats-no-femmes-feature-story.html
https://www.latimes.com/entertainment/movies/moviesnow/la-et-mn-0430-no-fats-no-femmes-feature-story.html
https://www.them.us/story/what-does-butch-mean#history
https://www.them.us/story/what-does-butch-mean#history

hittps://dol.org/10.14361/6783839473351-005 - am 13.02.2028, 16:



https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

