
Blaue Hose, rote Lippen 

Anngret Schultze 

Ich will über eine blaue Hose und roten Lippenstift schreiben. Über die Schwierig

keit, Identität zu artikulieren. Darüber, Stone Butch Blues zu lesen und in den vielen 
Fäden und Konfliktlinien dieses Romans die Relation Butch/Femme in den Fokus 
zu nehmen. Nicht, weil ich mich darin wiederfinde, sondern gerade, weil ich mich 
nicht in ihr wiederfinde und den Anlass nutzen möchte, um diese Nicht-Repräsen

tation genauer abzutasten. Es beginnt mit einer Aufzählung. 

//Kleidung, die ich nicht mehr trage. Oder: Körperpolitiken Teil 1 

• einen innig geliebten schwarzen Faltenrock 
• Schalen-BHs 
• Oberteile mit tiefem Dekolleté 
• Mascara 

Es gab dafür keine bewusste Entscheidung. Aber bis heute kann ich Röcke und Klei

der nicht mehr tragen. Sie machen, dass ich mich im Spiegel nicht anschauen mag 
und ein zusammengezogenes Gefühl in der Brust. Ich schließe nicht aus, dass ich 
irgendwann in meinem Leben wieder Röcke tragen werde. Oberteile mit tiefem De

kolleté hingegen nicht. Das war wohl ein Abschied für immer. Ciao compulsory femin
inity. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-005 - am 13.02.2026, 16:25:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und –Identitäten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities 

//Stone Butch Blues 

»Kennst du diese Butches mit Armen, die 
so dick sind wie dein Oberschenkel? 
Solche Arme möchte ich um mich haben.« 
Ich strich mit den Fingern über das dunkle 
Holz neben meinem Oberschenkel. »Ich 
liebe sie auch sehr. Aber worauf ich total 
abfahre, das ist die hohe Schule der 
Femmes. Es ist seltsam – egal ob es Frauen 
oder Männer sind –, es sind immer die 
Femmes Fatales, die mich unwiderstehlich 
anziehen.« (Feinberg 1993: 420) 

Stone Butch Blues zu lesen war intensiv. Ich war erschüttert, dass ich so wenig von 
lesbischer Geschichte wusste, der Begriff ›KV‹ (Kesser Vater) war mir vorher noch 
nie begegnet. Auch nicht die Schilderungen von Polizeigewalt gegen Lesben, insbe

sondere Butches und trans Femmes. Oder der Klassismus des Second-Wave-Femi

nismus (hier war ich eher vertraut mit dem Rassismus und der Transfeindlichkeit 
der Bewegung). Die Schilderungen von Community, queeren Räumen, Widerstand 
und Wahlfamilie bewegten mich sehr. Und: Ich rieb mich an den Schilderungen der 
Butch/Femme-Relation. Diese Reibung ist der Ausgangspunkt für den vorliegenden 
Beitrag. Ich möchte mich mit ihr genauer auseinandersetzen. Dabei ist es wichtig 
zu sagen, dass ich mich weder als Femme noch als Butch identifiziere. Meine Part

nerin und ich definieren uns nicht über eine Butch/Femme-Beziehung. Aber: »The 
butch-femme tradition is one of the oldest« (Nestle 1992: 145). Trotz vieler weiterer 
Label, die in den 30 Jahren seit der Publikation von Stone Butch Blues dazugekom

men sind, halten sich Butch und Femme als Marker lesbischer Identitäten. Sie sind 
einerseits sehr spezifische Ausdrücke von queerer Identität, Ästhetik und sexuellem 
Begehren. Andererseits lassen sie sich verallgemeinert als queere Maskulinität und 
queere Femininität betrachten. Und diese zwei Pole interessieren mich: Mal bin ich 
von ihnen angezogen, mal gelangweilt, mal herausgefordert oder verunsichert. Sie 
haben einen Effekt auf mich und meine eigene Genderidentität und Genderexpres

sion – und affektieren mich dabei sehr unterschiedlich. Im Gegensatz zu queerer 
Maskulinität (verkörpert in der Butch), stellt mich eine Femme vor mehr Ambiva

lenzen und letztendlich auch vor meine eigene verinnerlichte Misogynie. Ich will es 
provokativ mit Andrea Long Chus Worten sagen: »Everyone is female – and every

one hates it« (2019: 13). Ich will es bewundernd sagen mit Connie Carter und Jean 
Noble: »nominally similar – feminine – but radically discontinuous – femme« (1996: 
29). 

Der folgende Beitrag ist eine sehr persönliche Resonanz auf Leslie Feinbergs 
Stone Butch Blues. Ich habe mit Freund*innen und meiner Partnerin zu den Labeln 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-005 - am 13.02.2026, 16:25:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anngret Schultze: Blaue Hose, rote Lippen 53 

›Butch‹ und ›Femme‹ gesprochen. Diese Gespräche und Situationen, auf die sie sich 
beziehen, fließen als Fragmente mit ein in den vorliegenden Text. 

//Wie siehst du mich? 

Was ich noch erinnere, ist, dass du mich 
gefragt hast, wie ich dich sehe oder was 
ich an dir femme finde. Und dann habe 
ich losgelegt. Und in dem Moment habe 
ich dich mit dem Gefühl beschrieben, dir 
Komplimente zu geben.1 

Wir sitzen zu zweit in einer kleinen Sauna. Es ist die erste oder zweite Woche des 
neuen Jahrs, ein Freund von dir hat uns in ein Ferienhaus an der Ostsee eingeladen. 
Wir daten seit einem dreiviertel Jahr. Ich bin verliebt in dich, du bist verliebt in mich. 
Schweißperlen auf meiner Haut und der Geruch nach trockenem Holz und Hitze. 
Ich frage dich: »Was findest du femme an mir?« 

Ein paar Augenblicke vorher: Ich zeige dir und deinem Freund Bilder verschie

dener Frisuren, ich möchte mir die Haare schneiden und bin noch nicht entschie

den, wie. Du sagst: »Das passt, das ist eher femme.« Ein ähnliches Ziehen, wie wenn 
ich mein Spiegelbild sehe, das einen Rock trägt. Ich höre das erste Mal von dir, dass 
du mich als Femme siehst. 

»Was findest du femme an mir?« »Deine Haare. Dein Gesicht, deine Lippen. Dei

ne Figur vielleicht auch. Stimme. Dass du gerne Lippenstift trägst.« 
Ich verlasse die Sauna, du verstehst nicht, was gerade passiert ist. In mir ist es 

laut und durcheinander, weil du mich in Gänze auf das Label ›Femme‹ zusammen

geschnürt hast, mit dem ich mich nicht identifiziere. 
Wir klären: Was ist los? Nichts. Was ist los? Weinen. Was ist los? Ich bin nicht 

Femme. Was ist los? Die Dinge, die du nennst, all die Unsicherheiten, nicht queer 
genug zu sein. Nicht als queer erkannt zu werden. Die Angst, von dir nicht gesehen 
zu werden. 

Der Sand am Strand ist nass und kalt, wir fahren schweigend zurück. 

//Bildbeschreibungen. Oder: Körperpolitiken Teil 2 

Ein Bild von mir als Dragking: Ich trage ein weißes Feinripp-Unterhemd, einen 
angeklebten Bart, die Augenbrauen kräftig nachgezogen, die Haare zurück gegelt, 

1 Die Gesprächsauszüge stammen aus Unterhaltungen mit meiner Partnerin und Freund*in
nen. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-005 - am 13.02.2026, 16:25:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und –Identitäten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities 

die Brüste getapet. Ich mag mich auf diesem Bild. Es ist androgyn. Ein schwuler 
Freund, der es auf Instagram gesehen hat, gesteht mir lachend, dass er sich kurz 
fragte, wer dieser attraktive Mann sei. Ich bin geschmeichelt. 

Ein weiteres Bild: Bei einer Performance spiele ich eine*n Cheerleader*in. 
Bauchfreies Top mit dünnen Trägern, Rouge, rosa Lippenstift, tiefer Ausschnitt 
und die kinnlangen Haare in zwei kleinen Zöpfen eng an den Kopf geflochten. Ich 
mag mich nicht leiden auf diesem Bild, aber es hat Spaß gemacht, diese überdrehte, 
sexy Weiblichkeit zu performen und dem Publikum Kusshände zuzuwerfen. 

//Label 

Mich in lesbischer Repräsentation wiederzufinden, fällt mir schwer. Weder masc2 
noch femme resoniert mit mir. 

Ich hatte mein äußeres Coming-out Anfang 20. Ich bin vorher immer als hete

rosexuelle Frau durchgegangen und tue es immer noch. Das hat sich lange wie ein 
Makel angefühlt. Ich suchte Zugang zu queerer Community, googelte nach Bildern 
von queeren Frisuren, rasierte meine Beinhaare nicht mehr, hatte das Gefühl an

drogyner sein zu müssen und androgyner beinhaltete mehr männlich konnotierte 
Marker. Ich wollte Frauen daten und war mir unsicher, wie ich auf Frauen zugehen 
sollte. Vorher hatte ich cis Männer gedatet, das heteronormative Spiel war mir ver

traut. Jetzt hatte ich das Gefühl, mir und anderen meine Queerness beweisen zu 
müssen. Wir unterhalten uns darüber. 

Du sagst: »Über mich wurde gesagt: Die ist wie ein Junge. Es hat dann nieman

den überrascht, dass ich auf Frauen stehe.« 
Ich sage: »Ich höre da eine Sicherheit mit deiner Queerness raus. Und das hät

te ich mir so gewünscht, dass ich sagen kann: Ich habe ein intuitives Wissen über 

2 In meinem Umfeld (Großstadt, studiert, überwiegend weiß und alle durchschnittlich in ih
ren 30ern) begegnet mir eher das Label ›Masc‹ mit ›Femme‹ als Counterpart, als die Paarung 
›Butch/Femme‹. Dies mag in der Geschichte der Begriffe liegen. In den 1940ern entwickelte 
sich die Selbstbezeichnung ›Butch‹ in amerikanischer, lesbischer Subkultur: »Overall, ›butch‹ 
described a specific kind of queer masculinity that challenged the gender conventions at the 
time and spoke to a working-class lesbian experience.« (Lopéz 2024) ›Masc‹ ist weniger spezi
fisch in Geschichte und Genderidentität, wird genutzt in schwuler, lesbischer, trans und nicht- 
binärer Szene als Artikulation von maskuliner Ästhetik und sexueller Vorliebe. Insbesondere 
in queeren Datingkontexten/-apps finden sich Äußerungen wie ›masc4masc‹, ›masc4fem‹, 
›femme4femme‹ o.Ä. Eine genauere Auseinandersetzung damit, wie die akademische lesbi
sche feministische Bewegung den durch die Arbeiter:innenklasse geprägten Begriff ›Butch‹ 
unsichtbarer werden lässt, wäre an dieser Stelle spannend und gut diskutierbar vor dem Hin
tergrund von Jess’ Erfahrungen in Stone Butch Blues. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-005 - am 13.02.2026, 16:25:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anngret Schultze: Blaue Hose, rote Lippen 55 

mich, dass ich nicht weiter erklären muss. Zum Beispiel über meine Kleidung, mei

nen Haarschnitt, meine Beziehung usw. Als ich angefangen habe, queer zu daten, 
habe ich gedacht: Ich beweise mir jetzt, dass ich queer bin. Und ich beweise auch 
den anderen, dass ich queer bin. Wenn mir der Sex gefällt, dann bin ich queer.« 

Du sagst: »Für mich war es eine Befreiung endlich in eine Großstadt zu ziehen 
und das zu leben. Ich hatte nie das Gefühl, dass ich irgendwem durch irgendwas 
etwas deutlich machen müsste. Ich habe nie darüber nachgedacht, ob ich jetzt nicht 
mehr lesbisch bin, wenn ich Single war oder mit einer cis-männlichen Person Sex 
hatte. Bei mir war es eher das Gegenteil, dass ich nicht direkt als queer oder lesbisch 
gelesen werden will. Weil das einfach nicht immer das Thema ist. Es verletzt mich, 
wenn ich gefragt werde: Bist du der Mann in der Beziehung?« 

Ich lese: »Fems didn’t look like homos.« (Lapovsky Kennedy und Davis 1992: 65) 
Ich lese: »The obviousness of the butch role.« (ebd.) Und: »Butches were known by 
their appearance, femmes by their choices« (Nestle 1992: 139). Ich spüre eine eige

ne Gereiztheit, wenn die Femmes in Stone Butch Blues als passiver, häuslicher, für

sorglicher als die Butches charakterisiert werden. Ich frage mich: wie viel eigene, 
verinnerlichte Frauenfeindlichkeit schwingt in dieser Gereiztheit mit? Kann Weib

lichkeit außerhalb von patriarchaler, heteronormativer Dominanz existieren? Wie 
viel Misogynie findet sich in queerer Szene, sowohl in schwuler (man denke nur an 
die diskriminierenden »no fats, no femmes«-Kommentare in Dating-Profilen und 
an Clubtür-Policen cis-schwuler Szenen; vgl. Anderson 2016) als auch in lesbischer? 

»Was müssen Femmes denn lernen?« Theresa dachte einen Moment nach. »Wie 
wir zusammenhalten können. Und uns einander gegenüber loyal verhalten.« 
»Hm.« Ich erwog, was ich gerade gehört hatte. »Gut, und was müssen Butches 
lernen?« Theresa trat zu mir. »Beim nächsten Mal, wenn ihr Butches in der Bar 
hockt und quatscht, achte mal drauf, wie oft du die Worte ›Bienen‹, ›Tussen‹, 
›Vorbau‹ oder ›Möpse‹ hörst.« (Feinberg 1993: 211) 

Joan Nestle beginnt ihren Artikel »The Femme Question« (1992) wie folgt: 

For many years now, I have been trying to figure out how to explain the special 
nature of butch-femme relationships to feminists and lesbian-feminists who con
sider butch-femme a reproduction of heterosexual models, and therefore dismiss 
lesbian communities both of the past and of the present that assert this style (Nes
tle 1992: 138). 

Nestle fasst mit diesen Worten zusammen, was mich an der Butch/Femme-Kultur, 
aus Jess’ Perspektive beschrieben, stört: Sie erscheint mir zu hetero. Insbesondere, 
wenn beispielsweise Theresa wieder und wieder als der zärtliche, fürsorgliche und 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-005 - am 13.02.2026, 16:25:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Teil I: Femme/Butch-Dynamiken und –Identitäten / Part I: Femme/Butch Dynamics and Identities 

emotionale Part beschrieben wird. Nestle, selbst eine Femme, die in der lesbischen 
Szene der 1950er in den USA ihr Coming-out hatte, hält dem entgegen: 

But I wasn’t a piece of fluff and neither were the other femmes I knew. We knew 
what we wanted, and that was no mean feat for young women of the 1950s, a time 
when the need for conformity, marriage, and babies was being trumpeted at us by 
the government’s policymakers (ebd.: 139). 

Und weiter: 

Thus femmes became the victims of a double dismissal: in the past they did not 
appear culturally different enough from heterosexual women to be seen as break
ing gender taboos, and today they do not appear feminist enough, even in their 
historical context, to merit attention or respect for being ground-breaking women. 
[…] Being a femme was never a simple experience, not in the old lesbian bars of the 
1950s and not now [in the 1990s]. Femmes were deeply cherished and yet deval
ued as well. There were always femme put-down jokes going around the bar, while 
at the same time tremendous energy and caring was spent courting the femme 
women. We were not always trusted and often seen as the more flighty members 
of the lesbian world, a contradiction to our actual lives (ebd.: 139–143). 

Diese Worte tun gut. Nicht, weil sie mir das Label ›Femme‹ schmackhafter machen 
würden. Aber weil sie einen Platz einfordern für die Bedeutung von Femmes in les

bischen und feministischen Kämpfen. Und sie verweisen zurück auf die Momente in 
Stone Butch Blues, in denen Theresa und weitere Femmes ganz zentral im Widerstand 
gegen die regelmäßige Polizeigewalt in und um queere(n) Spaces sind; beispielswei

se, wenn Theresa und Georgetta Justine gegen mehrere Polizisten verteidigen (vgl. 
Feinberg 1993: 193). 

//Kleidung, die ich gerne trage. Oder: Körperpolitiken Teil 3 

Im Sommer vor zwei Jahren hat mir mein Bruder seine blaue kurze Adidas-Hose 
geschenkt. Ich glaube, für ihn war das kein großer Moment. Er hat gesehen, dass 
mir die Hose gefällt und hing nicht weiter an ihr. Ich liebe diese Hose. Sie ist nicht 
zu kurz und nicht zu lang, gibt mir eine gerade Figur, ohne meine Hüften zu be

tonen. Ich liebe es, dass ein Teil meiner Tattoos unter ihr sichtbar ist. Ich liebe es 
auch, dazu roten Lippenstift zu tragen. Und den Wind in meinen Beinhaaren zu 
spüren. Ich fühle mich ziemlich gay, wenn ich so durch die Gegend radle. Es gibt 
dieses schöne Zitat von Leslie Feinberg: »Gender is the poetry each of us makes out of 
the language we are taught« (Feinberg 1998:10). Und vielleicht ist meine eigene gender 
poetry genau das: knallrote Lippen und eine blaue Hose. Es hat gedauert, an diesem 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-005 - am 13.02.2026, 16:25:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anngret Schultze: Blaue Hose, rote Lippen 57 

Punkt anzukommen. Ich habe aufgehört, nach möglichst queeren Haarschnitten zu 
googeln. Ich spüre mich in meiner Queerness am deutlichsten in Beziehung zu an

deren Queers: zu meiner Partnerin, in queeren Spaces und in trauter Runde quee

rer Freund*innen. Manchmal sind es diese Beziehungen, die wir brauchen, weil wir 
durch sie sichtbar werden und sie uns in die Welt bringen, unsere Identität und un

ser Begehren kommunizieren. Wir intelligibel werden. Ich korrigiere diesen Satz: 
Manchmal sind es diese Beziehungen, die ich brauche, weil ich durch sie sichtbar 
werde, weil ich durch sie meine Identität und mein Begehren kommuniziere. Und 
dadurch verstehe und schätze ich Butch/Femme-Beziehungen. Sie lassen sich nicht 
reduzieren auf eine heteronormative Nachahmung. Es lässt sich nicht leugnen, dass 
wir alle in einer heteronormativen und heterosexistischen Welt sozialisiert werden. 
Aber queere Identitätsartikulationen stets als rückgekoppelt an diese heterosexuelle 
Matrix zu begreifen, ist eine Sackgasse, die nirgendwo hinführt. 

Literatur 

Anderson, T. (2016) »This Documentarian Is Fighting Back Against Gay Culture’s 
›No Fats, No Femmes‹ Mantra«, Los Angeles Times. https://www.latimes.com/en 
tertainment/movies/moviesnow/la-et-mn-0430-no-fats-no-femmes-feature-s 
tory.html (letzter Zugriff am 02.09.2024). 

Carter, C. und Noble, J. (1996) »Butch, Femme, and the Woman-Identified Woman. 
Ménage-à-trois of the ›90s«, Canadian Woman Studies 16(2), S. 24–29.  

Chu, A. L. (2019) Females. London: Verso. 
Feinberg, L. (1993) Stone Butch Blues. Träume in den erwachenden Morgen. Berlin: Krug 

& Schadenberg. 
––– (1998) Trans Liberation. Beyond Pink or Blue. Boston: Beacon. 
Lapovsky Kennedy, E. und Davis, M. (1992) »They Was No One to Mess With. The 

Construction of the Butch Role in the Lesbian Community of the 1940s and 
1950s«, in: Nestle, J. (Hg.) The Persistent Desire. A Femme-Butch Reader. Boston: 
Alyson, S. 62–80. 

Lopéz, Q. (2024) »The Queer History of Butches«, them. https://www.them.us/story 
/what-does-butch-mean#history (letzter Zugriff am 02.09.2024). 

Nestle, J. (1992) »The Femme Question«, in: Nestle, J. (Hg.) The Persistent Desire. A 
Femme-Butch Reader. Boston: Alyson, S. 138–146. 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-005 - am 13.02.2026, 16:25:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.latimes.com/entertainment/movies/moviesnow/la-et-mn-0430-no-fats-no-femmes-feature-story.html
https://www.latimes.com/entertainment/movies/moviesnow/la-et-mn-0430-no-fats-no-femmes-feature-story.html
https://www.latimes.com/entertainment/movies/moviesnow/la-et-mn-0430-no-fats-no-femmes-feature-story.html
https://www.them.us/story/what-does-butch-mean#history
https://www.them.us/story/what-does-butch-mean#history
https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.latimes.com/entertainment/movies/moviesnow/la-et-mn-0430-no-fats-no-femmes-feature-story.html
https://www.latimes.com/entertainment/movies/moviesnow/la-et-mn-0430-no-fats-no-femmes-feature-story.html
https://www.latimes.com/entertainment/movies/moviesnow/la-et-mn-0430-no-fats-no-femmes-feature-story.html
https://www.them.us/story/what-does-butch-mean#history
https://www.them.us/story/what-does-butch-mean#history


https://doi.org/10.14361/9783839473351-005 - am 13.02.2026, 16:25:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473351-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

