
Geschichte des Selbstbewusstseins
und Selbstbewusstseinsmodelle

Ein systematischer Vergleich

Klaus Düsing (Köln)

Theorien des Selbstbewusstseins und der Subjektivität finden heute
zwar ein wieder erwachtes Interesse; noch immer aber sind ganz unter-
schiedliche Einwände gegen Selbstbewusstseins- oder Subjektivitäts-
auffassungen mit der Prätention von Selbstverständlichkeit dominant.
Dabei lassen sich evidente lebensweltliche Phänomene von Selbst-
bewusstsein aufweisen, denen gegenüber sich jene oft typisierten Ein-
wände zumindest als phänomenfern ausnehmen. So setzt jede Ver-
abredung mit anderen, jede Erinnerung an eigene frühere Erlebnisse,
jede autobiographische Zuschreibung einer eigenen bestimmten Eigen-
schaft, jede gegenwärtige reflexive Selbstbeziehung, z. B. in der Aus-
sage: »ich weiß, dass ich jetzt deutsch spreche«, jeder Entschluss, der
den eigenen Status in der Zukunft betrifft, konstituierende Spontanei-
tät und Selbstbezüglichkeit sowie vorgestellte Identität des Selbst in
durchaus verschiedenen Zeitphasen von Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft voraus.

Gegen Selbstbewusstsein und Ich aber werden seit dem Ende des
19. Jahrhunderts unterschiedliche Grundtypen von Einwänden erho-
ben. So wird das Ich oder Selbst psychologistisch aufgelöst in bloße
Erlebnisserien oder Erlebniskomplexionen; oder es wird soziologistisch
nur als Kreuzungspunkt gesellschaftlich angebotener oder gebotener
Aufgaben und Rollen angesehen. Ferner gilt es ontologisch als unselb-
ständiges, nachgeordnetes, im Prinzip passives Wesen gegenüber dem
sich allererst von sich her zeigenden oder verdeckenden Seienden. Oder
es wird in analytischen bzw. physikalistischen Einwänden als bedeu-
tungsarmes oder gar bedeutungsloses Zeichen einer Ich-Rede bzw. als
reine Illusion deklariert, da Ich, Selbst, Geist oder Wille nur physika-
lische Zustände seien, wobei offen bleibt, in welcher Physik sie erklärt
werden. Alle diese durchaus voraussetzungsreichen und untereinander
sehr divergierenden Einwände setzen aber schwerlich die lebenswelt-
liche Realität und Evidenz von Selbstbewusstsein und Ich außer Kraft,

259

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daher auch schwerlich ohne weiteres die Selbstbewusstseinstheorien,
insofern sie von solchen Evidenzen ausgehen. Nur der Einwand der
unendlichen Iteration des Ich in der Selbstvorstellung, auch Zirkel-
Einwand genannt, ist nicht wie jene anderen Einwände inhaltlich von
der Voraussetzung einer bestimmten philosophischen Theorie abhän-
gig. Er besagt in seiner Standardversion, dass das Ich oder Selbst sich,
wenn es sich erfassen will, für eben diese Tätigkeit schon voraussetzen
muss; und wenn dies vorausgesetzte tätige Ich sich erfassen will, muss
erneut das tätige Ich dafür vorausgesetzt werden usf. ins Unendliche;
nie erfasst das Ich sich wirklich. Diesen Einwand muss jede Subjektivi-
tätstheorie ausräumen. Er setzt jedoch ein wenig realistisches, rein sta-
tisches, auch simples Selbstbewusstseinsmodell voraus, nämlich das
Modell der Selbstbeziehung als starrer, symmetrischer Subjekt-Ob-
jekt-Beziehung. Es wird sich im Folgenden zeigen, wie es vermieden
wird.1

So soll nun in einem ersten Teil die Konzeption der idealistischen
Geschichte des Selbstbewusstseins als gemeinsames, wenn auch durch-
aus variantenreiches Programm bei Fichte, bei Schelling und in Hegels
Phänomenologie des Geistes umrissen werden. Der zweite Teil gilt der
Skizzierung von stufenartig angeordneten Selbstbewusstseinsmodel-
len, und in einem dritten Teil seien dann Gemeinsamkeiten und Unter-
schiede zwischen dieser Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle und
der idealistischen Lehre von der Geschichte des Selbstbewusstseins her-
vorgehoben.

260

Klaus D�sing

1 Klaus Erich Kaehler vertritt profiliert die gegenwärtige Bedeutung von Subjektivitäts-
theorie im Ausgang und in Abhebung von Leibniz und von der klassischen deutschen
Philosophie. Sein eigener, weiterführender, produktiver Entwurf gilt einem »dezentrier-
ten Subjekt« in selbständiger Auseinandersetzung mit Hegels Theorie des Absoluten;
vgl. dazu bes. K. E. Kaehler: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts. Versuch über
das Resultat der spekulativen Selbstvollendung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Den-
ken. Festschrift für Hans Poser zum 65. Geburtstag. Hrsg. von G. Abel u.a. Berlin und
New York 2002, 323–336; vgl. ähnlich mit Bezug auf Leibniz die Abhandlung von K. E.
Kaehler: »Subjekt und Welt – das Problem der Monade«. In: Leibniz und die Gegenwart.
Hrsg. von F. Hermanni und H. Breger. München 2002, 1–11. Hierbei führt er modifi-
zierend seine frühere Darlegung weiter, ders.: Leibniz – der methodische Zwiespalt der
Metaphysik der Substanz. Hamburg 1979. – Zu den erwähnten Grundtypen von Ein-
wänden sei auch der Hinweis erlaubt auf die Darlegung des Verf.s: Selbstbewusstseins-
modelle. Moderne Kritiken und systematische Entwürfe zur konkreten Subjektivität.
München 1997, bes. 23–120.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Grundlinien der idealistischen Geschichte des
Selbstbewusstseins

Eine idealistische Geschichte des Selbstbewusstseins stellt als erster
Fichte auf, und zwar zunächst in der Grundlage der gesamten Wissen-
schaftslehre (1794/95) unter dem Namen einer »pragmatischen Ge-
schichte des menschlichen Geistes«.2 Hintergrund hierfür dürfte für
ihn Ernst Platners »pragmatische Geschichte des menschlichen Er-
kenntnisvermögens«3 sein, die dieser freilich als Logik konzipierte. In-
nerhalb der empiristisch-sensualistischen Tradition, in der sich Platner
befand, entwarf de Condillac in seinem Traité des sensations (1754) die
Geschichte von einer zum Leben gelangenden Statue, an der, mit der
Geruchsempfindung beginnend, ein Vermögen nach dem anderen er-
wacht. Diese Schilderung ist wenigstens Hegel bekannt.4 So gibt es
offenbar einzelne inhaltliche, empiristisch-sensualistische Präfigura-
tionen für die idealistische Geschichte des Selbstbewusstseins.

Doch ist diese empiristische Schilderung sukzessiver Anfänge der
Betätigung menschlicher Vermögen nicht systematisch und enthält da-
her auch keine Garantie für Vollständigkeit. Ebenso folgt die äußer-
liche Anordnung einer Klassifizierung und Rubrizierung der verschie-
denen menschlichen Vorstellungsvermögen in der Anthropologie und
empirischen Psychologie des 18. Jahrhunderts keiner inneren Syste-
matik des menschlichen Geistes. Schließlich gilt auch von Kants Syste-
matik der menschlichen Vorstellungsvermögen, wie sie insbesondere
die Einleitung in die Kritik der Urteilskraft vorführt, dass sie nicht
genetisch entwickelt und nicht aus einem inneren Prinzip aufgewiesen
wird. Hegel ergießt infolgedessen seinen Spott über diese Theorien, die
nur einen »Sack voller Vermögen« darbieten können (GW 4, 237, vgl.

261

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

2 J. G. Fichte: Gesamtausgabe. Abt. I, Bd. 2. Stuttgart-Bad Cannstatt 1965, 365, 369ff.
Hierzu und zum Folgenden möge der Hinweis auf die Darlegung des Verf.s gestattet
sein: »Theorie der Subjektivität und Geschichte des Selbstbewusstseins im Frühidealis-
mus und in Hegels Phänomenologie«. In: Geist und Psyche. Klassische Modelle von
Platon bis Freud und Damasio. Hrsg. von E. Düsing und H.-D. Klein. Würzburg 2008,
175–191.
3 Vgl. E. Platner: Philosophische Aphorismen. T. 1. Dritte Aufl. Leipzig 1793, bes. 19.
4 Vgl. G. W. F. Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundris-
se. 3. Aufl. Heidelberg 1830, § 442 Anm.; s. Hegel: Gesammelte Werke (im Folgenden:
GW). Hamburg 1968ff. Bd. 20, 436.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GW 9, 169). Es ist Aufgabe einer idealistischen Geschichte des Selbst-
bewusstseins, diese gravierenden Defizite zu vermeiden.

Die idealistische Geschichte des Selbstbewusstseins enthält zwei
grundlegende Seiten, deren erste deutlicher bei Fichte, deren zweite
eher bei Schelling ausgebildet ist. Zum einen expliziert sie idealgene-
tisch und systematisch eine Stufenfolge von Vermögen und Leistungen
des menschlichen Geistes, und zwar aufgrund des leitenden Prinzips
der inneren, vollständig bestimmten Struktur des Selbstbewusstseins;
dieses soll schließlich als Ziel in jenem genetisch entwickelten Stufen-
bau erreicht werden. Auch Fichte beginnt – wie dann ebenso Schelling
– seine Darlegung bei der ganz einfachen und unmittelbaren Sinnes-
empfindung und entwickelt daraufhin höherstufige Vermögen und Be-
tätigungen wie Selbstgefühl, sinnliche Anschauung, Verstand usf.; die-
se Explikation ist weder eine empirische Erzählung noch eine
äußerliche bzw. statische, starre Anordnung, sondern eine idealgeneti-
sche Entwicklung des Stufenbaus vieler Vermögen und Leistungen aus
einem Prinzip der Subjektivität. Dasjenige Grundvermögen, aus dem
jene theoretischen Betätigungen des menschlichen Geistes hervor-
gehen, ist für Fichte, was Schelling und Hegel dann aufnehmen und
abwandeln, die Einbildungskraft. Noch Heidegger betrachtet in seiner
Kant-Interpretation die Einbildungskraft, offenbar ohne Kenntnis die-
ser idealistischen Theorien, als die zentrale, Zeit bildende Fähigkeit des
Selbst, aus der sinnliche Anschauung und Verstand erst hervorgehen.
Fichte ordnet dann allerdings die Einbildungskraft in das praktische Ich
ein, dessen höchste, vollendete Bestimmung der freie, vernünftige und
sittliche Wille der Person ist.

Zum anderen erörtert die idealistische Geschichte des Selbst-
bewusstseins, was Fichte andeutet und Schelling in seinem System des
transzendentalen Idealismus (1800) deutlicher hervorhebt, nämlich
die Entwicklung der Vermögen und Leistungen des Geistes als Ent-
wicklung des betrachteten Ich oder des Ich-Objekts; dazu aber gehört
notwendig, dass die in dieser Weise betrachteten mentalen Leistungen
sich intentional auf ihnen entsprechende, noematische Gegenstände
beziehen. So wird das Ich-Objekt in dieser genetischen Untersuchung
betrachtet als empfindendes, sinnlich anschauendes, verständig den-
kendes usf., das sich in diesen Betätigungen auf Empfundenes, sinnlich
Angeschautes, verständig Gedachtes usf. bezieht. In diesem Entwick-
lungsgang der intentionalen Betätigungen und ihrer entsprechenden
noematischen Gegenstände reichert sich das betrachtete Ich oder Ich-

262

Klaus D�sing

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Objekt zunehmend mit Bestimmungen der Subjektivität an. Das Ziel
dieser Entwicklung ist das vollständig entwickelte Ich-Objekt und des-
sen intentional erfolgende Selbstvergegenständlichung, so dass sich in
dessen vollendeter, komplexer Selbstbeziehungsstruktur das betrach-
tende, erfüllte Ich-Subjekt wiederfinden kann. Dies ist für Fichte im
reinen, vernünftigen, sittlichen Willen der Person erreicht, der die
ihm aufgegebene moralische Welt erstrebt, für Schelling aber im Ge-
nie, das sich selbst als vollendete Subjektivität in der höchsten Einheit
von bewusster und unbewusster Tätigkeit in seinem Werk, dem von
ihm geschaffenen Kunstwerk, ästhetisch anschaut. Hegel dagegen er-
blickt die Vollendung der Subjektivität im »absoluten Wissen« und
dessen kategorialen, noematischen Korrelaten.

Insbesondere diese zweite Seite der Geschichte des Selbstbewusst-
seins ist nur ausführbar, wenn man grundsätzlich methodisch zwischen
diesem betrachteten Ich oder dem Ich-Objekt in seinen Vermögen,
Leistungen, intentionalen Gegenständen einerseits und dem betrach-
tenden Ich, dem »Beobachter« oder »Zuschauer« jener Entwicklung
des Ich-Objekts andererseits unterscheidet. Dies betrachtende Ich ist
das Subjekt des Philosophen, der die Entwicklung des betrachteten Ich
Schritt für Schritt verfolgt; das betrachtete Ich und dasjenige, was nur
»für es« ist, soll den erfüllten Selbstbeziehungsstatus des betrachten-
den, philosophierenden Subjekts und dessen, was »für uns«, die phi-
losophierenden Subjekte ist, erreichen.

Auch Hegels Phänomenologie von 18075 ist als eine solche idea-
listische Geschichte des Selbstbewusstseins, freilich mit bedeutsamen
Abwandlungen, anzusehen. Sie stellt, wie Hegel sagt, eine »Geschichte
der Bildung des Bewusstseins selbst zur Wissenschaft« (GW 9, 56) dar.
Das Bewusstsein in allgemeinem Sinne als das hier in seinem Stufen-
gang betrachtete Ich-Objekt soll sich zur Wissenschaft und zum rein
denkenden Wissen als Wissen seiner selbst oder »zum sich als Geist

263

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

5 Vgl. hierzu in Auswahl J. Hyppolite: Genèse et structure de la »Phénoménologie de
l’esprit« de Hegel. Paris 1946 sowie die Sammelbände Materialien zu Hegels »Phäno-
menologie des Geistes«. Hrsg. von H. F. Fulda und D. Henrich. Frankfurt a. M. 1973 und
G. W. F. Hegel: »Phänomenologie des Geistes«. Hrsg. von D. Köhler und O. Pöggeler.
Berlin 1998; vgl. darüber hinaus die perspektivenreiche Interpretation des Vernunft-Ka-
pitels vor dem Hintergrund der Gesamtkonzeption der Phänomenologie durch K. E.
Kaehler und W. Marx: Die Vernunft in Hegels »Phänomenologie des Geistes«. Frank-
furt a. M. 1992; vgl. ebenso den Kommentar von L. Siep: Der Weg der »Phänomenologie
des Geistes«. Ein einführender Kommentar. Frankfurt a. M. 2000.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wissenden Geist« (GW 9, 433, vgl. 427) entwickeln. Darin gewinnt es
höchst komplexe, sich denkende und sich erkennende Selbstbeziehung
vollendeter Subjektivität. »Geschichte« bedeutet hier – wie schon in
Fichtes und Schellings ›Geschichte des Selbstbewusstseins‹ – nicht rea-
le, zeitliche Historie, sondern ideale Genese in der systematischen Ex-
plikation der Betätigungen des Bewusstseins und ihrer Gegenstände.
Für Hegel entwickelt es sich hierbei gestaltenreich vom Bewusstsein
im engeren Sinne in Abhebung von seinen ihm äußeren Gegenständen
über Selbstbewusstsein und Vernunft zum Geist. Idealistisch wird die-
se Geschichte des Bewusstseins und Selbstbewusstseins genannt, weil
sie detaillierte Subjektivitätstheorie ist.

Hegels Phänomenologie von 1807 bedeutet aber eine gravierende
Abwandlung des Fichteschen und Schellingschen Programms der idea-
listischen Geschichte des Selbstbewusstseins; diese Phänomenologie ist
– was Fichtes und Schellings entsprechende Lehren nicht sind – eine
systematische Einleitung und zugleich, Hegels Anspruch nach, Recht-
fertigung des »absoluten Wissens« oder des rein denkenden Wissens
des Geistes von sich, das in der spekulativen Logik entfaltet wird. Darin
sind, kurz gesagt, drei bedeutsame, spezifischere Veränderungen ge-
genüber Fichte und Schelling begründet:

Erstens: In der Phänomenologie als dieser systematischen Ein-
leitung und Rechtfertigung des spekulativen Wissens werden nicht
Fähigkeiten und Leistungen des menschlichen Geistes als solche unter-
sucht, sondern nur, insofern sie wesentliche Weisen des Fürwahrhal-
tens darstellen. So wird zu Beginn nicht die Sinnesempfindung selbst
als einfachste, unmittelbare Vorstellung wie bei Fichte und Schelling,
sondern die entsprechende Weise des Fürwahrhaltens durch solche
sinnliche Empfindung, nämlich die sinnliche Gewissheit im Hinblick
auf ihre Erkenntnisfähigkeit untersucht. Dasselbe gilt für Wahrneh-
mung, Verstand usf.; sie werden nicht als mentale Fähigkeiten und
Betätigungen des menschlichen Geistes mit ihren jeweiligen intentio-
nalen Korrelaten, sondern als Weisen des Fürwahrhaltens mit ihrem
jeweiligen Wahren kritisch erörtert.

Zweitens: In dieser Einleitungsfunktion gründet auch, dass die
Phänomenologie in der systematischen und idealgenetischen Entwick-
lung solcher Weisen des Fürwahrhaltens ein »sich vollbringender
Skeptizismus« (GW 9, 56) ist. Eine Weise des Fürwahrhaltens nach
der anderen wird skeptisch geprüft und als nichtig erwiesen. Das Be-
wusstsein als allgemeines Subjekt des Fürwahrhaltens gerät dadurch

264

Klaus D�sing

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeweils in Zweifel, und da eine Bewusstseinsgestalt über seine spezi-
fische Weise des Fürwahrhaltens mit dessen intendiertem Wahren
nicht hinaussieht, gelangt es durch den Verlust seines Wahren und
seines Fürwahrhaltens jeweils sogar in »Verzweiflung« (ebd.). So ist
der Weg der »Bildung des Bewusstseins« ein Weg der Verzweiflung.
Auch diese Konzeption findet sich nicht bei Fichte oder Schelling.

Doch ist diese von Bewusstseinsgestalt zu Bewusstseinsgestalt je-
weils erneuerte Verzweiflung nur »für es«, das jeweilige Bewusstsein.
»Für uns«, die betrachtenden Philosophen, ist dieser Entwicklungsgang
zugleich eine sinnvolle, systematische Abfolge. Diese wird konstituiert
durch die nur »für uns« durchsichtige »bestimmte Negation« (GW 9,
57) als systematische Verbindung der Weisen des Fürwahrhaltens un-
tereinander. Sie besagt, dass in diesem »sich vollbringenden Skeptizis-
mus« nicht wie in historisch aufgetretenen Skeptizismen die zu be-
zweifelnden Inhalte nur als vorgefundene aufgegriffen und dann
immer in denselben »leeren Abgrund« des Nichts (ebd.) geworfen wer-
den. Vielmehr resultiert aus einer negierten, d. h. skeptisch als ungültig
erwiesenen Weise des Fürwahrhaltens unter Bewahrung ihrer Grund-
bestimmungen als bloß untergeordneter Momente eine neue Weise
des Fürwahrhaltens mit ihrem Wahren. Die bestimmte Negation hat
nach Hegels prononcierter These damit ein positives Resultat. So er-
weist sich z. B. die sinnliche Gewissheit und ihr intentionales Korrelat,
das Diese, als ungültig, weil ihr Wahres sich in mehrfacher Weise als
Allgemeines herausstellt. Werden nun ein bestimmtes sinnliches Die-
ses und ein Allgemeines zu einer höheren Einheit verbunden, so ent-
stehen das Wahrnehmungsding und dessen entsprechende Weise des
Fürwahrhaltens, die Wahrnehmung. So gewährt die bestimmte Nega-
tion »für uns« Einsicht in den systematischen Zusammenhang der ide-
algenetisch dargelegten Weisen des Fürwahrhaltens. Die bestimmte
Negation und die mit ihr verwendeten Kategorien als Grundlagen der
Bewusstseinsgestalten sind jedoch nur in der spekulativen Logik zu
rechtfertigen.

Drittens: Ein weiterer, in diesem »sich vollbringenden Skeptizis-
mus« gründender Unterschied zu Fichte und Schelling besteht darin,
dass das fürwahrhaltende Bewusstsein innerhalb jeder Stufe oder Wei-
se des Fürwahrhaltens »dialektische […] Erfahrungen« (GW 9, 60)
macht. Dies ist spezifisch für die »Wissenschaft der Erfahrung des Be-
wusstseins« (GW 9, 444), wie die Phänomenologie ursprünglich hei-
ßen sollte. Solche »dialektische« Erfahrung besteht darin, dass das für-

265

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahrhaltende Bewusstsein in der skeptischen Prüfung die Erkenntnis
gewinnt, dass sich das Gegenteil dessen, was es für das Wahre hält, als
das Wahre erweist. Die sinnliche Gewissheit z. B., die das unmittelbare
sinnliche Diese für das Wahre hält, muss erfahren, dass ihr Wahres
eigentlich ein Allgemeines ist. Die »dialektischen« Erfahrungen sind
Bestandteile des »sich vollbringenden Skeptizismus«, der wiederum in
der Einleitungsfunktion fundiert ist. Diese ist, wie sich wohl gezeigt
hat, der entscheidende Grund der von Fichte und Schelling abweichen-
den Gestalt der Geschichte des Selbstbewusstseins. – Hegels Phänome-
nologie von 1807 führt somit idealgenetisch über die verschiedenen,
jeweils skeptisch als ungültig erwiesenen Weisen des Fürwahrhaltens
als stufenartige Entwicklung des fürwahrhaltenden Bewusstseins zum
reinen, letztlich standhaltenden Wissen, nämlich zum reinen Sich-
Denken und Sich-Erkennen der Subjektivität.

Gegen diese Varianten einer idealistischen Geschichte des Selbst-
bewusstseins bei Fichte, Schelling und Hegel ist der Vorwurf der un-
endlichen Iteration des Ich in der Selbstvorstellung oder der sog.
Zirkeleinwand stumpf. Denn in diesen Theorien wird zwar Selbst-
beziehung als Subjekt-Objekt-Beziehung oder als Beziehung von Be-
wusstsein und Gegenstand in verschiedenen Arten verstanden, aber
nicht als statische, starre, symmetrische Subjekt-Objekt-Beziehung.
Der Selbstvorstellung auf welcher Stufe auch immer geht nicht wieder,
wie in jenem Vorwurf angenommen, das tätige Ich in völlig gleicher
Bedeutung voraus. Vielmehr ist, wie man insbesondere aus Hegels
Phänomenologie entnehmen kann, sowohl das Verhältnis des aktiven
Bewusstseins zu seinem Gegenstand, selbst wenn er bewusstseinsim-
manent ist, asymmetrisch als auch das Verhältnis der Bewusstseinsstu-
fen untereinander; und ebenso bleibt in der Vollendung der Subjekti-
vität am Ende der Geschichte des Selbstbewusstseins eine Asymmetrie.
Der sittliche Wille erstrebt eine erst zu verwirklichende moralische
Welt; das Genie, das sich im Kunstwerk anschaut, übertrifft das phi-
losophierende, die Ich-Entwicklung betrachtende Subjekt; das absolute
Wissen muss allererst kategorial in der Logik entwickelt werden. So
konzipieren die Idealisten das idealgenetisch zu entwickelnde Selbst
nicht starr symmetrisch-zentriert, sondern asymmetrisch-dezentriert
und das heißt: prinzipiell mit einem Überschuss an bedeutungsreicher
Dynamik.

266

Klaus D�sing

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Skizze der Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle

Die Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle6 verfolgt ein ähnliches Ziel
wie jene Varianten einer Geschichte des Selbstbewusstseins; sie sucht in
idealgenetischer Explikation den Stufenaufbau und die Struktur kon-
kreten Selbstbewusstseins aufzuzeigen. Die Durchführung erfolgt frei-
lich unabhängig von jenem Programm einer Geschichte des Selbst-
bewusstseins. Die Grundthese besagt, dass Selbstbewusstsein nicht
monolithisch zu fassen ist, sondern dass es sich in einer Pluralität von
Selbstbewusstseinsmodellen idealiter entwickelt. Ein Selbstbewusst-
seinsmodell ist dabei eine grundlegende Weise der Selbstverständigung
des Selbst in seiner umweltlichen oder sozialen Situation, eine als Sinn-
ganzheit entworfene Gestalt solcher Vergewisserung seiner selbst in
der eigenen Umwelt. Ein solches Selbstbewusstseinsmodell basiert phä-
nomennah auf signifikanten Erfahrungen als Ausgangspunkten für die
Gewinnung idealtypischer – in Max Webers Sinn – Bedeutungsschema-
ta von Selbstbeziehungsweisen. Die Explikation dieser Selbstbewusst-
seinsmodelle muss idealgenetisch erfolgen, da erstens eine realhistori-
sche Darlegung der Entwicklung von Selbstbewusstsein entschieden zu
wenig faktische Daten zur Verfügung hätte und da zweitens und vor
allem eine derartige realhistorische Darstellung nur möglich wäre un-
ter der Leitung einer schon vorausgehenden Theorie, was Selbst-
bewusstseinsmodelle und deren Zusammenhänge grundsätzlich be-
deuten, um sie dann realhistorisch aufweisen zu können. So ist die
Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle auch grundlegend für empi-
risch-anthropologische und empirisch-psychologische Untersuchun-
gen bis hin zur Interrelation von Psychologie und Gehirnphysiologie,
wie man sie insbesondere bei A. Damasio7 findet.

Das erste, einfachste, noch ganz rudimentäre Modell dieser Art ist
das phänomenologische Horizontmodell. Das Selbst ist in seinen

267

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

6 Hierzu sei der Hinweis erlaubt auf die Ausführungen des Verf.s in Selbstbewusst-
seinsmodelle (s. Anm. 1), bes. 121–268 und in Fundamente der Ethik. Unzeitgemäße
typologische und subjektivitätstheoretische Untersuchungen. Stuttgart-Bad Cannstatt
2005, bes. 129–185.
7 Vgl. A. R. Damasio: Ich fühle, also bin ich. Die Entschlüsselung des Bewusstseins. Aus
dem Englischen übers. von H. Kober. München 32002; ders.: The Feeling of what Hap-
pens. Body and Emotion in the Meeting of Consciousness. New York 1999. Vgl. dazu die
erhellenden Darlegungen von T. Schlicht: »Selbstgefühl. Damasios Stufentheorie von
Bewusstsein und Emotion«. In: Geist und Psyche (s. Anm. 2), 337–369.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrnehmungen von Umweltlichem, in seinen Stimmungen oder Ge-
fühlen, sofern sie einen bestimmten umweltlichen Bedeutungsinhalt
haben, oder in seinen umweltlichen Orientierungen zwar thematisch
immer auf etwas anderes, außer ihm Liegendes bezogen, dabei aber
nicht gänzlich selbstvergessen. Es ist darin vielmehr horizonthaft sei-
ner inne; in seinem auf andere, umweltliche Gegebenheiten gerichte-
ten Bewusstsein ist es sich am Rande oder unthematisch mit gegen-
wärtig; oder es befindet sich selbst sozusagen im Halbschatten seines
Aufmerksamkeitslichtkegels. Auch für solches Horizontbewusstsein
des Selbst von sich gilt, was Husserl vom Horizontbewusstsein über-
haupt lehrte, nämlich dass in allem thematisch Bewussten unthema-
tisch mitbewusste Ränder oder Horizonte latent oder halbwegs mit-
gegenwärtig sind und dass diese auch eigens ausdrücklich thematisiert
und vergegenwärtigt werden können.

Diese Überlegung führt zu einem neuen Selbstbewusstseins-
modell, das der Möglichkeit nach im vorigen angelegt ist, zum Modell
thematischer Unmittelbarkeit der Selbstbeziehung. Hierin stellt sich
das Selbst ganz unmittelbar als solches vor. Dies kann in holistischer
Gestimmtheit geschehen, in der das Selbst sich in seinem umweltlichen
Dasein als ganzes grundlegend stimmungshaft, z. B. in Freude oder in
Schwermut, erschlossen ist. In solcher Grundgestimmtheit sind Selbst-
beziehung und Umweltbeziehung noch ein Ganzes. Es kann auch in
psychophysischem Selbstgefühl geschehen, wenn ein Selbst sich als in
seinem Leibe waltendes originär und unmittelbar thematisch fühlt,
was eindrücklich etwa beim Schwinden der Kräfte in einer Krankheit
oder dem Wiedererstarken der Kräfte bei der Genesung geschieht. Hier
trennen sich bereits thematisches Selbstgefühl und Umweltbewusst-
sein. Drittens stellt sich das Selbst thematisch unmittelbar in sinnlich-
anschaulicher oder auch in imaginativer Weise vor, z. B. im Hören der
eigenen Stimme oder in unwillkürlich aufkommenden, nichtreflexiven
Erinnerungen an eigene frühere Erlebnisse. Hierin tritt das Selbst in
erster, noch ganz unmittelbarer Weise sich gegenüber, ohne dass aber
eine reflexive Vergegenständlichung erfolgt; das sinnlich-anschauliche
oder imaginative Sich-Vorstellen bleibt vielmehr einbehalten in die
Erlebnisganzheit der unmittelbaren thematischen Selbstbeziehung.

Aus diesen Bestimmungen der ersten beiden noch vorreflexiven
Selbstbewusstseinsmodelle geht hervor, dass sie keineswegs der Selbst-
beziehung als Subjekt-Objekt-Beziehung folgen; denn in solcher Sub-
jekt-Objekt-Beziehung werden zwei eigenständige, wiewohl korrela-

268

Klaus D�sing

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tive, ausdrücklich fixierte Bedeutungsinstanzen als Subjekt und Objekt
unterschieden und aufeinander bezogen. Diese Art von Selbstbezie-
hung aber findet in den erwähnten beiden vorreflexiven Selbstbewusst-
seinsmodellen nicht statt; und da der Iterations- oder Zirkelvorwurf
solche Selbstbeziehung als Subjekt-Objekt-Beziehung grundsätzlich
voraussetzt, kann er auf diese ersten Selbstbewusstseinsmodelle gar
nicht zutreffen.

Die vorreflexiven Selbstbewusstseinsmodelle haben ihre eigene
Berechtigung innerhalb des idealgenetischen Aufbaus von Selbst-
bewusstsein. Sie schließen aber keineswegs komplexere, und innerlich
differenziertere Selbstbewusstseinsmodelle aus.

Die folgenden Selbstbewusstseinsmodelle setzen entwickelte
Sprache voraus. Die Sprache erweitert, konturiert und präzisiert nicht
nur Umwelterfahrungen, sondern ebenso Selbstvergegenwärtigungen.
Auf ihr basiert schon das erste komplexere Selbstbewusstseinsmodell,
dasjenige der partiellen Selbstidentifikation. Hierin schreibt ein Selbst
sich ausdrücklich eine bestimmte Eigenschaft zu, z. B. wenn es sagt:
»Ich bin Bergsteiger«. Voraussetzung dafür sind mehrfache Synthesen.
So müssen Bergsteigererlebnisse als in den Erlebnisstrom diskontinu-
ierlich eingelagerte ausgewählt und eigens synthetisiert werden; darin
sind schon einfachere Selbstbeziehungserlebnisse von psychophysi-
schem Selbstgefühl enthalten. Das Selbst muss sich in diesen diskon-
tinuierlichen Erlebnissen durch identifikatorische Synthesis als eines
und dasselbe wissen, sich aber inhaltlich mit einer bestimmten, es par-
tiell betreffenden Eigenschaft identifizieren. Solche Selbstzuschrei-
bung einer Eigenschaft wird schließlich synthetisch-intersubjektiv
mitkonstituiert. Auch dieses Selbstbewusstseinsmodell ist nicht nach
dem Modell der Selbstbeziehung als Subjekt-Objekt-Beziehung, schon
gar nicht der symmetrischen Subjekt-Objekt-Beziehung gedacht.

Es bildet in der Regel die Grundlage für das Reflexionsmodell, das
aus ihm entwickelt werden kann, z. B. durch die Aussage: »Ich weiß,
dass ich Bergsteiger bin«, oder: »Ich erinnere mich, dass ich einmal
Barockkenner war«. In solcher reflexiven Selbstaussage werden bereits
ausdrücklich zwei unterschiedliche Selbstbeziehungen miteinander
verbunden. Im gegenwärtigen oder sich erinnernden Wissen von sich
ist das Selbst seiner inne; damit wird die partielle Selbstidentifikation
verbunden zu einer neuen, komplexeren, reflexiven Selbstgewissheit.
Diese komplexere Selbstbeziehung als Synthesis zweier schon vor-
liegender Selbstbeziehungen folgt – entgegen vielfältig geäußerter

269

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auffassung – ersichtlich nicht dem simplen und starren Schema sym-
metrischer Subjekt-Objekt-Beziehung und erliegt daher nicht dem Ite-
rations- oder Zirkeleinwand.

Im Modell der partiellen Selbstidentifikation und im Reflexions-
modell werden dem Selbst nur einzelne Eigenschaften zugeschrieben.
Darin ist der Möglichkeit nach das Zuschreiben weiterer, insbesondere
für es wesentlicher Eigenschaften enthalten. Schreibt es sich diese,
nämlich grundlegende Persönlichkeitseigenschaften wie praktische
Freiheit, ferner Charakterzüge wie z. B. Besonnenheit und sodann sein
Selbstverständnis prägende Kulturkreiseigenschaften zu in einer re-
flektierten, holistischen Synthesis, die auch die Synthesisweisen vo-
rangehender Modelle enthält, so erfasst es sich nach dem noch kom-
plexeren epistemischen Intentionalitätsmodell. Dies Modell liegt der
Gewinnung eines Persönlichkeitsbildes von sich zugrunde; literarisch
wird es z. B. in der Autobiographie realisiert. Hier erinnert sich das
gegenwärtige Selbst, ist darin seiner selbst inne; und es vergegenwär-
tigt sich frühere Erlebnisse sowie die Ausbildung wesentlicher Eigen-
schaften, die je schon frühere Selbstvergewisserungen enthalten. So
wird hiermit eine hochkomplexe Gesamtselbstbeziehung von verschie-
denartigen, schon vorliegenden Selbstbeziehungen eigens konstituiert.
Dies ist eine besondere intellektuelle Leistung.

Auf der Grundlage der Ausbildung eines Persönlichkeitsbildes
wird es möglich und ist darin latent schon angelegt, dass das Selbst
einen Lebensplan oder ein Lebensziel für sich – natürlich immer im
umweltlichen und sozialen Kontext – entwickelt. Dies wird begriffen
in dem noch komplexeren Selbstbewusstseinsmodell der voluntativen
Selbstbestimmung. Das entwerfende Selbst ist dabei willentlich stre-
bend auf seine Zukunft ausgerichtet, nämlich wie es in Kenntnis seiner
Persönlichkeit und ihres Umfeldes wesentlich sein will. Die voluntative
ist die höchstkomplexe Gesamtselbstbeziehung, die in einer eigenen,
aktiven Leistung das augenblickliche Seiner-inne-Sein des entwerfen-
den Selbst, die Selbstvorstellungen der durch Erinnerungen vergegen-
wärtigten eigenen Persönlichkeit und die Selbstbeziehungen des Sich-
Befindens in dem angestrebten zukünftigen Zustand des Selbst, zu
einer differenzierten Einheit und Ganzheit des Selbst allererst verbin-
det. – Diesen komplexen Selbstbeziehungen liegen jeweils einfache
Weisen des unmittelbaren Seiner-inne-Seins zugrunde. Auch diese
komplexen Selbstbeziehungen, ja Gesamtselbstbeziehungen als syn-
thetische Relationen mehrerer einfacherer Selbstbeziehungen folgen

270

Klaus D�sing

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


offenkundig nicht dem simplen, starren Modell der Selbstbeziehung
als Subjekt-Objekt-Beziehung und erst recht nicht der symmetrischen
Subjekt-Objekt-Beziehung; sie werden daher auch nicht vom Iterati-
ons- oder Zirkeleinwand getroffen.

So zeigt sich, dass Selbstbewusstsein sich innerhalb dieses ideal-
genetischen Stufengangs in seinen Bedeutungsmomenten entwickelt,
und zwar gemäß einem grundlegenden, es als solches betreffenden
Konstitutions- und Entwicklungsmodell. Die Bedeutung von Selbst-
bewusstsein ist nicht statisch, sondern generiert und konstituiert sich
allererst in diesen Modellen. Der methodische Durchgang durch diese
Modelle weist somit zugleich eine Sinnzunahme von Selbstbewusst-
sein auf.

3. Gemeinsamkeiten und Unterschiede von Geschichte des
Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodellen

Die Gemeinsamkeiten zwischen den idealistischen Theorien zur Ge-
schichte des Selbstbewusstseins und der Theorie der Selbstbewusst-
seinsmodelle sind allgemeiner, auch grundlegender Art: Es handelt sich
jeweils um eine Theorie konkreter Subjektivität. Diese Subjektivität
wird idealgenetisch in verschiedenen Stufen entwickelt; und von Stufe
zu Stufe, von Bewusstseinsgestalt zu Bewusstseinsgestalt oder von
Modell zu Modell des Selbstbewusstseins reichert sich das erörterte
Selbst mit Bestimmungen der Subjektivität an, bis es die erfüllte oder
die komplexeste Bestimmung seiner selbst erreicht hat. Angetrieben
wird diese idealgenetische Entwicklung des betrachteten Selbst von
Stufe zu Stufe durch dessen jeweils überschießende Dynamik.

Es gibt jedoch auch gravierende Unterschiede. Erstens ist die
Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle keine systematische Entwick-
lung der Vermögen und Leistungen des menschlichen Geistes. Sie ex-
pliziert vielmehr thematisch die verschiedenen skalaartig aufeinander
aufbauenden Selbstverständnis- und Selbstbeziehungsweisen des be-
trachteten Subjekts als solche. Sie legt, da sie auch nicht das Programm
einer Einleitung in eine spekulative Logik verfolgt, ebenso wenig Wei-
sen des Fürwahrhaltens auf den unterschiedlichen Stufen dar. Es geht
vielmehr um die internen mentalen Aktivitäten selbst, die die Selbst-
bewusstseinsstrukturen und -bestimmungen konstituieren, sowie um
deren Zusammenhänge; dabei müssen Faktizitäten des Daseins des

271

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst in seiner Umwelt und sozialen Welt mit berücksichtigt werden.
Selbstbewusstsein aber ist offensichtlich dasjenige, wodurch sich
menschliche geistige Tätigkeit vor andersartigen lebendigen Aktivitä-
ten auszeichnet. Natürlich werden hierbei auch Vermögen und Leis-
tungen des menschlichen Geistes erörtert, allerdings nur, insofern sie
zur Konstitution von Selbstbewusstseinsmodellen beitragen.

Der zweite Unterschied zwischen den Theorien der Geschichte des
Selbstbewusstseins und der Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle be-
steht darin, dass jene idealistischen Theorien implizit jeweils einem
teleologisch determinierenden Prinzip folgen, dem Ideal und letzten
Zweck erfüllter Selbstbeziehung; und dies soll als Erfüllung und Voll-
endung von Subjektivität den notwendigen, gesetzmäßigen Zusam-
menhang der Stufen des Selbst untereinander garantieren. Die Theorie
der Selbstbewusstseinsmodelle folgt nicht einem solchen streng not-
wendige Zusammenhänge ermöglichenden Prinzip. Sie entwickelt
vielmehr jeweils auf neuer, höherer Stufe, was zuvor schon der Mög-
lichkeit nach oder latent angelegt war. In der Realisierung solcher Mo-
delle kann es aber durchaus vorkommen, dass in Krisen, durch Krank-
heiten oder auch durch persönliche Verfehlung insbesondere höhere
Stufen von einzelnen Personen nicht verwirklicht werden. Dies weist
darauf hin, dass auch der idealgenetische Selbstkonstitutionsweg des
Selbstbewusstseins offener zu konzipieren ist. Hier legt sich ein Ver-
gleich mit geschichtlicher Sprachentwicklung nahe; sie erfolgt sinn-
haft-differenzierend, wohl auch formal zweckmäßig in Kantischer Be-
deutung und erreicht stufenweise höhere Komplexität, jedoch ohne
notwendig determinierende Steuerung durch ein dirigierendes Prinzip.

Daraus ergibt sich ein dritter Unterschied zwischen den zu ver-
gleichenden Theorien. Die Lehre von den Selbstbewusstseinsmodellen
nimmt methodisch die idealgenetische Explikation der Selbstverständ-
nis- und Selbstbeziehungsweisen nicht durch Konstruktion vor, wie es
der Tendenz nach in Fichtes, deutlicher aber in Schellings Theorie der
Geschichte des Selbstbewusstseins geschieht. Sie liefert also keine
Konstruktion von Fähigkeiten, Leistungen und Selbstbeziehungswei-
sen etwa aufgrund von begrifflich erfasster, in der Regel partieller Ver-
einigung von entgegengesetzt strebenden Tätigkeiten, wozu nachfol-
gend Bestätigung in der Erfahrung gesucht wird. Sie legt auch keine
dialektischen Prozesse innerhalb einer Stufe und keine bestimmten,
spekulativ begründeten Negationen mit positivem Resultat dar wie
Hegel. Ihr Verhältnis zur Erfahrung oder Empirie ist vielmehr grund-

272

Klaus D�sing

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sätzlich ein anderes. Sie nimmt, wie skizziert, ihren Ausgang von sig-
nifikanten Basiserfahrungen; aus diesen werden nicht abstrakte Merk-
male als bloße, einseitige Teilvorstellungen ausgesondert, sondern
idealisierend und idealtypisch von Zufälligkeiten gereinigte Ganz-
heitsvorstellungen von Selbstbewusstseinsmodellen gewonnen. Diese
wiederum können philosophisch grundlegend für lebensweltliches
Erfahrungswissen, aber auch für Erkenntnisse der empirischen An-
thropologie und Psychologie und schließlich für die psychologischen
Pendants der Gehirnforschung sein, wie sie speziell A. Damasio her-
vorhebt.8

Ferner wird viertens in der Theorie der Selbstbewusstseinsmodel-
le nicht wie insbesondere in Schellings transzendentalem Idealismus
oder in Hegels Phänomenologie ein Absolutes als konstitutiver Bedeu-
tungsbestandteil der vollendeten Subjektivität und damit des den Ent-
wicklungsgang determinierenden teleologischen Prinzips angesetzt.
Dies bedeutet nicht, dass nicht höhere Sinnsynthesen aufgestellt wer-
den können, welche über Selbstbewusstseinsmodelle und Selbstver-
gewisserungen konkreter endlicher Subjekte hinausführen, die dabei
freilich fundierend erhalten bleiben; nur neue und höhere Selbst-
bewusstseinsmodelle stellen sie nicht dar.

Schließlich folgt fünftens die Theorie der Selbstbewusstseins-
modelle nicht dem starren und simplen Modell der Selbstbeziehung
als Subjekt-Objekt-Beziehung. Ein solches Modellkonzept findet sich
zwar in den idealistischen Lehren zur Geschichte des Selbstbewusst-
seins; aber diese Beziehung wird dort bereits dynamisiert und differen-
ziert und von der Verengung auf symmetrische Subjekt-Objekt-Bezie-
hung befreit. In der Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle wird das
Modell der Selbstbeziehung als Subjekt-Objekt-Beziehung dagegen
als Leitmotiv, ja auch nur als ursprüngliches Selbstbewusstseinsmodell
verabschiedet. Diese Theorie entfaltet idealgenetisch vielmehr den
ganzen inhaltlichen Reichtum der Selbstverständnis- und Selbstbezie-
hungsweisen, in denen ein konkretes Selbst sich ursprünglich konsti-
tuiert, begreift und ein gelingendes Dasein in seiner Umwelt und so-
zialen Welt zu führen weiß. – So zeigt in Analogie zu den idealistischen
Lehren über die Geschichte des Selbstbewusstseins, aber zugleich auf
der Grundlage neuer Erfahrungen und in einem begrifflich und metho-
disch andersartigen, inhaltsreicheren Entwicklungsgang die Theorie

273

Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodelle

8 S. o. Anm. 7.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Selbstbewusstseinsmodelle die Skala der Grundcharakteristika des
menschlichen Geistes gerade als endlicher, konkreter, selbstbezüglicher
Subjektivität auf.

274

Klaus D�sing

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259 - am 24.01.2026, 10:22:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-259
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Grundlinien der idealistischen Geschichte des Selbstbewusstseins
	2. Skizze der Theorie der Selbstbewusstseinsmodelle
	3. Gemeinsamkeiten und Unterschiede von Geschichte des Selbstbewusstseins und Selbstbewusstseinsmodellen

