Imad Mustafa: »Der Islam gehdrt (nicht) zu Deutschland«

1.1 Literaturschau

Die sozialwissenschaftliche Forschung iiber Islam und Muslim*innen in Deutsch-
land hat in den letzten Jahren deutlich an Dynamik gewonnen. Viele Studien iiber
gesellschaftliche Diskurse, mediale Reprisentationen sowie der rechtlichen Aner-
kennung des Islams stehen nur wenigen Studien gegeniiber, die die Position des
Islams und Diskurse itber Muslim*innen im politischen System Deutschlands, na-
mentlich in den Parteien und im Bundestag, systematisch analysieren.

Abseits der Frage nach den Ursachen fiir diesen Mangel soll in diesem Abschnitt
ein vergleichender Uberblick iiber den aktuellen Forschungsstand durchgefithrt
werden, um so die Notwendigkeit einer diskursanalytisch informierten Studie iiber
das Forschungsfeld Islam und antimuslimischer Rassismus im politischen System
Deutschlands darzulegen, die verschiedenen Teildiskurse, die in der 6ffentlichen
Sphire und im politischen System ineinander tibergehen, in ihrer Struktur, ihren
Inhalten sowie in ihrer gesellschaftlichen Bedingt- und Verwobenheit analysiert.
Da der Bestand an Literatur mittlerweile sehr umfangreich ist und die vorliegen-
de Literaturschau nicht uferlos werden soll, beschrinke sie sich vorwiegend auf
einschligige Studien und Analysen, die im Zeitraum von 2010—2021 verdffentlicht
wurden.

Neben vielen Sammelwerken, die Islamfeindlichkeit oder antimuslimischen
Rassismus aus verschiedenen Perspektiven und in unterschiedlichen gesellschaft-
lichen Teilsystemen behandeln (Kassis/Ucar 2019; Benz/Pfeiffer 2011; Schneiders
2009; Attia/Popal 2018; Attia u.a. 2014), sollen an dieser Stelle vorrangig diejenigen
beleuchtet werden, die jeweils auf die gesellschaftlichen Dominen Medien, Politik
und Gesellschaft fokussieren.

1.1.1  Gesellschaft

Die gesellschaftliche Stellung von Muslim*innen ist gut untersucht und noch immer
geprigt von einer ablehnenden Haltung, die bis weit in die Mitte der Gesellschaft
hineinreicht. Die neueste Studie legte das DeZIM in Form des Nationalen Diskri-
minierungs- und Rassismusmonitors im Frithjahr 2022 vor (Deutsches Zentrum
fiir Integrations- und Migrationsforschung 2022). Darin werden rassistische Ein-
stellungsmuster gegeniiber verschiedenen sozialen Gruppen u.a. Muslim*innen,
reprisentativ erfasst und untersucht. Neben Studien, die einzelne gesellschaftlich
weit verbreitete Diskurs-Phinomene wie die Kopftuchdebatte (Berghahn/Rostock
2009; Amir-Moazami 2007; Jager/Jiger 2007; Berghahn 2020), die gesellschaftliche
Integrationsdebatte (El-Mafaalani 2018; Spielhaus 2013; 2018; Halm/Sauer 2017)
oder etwa die Debatten um den Karikaturenstreit (Jiger 2009; Ata 2011) in den
Blick nehmen, stechen im Bereich der gesellschaftlichen Wahrnehmungen und
Reprisentationen von Islam und Muslim*innen in Deutschland gewiss Ergebnisse

https://dol.org/10:14361/9783839467565-003 - am 12.02.2026, 17:06:37.



https://doi.org/10.14361/9783839467565-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

und Verdffentlichungen der Forschungsgruppe um Heitmeyer (2002-2010), die Er-
gebnisse der Mitte-Studien der Universitit Leipzig (2002—2018) und der Friedrich-
Ebert-Stiftung (2006-2018)° hinsichtlich ablehnender Einstellungen gegeniiber
Muslim*innen sowie die Ergebnisse des Religionsmonitors von Hafez/Schmidt
(2015) hervor.*

Sabrina Schmidt legt in ihrer innovativen Studie zu kommunikativem Alltags-
rassismus dar, wie sich antimuslimische Wissensbestinde in lebensweltlichen
Diskurspraxen materialisieren (2022). Anhand einer vergleichenden empirischen
Untersuchung in den Metropolregionen Rhein-Ruhr und Chicagoland (USA)
untersucht Schmidt entlang rassismuskritischer, diskursanalytischer und wissens-
soziologischer Theorien und Annahmen subjektive Handlungs- und Sprechweisen
von Personen, die tiber kein gefestigtes antimuslimisches Weltbild verfiigen. In der
Analyse zeigten sich verschiedene Dimensionen antimuslimischer Diskurspraxen,
die sich kategorial in hegemoniale, polarisierte, dilemmatische und widerstindige
Aneignungsformen antimuslimischer Deutungsmuster unterscheiden lassen.

In der Mitte-Studie von 2020/21 wird deutlich (Zick/Kiipper 2021: 237), dass die
Mehrheit rassistische Abwertungen ablehnt, aber muslimisch markierte Menschen
hiufig mit Vorurteilen und Ablehnung konfrontiert sind (21,3 %, weitere 22,2 %
geben »teils, teils« an). Der Zustimmungsanteil liegt hier dhnlich hoch wie der
Ablehnungsanteil von antimuslimischen Vorurteilen; »Antipathie« gegeniiber Mus-
lim*innen fillt besonders hoch aus (21,5 %) (ebd.: 187). Ahnlich hoch ist der Anteil
derjenigen, die der Aussage zustimmten, dass der Islam die deutsche Gesellschaft
unterwandern wiirde (Islamisierung, Uberfremdung) (ebd.: 237). Ein Narrativ, das
in rechtspopulistischen Kreisen en vogue ist, breitet sich also in der Mitte aus.
Zudem konnten die Autor*innen deutliche Zusammenhinge zwischen Islam-Ver-
schworungsanhingern und antidemokratischen Widerstandsaufrufen gegen die
herrschende Politik feststellen.

Die Leipziger Mitte-Studie von 2016 nimmt die »historische Situation« seit dem
Sommer 2014 (Fluchtmigration, Pegida-Mobilisierung) in den Fokus und konsta-
tiert ein erhebliches Erstarken rechtsextremer Mobilisierung, Pegida als Diskurs-
ereignis sei bei Vielen auf fruchtbaren Boden gefallen (Brihler u.a. 2016: 63). Die
Islamfeindlichkeit habe seit 2014 stark zugenommen (ebd.: 49). Jede*r Zweite gab

3 Die Mitte Studien wurden ab 2002 von den Forschergruppen um Oliver Decker und Elmar
Brahler (Universitat Leipzig) durchgefiihrt, ab 2006 in Kooperation mit der Friedrich-Ebert-
Stiftung. Seit 2014 fithren die Universitat Leipzig und die FES eigene Studien durch (FES-Mit-
te Studien und Leipziger Autoritarismus Studie), wobei die FES-Mitte-Studien seit 2014 vom
Forscherteam um Andreas Zick und Beate Kiipper durchgefithrt werden.

4 Es gilt zu beachten, dass die Gruppen um Heitmeyer, FES-Mitte sowie Leipziger Autorita-
rismus-Studien Islamfeindlichkeit nicht in den Mittelpunkt ihrer Analysen stellen, sondern
als eine Form von Ressentiments bzw. gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit behandeln
und analysieren.

https://dol.org/10:14361/9783839467565-003 - am 12.02.2026, 17:06:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839467565-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Imad Mustafa: »Der Islam gehdrt (nicht) zu Deutschland«

an, sich wie Fremde im eigenen Land zu fithlen, mehr als 40 Prozent wollten Mus-
lim*innen die Zuwanderung nach Deutschland untersagen, so die Autor*innen der
Studie (ebd.: 49).

Die Sonderauswertung Islam des Religionsmonitors der Bertelsmann Stiftung
spiirt der Frage nach, wer sich vom Islam bedroht fithle, und ob es sich hier um ein
flichendeckendes Phinomen handele (Hafez/Schmidt 2015). Die Autor*innen kom-
men zum Ergebnis, dass Islamfeindlichkeit als grundlegende Wahrnehmung des Is-
lams in der Bevolkerung bezeichnet werden konne. Mehr noch: Islamfeindlichkeit
sei salonfihig und biete rechtspopulistischen Akteuren einen fruchtbaren Nihrbo-
den, der Islam als Religion werde als unvereinbar mit dem Westen betrachtet (ebd.:
64ff). In

In ihren Arbeiten zur postmigrantischen Gesellschaft formuliert die Berliner
Sozialwissenschaftlerin Naika Foroutan die Erkenntnis, dass die deutsche Identi-
titsfrage zunehmend (v.a. seit 2015) mit der Frage der Migration und »mittelbar
mit dem Islam gekoppelt und negativ aufgeladen« sei (2019: 12fF.). Der Begriff der
Migration sei eine »Chiffre«, die andere gesellschaftliche Konfliktfelder wie Klasse,
Schicht, soziale Ungleichheit, Sexismus, Gender, Rassismus verschleiere, und die
aber zugleich mit dem Thema Migration immer wieder in Verbindung gebracht
wiirden (Foroutan/Piening 2018: 20).

Bereits in ihrer Studie zu »Muslimbildern in Deutschland« von 2012, weist Nai-
ka Foroutan auf den exkludierenden Charakter sogenannter Integrationsdebatten
nach Erscheinen von Thilo Sarrazins Buch »Deutschland schafft sich ab!« hin: Dem-
nach wiirden Islam und Muslim*innen in Deutschland in Folge dieses Diskurses als
inkompatibel erscheinen. Zugehdorigkeit wiirde abgesprochen werden, Argumenta-
tionen um Islamisierung und Unterwanderung, Frauenunterdriickung, Terror, Krimi-
nalitit und Gefihrdung dominieren (Foroutan 2012: 7). In ihrer Kontrastierung der
Wahrnehmung des Islams mit empirischen Daten kommt Foroutan zum Schluss:
»Das stark defizitir geprigte 6ffentliche Bild von Muslim*innen deckt sich nicht mit
dem Sachstand der tatsichlich messbaren Integrationserfolge [...]« (ebd.: 55).

Constantin Wagner untersucht in seiner Studie die sozialen Funktionen des
Islam-Diskurses in Deutschland und geht dabei v.a. auf Schulbiicher ein (Wagner
2011). Er bedient sich der kritischen Diskursanalyse, um zu zeigen, wie Sinnzu-
schreibungen und Bedeutungen konstruiert werden, deren Ziel Muslim*innen
und der Islam in Deutschland sind. Es zeigt sich, dass kulturalisierende, eth-
nisierende Deutungsmuster in Schulbiichern iiberwdgen, diese aber tief in der
Gesellschaft verankert seien, und dass das Thema Migration unter dem Stichwort
Islam/Muslim*innen verhandelt werde. Zudem zeigte sich in der Untersuchung,
s0 Wagner, dass der Islam als Europas Gegenentwurf fungiere und »in nahezu allen
Fillen als Konfliktstoff und Problem« erscheint (ebd.: 82).

Eine aktuelle Studie zu gesellschaftlichen Sicherheitsdiskursen zeigt in einer
Umbkehrung der Perspektive, wie sich diese auf Muslim*innen und als solche Mar-

https://dol.org/10:14361/9783839467565-003 - am 12.02.2026, 17:06:37.



https://doi.org/10.14361/9783839467565-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

kierte auswirkt (Attia u.a. 2021). Die Befragten sprechen von einem Klima der Ver-
dichtigung und Grenzziehung, welches sich auch auf die Communities selbst aus-
wirke, weil man sich einem konstruierten Spektrum von guten und bisen Muslim*in-
nen zu positionieren gezwungen sehe. Dariiber hinaus seien die Befragten bemiiht,
die Konstruktion des muslimischen Subjekts nicht vollkommen aus der Hand zu
geben. Klassische Formen der Stereotypisierung, die aus anderen Studien bekannt
sind, werden von Betroffenen dieser Anrufungen und Markierungen bestitigt und
zuriickgewiesen: Kriminalisierung, Exklusion, Essentialisierung, Paternalisierung.

1.1.2  Medien

Islambilder in (Online-)Medien gelten als gut untersucht. Ab 2010 gab es vermehrt
Analysen, die sich um das epochale Ereignis des sogenannten Arabischen Friihlings
als Medienereignis drehten und dabei einen Fokus auf den Islam bzw. seine Rolle bei
den gesellschaftlichen und politischen Transformationen legten. Im von Kai Hafez
herausgegebenen Sammelband (2014) werden etwa die Auswirkungen dieses Ereig-
nisses auf die deutsche Islamberichterstattung analysiert. Qualitative und quanti-
tative Untersuchungen stehen nebeneinander. Exemplarisch sei hier auf die Teilstu-
die von Behroz u.a. (2014) verwiesen, die sich mit deutschen Printmedien und dem
Islambild in Zusammenhang mit den Revolutionen in Tunesien und Agypten aus-
einandersetzt. Es habe zwar anfinglich positive Berichterstattung gegeben, die Er-
eignisse in den Lindern Westasiens und Nordafrikas seien jedoch vorwiegend und
zunehmend an westlichen Standards und Demokratievorstellungen gemessen wor-
den. Islamische Stereotype verbunden mit Islamkritik hitten sich oft zu einem ar-
chaischen Bild des Islams zusammengefiigt.

Brinkmann kommt in seiner Studie zur »deutschen Islamberichterstattung vor,
wihrend und nach der Arabischen Revolution« (2015) zu dhnlichen Ergebnissen wie
der Sammelband von Hafez: Anfangs spiegelte sich die positive Entwicklung des so-
genannten Arabischen Friihlings in der Medienberichterstattung wider. Im Folgejahr
der Untersuchung, also nach dem Ende der unmittelbaren Aufstinde und einer zu-
sehends sich verschlechternden politischen Lage fiir die Demokratiebewegungen,
stieg in der Berichterstattung sowohl die Bedeutung des Islams als auch seine ne-
gative Bewertung. Der Autor kommt zum Schluss, dass die zahlreichen positiven
Effekte des Arabischen Frithlings auf das Islambild ein Jahr nach dem Medienereig-
nis wieder zuriickgingen.

Eine kiirzlich abgeschlossene, bisher nur als Abstract veréffentlichte, Studie
des DeZIM blickt auf Dimensionen der Politisierung von Rassismus in der deut-
schen Medienéffentlichkeit zwischen 2000 und 2020 (Steinhilper u.a. 2021). Die
Autor®innen kommen zum Ergebnis, dass die thematische Auseinandersetzung
im Phanomenbereich Medien und Rassismus im Untersuchungszeitraum von fanf
grofRen Ereignissen geprigt war. Drei dieser Grof3ereignisse, die Anschlige auf New

https://dol.org/10:14361/9783839467565-003 - am 12.02.2026, 17:06:37. - Open A

17


https://doi.org/10.14361/9783839467565-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Imad Mustafa: »Der Islam gehdrt (nicht) zu Deutschland«

York und Washington im September 2001, die Selbstenttarnung der rechtsterroris-
tischen Gruppe NSU 2011 sowie der sogenannte lange Sommer der Migration 2015,
haben Menschen muslimischen Glaubens im Zentrum. Die Aufmerksamkeitsschii-
be fiir Rassismus haben insbesondere seit 2011 dazu gefiihrt, dass die Debatten
»insgesamt konfliktiver« geworden seien (ebd.).

Weitere, nicht-ereigniszentrierte, Studien und Beitrige zu (Online-)Medien
und Islam legen u.a. Karis (2013), EI-Menouar (2019), Hafez (2009), Hafez/Schmidt
(2020b), Frindte/Dietrich (2017), Hiberle 2020, Shooman 2012 und Schiffer 2009
vor.

1.1.3  Politik

Nur wenige Studien gibt es zum Verhiltnis von Staat, Muslim*innen, deren Re-
prisentation im politischen System sowie diskursiven Formationen darin. Zu nen-
nen sind hier kiirzere Arbeiten zur DIK, wie zum Beispiel Levent Tezcans Studie
(2012) oder auch die kritischen Arbeiten von Hernandez Aguilar zum gleichen The-
ma (2018; 2019). Eine umfangreiche Studie zur DIK liefert Bayat (2015). Anhand der
Berichterstattung dariiber analysiert die Autorin, wie sich dies auf Reprisentatio-
nenvon Muslim*innen in Medien ausgewirkt hat. Sie fithrt eine Diskursanalyse aus-
gewihlter Medien durch und kombiniert dies mit Interviewaussagen von Teilneh-
mer*innen der DIK. Sie kommt zum Ergebnis, dass insbesondere der Printmedi-
endiskurs sich stereotypisierender, dichotomisierender Bilder in der ersten DIK-
Phase bedient habe, wihrend in der DIK II-Phase insgesamt ein abnehmendes Me-
dieninteresse bei gleichzeitiger Abnahme negativer Konnotationen in der Darstel-
lung festzustellen seien (ebd.: 290f.).

Eine systematische Analyse zu Islam-Positionen deutscher Parteien liefert
Malte Dref$ in seiner Studie zur »deutsche[n] Islamdebatte« (1961-2013) (Dref’
2018). Er untersucht, welche islampolitischen Positionen, Entwicklungsprozesse
und Konfliktlinien in den deutschen Parteien zu finden sind. Im Vordergrund steht
dabei die Frage nach integrationspolitischen Herausforderungen insbesondere im
Zusammenhang mit muslimischen Zuwander*innen. Seine Studie zeichnet sich
allerdings durch eine recht sture Fixierung auf das Integrationsparadigma aus,
welches als Grundlage fiir weitere islampolitische Empfehlungen bzw. Strategien
fungiert. »Muslimische Zuwanderer« erscheinen in dieser Perspektive wieder als
Objekte und Ziele der (Islam-)Politik, ihre Religion als Stolperstein fir die Inte-
gration in den »kulturell-identifikativen Bereich« (ebd.: 502). Damit fillt er hinter
Forschungen von Naika Foroutan, Erol Yildiz (Yildiz/Hill 2018; 2015) oder Kai Ha-
fez zuriick (Hafez 2013b), die das Integrationsparadigma insbesondere in seiner
(leit-)kulturell-identifikativen Dimension zugunsten des Konzepts der postmi-
grantischen Gesellschaft bzw. anerkennungstheoretischer Dimensionen in einer
liberalen Gesellschaft hinter sich lassen.

https://dol.org/10:14361/9783839467565-003 - am 12.02.2026, 17:06:37.



https://doi.org/10.14361/9783839467565-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Insbesondere die Studie von Hafez, die die verschiedenen gesellschaftlichen
Teilsysteme untersucht, kommt zum Ergebnis, dass die Anerkennung des Islams
und damit ein Schritt in Richtung einer egalitiren postmigrantischen Gesellschaft
im politischen System Deutschlands schneller voranschreitet als im zivilgesell-
schaftlichen Bereich — bei allen noch zu iiberwindenden Hiirden auf dem Weg zu
einer vollstindigen rechtlichen wie kulturellen Anerkennung. Denn: Der klassische
Liberalismus, so K. Hafez, wiirde Gruppendifferenzen zu stark einebnen und be-
stehende Ungerechtigkeiten leugnen (Hafez 2013b: 31). Die staatliche Islampolitik
zeichne sich durch eine Ambivalenz aus, die zwischen liberalen Freiheitsidealen
und ordnungspolitischer Steuerung ebenjener Freiheiten schwanke (ebd.: 55). Die
Frage der (kulturellen) Hegemonie in der Demokratie bzw. Reprisentation und der
damit verbundenen Politik fiir religiose Minderheiten seien zentral auf dem Weg
hin zu mehr Anerkennung (ebd.: 55ft.).

Nora Fritzsche stellt in ihrer Analyse migrationspolitischer Debatten des Deut-
schen Bundestags (1994—2014) fest, dass im parlamentarischen Raum die »Werte-
und Kulturorientiertheit von Integrationsforderungen zwischen 1994 und 2010«
zugenommen habe: »Aus Forderungen nach Arbeitsmarktintegration und Sprach-
kenntnissen« wurde die Forderung nach »Verfassungstreue, der Auseinanderset-
zung mit der deutschen Geschichte und Kultur, der uneingeschrinkten Akzeptanz
der deutschen Rechtsordnung und Wertevorstellungen sowie der Gleichberechti-
gung der Geschlechter« (Fritzsche 2016: 75). IThre Analyse arbeitet eine »zunehmende
Fixierung auf den Islam als Differenzkategorie« heraus und schlussfolgert, dass
sich die Grenzen des Sagbaren im parlamentarischen Diskurs in den letzten Jahren
deutlich erweitert haben (ebd.: 48).

Auch Ferdinand Mirbach stellt die Integration von Muslim*innen in den Mittel-
punkt seiner Studie iiber die deutschen Parteien und den Islam (Mirbach 2008). Er
geht dabei auf Programmatik, Organisation und Personal ein. Differenziert zeigt er
die Unterschiede in den jeweiligen Parteidiskursen auf und unterscheidet zwischen
einer eher restriktiven, leitkulturell orientierten Auffassung von Integration bei der
CDU/CSU (Die AfD gab es noch nicht) und einer eher multikulturell orientierten
Auffassung bei SPD, GRUNEN und Linkspartei, die sich entsprechend in Partei-
programmen widerspiegelt. Doch im Gegensatz zu DreR legt er eine distanziertere
Haltung zu kulturell-identifikativen Dimensionen von Integration an den Tag und
orientiert sich mit seinem Integrationsbegriff an Josef Essers Arbeiten zu Sozialin-
tegration (ebd.: 22fF.).

Petra Klugs Studie untersucht den Diskurs zu Muslim*innen anhand von Bun-
destagsdebatten vor und nach dem 11. September (2000-2006), um so Verschiebun-
gen in der Wahrnehmung des Islams zu erfassen (2010). Zu diesem Zweck fiihrt sie
in einer Vollerhebung die Themenanlisse der Debatten durch, die sich mit dem Is-
lam beschiftigen. Vertiefend fithrt Klug eine qualitative Diskursanalyse durch, die
diskursive Muster aufdecken soll, die auf eine typische Verkniipfung des Islams mit

https://dol.org/10:14361/9783839467565-003 - am 12.02.2026, 17:06:37.



https://doi.org/10.14361/9783839467565-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Imad Mustafa: »Der Islam gehdrt (nicht) zu Deutschland«

spezifischen Problemen hinweisen. Dabei zeigt sich, dass im Bundestag zwar so-
wohl Positionen artikuliert wurden, die einen vorgeblichen Kampf der Kulturen ab-
gestritten haben als auch solche, die eindringlich vor den Gefahren des Islamismus
gewarnt haben bei gleichzeitiger Verwahrung gegen den Vorwurf der Islamopho-
bie oder des Rassismus; allerdings zeichneten sich viele Debattenbeitrige durch ei-
ne Verkniipfung von Migrationsfragen mit der Terrorbekdmpfung aus und leisteten
so einer Kulturalisierung des Integrationsbegriffes Vorschub. Die Assoziierung der
Migrationsfrage mit dem Islam sei rassistisch, weil es Menschen pauschal homoge-
nisiere und z.T. auch Menschen mit dem Label Islam versehen wiirde, die sich gar
nicht damit identifizierten, schlussfolgert Klug.

Dieser »kulturalistische Fehlschluss« finde sich aber genauso auf der anderen
Seite des politischen Spektrums: es sei genauso rassistisch, Religionskritik im Na-
men der Bekimpfung des Rassismus pauschal zuriickzuweisen. Schlieflich gebe
es im Islam viele Defizite im Bereich der Menschenrechte (Frauenunterdriickung,
Homosexuellenrechte etc.). Folglich kritisiert Klug, dass die deutsche Integrations-
politik nach 9/11 mehr ein Zugestindnis an die muslimischen Gemeinschaften sei,
denn einer wirklichen sozialintegrativen Politik entspreche (Klug 2011: 8). Mit dieser
gewiss ambivalenten Haltung nimmt Klug eine Position ein, die zwischen einer af-
firmativen Verwendung des sozial-strukturell gewendeten Integrationsparadigmas
und einer starken Kritik an der deutschen Islampolitik nach den Anschligen des 11.
September changiert.

Der Zusammenhang zwischen Mobilisierungserfolgen rechtspopulistischer
Parteien aufgrund der tiefen gesellschaftlichen Verankerung von Islamfeindlichkeit
gilt in der politischen Einstellungsforschung mittlerweile als fest etabliert (vgl.
etwa: Oztiirk/Pickel 2021; Diefenbach/Scheve 2019).

Des Weiteren gibt es — nicht zuletzt seit Entstehung der Bewegung PEGIDA
und der rechtspopulistischen AfD — eine Reihe von Arbeiten zu Rechtspopulismus,
Rechtsextremismus und Islam (Attia u.a. 2014; Diefenbach/Scheve 2019; Hiusler
2008; Pickel 2015; Ansari/Hafez 2012). Mobilisierungserfolge rechtspopulistischer
Parteien und Bewegungen aufgrund tief verankerter antimuslimischer Orientie-
rungen und Einstellungen in der Bevélkerung haben insbesondere die Arbeiten
von Gert Pickel nachweisen konnen (Oztiirk/Pickel 2021). Was die Zentralitit der
Islamfeindlichkeit in Verbindung mit dem volkischen Nationalismus in der Ideo-
logie der AfD und ihre Bedeutung fiir die Mobilisierungsfihigkeit der Partei iiber
das rechtsnationale Spektrum hinaus angeht, besteht allerdings Bedarf fiir weitere
Forschungen (vgl. zu diesem Themenkomplex: Attia 2018; Kellershohn 2020).

Vorliufig und thesenhaft lisst sich festhalten, dass die Entstehung der AfD zu
einer Diskursverschiebung nach rechts und einer Erweiterung des Raums des 6f-
fentlich Sagbaren gefithrt hat und dies insbesondere von Parteien sowie Parteimit-
gliedern rechts der Mitte, aber vereinzelt auch von verschiedenen Parteien und Par-
teimitgliedern links der Mitte (z.B. Boris Palmer, Heinz Buschkowsky, Sarah Wa-

https://dol.org/10:14361/9783839467565-003 - am 12.02.2026, 17:06:37.



https://doi.org/10.14361/9783839467565-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

genknecht, Oskar Lafontaine) ausgenutzt wird, um sich antiislamisch zu positio-
nieren® (vgl. auch Schiebel 2019). M.a.W. die Auffassung, wonach ein (rechtskon-
servativer) Bruch mit einer eher kosmopolitisch ausgerichteten politischen Kultur
nur innerhalb der AfD oder Teilen der CDU/CSU sich vollzieht, muss tiberpriift wer-
den. Esliegt nahe zu vermuten, dass sich diese Konfliktlinie quer durch alle Parteien
zieht und auch innerhalb der Parteien unterschiedliche Positionierungen vorherr-
schen.

Weitere, eher kurze, Beitridge zur Positionierung politischer Parteien liefern Fa-
rid Hafez (2012), Kneip/Henkes (2009) sowie Shakush (2009). Der Beitrag von F. Ha-
fez analysiert Bundestagsdebatten zwischen 2009-2011. Dabei wird der bundespo-
litische Diskurs aller Fraktionen (CDU/CSU, SPD, FDP, DIE LINKE, BUNDNIS 90/
DIE GRUNEN) analysiert. Er geht dabei sowohl quantitativ als auch qualitativ (dis-
kursanalytisch) vor. Im Ergebnis zeigt sich, dass islamophobe Positionen fast nur
bei der CDU/CSU-Fraktion zu finden seien. Die anderen Parteien enthalten sich sol-
cher Qualifizierungen, wobei die SPD sogar eine ins europiische Wir inkludierende
Position auf Bundesebene formuliere. Bei der Linken steht eher ein Gegendiskurs
(anti-Islamfeindlichkeit) im Zentrum, wihrend DIE GRUNEN sich ihnlich wie die
SPD verhielten. Ambivalente Positionen seien bei der FDP zu finden, die sich einer-
seits islamophob duflere, sich andererseits aber beim Thema Islam/Muslim*innen
eher zuriickhalte.

Sascha Kneip und Christian Henkes untersuchen anhand der »Kopftuchdebat-
te« die Plenardebatten deutscher Landtage nach dem BVfG-Urteil (2003) im »Fall
Ludin« (2009). Sie gehen dabei auf religions- und integrationspolitische Leitbil-
der der Parteien ein und analysieren, ob es Unterschiede in den parteipolitischen
und/oder linderspezifischen Argumentationen gab. Im Fall der CDU/CSU und der
FDP kommen sie zur gleichen Schlussfolgerung wie F. Hafez. Die SPD erscheint in
ihrer Positionierung »extrem uneinheitlich« — abhidngig von ihrer jeweiligen Rolle
als Regierungs- oder Oppositionspartei sowie den jeweiligen Koalitionspartnern
(ebd.: 267fF.). Die untersuchten GRUNEN-Landtagsfraktionen haben sich hingegen
kohirenter verhalten und geschlossen Kopftuchverbotsantrige abgelehnt (ebd.:
2.66).

Mohammed Shakush (2009) schliefilich liefert eine kleine Betrachtung, wie
sich CDU und CSU hinsichtlich des Islams positionieren (2009). Er untersucht dies
anhand der Felder Moscheebau, Kopftuchdebatte, Programmatik, Statements und

5 Damit soll aber nicht gesagt werden, dass ohne die Anwesenheit der AfD im Bundestag und
in den Landesparlamenten antiislamische Einwirfe nicht existieren wiirden; vielmehr geht
esdarum, die Rolle der AfD als Katalysator dieses Diskurses fiir die Offentlichkeitskommuni-
kation politischer Akteur*innen aus der Mitte zu beschreiben, der vorher zwar auch schon da
war, aber eher an den Randern des politischen Spektrums so offensiv, 6ffentlich und selbst-
bewusst stattfand, vgl. dazu auch: Decker/Brahler (2020: 21f.).

https://dol.org/10:14361/9783839467565-003 - am 12.02.2026, 17:06:37.

2


https://doi.org/10.14361/9783839467565-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Imad Mustafa: »Der Islam gehdrt (nicht) zu Deutschland«

dem sog. Gesinnungstest, der eine Zeit lang Einstellungen zu Liberalismus und
Demokratie im Vorfeld einer Einbiirgerung in Baden-Wiirttemberg gepriift hat.

Studien, die aktuelle Entwicklungen (ab 2015) auf Bundes- und Landesebene in
den Blick nehmen, insbesondere nach Entstehung der AfD und ihrem erneuten Ein-
zug in den Bundestag sowie ihre Etablierung in allen Landesparlamenten haben ins-
besondere Gert und Susanne Pickel vorgelegt. In den Forschungsfeldern der Einstel-
lungsforschung und politischen Kultur leisten sie wichtige Beitrige an der Schnitt-
stelle von Politik und Gesellschaft; insbesondere Zusammenhinge von Religion, De-
mobkratie, Affekt und Polarisierung stehen im Mittelpunkt ihres Interesses (Pickel
u.a. 2021; Pickel u.a. 2020; Pickel 2019; Pickel/Pickel 2018b; Pickel/Pickel 2018a; Pi-
ckel 2018; Pickel/Yendell 2016).

Aus der Literaturschau ergibt sich folglich die Notwendigkeit einer umfassen-
den qualitativen Untersuchung der Standpunkte politischer Parteien hinsichtlich
Islam, Muslim*innen und als solchen Markierten, die die gesellschaftlichen Ent-
wicklungen der letzten Jahre als Kontext der Analyse mitberiicksichtigt. Aus diesem
Grunde wird die vorliegende Studie auf den Zeitraum ab 2015 fokussieren und da-
bei die Positionierungen von allen im Bundestag vertretenen Parteien einer Analyse
unterziehen.

1.2 Viele Begriffe, ein Phdnomen? Islamfeindlichkeit, Islamophobie
und antimuslimischer Rassismus

Die Forschung unterscheidet zwischen den Begriffen antimuslimischer Rassismus,
Islamfeindlichkeit und Islamophobie, um die Abwertungen, Ausgrenzungen und
menschenfeindlichen Topoi zu beschreiben, mit denen Muslim*innen und als
solche Markierte adressiert werden.® Wihrend diese Begriffe je unterschiedliche
Schwerpunkte in der Beschreibung und Analyse der Konstruktion von Islam und
Muslim*innen setzen, eint sie dennoch das Bemiihen, dass sie auf eine Uber-
formung sozialer und politischer Phinomene durch reduktionistische Zuschrei-
bungen tiber Muslim*innen und ihre Religion fokussieren. Die Begriffe schliefen

6 Daneben gibt es noch weitere Begriffe und Konzepte wie Orientalismus oder auch Islamkri-
tik, Muslimfeindlichkeit etc. Da sich die Begriffsdiskussion in erster Linie aber um eine Zu-
spitzung breit verhandelter Konzepte bemiiht, um eine brauchbare Systematik fiir die Studie
zu entwickeln, sollen lediglich die drei Begriffe erortert werden, die in der Forschung domi-
nieren; vgl. zu einer grundlegenden Kritik des Begriffes der Islamkritik Attia (2010).
Orientalismus verstehe ich hingegen als Konzept, als kulturelles Phanomen, welches durch
die spezifische Perspektive, die es auf den Orient und Muslim*innen etabliert, zu einem In-
strument der Macht und der Herrschaft wird. Es ist in diesem Sinne kein Konzept, welches
man den hier diskutierten Begriffen gegeniiberstellt, sondern es ist ihre Voraussetzung und
Teil davon.

https://dol.org/10:14361/9783839467565-003 - am 12.02.2026, 17:06:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839467565-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

