Ralph Kunz

Die Leiblichkeit der Demenz und der Leib, der
sich erinnert

Rituelle Praktiken der Wiedereingliederung

Abstract

Ausgehend von einem Bild, das die christliche Sicht des verletzlichen
Menschseins anschaulich macht, wird Vulnerabilitat und Fragilitat
der demenzerkrankten Person aus theologischer Perspektive entfaltet.
Auf der einen Seite ist der Theologie wie anderen wissenschaftli-
chen Ansitzen daran gelegen, dass die Komplexitit von Belastungs-
situationen reduziert und kategorisiert wird, um sie in allgemeinen
Begriffen zu universalisieren. Auf der anderen Seite sind Theologie
und Seelsorge interessiert an dem, was einzigartig ist. Besonders im
Hinblick auf die Demenz gilt es, Situationen genau zu beschreiben, um
falsche Generalisierungen zu vermeiden. Kein Mensch ist auf seinen
aktuellen Korperzustand zu reduzieren. Sorge- und Anerkennungsbe-
ziehungen, wie sie in der Pflege und im Gottesdienst zum Ausdruck
kommen, sind darum konstitutiv fiir die Wahrung einer qualitati-
ven und relationalen Identitdt der Demenzbetroffenen. Sie tragen
der vorhandenen Beziehungs- und Partizipationsfahigkeit Rechnung.
Denn auch dann, wenn sich die aktuale FlieBbewegung des Lebens
verlangsamt oder verliert, bleibt die im Leibgedachtnis sedimentierte
Leiblichkeit doch bestehen. Der Gottesdienst kann hier ankntipfen:
in den affektiven Vertrautheiten mit Geriichen, Beriihrungen und
Melodien. Es ist das Ensemble sinnlicher Zeichen, das der Kultkorper
verwendet, um sich selbst als Leib Christi darzustellen.

Das Bild des Gekreuzigten von Mathis Gothart Nithart (»Grii-
newald«) kennen alle, die sich fiir Theologie und Kirchenkunst inter-
essieren. Der in den Jahren 1512 bis 1516 geschaffene Wandelaltar
im Isenheimer Antoniterkloster ist eines der bedeutendsten Meister-
werke der deutschen Tafelmalerei. (van Riel 2021) Eindriicklich ist

361

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ralph Kunz

nicht nur seine expressive Kraft. Auch die Geschichte der Entstehung
und die rituelle Verwendung des Altars faszinieren. Es handelt sich
um seelsorgliche Kunst, gemalt fiir die Kranken im Spital der Anto-
niter. Nach der ersten Nacht in der Prazeptorei wurde jeder Kranke
vor den Hochaltar gebracht. Sie sollen ihren Heiland sehen — als Lei-
denden am Kreuz, der ihre Krankheit trigt! Griinewald verstérkte die
Wirkung dieser »Bildpredigt«, indem er den Korper Jesu mit hassli-
chen Beulen verunstaltete. Fiir die dhnlich Stigmatisierten war die
Uberzeichnung des Kiinstlers ein Zeichen christlichen Mitleids. In der
Predella zeigt Griinewald die Beweinung Jesu, wie der tote Jesus lie-
bevoll gesalbt und fiir das Grab vorbereitet wird. Auch diese Szenerie
hat eine trostliche Botschaft: Jesus leidet, stirbt und doch bleibt er mit
seinem Korper — selbst als Leichnam — eine Person, der Liebe und
Fiirsorge widerfahrt.

Die von der Passionsfrommigkeit der frithen Neuzeit inspirierten
Tafelbilder des Isenheimer Altars zeugen von einer Kultur der Sorge,
dietiber Jahrhunderte in der Diakonie und Liturgie der Kirche gepflegt
wurde. Das Ethos in der biblischen Tradition der barmherzigen Werke
kann als idealtypischer Referenzpunkt fiir eine ganzheitliche Spiritual
Care oder Palliative Care gesehen werden.! Es gilt jedoch auch, die
Kehrseite dieses Erbes zu sehen. Christlich gepriagte Gemeinschaften
konnen sich verschlieen, dem Kranken das Personsein absprechen,
ihn als Fremdkorper abstofien und ausschliefSen. Das erkenntnislei-
tende Interesse der praktischen Theologie schliefit darum immer auch
Kritik der (religios gepragten) Exklusion mit ein.

1. Vom Potenzial der rituellen Eingliederung

Nachfolgend geht es nicht darum, die Schatten der institutionalisier-
ten Fiirsorge kritisch aufzuarbeiten. Ich mochte vielmehr auf Mog-
lichkeiten verweisen, die der symbolisch konstituierte Sozialraum

1 Unter Palliative Care wird die umfassende Begleitung von Menschen mit einer
lebensbedrohlichen und/oder chronisch fortschreitenden Krankheit verstanden; ein
Ansatz, der bereits im 4. Jahrhundert im Zusammenhang des entstehenden Spitalwe-
sens beschrieben wurde. (Vgl. Miiller-Busch 2014, 4) Mit Spiritual Care liegt der
Fokus auf der spirituellen Dimension im umfassend verstandenen Schmerz (»Total
Paing, C. Saunders) der Patienten. Sowohl Palliative wie Spiritual Care agieren in
interprofessionell geteilter Verantwortung. (Vgl. Peng-Keller 2017a, 177).

362

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Leiblichkeit der Demenz und der Leib, der sich erinnert

der religiosen Rituale er6ffnet. Gerade mit Blick auf Menschen mit
Demenz und ihre Angehérigen gilt es, das einzigartige Inklusionspo-
tenzial der Kirche auszuleuchten und in Erinnerung zu rufen. Insofern
ist dieser Beitrag ein Plddoyer dafiir, die Chancen der rituellen Ein-
gliederung zu bedenken. Dabei gilt es, zwischen unterschiedlichen
Aufgaben des explizit religiosen Rituals und Alltagsritualen, die in
der Seelsorge Verwendung finden, zu unterscheiden. Um den unter-
schiedlichen Formen von Wiedereingliederung begrifflich Rechnung
zu tragen, spreche ich im ersten Fall von >Ritus< und im zweiten Fall
von >Ritual<.2

Leitend ist fiir mich die theologische Sicht, die Griinewald in sei-
nem Altarbild so anschaulich gemacht hat: Jeder Korper ist und bleibt
ein Glied der Kirche, jener grofleren Gemeinschaft, die von Paulus
Leib genannt wird. Es ist eine Leiblichkeit, die durch symbolische
Kommunikation und rituelle Aktualisierung greifbar, wahrnehmbar
und zwischenleiblich erfahrbar wird. Kirche konstituiert sich als ein
Leib, der im rituellen Akt entsteht, aber zugleich einen Resonanzraum
der kollektiven Erinnerung voraussetzt, der schon zuvor besteht. Was
als Geschichte gespeichert ist, kann in der Gegenwart reinszeniert
und aktualisiert werden. Weil es dabei nicht um eine quasi-ontolo-
gische Realitit, sondern um einen imaginierten Leib geht, ist in
den weiteren Uberlegungen von einem Potenzial die Rede. Andrea
Bieler umschreibt in ihrer Theologie der Seelsorge dieses Potenzial
als »Entdeckung des Moglichkeitssinns auf der Grundlage der Leben-
digkeit Gottes.« (Bieler 2017, 14) Der Bezug auf Gott erschlieffe
die konkrete Moglichkeit der Leiblichkeit im Horizont einer weit
gefassten Vulnerabilitdt. Der Verlust der Lebenskraft wird von der
immer groleren Lebendigkeit Gottes getragen und darum ertréglich.
(Ebd., 14f.)

Was Bieler fiir den generellen Fall des Verlusts von Lebenskraft
sagt, gilt auch fiir den Spezialfall des krankheitsbedingten Verlusts
kognitiver Fihigkeiten. Das »Gedidchtnis«, das im Gottesdienst auf-
geftihrt wird, ist als Gabe im Leib aufgehoben und ihm als Aufgabe
aufgetragen.’ In Analogie zum Isenheimer Altarbild ist das Ziel des
Ritus kein Selbstzweck. Mit den Menschen, die an einer Krankheit

2 Zu dieser Unterscheidung vgl. Klie 2009 und Kunz 2020b.

3 Thomas Fuchs hat den Begriff der »Collective Body Memories« geprégt. Er unter-
scheidet vier verschiedene phanomenale Typen des kollektiven Korpergedéchtnisses:
Spiele, Familienerinnerung, Ritual und Habitus. (VgL Fuchs 2017, 333-352, insbe-
sondere: 341-347).

363

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ralph Kunz

leiden, gemeinsam Gottesdienst zu feiern, ist immer auch Care. Die-
jenigen, die an der Krankheit des Vergessens leiden, sollen nicht ver-
gessen werden.

Das erkenntnisleitende Interesse der praktischen Theologie an
der Wiedereingliederung des Ritus richtet sich demnach auf das
Erinnerungsvermaigen der umfassend verstandenen Korperschaft, die
sich versammelt, um den Leib zusammenzuhalten. Diese grofiere
Gemeinschaft nimmt fiir sich in Anspruch, dass Gott ihrer gedenkt
und halt sich an das Versprechen, sich ihrer demenzbetroffenen Glie-
der zu erinnern oder mit einem Begriff von John Swinton gesprochen,
Remembrance zu liben.

To re-member a person with dementia is to offer them the kind
of relational environment which mirrors God'’s loving, remembrance
and unchanging embrace and in so doing, draws back together the
wholeness of the person whose life has been fragmented by the
experience of dementia. Such a relationship both remembers the person
and remembers for them. (Swinton 2007, 59)

Fiir Swinton eréffnet sich durch die Aufgabe und Gabe der kollektiven
Erinnerung die Moglichkeit einer Wieder-Vergegenwirtigung der
Person, wie sie in der gottlichen Schau reflektiert bzw. gespiegelt
wird.* Erinnerung als Remembrance holt fiir die Zeit des Ritus eine
Ganzheit in die Gegenwart zurtick. Was wiedergeholt wird, ist eine
Vorwegnahme der erhofften Wiederherstellung. Im Isenheimer Altar
wird diese Hoffnung durch das Bild des auferstandenen Christus
symbolisch ausgedriickt.

Ausgehend von diesen Uberlegungen soll nachfolgend der
Gedanke der rituellen Wiedereingliederung von demenzerkrankten
Menschen erlautert und vertieft werden. Ich referiere zunachst einige
Einsichten aus einer Fallstudie und skizziere danach darauf Bezug
nehmend eine theologisch-anthropologische Sicht der Leiblichkeit
und Verletzlichkeit im Mdglichkeitsraum der rituellen Remembrance.

4 Das kritische Moment dieses Ansatzes ist die Wahrnehmung der verborgenen
Person im Licht ihrer Erscheinung in Christus. (Vgl. Kunz 2020a).

364

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Leiblichkeit der Demenz und der Leib, der sich erinnert
2. Ritualein der Care

Es herrscht weitgehend Konsens dariiber, dass rituellem Handeln
fiir die Begleitung und Betreuung von demenzkranken Menschen
eine wichtige Rolle zukommt. Ausgehend von der Beobachtung,
dass leibbezogene Erinnerung iiber Habitualisierung entsteht, eroff-
nen rituelle Formen der Interaktion auch Zuginge zu Menschen,
die unter kognitiven Einschrankungen leiden. Umso tiberraschender
ist, wie wenig zu diesem Thema im Bereich der Praktischen Theo-
logie geforscht wurde, so dass von einem Desiderat gesprochen
werden muss.’

Von den neueren Arbeiten sticht die Dissertation Seelsorge
fiir Menschen mit Demenz. Praktisch-theologische Perspektiven im
Kontext von spiritueller Begleitung (2020) von Lukas Stuck heraus.
Das empirische Forschungsprojekt riickt die praktischen Fragen, die
sich hinsichtlich der Remembrance stellen, ins Zentrum der Care.
Stuck untersucht den Beitrag der Seelsorge im interprofessionellen
Setting der Spiritual Care und thematisiert insbesondere Rituale.
Die Studie fragt, wie in Pflegeeinrichtungen fiir Demenzbetroffene
eine Kultur etabliert werden kann, in der die Ressource der symboli-
schen Kommunikation gesehen und gefordert wird. Wie kann zudem
die Sorgegemeinschaft durch das Bereitstellen von solchen rituellen
Resonanzraumen unterstiitzt werden?

Um die Relevanz und den Beitrag der Seelsorge im Pflegeheim
auszuweisen, wurde in zwei Feldzugingen die Wirkung rituellen
Handelns in einer Pflegeeinrichtung untersucht. Im Fokus sind
einerseits der Gottesdienst als regelméfliges Angebot der Seelsorge,
andererseits Abendrituale, die Pflegende mit Bewohnerinnen des
Heims verrichten.® Im Spielraum zwischen Ritus und Ritual werden
Handlungs- und Behandlungsmaoglichkeiten der Care ausgelotet.

Mit dem osterreichischen Theologen Franz Josef Zefiner-Spit-
zenberg versteht Stuck Liturgie als »anamnetische Praxis« (Zefner-
Spitzenberg 2016, 94). Es ist die Einlosung des Versprechens, Men-
schen mit Demenz in die gemeinsame Erinnerung der Gemeinde
einzuschlieflen. Es kann zwischen Gottesdiensten in Ortskirchen und
Gottesdiensten in spezialisierten Einrichtungen unterschieden wer-
den. In einer frithen Phase der Krankheit konnen viele Menschen mit

5> Eine der aktuellsten Arbeiten im deutschsprachigen Raum: Roy 2013.
6 Gottesdienst ist »Seelsorgegeschehen« (Kunz 2015, 30).

365

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ralph Kunz

Demenz den Gottesdienst in ihrer Ortskirchgemeinde noch besuchen.
Hier gehe es fiir die Seelsorge darum, Menschen mit Demenz vom
Besuch der Gottesdienste nicht auszuschlief}en, sondern Angehorige
zu ermutigen, den Menschen mit Demenz zu begleiten.

Stucks Studie bestdtigt weitgehend, was Zef3ner-Spitzenberg
u.a. feststellte: Das Singen eines bekannten Liedes, das Lesen eines
Psalms oder eines vertrauten Gebetes konnen demente Menschen
auf einer tiefen seelischen Ebene beriihren, trosten oder stirken.’
Interessant ist, dass eine Mafinahme im Rahmen der Best Practice
der untersuchten Pflegeeinrichtung dieselbe Wirkung zeigte. Die
Leitung der untersuchten Einrichtung sensibilisierte und schulte die
Pflegenden fiir Abendritualisierungen. Die Schulung hatte zum Ziel,
dass die Pflegenden im Gesprich mit den Betreuten einen Ubergang
an der Schwelle zur Nachtruhe gestalten. Eindriicklich ist die Vielfalt
der gefundenen rituellen Sequenzen, die keineswegs immer >religios«
sind. Die Liste vermittelt einen Eindruck von der Kreativitat der Betei-

ligten:

Aromatherapie: Die Pflegende braucht einen bestimmten Duft
(z.B. Lavendel).

Basale Stimulation: Die Pflegende massiert die Beine der Bewoh-
nerin.

Beten: Die Pflegende betet ein freies oder gepragtes Gebet
(z.B. Rosenkranz).

Fernsehen: In einer Gruppe wird gemeinsam ferngesehen.
Fremdsprachige Verabschiedung: Die Pflegende verabschiedet
sich in einer Sprache, die der Bewohnerin von friiher her ver-
traut ist.

Geschichte vorlesen: Die Pflegende liest eine Geschichte vor,
zum Teil mit biografischem Bezug zur Bewohnerin.

Umarmen: Die Bewohnerin wird umarmt. (Stuck 2020, 178)

Alle Rituale werden interaktiv ausgehandelt. Sie haben vielfach, aber
nicht immer einen religios-spirituellen Touch. Die Konstruktion ist
anspruchsvoll. Stuck halt fest:

7 Zefiner-Spitzenberg widerlegt die weit verbreitete Vorstellung, dass sich in der
Begleitung von Menschen mit Demenz nur dltere >bekannte« Kirchenlieder eignen.
Auch Taizé-Lieder konnen durch ihre einfache Melodiefiihrung und ihre beruhigende
Musikalitat ansprechen. Der Einsatz von geistlichen Liedern kann auch als Teil einer
musiktherapeutischen Begleitung betrachtet werden und mit Volksliedern erginzt
werden. (Vgl. Zefiner-Spitzenberg 2016, 109).

366

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Leiblichkeit der Demenz und der Leib, der sich erinnert

Die Konstruktion von Abendritualen in der Best-Practice-Pflegeein-
richtung ist sehr komplex. Einerseits gibt es bestimmte Interventions-
planungen, die mehrheitlich vom Pflegeteam ausgearbeitet werden.
Anderseits konstruieren Menschen mit Demenz mit, indem sie ein
Bediirfnis zum Ausdruck bringen oder auf eine Intervention reagieren.
Menschen mit Demenz sind dabei durchaus Subjekte und nicht nur
Objekte bei der Aushandlung. (Ebd., 184)

In den Interviews berichten die Pflegenden tiber ihre durchweg posi-
tiven Erfahrungen:

Ich weiss, dass eine Bewohnerin friiher viel in den Gottesdienst ging.
Diese Frau hat ein Gebetsbiichlein und einen Rosenkranz um den Hals.
Und da habe ich begonnen, ein Morgengebet und Abendgebet aus
dem Gesangbuch zu lesen. Zusitzlich singe ich manchmal mit dieser
Bewohnerin ein Lied. Ich merke, wie sie ruhiger wird dabei. Manchmal
kommen einige Worter. Es gab eine Phase, da sie sehr ruhig war. Als
Lieder singe ich zum Beispiel »Herr bleibe bei uns«, »I ghoren es
Gloggli« oder »Der Tag ist vergangen«. (Ebd., 179)

Der Einsatz von Ritualen hat alltagspraktische Relevanz. Er erleichtert
den Pflegenden die Arbeit und wird von den Betreuten als Wohltat
empfunden. Das gilt auch fiir das, was im engeren Sinne religios
genannt und dem Ritus zugeordnet werden kann. Dazu bemerkt Stuck
allerdings kritisch, dass der Einsatz religioser Rituale in der Pflege
etwas Zwiespiltiges habe. Einerseits sei es sehr pragmatisch, Abwehr-
bewegungen mittels Ritualisierung zu mildern und den Verlust der
inneren Uhr zu kompensieren. Andererseits sei aber die Reduktion
des Religiosen auf ein Beruhigungsmittel problematisch.® Religion
impliziere aus christlicher Sicht immer auch eine Verwandlung der
Wirklichkeit. Wird der gestaltete Ubergang nur als Finschlafhilfe
gesehen, falle ein wesentliches Element dieser Dimension weg.

Wenn zum Beispiel mit einer Bewohnerin das Lied »Herr bleibe bei
uns« gesungen wird (D3), dient das meines Erachtens nicht nur einfach
dem Einschlafen. [...] In der Emmausgeschichte bitten die Jiinger am
Ende des Weges den unbekannten Fremden darum: »Bleibe bei uns,
denn es will Abend werden.« (Lk 24,29). In dieser Bitte wird der
Wounsch nach Beziehung deutlich. Gleichzeitig erinnert die Bitte auch
an den Weg der Jiinger mit Jesus und die Kraft, die sie spater darin
sahen: »Brannte nicht unser Herz, als er unterwegs mit uns redete. ..«

8 Christoph Morgenthaler hat auf die Problematik aufmerksam gemacht, wenn
Abendrituale als »Schlafmittel« dienen (vgl. Morgenthaler 2011, 256).

367

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ralph Kunz

(Lk 24,32). [...] Auch wenn die Bewohnerin dabei nur einzelne Worte
des Liedes mitsingt, ist das doch eine Moglichkeit, dass die progressive
Kraft im Ritual deutlich wird und nicht nur eine einschlafernde Kraft.

(Stuck 2020, 189)

Bemerkenswert finde ich, dass Stuck die Akzentuierung der progres-
siven Funktion des Rituals substanziell begriindet. Gegen eine Instru-
mentalisierung des Religiosen wird also ein religioses Argument
aufgeboten. Der Theologe identifiziert das Ritual mit Bezug auf eine
biblische Geschichte und halt fest, dass der Gottesdienst in Pflegeein-
richtungen kein Mittel sei, das angewandt werde, um eine bestimmte
Wirkung zu erzielen. Ahnlich sieht es Zefiner-Spitzenberg:

Seelsorgerinnen, die Gottesdienste in Pflegeeinrichtungen organisie-
ren, miissen auch ihre Verantwortung dafiir wahrnehmen, dass der
Gottesdienst nicht den oben genannten [institutionellen] Zwecken
untergeordnet und damit instrumentalisiert wird, sondern dass in
der Gratuitat, der Absichtslosigkeit, sein Sinn erfahrbar wird. (Zefner-
Spitzenberg 2016, 274)

Halten wir fest: Der Gottesdienst darf nicht einer Zweck-Mittel-Ratio
unterworfen werden. Ob der Begriff der Absichtslosigkeit diesen
Sachverhalt addquat erfasst, ist m.E. eher fraglich. Im Spielcharakter
des Ritus lasst sich auch eine Absicht erkennen.

3. Der Ritus der Korperkirche

Die Opposition gegen ein funktionalistisch entleertes Ritualverstand-
nis hat den Sinn, die Bedeutsamkeit einer vom Gedanken der
Care getragenen intersubjektiven Beziehung zu unterstreichen. Das
gottesdienstliche Ritual, das, um Missverstindnisse zu vermeiden,
>Ritus¢< genannt wird, bedeutet und bewirkt im besten Fall ein Hin-
ein-versetzt-Werden in einen Leibraum, der an die Lebenszielge-
meinschaft des Glaubens anzukniipfen vermag. Das Leibsein der
Gottesdienstgemeinschaft ist im Idealfall zugleich ein relationales
Sein-von-anderen und Sein-fiir-andere. (Vgl. Rieger 2019, 21) Von
diesem Idealfall kann nicht (immer) ausgegangen werden. Der kranke
Mensch ist in seiner Teilnahme beschrankt. Aber das soll nicht zu
seinem Ausschluss fiihren, sondern zur Forderung an die Gemeinde,
inklusive Kreativitat zu entwickeln. (Vgl. Kunz 2021)

368

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Leiblichkeit der Demenz und der Leib, der sich erinnert

Weil die Ermoglichung der Teilnahme im Krankheitsfall fiir den
christlichen Gottesdienst konstitutiv ist, kann der rituelle Vollzug
weder zum bloflen Mittel reduziert noch zu einer rein kognitiven
Vermittlung erkldrt werden. Der christliche Gottesdienst ist in einem
fundamentalen und basalen Verstindnis ein Geschehen zwischen
anwesenden Korpern.? In der Praxis wechselseitiger Angewiesenheit
werden Gesten, Berithrungen und Handreichungen im Ritual als
Verbindung von Horizontalen und Vertikalen bedeutungsvoll und in
der Gemeinschaft erfahrbar. Was das Ritual >tut¢, wird symbolisch
kommunizierbar, greifbar und leibhaftig nachvollziehbar, weil es
zuvor im Koérper erlebt wird. Dieses Selbstverstdndnis des Ritus ist
keineswegs selbstverstandlich. Es muss insbesondere in der protes-
tantischen Theologie, die zum Spiritualismus neigt, in Erinnerung
gerufen werden, dass Partizipation, Interaktion und Interpretation
einen Zusammenhang bilden, der im Gottesdienst vorausgesetzt wird
und — wie der Ethiker Hans-Martin Rieger betont — ein Ethos des
Leibseins freisetzt.

Die leibliche Gemeinschaft und der liturgische Gottesdienst kommen
als Partizipationsraum und als Erfahrungsraum von wort- und leib-
haften Kommunikations- und Wahrnehmungspraktiken in den Blick.
Durch diese Praktiken wird ein Ethos des Leibseins zuallererst vermit-
telt und erfahrbar. Hierfiir ldsst sich ebenfalls an Paulus ankniipfen.
(Rieger 2019, 209)

Fiir Paulus hat die Metapher >Leib Christi< den konkreten Sinn des
Kommunikationsraums, durch den und in dem die Herrschaft Christi
in der Welt leibhafte Gestalt gewinnt. Der Berner Schriftsteller und
Theologe Kurt Marti hat diesen Sachverhalt sozusagen in einer lyri-
schen Hostie poetisch konzentriert:

9 Der zwischenleibliche Aspekt wird von Randall Collins in Interaction Ritual Chains
(2004) betont. Ausgehend vom symbolischen Interaktionismus bestimmt Collins
das gemeinsame rituelle Ereignis als Leibphdnomen. Wihrend der Interaktionssitua-
tion fiihrt das Ritual zu einer Art Gruppensolidaritdt. Es bringt eine emotionale
Aufladung mit sich, die sich als gemeinsames Solidaritdtsbefinden mit der Dauer der
Durchfiihrung des Rituals einstellt. Randall Collins zufolge ist ein Interaktionsritual
ein Energiespender verloren gegangener sozialer Bindungen und zukiinftiger affekti-
ver Bindungen.

369

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ralph Kunz

korperkirche

die kirche

des geistes

sind unsere korper
(schrieb der epileptiker
einst nach korinth)

darum dann:
umarmungen kiisse
und heilige mahler

erst spater:
kirchen aus stein (Marti 1985, 198)

Die letzte Zeile kann als eine kritische Anspielung gehort werden.
Die »kirchen aus stein« warten darauf, wieder Fleisch zu werden.
Umarmungen, Kiisse und heilige Mahler sind eine Gabe des Geistes
und konnten — fast wie im Marchen — die Erstarrung der versteinerten
Kirche wieder (er)losen. Schon ist, wie Marti mit dem Hinweis auf
die (vermutete) Krankheit des Apostels seiner Minikirchengeschichte
einen entscheidenden Dreh gibt. Auf die Idee, dass Kirche den Leib
Christi bildet, kam ausgerechnet ein Epileptiker. Wenn man zur
Substanz des christlichen Rituals kommen will, muss man ihre Entste-
hungsgeschichte erzahlen. Die Story steckt im Ritus, der Ritus deckt
sich mit der Story. Es ist das Stiick, das immer wieder aufgefiihrt
wird, in dem die Glaubigen mitspielen und ihre Rolle einnehmen. Wer
mitmacht, memoriert mit dem Korper, wer sich erinnert, aktualisiert
das kollektive Korpergedéchtnis. Es ist ihm oder ihr als Glied des
Leibes in Fleisch und Blut tibergegangen, wer sie ist und wer ER ist,
der abwesend-anwesend von sich sagt: »Dies ist mein Leib, der fiir
Euch gebrochen wird.« (1. Kor 11,24) Beim Essen wird es deutlich:
Man nimmt Anteil an dem, was mitgeteilt wird und bekommt einen
Anteil von dem, was ausgeteilt wird. Die Angewiesenheit, die im
Ritus als Empfanglichkeit zur Darstellung kommt, erweist sich als ein
grundlegendes Existenzial. Der Ritus der gottlichen Teilhabe bildet
die Grundlage fiir die Kultur der menschlichen Anteilnahme, wie
Rieger ausfiihrt:

Denn dass menschliches Leben nicht nur im Leib-Sein-fiir-sich, son-
dern auch im leiblichen Sein-fiir-andere besteht, ist als Wesenszug,
als grundlegendes Existential des Menschen tiberhaupt anzusprechen.
Die Erlosung als Erlosung aus der Isolation des leiblichen (>fleischli-
chen¢) Fiir-sich-Seins stellt sich als Erl6sung zum Menschlichen dar.

370

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Leiblichkeit der Demenz und der Leib, der sich erinnert

Christlicher Glaube 6ffnet daher den Blick fiir die Angewiesenheit und
Verletzlichkeit, die alles menschliche Leben auszeichnet, gemeinhin
aber verdrangt wird. (Rieger 2019, 213)

4. Interaktion durch Validierung korperlicher Signale

Aber greift das alles, wenn es nicht mehr begriffen wird? Was hat
jemand vom Gedachtnismahl, der sich nicht mehr erinnern kann?
Was bleibt von der Bedeutung, wenn sie undeutlich geworden ist?

Natiirlich kann es sich der Praktische Theologe leicht machen und
Wiirde, Bestimmung und Personsein, wie sie im Ritus aufgefiihrt wer-
den, einfach behaupten. Die Starke einer solchen Anschauung liegt
darin, dass die Wiirde nicht abhéngig ist von der Auffassungsgabe der
Empfanger oder der Haltung der Spender, also dem entspricht, was in
der Sakramentenlehre klassisch mit der Formel ex opere operato ausge-
driickt wird. Etwas wirkt unabhéngig von der Einstellung dessen, der
es tut, und unabhangig von der Einstellung dessen, an dem und fiir den
es getan wird. Man konnte auf der Spur einer solchen sakramentalen
Gelassenheit also sagen: Hauptsache, es wird gefeiert.

Die Schwiche dieses Ansatzes ist die Ausblendung der korperli-
chen Einschrankungen seitens der Rezipienten. Was kommt an? Was
ist noch da? Was tut ihr oder ihm gut? Was dem Leib unbedingt gege-
ben ist, kommt nur bedingt im Korper an. Fiir den Praktiker ist diese
Einsicht wichtig. Sie spornt ihn an, nach Kommunikationsformen
Ausschau zu halten, die intersubjektive Ankniipfungsmoglichkeiten
im Leibgedéchtnis des Gegentibers eroffnen. Er kann darauf bauen,
dass die Sinndimension der impliziten Gedachtnisformen erhalten
bleibt. Wer mitsingt, erinnert sich, wenn auch nicht deklarativ, und
wird als erinnerungsfahige Person, d.h. als Subjekt wahrgenommen.
Thomas Fuchs betont zu Recht, dass dem Begriff der Intersubjektivitat
ohne eine Verankerung in der Subjektivitdt des Patienten die Basis
fehle. Intersubjektivitat sei

getragen und gestiitzt von den Verhaltens- und Ausdrucksformen, in
denen sich die personale Identitit und das Selbstsein der Patienten
noch bis zum Schluss manifestiert. Denn die grundlegende Kontinuitat
der Person besteht im einheitlichen Zusammenhang ihres Lebens, in
der ununterbrochenen Zeitlichkeit ihres Leibes. (Fuchs 2021, 73)

371

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ralph Kunz

Was das konkret heif3t, finde ich in einer kurzen Videosequenz mit
Naomi Feil eindriicklich illustriert. Zu sehen ist die Begriinderin
der Validationsmethode mit der hochaltrigen Gladys Wilson, einer
afroamerikanischen Frau, die an Demenz erkrankt ist. Naomi Feil
nimmt mit ihr Kontakt auf, griifit sie und singt ihr >He's got the
whole world in his hands< vor, ein Gospellied, das Gladys Wilson
aus dem Gottesdienst ihrer Gemeinde bekannt ist. Auf die ersten
Kontaktversuche reagiert Wilson nicht. Doch dann regt sich etwas in
ihr. Sie beginnt mit ihrer Hand den Rhythmus zu schlagen und singt
am Ende mit leiser Stimme den Refrain »in his hands«.10

Das Beispiel zeigt, wie durch Vorsingen und Mitsingen das
Leibgedachtnis geweckt wird. Es ist auffillig, wie viel korperliches
Engagement in der Intervention zum Einsatz kommt. Naomi Feil ruft
die Erinnerung wach, indem sie mit rhythmischem Klopfen auf den
Arm der alten Frau eine Resonanz erzeugt. Ihr Wissen iiber Gladys
Wilson hilft ihr dabei. Feil vermutet, dass Wilson den Gospel auswen-
dig kennt. Es ist also ein Drittes, das vermittelt, ein Symbol, das —
in diesem Fall — die Jiidin und die Christin miteinander verbindet.
Gladys Wilsons Beispiel macht zudem anschaulich, wie verletzlich
demenzbetroffene Menschen sind. Ihre eingeschriankten Moglichkei-
ten, Signale zu empfangen und zu senden, sind auf die Kompetenz
eines Gegentiibers angewiesen, das bereit ist, sich zu engagieren
und iiber die notigen Kenntnisse verfiigt, um auf Mimik und Gestik
der demenzerkrankten Person zu achten, die Signale zu deuten und
seelsorglich zu validieren."! Die Kontaktaufnahme mit der Patientin
erfordert einen Korpereinsatz, der allerdings vom Eindringlichen ins

10" Das Video ist zu finden auf: https://www.youtube.com/watch?v=CrZXz10F
cVM (Abgerufen am: 15.07.2021). Zur Wirkung von Musik in der Palliative Care die
schon etwas altere Ubersicht bei Sung und Chang Use of preferred music to decrease
agitated behaviours in older people with dementia: a review of the literature (2005)
und McDermott und Kolleg*innen The importance of music for people with dementia:
the perspectives of people with dementia, family carers, staff and music therapists
(2014). Aus musiktherapeutischer Sicht vgl. Tekaath und Muthesius Spiritualitit und
Musik (2015).

1 Unter einer »seelsorglichen Validation symbolischer Kommunikation« ist nach
Simon Peng-Keller in Anlehnung an Naomi Feil eine wertschétzende Interpretation
der Mitteilungen eines sprachlich eingeschrinkten Gegeniibers zu verstehen. (Vgl.
Peng-Keller 2017b, 137f.) »Symbolische Mitteilungen zu validieren, bedeutet, das in
ihnen zum Ausdruck Gebrachte, mag es noch so unverstindlich sein, als wertvoll
und bedeutsam zu erachten und dies auch zu kommunizieren.« Das »Vorschussver-
trauen, das in der seelsorglichen Begegnung den Sinn im Unsinnigen erkennen will,
unterdriickt das Korrekturbediirfnis. Das Ritual ist die kollektive Inszenierung dieses

372

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://www.youtube.com/watch?v=CrZXz10FcVM
https://www.youtube.com/watch?v=CrZXz10FcVM
https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=CrZXz10FcVM
https://www.youtube.com/watch?v=CrZXz10FcVM

Die Leiblichkeit der Demenz und der Leib, der sich erinnert

Zudringliche kippen kann. Seitens der Care-Vermittlerin ist deshalb
eine Sensibilitdt fiir die Verletzlichkeit der Care-Empfangerin und
ein Gespiir fiir die Situation zu erwarten. Bieler macht auf diesen
Zusammenhang aufmerksam:

Verletzlich zu sein, in jedem Augenblick unseres Lebens, ist ein Grund-
zug menschlicher Lebenserfahrung. Verletzlichkeit wahrzunehmen,
sie zu deuten und mit ihr umzugehen ist eine zentrale Aufgabe christ-
licher Lebenskunst und Theologie. Vulnerabilitdtsphdanomene sind
komplex: sie sind multidimensional, ambivalent und fluide. Sie sind
leiblich und strukturell verankert. Vulnerabilititsphdnomene oszillie-
ren in der Lebenswelt, indem verschiedene Aspekte des Leib-Seins-
Zur-Welt aus der Potenzialitdt in die Aktualisierung drdngen, aus
dem ruhenden Hintergrund in den Vordergrund, aus der Latenz in die
Prasenz und vice versa. Dabei entstehen in dynamischer Weise immer
wieder neue Konstellationen, in denen die Verletzlichkeit des Lebens
eine Gestalt findet. (Bieler 2017, 13)

Das Ritual, so der Leitgedanke dieses Beitrags, ist eine solche Gestalt.
Rituale stellen eine Form von Interaktion bereit, die inkludierende
Wirkung entfalten konnen. Die Bezilige zwischen Leiblichkeit und
Verletzlichkeit sind im demenzsensiblen Gottesdienst mit Handen
zu greifen, nicht nur eine Kopfgeburt, sondern eine Gelegenheit,
die leibbasierte Kommunikation der demenzbetroffenen Menschen,
d.h. ihre Gesten, Mimik und das Ausdrucksverhalten seelsorglich
zu validieren.

Allgemeiner gesprochen: Die Bedingung der Moglichkeit einer
erfolgreichen Kontaktaufnahme mit dem demenzerkrankten Mensch
basiert auf der »capacity of a living being to actualize its dispositions
acquired in earlier learning processes« (Fuchs2017,337, Hervorhebung
im Original) und der Bereitschaft des Umfelds, das Gedachtnis im
zwischenleiblich erschlossenen Raum zu wecken. Mit Thomas Fuchs
gehe ich davon aus, dass

embodied personality structures can be regarded as procedural fields
of possibility [Hervorhebung im Original] that are activated in contact
with others and suggest certain types of behavior. They are therefore
best accessible in the actual intercorporeal encounter: the lived body
can be understood only given other embodied subjects. (Ebd., 338)

Vertrauens. Jede Geste, jeder Blick oder Regung der Mimik ist Kommunikation — auch
wenn wir nicht alles verstehen.

373

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ralph Kunz
5. Woran wollen wir nicht erinnert werden?

Auf die wichtige Frage, wie das Zusammenspiel des individuellen und
kollektiven Korpergedachtnisses phanomenologisch gedacht werden
kann, gehe ich an dieser Stelle nicht naher ein.!? Ich méchte in diesem
Beitrag stirker den ethischen Implikationen nachdenken, die sich im
Kontext einer Care der Wiedereingliederung ergeben. Wie steht es
um die Geddchtnisinhalte? Welche Erinnerungen wollen wir bei einer
seelsorglich motivierten Validation nicht wecken? Zum einen ist es
nicht zwingend, dass zwischen dem, was im symbolischen Reservoir
eines individuellen Leibgedachtnisse gespeichert ist und dem, was der
Leib Christi in Erinnerung ruft, eine Verbindung besteht. Hier konn-
ten sich auch Abgriinde auftun. Zum anderen stellt sich die Frage, wie
die Gemeinschaft ihre Inklusionsabsicht begriindet. In religiosen oder
quasireligiosen Interaktionen, die auf Wiedereingliederung abzielen,
werden Wertvorstellungen mobilisiert. Sind sie immer eindeutig?

Mein zweites Beispiel ist eine verstorende Story. Es handelt sich
um eine Weihnachtsgeschichte des Schweizer Schriftstellers Thomas
Hiirlimann mit dem Titel Berlin, 1974 (2021).13 Sie erzihlt von Frau
Lorentzen, die in den stidostlichen Quartieren Berlins im Hinterhaus
einer diisteren Mietskaserne wohnte. Sie war eine Uberlebende. In
den Bombennichten hatte sie als Luftschutzwartin auf dem Dach
gestanden, behelmt, mit Gasmaske und Spaten, jederzeit bereit,
aufflackernde Brande zu loschen. Am Fuf§ des verrufften Kamins,
in Lorentzens Wintermantel gewickelt, hatte Fritz geschlafen, ihr
iiber alles geliebter Sohn. »Dreimal jehungert, fasste sie ihr Leben
zusammen, »flinfmal verjewaltigt, immer jefroren.«

Fritz, ihr Einziger, hatte leicht gelernt, er sei der Beste seiner
Klasse gewesen, ein strammer hiibscher Hitler-Junge. Bevor er als
Fiinfzehnjahriger an die heranriickende Front geschickt wurde. Als
Berlins Westsektor von den Russen abgeriegelt wurde und Frau
Lorentzen auf der Suche nach dem verschollenen Sohn durch die
schwarzen Ruinen und tiber die verschneiten Triimmerberge stapfte,

12 Weiterfiihrend dazu Tewes »The Habitual Body and its Role in Collective Memory
Formation« (2018).

13" Der Schweizer Schriftsteller Thomas Hiirlimann hat diese Geschichte fiir die Neue
Ziircher Zeitung geschrieben, NZZ 24. Dezember 2021, https://www.nzz.ch/feuill
eton/drei-geschichten-zu-weihnachten-von-thomas-huerlimann-1d.1660892?kid=
nl165_2021-12-23 &mktcid=nled &ga=1&mktcval=165_2021-12-24 (Abgerufen am:
02.01.2022).

374

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://www.nzz.ch/feuilleton/drei-geschichten-zu-weihnachten-von-thomas-huerlimann-ld.1660892?kid=nl165_2021-12-23&mktcid=nled&ga=1&mktcval=165_2021-12–24
https://www.nzz.ch/feuilleton/drei-geschichten-zu-weihnachten-von-thomas-huerlimann-ld.1660892?kid=nl165_2021-12-23&mktcid=nled&ga=1&mktcval=165_2021-12–24
https://www.nzz.ch/feuilleton/drei-geschichten-zu-weihnachten-von-thomas-huerlimann-ld.1660892?kid=nl165_2021-12-23&mktcid=nled&ga=1&mktcval=165_2021-12–24
https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Leiblichkeit der Demenz und der Leib, der sich erinnert

fand sie ihn, aber er erkannte sie nicht wieder. »Fritze war blode
jeworden, sagte sie. »Durch Kopfschuss.«

Fritz lebte fortan im Heim. Er war ein aufgeschwemmtes Rie-
senkind. Die erloschenen Pupillen schielten einwirts, und die Schuss-
narbe auf der Stirn sah aus wie ein drittes, zugekniffenes Auge.
Auf den strohblonden Locken saff ein zu kleines Lederhiitchen.
Der Ich-Erzihler, Untermieter bei Frau Lorentzen, holte ihn fiir die
gemeinsame Weihnachtsfeier im Heim ab:

Mit dem linken Arm driickte er einen Teddybaren an sich, doch gab
er mir willig seine Hand und trottete stumm neben mir her. Das
Hinterhaus, in dem er aufgewachsen war, schien ihm unbekannt zu
sein, ebenso die Alte, die uns die Tiir 6ffnete — er beachtete sie
kaum. Erst als sie ihm Kartoffelsalat auf den Teller schopfen wollte,
erwachte er aus seiner Lethargie, riss die Schiissel an sich, beugte
den Kopf dariiber und machte sie gierig leer. Dann verschlang er eine
Platte mit Heringen, weiterhin stumm, ohne einen einzigen Blick
auf die brennenden Kerzen am schiitteren Baumchen oder auf sein
Weihnachtsgeschenk, die gestrickte Pudelmiitze. Schliesslich wuchtete
sich die Lorentzen ihre Handorgel auf den Schoss und befahl: »So,
Fritze, jetzt haste jenug jefuttert, jetzt wird jesungen!«

Sie stimmte >Stille Nacht< an und >O du frohliches, Fritz jedoch, der
immer noch sein Lederhiitchen trug und mit dem linken Arm den
Teddy an sich klemmte, durchsuchte die Kiiche nach Essbarem, und was
immer er entdeckte, Christstollen, Gurken, Zimtsterne, Mayonnaise,
driickte er in sich hinein. Nach dem dritten Lied brach die Lorentzen ihr
Spiel ab, warf einen Blick zur Decke, wohl zu Gott, und als sie erneut in
die Tasten griff, hielt Fritz auf einmal inne.

Er lauschte. Er lauschte und kam dann, als wire er von einer wei-
ten Reise heimgekehrt, zum Tisch. Er setzte sich, ein Léacheln auf
den schwarzen Stummelzahnen, neben die handorgelnde Mutter. Er
beriihrte sie zart an der Schulter. Er strich ihr scheu tibers Haar. Er
bemiihte sich, seine nach Hering riechenden Riilpser zu unterdriicken,
und es war thm anzusehen, dass er hinter seiner Stirnnarbe heftig
nachdachte — als wiirde sein drittes Auge irgendwo im Innern, in
der schwarzen Gedichtnisruine, eine Melodie wiedererkennen und
vielleicht auch seine Mama. Ich schloss vorsichtshalber das Fenster,
denn auch ich, der Schweizer, hatte die Melodie inzwischen erkannt,
wie Fritz. Es war das Horst-Wessel-Lied, die Partei-Hymne der Nazis.

375

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ralph Kunz

6. Ethische Implikationen

Eine verstérende Geschichte! Worum es mir geht: Die Frage, welche
Erinnerungen geweckt werden, lasst sich nicht ausblenden, die Diffe-
renz, zwischen dem, was die Story sagt, die im Ritus aufgefiihrt wird,
und dem, was Fritz gesungen hat, nicht tiberblenden. Der symbolische
Referenzpunkt, auf den sich die kollektive Erinnerung bezieht, ist kein
Neutrum, sondern drittes Subjekt. Wer ist der »He«, von dem Gladys
singt, dass er die Welt auf Handen triagt? Welcher Geist beherrschte
das Korps, das in Reihen marschierte?!*

Die eingangs gemachte idealtypische Unterscheidung von Ritus
und Ritual ist insofern ethisch relevant, als sie auf eine Qualifizierung
Jjener Eingliederung drangt, die durch die Interaktion bewirkt werden
soll. Durch ein vertieftes Wahrnehmen der Leiblichkeit lassen sich
zwar sowohl praktische Problem- als auch Losungszusammenhénge
entdecken, die sich beim Feiern mit Demenzbetroffenen einstellen.
Mit der Reflexion der Leiblichkeit allein ist es aber nicht getan. Der
Kontrast zwischen der Menschlichkeit in der christlichen Bestimmung
von Person und der Unmenschlichkeitin der faschistischen Verachtung
der lebensunwerten >Ballastexistenzens, ldsst noch einmal auf die
radikalen Anfragen zuriickkommen, die durch das Stadium fortge-
schrittener Demenz aufgeworfen werden. Fiir Hans-Martin Rieger,
auf dessen Uberlegungen zur Leiblichkeit ich nun niher eingehe,
ist darum die Demenz so etwas wie ein Testfall der Menschlichkeit.
»Es mag sich der Eindruck aufdrédngen, gar keine Person mehr vor
sich zu haben, sondern nur noch einen lebenden Korper, einen Leib.
Das Gegentiber nicht mehr als Subjekt zu respektieren, sondern ledig-
lich als Objekt zu behandeln, scheint dann nahezuliegen.« (Rieger
2019, 220)

Der Ethiker fragt, was der Rekurs auf Leiblichkeit erschlieft. Im
Horizont dessen, was ich bis hierhin zum gottesdienstlichen Ritus und
rituellem Handeln ausgefiihrt habe, konnen wir die Frage zuspitzen:
Was ldsst sich iiber den Person-Status eines Menschen sagen, der
nicht mehr ganz bei Sinnen ist?

Fiir Rieger ist die Vorstellung eines geistlosen Korpers, der nur
noch die Hiille einer Person ist, die offene Flanke von Konzeptionen,

4 In Anspielung auf die erste Strophe des Horst-Wessel-Liedes: »Die Fahne
hoch! Die Reihen fest geschlossen!/ SA marschiert/ Mit ruhig festem Schritt /
| Kam'raden, die Rotfront und Reaktion erschossen, Marschiern im Geist/ In unser'n
Reihen mit :|".

376

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Leiblichkeit der Demenz und der Leib, der sich erinnert

die >Personc¢ an Fertigkeiten und Fihigkeiten festmachen. Denn mit
dem Verlust dieser Eigenschaften wird demenzkranken Menschen das
Personsein abgesprochen.

Das Problem liegt auf der Hand: Mit der Einschrankung oder dem
Verlust von kennzeichnenden Fihigkeiten wie rationaler Selbstbestim-
mungsfahigkeit oder kognitivrationalen Fahigkeiten tiberhaupt scheint
alles gefidhrdet zu sein, was dieses moderne Subjekt ausmacht. Die
moderne Damonisierung der Demenz erklart sich von hier aus miihe-
los|[...]. Es geht darum, explizieren zu konnen, dass auch beim Vorlie-
gen eingeschrankter Selbstbestimmungsfahigkeit bzw. eingeschrank-
ter Entscheidungs- oder Erinnerungsfihigkeit unbedingte Achtung
geboten ist. (Ebd., 221)

Was Rieger als Testfall fiir die Achtung der Autonomie, der Subjekt-
haftigkeit oder dem Personenstatus ethisch ausfiihrt, hat praktische
Implikationen. Der Riickbezug zum Phanomenbereich des Leiblichen
ist mehr als nur ein Argument, um die Wiirde als moralisches Recht zu
begriinden, aber kein hinreichender Grund fiir das Ethos, auf das sich
dieses Recht stiitzt. Es reicht nicht, dass Menschen nicht gedemiditigt
und erniedrigt werden; es geht auch um positive und kreative Akte der
Wiirdigung des versehrten Lebens.

Nun ist es sicher kein Zufall, dass sich die Eigenschaften, die
einem Menschen Symbolfihigkeit attestieren, mit den Eigenschaften,
die einer autonomen Person zugesprochen werden, decken. Wessen
Urteilsfahigkeit und Miindigkeit eingeschrankt ist, der kann, so die
Folgerung, nicht bewusst am Ritus teilnehmen und hat infolgedessen
nichts davon. Man kann das rituelle Problem, wie oben schon ausge-
fithrt, mit der ex opere-Logik gerade nicht 16sen. Die Wirksamkeit
einer Handlung an einem Menschen unabhangig von dessen Beteili-
gung zu behaupten, bedient einen Diskurs auf einer anderen Ebene,
als das Argument, auf die Beteiligungsmaglichkeiten der Feiernden
im Krankheitsfall Riicksicht zu nehmen. Am Beispiel von Gladys
Wilson lasst sich ersehen, dass Demenzkranke partizipieren konnen,
aber >Beteiligung< in anderen Bahnen verlauft und aktiviert werden
kann. Dabei sind Demenzbetroffene nicht mit Sduglingen, die getauft
werden, oder mit Leichen, die gesalbt und gesegnet werden, zu ver-
gleichen. Zur Debatte steht, wie das Anteilnehmen und Anteilgeben
ihrer in der Lebensgeschichte korperlich gespeicherten Erinnerung im
rituellen Vollzug so gelingen kann, dass eine Verbindung zum Symbol
entsteht. Im Ritus will die Wiirde des Menschen, sein Personsein und
die Gemeinschaft als Verhaltens- und Gestaltungsauftrag umgesetzt

377

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ralph Kunz

werden. Es geht um die Darstellung des wiirdevollen Lebens im
asthetischen Sinn, um die Wahrnehmung des Versehrten im Horizont
seiner Heilung und Erlésung, um ein Ganzes, das der Verwirklichung
entzogen ist, aber als Ziel benannt und bekannt werden soll.

Die biblische Anthropologie sieht die Wiirde relational als in der
Gottesbeziehung begriindet. Dadurch kommt es zu einer umfassen-
den und tragfihigen Wesenskennzeichnung des Menschen. Rieger
betont, dass eine solche Wesenskennzeichnung nicht zwangsldufig
abstrakt und nichtgegenstdndlich aufgefasst werden muss. Gerade
eine biblische Anthropologie biete viele Ankniipfungspunkte fiir
einen Riickbezug zur leiblichen Verfasstheit des Menschen.

So macht Paulus von der Dialektik von (nichtgegenstdndlichem) Per-
son-Sein und (gegenstdndlichem) Leib-Sein Gebrauch, um deutlich
zu machen, dass zum Person-Sein der Glaubenden ein verletzliches
Leib-Sein gehort. Durch dieses ihr Leib-Sein ist und bleibt die Person

des Glaubenden in eine vergingliche Welt hinein exponiert und parti-
zipiert an ihr. (Ebd., 223)

Die teleologische Bestimmung schlieft ein, dass der Mensch als
verletzliches und unfertiges Wesen zu seiner letzten Bestimmung
erst unterwegs ist. Auch das gehort zur Lebensgeschichte! In diesem
Unterwegssein liegt die Wiirde auch desjenigen Menschen begriindet,
dem Bedeutsamkeit und Gestaltbarkeit des Lebens, ja vielleicht die
Achtung vor sich selbst genommen wurde bzw. abhandengekommen
ist. Eine solche theologisch-eschatologische Auffassung von der teleo-
logischen Bestimmung des Menschen orientiere sich weit starker an
der Verletzlichkeit des Menschen als etwa die aufklérerische Konzep-
tualisierung der Wiirde als Perfektibilitdt, als Vervollkommnung. (Vgl.
ebd., 226) Die ethische Explikation ldsst noch einmal deutlicher sehen,
was die symbolische Kommunikation der Isenheimer Altarbilder in
Erscheinung treten ldsst. Sie lenken den Blick auf den versehrten
Korper eines Menschen, der dasselbe erleidet wie seine Betrachter,
aber qua seiner unversehrten Person die Kraft hat, den Betrachter
in die Geschichte seiner Verwandlung hineinzunehmen. Gesunde
und kranke Menschen, die zusammen Gottesdienst feiern, schauen
einander im Licht dieser Hoffnung auf Vervollkommnung im Aufer-
stehungsleib an — nicht als >etwas¢, sondern als >jemand«. Sie werden
nicht beschaut und beschamt. Mit der Aussicht auf eine postmortale
Befreiung, Heilung und Erlésung wird ein Blick eingeiibt, der den
anderen nicht vereinnahmt und nicht auf seinen Zustand festlegt. Es
geht um Hoffnung, also um eine bestimmte Wahrnehmungspraxis,

378

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Leiblichkeit der Demenz und der Leib, der sich erinnert

die wir instinktiv menschlich nennen, weil sie sowohl Verachtung als
auch ein mitleidiges Mitleid durchbricht.

Mitmenschen sind und bleiben bis zum letzten Atemzug und
ein wenig dartiber hinaus Personen. Das gilt unbedingt auch fiir
komatose, sterbende und gestorbene Menschen. Letzteres mag
erstaunen. Aber auch der Leichnam wird gewiirdigt — wenn auch
nur fiir die kurze Zeit bis zur Bestattung. Die rituelle Wiirdigung des
korperlichen Selbst stof3t an natiirliche, aber nicht an konzeptionelle
Grenzen. Was eine Person ausmacht, ist ihr Leben, die Einheit aus
Leib und Person, wie sie aus der Teilnehmerperspektive auch dann
wahrgenommen werden kann, wenn das Gegentiber nicht mehr
bewusst um sich selbst weis. »Wo wir eines Gegentibers leiblich
ansichtig werden, ist mehr, als uns von auflen ansichtig werden
kann. Mit Heidegger gesprochen geht es beim Personsein um nichts
weniger als um ein teilnehmend-praktisches In-der-Welt-Sein, das
begriffliche Erfassungen iibersteigt.« (Ebd., 229)

7. In-Beziehung- und Leib-Sein — Grundlagen
des Personenbegriffs

Wenn den Menschen als Menschen zu achten heifst, ihn als Person zu
achten, ist der Sinn des Ritus die Beachtung/Achtung des Personseins
im Leib.’> So kann man den Sachverhalt auf den Punkt bringen: Ob
gesund oder krank, komatos oder schwer dement: Am Personenstatus
eines Menschen édndert sich nichts.!® Auch ein seiner personalen
Fahigkeiten beraubter hirntoter Mensch bleibt Mutter, Vater, Schwes-
ter oder Freund. Der Gottesdienst ist so gesehen eine Aktualisierung
und Sichtbarmachung der relationalen Einbindung und Verbindung
des Menschen mit seinen Mitmenschen, notabene eine Mitmensch-
lichkeit, fiir die das Neue Testament bezeichnenderweise familiale
Metaphern verwendet.

Augenfilliger als bei Wortfeiern ist dies bei Mahlfeiern der Fall.
Das Abendmabhl fiihrt die Geschwisterlichkeit auf. Das im Leib ver-

15 Ganz ahnlich John Swinton: »Human Beings are persons-in-relation [...]. The
thing that makes a human being a person is his/her relationships.« (Swinton
2012, 139).

16" Ich gehe davon aus, dass das innere Selbst ein notwendiges Element fiir Personalitat
ist. Es verschwindet auch in der spaten Demenz nicht vollstindig.

379

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ralph Kunz

borgene relationale Gewebe und die im Gedachtnisspeicher geschich-
tete Erinnerung werden inszeniert, damit allen Beteiligten vor Augen
steht: Der demente Mensch bleibt Mutter, Vater, Schwester oder
Freund. In der wechselseitigen Anerkennung der Schutzbediirftigkeit
stellt sich die Gemeinde als Leib im Leib dar, in dem Lebensgeschich-
ten abgelagert sind.””

Der Ritus ist in diesem Lichte betrachtet die gemeinschaftliche
Praxis einer Selbstkultivierung des Kultkérpers, der sich vom Kor-
perkult der Umwelt unterscheidet, weil er Riicksicht nimmt auf die
unterschiedlichen Gaben des Selbstausdrucks. Wichtig finde ich in
diesem Zusammenhang, nicht nur von Aufgaben zu sprechen und
die Beteiligung der Demenzbetroffenen auf eine Empfangerrolle zu
beschrianken. Die im Leibgedéchtnis verborgene Lebensgeschichte
ist eine Ressource, um sich auszudriicken. Auf die Ausdrucksgabe
achten wir, wenn wir die personliche Identitdt in ihrer leibseelischen
Kontingenz respektieren.

Wenn wir Selbstsein als primar leibliches verstehen, dann werden wir
daher zu einer anderen Wahrnehmung des Demenzkranken gelangen:
nicht als eines Menschen, der seine Rationalitat und Personalitat ein-
gebiiflt hat, sondern als eines Menschen, der sein Personsein gerade als
leiblich-zwischenleibliches zu realisieren vermag, solange er in der zu
ihm passenden rdaumlichen, atmospharischen und sozialen Umgebung
leben kann. Sein Selbstsein erhalt sich in der Affinitat seines Leibes zur
natlirlichen und sozialen Mitwelt.

[...] Fiir einen an der Zwischenleiblichkeit orientierten Personbegriff
hingegen wird die Resonanz- und Beziehungsfdhigkeit eines Men-
schen zu einer wesentlichen Grundlage seiner Personalitat — etwa die
Fahigkeit, Freude, Dankbarkeit, Trauer oder Furcht zum Ausdruck zu
bringen, wie es auch schwer demenzkranke Menschen noch konnen.
Diese elementare zwischenleibliche Ausdrucks- und Reaktionsfahig-
keit ist die Grundlage fiir den Anspruch auf Riicksicht, Anerkennung

17" »Auch wenn einer Person ihre aktuelle Souveranitit leiblicher Darstellung bzw.
Selbstkultivierung abhandengekommen ist, bleibt so ihr Leib Triger der Wiirde.
Meines Erachtens ist dies auch ein Weg, den theologische Ethik beschreiten kann.
Fiir sie realisiert sich die Gottesebenbildlichkeit ndmlich nicht anders als in der
individuellen Zeitgestalt leibseelischen Lebens. Der schépfungstheologische Begriff
>Seelecsteht dafiir, dass dieses leibseelische Leben in seinem So-Sein, also unabhingig
von jeder potentiellen weiteren Kultivierung, ein Gegenstand unbedingter Achtung
ist. Zu achten ist der Mensch so tatsachlich qua individuelle Personlichkeit. Zu achten
ist er dann aber auch in seiner normativen Autoritat, die ihm in seinem So-Sein
zugesprochen ist.« (Rieger 2019, 234).

380

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Leiblichkeit der Demenz und der Leib, der sich erinnert

und Wiirde, den auch Menschen mit Demenz anderen gegeniiber
erheben. (Fuchs 2021, 72)

Rieger offeriert einen Schliissel, um diese Eingebundenheit der Leib-
lichkeit mittels einer Personkonzeption zu erschliefien, fiir welche die
Leibhaftigkeit des Menschen konstitutiv ist. Um eine angemessene
Erschlieffung des Personseins gewihrleisten zu konnen, ist nicht
nur eine Dritte-Person-Perspektive, sondern auch eine Zweite-Per-
son- und eine Erste-Person-Perspektive grundlegend. (Vgl. Rieger
2019, 237)

In der Zweite-Person-Perspektive ist eine Aktualisierung der
Teilhabe an zwischenmenschlicher Kommunikation im Blick. Der
Leib ist das Beziehungs- und Partizipationsmedium und zugleich
die individuelle Raum-, Zeit- und Beziehungsgestalt des Lebens.
Leiblichkeit ist eine grundlegende Form des In-Beziehung-Seins.
(Ebd., 237f.) Die Erste-Person-Perspektive setzt fiir das, was einen
Menschen als Person ausmacht, eine erstpersonliche Perspektive
voraus. Hier werden, wie Rieger erinnert, Storungen im praktischen
Selbstverhaltnis dann augenfallig, wenn die Korperkontrolle nicht
mehr gewdhrleistet werden kann. Im Blick auf reflexive Selbsterfah-
rung, praktisches Selbstverhaltnis und normative Selbstsouveranitat
sei von »einer Graduierung« auszugehen. Aber wieder gilt: Der
Riickbezug zur Leiblichkeit vermag auch daran zu erinnern, dass
auf passive, prareflexive und durative Formen der Selbsterfahrung
und des praktischen Selbstverhiltnisses zu achten ist. (Ebd., 238)
Schlielich erhelle sich in der drittpersonalen Perspektive, dass das
personale Selbstverhiltnis und damit die zu achtende Individualitat
der Person auf einem raumzeitlich-natiirlichen Dasein beruhen und
deshalb von seinem Werden und Vergehen selbst betroffen sind.

Entscheidend ist die Unterscheidung von Wesen und Eigenschaf-
ten des Personseins. Denn der Verlust von Fahigkeiten gehort auf dem
Hintergrund einer natiirlich sich steigernden Fragilitdt konstitutiv
zur Person, er markiert nicht den Verlust von Personalitdt. Es ist eher
umgekehrt: »Durch die Leiblichkeit wachst der Person die Fahigkeit
zu Verlusten — auch zum Verlust der Erinnerungsfahigkeit (!) — zu.
Deshalb ist es falsch, von einem Vergehen der Person zu reden, es geht
um ein Vergehen als Person.« (Ebd., 239)

Um der Reduktion auf eine Perspektive zu entgehen, macht
Rieger den Vorschlag einer irreduziblen Differenz und zugleich
einer Zusammengehorigkeit der Erste-Person-, Zweite-Person- und

381

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ralph Kunz

Dritte-Person-Perspektive. (Vgl. Ebd., 239) Die Korrelation der Per-
spektiven ldsst sehen, dass zum Personsein zeitlich variable und
durative Momente gehoren. Fiir die Veranderung der Personlichkeit,
wie sie bei demenzkranken Menschen eintritt, ist dies von grof3er
Bedeutung. In der Erste-Person und Dritte-Person-Perspektive wer-
den die Verluste thematisch, in der Zweite-Person-Perspektive die
bleibende Beziehung. (Vgl. ebd., 241) Das Seilbild illustriert auf
einpragsame Weise den Gewinn dieser Sicht.!8

Personalitdt besteht aus verschiedenen Strangen, die reiflen oder aus-
fasern konnen, aber das Person-Sein hangt nicht von einer Faser
ab. Die gegenstandlich wahrnehmbare Leiblichkeit (Dritt-Person-Per-
spektive) und die relationale Verfasstheit (Zweit-Person-Perspektive)
sind kein Beiwerk zum selbstreflexiven Personsein (Erst-Person-Per-
spektive). Der Verlust kognitiver Fahigkeiten ist von daher zu relativie-
ren. Aus theologischer Perspektive ist bedeutsam, dass die Gottesrela-
tion ihren Ort in, mit und unter den verschieden deutlich gegebenen,
verborgenen oder auch abgebrochenen Fasern personaler Identitét fin-
det. Sie selbst bildet gewissermaflen die durchgehende Faser, gleichsam
den roten Faden, welcher die Person als Person vor Gott konstituiert.
(Ebd., 241)

Halten wir fest: Kein Mensch ist auf seinen aktuellen Korperzustand
zu reduzieren. Aber seine Es-Werdung darf auch nicht iibergangen
werden. Genau darin ist der Wert der Verletzlichkeit zu sehen.
Sorge- und Anerkennungsbeziehungen, wie sie in der Pflege und
im Gottesdienst zum Ausdruck kommen, sind konstitutiv fiir die
qualitative und relationale Identitdt. Sie tragen der Beziehungs- und
Partizipationsfahigkeit von demenzbetroffenen Menschen Rechnung.
Der kranke Mensch ist auf die Anrede der anderen angewiesen, um
als angesprochenes Du immer wieder zum Ich zu werden. Wenn sich
die aktuale Fliebewegung des Lebens verdiinnt oder verliert, bleibt
die im Leibgedachtnis sedimentierte Leiblichkeit doch bestehen. Der
Gottesdienst kann hier ankniipfen: in den affektiven Vertrautheiten
mit Geriichen, Berithrungen und Melodien. Es ist das Ensemble
sinnlicher Zeichen, das der Kultkorper verwendet, um sich selbst als
Leib Christi darzustellen.

18 Rieger bezieht sich hier auf die sogenannte Biindeltheorie. (Vgl. Rieger2019, 240).
382

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Leiblichkeit der Demenz und der Leib, der sich erinnert
8. Am Ende Remembrance

John Swinton entfaltete in Dementia. Living in the Memories of God
(2012) einen praktisch-theologischen Zugang zur Demenz, der mei-
nes Erachtens die entfalteten Aspekte in inspirierender und kreativer
Weise aufnimmt und zusammenfasst. Ausgangspunkt seiner Uberle-
gungist die Feststellung, dass Demenz in der aktuellen gesellschaftli-
chen Diskussion von defizitaren Beschreibungen beherrscht wird. Die
Bestreitung dieser Sicht kann mit Gilles Deleuze und Félix Guattari als
Deterritorialisierung bezeichnet werden. (Deleuze & Guattari 1980)
Swinton versteht die Deterritorialisierung von der Theologie her:
Elemente aus dem neurowissenschaftlichen Bild der Demenz bleiben
wichtig, konnen aber mithilfe von anderen Bildern, besonders aus den
biblischen Texten, zu einem neuen Bild zusammengesetzt werden.
»An interdisciplinary approach to dementia is fully appropriate as
long as each of the participants is read critically and none is allowed
to define the whole of the terrain that dementia inhabits.« (Swinton
2012,154)

Swintons Ansatz der Umschreibung ist insofern interdisziplinar,
als er Impulse aus anderen Disziplinen integriert. Doch keine die-
ser Disziplinen diirfe die volle Deutungshoheit dariiber haben, wie
Demenz zu verstehen ist.

The task of practical theology is not simply to reflect theologically on
current understandings of dementia and dementia care; the task is to
show the difference that it makes when we recognize that all that is
known about dementia and dementia care emerges from a theological
context. (Ebd.)

Auf der einen Seite ist der Theologie wie anderen wissenschaftli-
chen Ansitzen daran gelegen, dass die Komplexitit von Belastungs-
situationen reduziert und kategorisiert wird, um sie in allgemeinen
Begriffen zu universalisieren. Auf der anderen Seite sind Theologie
und Seelsorge interessiert an dem, was einzigartig ist. Besonders
im Hinblick auf die Demenz sieht Swinton es als Aufgabe der Prak-
tischen Theologie an, Situationen genau zu beschreiben, um falsche
Generalisierungen zu vermeiden. Wer genau auf die Geschichten der
Menschen mit Demenz hort — so seine Uberzeugung —, erfahre, dass
vieles komplexer ist, als es auf den ersten Blick scheint.

Fiir seinen theologischen Zugang zur Demenz bezieht sich Swin-
ton auf den amerikanischen Alttestamentler Walter Brueggemann.

383

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ralph Kunz

Dieser versteht die biblische Botschaft als Moglichkeit, eine kriti-
sche Neubeschreibung von Aktionen, Situationen und Kontexten
zu rekonstruieren.

Redescription is an interdisciplinary approach to practical theology,
that seeks, in thelight of Scripture und Christian tradition, to redescribe
objects, actions, situations, and contexts in ways that reveal hidden
meanings, modes of oppression and misrepresentation, with a view
to offering a fuller and more accurate description that highlights
alternative understandings and previously inconceivable options for
theory and action. (Ebd., 21)

Weil sie notwendigerweise defizitir sind, eignen sich die Ergebnisse
der medizinischen Forschung tiber Demenz nicht als richtiger Aus-
gangspunkt fiir eine theologische Reflexion. (Vgl. ebd., 44) Es braucht
die Story — die Story des Betroffenen und die Story der Referenz-
person. Ich verweise noch einmal auf das Bild des Gekreuzigten.
In der Auferstehungsgeschichte wird ein Muster der narrativen Ver-
arbeitung einer verletzten Leiblichkeit angeboten, die in der Feier
inszeniert wird. Es ist der eigentliche Sinn des Ritus, seine Einladung,
daran in Form einer Gleichgestaltung zu partizipieren. Der Corpus
Christi ist Symbol des gezeichneten Leibes. Seine Auferweckung das
Zeichen seiner Rettung. Aber der Gerettete bleibt der Gekreuzigte.
Was in der Auferstehung mit ihm geschieht, 16scht das in der Lebens-
geschichte Widerfahrene nicht aus. Jesus wird nicht repariert, aber
seine Beschimung, der Spott und die Verachtung werden umgeschrie-
ben.

Zu einem Menschen gehoren fiir Swinton aus biblischer Sicht,
dass er sich sowohl als gebrochen als auch geliebt erfahrt. Es sind
Attribute, die nicht mit der Definition einer Person als kognitives
Wesen tibereinstimmen. Das subjektive, bewusste und kognitive
Selbst ist keine notwendige Voraussetzung fiir Menschlichkeit. Swin-
ton sieht aber auch die Gefahr, wenn Menschen aufgrund eines
krankheitsbedingten Ausfalls von Selbstbewusstsein und Selbstrefle-
xion von mitmenschlichen Beziehungen abhingig werden. In dieser
auflerst verletzlichen Position braucht es eine erweiterte externe Siche-
rung der Identitdt. Demenzbetroffene leben nicht nur, weil sie von

384

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Leiblichkeit der Demenz und der Leib, der sich erinnert

ihren Mitmenschen erinnert werden. Sie leben im Gedéchtnis Got-
tes.!?

Die Aufgabe einer christlichen Gemeinde, sich an die Menschen
mit Demenz zu erinnern, wird in dieser Erweiterung auf ein Drittes
vom eigenen auf Gottes Handeln hin umgelenkt. Wo Es ist, soll
im Ritus ein grofleres Du werden — grofer als das Wir der feiern-
den Gemeinschaft.

Gott ist das Symbol fiir ein intermedidres Objekt, dem ein erstes
und ein zweites Selbst zugeschrieben wird. Denn Gott unterbricht
eine nahtlose Mitmenschlichkeit, die Wiirde vom Mitleid abhéngig
macht. Die Gemeinschaft, die durch Care entsteht, ist ein »Mit-ein-
Ander-Sein«.?0 In der zwischenleiblichen Unterbrechung und Verbin-
dung wird das Du-Objekt zum ausgeweiteten Gedéchtnis, in dem die
Krankheit des Vergessens fiir uns ihren Schrecken verliert — wenn wir
dem Lichtstreifen trauen, der in der Dunkelheit, die uns frither oder
spater einholt, aufleuchtet.

»We are not, what we remember; we are remembered.« (Swinton
2012, 198)

Literaturverzeichnis

Bieler, A. (2017). Verletzliches Leben. Horizonte einer Theologie der Seelsorge.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Collins, R. (2004). Interaction Ritual Chains (Princeton studies in cultural
sociology). Princeton Oxford: Princeton University Press.

Deleuze, G. & Guattariﬁ F. (1980). Mille plateaux: Capitalisme et schizophrénie
(2. Aufl.). Paris: Les Editions de Minuit.

Feil, N. (2009). Gladys Wilson and Naomi Feil. YouTube. https://www.youtub
e.com/watch?v=CrZXz10FcVM (Abgerufen am: 15.07.2021).

Fuchs, T. (2017). Collective Body Memories. In C. Durt, T. Fuchs & C. Tewes
(Hrsg.), Embodiment, Enaction, and Culture. Investigating the Constitution
of the Shared World (S. 333-352). Cambridge, MA: The MIT Press.

Fuchs, T. (2021). Die leibliche Kontinuitit des Selbst: Leibgedéchtnis und Selbst-
sorge in der Demenz. In H.-P. Zimmermann & S. Peng-Keller (Hrsg.), Selbst-
sorge bei Demenz. Alltag, Wiirde, Spiritualitdt (S.59-77). Frankfurt New
York: Campus Verlag.

19" Mit Kitwood und Sabat unterscheidet Swinton drei Selbst: Selbst 1 ist das innere
subjektive Selbst, Selbst 2 zeigt sich als Gegeniiber des Selbstbewusstseins und Selbst
3 meint das Beziehungsselbst der sozialen Welt. (Vgl. Swinton 2012, 161).

20 Zum »Mit-ein-Ander« ausfiihrlicher: Kunz 2019.

385

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://www.youtube.com/watch?v=CrZXz10FcVM
https://www.youtube.com/watch?v=CrZXz10FcVM
https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=CrZXz10FcVM
https://www.youtube.com/watch?v=CrZXz10FcVM

Ralph Kunz

Horst-Wessel-Lied. https://de.wikipedia.org/wiki/Horst-Wessel-Lied (Abge-
rufen am: 02.01.2022).

Hiirlimann, T. (2021). Berlin, 1974. Neue Ziircher Zeitung (NZZ), 24. Dezem-
ber 2021. https://www.nzz.ch/feuilleton/drei-geschichten-zu-weihnachten
-von-thomas-huerlimann-1d.1660892?kid=nl165_2021-12-23 & mktcid=nle
d&ga=1&mkteval=165_2021-12-24 (Abgerufen am: 02.01.2022).

Klie, T. (2009). Vom Ritual zum Ritus. Ritologische Schneisen im liturgischen
Dickicht. Berliner Theologische Zeitschrift, 26, 96-107.

Kunz, R. (2015). Gottesdienst im Altersheim. In K. Kusmierz & L. Noth (Hrsg.),
»...mitten unter Thnen«. Gottesdienste in Institutionen und an Orten 6ffent-
lichen Lebens. Praktische Theologie im reformierten Kontext, 10 (S.23-41).
Ziirich: Theologischer Verlag.

Kunz, R. (2019). Soziallehren fiir eine gemeinschaftsfahige Kirche: Theologische
Relecture der soziologischen Klassiker. In H.-M. Pompe & C. A. Oelke
(Hrsg.), Gemeinschaft der Glaubenden gestalten. Ndhe und Distanz in neuen
Sozialformen. Im Auftrag des Zentrums fiir Mission in der Region. Kirche im
Aufbruch, 27 (S. 21-64). Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Kunz, R. (2020a). Seelsorge als Krypta: Geborgenheit im seelsorglichen
Gesprich. In S. Peng-Keller, D. Neuhold, R. Kunz & H. Schmitt (Hrsg.),
Dokumentation als seelsorgliche Aufgabe. Elektronische Patientendossiers im
Kontext von Spiritual Care (S.201-220). Ziirich: Theologischer Verlag.

Kunz, R. (2020b). Welche Bedeutung haben Ritual und Symbol fiir die Praxis
der evangelischen Spiritualitat? In P. Zimmerling (Hrsg.), Handbuch Evange-
lische Spiritualitat. Band 3: Praxis (S. 401-420). Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht.

Kunz, R. (2021). Abendmahl und Heilung. In J. Arnold, D. Frochtling, R. Kunz
& D. Schliephake (Hrsg.), Alle sind eingeladen. Abendmahl inklusiv denken
und feiern (S. 89-104). Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Marti, K. (1985). zart und genau. Reflexionen, Geschichten, Gedichte, Predigten.
Berlin: Evangelische Verlagsanstalt.

McDermott, O., Orrell, M. & Ridder, H. M. (2014). The importance of music for
people with dementia: the perspectives of people with dementia, family carers,
staff and music therapists. Aging & Mental Health, 18, 706-716.

Morgenthaler, C. (2011). Abendrituale. Tradition und Innovation in jungen
Familien (Praktische Theologie heute, 116). Stuttgart: Kohlhammer.

Miiller-Busch, H. C. (2014), Kurze Geschichte der Palliativmedizin. In M. W.
Schnell & C. Schulz ( Hrsg.), Basiswissen Palliativmedizin. Springer-Lehrbuch
(2. Aufl.). Berlin Heidelberg: Springer-Verlag.

Peng-Keller, S. (2017a). »Spiritual Care« im Werden. Spiritual Care, 6 (2),
175-181.

Peng-Keller, S. (2017b). Symbolische Kommunikation in Todesnédhe. Beobach-
tungen klinischer Seelsorgerinnen und Seelsorger. In S. Peng-Keller (Hrsg.),
Bilder als Vertrauensbriicken. Die Symbolsprache Sterbender verstehen. Stu-
dies in Spiritual Care, 2 (S.119-140). Berlin: De Gruyter.

Rieger, H.-M. (2019). Leiblichkeit in theologischer Perspektive. Stuttgart: Kohl-
hammer.

386

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://de.wikipedia.org/wiki/Horst-Wessel-Lied
https://www.nzz.ch/feuilleton/drei-geschichten-zu-weihnachten-von-thomas-huerlimann-ld.1660892?kid=nl165_2021-12-23&mktcid=nled&ga=1&mktcval=165_2021-12-24
https://www.nzz.ch/feuilleton/drei-geschichten-zu-weihnachten-von-thomas-huerlimann-ld.1660892?kid=nl165_2021-12-23&mktcid=nled&ga=1&mktcval=165_2021-12-24
https://www.nzz.ch/feuilleton/drei-geschichten-zu-weihnachten-von-thomas-huerlimann-ld.1660892?kid=nl165_2021-12-23&mktcid=nled&ga=1&mktcval=165_2021-12-24
https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Horst-Wessel-Lied
https://www.nzz.ch/feuilleton/drei-geschichten-zu-weihnachten-von-thomas-huerlimann-ld.1660892?kid=nl165_2021-12-23&mktcid=nled&ga=1&mktcval=165_2021-12-24
https://www.nzz.ch/feuilleton/drei-geschichten-zu-weihnachten-von-thomas-huerlimann-ld.1660892?kid=nl165_2021-12-23&mktcid=nled&ga=1&mktcval=165_2021-12-24
https://www.nzz.ch/feuilleton/drei-geschichten-zu-weihnachten-von-thomas-huerlimann-ld.1660892?kid=nl165_2021-12-23&mktcid=nled&ga=1&mktcval=165_2021-12-24

Die Leiblichkeit der Demenz und der Leib, der sich erinnert

Roy, L.-K. (2013). Demenz in Theologie und Seelsorge. Berlin New York:
De Gruyter.

Stuck, L. (2020). Seelsorge fiir Menschen mit Demenz. Praktisch-theologische
Perspektiven im Kontext von spiritueller Begleitung. Stuttgart: Kohlhammer.

Sung, H.-C. & Chang, A. M. (2005). Use of preferred music to decrease agitated
behaviours in older people with dementia: a review of the literature. Journal of
Clinical Nursing, 14, 1133-1140.

Swinton, J. (2007). Forgetting Whose We Are. Journal of Religion, Disability &
Health, 11 (1), 37-63.

Swinton, J. (2012). Dementia. Living in the Memories of God. Grand Rapids
Cambridge, U.K.: William B. Eerdmans Publishing Company.

Tekaath, N. & Muthesius, D. (2015). Spiritualitiat und Musik. Spiritual Care, 4,
114-125.

Tewes, C. (2018). The Habitual Body and its Role in Collective Memory
Formation. Journal of Consciousness Studies, 25, 135-157.

Van Riel, E. (2021). Disease in the Middle Ages: A reflection on the relevance of
Griinewald’s Isenheim Altarpiece in times of covid-19? Phlexible Philosophy,
24. Marz. https://www.phlexiblephilosophy.com/art/disease-in-the-middl
e-ages-and-matthias-grunewalds-isenheim-altarpiece (Abgerufen am:
22.07.2022).

Zefiner-Spitzenberg, F.-J. (2016). Vergessen und Erinnern. Menschen mit
Demenz feiern Gottesdienst im Pflegeheim. Studien zur Theologie und Praxis
der Seelsorge, 94. Wiirzburg: Echter Verlag.

387

- am 18.01.2028, 13:27:0:


https://www.phlexiblephilosophy.com/art/disease-in-the-middle-ages-and-matthias-grunewalds-isenheim-altarpiece
https://www.phlexiblephilosophy.com/art/disease-in-the-middle-ages-and-matthias-grunewalds-isenheim-altarpiece
https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.phlexiblephilosophy.com/art/disease-in-the-middle-ages-and-matthias-grunewalds-isenheim-altarpiece
https://www.phlexiblephilosophy.com/art/disease-in-the-middle-ages-and-matthias-grunewalds-isenheim-altarpiece

‘am 18.01.2028, 13:27:0;


https://doi.org/10.5771/9783495995709-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Rituelle Praktiken der Wiedereingliederung
	1. Vom Potenzial der rituellen Eingliederung
	2. Rituale in der Care
	3. Der Ritus der Körperkirche
	4. Interaktion durch Validierung körperlicher Signale
	5. Woran wollen wir nicht erinnert werden?
	6. Ethische Implikationen
	7. In-Beziehung- und Leib-Sein – Grundlagen des Personenbegriffs
	8. Am Ende Remembrance


