
3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur

Aber damit wird Heraklit ewig Recht be-

halten, dass das Sein eine leere Fiktion

ist. Die »scheinbare« Welt ist die einzige:

die »wahre Welt« ist nur h i n z u g e l o -

g e n…

GD Vernunft, 2

 

Warum dürfte die Welt, d i e u n s e t -

w a s a n g e h t – , nicht eine Fiktion

sein? Und wer da fragt: »aber zur Fiktion

gehört ein Urheber?« – dürfte dem nicht

rund geantwortet werden: Wa r u m?

JGB 34

Nachdem sich die bisherigen Ausführungen vorrangig der thematischen und for-

malen Exegese gewidmet haben, soll die Maskenproblematik unter den neuen Vor-

aussetzungen nun als eine spezifische Denkfigur entwickelt werden. Indemmit ihr

ein Konzept des doppelten Zeigens verbunden ist, das wesentlich auf ihrer offen-

siven Artifizialität beruht, verfügt sie über ein enormes Deutungspotential.1 Un-

1 An diesem Punkt unterscheidet sich die vorliegende Arbeit wesentlich von der nach wie vor

maßgeblichen Studie von Richard Weihe: Die Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form,

München 2004. Während dort die Maske von der »Dialektik« ihrer Außen- und Innenseite

her gedacht und dabei immer wieder auf die Gesichtsmaske reduziert wird – trotz gegen-

sätzlicher Beteuerungen –, soll hier vornehmlich die Oberfläche (»Außenseite«) der Masken

in ihrer Funktionalität interessieren. Denn anders als Weihe annimmt, verweist schon diese

Seite qua Artifizialität auf die mit den realen, materiellen Masken verbundenen Praktiken

und stellt damit sowohl die Maskenfiguren aus, wie sie gleichzeitig die Maskenträger immer

bereits impliziert. Auch der Wesensbestimmung von Maske als Paradoxie, die Weihe unter

Rückgriff auf das altgriechische prosopon von der Form der (Gesichts-)Maske her ableitet und

als die »Einheit des Unterschiedenen« von Innen- und Außenseite, als gleichermaßen Tren-

nendes wie Verbindendes entwickelt (S. 35), kann hier nicht zugestimmt werden. Schließ-

lich wäre einzuwenden, dass diese angenommene »Paradoxie« ebenso etwa bei Haustüren,

Fensterscheiben oder Teetassen festzustellenwäre, indemauchdieseDinge gleichzeitig eine

Außen-mit einer Innenseite verbinden und folglich das unterscheidendewie das verbinden-

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009 - am 14.02.2026, 07:39:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Masken denken – in Masken denken

ter einer Denkfigur verstehe ich die Möglichkeit, funktionale Elemente von einem

Konzept ablösen und diese auf andere Ebenen und Sachverhalte übertragen zu

können. Zweck dieser Operation ist es, an den letzteren bestimmte Aspekte her-

vorzuheben, die in ihnen zwar schon enthalten sein müssen, die ohne das Appli-

zieren der Denkfigur sich aber weniger deutlich abzeichnen würden. Folglich kann

eine Denkfigur gewissermaßen als Erkenntnishilfe eingesetzt werden. Ihr Erklä-

rungspotential dient dem begrifflichen Bündeln der als wesentlich herausgestell-

ten funktionalen Elemente. In diesem Sinne kommt ihr der Status einer Analy-

sekategorie zu, mithilfe derer Phänomene geordnet oder überhaupt erst sichtbar

gemacht werden können. Im vorliegenden Fall sind es, wie unschwer zu erraten ist,

Funktionselemente der Maske, die zu einer solchen Denkfigur und somit zum bes-

seren Verständnis der Philosophie Nietzsches beitragen sollen. Was genau ist also

unter dem Konzept des ›doppelten Zeigens‹ zu verstehen? Zunächst einmal soviel:

Die Außenseite einerMaske präsentiert immer zugleich zwei Aspekte, nämlich ihre

Oberfläche und die Funktion der Oberfläche als eines Artifiziellen. Damit zeigt die

Maske etwas und zeigt gleichzeitig das Zeigen. Sie zeigt an ihrer Oberfläche ›et-

was‹, also ein Bestimmtes. Bei materiellen Masken ist das meistens eine konkrete

Figur, deren spezifische Merkmale von einer Gemeinschaft (wieder)erkannt und

gedeutet werden, mindestens aber eine konkrete Form des Äußeren.2 Gleichzeitig

sind solche Masken immer auch entworfen und geformt, sie sind aus verschie-

denen Materialien hergestellt, zusammengefügt und manchmal bemalt. Dadurch

sind sie Ausdruck einer extremen Künstlichkeit, die sich als Künstlichkeit ausstellt.

de Element sind. Auch stellt sich die Frage, ob das ausdrückliche Ziel, einen »gemeinsame[n]

Nenner all dieser Betrachtungsweisen« (ebd. S. 33) auszumachen, also nicht weniger als die

gesamte Kultur- und Geistesgeschichte der Maske in einem Punkt zu konzentrieren, ange-

sichts dieses ungemein heterogenen Untersuchungsfeldes nicht, vorsichtig ausgedrückt, ein

überambitioniertes Unterfangen sein könnte. Schließlich bleibt die Dialektik von Außen und

Innen selbst einem in der Frühmoderne begründeten Denken verhaftet, das die als wahrhaf-

tig angenommene »Innerlichkeit« gegen ein prinzipiell täuschendes Äußeres abgrenzt und

hinter das von Nietzsche reaktivierten personae-Modell des Menschen als Maskenspiel not-

wendig zurückfällt.

2 Erst im Zusammenhang der nurmehr boshaft-täuschenden Maskenmetapher tauchen die

neutralen, weißen Gesichtsmasken, die nichts Konkretes mehr abbilden, in der Kunst- und

Kulturgeschichte auf. Eine Ausnahme ist in den venezianischen Gesellschaftsmasken des 17.

und 18. Jhds. zu sehen (genanntmaschera nobile oder tabarro e bauta). Sie wurde zu offiziellen

Anlässen von Männern wie Frauen der städtischen Oberschicht getragen und bestand aus

einer weißen Halbmaske (maschera), zusammen mit der bauta, einer über die Schultern rei-

chenden Kopfbedeckung, und dem tabarro genannten Umhang. Vgl. dazu Ignazio Toscani:

Die venezianische Gesellschaftsmaske. Ein Versuch zur Deutung ihrer Ausformung, ihrer En-

stehungsgründe und ihrer Funktion (Univ. Diss.), Saarbrücken 1972 und Richard Weihe: Die

Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form, München 2004, S. 162ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009 - am 14.02.2026, 07:39:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 165

Denn immer soll eine Maske zur Verwandlung desjenigen beitragen, den sie klei-

det, insofern sie stets das Andere präsentiert (eine andere Figur, ein Wesen oder

Tier, einen Geist). Maske ist immer Differenz, niemals Identität. Diese ausgestell-

te Künstlichkeit aber zeigt sich auf: Sie zeigt sich als zeigende Maske. Damit ist

gleichzeitig ein wesentlicher Aspekt ihrer Kommunikation angegeben, denn auf

einer Oberfläche wird einerseits immer die konkrete Figur gezeigt, deren Präsenz

einer Gemeinschaft kommuniziert wird. Andererseits bleibt auch das Künstliche

stets ein Element ihrer Kommunikation, indem die Maske Ausdruck der durch sie

stattfindenden Verwandlungen des Menschen ist. Damit hat sie Anteil an einem

grundlegend dynamischen Prozess, denn Verwandlungen sind als Bewegungen zu

verstehen, die sich im Raum des Ablegens von Masken und des Anziehens ande-

rer Masken ereignen. Die Geste der sich selbst zeigenden Künstlichkeit ist freilich

bereits in der Anfangszeit der Theatermasken zu verorten und in ihrer konkre-

tenMaterialität begründet – nichtsdestotrotz scheint diese Bewegung immer auch

auf, nachdem die Maske als eine Metapher in den Sprachgebrauch übernommen

wurde. Und sie ist nicht zuletzt auch präsent in der hier einzuführenden Analyse-

kategorie einer Denkfigur der Maske. Der Moment der Artifizialität ist gleichsam

das Signum der Maske. Wie in den vorigen Kapiteln ausgeführt, kommt es ledig-

lich darauf an, wie dieses Signum bewertet wird: Ob als moralische Gefährdung

und Böses verbergende Lüge, oder als Spiel, Ermöglichung, lustvolle Verwandlung

und Übertragungsgeschehen.

Zwar verbirgt die Maske immer auch etwas – aber aufgrund ihrer Artifiziali-

tät verbirgt sie sich niemals selbst als Maske. Sie zielt nicht darauf ab ›natürlich‹

zu sein, ihrem Träger eine ›natürliche Gestalt‹ zu geben oder ein ›natürliches Ge-

sicht‹ vorzustellen: Denn das hieße, sich als Maske zu verbergen. In diesem Sinne,

wenn man eine moralische Formel will, ist die Maske ehrlich. Sie zeigt sich im-

mer als Maske und sie zeigt ebenso ihr Funktionieren als Maske. Das ist das, was

ich ihre Artifizialität nenne. Als Analysekategorie kommt der Denkfigur der Mas-

ke nun die Aufgabe zu, genau solche Momente hervorzuheben, die das Künstliche

und ›Gemachte‹ in sich tragen und auf deren Oberfläche zu verweisen, die die ei-

gene Variabilität kommuniziert. Dahinter steht freilich ein Gedanke, mehr noch

ein Verdacht, nach dem die menschliche Kultur- und Geistesgeschichte sehr wirk-

mächtige Mechanismen hervorgebracht habe, die dazu geeignet sind, bestimmte

Einsichten immer wieder zu verschleiern. Allen voran nimmt – und hier sind wir

wieder bei Nietzsche – die Struktur der Sprache einen herausragenden Platz in

diesem Kreislauf der Irrtümer ein.

An dieser Stelle sei nun ein längeres Zitat angeführt, dessen Umfang dadurch

gerechtfertigt ist, dass darin in äußerst anschaulicherWeise all diejenigenThemen

präludieren, die folgend in diesem Kapitel, das sich der Denkfigur der Maske wid-

met, erörtert werden sollen. Es ist der 5. Abschnitt des Teilkapitels Die »Vernunft«

in der Philosophie aus der Götzen-Dämmerung:

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009 - am 14.02.2026, 07:39:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Masken denken – in Masken denken

– Stellen wir endlich dagegen, auf welche verschiedne Art w i r (– ich sage höf-

licher Weise wir…) das Problem des Irrthums und der Scheinbarkeit in’s Auge fas-

sen. Ehemals nahm man die Veränderung, den Wechsel, das Werden überhaupt

als Beweis für Scheinbarkeit, als Zeichen dafür, dass Etwas da sein müsse, das uns

irre führe. Heute umgekehrt sehen wir, genau so weit als das Vernunft-Vorurtheil

uns zwingt, Einheit, Identität, Dauer, Substanz, Ursache, Dinglichkeit, Sein anzu-

setzen, uns gewissermaassen verstrickt in den Irrthum, n e c e s s i t i r t zum

Irrthum; so sicher wir auf Grund einer strengen Nachrechnung bei uns darüber

sind, d a s s hier der Irrthum ist. Es steht damit nicht anders als mit den Be-

wegungen des grossen Gestirns: bei ihnen hat der Irrthum unser Auge, hier hat

er unsre S p r a c h e zum beständigen Anwalt. Die Sprache gehört ihrer Ent-

stehung nach in die Zeit der rudimentärsten Form von Psychologie: wir kommen

in ein grobes Fetischwesen hinein, wenn wir uns die Grundvoraussetzungen der

Sprach-Metaphysik, auf deutsch: der V e r n u n f t, zum Bewusstsein bringen.

D a s sieht überall Thäter und Thun: das glaubt anWillen als Ursache überhaupt;

das glaubt an’s »Ich«, an’s Ich als Sein, an’s Ich als Substanz und p r o j i c i r t den

Glauben andie Ich-Substanz auf alleDinge – es s c h a f f t erst damit denBegriff

»Ding«… Das Sein wird überall als Ursache hineingedacht, u n t e r g e s c h o -

b e n; aus der Conception »Ich« folgt erst, als abgeleitet, der Begriff »Sein«… Am

Anfang steht das grosse Verhängniss von Irrthum, dass der Wille Etwas ist, das

w i r k t, – dass Wille ein V e r m ö g e n ist… Heute wissen wir, dass er bloss ein

Wort ist… Sehr viel später, in einer tausendfach aufgeklärterenWelt kam die S i -

c h e r h e i t, die subjektive G e w i s s h e i t in der Handhabung der Vernunft-

Kategorien den Philosophen mit Überraschung zum Bewusstsein: sie schlossen,

dass dieselben nicht aus der Empirie stammen könnten, – die ganze Empirie ste-

he ja zu ihnen in Widerspruch. Wo h e r a l s o s t a m m e n s i e ? – Und

in Indien wie in Griechenland hat man den gleichen Fehlgriff gemacht: »wir müs-

sen schon einmal in einer höheren Welt heimisch gewesen sein (– statt i n e i -

n e r s e h r v i e l n i e d e r e n : was dieWahrheit gewesen wäre!), wir müs-

sen göttlich gewesen sein, d e n n wir haben die Vernunft!«… In der That, Nichts

hat bisher eine naivere Überredungskraft gehabt als der Irrthum vom Sein, wie er

zum Beispiel von den Eleaten formulirt wurde: er hat ja jedesWort für sich, jeden

Satz für sich, den wir sprechen! – Auch die Gegner der Eleaten unterlagen noch

der Verführung ihres Seins-Begriffs: Demokrit unter Anderen, als er sein A t o m

erfand… Die »Vernunft« in der Sprache: oh was für eine alte betrügerischeWeibs-

person! Ich fürchte, wir werden Gott nicht los, weil wir noch an die Grammatik

glauben…3

3 GD Vernunft, 5, KSA 6, S. 77f. (Hervorhebungen C.S.). Eine Interpretation dieses Abschnitts

als philosophische Narratio und mit besonderer Aufmerksamkeit auf Darstellungsform und

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009 - am 14.02.2026, 07:39:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 167

Indem Nietzsche, hier wie andernorts, die Vernunft an die Sprache rückbindet,

nimmt er ihr den von verschiedenen Philosophen zugewiesenen Sonderstatus und

zweifelt vor allem ihren apriorischen und ahistorischen Charakter an.4 Die Fähig-

keiten des Menschen, denen man den Namen ›Vernunft‹ gegeben hat, sind ohne

Sprache schlechterdings undenkbar. Demnach ist Vernunft nicht etwas, das jeweils

›schon da ist‹ und jeder Mensch bloß ›zu gebrauchen lernen‹ müsste, weil sie allen

Menschen gleichermaßen zugeteilt wurde.Und nochweniger kann Vernunft als et-

was gelten, das sich lediglich ›sprachlich äußert‹. Vielmehr entstehen Vernunftfä-

higkeit und Sprachfähigkeit auseinander und in enger Abhängigkeit voneinander.

Eine solche Entstehung ist hier sowohl im Sinne gattungs- und kulturgeschichtli-

cher Genese zu begreifen als auch im Sinne der Individualentwicklung. Letztere ist

dabei wesentlich durch die komplexen Vorgänge der Erziehung und (Sprach-)Bil-

dungsprozesse geprägt.

Ebenso innig zusammenhängend mit der Sprache aber ist, nach Nietzsche,

ein äußerst folgenreiches Theorem, das einen Großteil der Philosophiegeschich-

te bislang fundamental geprägt hat: Der Glaube an das Sein. Nietzsche zufolge

ist er nichts als ein folgenreicher Irrtum und seine bisherige Dominanz wird mit

einem Verweis auf die Struktur unserer Sprachen erklärt. Schließlich habe die-

ser »Irrthum vom Sein« faktisch »jedes Wort für sich, jeden Satz für sich, den

wir sprechen«. Gegen die Vorstellung einer Welt, in der »Einheit, Identität, Dau-

er, Substanz, Ursache, Dinglichkeit, Sein« der Vorrang wahrer Existenz gebührt,

stellt Nietzsche unter Rückbezug auf Heraklit »die Veränderung, den Wechsel, das

Werden«.5 Dies ist nur auf den ersten Blick eine simple Verkehrung bisheriger

Welterklärungsmodelle in ihr Gegenteil. Impliziert doch die Äußerung sowohl ein

Selbstreferenzialität unternimmt Axel Pichler: Philosophie als Text – Zur Darstellungsform

der »Götzen-Dämmerung«, Berlin/Boston 2014, S. 230-249.

4 Spätestens seit Aristotelesʼ Bestimmung des Menschen als eines Wesens, das mit Vernunft

undSprachebegabt ist, scheinen insbesondere die ProtagonistenderAufklärung, allen voran

Kant, eine überindividuelle, allgemein-menschliche Vernunft vorauszusetzen. Nicht zuletzt

in der KantischenWendung vom »Gebrauch der Vernunft« schwingt ein solcher Instrument-

Charakter mit, der die Vernunft- und Verstandesfähigkeiten als etwas Gegebenes, Fertiges

und Vorhandenes benennt, dessen man sich nur zu bedienen hätte, wenn man denn wollte.

Es ist also »mit dem Begriff der Vernunft der Anspruch auf Intersubjektivität (Universali-

sierung, Universalität) verbunden« (vgl. das Lemma »Vernunft« in: Jürgen Mittelstraß (Hg.):

Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. 4, Stuttgart 1996, S. 518).

5 GD Vernunft, 5, KSS 6, S. 77. Wenige Seiten vorher, im zweiten Abschnitt, wird der Bezug zu

Heraklit konkret benannt: »Ich nehme,mit hoher Ehrerbietung, denNamen H e r a k l i t ’ s

bei Seite. Wenn das andre Philosophen-Volk das Zeugniss der Sinne verwarf, weil dieselben

Vielheit und Veränderung zeigten, verwarf er deren Zeugniss, weil sie die Dinge zeigten, als

ob sie Dauer und Einheit hätten.« (GD Vernunft, 2, KSA 6, S. 75). Nietzsche spitzt die Position

Heraklits insoweit zu, als er sie gegen diejenige des Parmenides in Stellung zu bringen beab-

sichtigt. Demgegenüber habe Parmenides imWerden, in der Veränderung, den illusionären

Charakter eines eigentlich im Kern beständigen Seins verortet. Vgl. zu Nietzsches Deutung

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009 - am 14.02.2026, 07:39:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Masken denken – in Masken denken

grundsätzlichesMisstrauen gegenüber der Sprache, als auch die Notwendigkeit ei-

ner nicht minder radikalen Umstellung aller Perspektiven des Denkens, selbst des

Wahrnehmens. Das hierfür im Sinne einer argumentativen Analogie herangezo-

gene Beispiel der kopernikanischen Wende will in diesem Zusammenhang zwei-

erlei besagen:6 Erstens, dass die täglich sinnlich, aber irrtümlich wahrnehmbare

›Bewegung‹ der Sonne über den Himmel schon längst kein Argument mehr ist,

an der faktischen Erdrotation zu zweifeln. Diese können wir zwar nicht ebenso

wahrnehmen, weil wir uns selbst auf der Erde befinden, weshalb wir mittlerweile

daran gewöhnt sind, ein bestimmtes Wissen entgegen der Sinneswahrnehmung

für wahr zu halten. Was der Sehsinn für die vermeintliche ›Sonnenbewegung‹, ist

zweitens die Sprache für das ontologische Problem. Aufgrund der Sprache seien

wir unablässig »verstrickt in den Irrthum«, gar »necessitirt zum Irrthum«. Und

ebenso wenig, wie wir unsere Augen dazu überreden können, die Sonnenbewe-

gung nicht zu sehen, wir uns also mit einer verstandesmäßigen Gedankenoperati-

on erst die eigentliche Ursache von Sonnenauf- und Sonnenuntergängen verdeut-

lichen müssen, indem sich nämlich die Erde um sich selbst dreht und gleichzei-

tig um die Sonne bewegt – genauso wenig kann der Sprachgebrauch einfach aus-

gesetzt werden. Vielmehr sind gedankliche Operationen nötig, mittels derer die

grammatischen Strukturen und semantischen Gewohnheiten zwar nicht ausgehe-

belt, immerhin aber ihrer unmittelbaren Glaubwürdigkeit enthoben werden kön-

nen. Wenn also die Sprache als ein Mechanismus zu gelten hat, mit dem das Den-

ken und die Vernunft an bestimmte ontologische Irrtümer geradezu festgekettet

sind, werden mindestens ebenso potente Gegenmodelle benötigt, damit eine Um-

stellung der Geistesgeschichte vom Primat des ›Seins‹ auf das ›Werden‹ überhaupt

denkbar ist und artikuliert werden kann. Diejenigen Modelle, die Nietzsche entwi-

ckelt hat undmit denen er experimentiert, sind hier im Konzept der Denkfigur der

Maske zusammengefasst worden.7 Aufgrund der dargestellten Charakteristika ist

der beidenVorsokratiker EnricoMüller: DieGriechen imDenkenNietzsches, Berlin/NewYork

2005, insbesondere S. 139-162.

6 Vgl. hierzu mit ähnlicher Intention auch JGB 12, wo Kopernikus zu einem der »siegreichsten

Gegner des Augenscheins« erklärt wird (JGB 12, KSA 5, S. 26). Vgl. zu diesem Aspekt auch:

Corinna Schubert: »Wo hört das Ich auf?« Überlegungen zum Zerfallsprozess des Subjekts.

In: Christian Benne; Enrico Müller (Hg.): Ohnmacht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit,

Basel 2015, S. 193f.

7 An diesem Punkt gibt es inhaltliche Überschneidungenmit dem vonHans Vaihinger heraus-

gearbeitetenModell einer »Als-ob-Philosophie«, in die er Kant, aber dezidiert auchNietzsche

einbindet. Vgl. Hans Vaihinger: Die Philosophie des Als-ob. System der theoretischen, prak-

tischen und religiösen Fiktionen der Menschheit aufgrund eines idealistischen Positivismus,

Berlin 1913. Zwar versammelt das Nietzsche gewidmete Kapitel in einer bis heute maßgeb-

lichen Zusammenschau einschlägige Zitate zum Themenkomplex des »bewusst gewollten

Scheins« – die gleichwohl nach heutigen editionstheoretischen Maßstäben im Vorsicht zu

genießen sind, da Vaihinger nur die von Elisabeth Förster-Nietzsche mitverantwortete, um-

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009 - am 14.02.2026, 07:39:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 169

diese Denkfigur in besonderemMaße dazu geeignet, die spezifischeWirkungswei-

se von Nietzsches neuem Sprechen reflexiv einzuholen, weil die Mechanismen des

doppelten Zeigens und der Künstlichkeit die Problematizität sprachlicher Struktu-

ren gezielt offen halten. Seien es Ordnungskategorien der Vernunft, Notwendig-

keiten der Grammatik oder die Verfahrensweise der Begriffsbildung, vielschichtige

Sachverhalte in einWort zu drängen: Was an ihnen in dem von Nietzsche beschrie-

benen Sinne Mechanismen des Irrtums sind – weil sie ein Sein suggerieren, das

nirgends vorhanden ist – kann die Denkfigur der Maske als Illusionen markieren.

Und sie leistet dies, ohne dabei ›die Sprache zu verlieren‹. Denn auch angesichts

der schärfsten Kritik bleibt Nietzsche immer ein Philosoph, der das Jahrtausende

alte Metier des Erkennens insofern weiterführt, als er sich des Mediums der Spra-

che und des Kommunikationsmittels der Verschriftlichung, des Buches, bedient.

Ist mit der Denkfigur der Maske also zuallererst das Zeigen des Zeigens qua

Artifizialität verbunden, gilt es nun noch einen zweiten, daran anknüpfenden Mo-

ment stärker hervorzuheben. Insofern als die Maske die eigene Künstlichkeit be-

tont, gehtmit ihr einModus der Variabilität und der Vielheit einher. Anders gesagt,

ist sie stets auch Zeichen der eigenen Vorläufigkeit: Eine Maske ›dauert‹ nicht ›an‹;

sie ist kein Zustand, sondern bedeutet vielmehr den Wandel. Hat sie einerseits ih-

re Form, die sie zeigt, so hat sie andererseits auch ihre Zeit. Maske ist in diesem

funktionalen Sinne nicht einfach ein Ding, sondern der Prozess desmit ihr verbun-

denen Anziehens bzw. Aufsetzens und Ausziehens bzw. Absetzens. Sie ist ja gerade

das Verwandeln von etwas ihr vorgängigem als Veränderung. Nun kann es nicht

darum gehen, auf einen dahinter verborgenen Maskenträger zu verweisen – was

lediglich bedeuten würde, das am prominentestenmit Aristoteles und der Scholas-

tik verbundene Modell von unveränderlichen Substanzen, an denen sich lediglich

die Akzidentien verändern, zu reaktualisieren. Sondern es wäre im Gegenteil dar-

um zu tun, gerade die Abtauschbarkeit einer Maske durch andere Masken als ihren

Funktionsmechanismus auszuweisen. In diesem Sinne sind dieMaskenwesentlich

strittene Großoktav-Ausgabe vorlag. Doch geht Vaihinger weder auf dieMaskenproblematik

ein, noch analysiert er die in Sprache und Textform gezogenen Konsequenzen der Philoso-

phie Nietzsches. Gerade diese hätten – insbesondere in Form der Figurenrede – für die »Als-

ob-Philosophie« eine performative Entsprechung bedeuten können.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009 - am 14.02.2026, 07:39:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Masken denken – in Masken denken

ein plurales Phänomen.8 Der Denkfigur der Maske unterliegt also grundsätzlich

eine dynamische Dimension, wobei ausgehend von der Artifizialität der Maske,

die ihre eigene Vorläufigkeit und Ablösbarkeit kommuniziert, auf eine Vielheit von

Masken verwiesen wird. Indem nun die Maske an ihrer Oberfläche eine bestimmte

Figuration zeigt, wird ein konkreter Aspekt oder Typus festgestellt und gleichzei-

tig als eine vorläufige, abtauschbare, künstliche Momentaufnahme kommuniziert.

Gewissermaßen ein isolierter Schnappschuss aus dem Fluss des Werdens, ist ein

anders-Werden immer schon impliziert und der präsentierten ›Einheit‹ sofort eine

hypothetische Vielheit an die Seite gestellt.

Überträgt man diese funktionale Dimension auf die Sprache, sind es die Be-

griffe, die in gleicher Weise eine konkrete Semantik an ihrer Oberfläche erstarren

lassen – und als solche waren sie von Nietzsche in GM II 12 und 13 entwickelt wor-

den. Insofern kann auch kein Begriff auf eine mögliche Übereinstimmung zwi-

schen sich und einem vorgeblichen Wesen der Dinge hindeuten, denn diese selbst

entstehen erst in den Prozessen der semantischen Erstarrungsvorgänge. Sei es,

weil einzelne Begriffe etwas durchaus Vielgliedriges und Vielschichtiges in ein ein-

ziges Wort pressen und damit dem »polyphone(n) Wesen« aller Dinge, Ereignisse,

Empfindungen oder Geistestätigkeiten nicht gerecht werden können.9 Sei es, weil

ihnen eigentlich eine ganze »Synthesis von ›Sinnen‹« innewohnt, die sich im his-

torischen Prozess einander ablösender oder überlagernder Interpretationen ange-

häuft haben.10 In jedem Fall garantiert die feste Bedeutungszuschreibung – analog

8 Ein Phänomen, das sich auch in der Form des grammatischen Plurals abbildet. So liest man

etwa in der Morgenröthe, es sei ein heimlicher Wunsch der Deutschen, »mit Personen, Par-

teien, Hoffnungen wie mit Masken zu wechseln« (M 207, KSA 3, S. 186). Insgleichen habe

Platon den Sokrates lediglich »in alle seine eignen Masken und Vielfältigkeiten« übersetzt

(JGB 190, KSA 5, S. 111). Zum intendierten Plural vgl. Corinna Schubert: »Wanderer wer bist

du?« Überlegungen zu Maske und Dialog, Figur und dem Vornehmen in Jenseits von Gut und

Böse 296. In: Marcus A. Born; Axel Pichler: Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung

der Philosophie in »Jenseits von Gut und Böse«, Berlin/Boston 2013, S. 279-303, insbesondere

S. 297-299.

9 Vgl. zum Begriff des Mitleids: »wie plump fällt die Sprache mit ihrem Einen Worte über so

ein polyphones Wesen her!« (M 133, KSA 3, S. 126).

10 Vgl. GM II, 13, KSA 5, S. 317. Selbst die Festigkeit der Dinge und Objekte verschwindet damit

zusehends. Beispielsweise ist mit demWort ›Pferd‹ über Jahrhunderte auf das Tier als Nutz-

tier verwiesenworden, das in der Landwirtschaft, als Last- und Zugtier Verwendung fand und

dessen Körperkraft Güter wie Menschen transportierte. Selten wurde es dabei in seiner Leis-

tungsfähigkeit geschont und selbst bei fürsorglicher Pflege war es vor allem ein Mittel zum

Zweck und zum täglichen ›Gebrauch‹. Seit derwachsendenMotorisierung vonGüter- wie Per-

sonentransport einerseits und der Aufmerksamkeit für Tierrechte und Tierethik andererseits

ist das Pferd zunehmendein Luxusgut geworden.Mit ihmsindnunganz andereKonzepte der

Lebensführung, der Freizeit, mehr noch des ›Lifestyle‹ verbunden und allerhöchstens noch

das Gebiet des Sportes und olympischer Disziplinen (z.B. Springreiten, Dressur). Weil das

Pferd heute aufgrund seiner veränderten Nutzung und der anderen Einstellung zu ihm viel-

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009 - am 14.02.2026, 07:39:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 171

zur »Maske« und »Oberfläche« – sowohl die Funktionsfähigkeit der Sprache wie

ihre Irrtumsanfälligkeit. Gerade anhand der Denkfigur der Maske können zentrale

Motive von Nietzsches Philosophieren verbunden und dabei in ihren verschiede-

nen Dimensionen entfaltet werden.

Zur Veranschaulichung sei an dieser Stelle ausführlich ein Beispiel diskutiert,

das deutliche Hinweise auf das soeben entwickelte Programm enthält. Endet doch

JGB 289 auf folgende provokante Weise:

Jede Philosophie ist eine Vordergrunds-Philosophie – das ist ein Einsiedler-

Urtheil: »es ist etwas Willkürliches daran, dass e r hier stehen blieb, zurück-

blickte, sich umblickte, dass er h i e r nicht mehr tiefer grub und den Spaten

weglegte, – es ist auch etwas Misstrauisches daran.« Jede Philosophie v e r -

b i r g t auch eine Philosophie; jede Meinung ist auch ein Versteck, jedes Wort

auch eine Maske.11

Einerseits wird hier für jede Philosophie ein notwendiger ›blinder Fleck‹ konsta-

tiert, der darin begründet scheint, dass sie sich die eigenen (kulturellen, leibli-

chen, epistemischen) Implikationen nicht transparent machen kann. Den »Spaten

wegzulegen«, ist Ausdruck der Unerreichbarkeit vollkommener (Selbst-)Transpa-

renz, weil »tiefer zu graben« bedeuten würde, Fundament und »Grund« der er-

reichten Philosophie zu verlieren. Daher scheint die Annahme einer in jeder Phi-

losophie verborgenen Philosophie auf die jeweiligen Motive dafür hinzudeuten,

aus denen heraus jemand an einer bestimmten Stelle Position bezieht und eben

mehr Gefühle der Naturverbundenheit, Naturschönheit und natürlichen Anmut wachruft,

verändert sich notwendigerweise auch das Reden vom Pferd. Es ist eben nicht das gleiche,

ob ein Ackergaul im 18. Jahrhundert das Feld bestellen half und eine Schindmähre schwe-

re Holzwagen zog – oder ob ein als Ferienstätte eingerichteter Erlebnisbauernhof für seine

Gäste Pferde zumAusreiten bereithält. Diemit diesen tiefgreifendenVeränderungen einher-

gehenden Modelle des Nutzens bzw. der Identifizierung haben sich ebenso gewandelt wie

die Bedeutung desWortes: EinWort wie das ›Pferd‹ rief vor Jahrhunderten noch ganz andere

Gedanken, Assoziationen und Gefühle gerade bei den mit den Tieren Vertrauten hervor als

heute. Dasselbe Wort geblieben, muss doch eine Änderung seines Sinns, seiner Bedeutung

für die Sprechenden konstatiert werden. In ähnlicher Weise sind prinzipiell alle Gegenstän-

de der Welt wie des Denkens gleichsam kontaminiert. Kaum ein Ding behält über längere

Zeiträume seine Bedeutung und damit kaum einWort seinen Sinn. Kurzum,mit denWorten

Nietzsches: »Die Form ist flüssig, der ›Sinn‹ ist es aber noch mehr… » (GM II, 12, KSA 5, S. 315).

11 JGB 289, KSA 5, S. 234. Das philosophische Erfassen der Welt wird hier mit Metaphern des

Erforschens von Höhlen und des Grabens in der Erde gefasst. Die beiden hervorgehobenen

Worte zeigen deutlich die doppelte Ausrichtung vonNietzsches Philosophie-Verständnis: Ei-

nerseits ist es auf die Sache (»h i e r«) bezogen, die gleichsam der Boden ist, der durch das

grabende Denken freigelegt wurde. Andererseits erscheint eine Philosophie nicht ablösbar

von ihrem Denker (»e r«), denn gerade dieser und kein anderer hörte an einer bestimmten

Stelle ›zu graben‹ auf. Man beachte ferner das verwendete Singularwort »Maske« als inten-

dierten Plural, indem es für »jedes Wort« einsteht, also für alle Wörter.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009 - am 14.02.2026, 07:39:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Masken denken – in Masken denken

»stehen bleibt«. Andererseits ist dieser misstrauische Blick auf das Philosophie-

ren einer besonderen Textfigur, dem Einsiedler, zugewiesen worden. Dessen durch

Einsamkeit und Selbstgespräch geprägte »Begriffe selber erhalten zuletzt eine eig-

ne Zwielicht-Farbe, einen Geruch ebenso sehr der Tiefe als des Moders, etwas Un-

mittheilsames und Widerwilliges« und »aus seinen stärksten Worten« klingen Tö-

ne des »Schweigens, Verschweigens heraus«.12 Begriffen und Worten werden hier

Stellenwerte in einem hochdifferenzierten, von der je eigenen Lebensführung ab-

hängigen Bedeutungssystem zugeschrieben. Ihre Charakterisierung, als hätten sie

»Farbe« und »Geruch«, ist dazu geeignet, das gewöhnliche Verständnis von Begrif-

fen als allgemeingültige, unveränderliche Bedeutungsträger zu irritieren. Wenn

nun in diesem voraussetzungsreichen Kontext »jedes Wort auch eine Maske« ge-

nannt wird, ist damit auf beide Aspekte der Maske, mithin auf ihre zeigende, wie

ihre verbergende Qualität verwiesen. Daher geht es gar nicht darum, Meinungen

oder Worte als bloße Lügen und Betrügerei abzutun, heißt es doch ausdrücklich:

»Jede Philosophie v e r b i r g t auch eine Philosophie; jede Meinung ist auch ein

Versteck, jedes Wort auch eine Maske«.13 Nicht um der Täuschung willen werden

Philosophien, Meinungen oder Worte hier zum Versteck – sondern unter den Be-

dingungen der vonNietzsche skizzierten Erkenntnispraxis ist ihrMaskencharakter

sogar unausweichlich und fern einermoralischen Anklage formuliert. ImGegenteil

wird der Blick nun darauf gelenkt, dass wir Gründe haben, weshalb wir diese oder

jene Philosophie entwickeln und eine bestimmte Meinung vertreten. Es sind die

ihnen zugrundeliegenden Maßstäbe, die Werturteile, aber auch die Erfahrungen

und Lebensgewohnheiten, deren oft unbewusste Auswirkungen das Fundament

jener Philosophien und Meinungen bilden. Für den Einsiedler-Philosophen stehen

jedoch diese Gründe als sicherer, letztgültiger Boden infrage, weshalb mit einem

bestechenden Wortspiel der »Abgrund hinter jedem Grunde, unter jeder ›Begrün-

dung‹« angedeutet wird.14 Wenn nun auch dieser Grund in seiner konstituieren-

denWirkung gewissenhaft untersucht und aufgegraben würde, so die Vermutung,

würden Meinungen wie Philosophien nicht mehr dieselben bleiben. Das in die-

sem Sinne Bodenlose aber kann nicht mehr kommuniziert werden, ist nur noch

12 Ebd. (Hervorhebungen C.S.).

13 Ebd. (Hervorhebungen C.S.) Walter Kaufmann kann angesichts dieser provokanten Aussage

nur widersprechen: »Ist aber jedesWort eine Maske? Kaum.« (Walter Kaufmann: Nietzsches

Philosophie der Masken. In: Nietzsche-Studien, Band 10/11, 1981/82, S. 111-131, hier S. 128).

Statt jedoch seinen Einwand zu begründen, weicht Kaufmann auf die biographische Ebene

aus und gibt damit die erkenntnistheoretischen Positionen von JGB 289 der Belanglosigkeit

preis: »Der hier zitierte Abschnitt hat auch einen Selbstbezug. Indem er fühlt, daß er sich zu

sehr exponiert hat, setzt der Einsiedlerphilosoph dieMaske des Possenspielers auf, der ledig-

lich spielt und keine letzten und wirklichen Gesichtspunkte hat. Dies ist eine von Nietzsches

personae, eine seiner Masken und Rollen« (ebd. S. 129).

14 JGB 289, KSA 5, S. 234.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009 - am 14.02.2026, 07:39:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 173

»unmittheilsam« und folglich Aporie. Damit erfährt das nur vordergründige Pa-

radoxon, dass gerade aus Worten ein Schweigen und Verschweigen herausklinge

– nämlich, indem das Verschweigen des Ungesagten die Voraussetzungen des Ge-

sagten sind – eine radikal-konfrontative Zuspitzung in der Formulierung, nach der

jedes Wort »auch eine Maske« ist. Dies ist die eine Seite.

Außerdem aber liegt demAbstreifen des Anspruchs auf »›letzte und eigentliche‹

Meinungen«15 dieselbe Argumentationslogik zugrunde, nach der wir mit Bezug zu

GM II, 13 festgestellt hatten, dass sich ein Wort innerhalb des Ensembles seiner

Bedeutungsschichten wandelt, je nach Sinnkontext, historischer Zeit oder Aussa-

geabsicht dessen, der spricht. Worte sind folglich Masken im Sinne der Denkfigur,

weil sie einerseits als ›Oberfläche‹ die jeweils aktuelle und aktualisierte Bedeutung

präsentieren und weil diese Oberfläche sich andererseits in einem gewissen Spiel-

raum als vorläufig, artifiziell und künstlich erweist. Diese Dimension ist im lange

Zeiträume umfassenden Rahmen historischen Wandels der Sprache gleicherma-

ßen abgebildet wie in den unterschiedlichen, feinen Nuancierungen des persönli-

chen Verstehens und als Bewegung durch den Zeige-Charakter der Maske bedingt.

Dass aber im Verschweigen, im Verstecken des Ungesagten unter das Gesagte, die

Voraussetzung des zu Sagenden liege, garantiert der Verberge-Charakter der Mas-

ke. Allein die Denkfigur der Maske kann solche Bedeutungszuschreibungen gleich-

zeitig gewähren und ihre Funktion als zeitweilige, doch notwendige Festlegungen

und Festschreibungen hervorheben.

Diese Aspekte der Artifizialität und des doppelten Zeigens sollen nun als funk-

tional werdende Elemente an der weiteren Entwicklung der Denkfigur herausge-

stellt werden. Maske lässt sich in diesem Sinne nicht mehr auf die Maskenmeta-

pher der Täuschung einschränken, die in ihrer Dialektik der etwas Eigentliches

und Wahreres verbergenden Geste gefangen bleibt und zusätzlich eine moralische

Abwertung bedeutet. Indem die Maske so zu einem produktiven Konzeptbegriff

wird, können im Zeichen einer neuen, mit Nietzsche entwickelten Maskenseman-

tik umfassendere Spielräume wieder in den Blick kommen.

Im Folgenden sollen nacheinander drei konzeptionelle Effekte dieser Denkfi-

gur entwickelt werden, wobei 1.) die konventionellen Fiktionen, 2.) Auswirkungen

bezüglich der Subjekt-Problematik und 3.) die Verfasstheit der Texte Nietzsches in

den Blick kommen.

15 Ebd. In der entsprechenden Stelle heißt es, der Einsiedler werde »zweifeln, ob ein Philosoph

›letzte und eigentliche‹Meinungen überhaupt haben k ö n n e, ob bei ihmnicht hinter jeder

Höhle noch eine tiefere Höhle liege, liegen müsse – eine umfänglichere fremdere reichere

Welt über einer Oberfläche, ein Abgrund hinter jedem Grunde, unter jeder ›Begründung‹.«

(Ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009 - am 14.02.2026, 07:39:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

