3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Aber damit wird Heraklit ewig Recht be-
halten, dass das Sein eine leere Fiktion
ist. Die »scheinbare« Welt ist die einzige:
die »wahre Welt«istnur hinzugelo-
gen.

GD Vernunft, 2

Warum diirfte die Welt, die uns et-
was angeht —, nichteine Fiktion
sein? Und wer da fragt: »aber zur Fiktion
gehort ein Urheber?« — diirfte dem nicht
rund geantwortet werden: Warum?
JGB 34

Nachdem sich die bisherigen Ausfithrungen vorrangig der thematischen und for-
malen Exegese gewidmet haben, soll die Maskenproblematik unter den neuen Vor-
aussetzungen nun als eine spezifische Denkfigur entwickelt werden. Indem mit ihr
ein Konzept des doppelten Zeigens verbunden ist, das wesentlich auf ihrer offen-
siven Artifizialitit beruht, verfiigt sie iiber ein enormes Deutungspotential.' Un-

1 An diesem Punkt unterscheidet sich die vorliegende Arbeit wesentlich von der nach wie vor
mafgeblichen Studie von Richard Weihe: Die Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form,
Miinchen 2004. Wahrend dort die Maske von der »Dialektik« ihrer AuRen- und Innenseite
her gedacht und dabei immer wieder auf die Gesichtsmaske reduziert wird — trotz gegen-
satzlicher Beteuerungen —, soll hier vornehmlich die Oberfliache (»Aufienseite«) der Masken
in ihrer Funktionalitdt interessieren. Denn anders als Weihe annimmt, verweist schon diese
Seite qua Artifizialitit auf die mit den realen, materiellen Masken verbundenen Praktiken
und stellt damit sowohl die Maskenfiguren aus, wie sie gleichzeitig die Maskentrager immer
bereits impliziert. Auch der Wesensbestimmung von Maske als Paradoxie, die Weihe unter
Rickgriff auf das altgriechische prosopon von der Form der (Gesichts-)Maske her ableitet und
als die »Einheit des Unterschiedenen«von Innen- und Auenseite, als gleichermafien Tren-
nendes wie Verbindendes entwickelt (S. 35), kann hier nicht zugestimmt werden. Schlief3-
lich wére einzuwenden, dass diese angenommene »Paradoxie« ebenso etwa bei Haustiiren,
Fensterscheiben oder Teetassen festzustellen wire, indem auch diese Dinge gleichzeitig eine
Aufien- miteiner Innenseite verbinden und folglich das unterscheidende wie das verbinden-

14.02.2026, 07:39:53.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Masken denken - in Masken denken

ter einer Denkfigur verstehe ich die Méglichkeit, funktionale Elemente von einem
Konzept ablosen und diese auf andere Ebenen und Sachverhalte tibertragen zu
konnen. Zweck dieser Operation ist es, an den letzteren bestimmte Aspekte her-
vorzuheben, die in ithnen zwar schon enthalten sein miissen, die ohne das Appli-
zieren der Denkfigur sich aber weniger deutlich abzeichnen wiirden. Folglich kann
eine Denkfigur gewissermaflen als Erkenntnishilfe eingesetzt werden. Thr Erkli-
rungspotential dient dem begrifflichen Biindeln der als wesentlich herausgestell-
ten funktionalen Elemente. In diesem Sinne kommt ihr der Status einer Analy-
sekategorie zu, mithilfe derer Phinomene geordnet oder iiberhaupt erst sichtbar
gemacht werden kénnen. Im vorliegenden Fall sind es, wie unschwer zu erraten ist,
Funktionselemente der Maske, die zu einer solchen Denkfigur und somit zum bes-
seren Verstindnis der Philosophie Nietzsches beitragen sollen. Was genau ist also
unter dem Konzept des >doppelten Zeigens« zu verstehen? Zunichst einmal soviel:
Die Aufienseite einer Maske prisentiert immer zugleich zwei Aspekte, nimlich ihre
Oberfliche und die Funktion der Oberfliche als eines Artifiziellen. Damit zeigt die
Maske etwas und zeigt gleichzeitig das Zeigen. Sie zeigt an ihrer Oberfliche et-
wass, also ein Bestimmtes. Bei materiellen Masken ist das meistens eine konkrete
Figur, deren spezifische Merkmale von einer Gemeinschaft (wieder)erkannt und
gedeutet werden, mindestens aber eine konkrete Form des Aufleren.” Gleichzeitig
sind solche Masken immer auch entworfen und geformt, sie sind aus verschie-
denen Materialien hergestellt, zusammengefiigt und manchmal bemalt. Dadurch
sind sie Ausdruck einer extremen Kiinstlichkeit, die sich als Kiinstlichkeit ausstellt.

de Elementsind. Auch stelltsich die Frage, ob das ausdrickliche Ziel, einen »gemeinsame[n]
Nenner all dieser Betrachtungsweisen« (ebd. S. 33) auszumachen, also nicht weniger als die
gesamte Kultur- und Geistesgeschichte der Maske in einem Punkt zu konzentrieren, ange-
sichts dieses ungemein heterogenen Untersuchungsfeldes nicht, vorsichtig ausgedriickt, ein
iberambitioniertes Unterfangen sein konnte. Schliellich bleibt die Dialektik von Aufden und
Innen selbst einem in der Frithmoderne begriindeten Denken verhaftet, das die als wahrhaf-
tig angenommene »Innerlichkeit« gegen ein prinzipiell tiuschendes AuRReres abgrenzt und
hinter das von Nietzsche reaktivierten personae-Modell des Menschen als Maskenspiel not-
wendig zurickfallt.

2 Erst im Zusammenhang der nurmehr boshaft-tiuschenden Maskenmetapher tauchen die
neutralen, weiflen Gesichtsmasken, die nichts Konkretes mehr abbilden, in der Kunst- und
Kulturgeschichte auf. Eine Ausnahme ist in den venezianischen Gesellschaftsmasken des 17.
und 18.Jhds. zu sehen (genannt maschera nobile oder tabarro e bauta). Sie wurde zu offiziellen
Anldssen von Mdnnern wie Frauen der stadtischen Oberschicht getragen und bestand aus
einer weiflen Halbmaske (maschera), zusammen mit der bauta, einer tGiber die Schultern rei-
chenden Kopfbedeckung, und dem tabarro genannten Umhang. Vgl. dazu Ignazio Toscani:
Die venezianische Gesellschaftsmaske. Ein Versuch zur Deutung ihrer Ausformung, ihrer En-
stehungsgriinde und ihrer Funktion (Univ. Diss.), Saarbriicken 1972 und Richard Weihe: Die
Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form, Miinchen 2004, S. 162ff.

14.02.2026, 07:39:53.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Denn immer soll eine Maske zur Verwandlung desjenigen beitragen, den sie klei-
det, insofern sie stets das Andere prisentiert (eine andere Figur, ein Wesen oder
Tier, einen Geist). Maske ist immer Differenz, niemals Identitit. Diese ausgestell-
te Kinstlichkeit aber zeigt sich auf: Sie zeigt sich als zeigende Maske. Damit ist
gleichzeitig ein wesentlicher Aspekt ihrer Kommunikation angegeben, denn auf
einer Oberfliche wird einerseits immer die konkrete Figur gezeigt, deren Prisenz
einer Gemeinschaft kommuniziert wird. Andererseits bleibt auch das Kiinstliche
stets ein Element ihrer Kommunikation, indem die Maske Ausdruck der durch sie
stattfindenden Verwandlungen des Menschen ist. Damit hat sie Anteil an einem
grundlegend dynamischen Prozess, denn Verwandlungen sind als Bewegungen zu
verstehen, die sich im Raum des Ablegens von Masken und des Anziehens ande-
rer Masken ereignen. Die Geste der sich selbst zeigenden Kiinstlichkeit ist freilich
bereits in der Anfangszeit der Theatermasken zu verorten und in ihrer konkre-
ten Materialitit begriindet — nichtsdestotrotz scheint diese Bewegung immer auch
auf, nachdem die Maske als eine Metapher in den Sprachgebrauch iibernommen
wurde. Und sie ist nicht zuletzt auch prisent in der hier einzufithrenden Analyse-
kategorie einer Denkfigur der Maske. Der Moment der Artifizialitit ist gleichsam
das Signum der Maske. Wie in den vorigen Kapiteln ausgefithrt, kommt es ledig-
lich darauf an, wie dieses Signum bewertet wird: Ob als moralische Gefihrdung
und Boses verbergende Liige, oder als Spiel, Ermoglichung, lustvolle Verwandlung
und Ubertragungsgeschehen.

Zwar verbirgt die Maske immer auch etwas — aber aufgrund ihrer Artifiziali-
tit verbirgt sie sich niemals selbst als Maske. Sie zielt nicht darauf ab snatiirlich«
zu sein, ihrem Trager eine >natirliche Gestalt« zu geben oder ein snatiirliches Ge-
sicht« vorzustellen: Denn das hief3e, sich als Maske zu verbergen. In diesem Sinne,
wenn man eine moralische Formel will, ist die Maske ehrlich. Sie zeigt sich im-
mer als Maske und sie zeigt ebenso ihr Funktionieren als Maske. Das ist das, was
ich ihre Artifizialitit nenne. Als Analysekategorie kommt der Denkfigur der Mas-
ke nun die Aufgabe zu, genau solche Momente hervorzuheben, die das Kiinstliche
und >Gemachte« in sich tragen und auf deren Oberfliche zu verweisen, die die ei-
gene Variabilitit kommuniziert. Dahinter steht freilich ein Gedanke, mehr noch
ein Verdacht, nach dem die menschliche Kultur- und Geistesgeschichte sehr wirk-
michtige Mechanismen hervorgebracht habe, die dazu geeignet sind, bestimmte
Einsichten immer wieder zu verschleiern. Allen voran nimmt — und hier sind wir
wieder bei Nietzsche — die Struktur der Sprache einen herausragenden Platz in
diesem Kreislauf der Irrtiimer ein.

An dieser Stelle sei nun ein lingeres Zitat angefiihrt, dessen Umfang dadurch
gerechtfertigt ist, dass darin in duflerst anschaulicher Weise all diejenigen Themen
praludieren, die folgend in diesem Kapitel, das sich der Denkfigur der Maske wid-
met, erdrtert werden sollen. Es ist der 5. Abschnitt des Teilkapitels Die »Vernunft«
in der Philosophie aus der Gotzen-Dimmerung:

14.02.2026, 07:39:53.

165


https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Masken denken - in Masken denken

—Stellen wir endlich dagegen, auf welche verschiedne Art wir (—ichsage hof-
licher Weise wir...) das Problem des Irrthums und der Scheinbarkeit in's Auge fas-
sen. Ehemals nahm man die Verdnderung, den Wechsel, das Werden {iberhaupt
als Beweis fiir Scheinbarkeit, als Zeichen dafiir, dass Etwas da sein misse, das uns
irre filhre. Heute umgekehrt sehen wir, genau so weit als das Vernunft-Vorurtheil
uns zwingt, Einheit, Identitat, Dauer, Substanz, Ursache, Dinglichkeit, Sein anzu-
setzen, uns gewissermaassen verstrickt in den Irrthum, necessitirt zum
[rrthum; so sicher wir auf Grund einer strengen Nachrechnung bei uns dartiiber
sind, dass hier der Irrthum ist. Es steht damit nicht anders als mit den Be-
wegungen des grossen Gestirns: bei ihnen hat der Irrthum unser Auge, hier hat
erunsre Sprache zum bestindigen Anwalt. Die Sprache gehort ihrer Ent-
stehung nach in die Zeit der rudimentarsten Form von Psychologie: wir kommen
in ein grobes Fetischwesen hinein, wenn wir uns die Grundvoraussetzungen der
Sprach-Metaphysik, auf deutsch: der Vernun ft, zum Bewusstsein bringen.
D a s siehtiberall Thiter und Thun: das glaubt an Willen als Ursache iiberhaupt;
das glaubtan’s»ich«, an’s Ich als Sein, an’s Ichals Substanzund projicirt den
Glauben an die Ich-Substanzaufalle Dinge—es s ch a fft erstdamitden Begriff
»Ding«... Das Sein wird tberall als Ursache hineingedacht, untergescho-
b e n; aus der Conception »lch« folgt erst, als abgeleitet, der Begriff »Sein«... Am
Anfang steht das grosse Verhidngniss von Irrthum, dass der Wille Etwas ist, das
wirkt —dassWilleein Verm 6 gen ist.. Heute wissen wir, dass er bloss ein
Wort ist... Sehr viel spater, in einer tausendfach aufgeklarteren Welt kam die Si -
cherheitdiesubjektive Gewissheit inderHandhabungder Vernunft-
Kategorien den Philosophen mit Uberraschung zum Bewusstsein: sie schlossen,
dass dieselben nicht aus der Empirie stammen kdnnten, — die ganze Empirie ste-
he ja zu ihnen in Widerspruch. Woher also stammen sie? —Und
in Indien wie in Griechenland hat man den gleichen Fehlgriff gemacht: »wir miis-
sen schon einmal in einer hoheren Welt heimisch gewesen sein (—statt in ei -
ner sehr viel niederen: wasdie Wahrheit gewesen wire!), wir miis-
sen gottlich gewesen sein, d e nn wir haben die Vernunft!«... In der That, Nichts
hat bisher eine naivere Uberredungskraft gehabt als der Irrthum vom Sein, wie er
zum Beispiel von den Eleaten formulirt wurde: er hatja jedes Wort fiir sich, jeden
Satz fiir sich, den wir sprechen! — Auch die Gegner der Eleaten unterlagen noch
der Verfiihrung ihres Seins-Begriffs: Demokrit unter Anderen, als ersein Atom
erfand... Die »Vernunft«in der Sprache: oh was fiir eine alte betriigerische Weibs-
person! Ich firchte, wir werden Gott nicht los, weil wir noch an die Grammatik
glauben..?

3

GD Vernunft, 5, KSA 6, S. 77f. (Hervorhebungen C.S.). Eine Interpretation dieses Abschnitts
als philosophische Narratio und mit besonderer Aufmerksamkeit auf Darstellungsform und

14.02.2026, 07:39:53.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Indem Nietzsche, hier wie andernorts, die Vernunft an die Sprache riickbindet,
nimmt er ihr den von verschiedenen Philosophen zugewiesenen Sonderstatus und
zweifelt vor allem ihren apriorischen und ahistorischen Charakter an.* Die Fihig-
keiten des Menschen, denen man den Namen >Vernunft« gegeben hat, sind ohne
Sprache schlechterdings undenkbar. Demnach ist Vernunft nicht etwas, das jeweils
»schon da ist« und jeder Mensch blof3 >zu gebrauchen lernen« miisste, weil sie allen
Menschen gleichermafen zugeteilt wurde. Und noch weniger kann Vernunft als et-
was gelten, das sich lediglich >sprachlich duflert«. Vielmehr entstehen Vernunftfi-
higkeit und Sprachfihigkeit auseinander und in enger Abhingigkeit voneinander.
Eine solche Entstehung ist hier sowohl im Sinne gattungs- und kulturgeschichtli-
cher Genese zu begreifen als auch im Sinne der Individualentwicklung. Letztere ist
dabei wesentlich durch die komplexen Vorginge der Erziehung und (Sprach-)Bil-
dungsprozesse gepragt.

Ebenso innig zusammenhingend mit der Sprache aber ist, nach Nietzsche,
ein duflerst folgenreiches Theorem, das einen Grofiteil der Philosophiegeschich-
te bislang fundamental geprigt hat: Der Glaube an das Sein. Nietzsche zufolge
ist er nichts als ein folgenreicher Irrtum und seine bisherige Dominanz wird mit
einem Verweis auf die Struktur unserer Sprachen erklart. Schlieflich habe die-
ser »Irrthum vom Sein« faktisch »jedes Wort fiir sich, jeden Satz fiir sich, den
wir sprechen«. Gegen die Vorstellung einer Welt, in der »Einheit, Identitit, Dau-
er, Substanz, Ursache, Dinglichkeit, Sein« der Vorrang wahrer Existenz gebithrt,
stellt Nietzsche unter Riickbezug auf Heraklit »die Verinderung, den Wechsel, das
Werden«.® Dies ist nur auf den ersten Blick eine simple Verkehrung bisheriger
Welterklirungsmodelle in ihr Gegenteil. Impliziert doch die Aulerung sowohl ein

Selbstreferenzialitiat unternimmt Axel Pichler: Philosophie als Text — Zur Darstellungsform
der »Gotzen-Dammerung, Berlin/Boston 2014, S. 230-249.

4 Spatestens seit Aristoteles’ Bestimmung des Menschen als eines Wesens, das mit Vernunft
und Sprache begabtist, scheinen insbesondere die Protagonisten der Aufklarung, allen voran
Kant, eine tiberindividuelle, allgemein-menschliche Vernunft vorauszusetzen. Nicht zuletzt
in der Kantischen Wendung vom »Gebrauch der Vernunft« schwingt ein solcher Instrument-
Charakter mit, der die Vernunft- und Verstandesfahigkeiten als etwas Gegebenes, Fertiges
und Vorhandenes benennt, dessen man sich nur zu bedienen hatte, wenn man denn wollte.
Es ist also »mit dem Begriff der Vernunft der Anspruch auf Intersubjektivitat (Universali-
sierung, Universalitdt) verbunden« (vgl. das Lemma »Vernunft«in: Jirgen Mittelstraf (Hg.):
Enzyklopadie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. 4, Stuttgart 1996, S. 518).

5 GD Vernunft, 5, KSS 6, S. 77. Wenige Seiten vorher, im zweiten Abschnitt, wird der Bezug zu
Heraklit konkret benannt: »Ich nehme, mit hoher Ehrerbietung, den Namen Heraklit’s
bei Seite. Wenn das andre Philosophen-Volk das Zeugniss der Sinne verwarf, weil dieselben
Vielheit und Veridnderung zeigten, verwarf er deren Zeugniss, weil sie die Dinge zeigten, als
ob sie Dauer und Einheit hatten.« (GD Vernunft, 2, KSA 6, S. 75). Nietzsche spitzt die Position
Heraklits insoweit zu, als er sie gegen diejenige des Parmenides in Stellung zu bringen beab-
sichtigt. Demgegen(ber habe Parmenides im Werden, in der Verdnderung, den illusioniren
Charakter eines eigentlich im Kern bestandigen Seins verortet. Vgl. zu Nietzsches Deutung

14.02.2026, 07:39:53.

167


https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Masken denken - in Masken denken

grundsitzliches Misstrauen gegeniiber der Sprache, als auch die Notwendigkeit ei-
ner nicht minder radikalen Umstellung aller Perspektiven des Denkens, selbst des
Wahrnehmens. Das hierfiir im Sinne einer argumentativen Analogie herangezo-
gene Beispiel der kopernikanischen Wende will in diesem Zusammenhang zwei-
erlei besagen:® Erstens, dass die tiglich sinnlich, aber irrtiimlich wahrnehmbare
>Bewegung« der Sonne tiber den Himmel schon lingst kein Argument mehr ist,
an der faktischen Erdrotation zu zweifeln. Diese konnen wir zwar nicht ebenso
wahrnehmen, weil wir uns selbst auf der Erde befinden, weshalb wir mittlerweile
daran gewodhnt sind, ein bestimmtes Wissen entgegen der Sinneswahrnehmung
fiir wahr zu halten. Was der Sehsinn fiir die vermeintliche >Sonnenbewegung, ist
zweitens die Sprache fir das ontologische Problem. Aufgrund der Sprache seien
wir unablidssig »verstrickt in den Irrthumc, gar »necessitirt zum Irrthum«. Und
ebenso wenig, wie wir unsere Augen dazu iiberreden kénnen, die Sonnenbewe-
gung nicht zu sehen, wir uns also mit einer verstandesmifligen Gedankenoperati-
on erst die eigentliche Ursache von Sonnenauf- und Sonnenuntergingen verdeut-
lichen miissen, indem sich nimlich die Erde um sich selbst dreht und gleichzei-
tig um die Sonne bewegt — genauso wenig kann der Sprachgebrauch einfach aus-
gesetzt werden. Vielmehr sind gedankliche Operationen nétig, mittels derer die
grammatischen Strukturen und semantischen Gewohnheiten zwar nicht ausgehe-
belt, immerhin aber ihrer unmittelbaren Glaubwiirdigkeit enthoben werden kon-
nen. Wenn also die Sprache als ein Mechanismus zu gelten hat, mit dem das Den-
ken und die Vernunft an bestimmte ontologische Irrtiimer geradezu festgekettet
sind, werden mindestens ebenso potente Gegenmodelle benétigt, damit eine Um-
stellung der Geistesgeschichte vom Primat des »Seins< auf das >Werdenc itberhaupt
denkbar ist und artikuliert werden kann. Diejenigen Modelle, die Nietzsche entwi-
ckelt hat und mit denen er experimentiert, sind hier im Konzept der Denkfigur der
Maske zusammengefasst worden.” Aufgrund der dargestellten Charakeeristika ist

derbeiden Vorsokratiker Enrico Miiller: Die Griechen im Denken Nietzsches, Berlin/New York
2005, insbesondere S.139-162.

6 Vgl. hierzu mit dhnlicher Intention auch JGB 12, wo Kopernikus zu einem der »siegreichsten
Gegner des Augenscheins« erklart wird (JGB 12, KSA 5, S. 26). Vgl. zu diesem Aspekt auch:
Corinna Schubert: »Wo hort das Ich auf>« Uberlegungen zum Zerfallsprozess des Subjekts.
In: Christian Benne; Enrico Miiller (Hg.): Ohnmacht des Subjekts — Macht der Personlichkeit,
Basel 2015, S.193f.

7 An diesem Punkt gibt es inhaltliche Uberschneidungen mit dem von Hans Vaihinger heraus-
gearbeiteten Modell einer»Als-ob-Philosophie, in die er Kant, aber dezidiert auch Nietzsche
einbindet. Vgl. Hans Vaihinger: Die Philosophie des Als-ob. System der theoretischen, prak-
tischen und religiosen Fiktionen der Menschheit aufgrund eines idealistischen Positivismus,
Berlin 1913. Zwar versammelt das Nietzsche gewidmete Kapitel in einer bis heute mafigeb-
lichen Zusammenschau einschligige Zitate zum Themenkomplex des »bewusst gewollten
Scheins« — die gleichwohl nach heutigen editionstheoretischen Mafstaben im Vorsicht zu
geniefien sind, da Vaihinger nur die von Elisabeth Forster-Nietzsche mitverantwortete, um-

14.02.2026, 07:39:53.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

diese Denkfigur in besonderem MafRe dazu geeignet, die spezifische Wirkungswei-
se von Nietzsches neuem Sprechen reflexiv einzuholen, weil die Mechanismen des
doppelten Zeigens und der Kiinstlichkeit die Problematizitit sprachlicher Struktu-
ren gezielt offen halten. Seien es Ordnungskategorien der Vernunft, Notwendig-
keiten der Grammatik oder die Verfahrensweise der Begriffsbildung, vielschichtige
Sachverhalte in ein Wort zu dringen: Was an ihnen in dem von Nietzsche beschrie-
benen Sinne Mechanismen des Irrtums sind — weil sie ein Sein suggerieren, das
nirgends vorhanden ist — kann die Denkfigur der Maske als Illusionen markieren.
Und sie leistet dies, ohne dabei >die Sprache zu verlieren<. Denn auch angesichts
der schirfsten Kritik bleibt Nietzsche immer ein Philosoph, der das Jahrtausende
alte Metier des Erkennens insofern weiterfiihrt, als er sich des Mediums der Spra-
che und des Kommunikationsmittels der Verschriftlichung, des Buches, bedient.
Ist mit der Denkfigur der Maske also zuallererst das Zeigen des Zeigens qua
Artifizialitit verbunden, gilt es nun noch einen zweiten, daran ankniipfenden Mo-
ment stirker hervorzuheben. Insofern als die Maske die eigene Kiinstlichkeit be-
tont, geht mit ihr ein Modus der Variabilitit und der Vielheit einher. Anders gesagt,
ist sie stets auch Zeichen der eigenen Vorlaufigkeit: Eine Maske >dauert« nicht »an;
sie ist kein Zustand, sondern bedeutet vielmehr den Wandel. Hat sie einerseits ih-
re Form, die sie zeigt, so hat sie andererseits auch ihre Zeit. Maske ist in diesem
funktionalen Sinne nicht einfach ein Ding, sondern der Prozess des mit ihr verbun-
denen Anziehens bzw. Aufsetzens und Ausziehens bzw. Absetzens. Sie ist ja gerade
das Verwandeln von etwas ihr vorgingigem als Verinderung. Nun kann es nicht
darum gehen, auf einen dahinter verborgenen Maskentriger zu verweisen — was
lediglich bedeuten wiirde, das am prominentesten mit Aristoteles und der Scholas-
tik verbundene Modell von unverinderlichen Substanzen, an denen sich lediglich
die Akzidentien verindern, zu reaktualisieren. Sondern es wire im Gegenteil dar-
um zu tun, gerade die Abtauschbarkeit einer Maske durch andere Masken als ihren
Funktionsmechanismus auszuweisen. In diesem Sinne sind die Masken wesentlich

strittene GrofSoktav-Ausgabe vorlag. Doch geht Vaihinger weder auf die Maskenproblematik
ein, noch analysiert er die in Sprache und Textform gezogenen Konsequenzen der Philoso-
phie Nietzsches. Cerade diese hatten —insbesondere in Form der Figurenrede — fiir die »Als-
ob-Philosophie« eine performative Entsprechung bedeuten kénnen.

14.02.2026, 07:39:53.

169


https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Masken denken - in Masken denken

ein plurales Phinomen.® Der Denkfigur der Maske unterliegt also grundsitzlich
eine dynamische Dimension, wobei ausgehend von der Artifizialitit der Maske,
die ihre eigene Vorliufigkeit und Ablosbarkeit kommuniziert, auf eine Vielheit von
Masken verwiesen wird. Indem nun die Maske an ihrer Oberfliche eine bestimmte
Figuration zeigt, wird ein konkreter Aspekt oder Typus festgestellt und gleichzei-
tig als eine vorliufige, abtauschbare, kiinstliche Momentaufnahme kommuniziert.
Gewissermaflen ein isolierter Schnappschuss aus dem Fluss des Werdens, ist ein
anders-Werden immer schon impliziert und der prisentierten >Einheit« sofort eine
hypothetische Vielheit an die Seite gestellt.

Ubertrigt man diese funktionale Dimension auf die Sprache, sind es die Be-
griffe, die in gleicher Weise eine konkrete Semantik an ihrer Oberflidche erstarren
lassen — und als solche waren sie von Nietzsche in GM II 12 und 13 entwickelt wor-
den. Insofern kann auch kein Begriff auf eine mégliche Ubereinstimmung zwi-
schen sich und einem vorgeblichen Wesen der Dinge hindeuten, denn diese selbst
entstehen erst in den Prozessen der semantischen Erstarrungsvorginge. Sei es,
weil einzelne Begriffe etwas durchaus Vielgliedriges und Vielschichtiges in ein ein-
ziges Wort pressen und damit dem »polyphone(n) Wesenc aller Dinge, Ereignisse,
Empfindungen oder Geistestitigkeiten nicht gerecht werden kénnen.® Sei es, weil
ihnen eigentlich eine ganze »Synthesis von >Sinnen« innewohnt, die sich im his-
torischen Prozess einander ablosender oder iiberlagernder Interpretationen ange-
hiuft haben.™ In jedem Fall garantiert die feste Bedeutungszuschreibung — analog

8 Ein Phdnomen, das sich auch in der Form des grammatischen Plurals abbildet. So liest man
etwa in der Morgenrdithe, es sei ein heimlicher Wunsch der Deutschen, »mit Personen, Par-
teien, Hoffnungen wie mit Masken zu wechseln« (M 207, KSA 3, S.186). Insgleichen habe
Platon den Sokrates lediglich »in alle seine eignen Masken und Vielfiltigkeiten« iibersetzt
(JGB 190, KSA 5, S.111). Zum intendierten Plural vgl. Corinna Schubert: »Wanderer wer bist
du?« Uberlegungen zu Maske und Dialog, Figur und dem Vornehmen in Jenseits von Gut und
Bdse 296. In: Marcus A. Born; Axel Pichler: Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung
der Philosophie in »Jenseits von Gut und B6se«, Berlin/Boston 2013, S. 279-303, insbesondere
S.297-299.

9 Vgl. zum Begriff des Mitleids: »wie plump fallt die Sprache mit ihrem Einen Worte iiber so
ein polyphones Wesen herl« (M 133, KSA 3, S.126).

10 Vgl.GMIl,13, KSA 5, S. 317. Selbst die Festigkeit der Dinge und Objekte verschwindet damit
zusehends. Beispielsweise ist mit dem Wort>Pferd« iber Jahrhunderte auf das Tier als Nutz-
tier verwiesen worden, das in der Landwirtschaft, als Last- und Zugtier Verwendung fand und
dessen Kérperkraft Glter wie Menschen transportierte. Selten wurde es dabei in seiner Leis-
tungsfihigkeit geschont und selbst bei fiirsorglicher Pflege war es vor allem ein Mittel zum
Zweck und zum taglichen>Gebrauchc. Seit der wachsenden Motorisierung von Giiter- wie Per-
sonentransport einerseits und der Aufmerksamkeit fiir Tierrechte und Tierethik andererseits
istdas Pferd zunehmend ein Luxusgut geworden. Mitihm sind nun ganz andere Konzepte der
Lebensfithrung, der Freizeit, mehr noch des sLifestyle« verbunden und allerhéchstens noch
das Gebiet des Sportes und olympischer Disziplinen (z.B. Springreiten, Dressur). Weil das
Pferd heute aufgrund seiner verdnderten Nutzung und der anderen Einstellung zu ihm viel-

14.02.2026, 07:39:53.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

zur »Maske« und »Oberfliche« — sowohl die Funktionsfihigkeit der Sprache wie
ihre Irrtumsanfilligkeit. Gerade anhand der Denkfigur der Maske kénnen zentrale
Motive von Nietzsches Philosophieren verbunden und dabei in ihren verschiede-
nen Dimensionen entfaltet werden.

Zur Veranschaulichung sei an dieser Stelle ausfiihrlich ein Beispiel diskutiert,
das deutliche Hinweise auf das soeben entwickelte Programm enthilt. Endet doch
JGB 289 auf folgende provokante Weise:

Jede Philosophie ist eine Vordergrunds-Philosophie — das ist ein Einsiedler-
Urtheil: »es ist etwas Willkirliches daran, dass er hier stehen blieb, zuriick-
blickte, sich umblickte, dass er hier nicht mehr tiefer grub und den Spaten
weglegte, — es ist auch etwas Misstrauisches daran.« Jede Philosophie ver-
birgt auch eine Philosophie; jede Meinung ist auch ein Versteck, jedes Wort
auch eine Maske."”

Einerseits wird hier fiir jede Philosophie ein notwendiger >blinder Fleck< konsta-
tiert, der darin begriindet scheint, dass sie sich die eigenen (kulturellen, leibli-
chen, epistemischen) Implikationen nicht transparent machen kann. Den »Spaten
wegzulegenc, ist Ausdruck der Unerreichbarkeit vollkommener (Selbst-)Transpa-
renz, weil »tiefer zu graben« bedeuten wiirde, Fundament und »Grund« der er-
reichten Philosophie zu verlieren. Daher scheint die Annahme einer in jeder Phi-
losophie verborgenen Philosophie auf die jeweiligen Motive dafir hinzudeuten,
aus denen heraus jemand an einer bestimmten Stelle Position bezieht und eben

mehr Geflihle der Naturverbundenheit, Naturschonheit und natiirlichen Anmut wachruft,
verandert sich notwendigerweise auch das Reden vom Pferd. Es ist eben nicht das gleiche,
ob ein Ackergaul im 18. Jahrhundert das Feld bestellen half und eine Schindmihre schwe-
re Holzwagen zog — oder ob ein als Ferienstitte eingerichteter Erlebnisbauernhof fiir seine
Gaste Pferde zum Ausreiten bereithilt. Die mit diesen tiefgreifenden Verdnderungen einher-
gehenden Modelle des Nutzens bzw. der Identifizierung haben sich ebenso gewandelt wie
die Bedeutung des Wortes: Ein Wort wie das>Pferd«rief vor Jahrhunderten noch ganz andere
Gedanken, Assoziationen und Gefiihle gerade bei den mit den Tieren Vertrauten hervor als
heute. Dasselbe Wort geblieben, muss doch eine Anderung seines Sinns, seiner Bedeutung
fiir die Sprechenden konstatiert werden. In dhnlicher Weise sind prinzipiell alle Gegenstan-
de der Welt wie des Denkens gleichsam kontaminiert. Kaum ein Ding behdlt liber langere
Zeitraume seine Bedeutung und damit kaum ein Wort seinen Sinn. Kurzum, mit den Worten
Nietzsches: »Die Form ist flissig, der»>Sinn<ist es aber noch mehr...» (GM 11,12, KSA 5, S. 315).

11 JGB 289, KSA 5, S. 234. Das philosophische Erfassen der Welt wird hier mit Metaphern des
Erforschens von Hohlen und des Grabens in der Erde gefasst. Die beiden hervorgehobenen
Worte zeigen deutlich die doppelte Ausrichtung von Nietzsches Philosophie-Verstiandnis: Ei-
nerseits ist es auf die Sache (»h i e r«) bezogen, die gleichsam der Boden ist, der durch das
grabende Denken freigelegt wurde. Andererseits erscheint eine Philosophie nicht ablésbar
von ihrem Denker (»e r«), denn gerade dieser und kein anderer horte an einer bestimmten
Stelle>zu graben<auf. Man beachte ferner das verwendete Singularwort »Maske« als inten-
dierten Plural, indem es fiir »jedes Wort« einsteht, also fiir alle Worter.

14.02.2026, 07:39:53.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Masken denken - in Masken denken

»stehen bleibt«. Andererseits ist dieser misstrauische Blick auf das Philosophie-
ren einer besonderen Textfigur, dem Einsiedler, zugewiesen worden. Dessen durch
Einsamkeit und Selbstgesprich geprigte »Begriffe selber erhalten zuletzt eine eig-
ne Zwielicht-Farbe, einen Geruch ebenso sehr der Tiefe als des Moders, etwas Un-
mittheilsames und Widerwilliges« und »aus seinen stirksten Worten« klingen T6-
ne des »Schweigens, Verschweigens heraus«.” Begriffen und Worten werden hier
Stellenwerte in einem hochdifferenzierten, von der je eigenen Lebensfithrung ab-
hingigen Bedeutungssystem zugeschrieben. Ihre Charakterisierung, als hitten sie
»Farbe« und »Geruch, ist dazu geeignet, das gewdhnliche Verstindnis von Begrif-
fen als allgemeingiiltige, unverinderliche Bedeutungstriger zu irritieren. Wenn
nun in diesem voraussetzungsreichen Kontext »jedes Wort auch eine Maske« ge-
nannt wird, ist damit auf beide Aspekte der Maske, mithin auf ihre zeigende, wie
ihre verbergende Qualitit verwiesen. Daher geht es gar nicht darum, Meinungen
oder Worte als blof3e Liigen und Betriigerei abzutun, heif3t es doch ausdriicklich:
»Jede Philosophie verbir gt auch eine Philosophie; jede Meinung ist auch ein
Versteck, jedes Wort auch eine Maske«.” Nicht um der Tiuschung willen werden
Philosophien, Meinungen oder Worte hier zum Versteck — sondern unter den Be-
dingungen der von Nietzsche skizzierten Erkenntnispraxis ist ihr Maskencharakter
sogar unausweichlich und fern einer moralischen Anklage formuliert. Im Gegenteil
wird der Blick nun darauf gelenkt, dass wir Griinde haben, weshalb wir diese oder
jene Philosophie entwickeln und eine bestimmte Meinung vertreten. Es sind die
ihnen zugrundeliegenden Maf3stibe, die Werturteile, aber auch die Erfahrungen
und Lebensgewohnheiten, deren oft unbewusste Auswirkungen das Fundament
jener Philosophien und Meinungen bilden. Fiir den Einsiedler-Philosophen stehen
jedoch diese Griinde als sicherer, letztgiiltiger Boden infrage, weshalb mit einem
bestechenden Wortspiel der »Abgrund hinter jedem Grunde, unter jeder >Begriin-
dung« angedeutet wird." Wenn nun auch dieser Grund in seiner konstituieren-
den Wirkung gewissenhaft untersucht und aufgegraben wiirde, so die Vermutung,
wiirden Meinungen wie Philosophien nicht mehr dieselben bleiben. Das in die-
sem Sinne Bodenlose aber kann nicht mehr kommuniziert werden, ist nur noch

12 Ebd. (Hervorhebungen C.S).
13 Ebd. (Hervorhebungen C.S.) Walter Kaufmann kann angesichts dieser provokanten Aussage

nur widersprechen: »Ist aber jedes Wort eine Maske? Kaum.« (Walter Kaufmann: Nietzsches
Philosophie der Masken. In: Nietzsche-Studien, Band 10/11, 1981/82, S.111-131, hier S.128).
Statt jedoch seinen Einwand zu begriinden, weicht Kaufmann auf die biographische Ebene
aus und gibt damit die erkenntnistheoretischen Positionen von JGB 289 der Belanglosigkeit
preis: »Der hier zitierte Abschnitt hat auch einen Selbstbezug. Indem er fiihlt, daf} er sich zu
sehrexponiert hat, setzt der Einsiedlerphilosoph die Maske des Possenspielers auf, der ledig-
lich spielt und keine letzten und wirklichen Gesichtspunkte hat. Dies ist eine von Nietzsches
personae, eine seiner Masken und Rollen« (ebd. S.129).
14 )GB 289, KSA5, S. 234.

14.02.2026, 07:39:53.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

»unmittheilsam« und folglich Aporie. Damit erfihrt das nur vordergriindige Pa-
radoxon, dass gerade aus Worten ein Schweigen und Verschweigen herausklinge
- namlich, indem das Verschweigen des Ungesagten die Voraussetzungen des Ge-
sagten sind — eine radikal-konfrontative Zuspitzung in der Formulierung, nach der
jedes Wort »auch eine Maske« ist. Dies ist die eine Seite.

Auflerdem aber liegt dem Abstreifen des Anspruchs auf »letzte und eigentliche«
Meinungen«” dieselbe Argumentationslogik zugrunde, nach der wir mit Bezug zu
GM 11, 13 festgestellt hatten, dass sich ein Wort innerhalb des Ensembles seiner
Bedeutungsschichten wandelt, je nach Sinnkontext, historischer Zeit oder Aussa-
geabsicht dessen, der spricht. Worte sind folglich Masken im Sinne der Denkfigur,
weil sie einerseits als >Oberfliche« die jeweils aktuelle und aktualisierte Bedeutung
prasentieren und weil diese Oberfliche sich andererseits in einem gewissen Spiel-
raum als vorliufig, artifiziell und kiinstlich erweist. Diese Dimension ist im lange
Zeitraume umfassenden Rahmen historischen Wandels der Sprache gleicherma-
Ben abgebildet wie in den unterschiedlichen, feinen Nuancierungen des personli-
chen Verstehens und als Bewegung durch den Zeige-Charakter der Maske bedingt.
Dass aber im Verschweigen, im Verstecken des Ungesagten unter das Gesagte, die
Voraussetzung des zu Sagenden liege, garantiert der Verberge-Charakter der Mas-
ke. Allein die Denkfigur der Maske kann solche Bedeutungszuschreibungen gleich-
zeitig gewdhren und ihre Funktion als zeitweilige, doch notwendige Festlegungen
und Festschreibungen hervorheben.

Diese Aspekte der Artifizialitit und des doppelten Zeigens sollen nun als funk-
tional werdende Elemente an der weiteren Entwicklung der Denkfigur herausge-
stellt werden. Maske ldsst sich in diesem Sinne nicht mehr auf die Maskenmeta-
pher der Tiuschung einschrinken, die in ihrer Dialektik der etwas Eigentliches
und Wahreres verbergenden Geste gefangen bleibt und zusitzlich eine moralische
Abwertung bedeutet. Indem die Maske so zu einem produktiven Konzeptbegriff
wird, kénnen im Zeichen einer neuen, mit Nietzsche entwickelten Maskenseman-
tik umfassendere Spielriume wieder in den Blick kommen.

Im Folgenden sollen nacheinander drei konzeptionelle Effekte dieser Denkfi-
gur entwickelt werden, wobei 1.) die konventionellen Fiktionen, 2.) Auswirkungen
beziiglich der Subjekt-Problematik und 3.) die Verfasstheit der Texte Nietzsches in
den Blick kommen.

15 Ebd. In derentsprechenden Stelle heifit es, der Einsiedler werde »zweifeln, ob ein Philosoph
>letzte und eigentliche<Meinungen iiberhaupt haben k é n n e, ob bei ihm nicht hinterjeder
Haéhle noch eine tiefere Hohle liege, liegen miisse — eine umfanglichere fremdere reichere
Welt iiber einer Oberflache, ein Abgrund hinter jedem Grunde, unter jeder >Begriindung«.«
(Ebd.).

14.02.2026, 07:39:53.

173


https://doi.org/10.14361/9783839454862-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

