
7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet

Eine Funktion von Drama ist Totenbeschwö-

rung – der Dialog mit den Toten darf nicht

abreißen, bis sie herausgeben, was an Zu-

kunft mit ihnen begraben worden ist.1

»Philoktet haßt Odysseus«, sagt Heiner Müller im Gespräch Ich glaube an Konflikt. Sonst

glaube ich an nichts, das zuerst 1982 unter dem TitelWalls und in amerikanischer Sprache

im Band Rotwelsch abgedruckt wurde. Müller setzt mit dieser Beschreibung an, um die

Handlung seinesStücksPhiloktet2 inwenigenWortenzusammenzufassenund fährt fort:

Aber Odysseus erkennt, daß Philoktet gebraucht wird, um den Kampf um Troja zu

beenden. Er bittet Neoptolemos, Philoktet zum Mitmachen zu überzeugen. Neopto-

lemos will nicht lügen und erzählt Philoktet, daß er von Odysseus beauftragt wurde.

Philoktet mißversteht die Motive des Neoptolemos, und die Aussicht auf ein Agree-

ment zwischen Philoktet und Odysseus schwindet. Philoktet will Odysseus töten, aber

schließlich tötet Neoptolemos den Philoktet. Odysseus sagt ihm dann, daß Philoktets

Leiche ebenso gut ist wie der lebende Philoktet. Er zeigt den Truppen des Philoktet

den Leichnam und sagt ihnen, die Trojaner hätten ihn getötet, als sie einsahen, daß

sie ihn nicht überreden könnten, auf ihrer Seite zu kämpfen.3

Der zwischen 1958 und 1964 geschriebene dramatische Text, der das mythologische Ma-

terial und das überlieferte Stück von Sophokles aufgreift,4 verhandelt die Vermittlung

1 Müller, Heiner: »Ein Gespräch zwischen Wolfgang Heise und Heiner Müller. [1986]«, 496–521, in:

Ders.:Werke 10. Gespräche 1, hg. v. Hörnigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, 514.

2 Müller, Heiner: Philoktet, in: Ders.:Werke 3. Die Stücke 1, hg. v. Hörnigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2000. Verweise auf das Stück in der angegebenen Ausgabe werden im folgenden Kapitel

mit der Sigle P und der Seitenzahl angegeben.

3 Müller, Heiner: »Ich glaube an Konflikt [1982]«, 175–223, in: Ders.:Werke 10. Gespräche 1, hg. v. Hör-

nigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, 210.

4 Während die Philoktet-Episode in der Ilias nur eine kleine Nebenhandlung ist, die im zweiten Ge-

sang abgehandelt wird und nur eine rudimentäre Vorlage für den dramatischen Text bildet, ent-

nahmen die Tragödiendichter – auch Aischylos und Euripides schrieben eine Tragödie über Phi-

loktet und einzig Sophokles’ Stück ist erhalten geblieben – die Grundzüge desMythos, so der Her-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

des in und durch die Sprache der Gemeinschaft und des Mythos nicht vermittelbaren

Philoktet. Er ist auf der Insel Lemnos festgesetzt, mit der ein Randbezirk der griechi-

schenWelt zum Zentrum des Geschehens erhoben und durch den Schauplatz der Küste

als Grenzregion5 explizit gemacht wird. Analog zu seinem Gesundheitszustand hinter-

lässt Philoktets Auftritt die Wunde der Sprache eines anderen Ortes und eines anderen

Sprechens in der Pragmatik des Odysseus.6 Seine Rede von Mythos und Gemeinschaft,

derenUnterworfener er selbst ist, erhält durchPhiloktets SprachedesHasses und seinen

gegenüber der Sophoklesbearbeitung stärker ausgeprägten umgekehrten Hass auf die

Sprache deutlich erkennbare Risse. Schlussendlich aber wird der widerständige Einsatz

Philoktets als reibungslos verzeichnet und die Aufhebung des Konflikts erfolgt zuguns-

ten eines »Totalität beanspruchende[n] Muster[s] einer großen Erzählung«.7

Das Stück lässt sich mit der berühmten Formulierung Müllers als »Dialog mit den

Toten« begreifen.Während bei der Auslegung dieser Äußerung zumeist die Toten fokus-

siert und mit den geschichtsphilosophischen Überlegungen Walter Benjamins zusam-

mengebracht wurden, ist der andere Teil der Formulierung dabei beinahe unbemerkt

geblieben: der Dialog. Er erfährt in Müllers Arbeit und im Sinne einer »Wiederkehr des

Gleichen als eines Anderen«8 eine radikale Umdeutung. Zwar ist die »›Vereinigung‹ im

ästhetischen Schein« und derenRolle bei derWiederaufnahmeder Tragödie in der deut-

schen Klassik als Ersatz für die Revolution,9 auf ein dialektisches Denken zurückzufüh-

ren, das den Diskurs des Dramas und der Tragödie geprägt hat. Der Dialog als ›Dialog

mit den Toten‹ jedoch muss mit Philoktet als das Verhältnis der Rede von Mythos und

Gemeinschaft zu einem Außen und Unvermittelbaren begriffen werden.Dieses wird im

ausgeber der deutschen Übersetzung Paul Dräger, der mündlichen Überlieferung und allerWahr-

scheinlichkeit nach einem mythographischen Handbuch. Als beispielhaft für eine solche Zusam-

menstellung der antiken Mythen, die auch Sophokles in einer wesentlich älteren Version vorgele-

genhabenmag, nenntDräger imNachwort die im 1. oder 2. Jahrhundert nachChristus verfassteBi-

bliothek des Apollodor. In dieser Vorlage bemächtigt sich Odysseus des Bogens Philoktets zunächst

durch eine List und überredet ihn anschließend nach Troja zu ziehen (vgl. Sophokles: Philoktet,

übers. v. Paul Dräger, hg. v. Dräger, Paul, Stuttgart: Reclam 2012, 135).

5 Eine stark gekürzte Fassung dieses Kapitels liegt in Aufsatzform vor: Weise, Marten: »›Dialog mit

den Toten‹. Heiner Müllers Philoktet«, 269–288, in: Nitschmann, Till/Vaßen, Florian (Hg.): Heiner

Müllers KüstenLANDSCHAFTEN. Grenzen – Tod – Störung, Bielefeld: transcript 2021.

6 Vgl. Müller: »Ich glaube an Konflikt [1982]«,W 10, 210.

7 Müller-Schöll, Nikolaus: »Tragik, Komik, Groteske«, 82–88, in: Lehmann, Hans-Thies/Primavesi,

Patrick (Hg.): Heiner Müller. Handbuch; Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart u.a.: J. B. Metzler 2003,

83.

8 Vgl. Müller, Heiner: »Was gebraucht wird: mehr Utopie, mehr Phantasie und mehr Freiräume für

Phantasie. Ein Gespräch mit Ulrich Dietzel über Nietzsche, Bündnispolitik, Revolution, due Hoff-

nungen der Väter, die Darstellung des Negativen und die kulturelle Situation in der DDR. [1984]«,

318–345, in: Ders.:Werke 10. Gespräche 1, hg. v. Hörnigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, 335.

9 Vgl. Müller, Heiner: »Fatzer ± Keuner«, 223–231, in: Ders.:Werke 8. Schriften, hg. v. Hörnigk, Frank,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, 226.Müller bezieht sich dabei indirekt auf Friedrich Schillers Briefe

über die ästhetische Erziehung des Menschen (1793) und Georg Friedrich Wilhelm Hegels geschichts-

philosophische Herausbildung des Selbstbewusstseins als dialektische Tragödie in der Phänome-

nologie des Geistes. Die ›Vereinigung‹ im ästhetischen Schein« lässt sich jedoch auch mit der in die-

ser Studie vorgelegten Lesart eines Innenraums des dramatischen Dialogs bei Lessing in Verbin-

dung bringen.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 347

Stück im Küstenbereich der Insel verhandelt. Der Hass in Philoktets Rede, seine Hass-

Sprache und seinHass auf die Sprache bringen eine Unterbrechung und eine Sprachab-

seitigkeit in der diskursiven Rede Odysseus’ zur Geltung: »Hör wie das Schweigen deine

Rede bricht.« (P, 321) Wenn das Andere, das im Stück von Philoktet auf Lemnos veror-

tet wird, sich radikal entzieht, wenn der Dialog von einer Negativität durchzogen ist,

die das Denken des Systems radikal hinterfragt, muss er im Sinne einer negativen Dialo-

gik begriffen werden. Diese vollzieht keine Aktualisierung und Vergegenwärtigung des

Anderen und ist vor dem Hintergrund einer Überanstrengung und Unmöglichkeit des

Denkens zu verstehen.

Müllers Denken erschließt sich nur, wenn die Zersetzung sprachlicher und ästhe-

tischer Ordnungen im Zusammenhang mit der Befragung mächtiger Kollektivsubjekte

begriffenwird,wie esGenia Schulz treffend festgehalten hat.10Deshalbmuss für das an-

hand einer Lektüre von Philoktet zu denkende andere Verständnis des Dialogs zunächst

erarbeiten,wiediedialektischeLehrstück-,Tragödien-undDramenkonzeptionbeiMül-

ler unterlaufen wird, ohne dass er deswegen auf den Dialog verzichtet (7.1). Das dialo-

gische DenkenMüllers zeigt sich dabei auch in den vielen Interviews und Gesprächen,11

auf die immer wieder zurückgegriffen wird. Eine Lektüre dreier Formulierungen Mül-

lers zum»Dialogmit denToten«nimmtdaran anschließenddas imDialog zu verortende

Verhältnis zum Unverfügbaren in den Blick. Anschließend wird Philoktet diskutiert und

die Verfertigung einer Szene des Innendurch die Vorgehensweise Odysseus’ nachgezeich-

net (7.2). Vor diesemHintergrund lassen sich die bei Müller spezifischen Implikationen

hinsichtlich der Frage eines Bezugs zum Anderen als Negativität erörtern (7.3). Im Vor-

dergrunddieses zentralen Teils desKapitels stehen dabeiÜberlegungen zu einemSchei-

tern des Scheiterns als Verweis auf einen blinden Fleck in der zuvor eingeführten Szene

des Innen sowie das Sprechen von einem anderen Ort in Philoktet. Die Annäherung an ein

sich entziehendes Außen wird schließlich und im Hinblick auf den Dialog als das Ver-

hältnis der Sprache zu der ihr eigenen Sprachabseitigkeit beschrieben. In einem letzten

Teil (7.4) soll auf die Implikationen für das Denken von Utopie und Solidarität zurück-

gekommenwerden, die sich aus der Beschreibung einer negativenDialogik ergeben: »Zu-

kunft entsteht allein aus demDialog mit den Toten.«12

7.1 »Wiederkehr des Gleichen als eines anderen«?

Hinsichtlich der dramatischen Texte von Müller kann zwar sowohl von einer Präferenz

des Monologs in der Figurenrede und einer allgemeinen Tendenz zum Lyrischen und

Monologischen gesprochenworden13 sowie einer »Zersetzung des Dialogs in den Texten

10 Vgl. Schulz, Genia: Heiner Müller, Stuttgart: Metzler 1980, 16.

11 Zum InterviewbeiMüller vgl.Willumsen,Noah: »Müller ± Althusser: Die Intellektuellen, das Inter-

view und die ›Inseln der Unordnung‹«, 323–340, in: Nitschmann, Till/Vaßen, Florian (Hg.): Heiner

Müllers Küsten LANDSCHAFTEN. Grenzen – Tod – Störung, Bielefeld: transcript 2021.

12 Müller, Heiner/Raddatz, Frank M.: »Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft. [1990]«, 592–615, in:

Ders.:Werke 11. Gespräche 2, hg. v. Hörnigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, 614.

13 Vgl. Lehmann,Hans-Thies: »ZwischenMonolog und Chor. Zur DramaturgieHeinerMüllers«, 11–26,

in: Wallace, Ian/Tate, Dennis/Labroisse, Gerd (Hg.): Heiner Müller: Probleme und Perspektiven. Bath-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

von Heiner Müller«14. Doch auf der anderen Seite, und darin besteht die Hypothese der

vorliegenden Studie, lässt sich festhalten, dass Müller den Dialog keineswegs verwirft,

sondern anders zu denken versucht. Verdeutlichen lässt sich dies anhand der vielfälti-

gen Formulierungen rundumden »Dialogmit den Toten«,die zunächst vor demHinter-

grunddermüllerschenFormulierung einer »WiederkehrdesGleichen als eines anderen«

diskutiert werden sollen, bevor die Auseinandersetzungmit Philoktet folgt.

»Revision des Revisionismus«

Ohne einen Anspruch auf Vollständigkeit erheben zu können, wären folgende Verfah-

ren, ästhetische Strategien und Schauplätze zu benennen, die an der Zersetzung des

Dialogs in den Texten Müllers mitwirken: längere Regieanweisungen, die zum Beispiel

in Herakles 5 den dramatisch-intersubjektiven Raum aufbrechen; die Form der Anspra-

che des Chors unter anderem inMauser, welche die Dramaturgie eines als intersubjektiv

zu begreifenden Verhältnisses der dramatis personae zueinander unterläuft; die Verwen-

dung von Versalien in Hamletmaschine und vielen anderen Stücken, die maßgeblich zur

Selbstverständigung eines zu Textfläche gewordenen dramatischen Subjekts beitragen;

die vollständige Auflösung der Figurenrede, diewohl am auffälligsten inBildbeschreibung

nachvollziehbar ist und die Möglichkeit der Voraussetzung eines sprechenden Subjekts

in Zweifel zieht, das sich auf eine von ihm gemachte Erfahrung beziehen kann; sowie

nicht zuletzt der Umgang mit Zitaten in unzähligen von Müllers Texten, durch welche

die Geschlossenheit des dramatisch-dialogischen Kosmos in Frage gestellt wird.

Dieser Rückgang der Figurendramaturgie wurde von Hans-Thies Lehmann als

»Theater der Stimmen«15 gefasst und mit einer sich bei Müller spätestens mit Ende der

1960er-Jahre vollziehenden Entwicklung als Abwendung und kritische Aufarbeitung

desjenigen Verständnisses des neuzeitlichen Dramas begriffen, welches im Anschluss

an Szondi zuvor beschrieben wurde. Eine »thematische Verdüsterung« gehe bei Müller

dabei mit einer Infragestellung der stabilen dramatischen Form einher, welche ihrer-

seits von einem optimistischen Telos nicht zu lösen sei.16 Zur Erinnerung: Nicht bloß

im Sinne der Rede dramatischer Individuen, sondern als Prinzip fungiert in dieser

Rückschau auf das klassische Drama bei Szondi und in dessen Folge bei Lehmann

der Dialog als Modell, Figur und Verwirklichung einer dialektischen Bewegung der

Symposion 1998: Rodopi 2000. Vgl. zum lyrischen Charakter der dramatischen Texte Müllers auch

Lehmann, Hans-Thies/Lethen, Helmut: »Ein Vorschlag zur Güte. [Zur doppelten Polarität des Lehr-

stücks]«, 302–318, in: Steinweg, Reiner (Hg.): Auf Anregung Bertolt Brechts. Lehrstücke mit Schülern,

Arbeitern, Theaterleuten, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978, 316. ImMüller-Handbuch ist etwa bei Emil

Hrvatin von einer »monologischen Struktur« der TexteMüllers die Rede (vgl. Hrvatin, Emil: »Ex-Ju-

goslawien«, 363f., in: Lehmann/Primavesi (Hg.):HeinerMüller. Handbuch). Müller selbst spricht von

einer Unmöglichkeit mit etwa demHamletstoff zu Dialogen zu kommen (vgl. Müller, Heiner: Eine

Autobiographie. Krieg ohne Schlacht. Leben in zwei Diktaturen.Werke 9, hg. v. Hörnigk, Frank, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2005, 230).

14 Lehmann: Postdramatisches Theater, 45.

15 Lehmann: »Zwischen Monolog und Chor. Zur Dramaturgie Heiner Müllers«, 13.

16 Vgl. ebd., 11. Ein ähnlicher Gedankengang ist bereits in der Müller-Studie von Genia Schulz zu fin-

den. Sie spricht von einer »Schwärze«, der gegenüber sich die Arbeit Müllers dennoch einen »›be-

jahenden‹ Grundzug« gegenüber einer unreinenWirklichkeit erhält (vgl. Schulz:Heiner Müller, 4).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 349

Aufhebung von Gegensätzen in die Einheit des Dramas als formal-inhaltliche Subjekt-

Objekt-Totalität. Eine Aufhebung in Stimmigkeit von Darstellung und Dargestelltem,

auch aber der Modalität der darin sich offenbarenden Subjektivitätseffekte sind die

Implikationen der Beschreibung des Idealtypisch-Dramatischen, welche durch das

Medium des Dialogs gewährleistet werden: »zwischenmenschliche Dialektik«.17 Mit

ihr, so die bereits kritisch in Augenschein genommene Argumentation, werde eine

Wechsel- und Gegenseitigkeit in Einseitigkeit zurückgebildet und auf der Ebene von

Form und Inhalt zu einer geschlossenen Einheit zusammengeführt. Lehmanns Ein-

schätzung ist mit einem kurzen Blick auf den der kritischen Auseinandersetzung mit

Brechts Lehrstücktheorie gewidmeten und als Auseinandersetzung mit dem Schreiben

darüber hinaus auch poetologischen18 Text Fatzer±Keuner, zunächst plausibel. Entgegen

der »illusionären ›Vereinigung‹ im ästhetischen Schein«, so Müller in diesem Aufsatz,

ziele das von Brecht geforderte Theater auf eine »politische Spaltung des Publikums«

und diene der »wissenschaftlichen Erzeugung von Skandalen«.19 Das Drama und die

ästhetizistische Vorstellung einer fortschrittlich-teleologischen Geschichtsbetrachtung

als Tragödie in der Folge Hegels, seinemarxistische Lesart und diemit ihr einhergehen-

den Implikationen einer Versöhnung in der idealistischen Ästhetik wird bei Müller, so

die auch in Lehmanns PostdramatischesTheater formulierteThese, gemieden.20

Diese Problemanordnung verdeutlicht, dass Philoktet nicht nur die von Genia Schulz

befundene, zeitgenössischnaheliegendeEntfaltung innerer Problemekommunistischer

Politik hinsichtlich eines zu erreichenden Triumphes über Troja und den damit in Ver-

bindung gesetzten Sieg imKlassenkampf behandelt.21 Vielmehr führt der Text die Kritik

am Lehrstück22 und die Auseinandersetzung mit der »Revision des Revisionismus der

Klassik«23 zusammen. Statt eines dialektischen Spiels wird in Philoktet, ähnlichwie auch

in der Maßnahme, die doppelte Polarität ausgestellt, wie sich an Lehmann/Lethen an-

schließend formulieren ließe.Der rationalenunddiskursivenDialektik,Widerstandund

Wiederaufnahme auf Ebene I stehen tödlicher Konflikt, radikale Heterogenität und Un-

vereinbarkeit, irreduzible Unmittelbarkeit und Negativität, Schmerz, Ausstoßung und

Tod auf Ebene II gegenüber. Insofern, als dass durch eine nicht-begriffliche, individuel-

le Regung, die Negativität oder eine radikale Heterogenität, ein Rest verbleibt, was die

17 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.

18 Vgl. Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, 420ff.

19 Müller: »Fatzer ± Keuner«,W 8, 226.

20 Vgl. Lehmann: Postdramatisches Theater, 59.

21 Vgl. Schulz: Heiner Müller, 71. Die globale Feststellung Carlotta von Maltzans, dass Müller in den

50er- und 60er- Jahren vor allem Produktionsstücke schrieb, die sich auf die politische und ökono-

mische Entwicklung in der DDR bezogen, kann nicht für die ›Antikebearbeitung‹ Philoktet gelten

(vgl. Maltzan, Carlotta von: Zur Bedeutung von Geschichte, Sexualität und Tod imWerk Heiner Müllers,

Frankfurt a.M.: Lang 1988, 119). Wolfgang Emmerich weist darauf hin, dass die Forschung oft dazu

geneigt hat, die Arbeit Heiner Müllers in Phasen einzuteilen, nämlich wie folgt: Produktions-Mül-

ler, Antiken-Müller, Deutschland-Müller (vgl. Emmerich, Wolfgang: »Griechische Antike«, 171–178,

in: Lehmann/Primavesi (Hg.): Heiner Müller. Handbuch, 171).

22 Vgl. Sauerland, Karol: »Notwendigkeit, Opfer und Tod. Zu PHILOKTET«, 183–193, in: Hörnigk, Frank

(Hg.): Heiner-Müller-Material. Texte und Kommentare, Leipzig: Reclam 1989, 191.

23 Müller: »Fatzer ± Keuner«,W8, 227.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Lehre selbst aufs Spiel setzt, werde die begriffliche Antithetik auf Ebene I konfrontiert

mit einer Ebene II, die die Ordnung des Denkens selbst in Frage stellt.24

Damitwird jedoch auch deutlich, dass der Einsatz vonMüllersDramatik anhandder

Auseinandersetzung mit dem gemeinsamen Anliegen Bertolt Brechts und Walter Ben-

jamins zu begreifen ist, nämlich einer Beschäftigung mit dem totalitären Denken und

dessen theoretischen Voraussetzungen im 18. und 19. Jahrhundert und der abendländi-

schen Metaphysik, wie es Nikolaus Müller-Schöll festgehalten hat.25 In Bezug auf Phi-

loktet heißt das: Weil Odysseus für Müller die tragische Figur ist, wie er in seiner Ge-

sprächsautobiographie Krieg ohne Schlacht betont hat, ist das Stück nicht eines über Sta-

lin.26 Vielmehr stellt es die Frage nach demÜbergang von der Familie zur Polis und zeigt

dabei auf, dass Odysseus den Sandsturm, der ihm aus dem Niemandsland entgegen-

weht, nicht abstellen kann.27 Diese und andere Formulierungen aus dem »Brief an den

Regisseur«28 lassen sich als aufschlussreiche Quelle dafür begreifen,wasMüllermit den

»Bewegungsgesetze[n]«, die die dialektischen »Muster perforiert« haben, imBlick hat.29

So macht er auch darauf aufmerksam, dass der Prolog des Stücks die Tragödie ins Ko-

mische wendet und die List der Vernunft (Odysseus’) als Treppenwitz denunziert.30

Eine solche Kontextualisierung verdeutlicht auch, dass Müller bewusst mit der Tra-

dition umgeht, in der er steht. Das gilt bereits für die Frage des griechischen Mythos.

Obwohl mit Blick auf Philoktet viele Unterschiede gegenüber der griechischen Tragödie

festzuhalten sind, tun sich bis in die Formulierungen hinein Bezüge und Parallelen auf,

was nahe legt, von einer Adaption zu sprechen.31 Weil diese Begrifflichkeit nicht aus-

24 Vgl. Lehmann/Lethen: »Ein Vorschlag zur Güte«, bes. 306–314. Lehmann und Lethen siedeln die

»doppelte Polarität« bei Brecht an und beziehen sie auf Müller. Entgegen einer links-rationalis-

tischen Lesart des Lehrstücks wird der bürgerliche Zugang und dessen Aufmerksamkeit auf den

tragischen Konflikt des Individuums nicht ausgeblendet, sondern deswegen wieder eingeführt,

weil im Kommunismus und den nachfolgenden Gesellschaftsformen – und das gilt besonders für

Müller – die Spannung zwischen Körper undMaschine, Wirklichkeit und Theorie, Individuum und

Gemeinschaft (Partei) bestehen bleibe und auch weiter noch verhandelt werdenmüsse.Während

Lehmann/Lethen zufolge der entscheidende Unterschied zwischenMüller und Brecht sei, dass bei

Müller die Ziele des historischen Prozesses nicht mehr positiv benannt werden und deswegen ein

»Erschrecken vor derGeschichte« ausgestellt werde, bestehe die entscheidendeParallele zwischen

den Ansätzen der beiden Dramatiker in einer Verschränkung der beschriebenen Ebenen I und II.

25 Vgl. Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, 411.

26 Vgl. Müller: Krieg ohne Schlacht,W9, 147f. Nichts lasse sich hier mit moralischen Kriterien erschlie-

ßen, so Ostheimer, Michael: Mythologische Genauigkeit. Heiner Müllers Poetik und Geschichtsphiloso-

phie der Tragödie, Würzburg: Königshausen & Neumann 2002, 106.

27 Vgl. Müller: »Was gebraucht wird: mehr Utopie…«, W 10, 334. Vgl. Müller, Heiner: »Brief an den

Regisseur der bulgarischen Erstaufführung von PHILOKTET«, 259–269, in: Ders.:Werke 8. Schriften,

hg. v. Hörnigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, 262.

28 Wie Ostheimer (vgl.Mythologische Genauigkeit, 68) hervorhebt, ist der Brief an den Regisseur anläss-

lich der in Sofia entstandenen Inszenierung von Philoktet geschrieben worden und spreche über

diejenigen Aspekte der Aufführung, die virtualiter im Text schon enthalten seien.

29 Vgl. Müller: »Fatzer ± Keuner«,W8, 230.

30 Vgl. Müller: »Brief an den Regisseur«,W8, 266.

31 Vgl. etwa Söring, Jürgen: »Das Schreien des Philoktet«, 153–177, in: Ders./Poltera, Orlando/Duplain,

Nathalie (Hg.): Le théâtre antique et sa réception.HommageàWalter Spoerri, Frankfurt a.M.: Lang 1994,

162. Günther Rühle spricht in einem Text mit dem Titel »Die vernichtete Tragödie« und im Lob,

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 351

reicht, wurde das Stück auch als Übersetzung und Überschreibung der Sophoklesbear-

beitungdesStoffes sowiedesmythologischenMaterials bezeichnet. Jean Jourdheuil etwa

hält fest:

Müllers Philoktet ist nicht etwa eine brechtsche Adaption der Tragödie von Sopho-

kles, sondern das Ergebnis einesmerkwürdigen und bemerkenswerten künstlerischen

Verfahrens, dem methodische Versatzstücke von literarischem Kannibalismus, eben-

so wie von Demontage, Extraktion und Réécriture eingeschrieben sind.32

Wenn derlei Kategorisierungen ebenso wenig tragen, mag es helfen, die im Stück ver-

handelte Bearbeitung der Tragödie alsWiederaufnahme von Gattungsprinzipien zu be-

greifen,wie es Jörn Etzold in der AuseinandersetzungmitMauser undmit Bezug auf die

benjaminsche Begrifflichkeit des ›Prozessstudiums‹ getan hat. Es gehe, so Etzold, nicht

um die Verarbeitung der toten Form der Tragödie und damit eine Aufhebung, sondern

um die Öffnung eines Spaltes, der in dieser Form bereits enthalten ist.33 Müller selbst

formuliert das folgendermaßen: »Die Handlung ist Modell, nicht Historie.«34

Wie im Folgenden deutlich werden soll, erhellt Philoktet, inwiefern Müller den Dia-

log über diejenige Funktion hinaus weiterentwickelt, die ihm in der Reformulierung des

TragischendurchdasdramatischeModell zugeschriebenwird. Inder reduzierendenRe-

vision des Dialogs in das Modell eines transparenten Mediums, mit der das Drama vor

dem Hintergrund historisch erforderlich gewordener Bedingungen zu einer prolepti-

schen Semiotechnik wird,35 hat der Dialog den Anschluss an das verloren, was sich ihm

in seiner Gegenwartsbezogenheit entzieht. Das optimistische Versprechen des Dialogs

istMüller fremd,nicht zuletzt aufgrund seiner kritischenBezugnahme auf die Tradition

der europäischen Kultur und Philosophie. Philoktet und der ›Dialogmit den Toten‹ bear-

beiten jene »durchgängige Ambiguität«, die durch den seit Aristoteles vorherrschenden

Diskurs um das Drama und seine Favorisierung einer bestimmten Vorstellung des Dia-

logs tendenziell verschüttet und verdeckt wurde.36

Wenn jenes dramatische Modell, das Lehmannmit derTheorie eines mechanischen

Ablaufs von Geschichte identifiziert, für Müller im Verlauf seiner Arbeit immer frag-

dass Müllers Sprache der von Sophokles gegenüber anderen Bearbeitungen am »nächsten« sei,

vielleicht treffender noch von einer »Erneuerung« (vgl. Rühle, Günther: »Die vernichtete Tragödie.

(Zu Heiner Müllers ›Philoktet‹)«, 278ff., in: Ortmann, Manfred (Hg.): Materialien zu Spectaculum 1-

25, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984).

32 Vgl. Jourdheuil, Jean: »Heiner Müllers Philoktet. Ein Palimpsest«, 379–391, in: Tigges, Stefan/

Deutsch-Schreiner, Evelyn/Pewny, Katharina (Hg.): Zwischenspiele. Neue Texte, Wahrnehmungs- und

Fiktionsräume in Theater, Tanz und Performance, Bielefeld: transcript 2010, 380.

33 Vgl. Etzold, Jörn: »Arbeit/Sprechen: Überlegungen zu ›Mauser‹«, 99–112, in: Goebbels, Heiner/

Müller-Schöll, Nikolaus (Hg.): Heiner Müller sprechen, Berlin: Theater der Zeit 2009, 107f.

34 Vgl. Müller, Heiner: »Drei Punkte. Zu ›PHILOKTET‹«, 158, in: Ders.:Werke 8. Schriften, hg. v. Hörnigk,

Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, 158.

35 Das wurde in der Diskussion der Hamburgischen Dramaturgie Lessings und der theoretischen Ar-

beiten von Wellbery und Kittler deutlich. Vgl. dazu in der vorliegenden Studie, 306ff.

36 Lehmann: »Tragödie und postdramatisches Theater«, 157. Vgl. dazu auch Dupont: Aristoteles oder

Der Vampir des westlichen Theaters. Sie spricht von einer mumifizierenden Bewahrung des Theaters

(vgl. ebd., 70).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

würdiger geworden ist, war es jedoch auch schon vorher kaum haltbar gewesen. Viele

der äußerlich zunächst dialogisch erscheinenden Texte Müllers, zu denen auch das hier

besprochene Stück Philoktet zu zählen wäre, sind Lehmann zufolge monologisch, weil

sie den szenischen Ablauf auch bereits im Dialog stillstellen.37 Das gelte auch für den

im klassischen Drama geradezu paradigmatischen Entscheidungsmonolog, in dem das

Subjekt sich imdialektisch-dramatischenDiskurs alsDialog undSelbstgespräch konsti-

tuiere.Wie Lehmann schreibt, bildet sich, in einer »doppelte[n] Abweichung von einem

intersubjektiven Prozess der Kommunikation«, die »allegorische Gestalt von Kollektiven

als Kollektivsubjekten« unddie »chorische Schilderung einer gemeinsamenErfahrungs-

welt« heraus.38

Bei aller Sinnfälligkeit der einzelnen Beobachtungen Lehmanns und trotz der be-

rechtigten Verortung Müllers in einer sich mit dem Kanon des dramatischen Theaters

unddessen ästhetischen, politischen und geschichtsphilosophischen Implikationen kri-

tisch auseinandersetzenden Haltung: Der Dialog scheint in einer solchen Lesart aus-

schließlich diejenige Auffassung seiner theoretischen Funktion zu bestätigen, welche er

imHinblick auf die klassische Form des Dramas eingenommen hat und auch fürMüller

weiterhin einnehmen soll. Der Dialog wird darauf reduziert, für die bereits angeführte

»›Vereinigung‹ im ästhetischen Schein« zu bürgen.Oder aber er ist dort bereitsmonolo-

gisch,wo er demäußerenAnschein nach zwar vorzufindenwar, gewährleistet aber dann

schon nichtmehr die ihm zugeschriebene »›Vereinigung‹ im ästhetischen Schein«.Mül-

ler jedoch schafft den Dialog nicht ab, sondern umreißt entlang der Vorstellung einer

»Revision des Revisionismus«39 ein radikalisiertes Verständnis des Dialogs.

Drama, Dialog, Totenbeschwörung

In der folgenden Analyse ist die Annahme anleitend, dass Müller, nicht zuletzt mit den

berühmt gewordenen Formulierungen um das Drama als Totenbeschwörung und des

Dialogs mit den Toten ein eigener und emphatischer Beitrag in der Sache des Dialogs

zuzugestehen ist. Während die tradierte Form des Dramas im 18. und 19. Jahrhundert

wie auch das Verhältnis der dramatischen Tradition zu sich selbst fürMüller der Ideolo-

gie einer »›Vereinigung‹ im ästhetischen Schein« zuzuordnen ist,mit der er sich kritisch

auseinandersetzt, scheint der Dialog eine viel weniger eindeutige Rolle einzunehmen,

als ihm ausgehend von der Formulierung der Krise des Dramas und der Beschreibung

des Postdramatischen zugestanden werden kann.

37 Vgl. Lehmann: »ZwischenMonolog und Chor«, 12. Diese Beobachtung kommt auf einemerkwürdi-

ge Weise mit einer Formulierung Erich Honeckers überein, demzufolge Widersprüche verabsolu-

tiert und die Gesetze der dialektischen Entwicklung missachtet werden (vgl. Honecker, Erich: »vor

dem 11. Plenum, 1965«, 111, in: Storch, Wolfgang/Ruschkowski, Klaudia (Hg.): Die Lücke im System.

Philoktet; Heiner Müller Werkbuch, Berlin: Theater der Zeit 2005). Genia Schulz hat diese Tendenz

bei Müller mit Blick auf sein Interesse an den inneren Spaltungen des Ideals mit dem von Bloch

beschriebenen Kältestrom im Marxismus verglichen. Philoktets Perspektive auf die deutsche Ge-

schichte sei jedoch auch im Sinne eines Ideendramas verallgemeinert und müsse in einem weite-

ren Zusammenhang betrachtet werden (vgl. Schulz: Heiner Müller, 11/16).

38 Lehmann: »Zwischen Monolog und Chor«, 16ff.

39 Müller: »Fatzer ± Keuner«,W8, 227.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 353

Müller bezieht sich im Sinne »einer Wiederkehr des Gleichen als eines anderen«,40

auf das Prinzip des Dialogs und die Gattung des Dramas, welche das Einheitsdenken

und eine in sich geschlossene Gegenwart vermeintlich vorrangig repräsentiert hatten.

Einer Aufhebung in Stimmigkeit, die dem Dialog als einem Prinzip des archeoteleolo-

gischen Einheitsdenkens zur Erzeugung einer dramatischen Gegenwart bei Szondi und

Lehmann zugrunde liegt und auf eine Gleichsetzung mit jenem »eigentlich Hindurch-

wirkenden«41 bei Hegel zurückzuführen ist, scheint Müller keinen Raum geben zu wol-

len.Das verdeutlicheneinige seiner Formulierungenumden»Dialogmit denToten«und

das Drama als »Totenbeschwörung«. Drei Beispiele sollen hier kommentiert werden:

Jeder neue Text steht in Beziehung zu einer ganzen Menge älterer Texte, von anderen

Autoren, und verändert auch den Blick auf sie. Mein Umgang mit alten Stoffen und

Texten ist auch ein Umgang mit einer Nachwelt. Es ist, wenn Sie so wollen, ein Dialog

mit den Toten.42

Die Hervorhebung eines Umgangs mit der Nachwelt von Texten anderer Autoren, der

den Blick auf das eigene Schreiben beeinflusst und verschiebt, betont die Geschicht-

lichkeit der Literatur und die Unmöglichkeit eines unmittelbaren Zugangs, sei es zum

Schreiben der Anderen oder aber dem eigenen Schreiben. Eine daran anschließend for-

mulierbare Chronologie, Kausalität oder Linearität der Geschichte wird verworfen und

die Vor- undNachwelt fällt imBlick durch dieHistorie auf asymmetrischeWeise zusam-

men, nicht jedoch in eins. Weil die Nachwelt der älteren Texte auch zu einer Nachwelt

der neuen Texte werden kann und damit immer neue veränderte Blicke entstehen kön-

nen, schließendieTotenauchdieUngeborenenein.WennMüller denBegriff desDialogs

wählt, um dieMittelbarkeit eines verstehendenUm- und Zugangs imBereich des litera-

rischen Schreibens undderGeschichte (der Literatur) zumAusdruck zu bringen, scheint

er für ihn nicht schlichtweg Medium oder Methode von Erkenntnis ausgehend von ei-

ner jeweiligen Selbstpräsenz oder Ko-Präsenz von Gegenwart und Vergangenheit oder

Ich und Gegenüber zu sein. Der Dialog mit den Toten als Teiloperation des Schreibens

findet in einem Kreuzungsbereich der Vergangenheit und der Zukunft statt, als der die

Gegenwart gefasst werden kann. Er ist damit auch als ein Prozess zu begreifen, der die

Linearität, etwa die Linearität einer Einflussgeschichte zugunsten eines Nachdenkens

über die Nachwelt aufbricht, dessen Radikalität erst mit dem zweiten zuvor angeführ-

ten Zitat wirklich deutlich und nachvollziehbar wird.

Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft. Manmuß die Anwesenheit der Toten als Dialog-

partner oder Dialogstörer akzeptieren – Zukunft entsteht allein aus dem Dialog mit

den Toten.43

40 Müller: »Was gebraucht wird: mehr Utopie…«,W 10, 335.

41 Vgl. Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik III, 480. Vgl. dazu im vorliegenden Band, 287.

42 Müller, Heiner: »Was ein Kunstwerk kann, ist Sehnsucht wecken nach einem anderen Zustand der

Welt. Ein Gespräch mit Urs Jenny und Hellmuth Karasek über VERKOMMENES UFER, den Voyeu-

rismus und die Aufführungspraxis in beiden deutschen Staaten [1983]«, 266–279, in: Ders.:Werke

10. Gespräche 1, hg. v. Hörnigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, 276.

43 Müller: »Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft«,W 11, 614.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

An dieser Stelle wird die Zukunft als Erfordernis von Differenz und einer anderen Ge-

genwart eingeführt, die auf eine ihrerseits unverfügbare Vergangenheit zurückgewor-

fen ist. Die Liebe zu den Toten ist eine Liebe zur Zukunft. Die Toten sind insofern Dia-

log-Partner und -störer, als ihre Anwesenheit schlichtweg akzeptiert und angenommen

werden muss. Der Dialog mit den Toten propagiert kein symmetrisches Verhältnis und

steht nicht im Zeichen einer reziproken Anerkennung. Einerseits eröffnet der Bezug auf

den Mythos seitens Odysseus die Möglichkeit einer Schändung Philoktets, was mit der

erotisch-sadistischen Komponente der Nekrophilie umschrieben ist. Andererseits ent-

zieht sich der Getötete der Gegenwart.Die von den Toten ausgehende Partnerschaft und

Störung wird als ständige Begleitung und als Teil des Selbstverhältnisses begriffen, die

Verwiesenheit auf eine radikale Andersheit. Nur vermittels einer Partnerschaft mit den

im emphatischen Sinne unverfügbaren Toten kann es die Zukunft eines Selbstverhält-

nisses geben. Der Bezug eines Ich oder einer Gegenwart zu sich selbst als Anderes geht

mit der Möglichkeit von Zukunft unter dem Gesichtspunkt von Differenz einher.

Eine Funktion von Drama ist Totenbeschwörung – der Dialog mit den Toten darf nicht

abreißen, bis sie herausgeben, was an Zukunft mit ihnen begraben worden ist.44

Der Bezug zu den Toten, so verdeutlicht diese Passage, weist nicht die Zeitregistratur

derGegenwärtigkeit undderGegenwart auf, sondern verlangt dieKontaktaufnahmemit

dem, was sich der Vergegenwärtigung auf radikale Weise entzieht. »Die Toten bleiben

jung«, wie Müller mit Bezug auf Anna Seghers Roman sagt,45 weil sie nicht verworfen,

vergessenoder heroisiert sind, sondern alsVergangeneVergangenheit bleibenunddarin

aber auch nicht vollständig erkannt werden. Für den Dialog wird damit die Herausfor-

derung einer Bezugnahme auf ein Anderes formuliert, das sich der Verfügbarmachung

entzieht und verwehrt, also als Negativität zu begreifen ist. Wenn Zukunft nicht ohne

einen Dialog mit den Toten denkbar ist, dann wäre ein Dialog ohne Tote und den mit

ihnen versprochenen Auftritt einer uneinholbaren Differenz ohne Zukunft und folglich

nicht einmal mehr Dialog.

ImGegensatz zumTitel des in 41AntwortenübertragenenGesprächs »Dialogegibt es

heute nichtmehr«46 sprichtMüller demDialog in diesen Passagen nicht die Existenz ab,

sondern bestärkt ihn gegen den eigenen Zweifel. Das ist kein Widerspruch und ermög-

licht sogar eine Präzisierung. Der Plural im Titel des Gesprächs »Dialoge« verwirft den

naiven Gedanken eines Auftauchens hier und dort möglicher Dialoge. Aus der Formu-

lierung Müllers lässt sich ableiten, dass Politik die Kunst des Möglichen sei, Kunst aber

mit dem Unmöglichen zu tun habe.47 In der Antwort (12) im Gespräch ist darüber hin-

aus von einer schwierigen Dialog-Form und einer zunehmend sprachloser werdenden

44 Müller: »Was gebraucht wird: mehr Utopie…«,W 10, 335.

45 Müller, Heiner: »Einenhistorischen Stoff sauber abschildern, das kann ich nicht. EinGespräch beim

Wisconsin Workshop in Madison/USA über Geschichtsdrama und Lehrstücke sowie über den pro-

duktiven Umgangmit Brecht und Artaud [1975]«, 74–98, in: Ders.:Werke 10. Gespräche 1, hg. v. Hör-

nigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, 88.

46 Vgl. Müller, Heiner: »Dialoge gibt es nicht mehr« 467–484, in: Ders.:Werke 8. Schriften, hg. v. Hör-

nigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005.

47 Vgl. Müller: »Ein Gespräch zwischen Wolfgang Heise und Heiner Müller«,W 10, 514.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 355

Kommunikation die Rede.48 Ein emphatischer Dialog anstelle von vielfältigen Dialogen

beruht nicht auf dem an einer Idealform orientiertem Möglichkeitshorizont von Kom-

munikabilität.Weil auch fürMüller das von Szondi auf Beckett gemünzte Diktum eines

»Dialogs in Trümmern« gilt,49 zeichnet sich der Dialog vielmehr durch eine Schwierig-

keit, vielleicht sogar eineUnmöglichkeit aus, in derenAnschluss er jedoch nicht gänzlich

verworfen werden kann.

7.2 Szene des Innen der Bühne: Philoktet

Wie der Text von Sophokles beginnt auch die Philoktet-Bearbeitung Müllers etwa zehn

Jahre nach Beginn des trojanischen Krieges.Die bereits erwähnteWiederaufnahme und

Überschreibungder antikenTragödie ist dabei selbst thematisch.Derwegen seiner stin-

kendenWunde und seiner Schmerzensschreie von Odysseus auf der Insel Lemnos aus-

gesetzte Philoktet ist von einemHindernis zur unerlässlichen Schlüsselfigur für die Er-

oberung Trojas geworden. Die Gründung der Polis als Kriegsgemeinschaft im Zug ge-

gen Troja ist zwar einerseits auf die Opferung Philoktets zurückzuführen. Diese erzielt

jedoch nicht den gewünschten Erfolg und zehn Jahre später ist deutlich geworden, dass

der geopferte Philoktet doch wieder benötigt wird. Das Opfer muss zurückgenommen

werden.Nach der Regieanweisung »Küste« treten die beiden Figuren Odysseus undNe-

optolemos auf:

ODYSSEUS. Das ist der Platz, Lemnos. Hier Sohn Achills,

Hab ich den Mann aus Lemnos ausgesetzt

Den Philoktet, in unserm Dienst verwundet

Uns nicht mehr dienlich seit dem, Eiter drang

Aus seiner Wunde stinkend, sein Gebrüll

Kürzte den Schlaf und gellte mißlich in

Das vorgeschriebene Schweigen bei den Opfern. (P, 291)

Bereits in dieser frühen Szene des Stückes fällt einerseits auf, dass »Schweigen«50 spezi-

ell imDeutschen die Unterlassung oder Unterdrückung der Rede inWorten bezeichnet.

Auch wenn es somit nicht das Tönen der Stimme in einem weiteren Sinne umfasst – so

kann das von Philoktet ausgehende Gebrüll bezeichnet werden –, weist es Odysseus in-

direkt als zur sprachlichen Rede zugehörig aus. Zum anderen wird deutlich, dass von

einer Verletzung der Schweigevorschrift die Rede ist, nicht abermehr einer Störung des

Anrührens von Weiheguss und Rauchopfer, wie das im Sophoklestext der Fall ist. Das

gesamte Feldheer ist dort durch die Misstöne des Philoktets in Bann gehalten.51 Weni-

ger der Opferkult als gemeinsame Praxis, auf die sich alle Beteiligten einlassenmüssen,

48 Vgl. Müller: »Dialoge gibt es nicht mehr«,W8, 472.

49 Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas, 90.

50 Vgl. Grimm, Jacob/Grimm, Wilhelm: »Schweigen«, in: Deutsches Wörterbuch, Bd. 9, Leipzig: Hirzel,

1899, 2423.

51 Vgl. Sophokles: Philoktet, 7.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ist in Müllers Auslegung des Mythos beeinträchtigt, sondern die Bereitschaft der Betei-

ligten und die mit dieser Praxis einhergehenden Zwecke. Es ließe sich schlussfolgern,

dass es um die Aufführung des Opfersmit dem Ziel des Funktionierens und des Zusam-

menhalts, derMoral und Folgsamkeit der Truppe geht.Müller veranschaulicht, dass der

Opferkult den Charakter einer Aufführung hat und die Funktion aufweist, das geopferte

Leben in eine Mittel-Zweck-Relation zu setzen. Die vorliegende Untersuchung wendet

sich in einem ersten Schritt den Begriffen von Mythos und Gemeinschaft zu, die unter

dem Aspekt der Verfertigung eines »Innen« besprochen werden, welcher im Prolog be-

reits thematisch herausgestellt wird. Der Darsteller des Philoktet tritt in einer Clowns-

maske auf und kündigt an, dass es im Folgenden für das Leben nichts zu lernen gebe.

Dem Publikumwird durch die in der Regieanweisung angekündigte Öffnung der Türen

noch einmal die Möglichkeit gegeben, den Saal zu verlassen (»Wer passen will, der kann

sich jetzt entfernen.« [P, 291]), bevor sich die Saaltüren schließen und die Zuschauer:in-

nen im Inneren desTheaters eingeschlossen sind.

Indienstnahme und Opfer des Einzelnen

Philoktet war ein Störfaktor für eine gelungene Inszenierung der Opfergaben, weil er

die ritualisierte Vorgehensweise unterbunden hatte. Der Umgang mit ihm im Vorfeld

des Geschehens im Stück hingegen gleicht einer auf die Bühne gebrachtenOpferung für

die Zwecke des Trojaprojektes, dem sich alle Griechen, insbesondere aber die Kriegsher-

ren unterzuordnen haben. Philoktet ist eine Bedrohung derMission Troja, die ihrerseits

von Odysseus später indirekt nur als »unsere Sache« (P, 296) bezeichnet wird. Aus die-

ser Bedrohung heraus wurde die Aussetzung Philoktets auf der Insel Lemnos von Odys-

seus beschlossen. Odysseus konkretisiert in seiner das Stück eröffnenden Ansprache an

Neoptolemos das Problem mit Philoktet als eines der Dienstbarkeit des Einzelnen für

die Ziele der Heerschar, wurde Philoktet doch »in unserm Dienst verwundet« (P, 291).

Philoktets stinkende Wunde und sein ohrenbetäubendes Gebrüll hinderten die Kampf-

gefährten am Schlafen und unterbrachen das vorgeschriebene Schweigen bei den Op-

fern. Gleichrangig stehen die für den anstehenden Kampf hinderliche Übermüdung der

Soldaten und die Verletzung der Schweigeflicht während der Opfergaben nebeneinan-

der. Ausschlaggebend für Philoktets Opferung vor Beginn der Kriegshandlungen – die-

se liegt bei Müller wie auch in der Sophokles-Bearbeitung vor der Handlung – sowie für

die nachfolgende Begründung für seine Rückholaktion nach der bereits zehn Jahre an-

dauernden Belagerung Trojas ist nunmehr der Gehorsam der gegen Troja in den Krieg

ziehenden Armee.Die göttlicheWeisung, das Schwinden der Göttergunst oder der Ora-

kelspruch des Sehers erscheinen als nicht mehr entscheidend.52 Das legt eine Textpas-

sage nahe, in der Odysseus sein Vorgehen gegenüber Neoptolemos darlegt:

[ODYSSEUS.] Ich brauch dich lebend und noch brauchst du mich so.

Mit tausend Speeren ist mein Speer begabt

Vom Zufall der Geburt, mit tausend deiner

Und tausend Speere sind mit dem behalten

52 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 357

Oder verloren, wenn du mir versagst.

Das wars warum ich dich nach Troja schleppte

Von Skyros weg, eh du das Leben schmecktest

[…]

Wir brauchten dich, sie in die Schlacht zu haun

Wie wir den brauchen jetzt für seine Mannschaft

[…]

Setz ich den Fuß aufs Festland ohne den

Kehrt seine Mannschaft unserm Krieg den Rücken (P, 294)

Odysseus handelt durchgängig in dem von ihm proklamierten Bewusstsein einer unab-

dinglichen Geschlossenheit, der von den griechischen Kriegsherren angeführten Trup-

penteile, der »Mannschaft«, wie er in seiner ersten längeren Rede gegenüber Neopto-

lemos geltend macht. Der Wert des Einzelnen bemisst sich durch seinen Beitrag und

seine Brauchbarkeit zum Zweck des zu erlangenden Ganzen. »Unser Krieg« ist der Rah-

men seines Bezugs auf Andere und er ist bereit, sich für den Erfolg der Täuschung und

der Unwahrheit zu bedienen (vgl. P, 292). Odysseus und seine Lügen sind dabei von An-

fang an enttarnt. Die durchgängige Offenlegung der List und der Lüge durch Odysseus

wird dieser bis zumSchluss durchhalten. Anders als bei Sophokles, also nichtmit der an

die persönliche Geschichte Philoktets rührenden deus ex machina Herakles,53 verwertet

Odysseus sogar Philoktets Tod noch als Ressource und schafft das Ärgernis des Ausge-

stoßenen, der sich zunächst nicht gewinnbringend opfern lässt, bei Seite. Neoptoloe-

mos’Mord amVerstoßenen, der sich in einemZwischenbereich vonWeigerung undUn-

fähigkeit bewegt,wieder in das Projekt Troja einzusteigen,wird schlussendlich gewinn-

bringend für eine gemeinschaftserneuernde und für den Zweck der Kriegsführung för-

derliche Einstellung der Soldaten genutzt: »Wenn uns der Fisch lebendig nicht ins Netz

ging/Mag uns zum Köder brauchbar sein der tote.« (P, 325)

Die Opferung des geschicktesten Bogenschützens der Griechen, der mit dem von

Hephaistos gefertigten und von Herakles geerbten Kriegsgerät ausgerüstet ist, dient

Müllers Odysseus somit zunächst der Konstitution einer Kriegsgemeinschaft und der

vorbeugenden Antizipation ihrer Störanfälligkeit. Hier wird eine Verbindung von Spra-

che und Krieg aufgemacht, auf die Nägele in seinem Aufsatz zu Philoktet hingewiesen

hat. Odysseus ist, weil er zoon logon echon ist, sogleich zoon politikon.54 Die Lüge ist nicht

53 Das Erscheinen desHerakles in der Luft bildet den abrupten Schluss amEnde des 4. Auftritts in der

Tragödie von Sophokles. Er verspricht Philoktet nach den Qualen des Lebens nach seinem Vorbild

diemit der Eroberung Trojas einhergehendeHeilungderWunde amFußund eine derGottesfurcht

geschuldete Aussicht auf ein ruhmreiches Ableben. Philoktets Überzeugung drückt sich insbeson-

dere durch eine Freude über den »ersehnten Laut« aus, und die Ankündigung gegenüber Heraklas

»deinen Worten ungehorsam nicht [zu] sein.« (Vgl. Sophokles: Philoktet, V. 1409ff., bes. V. 1445ff.)

Insbesondere dieses spezielle Augenmerk auf die Sprache als Anziehungskraft für Philoktet, die

bereits in der Sophoklesbearbeitung eine wichtige Rolle spielt, wird von Müller aufgegriffen und

variiert. Vgl. ebd., V. 234ff.: »O liebste Sprache! Ah, auch zu erhalten nur/die Anrede von einem

solchen Mann nach langer Zeit!«

54 Dem im Arendt-Kapitel nachgezeichneten Zusammenhang von Sprache und Politik gibt Müller

eine gänzlich andere, zunächst geradezu entgegengesetzte Wendung. Während sich Arendt kri-

tisch, aber insgesamt eher affirmativ auf die griechisch-europäische und philosophische Tradition

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ein besonderer Modus der Sprache, dessen sich Odysseus als moralisch zweifelhaft

handelndes Individuum bedient, sondern aufgrund einer Gewalt der Sprache immer

schon am Werk.55 Politik, Sprache und Krieg sind keine einfach voneinander zu tren-

nenden Sphären, weil Pfeil (»glossa«) und Zunge (»glochis«) einen latent gemeinsamen

etymologischen Horizont aufweisen. Die Zunge, mächtiger als jede Waffe, ist dabei

nicht nur in besonderen Fällen, sondern als solche spitz. Die Physis, als von Sprache

verwundete, Geschrei und Gestank hervorrufend, stört den herkömmlichen Gebrauch

der Sprache.56 Deswegen muss Odysseus, der nicht erst seit Adorno und Horkheimers

Lektüre der Odyssee der listenreiche und intrigante Verschwörer und Polytropos ist,

sondern auch schon bei Homer und auch bei Sophokles,57 jeden und alles ausschließen,

der oder das ein Gelingen des von ihm durchzuführenden Vorhabens bedroht. Er ist

»das Eisen, das ihn [Philoktet] abschnitt« (vgl. P, 292). Odysseus hat als zoon politikon

die Befähigung, denjenigen Elementen, welche die Gemeinschaft gefährden, einen Ort

außerhalb zuzuweisen. »Das ist der Platz, Lemnos.« (P, 291) Der Platzeinweiser Odysseus

ist Kartograph in dem Sinne, als er Griechenland und das Ziel der Griechen, Troja zu

erobern, von Philoktet abtrennen kann und mit ihm und Lemnos einen Ort des Außen

zuweist. Philoktet, der auf Lemnos mehr einem Tier als einem Menschen gleicht, so

Neoptolemos (vgl. P, 298), muss eingefangen und in die Gemeinschaft zurückgeführt

werden. Das ausgeworfene Netz gilt einem schlüpfrigen Fisch und Neoptolemos, der

gelegentlich als eine moralische Figur in dieser Dreiecksgeschichte dargestellt worden

ist,58 kann sich der Sprache Odysseus’ nicht erwehren. Er wird sich den Anweisungen

Odysseus’ bis zum Ende beugen. Müller hielt diese spezielle Konstellation in einem

seiner kurzen, pointierten Sätze fest: »Der Humanismus trägt Uniform.«59 Ein ver-

meintlich am Menschen ausgerichteter Idealismus entpuppt sich als Ideologie, die den

Menschen auf ein bestimmtes Erscheinungsbild bringt und damit in eine Form gießt

und züchtigt. Der Handlungs- und Bewegungsspielraumwird stark eingeschränkt.

bezieht, um diese umzudeuten, wird Sprache und Politik bei Müller unter den Blickwinkel eines

geschichtsphilosophischen Pessimismus gestellt. Dennoch ergeben sich imHinblick auf die Frage

der Richtung des Dialogs Berührungspunkte. Der Dialog zielt auf ein Unverfügbares und mithin

nur negativ Beschreibbares, das bei Müller als »Außen« gefasst wird und bei Arendt mit der Wen-

dung »alle Andern und alles Andere« umrissen ist. Vgl. dazu im vorliegenden Band, 183f./194ff.

55 Vgl. Nägele, Rainer: »Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn«, 268–280, in: Storch, Wolf-

gang/Ruschkowski, Klaudia (Hg.): Die Lücke im System. Philoktet; Heiner Müller Werkbuch, Berlin:

Theater der Zeit 2005, 271; vgl. Fiorentino, Francesco: »›MeinHaß gehörtmir‹«, 246–259, in: Storch,

Wolfgang/Ruschkowski, Klaudia (Hg.): Die Lücke im System. Philoktet; Heiner Müller Werkbuch, Ber-

lin: Theater der Zeit 2005, 248.

56 Vgl.Morel, Jean-Pierre: »Grenzfall Odysseus«, 292–302, in: Storch,Wolfgang/Ruschkowski, Klaudia

(Hg.): Die Lücke im System. Philoktet; Heiner Müller Werkbuch, Berlin: Theater der Zeit 2005, 301.

57 Vgl. Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufklärung, 50–87; vgl. Nägele: »Wahrheit und Lüge im au-

ßermoralischen Sinn«, 268; vgl. Söring: »Das Schreien des Philoktet«, 162.

58 Vgl. Eke, Norbert O.: Heiner Müller, Stuttgart: Reclam 1999, 107.

59 Müller: »Brief an den Regisseur«,W8, 259.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 359

Odysseus, Mythos, Gemeinschaft

Philoktet, so ließe sich festhalten, gilt dabei gleichzeitig als Gefährdung und Möglich-

keit jener Gemeinschaft, die als Vorwand für die Formierung der Armeen herangezogen

wird.Die für den Grenzfall des Krieges anvisierte Gemeinschaft hat die Form angenom-

men, welche Helmuth Plessner 1924 als das Idol eines Zeitalters beschreibt. Ist sie bei

Müller zwar nicht zunächst als Ausgleich zu der auch in anderen soziologischen Klassi-

kern beschriebenen »Härte und Schalheit« des modernen Lebens, als seliges Gegenbild

zur »Rechenhaftigkeit« undbrutalen »Geschäftemacherei« derVergesellschaftung im 19.

Jahrhundert und den in der Folge »unter Großstadt, Maschinentum und Entwurzelung

Leidenden«60 gefasst, so fällt die von Odysseus proklamierte Vorstellung der Gemein-

schaft doch in oder sogar hinter das zurück, dem sie Plessner zufolge entgegengestellt

wird.Bei Plessner heißt es sinngemäß:WährenddieGemeinschaft als Ideologie derAus-

geschlossenen verständlich sei, entfalte sie eine Anziehungskraft, die auf das Ideal eines

gemeinsamen Aufgehens in einer übergreifenden organischen Bindung abzielt, indem

sie sich von einer Technisierung und Artifizialisierung menschlicher Beziehungen ab-

grenzt.DieGemeinschaftwirddabei, so umreißt Plessner das ihr dialektisch-immanen-

te Risiko, zum autoritären Zerrbild des unmittelbaren, gemeinsamen Lebens.61 Die Ge-

fahren eines solchen Verständnisses der Gemeinschaft beschreibt auch Müller konkret

und wählt dabei die gleiche Formulierung einer »Bindung«:

60 Vgl. Plessner, Helmuth: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus, Frankfurt/M:

Suhrkamp 2016, 28. Auch Georg Simmel bringt in »Die Großstädte und das Geistesleben« Geld-

wirtschaft und Verstandesherrschaft zusammen, was in den modernen Großstädten des ausge-

henden 19. Jahrhunderts zu Anpassungen der Persönlichkeit des Menschen führe. Diese fasst er

als »Steigerung des Nervenlebens« (vgl. Simmel: »Die Großstädte und das Geistesleben«, 116). Ei-

ne Sachlichkeit im Umgang mit Menschen und Dingen komme in der zwiefachen Gestalt einer

formalen Gerechtigkeit auf der einen und einer rücksichtslosen Härte auf der anderen Seite zu-

sammen (vgl. ebd., 118). Während davon ausgehend dem Individuum der Trieb zu einem »indivi-

duellsten persönlichen Dasein« nahegelegt sei (vgl. ebd., 129), und ihm im Selbsterhaltungstrieb

negatives soziales Verhalten abverlangtwerde (vgl. ebd., 122), sei dies auchAntrieb zurAusbildung

von politischen und familiären Gruppen, Parteien- und Religionsgenossenschaften, deren Selbst-

erhaltungstrieb im jungen Stadium wiederum strenge Selbsterhaltung und zentripetale Einheit

erfordert (vgl. ebd., 124). Individualisierungsdruck und Gemeinschaftssehnsucht lassen sich un-

ter diesen Vorzeichen als zwei Seiten der gleichen Medaille eines herausgeforderten Individuums

betrachten.

Eine Brücke ließe sich hiervon ausgehend auch zum Argument Max Webers zu einer Vergesell-

schaftung ausgehend von bürokratischer Herrschaft schlagen, die ebenso von einer Dominanz

der Geldwirtschaft ausgeht. Die mit Simmel und Plessner beschriebenen Effekte von Individua-

lisierungsdruck und Gemeinschaftssehnsucht ließen sich als diejenigen weittragenden allgemei-

nen Kulturwirkungen begreifen, welcheWeber in seiner Beschreibung eines Vordringens rationa-

ler bürokratischer Herrschaftsstruktur nicht analysiert. Die Herausbildung von »Rationalismus«,

»Sachlichkeit«, »Berufs- und Fachmenschentum«, so Weber, habe zweifelsfrei eine weitverzweig-

te Wirkung auf die Lebensgestaltung über die Institutionen von Erziehung und Bildung hinaus

(vgl. Weber:Wirtschaft und Gesellschaft, 576).

61 Vgl. Plessner: Grenzen der Gemeinschaft, 44.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Das entstandene Vakuum [der Ent-Bindung von der transzendentalen Bindung] füllt

dann der Nationalismus. Der ist im sozialistischen Machtbereich die erste Erschei-

nungsform des ›Gott ist tot‹-Traumas aus dem 19. Jahrhundert. Wenn Gott tot ist, die

Utopie hinfällig, gibt es keine Werte mehr. Daraus kann Freiheit entstehen, aber auch

viel schlimmere Bindungen als vorher.62

Die Verbundenheit mit der Sphäre der Politik legt nahe: Was bei Sophokles noch expli-

zit mit der Gunst der Götter in Verbindung gebracht wird, die den wichtigen Fahrtwind

nach Troja gewähren, ist in Müllers Text trotz der Verbundenheit mit dem Mythos und

dessenBearbeitungbei Sophokles entsakralisiert und in einen funktionalen, instrumen-

tell-gemeinschaftsstiftenden Mythos eines modernen Denkens der Gemeinschaft um-

geschlagen. Das bekräftigt Odysseus ein weiteres Mal kurz bevor der von schlechtem

Gewissen geplagte Neoptolemos den Bogen an den belogenen Philoktet zurückgeben

möchte, indem er die Frage nach den Göttern verwirft und ein Leben unter Menschen

als Maßgabe allen Handelns ausweist:

[ODYSSEUS.] So weit sind wir gegangen in der Sache

Im Netz aus eignem und aus fremdem Schritt

Daß uns kein Weg herausgeht als der weitre.

Spuck aus dein Mitgefühl, es schmeckt nach Blut

Kein Platz für Tugend hier und keine Zeit jetzt

Frag nach den Göttern nicht, mit Menschen lebst du

Bei Göttern, wenn die Zeit ist, lern es anders. (P, 319)

Eine sendungsbewusste und alle Handlungsmöglichkeiten auslotende Führerfigur

Odysseus – die Gemeinschaft bringe stets eine Herrenmoral hervor, so Plessner63 –

steht bei Müller anstelle von Orakelspruch und Götterwillen in der Bearbeitung des So-

phokles. Und Odysseus sieht für Neoptolemos eine vermittelnde Rolle vor, in der dieser

Mittel zumZweck ist, bezeichnet er ihn dochmehrfach als einNetz (P, 292/296f.), dessen

er sich bedienenmöchte.Wie Philoktet hasst auch Neoptolemos Odysseus, kommt aber

nicht umhin, für die Sache und damit auch in seinemDienst zu handeln. Von Odysseus

um das Erbe der Waffen seines Vaters Achill gebracht, verbindet Neoptolemos ein Be-

trug mit dem auf Lemnos ausgesetzten Philoktet. Die zwischen den beiden bestehende

Verbundenheit soll er zur Erlangung seines Vertrauens ausnutzen, so die Anweisung

Odysseus’.Neoptolemos gibt nun vor, sich auf demHeimweg zu befinden, vomHass ge-

genüberOdysseus und denGriechen angetrieben.Diese glaubwürdige Lüge (vgl. P, 296),

so Odysseus’ Überlegung, stimmt Philoktet, dessen Hass für ihn selbst er sich sicher

ist (»lieber ja/Als irgendeinem gibt er mir den Tod« [P, 292]), Neoptolemos gegenüber

wohlgesonnen. Der Plan sieht vor, dass Philoktet seinen Bogen übergibt und sie ihn

unbeschadet an Bord nehmen und verschleppen können. In einem der Erläuterung der

List vorausgehenden Wortwechsel sieht Odysseus vor, den widerwilligen Neoptolemos

mit dem drohenden Untergang desWir in die gemeinsame Sache zu verpflichten:

62 Müller: »Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft«,W 11, 601.

63 Plessner: Grenzen der Gemeinschaft, 43.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 361

[ODYSSEUS.] Zum Dieb und Lügner bist du schlecht begabt

Ich weiß es. Süß aber, Sohn Achills, ist der Sieg.

Drum einen Tag lang, länger brauchts nicht, schwärz

Die Zunge, dann in Tugend wie du willst

Solang sie dauert, leb du deine Zeit

Ins Schwarze gehen wir alle, weigerst dus.

NEOPTOLEMOS. Aus faulem Grund wächst wohl ein Gutes nicht.

ODYSSEUS. Eins ist der Grund, ein andres ist der Baum.

NEOPTOLEMOS. Den Baum nach seiner Wurzel fragt der Sturm.

ODYSSEUS. Den Wald nicht fragt er.

NEOPTOLEMOS. Den das Feuer frißt.

ODYSSEUS. Oder, den Grund umgrabend ganz, die Flut.

Am dritten stirbt das andre, was kommt geht

Und weitres reden wir auf Trojas Trümmern. (P, 294f.)

Während er zunächst noch widerspricht, besinnt sich Neoptolemos nach diesem Ge-

spräch. Odysseus stimmt ihn in seinem Zweifel durch den erläuterten Plan und eine di-

rekte Gewaltandrohung um: »Mein Haß gehört dem Feind, so wills die Pflicht/Bis Troja

aufhört.« (P, 296) Der Krieg gegen Troja fungiert als der unhinterfragbare Telos der ge-

meinschaftlichen Produktivität imSchlachten,welche die Produktion der Gemeinschaft

begründet und die Lügen rechtfertigt, die Philoktet an Bord des Schiffes bringen sollen

und vor denen Neoptolemos zurückschreckt. Mit einem gewaltlüsternen und kompro-

misslosenProfil ausgestattet, richtetMüllerOdysseus alsGeschichtsteleologen aus,dem

der Satz Benjamins, die Geschichte werde von den Siegern gemacht, zu der gewissen-

losen Moral verholfen hat, dass »die Geschichte der Völker in die Politik der Macher«64

aufgeht. Dabei ist es jedoch nicht mehr ausschließlich die einzelne Führerpersönlich-

keit, für welche die von Plessner beschriebene Treue und Opferbereitschaft in Kauf ge-

nommen werden. Ein Bewusstsein von ihnen durchströmt die Gemeinschaft, die trotz

DifferenzenvoneinerGleichgestimmtheit indergriechischenSpracheundderFolgsam-

keit gegenüber der gemeinsamen Sache geprägt ist. Odysseus als ihr Führer lenkt das

Gemeinschaftsbewusstsein, dem er seinerseits unterworfen bleibt. Er verweist auf eine

Tradition, die sich an die Stelle der durch die Führergestalt repräsentierten Mitte der

Gemeinschaft gesetzt hat, nun aber den Betrug des Einzelnen rechtfertigen soll:

ODYSSEUS. In diesem Handel bist du nicht der erste

Der was er nicht will tut. Wir tatens vor dir.

Dein Vater, der in Weiberkleider kroch

Ich wars der ihm die auszog mit der Maske

Des Kaufmanns, handelnd Web- und Mordgerät

Ausstellt ich beides vor den Weibern im

Palast, von denen eins ein Mann war, er

Dem Blick nicht kenntlich, und so war er kenntlich

An seiner Furcht vor Werkzeug, Lust auf Waffen.

Mich selber vorher fingen so die Fürsten

In ihren Krieg: als ich den Narren spielte

64 Müller: »Brief an den Regisseur«,W8, 261.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


362 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Salz streuend in die Furchen, hinterm Pflug

Im Joch die Ochsen meine Feldherrn nannte

Und die bekannten nicht zu kennen vorgab

Rissen sie von den Brüsten meines Weibs

Den Sohn und warfen den mir vor den Pflug

Kaum hielt ich das Gespann, zweimal vier Hufe

Das schwer zu haltende, einmal bewegt

Eh mir das teure Blut den Boden düngte

Den ich mit Salz verdarb, mich zu behalten

So war ich überführt heilen Verstandes

Und hatte keinen Weg mehr aus der Pflicht. (P, 296f.)

Odysseus hebt in dieser Textpassage seine eigene Einfügung in die Tradition eines säku-

larisierten Opferkults hervor. Die vonMüller hervorgehobene Tragik des Odysseus lässt

sich einer erstenHypothese zufolge so verstehen, dass er imMoment der Unterwerfung

der Anderen gleichermaßen Unterworfener ist. So führt Müllers Odysseus vor, wie die

Machthaber, die eigene Position und das Ganze im Lichte einer allgemein gültigen, so-

zialen Dienlichkeit erklärend, Macht über die Gemüter entfalten:65 »kein Leben ist/Auf

Lemnos, das der Krieg nicht braucht vor Troja.« (P, 293) DemHumankapital, dessen Ak-

quiseOdysseus verfolgt,wird inundmit seiner InszenierungdesMythosnachgegangen.

Müllers Stück verknüpft somit archaisch-gewalttätige undmoderneMerkmale und lotet

die Grenzwerte der Vorstellung einer Verwertbarkeit des Menschen aus. Auch Horkhei-

mer und Adorno schlagen eine solche Verknüpfung des Mythos mit dem Totalitarismus

vor: »Schon der originaleMythos enthält dasMoment der Lüge, das im Schwindelhaften

des Faschismus triumphiert, und der dieser der Aufklärung aufbürdet.«66 Es bleibt für

das Stück Philoktet entscheidend, dass Odysseus bis hin zum Ende aufführt, dass nicht

seine ethisch-moralische, individuelle Verkommenheit, sondern sein Bezug auf denMy-

thos mit dem Gebrauch einer Macht zur Vereinheitlichung zu tun hat. Dabei wird auch

deutlich, dass Odysseus präziser beschrieben ist, wenn er als Figur einer Form des Den-

kens gefasst wird undweniger als dramatis persona, wie es derHinweis auf den ›Grenzfall

Odysseus‹ seitens Müllers nahelegt:

Auf jeden Fall war er [Odysseus] in allenWest-Inszenierungen der Schurke, das war ein

ganz wesentlicher politischer, auch historischer Unterschied. Die Figur des Odysseus

ist ein Grenzfall. Das konnten sie nicht begreifen. Was nicht funktionierte imWesten,

war die Tragödie. Für die tragische Dimension der Geschichte gab es keinen Blick, nur

den sentimentalen.67

Odysseus ist Grenzfall und Grenzfigur, weil er eine Grenzüberschreitung vollzieht, die

sich imZusammenhang vonSpracheundGewalt imStückmanifestiert. In seiner langen

Ansprache an Philoktet, kurz vor dessen Tod, wiederholt Odysseus den Mythos seiner

Verbannung, stellt ihm den Ruhm in Aussicht, den er durch seine Hilfe erlangen kann

65 Vgl. Plessner: Grenzen der Gemeinschaft, 28.

66 Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufklärung, 52.

67 Müller: Krieg ohne Schlacht.W 9, 148.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 363

und koppelt seinWohlergehen an das eigene.Nicht nurwie, sondern insbesondere, dass

er die Geschichte desMythos noch einmal wiederholt, ist dabei entscheidend.Odysseus

präsentiert die »Imagination des Mythos«.68 Die Rede setzt mit den Worten ein »Laß

mich dir sagen, Niemand, wer du warst«, undmündet in der Drohung, Philoktet würde

die Aufgabe der Gemeinschaft gefährden (vgl. P, 320f.).

In Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht69 bringt Jean-Luc Nancy die Ge-

meinschaft und ihre Grenzen mit der Idee der Erfindung oder Neu-Erfindung der My-

thologie angesichts einesWissens umdenMachtverlust desMythos in der Romantik zu-

sammen. Er formuliert eine spezifische Funktion des Mythos in der Moderne, die er als

»Mythos des Mythos« bezeichnet. Die Phantastik des Mythos des Mythos, der die Ge-

meinschaft in eins bildet, kann im Zusammenhang des 19. Jahrhunderts als Reaktion

auf die nachmetaphysischen Philosophien, insbesondere aber derjenigen Kants, erach-

tet werden. Im Moment des Denkens einer Freisetzung des menschlichen Urteilsver-

mögens, dessen desintegrative Gefahren gesehen werden, wird der entgötterte Mythos

eines gemeinsamen Ursprungs entgegengehalten. Die mit der Erzählung erschlossene

menschliche Zusammenkunft ist der Anlass der Geschichte, ihres Anfangs und ihres Ur-

sprungs. »Mit demMythos nimmtdasVerrinnenGestalt an,der fortwährendeÜbergang

fixiert sich an einem exemplarischen Ort des Zeigens und der Offenbarung.«70 Ein von

Nancy bei Nietzsche entlehntes »mythische[s] Gefühl der freien Lüge«71 gipfelt in einer

Neuformulierung des Mythos, in seinem souveränen Gebrauch und als das Ins-Werk-

Setzen und die Inszenierung von Volk und Reich. Die Hervorbringung der vergemein-

schaftetenMenschenausdemMythosunddieVerwurzelungderGesellschaften indieser

erzählten Vergangenheit und vergangenen Erzählung, die Begründung menschlichen

Zusammenlebens durch die Macht des Mythos, bezeichnet Nancy wiederum selbst als

mythisch:

Die in der Szene des Mythos repräsentierte Menschheit, die Menschheit, die sich

selbst geboren wird, indem sie den Mythos hervorbringt – die ganz eigentlich

mythierende Menschheit, die in dieser Mythation ganz eigentlich menschliche

Menschheit –, bildet eine Szene, die so fantastisch ist wie alle Urszenen.72

Der im Stück verhandelte Bezug auf den Mythos stellt aufgrund der Übertragung in ei-

nen szenischen Vorgang des imOpferkult vollzogenen Ausschlusses aus, wie sich Odys-

seus darauf versteht, den Mythos nicht nur auszuhebeln und ihm zu entkommen, son-

dern ihn für seine Zwecke der Konstitution einer Kriegsgemeinschaft aufs Neue einzu-

setzen. Mit dem Bezug auf eine Vergangenheit, in der alles bereits so war, wie es nun

68 Vgl. Storch, Wolfgang: »Die Rückkehr der Tragödie. Zwei Briefe an Sérgio de Carvalho«, 9–25, in:

Ders./Ruschkowski, Klaudia (Hg.): Die Lücke im System. Philoktet; Heiner Müller Werkbuch, Berlin:

Theater der Zeit 2005, 9.

69 Nancy, Jean-Luc: Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht, übers. v. Esther von der Osten,

Wien, Berlin: Turia + Kant 2018.

70 Nancy: Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht, 75ff.

71 Vgl. zum Denken des Dialogs bei Nietzsche auch Weise: »Diesseits der Kritik. oder Szene auf un-

sicherem Grund (in Nietzsches Also sprach Zarathustra)«.

72 Nancy: Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht, 78f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


364 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

auch bleiben soll, zeigtMüllersOdysseus nichtmehr dieUnentrinnbarkeit aus demWal-

ten der göttlichen Vorsehung an, sondern das dem Einzelnen übergeordnete Vorhaben

auf, das aus seiner Perspektive »die Bedingung der Möglichkeit des Lebens des einzel-

nen [ist]. Dies ist dieWahrheit, in derenNamen er handelt.«73 DieWahrheiten, in deren

Namen Odysseus handelt, sind (Sprach-)Gemeinschaft undMythos und ihreMechanis-

men des Ein- und Ausschlusses.Weil diese Gemeinschaft in einer Szene desMythos des

Mythos zu sich kommt, wie sich im Anschluss an Nancy festhalten lässt, und dabei als

solche veranschaulicht ist, wird deutlich, dass ihr Vollzug eine »kreishaft gegen ein un-

bestimmtes Milieu abgeschlossene Sphäre der Vertrautheit«74 schafft, wie das Plessner

formuliert hat. Müllers Interesse hält auf das mit dem Tod korrespondierende »unbe-

stimmteMilieu« zu,welches sichder vonOdysseus vorgetragenenRede entzieht undwi-

dersetzt und das es vomOrt des Geschehens –Lemnos –her zu entfalten gilt.Gleichzei-

tig interessiert es ihngenaudeswegen,weil das diesemvermeintlich gegenübergestellte,

vorrangige und überlegene Innen der Gemeinschaft und des Mythos von Odysseus auf

das »Außen und das Eingeweid der Erde« (P, 312) angewiesen bleibt. Dass Philoktet und

Lemnos als Reibungspunkte für die Gemeinschaft und ihre abgeschlossene Sphäre der

Vertrautheit anzusehen sind, gleichermaßen jedoch auch ein Denken in starren Oppo-

sitionen bei Müller nicht zu veranschlagen ist, verdeutlicht eine Stelle, an der Philoktet

in seiner Rede die Position Odysseus’ einnimmt. Weder sind die Positionen von Odys-

seus und Philoktet noch die Gegenüberstellung zwischen Innen und Außen eindeutig.

Beide Seiten sind aufeinander angewiesen. Die Verschränkung zwischen der Gemein-

schaft und dem Außen ermöglicht sogar, dass in einer Verkehrung von diesem Außen

als »Eingeweid« die Rede sein kann:

[PHILOKTET.] Der Fuß, der Völker austritt in Gemeinschaft

Kann ohne Grund nicht gehen, was mich nicht braucht

Das Außen und das Eingeweid der Erde

Sehr brauch ich das und bin nicht ohne alles

Hör, Mann auf Lemnos, Philoktet, mein Ohr

Ist voll von deinem Jammer, stopf dein Maul

Genug geschrien, gewartet lang genug

Beug deinen Nacken wieder, Gaul, ins Joch

Und lern das Leben neu, vor Troja schlachtend. (P, 312)

ImPrologwurde die Verfertigung einer Szene des Innen für das Stück und als dieses Stück

angekündigt. Zugleich wird die Frage des Verhältnisses von Innen und Außen, das an-

hand von Philoktet und Odysseus sowie von Gemeinschaft und Ausgestoßener, Grie-

chenland und Lemnos diskutiert wurde, auf das Ganze des Theaters übertragbar. Das

Spiel, so der kurze Prologtext, führt dabei in eine Vergangenheit, »als noch der Mensch

desMenschenTodfeindwar/Das Schlachten gewöhnlich,das Leben eineGefahr« (P, 291).

So verkündet es der mit einer Clownsmaske bekleidete Darsteller des Philoktet. Nach-

dem sich die Saaltüren geschlossen haben, demaskiert sich der Clown und offenbart,

73 Fiorentino: »›Mein Haß gehört mir‹«, 252.

74 Plessner: Grenzen der Gemeinschaft, 48.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 365

dass sein Kopf ein Totenkopf ist. Wie Müller selbst hervorgehoben hat, stellt der Clown

den Zirkus in Frage und zwangsläufig sei ein Ablauf nur,wenn das Systemnicht in Frage

gestellt wird.75 Der Prolog scheint anzukündigen, dass mit einem Innen des Theaters,

welches von einem Toten bewohnt wird, ein vermeintlich privilegiertes Verhältnis des

Theaters mit dem Leben in Frage gestellt wird und hiervon ausgehend die Beschwörung

der Toten oder der Dialog als Dialog mit den Toten zu denken ist. Das Leben, das dieses

»Spiel« zeigt, hat die archaisch-gewaltsamen Züge des Krieges und des Schlachtens. Ein

Toter und der Tod sind dort vorzufinden,wo sich das Leben abgespielt zu haben scheint.

Dass es nichts fürs Leben zu lernen gibt, ist darauf zurückzuführen, dass der Tod und

die Toten im Zentrum des Geschehens stehen, so legt es die Demaskierung nach der

Einschließung nahe. Der Prolog zum Stück Müllers beschreibt eine weitere Ebene der

Vermeidung einer lehrstückartigen Reintegration des bisher Unbekannten, das noch le-

diglich erkanntwerdenmusste.Wie aber ist ein Tod zu verstehen, vondem für das Leben

nichts zu lernen ist und der nutzlos bleibt,weil er diejenige Art von radikalemNichts ist,

auf das ein Wort nur verweisen kann, ihn damit sogleich aber auch wieder in eine Be-

deutung überträgt?

7.3 Müllers Negative Dialogik: »wie das Schweigen deine Rede bricht«

Was wäre ein Negatives, das sich nicht

aufheben ließe? Und das, im Ganzen

genommen, als Negatives, aber ohne

als solches zu erscheinen, ohne sich zu

präsentieren, das heißt, ohne im

Dienste des Sinnes zu arbeiten,

reüssieren würde? Das aber also ganz

umsonst reüssieren würde?76

Die durch Odysseus’ Vorgehen angestrebte Unmittelbarkeit des gemeinsamen Lebens

und einer Gegenwart der Gemeinschaft ist nicht nur mit der Glätte in Verbindung zu

setzen, die Müller in einem Interview mit Alexander Kluge beschreibt, auf den Vorgang

der Auslegung der griechischen Tragödien im 18. Jahrhundert bezieht, und als »Weglü-

gen der Barbarei« bezeichnet.77 Die Glätte ist vor dem Hintergrund der in Fatzer ± Keu-

ner beschriebenen »›Vereinigung‹ im ästhetischen Schein« und den damit einhergehen-

den dramentheoretischen Implikationen zu begreifen,78 welche wiederumAnsatzpunkt

für Müllers Interesse am »unbestimmten Milieu« und das sich entziehende Außen ist.

Müller schreibt passend dazu von einer Verkehrung des hegelschen Systems, wenn er

75 Vgl. Müller: »Drei Punkte. Zu PHILOKTET«,W8, 158.

76 Derrida, Jacques: »Der Schacht und die Pyramide. Einführung in dieHegelsche Semiologie«, übers.

v. Günther Sigl, 150–217, in: Ders.: Die différance. Ausgewählte Texte, hg. v. Engelmann, Peter, Stutt-

gart: Philipp Reclam jun 2004, 203.

77 Müller, Heiner/Kluge, Alexander: »›Ich schulde derWelt einen Toten‹. [1994]«, 492–502, in: Müller,

Heiner:Werke 12. Gespräche 3, hg. v. Hörnigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, 496.

78 Vgl. Müller: »Fatzer ± Keuner«,W8, 226.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

eine Formulierung aus der Vorrede zur Phänomenologie des Geistes umdreht. Aus »das Be-

kannte ist nicht erkannt« wird »das Erkannte ist nicht bekannt.«79 Zwar hat Müller, Olaf

Schmitt zufolge, philosophische Texte eher alsMaterial begriffen und sich nicht für Fra-

gestellungen interessiert, die mit dem Begriff Philosophie überschrieben sind.80 Diese

Beobachtung darf jedoch nicht davon abhalten, den Spuren und Affinitäten philosophi-

schen Denkens in seinen Texten nachzugehen.Mit der Umkehrung rückt der Prozess in

den Fokus, welcher dem dialektisch-tragischen Vorgang des Erkennens und der Selbst-

erkenntnis als Selbstbezug zugrunde liegt. Zugleich schwingt in der Umkehrung die Be-

standsaufnahme Müllers mit, dass das Erkannte, und damit auch ein Vorgang des Er-

kennens, der die Vorannahmen und Bedingungen der Erkenntnis selbst noch mit aufs

Spiel zu setzen vermag, überhaupt noch nicht bekannt sei.

Müllers Verhältnis zum hegelschen Denken ist keine bloße Anfechtung, sondern

weist Ähnlichkeiten zu dem Vorgehen und den Begriffen auf, die Georges Bataille ab

den 1930er-Jahren entwickelt hat. Während die Konstellation Müller-Bataille bereits

von Lehmann, Müller-Schöll und Schmitt herausgearbeitet wurde,81 soll sie für ein

produktives Verständnis von Müllers Denken des Dialogs fruchtbar gemacht werden.

Der Tod und dieNegativität, die sich imDialog desDramas einerMittel-Zweck-Relation

und der Dienstbarkeit für das Ganze entziehen, in dessen Sinne Odysseus spricht, wird

anhand der von Bataille mit und gegen Hegel ins Spiel gebrachten »negativité sans

emploi« diskutiert.82 Ähnlich wie die batailleschen Begriffe hegelsche Begriffe sind, die

einer Verschiebung ausgesetzt werden,83 geht Müller, in größerer Distanz zu Hegel,

mit der Tradition des Dramatischen und besonders dem Dialog vor. Er mobilisiert ihn

gegen eine Unbeweglichkeit und zeichnet dabei eine Annäherung an die Negativität

nach, welche sich als das Verhältnis der Sprache zu ihrer Stimm- und Körperlichkeit

darstellt. Mit einer auf Gertrude Stein gemünzten Äußerung Müllers lässt sich diese

Aufmerksamkeitsverschiebung vom Dialog als Ideal hin zu seiner Betrachtung unter

dem Blickwinkel seiner materialen Grundlegung im Sprechen und der ihm eigenen

Sprachabseitigkeit fassen: »Wenn man Prosa schreibt muß man sitzen und schrei-

ben, aber Drama kann man nicht im Sitzen schreiben. Es ist mehr Körpersprache als

Prosa.«84

Wie Nancy im Anschluss an Claude Lévi-Strauss schreibt, vollzieht der Mythos des

Mythos eineTransformationder erzähltenZeit derZusammenkunft in einenbegrenzten

Raum.85Dieser lässt sich als das territoriale InnenvonVolkundGemeinschaft begreifen,

79 Müller: »Fatzer ± Keuner«,W8, 225. Vgl. Hegel: PhdG, 35.

80 Vgl. Schmitt, Olaf: »Verausgabung, Opfer, Tod«, 62–69, in: Lehmann/Primavesi (Hg.):HeinerMüller.

Handbuch, 63.

81 Vgl. etwa Lehmann, Hans-Thies: »Raum-Zeit. Das Entgleiten der Geschichte in der Dramatik Hei-

nerMüllers und im französischen Poststrukturalismus«, in: text + kritik 73 (1982), 71–81; vgl.Müller-

Schöll: »Tragik, Komik, Groteske«; vgl. Schmitt: »Verausgabung, Opfer, Tod«.

82 Bataille: »(Lettre à X., chargé d’un cours sur Hegel…)«, 369f. Vgl. dazu auch in der vorliegenden

Studie, 19f.

83 Vgl. Bischof: »Negativität und Anerkennung«, 124.

84 Müller: »Ich glaube an Konflikt«,W 10, 217.

85 Nancy: Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht, 77.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 367

aufdas sichOdysseusbezieht,es inGangsetztundamEndedesStücksgegenalleWider-

stände restauriert.Mithilfe des »Macher[s] und de[s] Liquidator[s] der Tragödie«86 gerät

mit der Küstenszenerie in Müllers Stück der Grenzbereich der Kriegsgemeinschaft und

damit das Verhältnis zu einem sich diesem widersetzenden Bereich ins Blickfeld. Phi-

loktet konfrontiert die Szene des Innenmit einemSchweigenundSchreien,demSprechen

von einem anderenOrt, einem anderen Sprechen oder einemAnders-als-Sprechen.Der

entwickelten Hypothese zufolge ist es der Schauplatz eines Außen, von dem ausgehend

Müller denDialog nicht verwirft, sondern ihn auf andereWeise zudenken sucht. Für das

unbestimmteMilieu oder einMilieu der Unbestimmtheit tritt der hasserfüllte Philoktet

auf der Insel Lemnos für die Toten ein und Odysseus’ Rede entgegen. Weil Müller das

Außen als Teil der Sprache undmithin des Dialogs begreift, stellt sich die Frage nach der

Sprache als einemDialog mit der ihr eigenen Sprachabseitigkeit.

Scheitern des Scheiterns und Verweis auf den blinden Fleck

Müllers Formulierung, dass »die Austragung realer Konflikte […] immermehr durch die

Theatralisierung von Konflikten ersetzt«87 wird, die in Philoktet als die Aufhebung der

vertrackten Situation in diemythische Lüge Odysseus’ begriffen werden kann, lässt sich

mithilfe der teleologisch-dialektischen Formgebung in der klassischen Interpretation

der Tragödie fassen, wie sie in der Einleitung angeführt und hinterfragt wurde. Darin

werden der Konflikt, der Tod und die Negativität ausgeschlossen. Philoktets Aufstand

scheitert und der Unentbehrliche ist entbehrlich geworden. Seine Revolte, der Tod als

seine höchste Arbeit für die Gemeinschaft, bleibt seinen Soldaten verborgen, ist dabei

aber gleichzeitig die Bedingung ihres Gehorsams. Sie wissen nicht, was sie tun – und

die Geschichte nimmt ihren Lauf. Auf der Leerstelle Philoktet aufbauend geht der Krieg

weiter und die Erzählung einer gefassten Gemeinschaft überdauert die Krisemehr oder

weniger unbeschadet. »Klassik als Revolutionsersatz«88 nennt Müller diese Operation

im Umgang mit dem Tragischen in Fatzer±Keuner. Wie sich im Hinblick auf die Aus-

führungen Derridas zur Frage der Negativität umformulieren ließe, wird Philoktet re-

integriert, womit auch die Darstellung der Revolution re-voltiert.89 Die Revolution fällt

aus und die individuelle und soziale Krisensituation wird zurückgewendet in geordne-

te Bahnen. Diesen Revisionismus, der Müller zufolge mit der Klassik zusammenhängt,

erscheint ihm seinerseits revisionsbedürftig.Dieser Gedanke beruht auch auf der Beob-

achtung, dass die Übersetzungen der griechischen Tragödien aus einer Perspektive des

18. Jahrhunderts erfolgt sindundeineEuropäisierungderStoffedarstellen.90Der»Theo-

rie des Todes« bei Lacoue-Labarthe entsprechend, wird das Andere dabei dem Schema

des Eigenen unterworfen.91 In dieser Tradition kann eine Stelle des Unverfügbaren oder

86 Müller: »Brief an den Regisseur«,W8, 261.

87 Müller, Heiner/Raddatz, Frank M.: »Denken ist grundsätzlich schuldhaft. Die Kunst als Waffe ge-

gen das Zeitdiktat der Maschinen [1990]«, 666–689, in: Ders.:Werke 11. Gespräche 2, hg. v. Hörnigk,

Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, 667.

88 30; Müller: »Fatzer ± Keuner«,W8, 223.

89 Vgl. Derrida: »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie«, 419f.

90 Müller: »Ich schulde der Welt einen Toten«,W 12, 494.

91 Vgl. Lacoue-Labarthe: »Die Zäsur des Spekulativen«, 204ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Unvermittelbaren nicht überdauern.Derrida hält in Bezug auf den Philosophen des Tra-

gischen –Hegel – fest,dass sichder Sinnüberall schonangekündigt habe.92Müller lenkt

die Aufmerksamkeit darauf, dass der bedeutungsvermittelnde Diskurs unumgänglich

bleibt. Aber ist das nicht die weitaus folgenreichere Tragik?

Die vonMüller formulierte Tragik des Europäers93 Odysseus’wäre einer zweitenHy-

pothese zufolge als Unmöglichkeit eines Verhältnisses zu einem Anderen, als tragische

Vereinheitlichung und Konsequenzlosigkeit der Revolte sowie als Sichtbarmachung des

einschließenden Ausschlusses in Mythos und Gemeinschaft zu verstehen. Odysseus ist

tragische Figur, weil aufgrund seiner Einschließung in die Ordnung der Rede der Dia-

log mit den Toten zwangsläufig abreißt und in den Mythos des Mythos zurückgeführt

wird.Die Leerstelle und die Negativität, von der hier auf so emphatischeWeise die Rede

ist, kann im Durchgang des hegelschen Denkens94 als vertane Arbeit und als Nachvoll-

zug des Versuchs der Schließung der Wunde begriffen werden, die Philoktet an einem

Un-Ort verortet.Deswegen hältMüller inKrieg ohneSchlacht fest: »Philoktet ist eineÜber-

setzung des Sophokles ins Römische, eine staatlichere Version. Die Maschine schneidet

tiefer ins Lebendige und hat auch die Toten noch im Griff.«95 Die Problematik des Pro-

duzierens im Sinne des dialektischen Materialismus wird in Augenschein genommen,

die Bewegungsgesetze der historischenDialektik nachvollzogen.96 Der Staat hat sich ei-

ne noch umfassendere Kontrolle über den Menschen verschafft, sogar über die Toten.97

Wie der Prolog und der Verweis auf das »unbestimmteMilieu« verdeutlicht haben, wird

in Philoktet ein Zugriff und der Einschluss in ein Innen ausgestellt. Dabei wird nicht die

tragische Fabel des Versuchs aufgezeigt, das Opfer für den Kampf zurückzugewinnen,98

sondern das tragikomischeGelingen der staatlichen Indienstnahme eines schon nutzlos

Gewordenem, das Scheitern des Scheiterns99.Wie aber ist das zu verstehen?

Derrida spricht in Bezug auf Bataille von einem »blinden Fleck des Hegelianismus«,

um den herum sich die »Repräsentation des Sinns« organisiert. Mithilfe dieses Gedan-

kengangs lässt sich das InteresseMüllers an der Lücke im geschlossenen System begrei-

fen. Das System der beschränkten Ökonomie (das durch die artikulierende Sprache ge-

äußerten Sinn verfertigt), in der die Negativtität in das System zurückgebildet wird und

immerderKomplizederPositivität bleibt, zeichnet sichdurch eineTeleologie desSelbst-

bewusstseins, der Wahrheit, der Bedeutung sowie der subjektiven Rationalität aus.100

Mit der von Horkheimer und Adorno in der Dialektik der Aufklärung vorgelegten Lesart,

ließe sich sagen: Das ist die Charakteristik Odysseus’.101 Müller und Derrida sind sich

darin einig, dass dieser Diskurs von Unbestimmtheit und Unbestimmbarkeit bedingt

92 Vgl. Derrida, Jacques: Glas, Paris: Éd. Galilée 2004, 412.

93 Müller: »Brief an den Regisseur«,W8, 261.

94 Vgl. Derrida: Glas, 214.

95 Müller: Krieg ohne Schlacht.W 9, 251.

96 Vgl. Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, 411.

97 Vgl. Fiorentino: »›Mein Haß gehört mir‹«, 255; vgl. Storch: »Die Rückkehr der Tragödie«, 12; vgl.

Müller:Werke 12. Gespräche 3, 501.

98 Vgl. Schulz: Heiner Müller, 71.

99 Vgl. Derrida: »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie«, 401f.

100 Vgl. ebd., 392f.

101 Vgl. Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufklärung, 50–87.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 369

ist, welche die Logik der Philosophie und den Logos der philosophischen Sprache über-

steigt.WieOdysseus verleibt sich auch die Philosophie ein,woran sie scheitert.Darüber

hinaus ist das Problem an einem systematischen Denken des Heterogenen – das wur-

de bereits im ersten Kapitel dieser Untersuchung mit Verweis auf Adorno und Nägele

hervorgehoben102 –, dass es das ihm Abseitige und Entzogene beziehungsweise die Ne-

gativität ernst nimmt, ihrer Arbeit und dem Anderen einen Sinn beizumessen bestrebt

ist. Es bleibt auf demWege zum Anderen stehen, weil das Negative durch seine sprach-

liche Benennung als Negatives in den Diskurs wiedereingemeindet wird.WährendDer-

rida hervorhebt, dass auch Hegel das bereits gesehen habe, ohne es jedoch aufzeigen zu

können, gilt es die Aufmerksamkeit auf jenen »rückhaltlosenHegelianismus« zu lenken,

den Derrida in Batailles Gelächter angesichts des hegelschen Spektakels erkennt. Darin

liegt auch die Denkbewegung Müllers. Mit dem Gelächter, das einen Ausbruch aus dem

sinnhaften Sprechen, der diskursivenRede und damit auch demhegelschenDiskurs der

Aufhebung vorbereitet, verweist Bataille auf ein sichEntziehendes,das für einenAugen-

blicknicht einmalmehrnegativ genanntwerdenkannunddamit auchunmöglichwieder

in den Diskurs zurückführt:103

[…] gerade weil es keine vorbehaltlose Kehrseite hat, weil es sich nicht mehr in Posi-

tivität umkehren läßt, weil es nicht mehr an der Verkettung des Sinns, des Begriffs,

der Zeit und des Wahren im Diskurs mitarbeiten kann, weil es buchstäblich nicht zu

arbeiten vermag und nicht mehr als ›Arbeit des Negativen‹ befragt werden kann.104

Während von Gelächter in Müllers Philoktet nicht die Rede sein kann, kreist das Stück

dennoch um eine mit der bei Bataille beschriebenen »negativité sans emploi«105 ver-

gleichbare Frage. Philoktet beschreibt den Einschnitt Neoptolemos’ [und Odysseus’] in

seine wundenhafte Existenz (vgl. P, 313) als die Aufhebung seines permanenten, andau-

ernden Todes: »Grad gut genug mein Sterben zu verlängern/Bis du mich aufhobst aus

vieljährigemTod/Ins Leben,das denTodnicht kennt vormEnde.« (P, 307)Die Aufhebung

besteht in einer Ein- beziehungsweise Rückführung des Ausgestoßenen und Geschei-

terten in das gemeinschaftliche Leben der griechischen Menschen. Die Negativität des

Ausländers ist dieser dialektischen Gemeinschaft dabei sowohl äußerlich als auch durch

sie angeeignet, in sie inkorporiert. »Der Tod als Aspekt des Lebens ist verdrängt.«106

Damit gerät ein Außen in den Blick, das, würde es gegen die Verdrängung ernsthaft

102 Adorno spricht in Bezug auf Hegel von einem Pathos, der das Nicht-Identische als Heterogenes

bezeichnet, und dabei verkennt, dass es darin schon als etwas erkannt und in die Einheit zurück-

geführt ist (vgl. Adorno: »Skoteinos«, 375). Nägele zufolge liegt die Differenz zwischen Hegel und

Adorno darin, dass Hegel das Heterogene zu begreifen sucht, während es Adorno als Heterogenes

zu denken bestrebt ist (vgl. Nägele: »The Scene of the Other«, 68). Vgl. dazu in der vorliegenden

Untersuchung, 20/67.

103 Vgl. Derrida: »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie«, 392f.

104 Ebd., 393.

105 Bataille: »(Lettre à X., chargé d’un cours sur Hegel…)«, 369f.

106 Vgl. Schmitt: »Verausgabung, Opfer, Tod«, 66. Darin findet sich eine starke Ähnlichkeit zum hei-

deggerschen Man und dem besprochenen Verständnis des Todes, worauf im Weiteren noch ein-

mal Bezug genommen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

beschrieben, also in seiner Heterogenität ernst genommen, durch diese Beschreibung

bereits wieder eingemeindet wäre. Mit dem Gelächter, das einer Rediskursivierung des

Negativen für einen Moment widersteht, korrespondiert in Philoktet die Ausstellung

des Scheiterns einer anerkennenden Berücksichtigung des Protagonisten, welche als

solche für Müller nicht mehr als bloße »Indianerromantik«107 wäre. Das Stück arbeitet

›lediglich‹ heraus, wie der Zugriff auf den scheiternden Philoktet seinerseits scheitern

muss und zwar nicht trotz, sondern aufgrund des Umstands, dass er ernst genommen

wird. Sein Mittun, sei es auch im Tod als Arbeit an der Kriegsgemeinschaft, ist für den

Erfolg vor Troja unabdinglich.

Eine wirkliche Konfrontation mit dem Tod und dem Toten im Stück scheitert auf-

grund der Wiedereingemeindung. Das Denkmuster der Tragödie wird durch Wieder-

holung aufgetan108 und die damit einhergehende Rückkehr zur Tragödie – ihre »réécri-

ture«109 –, welche den Vorgang der Einbeziehung und Verwertung des Toten offenlegt,

bringt die »Öffnung einer Wunde« zum Vorschein.110 Christoph Menkes Lesart von Phi-

loktet konstatiert eine theoretische Wiederholung Hegels.111 Sie scheint dabei zwar prä-

ziser zu sein als die Ostheimers, der eine praktische Korrektur festhält.112 Beiden jedoch

wäre entgegenzuhalten,dassMüllermithilfe desDialogsmit denToten »Pulsschläge un-

ter dieser glatten Oberfläche«113 zu Gehör bringen will. Die Zitation der wiederholten

Einmaligkeit,wie sieMüller inDreiPunkte zuPhiloktet formuliert,114 vollziehtdieGlättung

der Oberfläche, die geschichtsphilosophische Auswirkung der Aufhebung der Tragödie

noch einmal. Nur dass sie diesmal das Scheitern ausstellt, oder vielmehr das Scheitern

am Scheitern (der Negativität), wie es Derrida formuliert.115 Einen gescheiterten Bezug

107 Vgl. Müller: »Brief an den Regisseur«, W 8, 268. Müller spricht zum Ende des Briefes von einem

existenziellen Zweifel am Fortschrittsglauben des Menschen, der in seinem Gattungsbewusstsein

angelegt sei und den Austritt aus der Tierwelt bedingt habe. Dieses Gattungsbewusstsein neu zu

entwickeln, resultiert im Zusammenhang des müllerschen Defaitismus in zwei Alternativen: der

Zerstörung des Planeten oder der Vorstellung, dass es ein ursprüngliches Leben geben könne, das

mit der Erde und sich in Einklang sei.

108 Vgl. Müller-Schöll: »Tragik, Komik, Groteske«, 83.

109 Jourdheuil: »Heiner Müllers Philoktet. Ein Palimpsest«, 380.

110 Vgl. Storch: »Die Rückkehr der Tragödie« 24

111 Vgl. Menke, Christoph:Die Gegenwart der Tragödie. Versuch über Urteil und Spiel, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2005, 203–214.

112 Vgl. Ostheimer:Mythologische Genauigkeit, 134.

113 Vgl. Müller: »Ich schulde der Welt einen Toten«,W 12, 497.

114 Vgl. Müller: »Drei Punkte. Zu PHILOKTET«,W8, 158.

115 Vgl. Derrida: »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie«, 401/402: »Die Herrschaft dage-

genwird erst souverän, sobald sie aufhört, das Scheitern zu fürchten, und sich als das absolute Op-

fer ihres Opfers verliert. Der Herr und der Souverän scheitern daher gleichermaßen; beiden glückt

das Scheitern, dem einen dadurch, daß er ihm Sinn durch die Unterwerfung unter die Vermittlung

des Sklaven verleiht – das Scheitern verfehlen ist ebenfalls eine Form des Scheiterns –, dem andern da-

durch, daßer absolut scheitert,was sovielwie denVerlust des Sinns des Scheiterns selbst bedeutet,

wodurch er die Nicht-Unterwürfigkeit gewinnt. Diese kaum wahrnehmbare Differenz, die selbst

keine Symmetrie einer Kehr- und einer Schauseite ist, müßte alle ›Gleitvorgänge‹ der souveränen

Schreibweise regeln.« [Herv. M. W.] Derrida macht hier die »kaum wahrnehmbare Differenz« auf

zwischen einem geglückten – also erfolgreichen und siegreichen – Scheitern des Herrn, das das

Scheitern dabei jedoch selbst verfehlt und einem absoluten Scheitern, das noch den Verlust des

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 371

zu einem sich entziehenden Außen, dem die Toten als eine unter anderen gesellschaftli-

chen Gruppen zugeordnet werden können, hat Müller an anderer Stelle als Definitions-

losigkeit umschrieben:

Die westlichen Demokratien können sich nicht durch Tote legitimieren. Da gibt es

keinen Tod – da gibt es nur Gegenwart. Dem korrespondiert die Ausgrenzung des le-

bensuntüchtigen Lebens. Die Penner und Arbeitslosen, alle, die nicht funktionieren,

gehören nicht zur Definition, definieren nichts.116

Die Rechtfertigung eines Systems, einer Organisationsform oder, noch abstrakter, der

Denkform,wird zunächst alsMaschinerie der Verwertung gefasst.Das in der zeitgenös-

sischen Form der westlichen Demokratien um das Jahr 1990 zu sich selbst gekommene,

abendländische Denken als vereinheitlichendesMuster des Erkenntnisprozesses duldet

keine Andersheit.117Müller beschreibt ein Einheitsdenken als »Problemunserer Zivilisa-

tion«,118 was er nicht nur imGesprächmit FrankRaddatz prominent undmit der ihm ei-

genen Polemik hervorhebt, sondern in fortlaufender Variation und in unterschiedlichen

Zusammenhängen wiederholt. So etwa in der Formulierung einer ›totale[n] Besetzung

mit Gegenwart‹, die in einer dramen- und dialogtheoretischenHinsicht überaus deutli-

che Implikationen annimmt.Theater und zumal die Gegenwart lasse sich nur vermittels

eines Vergangenen denken, das einen Blick auf die Zukunft ermögliche. Auf die Frage,

warum in der BRD so wenigTheaterautoren tätig seien, antwortet er:

Es gibt im Westen eine totale Besetzung mit Gegenwart. Das ganze ökonomische Po-

tential geht auf Besetzung mit Gegenwart. Das heißt: Auslöschen von Erinnerung und

von Erwartung. Es gibt keine Vergangenheit und keine Zukunft. Nur Gegenwart, man

braucht nur über die Straße zu gehen, überall Gegenwart. Das ist eine absolut kunst-

feindliche Situation. Das merkt man besonders im Theater. Theater kann nur existie-

ren als etwas Heutiges, wenn es auch Vergangenes transportiert und auf etwas Kom-

mendes guckt. Nur dann gibt es Gegenwart im Theater, und das gibt es im Westen

nicht im allgemeinen Bewußtsein. Bei uns ist es noch so.119

Sinns des Scheiterns einbezieht und daher nicht amScheitern scheitert.Wo sich dieHerrschaft der

Möglichkeit des Scheiterns und demdamit einhergehendenVerlust des Sinns entzieht und auf ein

Selbst, ein Für-sich, Auf-Sich und Bei-Sich spekuliert, ordnet sie sich knechtisch der Anerkennung

unter, wie Derrida darauffolgend deutlich macht. Die rückhaltlose Verausgabung und der Verlust

von Bewusstsein können glücken, oder auch nicht: wo die Schrift in Selbst- und Sinnaneignungs-

prozesse zurückverfällt, könnte man von einem Scheitern am Scheitern sprechen.

116 Müller: »Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft«,W 11, 606.

117 Vgl. ebd., 599.

118 Ebd.

119 Müller, Heiner: »Heiner Müller, warum zünden Sie keine Kaufhäuser an? Interview von Patrik Lan-

dolt undWilli Händler [1988]«, 371–385, in: Ders.:Werke 11.Gespräche 2, hg. v. Hörnigk, Frank, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 2008, 375. Müller verbindet seine Überlegung mit einer tendenziell DDR-

nostalgischen Aussage. Wenngleich einige der Interviews Heiner Müllers verharmlosende Aussa-

gen zur Realpolitik der DDR aufweisen, wie Müller-Schöll festhält (vgl. Das Theater des »konstruk-

tiven Defaitismus«, 546, Fußnote 42), darf dies nicht dazu verleiten, dies entweder kurzerhand auf

die Stücke zu übertragen oder die Sprengkraft zu vernachlässigen, die um nichts weniger in vielen

der Aussagen Müllers steckt.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


372 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Der Vereinheitlichung stellt Müller die Suche nach der Störanfälligkeit des Systems120

und dem Funktions- und Definitionslosen, dem Außen programmatisch gegenüber.

Zwar ist die Gegenwart von Bemühungen geprägt, ein in sich geschlossenes System

zu verbleiben, doch dem System der Funktionalisierbarkeit gegenüber eröffnet sich

ein Außen, das dem System nicht gegenübersteht, weil ihm keine Mobilisierung mehr

zuteilwerden kann. Diese Definition, oder vielmehr Definitionslosigkeit der Toten lässt

sich auf Philoktet übertragen. In der vonOdysseus sprachlich vollzogenen Grenzziehung

und noch in seiner übergriffigen Invasion des Uneinnehmbaren verbleibt mit dem

geopferten und lebensuntüchtigen Leben ein schon mit Plessner geltend gemachtes

›unbestimmtes Milieu‹. Der Vollzug der Geschichte, so Müller, produziere das Opfer

Philoktet,121 von dem jedoch seinerseits eine Art stiller Gegenangriff auf das lineare

Prinzip der »Politik der Macher«122 und des geschlossenen Diskurses ausgehe. Hier-

an zeigt sich das explizit politische Moment von Müllers Überlegungen zum Außen

und seinen Konsequenzen für den Dialog gemäß einem Dialog mit den Toten. Der

Dialog ist strikt abseits der Maßgaben des Funktionierens oder eines pragmatischen

Verständnisses von Kommunikabilität gedacht. Die Definitionslosigkeit der ›Penner

und Arbeitslosen‹, ihre vermeintliche Tatenlosigkeit weist darauf hin, dass die ihnen

zugewiesene Denkfigur des Todes in das Register eines Unverfügbaren gehört und

etwas umfasst, das sich dem Zugriff entzieht, insbesondere aber einer Rückführung

in das Leben oder eine Definition. Sie entziehen sich dem Wissen und der diskursiven

Rede. Die bei Müller ausgestellte Wiederholung undWiederaufnahme als Scheitern des

Scheiterns verweist auf einen blinden Fleck, der sich nicht mobilisieren lässt und der

sich einem Zugriff, aber auch einer Darstellbarkeit entzieht.Wie aber bearbeitet Müller

diese Überlegungen konkret in Philoktet?

Sprechen von einem anderen Ort

Aus der Szene des Innen, dem Absolutheitsanspruch der Gemeinschafts- und Geschichts-

auffassung und der einseitig voreingenommenen Ausrichtung des Bezugs auf den My-

thos seitens Odysseus’, geht ein Verhältnis mit dem hervor, das außerhalb seines Wir-

kungsraumes liegt. Die im Stück nachgezeichnete Eingemeindung des Außen, die den

Tod Philoktets in den Diskurs des Mythos rückverwertet, lässt sich im Anschluss an He-

gel als ›Wiederaufnahme‹ und als Ausstellung des aufgehobenen und integrierten Todes

beziehungsweise als Scheitern des Scheiterns beschreiben. So erfolgt bei Müller die Re-

vision des »Musters«123 der dramatischen Tragödie. Odysseus’ Grenzüberschreitung er-

folgt als eine Verwertung des Todes, die eine Invasion des Uneinnehmbaren oder eine

Verfügbarmachung des Unverfügbaren vollzieht. Odysseus nimmt Bezug auf etwas, das

120 Müller, Heiner/Raddatz, Frank M.: »Dem Terrorismus die Utopie entreißen. Alternative DDR

[1990]«, 520–535, in: Ders.:Werke 11. Gespräche 2, hg. v. Hörnigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2008, 530.

121 Vgl. Müller: »Ich glaube an Konflikt«,W 10, 210.

122 Müller: »Brief an den Regisseur«,W8, 261.

123 Müller-Schöll: »Tragik, Komik, Groteske«, 83.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 373

sich der sinnhaften Sprache, der Rede desMythos sowie seinem eigenen Einzugsbereich

zunächst entzieht.

Odysseus undNeoptolemos sindwährend der erstenRedeOdysseus’ bereits an Land

gegangen,dasnurdurchdas inderRegieanweisungangeführte »Küste«markiert ist.Die

Szene spielt sich im Schwellenbereich zumMeer ab.Der Strand schafft den Ausblick auf

ein verbittertes und einsames,nacktesÜberleben.Der Versuch imPhiloktetstoff Grund-

zügederRobinsonade zuerkennen,scheint nur begrenzt argumentierbar.Philoktet sind

die Momente der Selbstbehauptung im Kampf gegen die Natur genommen: »Mehr ei-

nem Tier als einem Menschen gleicht er/Schwarz eine Wolke über ihm von Geiern.« (P,

298)Wie schon bei Sophokles und als Steigerung gegenüber der nicht überlieferten Tra-

gödien Aischylos’ und Euripides’124 lebt Philoktet auf Lemnos in völliger Vereinzelung

als Aussätziger und Ausgestoßener. Sein Bett ist ein »Laubstreu« und seine Bewegungs-

freiheit aufgrund der altenWunde immer noch stark eingeschränkt. Nicht das Meer ist

bedrohlich-unbegrenzteWeite, denn als von Schiffen »gepflügtes« (P, 308) wird es sogar

als fruchtbar, gangbar, latent beherrschbar, als verfasster Raum begriffen. Demgegen-

über hat das mit der Küste beginnende Eiland nichts Rettendes, denn »[n]ichts lebt auf

Lemnos als dieGeier« (P, 318).Vielmehr als dieGesellschaft der aasfressendenVögel, von

denen sich Philoktetmithilfe seines Bogens ernährt, hat die immerwieder als unwirtlich

und ressourcenarmbeschriebene Insel nichts zu bieten: »Kahl istmeinErdkreis« (P, 321).

Ihr Bewohner streift über den »Steinstrand, den die Schiffemeiden« (P, 298). Griechisch

sein kann an diesemOrt niemand,wie die Rede Philoktets deutlichmacht. Schiffsbauer

oder gar die Schiffe selbst spielen für sein Dazwischen-Sein eine entscheidende Rolle:

PHILOKTET. Laß deine Hand von meinem Bogen, Grieche.

Bis mich der Fuß trägt wieder, red von Melos

Unter den Inseln schön wie keine mir.

Wie lang hab ich das Grüne nicht gesehn

Aus dem wir unsre schwarzen Schiffe schnitten.

Wie lang verflucht ich den, der damit anfing

Und ging den ersten Schritt, beschuht mit Schiffen

Erfinder meines Auslands, Heimweg jetzt

Er soll gepriesen sein dafür, und länger. (P, 306).

Auch wenn in dieser Passage kurz so etwas wie eine Hoffnung aufkommt – die Sehn-

sucht nach Gemeinschaft und einer dem Zwang zum Gemeinschaftsdienst gegenüber-

stehendenHeimkehr sind für Philoktet keine realenOptionenmehr.Auf Lemnos ist sein

Dahinleben und -sterben in Gang gesetzt. Er spricht davon, dass er »sich selbst entgan-

gen« (P, 318) sei und in einem Zustand des andauernden Todes auf der Insel lebe (vgl. P,

307). Wenn die Insel Verheißung der Reduktion des Menschen auf einen Bereich zwi-

schen Leben und Tod ist, liegt Lemnos im Off von Griechenland, stellt dabei jedoch sei-

nerseits keinen verfassten Ort dar. Das Eiland ist in der Beschreibung der Figuren mal

Platz und Berg (P, 291), dann bloß Fels oder Stein und sogar Grab (P, 298f.). Die die Sze-

nerie etablierende »Küste« vom Anfang bleibt die einzige Beschreibung der räumlichen

124 Vgl. Sophokles: Philoktet, 139.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


374 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Gegebenheiten des Ortes in den Regieanweisungen durch das gesamte Stück hindurch.

Auch Philoktet scheint bei seinem ersten Aufeinandertreffen mit Neoptolemos den Fels

Lemnos mit dem Schwellen- und Übergangsbereich zwischen Meer und Eiland gleich-

zusetzen, wenn er von »meinem toten Strand«, meinem Steinstrand (P, 298) und mei-

nem Fels (P, 299) spricht. Dem »Ausland« (P, 301) unter Philoktets Füßen wird der Cha-

rakter eines Nicht-Landes zugewiesen, das sich einer Differenz vonHier undDort,Hei-

mat und Fremde entzieht.AlsOrt der Verbannungweist es einen spezifischenCharakter

des Außen auf, das sich als Relationslosigkeit und Selbstähnlichkeit beschreiben lässt.125

Lemnos lässt sich, mit Foucault gesprochen, als Krisen- oder Abweichungsheterotopie

bezeichnen, »welche die Gesellschaft an ihren Rändern unterhält, an den leeren Strän-

den, die sie umgeben«.126 Sie ist denjenigen vorbehalten, die sich in biologischen Kri-

sensituationen befinden, oder die gesellschaftlich geforderte Normen unterlaufen. Die

Gegenräumlichkeit der Heterotopie Lemnos und wie sie bei Müller als periphere Bedin-

gung dessen verhandelt wird, was sie zuvor geschaffen zu haben scheint, weist Aspekte

der Offenheit und der isolierenden Abgeschlossenheit auf, die Foucault besonders dem

Gefängnis zuschreibt.127

Neben Lemnos sind andere Inseln, wo sie im Stück auftauchen, Orte der Sehnsucht

oderdesVerlusts,die auf die eine oder andereWeise eineExistenzform jenseits desKrie-

ges versprechen. Sie sind Ausgangspunkt einer Verschleppung (Skyros) oder schüren

Hoffnung auf Heimkehr (Melos). Wenn darin der Entzug vom Dienst für die Gemein-

schaft angedeutet ist, so erscheint Lemnos zunächst als die alptraumhafte Verkehrung

der bloßen Möglichkeit von Zugehörigkeit. Die Insel im Stück ist weder Heimat noch

Sehnsuchtsort. Lemnos steht dem »Festland« (P, 294), demOrt des Krieges und der grie-

chischenWelt, ihrer Verfasstheit in der gemeinsamen Sache gegen Troja aber auch dem

heimischenOikos entgegen. Philoktet kannweder Staats- noch Privatmann sein.Weder

bei sich noch im Dienst der Gemeinschaft stehend, ist er still- und kaltgestellt. Sistiert

»Odysseus [,] der Europäer«128,mit demAusschluss Philoktets die Grenzen der Gemein-

schaft im Dienst des Krieges und »der Sache«, zieht er mit seiner Verbannung in das

»vieljährige […] Ausland« (P, 321) zugleich auch die Demarkationslinie in Richtung eines

Außen. Als Teil des von Odysseus inszenierten und wiederholten Mythos, als Teil seiner

Grenzziehung,markiert Lemnos das Außen eines unbestimmtenMilieus.

Die Abwesenheit der Griechen und der griechischen Sprache verbieten Philoktet die

Konstruktion eines Feindbildes und somit auch die eines Ich, so die Lesart von Frances-

co Fiorentino. »Die Politik der Selbstbestimmung durch die Feindbestimmung […] greift

125 Das »Ausland« in Philoktet ließe sich auch mit dem kulturkritischen Begriff eines Un-Ortes be-

schreiben, das vom Marc Augé in die Debatte gebracht wurde: »Der Nicht-Ort ist das Gegenteil

der Utopie; er existiert, und er beherbergt keinerlei organische Gesellschaft.« (Augé, Marc: Orte

und Nicht-Orte. Vorüberlegungen zu einer Ethnologie der Einsamkeit, übers. v. Michael Bischoff, Frank-

furt a.M.: Fischer 1994, 130f.).

126 Vgl. Foucault, Michel: »Die Heterotopien«, 7–22, in: Die Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei Ra-

diovorträge. Mit eine Nachwort von Daniel Defert, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, 12.

127 Vgl. ebd., 18.

128 Müller: »Brief an den Regisseur«,W8, 261.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 375

ins Leere.«129 Philoktet besitzt keinerlei Halt in einer gefassten Identität, weil sie sich

imHass als rein negative Bewegung nicht realisieren lässt.130 Seiner Verbannung auf ei-

nen Nebenschauplatz ist sich Philoktet nicht nur bewusst, sondern er nimmt sie auch

insofern an, als dass er mit den Griechen, die ihn auf »den Stein im Salz« warfen, auch

sich selbst verflucht, weil er sich immer noch als Grieche wähnt (vgl. P, 299). Sein Hass

richtet sich sowohl auf Andere als auch auf sich selbst: »Mein Hass gehört mir.« (P, 313)

Wenigermit denGötternhadert Philoktet, sondern vielmehrmit der gottlosen Inszenie-

rung des Mythos und der Gemeinschaft seitens Odysseus. Er hadert mit seiner Art des

Sprechens und seiner diskursiven Rede. Philoktets Hass richtet sich gegen das, was ihm

an der Gemeinschaft unweigerlich zur Lüge werden musste. Auch wenn sich die Frage

nach der Sehnsucht Philoktets nach Gemeinschaft stellen ließe, »Bleibt. Laßtmich nicht

zum zweitenmal den Geiern.« (P, 316) – bezeichnet er jene Gemeinschaft schon zuvor als

»blutsaufende« (vgl. P, 313) und macht sich die Insel so zu eigen, wie sie sich seiner in

gewisser Hinsicht bemächtigt hat:

[PHILOKTET.] Die Insel kennend kennst du mich wohl auch.

Mit einem Atem nennt man unsre Namen

Und jeder Stein hat Atem auszuschrein die

Ganz ihr Beherrscher bin ich und ihr Knecht

An sie gekettet mit der unzerreißbarn

Kette der Salzflut, die uns blau umringt

Mich, Philoktet, und Lemnos, meine Insel. (P, 301)

Philoktet bekräftigt gegenüber Neoptolemos die unauflösliche Verbindung zwischen

sich selbst und Lemnos, die er zwar nicht freiwillig eingegangen ist, die er nun aber

als das Los seiner Existenz ausmacht. Ihm sind Wunde, Ausland und Schreien zu einer

unglücklichen Erfüllung geworden. Der auf ihn selbst und auf Andere gerichtete Hass

bringt ihn und die Insel in ein Ähnlichkeitsverhältnis. Einer gängigen Hypothese be-

züglich der Texte Müllers zufolge, ließe sich argumentieren, dass schon Philoktet eine

Passage vom Subjekt zur Landschaft vollzieht.131 Norbert Otto Eke etwa hat das Bild der

irrationalen Körper-(Natur-)Revolte als Gegenbild zur rationalen Revolution begriffen

129 Vgl. Fiorentino: »›MeinHaß gehörtmir‹«, 248f.Müller-Schöll hält hierzu fest, dassMüller eine Sub-

version der von Schmitt begründeten Freund/Feind-Dichotomien vorführt, insofern darin die Sta-

bilisierung von Differenzen unterbunden werde (vgl. Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven

Defaitismus«, 495).

130 Vgl. Schulz: Heiner Müller, 77.

131 Hier besteht eine interessante Übereinstimmung mit dem Schreiben Gertrude Steins. In ihren

»Landscape Plays« (Stein, Gertrude: »Plays«, XXIX–LII, in: Dies.: Last operas and plays, hg. v. van

Vechten, Carl, Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press 1995) ist der dramatische Dialog nicht länger

Ausdruck dramatisch repräsentierter Subjekte und ihrer Handlungen.Weil im Theater die Figuren

unmittelbar und sofort da seien, gebe es keine Möglichkeit eines Kennenlernens, das zu einer an-

haltenden Vertrautheit mit ihnen und einemwirklichen Verständnis des Plots eines Stücks führen

könne. Was im Theater wie auch in der Landschaft schlichtweg da sei, sei die Relation: »any detail

to any other detail« (Stein: »Plays«, XLVII). Zu diesem Vorrang der Relation wäre, in einem gleich-

berechtigtem Setting der Elemente eines Stücks, auch der Dialog zu zählen.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

und darin von der Natur-Landschaft als vom gedachten Prinzip der Befreiung gespro-

chen.132 Als zentraler Einschnitt mit Blick auf die Bearbeitung des Topos Landschaft

wird die Amerika-ReiseMüllers in den Jahren 1975–77 genannt.Hier seiMüllermit einer

Dimension des Landschaftlichen konfrontiert gewesen, die den Menschen reduziert

und klein erscheinen lasse:

Der andere Punkt ist, daß mir die Bedeutung von Landschaft in den USA zum ersten

Mal begrifflich aufgegangen ist, wo durch die Ausdehnung Landschaft riesig vorhan-

den ist, wo sie eine Quantität hat, daß sie zur politischen Qualität wird. Die kann man

nie wirklich industrialisieren. Das ist nicht drin. Da bleibt immer noch etwas übrig.

So ein Eindruck von der Mississippi-Mündung, wo Industrieanlagen verrotten in den

Sümpfen. Da ist etwas ungeheuer Schönes in diesem Kapitalismus, der da bis an seine

Grenze gelangt. Die Grenze ist die Landschaft.133

Während die Landschaft in frühen Texten Müllers kaum eine Rolle spielt, bekomme sie

im späteren Verlauf seiner Arbeit eine größere Bedeutung, so Carl Weber. Landschaft

und Natur werden als Hindernisse begriffen, die sich der Schaffung einer besseren

Menschenwelt entgegensetzen. Ein später Text wie Bildbeschreibung behandle dieses

Thema zentral, nicht zuletzt unter dem dann entscheidenden Einfluss der Texte Ger-

trud Steins.134 Aber ist die zitierte Einteilung von Werkphasen in den Vor- und Nach-

Amerika Müller wirklich möglich? Behandelt denn nicht auch Philoktet – vermittels der

Dekonstruktion der Rede Odysseus’ – bereits die Problematik eines Subjekts, das in der

Aneignung des Raumes (der Landschaft) an eine Grenze der Darstellbarkeit stößt? Der

Gedanke, dass Landschaft den Blick und die Beschreibung des Menschen überdauern

wird, geht von der Unmöglichkeit eines Subjekts aus, die Welt als Bild vor-(sich)-zu-

stellen.135 Statt der Welt als Bild gegenüber zu stehen, gerät die Sprache, die sich im

132 Vgl. Eke: Heiner Müller, 208. Vgl. außerdem zum Verständnis der »Küstenlandschaft« bei Müller:

Nitschmann, Till/Vaßen, Florian (Hg.): Heiner Müllers KüstenLANDSCHAFTEN. Grenzen – Tod – Stö-

rung, Bielefeld: transcript 2021. Lehmann führt die »Enthierarchisierung der Theatermittel« bei

Robert Wilson, die mit der Absenz von Handlung, einem kohärenten szenischen Zusammenhang

und der Infragestellung der psychologischmotivierten individuierten Figuren einhergeht, auf den

vonWilson selbst beschriebenen EinflussMüllers zurück, den letzterer auf die Formulierung einer

»possibility of a post-anthropocentric theatre« bringt. Dies seien, so Lehmann, ästhetische Figura-

tionen, die utopisch auf eine Alternative zum anthropozentrischen Ideal der Naturunterjochung

hinweisen«. (Vgl. Lehmann: Postdramatisches Theater, 137f.). Vgl. zu Landschaftsprozessen bei Mül-

ler als Auflösung, Sedimentierung undKollektivierung denAufsatz König, Sophie: »Auflösen, sedi-

mentieren, kollektivieren. Landschaftsprozesse bei Heiner Müller«, 177–194, in: Nitschmann, Till/

Vaßen, Florian (Hg.):HeinerMüllers KüstenLANDSCHAFTEN.Grenzen – Tod – Störung, Bielefeld: tran-

script 2021.

133 Müller, Heiner: »Kunst ist die Krankheit, mit der wir leben. Ein Gespräch mit Horst Laube über

HAMLETMASCHINE, AUFTRAG, über Depressivität und über das Schreiben aus Lust an der Kata-

strophe [1980]«, 145–152, in: Ders.: Werke 10. Gespräche 1, hg. v. Hörnigk, Frank, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2008, 150.

134 Vgl. Weber, Carl: »Landschaft, Natur«, 108–113, in: Lehmann/Primavesi (Hg.): Heiner Müller. Hand-

buch, 110/113.

135 Vgl. zu diesenÜberlegungen auch die Ausführungen zuHeideggers »Zeit desWeltbildes« in dieser

Untersuchung, 50f./164.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 377

Wahn der Beschreibung erschöpft, selbst in eine Art Übergang zur Landschaft, weil sie

sich demDienst an einer Verfügbarmachung widersetzt:

Die Identität des Subjekts ist ja eigentlich an die Vorstellung gebunden, daß der

Mensch im Mittelpunkt steht und das Subjekt einen Standort, einen festen Punkt,

hat und alles andere sich darum herum bewegt. Das hat ja nie gestimmt. Und die

Identität des Subjekts kann ja nur bestehen oder sich konstituieren aus der Bewe-

gung des Subjekts und aus der Position des Subjekts zu den Objekten. Das ist ein

Raumverhältnis, das sich durch Bewegung herstellt. Das Subjekt bewegt sich, und

die Identität konstituiert sich aus dem von Identitäten und aus dem Immer-wieder-

Herstellen von neuen Identitäten.136

Wenn inPhiloktet die Frageder Landschaft inBezugauf die Insel als AußenundalsDenk-

bild imGrenzbereich zwischenKultur undNatur verortet sowie als Auseinandersetzung

mit dem Verhältnis von Mythos und Politik zwischen Antike und Moderne verhandelt

wird, lässt sich mit Blick auf die Formulierung einer Zäsur in Müllers Werk nach der

USA-Erfahrung vielleicht Folgendes festhalten:Während in der Begegnungmit der aus-

ufernden »Quantität« der Landschaft diese manifest oder begrifflich wurde, wird die

»politische Qualität« der Landschaft im Sinne einer Annäherung an das Außen in sei-

ner Verflechtungmit demZentrum in Philoktet bereits erahnt.Daran anschließend ließe

sich formulieren, dass Philoktet in Anbetracht der Küste zu einer topologischen Figur

wird. Die Küstenlandschaft, zu der Lemnos als Milieu der Unbestimmtheit erhoben ist,

bringt den Subjektstatus Philoktets an eine Grenze. Als Auslöser einer Selbstfremdheit,

als Außen und als Haltlosigkeit, als Schwellen- und Übergangsbereich ist sie die unsi-

chere und schwindelerregendeMöglichkeitsbedingung des Ich.Wenn die Gemeinschaft

als ein Innenraum begriffen werden kann, der sich gegenüber Lemnos und den mit der

Insel zu denkenden Verwicklungsprozessen konstituiert, dann ist Philoktet ein Subjekt

des Außen, ein Insel- und Küstensubjekt.

Der Gemeinschaft gegenüber, dessen Ausgestoßener er ist, ist Philoktet als hass-

erfüllte Stimme aus dem Off positioniert. Philoktets Verortung in die Ortlosigkeit, de-

ren spezifische Sprache imnachfolgendenAbschnitt genauer untersuchtwird, ließe sich

vorerstmit dem vonGuattari undDeleuze geprägten Begriff der »Deterritorialisierung«

umreißen, den sie inMille Plateaux beschrieben, einerseits auf Kafka bezogen und spä-

ter auf Herman Melvilles Bartleby angewandt haben.137 Die Deterritorialisierung steht

dem Territorium nicht entgegen, sondern lässt es porös und durchlässig werden. Auf

136 Müller, Heiner: »Fünf Minuten Schwarzfilm. Rainer Crone spricht mit Heiner Müller [1988]«,

354–370, in: Ders.:Werke 11. Gespräche 2, hg. v. Hörnigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, 368.

137 Vgl. Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie 2, übers. v. Ga-

briele Ricke; Ronald Vouillé, Berlin: Merve 1992. Vgl. zu Kafkas deterritorialisierender, kleiner Lie-

ratur die wegweisende Studie von Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Kafka. Für eine kleine Literatur,

übers. v. Burkhart Kroeber, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1976, 24–39. In seinem Bartleby-Kommentar

beschreibt Deleuze den Protagonisten des Kurzromans von Melville mit den Begriffen »outlan-

dish«, »deterritorialized« und »vagabond«. Deleuze zufolge sind dies Umschreibungen der Fremd-

sprache, die Melville für Bartleby erfindet, einer »language of the whale«. (Vgl. Deleuze, Gilles:

Essays Critical and Clinical, übers. v. Daniel W. Smith and Michael A. Greco, Minneapolis: Univ. of

Minnesota Press 1997, 72/76) Zur Frage, wie diese Sprache die Erzählung des Notars – der Bewe-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


378 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

die Verschränkung des Territoriumsmit dem Außen im Sinne einerMöglichkeitsbedin-

gung von Sprache und Dialog wird im weiteren Verlauf der Analyse zurückzukommen

sein. Philoktets Position, so darf jedoch nicht vergessenwerden, ist durch den Anspruch

und den Willen der Gemeinschaft und ihrer Logik der Dienstbarkeit erzwungen.Wenn

auchdieGemeinschaft sich ihrerseits als eine Szene des Innen begreifen lässt, ist Philoktet

sowohl Teil dieser Gemeinschaft als auch ihr äußerlich, geradeweil er an diesen ortlosen

Ort verwiesen ist:

[PHILOKTET.] Ich war die Wunde, ich das Fleisch das schrie

Der Flotte nach und dem Gesang der Segel

Ich der die Geier fraß unter dem Reißzahn

Wohnend der Jahre. Ich und ich und ich.

Mit hohem Preis gekauft mein Haß gehört mir. (P, 313)

Es handelt sich bei Philoktets Verletzung nicht um eine Wunde im Sinne eines vor-

übergehenden Zustands der Beeinträchtigung, der durch Heilung überwunden werden

könnte.DieWunde heilt nicht. Als geöffnete legt sie die Grenzen desMythos desMythos

der Gemeinschaft, die »Zauberkraft« (das hegelsche Vermögen eine Negativität in Sein

zu verkehren) von Odysseus gewissermaßen frei.138 Die Öffnung der Wunde, die das

»Philoktet-Modell« und die Veranschaulichung ihrer Haltungen zeigt, lässt den »Ab-

lauf« kontingent werden.Hier wird eine Suspension des »Systems« offenbar, die seinem

Funktionieren vorangestellt werden muss, eine Diskussion provoziert und damit auf

ein ganz Anderes verweist, wie Müller in Drei Punkte zu Philoktet vorgeschlagen hat.139

Konkreter hieße das: Philoktets Auftritt ist mit den vorangegangenen Ausführungen zu

Bataille und Derrida entlang der Vorstellung einer ›negativité sans emploi‹ zu beschrei-

ben, weil er sich nicht einmal mehr selbst gegenwärtig zu werden vermag. Er fällt aus

der spezifisch griechischen Dienstbarkeit heraus und verlangt weder angehört noch

anerkannt, oder gar ernst genommen zu werden:

[PHILOKTET.] Laßt mich, der sich nicht brauchen läßt von euch mehr.

Gebt mir ein Schwert, ein Beil, ein Eisen. Haut mir

Die Beine ab mit einem Eisen, daß die

Nicht gegen meinen Willen mit euch gehen

Reißt mir den Kopf vom Leib, daß meine Augen

Nicht nachgehn euch und euerm gehnden Segel

Daß meine Stimme nicht, lauter als Brandung

Zum Strand euch folgt und eurem Schiff aufs Meer.

Haut mir die Hände von den Armen auch

Eh sie euch anflehn stimmlos um den Platz

Auf eurer Ruderbank, in eurer Front

Reißt mir, daß nicht die roten Stümpfe noch

gungmit der Deterritorialisierung vergleichbar – infiltriert, vgl.Weise, Marten: »Impeded Speech.

Narration and Passivity in Bartleby, the Scrivener«, in: PhiN – Philologie im Netz, 83 (2018), 34–56.

138 Vgl. Derrida: »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie«, 395.

139 Vgl. Müller: »Drei Punkte. Zu PHILOKTET«,W8, 158.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 379

Das Ungewollte tun, vom Rumpf die Arme.

Der wird mir, fühllos auf fühllosem Stein

Nicht den Gehorsam weigern und so will ichs. (P, 317)

Die Rückführung des A[-]sozialen in die Gemeinschaft140 setzt den Bemühungen Phi-

loktets, in keinerWeise anerkannt und reintegriert zu werden, ein jähes Ende. In einem

blutigen Ausgang wird die vermeintliche ›negativité sans emploi‹ wieder in die Arbeit

am Dienst der Gemeinschaft eingespannt. Philoktet und sein in der Sprache geäußer-

ter Hass, sein auf der Insel unerhörter und also gewissermaßen schweigsamer Wider-

stand, wird aufgehoben und überführt in eine Variation des Mythos, in dem die Mör-

der Philoktets Trojaner sind und die Gefolgschaft seiner Leute den Griechen sicher ist.

Der Hass und die Sprache des Hasses scheinen ins Leere zu gehen. Dennoch aber befin-

det sich auf Lemnos eine Schule, heißt es später (P, 323) in Philoktets hasserfüllter Rede.

Als Küstenlandschaft im szenischen Arrangement des Stücks bringt Lemnos nicht nur

Zersetzungsprozesse des Subjekts Philoktet mit sich. Die Figurenrede drückt nicht nur

aus, wie Lemnos ist. Umgekehrt wirkt sich Philoktets Verortung in die Ortlosigkeit auf

sein Sprechen aus. Die Landschaft dringt in seine Rede ein. Was in der Schule gelernt

werden kann, hat etwas mit der »Stimme […] lauter als Brandung« (P, 317) zu tun, die

Odysseus zum Strand, auf sein Schiff und das Meer verfolgt und heimsucht, auch wenn

er das nicht merkt. Die Stimme wird als bloßer Laut, der schon die Opfergaben unter-

brochen hatte, als Widerstand gegen die diskursive Rede verstanden, für die Odysseus

undseineEroberungdesTerritoriumsstehen.DieZunge,vonder zuvor alsKriegsinstru-

ment die Rede war, wendet sich gegen ihre zweckorientierte Verwendung, ganz ähnlich

wie in Deleuze und Guattaris Fassung einer »kleinen Literatur«, die sich durch einen in-

tensiven Gebrauch der Sprache (»langue«) auszeichnet. Die Zunge (ebenfalls »langue«)

als Lautproduzent impliziert eine Deterritorialisierung in jeder Sprache, weil sie einem

bloß signifikantenGebrauch der Sprache entgegensteht.141 Dieser deterritorialisierende

Überschuss deckt die Porosität des Territoriums auf. Und Müller radikalisiert den a-si-

gnifikantenGebrauchder Sprachenoch, indemer ihn vonder Zunge auf die Zähneüber-

trägt: »Lang hört ich die [Sprache] ausmeinemMund allein/Wenn Schmerzmir aus den

Zähnen grub der Schrei.« (P, 300) Die Stimme und das sprachlose Tönen im Schrei ma-

chenderBedeutunggegenüber einenÜberschussgeltend.DieLehre vonLemnosbesteht

in demVerweis auf eine Arbeit, die über das bloße Töten hinausgeht, und auf die Philok-

tet hindeutet, nachdem er Odysseus einen Geier geschossen hat und ihm diesen vor die

Füße wirft:

[PHILOKTET.] Dein Geier. Lern von mir, was du gelehrt hast.

Friß, deinsesgleichen fraß er vor dir, bald

Dich frißt er, mäste dich mit deinem Grab

Dein Grab zu mästen nach dir. Graut dir schon

Vor deiner Arbeit, Freund? (P, 323)

140 Fiorentino: »›Mein Haß gehört mir‹«, 246.

141 Deleuze/Guattari: Kafka, 28f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


380 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ImKüstenbereich von Lemnos wird das Verhältnis der Rede zu einemUnvermittelbaren

verhandelt. Dieser Außen- und Randbezirk rangiert im unbestimmtenMilieu des Hete-

rotopen. Es ist dieses unbestimmte Milieu oder ein Milieu der Unbestimmtheit, für das

Müllers Denken des Dialogs mit den Toten mittels des hasserfüllten Philoktet eintritt.

Das Stück zeigt dabei nicht die Bestimmung der Unbestimmtheit Philoktets gegenüber

der Verwertung seines Todes durch Odysseus auf, sondern fragt nach dem Scheitern.

Die Analogiemit demGeier und die Einverleibung des Todesmit demBild des Grabes in

Philoktets Rede, insbesondere aber die in der letzten Zeile angedeutete Arbeit am Tod,

legt einer weiteren Hypothese zufolge nahe, dass Odysseus die tragische Figur ist, weil

aufgrund seiner Einschließung in eine Ordnung der Sprache (einer am Krieg arbeiten-

den Gemeinschaft) der Dialog mit den Toten abreißt und in denMythos des Mythos zu-

rückgeführt wird. Tragisch ist Odysseus, weil er nichts als die diskursive Rede, nur die

durch die Rede offenbarte Totalität kennt, und unfähig ist, die der Sprachewiderständi-

geBewegung zubemerken.Die auf denMythosunddieGemeinschaft bezogeneSprache

Odysseus’ kann sich unmöglich einem Anderen oder einem Außen nähern, ohne sie mit

derGeste eines einschließendenAusschlusseswiedereinzugemeinden oder zu reterrito-

rialisieren. Auch das Scheitern der Position Philoktets, als etwas anerkannt zu werden,

das keinerlei Dienstbarkeit mehr aufweist – also als Toter –, ist im szenischen Hergang

des Stücks in seinem Scheitern ausgewiesen. Dennoch spricht Philoktet von etwas, das

sich dem Zugriff Odysseus’ sowie einer gelungenen Verwirklichung im Stück entzieht.

Weil eine Arbeit mit dem Tod verbleibt, ähnelt der blutige Ausgang des Stücks Batail-

les Gelächter angesichts des sich entziehenden Negativen. Die Insel, Philoktet und sein

Hass verweisen auf ein Unvermittelbares und Unmittelbares, das abseits eines karto-

graphierten Innen Griechenlands und im unbestimmten Milieu der Küstenlandschaft

Lemnos’ auf die Bühne tritt. Wie aber wird es von der Bühne des Dramas aus gedacht,

die ihrerseits eine vermeintliche Szene des Innen darstellt?

Das Außen und der Entzug oder Sprachabseitigkeit in der Sprache

Insofern sichderDialog an einemSchwellen- undKüstenbereichund imAngesicht eines

Arbeits- undDefinitionslosen abspielt,muss er ausgehend von einem sich entziehenden

Außen und dem Zugriff widersetzenden Nicht-Vermittelbaren begriffen werden.Wenn

das sich entziehende Außen nicht zu beschreiben oder zu benennen ist – also nicht als

solches ernstgenommen werden kann, wie es sich im Anschluss an Derrida formulieren

lässt –, kann die Verhandlung einer ›negativité sans emploi‹, die auf dem Spiel steht,

nur innerhalb des Spielraums erfolgen, den die Sprache selbst bietet. Eine Annäherung

an die Negativität oder das im Stück berührte Außen ist nur entlang einer dem Wort,

der Sprache und der dem bedeutungserzeugendenDiskurs eigenen Differenz zu entwi-

ckeln.Wie im Folgenden deutlichwird, ist die vonMüller vollzogene Bewegungmit dem

zuvor mit Blanchot beschriebenen Bezug der Sprache auf sich als ein Anderes vergleichbar.

Weil die Sprache, so formuliertMüller in einemGesprächmitRobertWeimann,sich viel-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 381

mehr ihn aneigne, als umgekehrt,142 ist sie stets schon Sprache eines Anderen, eine an-

dere Sprache unddamit auch etwas Anderes als Sprache. InBlanchots Perspektive ist die

Sprache nicht unmittelbar auf die unerreichbare und fremde Wahrheit des Wirklichen

bezogen.Andersheit kommt imund als das Verhältnis des Sprechens zumAusdruck. Sie

spricht sich als mögliche Benennung demgegenüber aus, worauf sie nur im Sinne einer

Antwort auf das Unmögliche bezogen sein kann. Sie sagt sich, indem sie ihr Sprechen,

auf der Grundlage einer Unmöglichkeit von Anderem zu sprechen, zulässt.

Ein damit vergleichbares Selbstverhältnis in der Sprache lässt sich auch in Philoktet

beobachten. Eine im Stück verhandelte Sprachabseitigkeit bewegt sich als Element ei-

ner Küstensprache auf der Grenze zur Sprache, ist aber gleichermaßen als ihreMöglich-

keitsbedingung zu begreifen. Philoktets Stimme und seine unerhörte und ungehörte,

unhörbare Rede, ist, obwohl sie zur Sprache gehört, nicht die des Mythos, der Gemein-

schaft oder der Griechen. Indem der von den Griechen anhand des gesprochenen My-

thos abgesteckte Horizont vom zoon politikonOdysseus befestigt wird,wird Philoktet für

sprachabseitig erklärt. Er tritt weniger als Redender, vielmehr als Sonderfall, barbaros,

Stammler auf. Philoktet ist topologische Figur in erster Linie deswegen, weil seine Re-

de und seine Sprache von topologischer Art sind. Ausgehend von einem gemeinschafts-

undortlosenSelbstverhältnis,das nicht zuletzt aus demAusschluss vonder griechischen

Sprachgemeinschaft resultiert, ist ihm die Bedeutungen kommunizierende griechische

Sprache zur Lüge geworden:

[PHILOKTET.] Laut, der mir lieb war. Sprache, lang entbehrt.

Mit der das erste Wort aus meinem Mund ging

Mit der ich antrieb meine tausend Rudrer

Die tausend Speere lenkte in der Schlacht.

So lang gehaßt wie auch entbehrt. Und länger. (P, 300)

Auch wenn ihm die griechische Sprache zuwider geworden ist, spricht er vom »Laut«,

der ihm »lieb war. Sprache, lang entbehrt« (P, 300), als er Neoptolemos als »Lebenden

auf seinem toten Strand« entdeckt. Es ist naheliegend, dass nach der jahrelangen Isola-

tion, abseits der Sprache der Menschen, für Philoktet nicht Neuigkeit oder Information

vonWert ist. Nicht was, sondern, dass gesprochen wird, ist für ihn relevant. Es geht da-

mitumdiezunächst bedeutungsloseSinnlichkeit oderMaterialität desbloßenLauts,des

Schreis, der Stimme und darum, dass in der Sprache mit diesen stets eine Kontaktauf-

nahme stattfindet. Darin besteht Jean-PierreMorel zufolge eine Form der Verschiebung

derwahrnehmbarenWelt desPhiloktet.143 Es ist die Lust auf eine andereStimme,die ihn

darüber hinwegsehen lässt, dass Neoptolemos das verhasste Griechisch spricht. An die-

ser Lust Philoktets auf und an einer anderen Stimme,der ganz gleich bleibt,was gespro-

chen wird, lässt sich etwas ablesen, was Helga Finter für die »monotone« Vortrags- und

142 Vgl. Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, 418. Müller-Schöll zitiert an dieser

Stelle: Müller, Heiner/Weimann, Robert: Gleichzeitigkeit und Repräsentation. Ein Gespräch, 182–207,

in: Weimann, Robert (Hg.): Postmoderne – globale Differenz, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, 196.

143 Vgl. Morel: »Grenzfall Odysseus«, 297.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


382 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Leseweise Heiner Müllers konstatiert. Die Erfahrung einer nicht durch eine bestimm-

te Betonung vorgegebenen und damit potenziell jeweils singulären Sinnkonstitution144

sei im Stückmit demHören einer anderen Stimme als Stimme in ihrer Phänomenalität

gekreuzt, so Finter. Sie macht damit auf eine Differenz sowie gleichermaßen ein Ver-

hältnis zwischen dem bloßem Laut und der verfassten Sprache aufmerksam. Philoktets

Sprache bewegt sich zwischen einer Sprache desHasses, die sich einerseits in den gegen

seineÜbeltäter gerichteten, hasserfüllten Reden äußert und einemHass auf die Sprache

andererseits,mit dem jedoch eine unbändige Zuneigung zu demder Sprache zugrunde-

liegenden lautlichenMaterial einherzugehen scheint:

[PHILOKTET.] Mein Ohr hat Lust auf eine andre Stimme.

So lebe, weil du eine Stimme hast.

Red, Grieche. Red von mir das schlimmste, red

Von meinen Feinden Gutes. Was du willst.

Lüg, Grieche. Allzu lang hört ich nicht lügen. (P, 300)

Die lautlich-stimmhafte Materialität der Sprache und die sich unterhalb der Sinnober-

fläche regende Schwingung der Sprache als ein ihr Anderes, sei ihr gleichursprünglich

und bleibe von ihr uneinholbar, so Finter weiter.145 Damit äußere sich durch die Stimme

eine Alterität,146 die weder zu erwarten noch im Nachhinein wieder ohne Gewalt ganz

eingegliedert werden könne. Aufgrund einer sich zwischen Bedeutung und Laut vermit-

telnden Differenz wird die Stimme des Anderen als eine sich dem Zugriff verwehrende,

imEntzug befindliche andere Stimme erkennbar.Der Entzug innerhalb der Rede drückt

sich noch in einer anderen Form der Rede aus, die das Kontinuum der Ankündigung ei-

nerBedeutung inderRede aufsprengt,und auf die bereits hingewiesenwurde.Der Laut,

der vomGebrüll Philoktets ausgeht,wirdals StörungderSchweigepflicht angesehenund

damit modo negativo als Form der Rede eingeführt. Philoktets Schreien ist als eine Form

der Rede anerkannt,weil es das vorgeschriebene Schweigen unterbrochen hatte. Philok-

tets andere Rede lässt sich insofernmit demvonNancy formulierten »Theatereignis« be-

greifen, als eine nicht bedeutungstragende Rede den Sinn einer Mit-Teilung vermittelt,

die denEntzug der Präsenz ausstellt.147WenndasGebrüll dasDenken einer Kreatürlich-

keit verhandelt, ähnlich wie das etwa bei Antonin Artaud der Fall ist, dann nicht, weil es

eine bloße, an sich seiende Präsenz des Menschlichen präsentiert. Vielmehr – und hier

ist die Wunde Philoktets entscheidend – präsentiert der Schmerz und das Gebrüll eine

Sterblichkeit und eine sich entziehendeGegenwärtigkeit als ein Ende desMenschlichen:

»ein Ab-Sein, das heißt ein Ausgehend-von-Sein, ein Sein im Abgang.«148 Insofern Sein

nicht ohne das sich entziehende Sein gedacht werden kann, jenem ersterem aber kei-

nen Sinn außer dem eines Entzugs verleihen kann, bleiben die Schmerzensschreie des

Philoktet als immanenter Zwiespalt eine Wunde in Odysseus’ Rede. Und auch Philok-

tet selbst bezeichnet die Schreie, die der Schmerz ihm abringt, später noch einmal als

144 Vgl. Finter: »Mit den Ohren sprechen«, 64.

145 Vgl. ebd., 66.

146 Vgl. ebd., 70.

147 Vgl. dazu in der vorliegenden Studie, 144f. Vgl. Nancy: »Theatereignis«.

148 Ebd., 328.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 383

zur »lang entbehrten Sprache« zugehörig.Das bereits angeführte Zitat verdeutlicht das:

»Lang hört ich die [Sprache] aus meinemMund allein/Wenn Schmerz mir aus den Zäh-

nen grub der Schrei.« (P, 300)

Weil die Haltungen im Stück zur Anschauung gebracht sind, kann die Wunde zwar

unterdrückt, nicht aber in eine stimmige Vision eines Innen von Gemeinschaft, Mythos

undDialog aufgehobenundüberführtwerden.Mit den Schmerzensschreien imZeichen

einerWunde imweiteren Sinne, die »sich nicht brauchen läßt von euchmehr« (P, 316f.),

wird Philoktet noch eine zweite Wunde in das Fleisch der Gemeinschaft der Griechen

gerissen haben, von der sie sich nicht einfach erholt. Das dem bedeutungserzeugenden

Diskurs entgegengesetzte Moment der Stimme lässt sich auf den sich der Rede Odys-

seus’ entziehendenbloßenKörper beziehen.Währenddie vergemeinschafteteGeschich-

te denKörper als eine »lösbareProblemkonstellation«149 ansieht, zieht derWiderstand in

Philoktet einen Riss in die teleologische Konstellation. Die bei Müller entlehnte Begriff-

lichkeit der »Perforation der Dialektik« beschreibt einen Widerstand der Körper gegen

denSachzwangder Ideen;der sprachlicheMordamKörperwird inFragegestellt.150Mül-

ler-Schöll schreibt hierzu, der (A-)Topos Philoktet schlüpfe unter den dialektischen Be-

wegungsgesetzen hindurch und zäsuriere das Modell der Universalgeschichte, das doch

immer wieder erneuert werde.151 Dieses Motiv der »Stellplätze der Widersprüche« wer-

de dabei auch durch eine »gegenrhythmische Unterbrechung« in der Verssprache von

Philoktet verhandelt, die bei Müller stets auftauche, wenn man sich mit Rhythmus und

Versen beschäftige und ihn in die Nähe der Theorie der Zäsur Friedrich Hölderlins rü-

cke.152 Der Vergleichmit der Zäsur liegt insofern nahe, als dass auch Hölderlin auf seine

Weise mit der hegelschen Lösung des idealistischen Programms rang: Er spricht von ei-

ner Repräsentation der »unmöglichenKassierungderKrise, der noch offenenWunde im

Gewebe der Philosophie« oder Politik, die »nicht vernarbt und sich unter der Hand, die

sie schließt, immer wieder öffnet«.153

Die Stimme, Philoktets anderes Sprechen geht nicht restlos auf in einer Dienstbar-

keit für die Sprache und für die Sprache des Mythos der Gemeinschaft. Entgegen aller

klaren Orts- und Sprachanweisungen seitens Odysseus regt sich die Materialität154 der

geäußerten Rede gegen ihre Indienstnahme durch den bedeutungserzeugenden Dis-

kurs. Dieser bleibt bezogen auf die ihm eigene Andersheit, wie sich mit Blanchot kon-

statieren lässt: ein Bezug auf sich als ein Anderes. Die Stimme und das sprachlose Tönen

verursachen dabei Schwingungen, die gegenüber der Geschlossenheit der Bedeutung

eine Über- und Unterschreitung darstellen, am deutlichsten erkennbar am Exzess des

149 Vgl. Ostheimer:Mythologische Genauigkeit, 112.

150 Vgl. Müller: »Brief an den Regisseur«,W8, 261.

151 Vgl. Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, 414/417.

152 Vgl. Müller-Schöll, Nikolaus: »›… DIE WOLKEN STILL/SPRACHLOS DIE WINDE‹. Heiner Müllers

Schweigen«, 247–256, in: Primavesi, Patrick/Schmitt, Olaf A. (Hg.): AufBrüche. Theaterarbeit zwi-

schen Text und Situation; Hans-Thies Lehmann zum 60. Geburtstag, Berlin: Theater der Zeit 2004,

250–254.

153 Vgl. Lacoue-Labarthe: »Die Zäsur des Spekulativen«, 208.

154 In ihrer Rehabilitierung des Lehrstücks weisen Lehmann und Lethen (vgl. »Ein Vorschlag zur Gü-

te«, 313) darauf hin, dass gerade der Materialismus die Beziehung zwischen dem Denken und der

Körperlichkeit nicht aus den Augen verlieren dürfe.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


384 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Schreiens.DieStimmebewegt sichgänzlich »atopisch zwischenKörperundSprache«,155

ist der Sprache gleichursprünglich und bleibt von ihr uneinholbar. Philoktets Schreien

und seine Stimme stehen als ein anderes Sprechen zwischen dem bloßen Körper-Laut

und der ihm feindlich gewordenen griechischen Sprache, die ihn wieder einzugliedern

sucht. Der von Deleuze und Guattari eingeführten Figur vergleichbar, steht der Reterri-

torialisierung des Sinns der deterritorialisierte Laut gegenüber.156 Die mit der Sprache

einhergehende Stimme verweist auf jenes »unbestimmteMilieu« und die Definitionslo-

sigkeit, die durch die ›negativité sans emploi‹ umrissen wurden. Das System der dialek-

tisch vermittelten Aufhebung wird einer Infragestellung ausgesetzt, die zwar übergan-

genund verdrängtwerden kann,aber als unverzichtbareBedingung für dieKonstitution

von Sprache aufgefasst werdenmuss.

Sprache, die inMüllers Stück als die eines vermeintlich geschlossenenDiskurses von

MythosundGemeinschaft reflektiertwirdunddarin in ihrer Logik derVerwertung eines

Anderenausgestelltwird,steht in einemVerhältnismitdem,was sie an ihre eigeneGren-

ze führt.Den für die Sprache unverzichtbaren Bezug auf sich als ein Anderes fasst Philoktet

an einer weiteren Stelle selbst noch einmal konkret. Auf die Wiederholung des Mythos

umdie vorangegangenenGeschehnisse, die ihm einemPlatz zuweisen sollen, entgegnet

er Odysseus:

[PHILOKTET.] Geht dir das Maul noch, wirbelt noch die Zunge

Gehorsam zu verlängern Deine Zeit?

Hör wie das Schweigen deine Rede bricht. (P, 321)

Dass die Insel eine spezifische Form des Sprechens mit sich bringt, verdeutlicht nicht

zuletzt Philoktets Ausspruch zum Schweigen. Die Rede Philoktets, seine Sprache, wird

auf Lemnosdurchdenbedeutungslosen Laut eingeholt und zumSchweigengebracht.Er

brüllt dort alleine vor sich hin und seine Schreie sind schließlich nicht mehr vernehm-

bar. Aber dem Schweigen wird eine größere und weitere Bedeutung beigemessen. Es

verweist auf das, was jedem Sprechen zukommt, nämlich, dass es pausiert und unter-

brochen wird, dass es nicht fortlaufend es selbst ist, dass es von einem Außen tangiert

wird. So wie die Äußerlichkeit von Lemnos, so wie das Schweigen, welches als das der

Sprache eigene Außen gefasst ist, kann auch die Äußerlichkeit von Stimme und Laut –

das Material der Sprache – von der bedeutungstragenden Rede nie ganz vergessen ge-

macht werden, selbst wenn es das verhasste Griechisch ist. Der vorgestellten Lesart zu-

folge, ist das Schweigen eine Chiffre für das, was dem Sprechen äußerlich ist, was An-

ders-als-Sprechen ist, und ohne dasweder die Sprache noch derDialog fürMüller denk-

bar sind. Interessanterweise hat Derrida in dem bereits erwähnten Text die Figur der

›negativité sans emploi‹ bei Bataille mit der Kommunikation zusammengebracht und

das Schweigen als ein für die Kommunikation entscheidendes Moment herausgearbei-

tet. So schreibt er, dass die artikulierte Sprache stets in den herrschaftlichenDiskurs zu-

rückverfällt, weil sie nichts anderes vermag, als den Sinn zum Ausdruck zu bringen und

155 Vgl. Finter: »Mit den Ohren sprechen«, 66.

156 Vgl. Deleuze/Guattari: Kafka, 30.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 385

gegen alle Widerstände durchzusetzen.157 Odysseus tragische Tendenz besteht mit die-

ser Lesart in der Einschließung in eine geschlosseneOrdnung des bedeutungserzeugen-

den Diskurses. Sein herrschaftliches Verhältnis zum Sinn wäre aber mit Derrida damit

noch als knechtisch zu verstehen, weil es sich der gefährlichen Aussetzung und Unter-

brechung entzieht, die der mit einer ›negativité sans emploi‹ eingegangene Sinnverlust

gegen denDiskurs aufweist.Odysseus bleibt demMythos desMythos unterworfen.Eine

Souveränität weist die sprachliche Vernunft im Verhältnis zum Sinn nur auf, wenn sich

ihr die Grenze der Vernunftherrschaft (das Erkennen) vermittelt und das Sprechen an

einer Grenze der Vermittelbarkeit und der Selbstaufgabe stattfindet – wenn Raum für

etwas Anderes bleibt, als es diese Weise des Sprechens an- und wiederzuerkennen ver-

mag.158 UmPhiloktet zu hören,muss das Schweigen vernommenwerden können,wozu

Odysseus nicht im Stande ist.

Das Schweigen inMüllers Arbeit verweist, so hat esMüller-Schöll formuliert, auf den

»Zwiespalt in jeder rein rationalen Rede […], was sie unterbricht und die Ankunft eines

immer noch ausstehenden anderen ankündigt, ohne sie vorwegzunehmen. Er verkör-

pert, was vor den Worten Wort ist, den schweigenden Träger der Rede.«159 Der:die An-

dere tritt,weil er als bloßer oder einfacherAnderer nur begriffenwerdenkannunddamit

in seiner Andersartigkeit erkanntwird, als das der Sprache eigeneAndere auf.Philoktets

Hinweis auf das Schweigen, das die Rede bricht – die minimalste und zugleich äußers-

te Form eines Hasses auf die Sprache –, vergegenwärtigt, dass es noch etwas Anderes

gibt als den Diskurs Odysseus’, welcher diesem zur Wiederholung und Vergegenwär-

tigung des Mythos und der Gemeinschaft dient. Ähnlich wie das bataillesche Geläch-

ter, das nichts kommuniziert und somit nicht schlichtweg zurück in den bedeutungs-

erzeugenden, herrschaftlichenDiskurs weist,160 liegt das Schweigen an der Grenze zum

Nicht-Sinn. Die Unterbrechung der Herrschaft erfolgt vomNicht-Ort der Insel Lemnos

her. Insofern Lemnos ein Außen des Mythos markiert, suchen Odysseus und Neoptole-

mos den Ort einer Sprachabseitigkeit auf. Sie lässt sich, über das andere Sprechen der

Stimmehinaus,als SprachedesHassesundHass auf die Sprache sowie als eineder Spra-

che eigeneGegenläufigkeit verstehen,welche sich ihrerseits der Benennung und der Be-

nennbarkeit entzieht. Es geht nicht mehr nur um ein anderes Sprechen, sondern ein

Anders-als-Sprechen. Die Unterbrechung der Rede, die sogleich als ihr Nullpunkt gelten

muss, erfolgt kraft einer Abwendung der Sprache von der Sprache innerhalb der Spra-

che: eine Sprachabseitigkeit der Sprache selbst.

Entlang der Frage nach der Vernehmbarkeit des zunächst Unvernehmbaren zielt das

Stück Philoktet auf einen Gang durch die Sprache, auf die Hervorhebung ihrer Bruchstel-

len und einem daraus gefolgerten Interesse an der Differenz in der Sprache selbst. Der

bedeutungslose Sinn des bloßen Lauts lässt sich nicht in eine Repräsentation sinnlicher

Bedeutung umwandeln und eingemeinden.Die ihm eigene Unbestimmtheit und Unbe-

stimmbarkeit ist als die einer Logizität der diskursiven Sprache entzogene Bedingung

157 Vgl. Derrida: »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie«, 398.

158 Ebd., 392f.

159 Müller-Schöll: »Heiner Müllers Schweigen«, 249.

160 Derrida: »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie«, 387.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


386 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

für die Repräsentation von Sinn zu erachten. Und dieser Gedanke lässt sich auf die Fra-

ge des Dramas übertragen. Wenn Philoktet den tragikomischen, einschließenden Aus-

schluss des Unvermittelbaren und Unmittelbaren der Stimme und des Schweigens do-

kumentiert, erhält sich in der Ausstellung eines Scheiterns des Scheiterns jener unmög-

liche Anspruch, dass das Drama und der Dialog im Sinne der Totenbeschwörung konse-

quent nur von der Seite her zu verstehen sind,was sie nicht (schon) sind.Das Schweigen

hat Müller im Brief an den Regisseur ganz explizit als den Grund der Sprache des Thea-

ters gefasst: »Wenn die Diskotheken verlassen und die Akademien verödet sind, wird

das Schweigen desTheaters wieder gehört werden, das der Grund seiner Sprache ist.«161

Dass es einen Sinn ohne einen Entzug gegenüber der Versinnlichung nicht geben kann,

ist demDialog damit zugrunde zu legen.Der Dialog imDrama als Dialogmit den Toten

und das Sprechen von einem anderen Ort her weist die Glätte und Einheit der drama-

tisch-dialogischen Form als produktive Unmöglichkeit aus.162

Auchwenn der Dialog den gängigenDefinitionen zufolge daran zugrunde geht, kei-

ne dramatische Welt mehr realisieren zu können, schreibt Müller den Dialog nicht ab.

In der Auseinandersetzung mit Mythos und Gemeinschaft begreift er ihn schlichtweg

nicht alsMediumder Aufhebung in dieWerk- und inhaltlich gegenwärtige Einheit.Mül-

lers Philoktet führt vor, dass der Dialog konsequent nur außerhalb der Vorstellungen von

Einheit und Vereinheitlichung zu begreifen ist. Weil der Dialog aufgrund von Philok-

tets Sprechens von einem anderenOrt, seines anderen Sprechens und demmit ihmher-

vorgehobenen Anders-als-Sprechen nicht als Gegenüber positiver Sprechinstanzen und

mithindramatischenSubjektenbegriffenwerdenkann, ist er entlangeinernegativenDia-

logik zu beschreiben. Das Drama ist nicht mehr als Container oder als Universum einer

Repräsentation dialogisch vermittelter Energieströme zu begreifen.Hiervon ausgehend

von einemEinbruch desTheaters oder der tragischenErfahrung in das seit dem 18. Jahr-

hundert tradierte Bühnenstück zu sprechen,163 ist zwar verlockend, wird durch die in-

konsequente Terminologie Müllers – diese erlaubt das Überleben der Begriffe ›Drama‹

und ›Dialog‹ – jedoch nicht begünstigt. »Drama entsteht«, wie Müller formuliert, »nur

161 Müller: »Brief an den Regisseur«,W8, 269.

162 In dem bereits zitierten Gespräch mit Kluge spricht Müller davon, dass die Glätte keine wirkliche

sei und Pulsschläge unter der glatten Oberfläche zittern (vgl. Müller: »Ich schulde der Welt einen

Toten«,W 12, 497).

163 In seiner Reformulierung der Krise des Dramas spricht Lehmann (vgl. Postdramatisches Theater,

80–83) von einer Krise der Diskursform des Theaters, die zu ihrer Autonomisierung und einer Re-

theatralisierung führt. Entgegen einer »Logik und Gesetzlichkeit der dem Drama dienenden Ver-

wendung der Theatermittel« führe eine neugewonnene Freiheit zur Besinnung des Theaters auf

sich selbst und die ihm innewohnenden, in der Epoche des Dramas kaum ausgeschöpften Mög-

lichkeiten des Ausdrucks. Die Retheatralisierung innerhalb des Theaters sei dabei auch als Öff-

nung des Theaterbereichs auf Praxisformen der Versammlung, des Festes und des Rituals zu ver-

stehen, wie Lehmann mit Verweis auf Fischer-Lichte verdeutlicht. Das von Müller angesprochene

Drama zwischen Zuschauerraum und Bühne ließe sich im Zusammenhang der Retheatralisierung

des Dramatischen begreifen als die von Lehmann beschriebene »Problematisierung der ›Realität‹

als Realität von Theaterzeichen«, die sich vom Publikum nun nicht mehr als Zeichen für ein Be-

zeichnetes lesen lassen, sondern es darauf zurückwerfen, »die Sprachspiele und die Spieler in ih-

rem hier und jetzt präsentierten Sosein zu lesen« (vgl. ebd., 81f.). Vgl. zur tragischen Erfahrung bei

Müller auch Lehmann: Tragödie und dramatisches Theater, 610ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 387

zwischenBühne undZuschauerraum,undnicht auf der Bühne«.164 Auch die Szene des In-

nen der Bühne ist auf etwas Anderes hin zu überdenken.Entgegen der Behauptung eines

Paradigmenwechsels, der auf einer Feststellungsgeste des So-Seins einer bestimmten

Vergangenheit beruht (das Drama), dem nun etwas Neues gegenübergestellt wird (das

Theater), führt Müller ein Denken des Außen vor. In Müllers Denken des Außen kom-

men dialogisch und als Dialog nicht nurTheater und Drama, sondern auch die Sprache

und die Gemeinschaft ausschließlich in einer Spaltung auf ein Anderes hin zu sich, als

etwas, das sie nicht sind, oder vielleicht unmöglich auch nur sein können. So werden sie

der »Wiederkehr desGleichen als eines anderen«165 zufolge greifbar: »DieGlätte ist keine

wirkliche Glätte.«166

7.4 Zukunft: Solidarität mit der Differenz

Das Außen ist als Möglichkeitsbedingung des Dialogs gemäß einem Dialog mit den To-

ten bei Müller zu verstehen. Dieses Außen lässt sich auch als Unterbrechung, Spalt oder

Zwischenraumfassen,der fürdasVerstehenüberhauptunabdingbar ist.Denndurchdie

Öffnung, welche der bedeutungslose Raum der Stimme und des Schweigens einräumt,

wird das Verstehen zuallererst möglich. Derrida formuliert von einer solchen Öffnung

ausgehend, die »Repräsentation des Sinns«.167 Philoktet führt somit die Auseinanderset-

zung mit einem Dialog, einem Drama und einer Gemeinschaft auf, die mit einem Un-

verfügbaren und Abwesenden in Verbindung stehen. Es geht um das ›unbestimmte Mi-

lieu‹ inmitten der Szene des Innen. Das Stück bringt den gewissermaßen unmöglichen

Anspruch zur Geltung, einemAußen Rechnung zu tragen, das nicht Teil des Innenwird,

von diesem jedoch bedingt ist. Auch wenn das Außen des Nicht-Sinns und die Veräuße-

rung von Odysseus verdrängt und umgangen werden, hat eine Verausgabung inmitten

der Produktion von Sinn in der Sprache einen maßgeblichen Ort. Wie deutlich werden

soll, sind für Müller derlei Überlegungen deswegen auch in einem weiteren Sinne poli-

tisch, weil sie die Perspektive auf ein anderes Denken von Utopie und Kommunismus

eröffnen. Eine negativeDialogik ist Ausgangspunkt und Umschlagplatz eines Dialogsmit

den Toten, von dem aus eine Zukunft des Dialogs und eine Zukunft überhaupt möglich

ist. Tragisch ist Odysseus, weil er, mit Bataille gesprochen, die organisierte Verausga-

bung produziert: den Krieg.168 Statt denDialog zu verwerfen,wird er anhand eines Dia-

164 Müller: »Einen historischen Stoff sauber abschildern, das kann ich nicht«,W 10, 85.

165 Müller: »Was gebraucht wird: mehr Utopie…«,W 10, 335.

166 Vgl. Müller: »Ich schulde der Welt einen Toten«,W 12, 497.

167 Vgl. Derrida: »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie«, 392f.

168 »Unsere Zivilisation hat Auschwitz hervorgebracht. Bataille unterscheidet zwischen Zivilisationen

der Verschwendung – er macht das an den indianischen [sic!] Hochkulturen fest – und der euro-

päischen Zivilisation der Ökonomie, die allein auf den Nutzen ausgerichtet ist. Ich sehe den Ka-

tholizismus mehr in der Nähe einer Zivilisation der Verschwendung. In einer Zivilisation der Ver-

schwendung wäre Auschwitz nicht möglich gewesen. Unsere Zivilisation ist eine Zivilisation der

Ausgrenzung.« Müller: »Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft«,W 11, 610.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


388 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

logpartners beziehungsweise -störers revidiert. Ein »Plädoyer für den Widerspruch«169

ist bei Müller schließlich Ausgangspunkt eines eher unerwarteten Bezugs auf die Frage

der Solidarität.

Kommunismus und Utopie

Der bereits in die Untersuchung einbezogene Prolog zu Philoktet kündigt die Auseinan-

dersetzung mit der Tragikomik der Einschließung in die Gemeinschaft des realexistie-

rendenSozialismus an,dessenWidersprüchlichkeitMüller fortlaufendzumGegenstand

seines Schreibens erhebt.170 Dadas Stück über denZeitraumdes Baus der BerlinerMau-

er 1961 hinweg entstand, lässt sich diese Parallele kaum als Zufall abtun.171Während die

kritische Annäherung an die »blutsaufende« Gemeinschaft über das Verständnis der Po-

litik als einer Kunst des Möglichen erfolgt, bleibt die Idee des Kommunismus in ihrem

Zusammenhangmit der Gemeinschaft im Feld des Unmöglichen – der Kunst – fürMül-

ler maßgeblich. Das wird nicht zuletzt im Brief an den Regisseur deutlich. AmEnde dieses

Textes ist von einem Renaissancebild die Rede, das die Schreibinstanz vor Augen hat:

Zwei gesattelte Pferde, allein auf einem weiträumigen, von romanischer Architektur

gerahmten Platz. Mit den Hufen auf einem Steinboden scharrend, der nichts hergibt

als für Menschenaugen unsichtbaren Staub, ihre Hälse aneinander reibend, warten

sie auf ihre Reiter, die vielleicht in einem der Innenhöfe gerade geschlachtet werden

oder einer den andern schlachten.172

Die Pferdewarten, scheinen jedoch von ihrer dienenden Funktion befreit.Wasmit ihren

Herren, den Reitern, geschehen ist, bleibt unbekannt. Die Zukunft, so ist hier zunächst

angedeutet, spielt sich jenseits des menschlichen Zugriffs ab und bringt eine nicht auf-

zulösende Uneindeutigkeit mit sich. Hierauf folgt der bereits oben zitierte Satz zu den

Diskotheken und Akademien und dem Schweigen des Theaters, welcher den Text be-

schließt. Bereits zuvor widmet sich der Brief einem »utopische[n] Moment, das in der

(Vers-)Sprache aufgehoben ist wie das Insekt im Bernstein« und in der Uraufführung

von Philoktet, die Hans Lietzau am Münchner Residenztheater 1968 inszenierte, nicht

169 Müller, Heiner: »Plädoyer für denWiderspruch«, 361ff., in: Müller, Heiner:Werke 8. Schriften, hg. v.

Hörnigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005.

170 Schulz spricht von einer Konfrontation der »graue[n] Alltagsrealität in der DDRmit dem kommu-

nistischen Ideal«. Und während der Held der Geschichte die Partei bleibe, behalte sich Müllers

Werk in seiner »Schwärze« einen bejahenden Grundzug, weil die Partei als ein das Ideal verwirkli-

chendesOrgan infrage gestelltwird.Müller habe sichder Kulturpolitik derDDR radikal verweigert,

weil er nicht die der Kunst zugewiesene Aufgabe umgesetzt habe, den von Ernst Bloch beschrie-

benenWärmestrom des Marxismus vorzuführen, welcher das Ideal und den Glauben an den Fort-

schritt hin zu seiner Realisierung bebildere. Weil Müller aber das Ideal nicht verwerfe – das lässt

sich auch daran ablesen, dass er die Begriffe nicht verwirft – sei seine Dramatik der Griff in den

Schlamm der Geschichte nach dem Ideal des Kommunismus (vgl. Schulz: Heiner Müller, 4f.).

171 Jean Jourdheuil schreibt: »Auf kryptische Weise deutet der Prolog die Situation an, in der sich die

Ostdeutschen und Heiner Müller mit ihnen nach dem Bau der der Mauer befinden.« (Jourdheuil:

»Heiner Müllers Philoktet. Ein Palimpsest«, 380).

172 Müller: »Brief an den Regisseur«,W8, 268.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 389

eingelöst wurde.173 In der Wundsprache und der im Stück verfolgten Verwundung der

Sprache, so Müller, scheint »die Utopie einer menschlichen Gemeinschaft« ohne Men-

schen auf, von der aus Philoktet als das »Negativ eines kommunistischen Stücks« erkenn-

bar wird.174 Die Utopie bei Müller,175 so soll im Folgenden hervorgehoben werden, weist

jedoch spezifische Merkmale auf.

Die utopische Gemeinschaft bei Müller ist als das Denken einer anderen Gemein-

schaft sowie das Denken einer anderen Utopie zu begreifen. Denn das ›utopische Mo-

ment‹ verfällt nicht in die Imagination einer besseren Welt, die als konkretes Bild vor-

stellbar wird.Diese Vorstellung wird von Adorno in einemRadiogesprächmit Bloch von

1964 als »utopistisch« beschrieben.176Während der Utopismus als Gedankenexperiment

an den Fortschrittsglauben und technische Errungenschaften gekoppelt sei, so Adorno,

hättendieÜberwindungderSchallmaueroderdieReisen insWeltall denMenschennicht

in eine Situation erfüllten Glücks versetzt. Noch die punktuelle Erfüllung der Träume

verweise auf die Nicht-Einlösung des Versprechens von Freiheit im Ganzen und führe

zur Verwerfung der utopischenHaltung überhaupt. Es gebe keineMöglichkeit eines An-

deren mehr, weil jede Form von Wunschdenken eines solchen Anderen abgeschrieben

und überholt sei. Wenn es aus kleinbürgerlicher Vernunft heraus heiße, »ach, das sind

ja Utopien, ach das ist ja nur im Schlaraffenlandmöglich; im Grunde soll das auch über-

haupt gar nicht sein«, dann erfolge eine Identifikation des Menschen mit dem Unmög-

lichen.177 Statt die Utopie und die ihr eigene Unmöglichkeit auf sich zu nehmen, wird

sie als von vornherein ungültig angesehen. Adorno hält weiterhin fest: »Mir will es so

vorkommen, als ob das,was subjektiv, demBewußtsein nach, demMenschen abhanden

gekommen ist, die Fähigkeit ist, ganz einfach das Ganze sich vorzustellen als etwas, das

völlig anders sein könnte.«178 Dass die Utopie in Abgrenzung zur utopistischen Vision

anders verhandelt werdenmuss, lässt sich auf die oben zitierte AussageMüllers zu einer

»totale[n] BesetzungmitGegenwart« übertragen,die auffällige Parallelen zu den folgen-

den Ausführungen Adornos aufweist:

Daß die Menschen vereidigt sind auf die Welt wie sie ist und dieses abgesperrte Be-

wußtsein der Möglichkeit gegenüber das hat nun allerdings einen sehr tiefen Grund,

einen Grund, von dem ich denken würde, daß er gerade mit der Nähe der Utopie, mit

der du zu tun hast, sehr zusammenhängt. Meine These dazu würde lauten, daß im

Innersten alle Menschen, ob sie es sich zugestehen oder nicht, wissen: Es wäre mög-

lich, es könnte anders sein. Sie könnten nicht nur ohne Hunger und wahrscheinlich

ohne Angst leben, sondern auch als Freie leben. Gleichzeitig hat ihnen gegenüber,

und zwar auf der ganzen Erde, die gesellschaftliche Apparatur sich so verhärtet, daß

173 Vgl. ebd., 260.

174 Ebd., 261.

175 Vgl. dazu: Kruschwitz, Hans (Hg.): Ich binmeiner Zeit voraus.Utopie und Sinnlichkeit beiHeinerMueller,

Berlin: Neofelis Verlag 2017.

176 Bloch, Ernst/Adorno, TheodorW.: »Etwas fehlt …Über dieWidersprücheder utopischen Sehnsucht.

Gesprächsleiter: Horst Krüger«, 58–77, in: Traub, Rainer/Wieser, Harald (Hg.): Gespräche mit Ernst

Bloch, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1975.

177 Bloch/Adorno: »Etwas fehlt …«, 61.

178 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


390 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

das, was als greifbare Möglichkeit, als die offenbare Möglichkeit der Erfüllung ihnen

vor Augen steht, ihnen sich als radikal unmöglich präsentiert.179

Müllers Denken des Dialogs scheint der Besetzungmit Gegenwart entgegenzuarbeiten,

weil mit ihm ein anderer Bezug zum Unmöglichen als der einer Identifikation eröffnet

wird. Vor dem Hintergrund der Ausführungen zum Dialog kann, statt von einem kon-

kretenUtopismus, von einer diskretenUtopie die Rede sein.Eine diskreteUtopie, so der

Vorschlag, ist nicht eine konkretisierbare Vorstellung, sondern dieHoffnung auf ein An-

ders-Sein des Ganzen. In der gescheiterten Revolte Philoktets kommt zum Vorschein,

dass der Dialog stets auf etwas verwiesen bleibt, das ihm äußerlich ist. Die Ausstellung

des Scheiterns verweist auf die Sehnsucht danach, dass das Ganze anders sein könnte.

Auf eine reduzierte Idee desUtopischen,die nicht vielmehr als die AhnungderMög-

lichkeit einesAnders-Werdensmit sich bringt, verweist Foucault in seinemRadiovortrag

»Der utopische Körper«.180 Foucault widerspricht in diesem Text in mäandernden Ge-

dankenschleifenzunächstder Intuition,dass einKörper immernurhier sei.Dennes sind

Spiegelbild und diemenschliche Endlichkeit, die denKörper der Vorstellung einer abge-

schlossenenGestalt zuführen.Vor jeder Synthese zu einer gefasstenGestalt als Ganzheit

habederMensch –undaufgrunddieserVerschränkungdesGanzenmit einemAußen ist

Foucaults Text interessant für die Frage der Utopie – einen zerstreuten Körper, Glieder,

Körperhöhlen und Öffnungen. Der Körper ist demzufolge alles andere als ein präsen-

tes Ding, sondern vielmehr porös und stets durch die Kontaktaufnahmemit demAußen

tangiert. Er mag vielleicht endlich und gebrechlich sein, das heißt aber nicht, dass er

abgeschlossen ist und in sich selbst ruht. »Der Körper ist der Nullpunkt der Welt, der

Ort, an demWege und Räume sich kreuzen. Der Körper selbst ist nirgendwo. […] Er hat

keinen Ort, aber von ihm gehen alle möglichen realen oder utopischen Orte wie Strah-

len aus.«181 Der Körper wird für Foucault zu einem Hauptakteur des Utopischen, weil

er aufgrund einer wesentlichen Ortlosigkeit mit seinem Anderswo-Sein und dem Ande-

ren überhaupt im Bunde ist: »In Wirklichkeit ist mein Körper stets anderswo, er ist mit

sämtlichen ›Anderswos‹ (»Les Ailleurs«) in derWelt verbunden, er ist anderswo als in der

Welt.«182

DieSprachedesMythosundderGemeinschaftmüssenausgehendvomVerhältnis zu

einemAußen gefasstwerden.Darin besteht, zugespitzt formuliert, die Arbeit an der Zu-

kunft,die als der Fluchtpunkt desmüllerschenDenkensbegriffenwerdenkönnte.Dieses

Außen, welches mit dem utopischen Moment eines ›Anderswo‹ bei Foucault in Verbin-

dung zu setzen ist, tritt in Philoktet als das Nicht-Vermittelbare und der damit einher-

gehendenUnmöglichkeit einer völligen »›Vereinigung‹ im ästhetischen Schein« auf.Der

unmögliche Dialog im undmit dem Außen der Hass-Sprache, die dialogisch gespaltene

Rede des Subjekts und die Zerrissenheit von Sprache, Schrei und Schweigen erfordern,

dass die Szene des Innen verlassen wird, in der sich Mythos und Gemeinschaft, Dialog,

179 Vgl. ebd.

180 Foucault, Michel: »Der utopische Körper«, 23–36, in: Die Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei Ra-

diovorträge. Mit eine Nachwort von Daniel Defert, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005.

181 Foucault: »Der utopische Körper«, 34.

182 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 391

Drama und auch die Utopie vermeintlich aufhalten. In der unmöglichen Auseinander-

setzung mit den Toten, den Ausgeschlossenen, dem Vergangenen und Definitionslosen

scheint ein Anders-Werden auf, das als ›utopisches Moment‹ bezeichnet werden kann.

Weil es lediglich als Scheitern des Scheiterns und als uneingelöste Möglichkeit verhan-

delt wird, bleibt dieses Moment eine diskrete Utopie. Sie ist die Sehnsucht nach einem

Anders-Werden, das keine konkrete Vorstellung dieser Andersheit hat. In Bezug auf das

Schreiben hat Müller dieses Moment als Ahnung gefasst, welche vielleicht nicht mehr

eine für den Menschen, aber eine der Texte selbst ist: »Texte müssen zu einer Realität

werden, die nicht einfach abbildet, sondern die Sehnsucht oder Ahnung eines anderen

nahebringt.«183 Insofern ist der SchreibendewenigerGelehrter,der seineErgebnisse zur

Schau,als vielmehrForscher,derdenaktuellenStand seinerArbeit zurDisposition stellt,

wie es Müller in Bezug auf Brecht gesagt hat.184 Dabei ist entscheidend, dass, entgegen

eines konkretisierenden Versuchs und einer utopistischen Vorstellung, das diskret-uto-

pische Moment in der Beschreibung einer negativen Dialogik lediglich darin besteht, ein

ihr eigenes Anders-Werden nicht zu verstellen.

Die diskrete Utopie bei Müller ist auf eine uneinholbare Negativität bezogen, von

der aus etwas Anderes als die Gegenwart der Gemeinschaft denkbar wird. Ohne eine

Vergangenheit, die sich einem Zugriff entzieht, der Bedeutung harrt und ihr entzogen

bleibt, gibt es keine Zukunft. Ein solchermaßen gefasster Bezug auf die Negativität er-

hellt auch, inwiefern Philoktet im Kontext der Überlegungen zur Utopie als das Nega-

tiv eines kommunistischen Stücks zu begreifen ist. Wenn Politik die Kunst des Mögli-

chen sei, Kunst abermit demUnmöglichen zu tun habe,185 gibt das Stück zu denken, in-

wiefern Kommunismus nicht lediglich eine politische Option ist und darin über die mit

den Vorstellungen von Gemeinschaft,Mythos und Dialog einhergehende Szene des Innen

hinausweist.Wie im zweiten Kapitel beschrieben wurde, hat Nancy den Kommunismus

entsprechend als ontologische Forderung beschrieben.186 Zwar ist dabei der Kommunis-

mus ausgehend von der Idee zu begreifen, den Menschen ins Zentrum desWeltgesche-

hens zu stellen. Wie jedoch mit dem Hinweis auf das »Negativ eines kommunistischen

Stücks«187 betont werden muss, geht ein Dialog im Hinblick auf ein Außen einem je-

den Gegebenen, das heißt der Gegenwart und der Gegenwärtigkeit der Auffassung des

Weltgeschehens aus dem Zentrum heraus, voraus. Das Wort als Mit-Teilung zwischen

denMenschen, wie es zumal dasTheater als Auseinandersetzung mit einer von Göttern

verlassenenWelt auftritt, so Nancy, verhandelt »die Nähe des absolut Entfernten«, »den

Zugang zum Unzugänglichen, der ohne Zugang bleibt«, und verweist damit auf einen

Entzug des Sinns.188 In der vorliegenden Lesart des Stückswird die Stelle dieses Entzugs

von Philoktet eingenommen. Ohne ein Unvermittelbares, das sich der Darstellung ent-

zieht, ist der Dialog nicht zu denken. Ein daraus gefolgertes gemeinschaftliches Sein im

183 Müller, Heiner/Raddatz, FrankM.: »Stirb schneller Europa. [1989]«, 398–415, in: Ders.:Werke 11. Ge-

spräche 2, hg. v. Hörnigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, 411.

184 Vgl. Müller: »Fatzer ± Keuner«,W8, 230.

185 Vgl. Müller: »Ein Gespräch zwischen Wolfgang Heise und Heiner Müller«,W 10, 514.

186 Vgl. Nancy: »Das gemeinsame Erscheinen«, 176. Vgl. dazu in der vorliegenden Untersuchung, 145.

187 Müller: »Brief an den Regisseur«,W8, 261.

188 Nancy: »Theatereignis«, 328.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


392 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Sinne des ontologischen Kommunismus der Mit-Teilung geht einer bestimmten politi-

schen Auffassung von Kommunismus voraus und über sie hinaus. Denn das so entwor-

fene gemeinschaftliche Sein zielt ausschließlich darauf ab, dass überhaupt etwas pas-

sieren kann, oder wie Müller sagt, Zukunft möglich ist.189 Den Dialogmit den Toten be-

greift Müller als Versprechen, nicht als Selbstbezug und Einschwörung auf eine Gegen-

wart reduziert werden zu können.Das ›Negativ eines kommunistischen Stücks‹ verhan-

delt das Erscheinen des Seins vor dem Hintergrund einer Abwesenheit eines Sinns so-

wie alsMit-Teilung eines Entzugs undBezugs auf ein Außen, ohne auf dieGemeinschaft

eingeschworen zu sein.190Mit demKörper, derWunde, der Stimme, Philoktet oder dem

Ort Lemnoswird beiMüller ein der Sprache eigenes Anders-als-Sprechen aufgetan,wel-

ches das diskret-utopische Moment eines dia-ontologischen Kommunismus eröffnet –

als Scheitern an der totalen Besetzung der Vorstellung vonUtopie durch Gegenwart und

Vergegenwärtigung.

Dialog-Partner und -Störer: »Plädoyer für den Widerspruch«

Philoktet figuriert das Unvermittelbare, das abseits des Innenraums von Griechenland

und im unbestimmten Zwischen-Milieu der Küstenlandschaft Lemnos’ auf die Bühne

tritt. Dieses von Philoktet beanspruchte Außen kann jedoch seinerseits nur in einer

Sprache verhandelt werden, die vor einem Umschlag in Gewalt nicht sicher ist. Um

Philoktet zu hören,müsste das Schweigen vernommenwerden können, wozu Odysseus

nicht im Stande ist. Philoktet selbst verweist auf diese Unfähigkeit Odysseus’: »Hör wie

das Schweigen deine Rede bricht.« (P, 321) Eine Sprachabseitigkeit innerhalb der Spra-

che wird als Unterbrechung zwischen Rede und Gegenrede in der Dialogsprache des

Dramas und als innersprachlicher Dialog der Sprache im Hinblick darauf verhandelt,

was sich in ihr nicht mehr vermitteln lässt. Das Unvermittelbare, das sie zu verfolgen

nicht aufhört und damit sogar bedingt: »Dialogpartner und Dialogstörer«.191

Weil dem Außen schon im Prolog die Verfertigung einer Szene des Innen entgegen-

steht,macht das Stück deutlich, dass kein Innen –und dementsprechend auch nicht der

Dialog –ohnedieHeimsuchungdurch einAußengedachtwerden kann.Die Ausstellung

des Scheiterns derWiderstandsbewegung Philoktets wirft einen ganz eigenen Blick auf

die Möglichkeiten für den Dialog und die Frage nach der Zukunft. Denn ohne das der

Sprache selbst anhaftende Verhältnis mit der Sprachabseitigkeit, ein Sprechen des An-

deren, ein anderes Sprechenundauchnoch anders als Sprechen sein zukönnen,das sich

selbst wedermythologisieren, vergemeinschaften oder zu einemPrinzip vonGeschichte

erheben lässt, kann es keinen Dialog geben.

Dass sich aus diesemAnspruch Erfordernisse für die geschichtlicheWirklichkeit er-

geben, hat Müller fast dreißig Jahre nach dem Erscheinen von Philoktet noch einmal an-

ders gefasst. Die produktive Unmöglichkeit des Dialogs entzündet sich an der Figur ei-

nes Anderen imEntzug.Bei einerDemonstration auf demBerliner Alexanderplatz am4.

189 Vgl. Nancy: »Das gemeinsame Erscheinen«, 169f.

190 Vgl. ebd., 171.

191 Müller: »Nekrophilie ist die Liebe zur Zukunft«,W 11, 614.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 393

November 1989 liest Müller auf Bitte eines Mitglieds der Initiative für unabhängige Ge-

werkschaften (IfuG) einen Text vor, hinsichtlich dessen er etwa einenMonat später unter

dem Titel »Plädoyer für denWiderspruch« inNeuesDeutschland polemisch schreibt, dass

er sich den darauf entstandenen Gegenwind mit seinem »Fehler« erkläre, den »strapa-

zierfähigen« Begriff des Dialogs so verstanden zu haben, dass »er niemanden ausschlie-

ßen sollte«.192DerAnsprache schicktMüller eine Solidaritätsbekundung voraus,die, sei-

ne eigene Stellung reflektierend, auch als Kommentar zur Formalismusdebatte in der

DDR verstanden werden kann. Unter dem Gesichtspunkt herrschender Privilegien für

Künstler resultierte die Forderung einer realistischen Kunst keineswegs in der Solidari-

sierungvonKunstschaffendenundArbeiterschaft: »EinErgebnis bisherigerDDR-Politik

ist die Trennung der Künstler von der Bevölkerung durch Privilegien.Wir brauchen So-

lidarität statt Privilegien.«193 Wie Müller später akzentuiert, sei das Vorgehen und die

fragwürdige Führung des Freien Deutschen Gewerkschaftsbundes (FDGB) eine Vertre-

tung der Interessen von Staat und Polizei gegen die Arbeiterschaft. Die darin ablesba-

re, im schlechten Sinne einheitsgewerkschaftliche und »feudalsozialistische Aneignung

des Mehrwerts«, die das »Volk als Staatseigentum begreift«, bedürfe einer immanenten

Konkurrenz, die Müller näher als »Hilfe«194 deklariert und mit deren Widerspruch das

Aufscheinen der diskreten Utopie eines anderen So-Seins denkbar bleibt:

Wir sollten keine Anstrengung und kein Risiko scheun für das Überleben unsrer Uto-

pie von einer Gesellschaft, die den wirklichen Bedürfnissen ihrer Bevölkerung gerecht

wird ohne den weltweit üblichen Verzicht auf Solidarität mit andern Völkern. Ich bin

kein Wortführer einer Bewegung. Entscheidend ist, daß endlich die Sprachlosen spre-

chen und die Steine reden. DerWiderstand von Intellektuellen und Künstlern, die seit

Jahrzehnten privilegiert sind, gegen den drohenden Ausverkauf wird wenig ausrich-

ten, wenn ein Dialog mit der lange schweigenden oder in Fremdsprachen redenden

Mehrheit der jahrzehntelang Unterprivilegierten und im Namen des Sozialismus Ent-

rechteten nicht zustande kommt.195

Die Parallelen zwischen der auszugsweise zitierten Rede für die Gründung unabhängi-

ger Gewerkschaften, der dazu verfasstenNachschrift und der in Philoktet aufgegriffenen

Problematik sind auffällig. Auch wenn das Stück keine Fabrik-, Produktions- oder Ge-

werkschaftssituationbeschreibt,findethierwiedort einNachdenkenüberdie fürMüller

entscheidende Möglichkeit statt, »daß endlich die Sprachlosen sprechen und die Stei-

ne reden«. Die Steine – das hat auch die Annäherung an Celans Gespräch im Gebirg im

zweiten Kapitel ergeben196 – wenden sich an kein konkretes Gegenüber. Sie führen eine

Ansprache anNiemanden auf.Das Sprechen zuNiemandem ist eine Niemandssprache,

ein Verstummen und ein Schweigen und darin wiederum eine Sprache, in der Andere

192 Müller: »Plädoyer für den Widerspruch«,W8, 361.

193 Vgl. Müller, Heiner: Rede vom 4.11.1989, https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november19

89/mulr.html, zuletzt abgerufen am 12.07.2023.

194 Müller: »Plädoyer für denWiderspruch«,W 8, 361f.

195 Ebd., 363.

196 Vgl. dazu in diesem Band, 99f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html
https://www.dhm.de/archiv/ausstellungen/4november1989/mulr.html


394 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

und Anderes in ihrer Unerreichbarkeit erreicht werden.Die Sprache, so hatte Celan for-

muliert, bleibt unverloren.197 Dieser Gedanke lässt sich auf die mit Müllers Philoktet und

den ›Dialogmit den Toten‹ umrissenen Problemstellungen übertragen. Ein entlang die-

ses Verständnisses gedachter Dialog ist nicht auf die Begegnung und ein zu verwirk-

lichendes, intersubjektives Miteinander hin entworfen, sondern der Umgang mit dem

Versäumnis. Die Niemandssprache, in der die Steine reden, geht als Unmöglichkeit der

Möglichkeit einer jeden bloß möglichen Begegnung voraus und weist ihn als Teil auch

noch desjenigen Bezugs aus, in dem Sprache zu der ihr äußerlichenWelt steht.Weil sie

Bezugauf sichals einAnderes ist, erschließt sichdie Sprache »wirklichkeitswundundWirk-

lichkeit suchend«198 sich selbst und dieWelt. Eine somit denMöglichkeiten der Sprache

vorausgehendeUnmöglichkeit trägtMüller auch in den indieserRede auffälligenBegriff

der »Solidarität« ein. Zwar hatteMüller nur wenige Jahre zuvor demBegriff der »Solida-

rität« noch das Erkennen von Differenzen gegenübergestellt,199 und damit einen spezi-

fischen Einsatz formuliert gegen den »Niedergang eines Gemeinwesens [, der] beginnt

mit dem Verfall der Sprache«.200 Was jedoch als ›Dialog mit der schweigenden oder in

Fremdsprachen redendenMehrheit‹ unddenEntrechtetengefasstwird, lässt sich als das

Anliegeneiner spezifischenundrevidiertenVorstellungvonSolidarität begreifen.Dieses

besteht vor demHintergrund einer Auseinandersetzungmit dem Schweigen, der Stim-

me und dem Unvermittelbaren in der Suche nach Konflikt und der Solidarität mit der

Differenz.Weil diese Solidarität auf das bezogen ist,was sich der Zugehörigkeit undden

Grenzen der Sprachgemeinschaft entzieht – die Sprachlosen und das Reden der Stei-

ne –, lässt sie sich gewinnbringend mit der in Philoktet verhandelten negativen Dialogik

verbinden.

In derWiederaufnahme der gescheiterten Revolution, die sich 1989 als Vermittlung,

Aufhebung und Mediation des Unvermittelbaren wiederholt, kommt zum Vorschein,

dass genau wie Subjekt, Dialektik, Geschichte, Gemeinschaft und Solidarität auch der

Dialog in ein Verhältnis mit dem zu setzen ist, was er nicht ist und was ihm nicht

zugehörig ist. Er ist Müller zufolge Umschlagplatz einer Erfahrung mit dem Anderen.

WährendMüller mit dem Auftauchen der Toten eine kritische Aufmerksamkeit auf eine

alles verschlingende Tendenz zur Vereinheitlichung und Totalisierung in der westli-

chen Tradition lenkt, zielt der Dialog nicht auf eine Vergegenwärtigung. Der Dialog als

Dialog mit den Toten zeichnet sich als die Verbindung mit dem aus, was ihm äußerlich

bleibt, was sich der Vergegenwärtigung entzieht und ihn somit unterläuft. Der Dialog

findet statt mit dem, was sich einer jeden diskursiven Rede, einer Versprachlichung

entzieht und widersetzt. Er ist als Gang durch das sprachliche Material und damit auf

die Hervorhebung der Bruchstellen bezogen und als Solidarität mit der Differenz und

der Differenz in der Sprache selbst entworfen.

197 Vgl. Celan: Bremer Ansprache, 185.

198 Ebd., 186.

199 Vgl. Müller, Heiner: »Ich scheiße auf die Ordnung der Welt. Ein Gespräch mit Matthias Matussek

und Andreas Roßmann über Schauspielhäuser in Bochumund anderswo, über Kritiker, Öffentlich-

keit und Erfolg, einen Satz von Susan Sontag sowie die Lohnsteuererklärung [1982]«, 236–252, in:

Ders.:Werke 10. Gespräche 1, hg. v. Hörnigk, Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, 244.

200 Müller: »Plädoyer für den Widerspruch«,W8, 362.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 »Dialog mit den Toten«: Heiner Müllers Philoktet 395

Insofern, als Zukunft nur vor demHintergrund eines Beharrens auf der Differenz in

der Geschichte denkbar ist, erfolgt der Dialog als Dialog mit dem emphatisch Anderen

derSprache.Ein so verstandenerDialog treibt einenKeil derDifferenz,des Fremdenund

des Todes in dieNeigung eines europäischenDenkens,das jedesMaterial und jede ande-

re StimmeeinemVerfahrenderVergegenwärtigungunterwirft. Sprache als dialogisches

Medium, auchwenn sie das Unverfügbare auf gewaltsameWeise eingliedern und hinter

sich lassen kann, ist auf einen Bezug zu diesem Unverfügbaren zurückgeworfen, ohne

den weder sie noch eine Zukunft denkbar ist.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469514-008 - am 13.02.2026, 20:10:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

