5. Zusammenfassung und Fazit:
Entzugsfigur und Prasenz im Lichte der
je anderen Bildauffassungen

»Eine Kluft liegt zwischen der anglo-amerikanischen und
postanalytischen Philosophie einerseits und dem franzosi-
schen Poststrukturalismus und Dekonstruktivismus anderer-
seits. Vertreter beider Seiten begegnen sich iiberwiegend mit
Nichtachtung, zuweilen mit offener Verachtung. [...] Ein
Grofsteil der Lehrenden lehnt die prominente franzdsische
zeitgenossische Philosophie ab — als tendenziell unwissen-
schaftliches, narzifStisch-solipstisches Delirieren, das sich zu-
dem vorsitzlich jenseits der Rationalitit zu positionieren
scheint.«!

Immerhin gesteht Putnam, einer der prominentesten Vertreter der
amerikanischen postanalytischen Philosophie, Derrida zu, dass in sei-
nen Schriften durchaus »Argumente zu finden (sind), obwohl norma-
lerweise nur auf sie angespielt wird, ohne sie wirklich darzulegen«.?
Doch er findet den Gedanken, »die Vernunft sei nichts weiter als ein
repressiver Begriff«,®> wenig hilfreich. (Dabei geht es Derrida doch
blofl um eine bestimmte Form von Rationalitdt.) In zwei Punkten
greift Putnam ein populires Vorurteil auf: mit dem Paradigma der
rationalen (Letzt)begriindung falle auch jedes rationale Argumentie-
ren weg. Es geht Derrida ja aber mit Heidegger nur um eine Kritik an
der »Ontotheologie, also dem Bediirfnis, aus einem Bediirfnis nach
Sicherheit heraus alles rational (und damit ist dann die abendlan-
dische Rationalitit gemeint) in letzten Griinden zu verankern. Diese
Kritik hingt wiederum mit einer statischen »an Présenz orientierten«
Auffassung des »Seins« zusammen, die Derrida angesichts anderer
Weltdeutungen fiir metaphysisch und spekulativ hilt, und von zen-

! Marenholz, Nelson Goodman und Jacques Derrida: Zum Verhiltnis vom (post-)
analytischer und (post-) strukturalistischer Zeichentheorie, in: Nida-Riimelin (Hg.),
Rationalitit, Realismus, Revision, S. 254-264, hier S. 254.

2 Putnam, Fiir eine Erneuerung der Philosophie, S. 142.

3 Putnam, a.a.O.,, S. 171.

625

26.01.2026, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

tralem Einfluss auf die abendlandische Kultur. Damit verleiht man
aber fiir Putnam »der Metaphysik eine ganz und gar iibertriebene
Bedeutung«: Wenn »die Metaphysik die Grundlage unserer gesam-
ten Kultur sei, der Sockel, auf dem alles beruhte«, so miisse ja nun
mit dem Zerfall des Sockels »die ganze Kultur gescheitert« und »die
Sprache in Triimmerhaufen sein.«*

Dies ist das oft anzutreffende Missverstiandnis der Dekonstruk-
tion als Destruktion von allem und jedem, und offenbar haben beide
Autoren auch ein anderes Verstindnis von Metaphysik. Derrida aber
ersetzt, wie man sehen konnte, die am »Sein« orientierte Metaphysik
der Prisenz durch eine (undogmatische) Metaphysik der Absenz, wo-
fiir Putnam seiner eigenen jiidischen Herkunft wegen durchaus sen-
sibler hitte sein konnen.

Eine Entzugsfigur ist aber nun keineswegs nur in jiidischen oder
muslimischen religiosen Kulturen gedacht worden. Als prominente
Beispiele seien hier Hegel und Kant angefiihrt.

Kants »Ding an sich« ist genauso wie die transzendenten Ideale
(Gott, Freiheit, Unsterblichkeit) dem menschlichen Begreifen nicht
zugdnglich, da Kants Idealismus das erkenntnisunabhingige Sein als
transzendent begreift: Unsere Wirklichkeitserkenntnis ist von den
Konstitutionsleistungen der menschlichen Vernunft- und Verstan-
desvermogen nicht abtrennbar, und es gibt prinzipiell keinen Weg
zur »Wirklichkeit an sich«. Und in Hegels »Phinomenologie des
Geistes« werden alle Gegensitze dynamisiert und auf einer hoheren
Stufe im doppelten Sinne »aufgehoben«, so dass eine dialektische Be-
wegung, vom reinen Fiir-sich-Seienden ausgehend, nach sich stets
wiederholenden »EntidufSerungen« ins An-sich-Seiende auf immer
hoheren Stufen des Geistes (der immer nur als Synthesis von beidem
zu verstehen ist) zu Begriffen findet, die in ihren Bedeutungen immer
nur auf die jeweiligen Stufen des Zeitgeistes bezogen werden konnen:
auch hier gibt es daher nie absolute Begriffsbedeutungen.’ Das Abso-
lute in diesem spekulativen System ist nur als Zielbegriff, als Identi-
tat von Nichtidentitdt und Identitit, also als Zusammenfall aller mog-

+a.a.0., S.160.

> Wie auch schon bei Wittgenstein Differenzdenken in Bezug auf Begriffsbedeutun-
gen festzustellen ist: sie zeigen sich als kontextuell vermittelt. Quadflieg; Differenz
und Raum. Zwischen Hegel, Wittgenstein und Derrida, untersucht daher bei den
genannten Denkern »fliissige« Zeichenbedeutungen, die einen »Denkraum« erdffnen
(S. 250-319).

626

26.01.2026, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

lichen Gegensitze gedacht, das »Wahre ist das Ganze« am Ende der
geschichtlichen Entwicklung, das Absolute ist uns eigentlich nie ge-
geben. Der Mensch ist also nur Durchgangspunkt eines Geistes, der
sich im Verlauf der Geschichte auf immer hoheren Stufen in die Rich-
tung dieses Absoluten bewegt. Rechtshegelianer interpretieren das
Absolute als das Gottliche, auf das sich die Schopfung am Ende aller
Zeiten wieder hin bewegt, nachdem es sich in die Schopfung hinein
entiuflert hat; Linkshegelianer interpretieren marxistisch, indem sie
die Gesetzmifigkeit der dialektischen Prozesse beibehalten, aber He-
gels Idealismus auf eine materielle Basis stellen und eine gesellschaft-
liche Utopie entwickeln, in der die dialektische Gesetzmifigkeit —
hier: von Herrschaft und Knechtschaft — an ein Ende und zur Ruhe
kommt.

Doch Kant und Hegel wie auch ihre Adepten glaubten als Sys-
temdenker (obwohl es ja durchaus attraktiv und inspirierend sein
kann, in diesen Systemen zu denken) noch an die eine universale
und objektive Vernunft; eine Vorstellung von kulturell unterschied-
lichen Rationalititstypen war ihnen genauso fremd wie der (post-)
analytischen Philosophie.

Und hier schldgt — mit einem Impetus gegen sich verabsolutie-
rende rationale Systeme — nun die Stunde des Differenzdenkens.

Im letzten Teil habe ich daher iiber Heidegger und Foucault
einen Weg zum Denken Derridas aufgezeigt, um dessen Denken
(Putnam zitiert Bezeichnungen wie »nihilistisch, obskurantistsich,
ziigellose Logorrho«¢) besser verstindlich zu machen. Von Heidegger
iibernimmt Derrida den Gedanken der ontisch-ontologischen Diffe-
renz und radikalisiert ihn, wie auch die Kritik an der Ontotheologie.
Denn Heidegger bleibt mit seinem »Andenken an das Sein selbst«
dem Gedanken einer Prisenz noch zu verhaftet, obwohl er fiir Pro-
zesse sensibel geworden ist. (Man muss sich an dieser Stelle erinnern,
dass es das Wort »Sein« in der prozessorientierten chinesischen Spra-
che gar nicht gibt. Es entstammt der Wurzel der indogermanischen
Sprachfamilie, dem Sanskrit, mit seiner Neigung zu Hypostasierun-
gen, und Derrida fiihrt einen Gedanken Benvenistes an, der glaubr,
»dass die sprachliche Struktur des Griechischen den Begriff des Seins

¢ Bernstein, Serious Play: The Ethical-Political Horizon of Jacques Derrida, in: The
Journal of Speculative Philosophy 1 (1987) H.2, S. 93-117, hier S. 111, zitiert in Put-
nam, Fiir eine Erneuerung der Philosophie, S. 170.

627

26.01.2026, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

zu einer philosophischen Berufung vorbestimmte.«”) Derrida setzt
die Metapher der negativen Theologie mit ihrem Absenzdenken ge-
gen solche Dominanz eines als prisent gedachten Seins, und hier
findet sich ein wichtiger Schliissel zum Verstindnis Derridas, der
denjenigen vollig entgeht, die ihn nur als Theoretiker der Textdekon-
struktion sehen. Die Dekonstruktion hat niamlich zum Zweck, die
Metaphysik der Prisenz, die fiir das abendldndische Denken so zen-
tral gewesen ist, zu erschiittern, um das westliche Denken tiber jeden
systembedingten Dogmatismus hinaus fiir andere Denkwelten, z.B.
auch in Asien, zu 6ffnen. Denn die oft an das Sehen gekoppelte Pri-
senzmetaphysik ist mit einer Aneignungsbewegung verbunden, die
per Deduktion alles auf erste Griinde zuriickfithrt und ihre logisch-
ontologischen Begriindungen gerne fiir universal hilt. Das Fremde
bleibt so unsichtbar, im Namen einer vorgeblich universalen Ver-
nunft werden eigene Selbstverstindlichkeiten ins Fremde projiziert
und fiir universal gehalten.

Das kann als Appropriation gedeutet werden, und dagegen setzt
der Poststrukturalismus bzw. das postmoderne Differenzdenken eine
verbesserte Aisthesis zum verbesserten Wahrnehmen des Anderen,
des Fremden.

Man muss sich also fragen, so Waldenfels, »wie ein Wissen und
Handeln aussehen kann, das sich Fremdem aussetzt, ohne es einzuge-
meinden«, indem man es von der eigenen Warte aus deutet. Denn der
Aneignung (als »Bandigung von Fremdheit«) auf der einen Seite ent-
spricht eine Enteignung auf der anderen Seite, die aber auch passieren
kann, wenn man sich selbst an das Fremde ausliefert. Wie lisst sich
zwischen der Andersheit des Anderen und der Eigenheit des Eigenen
ein Weg finden? Totale Fremdheit wire undenkbar, denn auch im
Austausch zwischen Eigenkultur und Fremdkultur wire keinerlei
Kommunikation und keine Ubersetzung moglich. »Die Fremdheit,
mit der wir es hier zu tun haben, darf nicht hinaufgesteigert werden
zur totalen Fremdheit.« Denn vor dem Hintergrund der postmoder-
nen Kritik am substanziellen Subjekt® hilt Waldenfels fest:

»Wenn Eigenes sich im Zusammenspiel mit Fremdem herausbildet, so
dringt die Andersheit auch in die Sphire der Intrasubjektivtit ein. Es gibt

7 Derrida, Das Supplement der Kopula, in: ders., Randginge S. 220 zitiert Benveniste,
Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft, S. 89.
8 5. Miinnix, Zum Ethos der Pluralitit, S. 57—68.

628

26.01.2026, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

dann keinen origindren Eigenbereich, der eine Selbstaneignung oder
Fremdaneignung zuliefle.«®

Verbunden mit postmoderner Rationalismuskritik bzw. gegen die
Verengungen heutiger, oft nur noch instrumenteller Rationalitit ist
hiufig auch eine Rennaissance des Religidsen. Derrida selbst, der sich
mit einem gegen ihn gerichteten Atheismusvorwurf auseinander-
setzt'®, wie es Vertretern negativer Theologie wie auch z.B. Meister
Eckhart, gar nicht so selten geschah, ist dafiir ein gutes Beispiel. Auch
dafiir, dass Metaphysikkritik diese Metaphysik nicht abschafft, aber
verschiebt: aus einer dogmatischen Priasenzmetaphysik wird eine un-
dogmatische Metaphysik der Absenz, denn Derrida — anders als Hei-
degger und Foucault - findet in der Mystik der verschiedenen Reli-
gionen und in der damit oft verbundenen negativen Theologie eine
Metapher, die die prinzipielle Unerkennbarkeit des Seins, zumindest
fiir unsere rationale Begrifflichkeit, mit dem Begriff der différance
verdeutlicht. Derrida kreiert mit diesem Neologismus und dem damit
verbundenem Begriff der »Spur« eine weitere Entzugsfigur, die nicht
gut ohne den Hintergrund der negativen Theologie gedacht werden
kann.

Derrida formuliert in seiner Religionsphilosophie eine — nicht
durch Wissen zu begriindende — (»messianische«) Hoffnung als » Off-
nung auf die Zukunft hin«, »auf das Kommen des Anderen als wider-
fahrende Gerechtigkeit.«!! Ganz im Sinne von Lyotard ist diese Auf-
fassung von Gerechtigkeit die Hoffnung, dass man dem Einzelnen
gerecht werden konne, und ganz im Sinne von Lévinas ist mit »dem
Kommen des Anderen« gottliche und menschliche Alteritit gemeint.

»Diese Gerechtigkeit [...] allein gestattet es, jenseits der Gestalten des
>Messianismus< Hoffnung auf eine Kultur der Besonderheiten zu setzen,
die sich universalisieren ldsst, auf eine Kultur, in der die abstrakte Moglich-
keit der unméoglichen Ubersetzung sich trotz allem ankiindigt. «'?

Denn diese Abstraktion soll »ohne den Glauben zu verleugnen, eine
universale Rationalitit und eine von ihr untrennbare politische De-
mokratie« freilegen (my italics)®.

9 Waldenfels, Der Stachel des Fremden, S. 57—71, hier S. 69 und 67.

10 Derrida, Aufler dem Namen, a.a.0., S. 65f.

11 Derrida, Glaube und Wissen an den Grenzen der bloBen Vernunft, in: Derrida /
Vattimo (Hg.), Die Religion, S. 311.

2 a2.a2.0,, S. 33.

15 a.a.0., S. 34f.

629

26,012026, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

Das Politische eint Derrida mit Foucault, (obwohl ich hier auf die
politischen Texte verzichtet habe.) Auch Foucault geht es um Dekon-
struktion, namlich der politischen und gesellschaftlichen Macht, die
das Leben des Einzelnen in Zwiinge einschniirt und durchaus nicht
nur »von oben« wirksam ist, sondern auch auf Mikrostrukturen »von
unteng, z.B. iber AusschlieSungsmechanismen, aufbauen kann, mit
denen das vorgeblich »Normale« sich selbst als Maf3stab setzt und
Anderes, Abweichendes aus sich ausschlief3t.

Hatte Heidegger eine Dekonstruktion des Dingbegriffs voll-
zogen und damit Kritik an den Grundlagen der klassischen #stheti-
schen Begrifflichkeit geiibt, so findet sich bei Foucault eine erste De-
konstruktion des bindren Zeichenbegriffs sowie phanomenologische
Untersuchungen zum Bild. Derrida fithrt die Dekonstruktion des Zei-
chens weiter fort und entwickelt ganz anders als Peirce seine unend-
liche Signifikantenkette, die es erlaubt, vom Ursprungsdenken und
dem Gedanken der kausalen Verursachung abzuweichen (diese Ursa-
che wird oft als Substanz gedacht) und ein Differenzgeschehen an-
zunehmen, das dem Einzelnen mehr Legitimation beschert und nicht
alles auf einen gemeinsamen Urgrund zuriickfithrt. Dieser Ur-
»grund« muss sich entziehen, er steht tiber allen Gegensitzen und
gemahnt an die coincidentia oppositorum des Cusanus (die iiber
Schellings Cusanus-Ubersetzung auch auf Hegel gewirkt hat.) Doch
wo bei christlichen Mystikern bei allem Verzicht auf positiv beschrei-
bende Begrifflichkeit dann doch noch ein Umschlag in eine Hyper-
essentialitét stattfindet, so Derridas Kritik, tappt die différance nicht
in diese Falle und ist daher eher dem Dao vergleichbar, das jenseits des
abendlindischen Seinsdenkens sich stets entziehender Ur»grund«
»ist« (es geht eigentlich nur um einen Weg der Entweltlichung, und
um Prozesse des Werdens bzw. Entwerdens, um sich dem Absoluten
anzundhern.) Denn auch das Dao ist Quelle und Ur»grund« fiir alle
Differenzen, entzieht sich, es ist iiber den Gegensitzen, die erst aus
ihm entspringen. Derridas différance ist aber mit einer Instanz vor
den Gegensitzen auch fiir das Advaita Vedanta-Denken der Einzwei-
heit akzeptabel, wie auch fiir das daraus entstanden buddhistische
Nirwana-Denken. (Letzteres ist europdisch formuliert, denn das Nir-
wana ist ja tiber Sprache und Denken hinaus und jenseits von diesen.)
Und natiirlich entspricht es jiidischen und muslimischen Vorstellun-
gen von Verborgenheit und Entzug.

Es ist deutlich geworden, welche Folgen das fiir den Bildbegriff
hat: Das traditionelle abendldndische Denken, das auf der urspriing-

630

26.01.2026, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

lich platonischen Zweiweltentheorie aufruht, denkt in Dichtomien,
wie Urbild / Abbild, Zeichen / Bezeichnetes, Natur / Geist, Objekt /
Subjekt, Aufen / Innen etc., und verfolgt eine Reprisentationstheo-
rie, die Bilder und Zeichen als sekundir und jedenfalls in einem stati-
schen Denken verortet, das durch die Cartesische Spaltung in res ex-
tensa und res cogitans noch weiter zementiert wurde. Mit Dualismen,
egal ob sie den Sachverhalten entsprechen oder nicht, lasst sich treff-
lich denken (Heidegger sprach, wie wir sahen, von einer »Begriffs-
maschinerie, der nichts widerstehen kann.«)

In asiatischen Denkkulturen, z.B. im chinesischen Konfuzianis-
mus, gelten aufgrund des Prozessdenkens Gegensitze nicht als kon-
tradiktorisch und einander ausschlieflend, sondern als komplementir;
und »andere« Perspektiven konnen als bereichernd erfahren werden,
das Figene wird also nicht absolut gesetzt (gemif3 der suggestiv vi-
sualisierten Denkfigur des Yin und Yang).

Daher ist es Derridas Anliegen, das hier geradezu als Verkorpe-
rung einer interkulturellen Perspektive gesehen werden kann, solche
Dichtomien des abendlandischen Denkens aufzuspiiren und zu iiber-
winden, denn diese Dualismen der Sprache sind kiinstlich und kén-
nen den Weg zum wahren »Seing, das z.B. eher in asiatischen Kultu-
ren eher als Nichtung gedacht wird, versperren. (Denn es geht ja
immer um ein Werden und Entwerden). Man muss also immer, so
schon Nagarjuna, tiber die Gegensitze der Sprache hinaus.

Genau deshalb wirkt Derridas Denken sich nun auch auf die Be-
griffsopposition von Bildphidnomenologie und Bildsemiotik aus, die
sich im abendlindischen Diskurs entwickelt hat. Wie wir sahen, rei-
chen die Wurzeln des Reprisentationsdenkens sehr weit zurtick:

Die Zeichentheoretiker konnen auf eine lange kontinuierliche
Tradition zuriickgehen, schon in der Stoa wurden signans und sig-
natum unterschieden, und Eco hat in KS eine ausfiihrliche Geschichte
der Denotation von Aristoteles bis hin zu Hobbes und Mill erforscht.

(Als Zeichen des Bundes Gottes mit seinem Volk wurden aber
die Gesetzestafeln mit den zehn Geboten schon in mosaischer Zeit in
einer »Bundeslade« mitgefiihrt, und auch die Propheten galten als
»Zeichen«.)

Der Streit um Bildphdnomenologie oder Bildsemiotik hat leider
geradezu zu feindlichen Lagern gefiihrt und im Inneren des philoso-
phischen Denkens die gleichen Strukturen offenbart, die man in der
interkulturellen Philosophie bekdmpfen méchte: die Absolutsetzung
des Eigenen, verbunden mit einer Abwertung bzw. sogar oft auch

631

26,012026, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

Verachtung des Anderen, Fremden, bei dem man sich auch gar nicht
die Miihe macht, niher hinzusehen bzw. hinzuhoren.

Das Fremde muss dabei abgewertet werden, um die eigenen
Selbstverstindlichkeiten bzw. die eigene Identitit zu schiitzen bzw.
nicht in Gefahr zu bringen. Die ist aber gar nicht in Gefahr, kann sie
doch das Fremde und andere Perspektiven, wie es schon Leibniz getan
hat, als Bereicherung und Ausweitung des eigenen Denkhorizonts
erfahren und nicht als Verunsicherung und Bedrohung des Eigenen.

Die positive Akzeptanz (und giinstigerweise auch: Verstehens-
versuche der Gewordenheit) anderer Welten wiirde Gewaltpriven-
tion bedeuten.

Unter der Uberschrift »Welten« beschreibt Stenger daher nicht
nur »Fremderfahrung als Vorschein der hermetischen Welterfah-
runge, sondern auch eine Pluralitit von Welten, die er einem »Glo-
balismus der einen Welt, fiir den es nicht wenige Anzeichen gebe,
entgegensetzt.

»Meine Hauptthese besteht ja darin, dass dass mit der Einsicht in die Plu-
ralitdt, d.h. in die Notwendigkeit veritabler und ehrlicher Gesprachsfin-
dung der Welten in der Tat ein neues Zeitalter anbricht, dem zugleich eine
neue Bewusstseinshaltung folgt.«'*

Die interkulturelle Philosophie muss daher iiber blofse Komparatistik
hinausgehen, denn Begegnungen der Kulturen sind »Immer mehr als
bloe Begegnungen, nimlich Uberginge, was immer auch eine Ver-
dnderung der sich begegnenden Welten nach sich zieht.«!

Und das hatte keineswegs den so gefiirchteten totalen Relativis-
mus und die damit einhergehende »postmoderne Beliebigkeit« zur
Folge. Wie ich friiher gezeigt habe, muss Perspektivismus nicht in
Relativismus enden. Es gibt dann nicht verschiedene Wahrheiten je
mach kulturell geprigter Weltsicht, sondern verschiedene Sicht-
weisen, die sich erginzen und bereichern konnen und einen Zuwachs
an Wissen und Problembewusstsein zur Folge haben.

Dem postmodernen Paradigma der Pluralitdt entsprechen aber
auch in besonderer Weise je ein Denker aus dem Lager der Semiotiker
und dem Lager der Phinomenologen:

14 Stenger, Philosophie der Interkulturalitit, S. 898.

5 Die Idee verschiedener Welten wird bei Quine iibrigens abgelehnt, weil sie dem
»Prinzip der Sparsamkeit« widerspriiche, das eins der Dogmen des (post-)analytischen
Argumentierens bezeichnet werden kann. Stenger, ebd.

632

26.01.2026, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

Auf phianomenologischer Seite bietet sich mit Sartre ein Denker,
der mit seiner Theorie des freien Entwerfens Pluralitit konsequent
gedacht hat. Zimmermann sieht hier einen Ansatzpunkt, interkultu-
relle Philosophie als Reflexion iiber und von Kulturen untereinander
festzumachen'®. Und bei den Semiotikern ist es Goodmans Konstruk-
tion von Welten (im Plural), die fiir Putnam ebenfalls eine Art De-
konstruktion der einen alleinmafigeblichen Welt darstellt.

Doch denken sowohl Goodman als auch Sartre mit ihrem kon-
sequenten Nominalismus bzw. atheistischem Materialismus in be-
grifflichen Gegensatzpaaren (extensional /intensional, Essenz/Exis-
tenz etc.) und bleiben weitgehend »westlichen« Denkstrukturen
verhaftet, wohingegen Derrida als Verkorperung einer interkultu-
rellen Perspektive sich bemiiht, solche kiinstlich gewachsenen Dicho-
tomien, die quasi ein automatisches Denken erlauben, das sich im
wesentlichen immer nur innerhalb seines eigenen weitgehend kon-
sistenten Horizonts bewegt, zu hinterfragen, um sie zu tiberwinden
und das Denken fiir Anderes zu 6ffnen.

Da Putnam den »irrealistischen Konstruktivismus« Goodmans
de facto genauso als Dekonstruktion der einen Welt empfindet, sollen
hier noch einmal abschlieflend Goodman und Derrida gegeneinander
gestellt und verglichen werden, zumal »zahlreiche Motive, die Derri-
da fiir seine Logozentrismus-Zuriickweisung hat, auf Voraussetzun-
gen (beruhen), die in Goodmans umfassenden Symbol- Sprach- und
somit Rationalititsbegriff gerade unterlaufen oder ebenfalls kritisiert
sind«."”

Goodmans Nominalismus ist nicht nur Metaphysik-, sondern
auch Realismuskritik, denn er entzieht korrespondenztheoretischen
Auffassungen den Boden, da er »beansprucht, die Realismus-Idealis-
mus-Unterscheidung zu unterlaufen, samt verwandter Konzeptionen
wie der Idee der Objektivitit, der Opposition von wahr und falsch
etc.«'® Auch Goodman unterminiert implizit die Idee einer Unter-
scheidung von Zeichen und Bezeichnetem, da wir durch unsere Sym-
bolverwendung das Symbolisierte erst konstituieren, das nicht un-
abhingig von und vor allem nicht vor dem Zeichen existiert. (Mit

16 Zimmermann, Kritik der interkulturellen Vernunft.

17 Mahrenholz, Nelson Goodman und Jacques Derrida: Zum Verhiltnis von (post-)
analytischer und (post-)strukturalistischer Zeichentheorie, in: Nida-Riimelin (Hg.),
Rationalitit, Realismus, Revision, S. 255.

8 Mahrenholz, a.a.O., S. 255.

633

26.01.2026, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

Mahrenholz verwende ich hier — anders als Peirce — die Begriffe Zei-
chen und Symbol synomyn und meine das, »was Goodman symbol
und Derrida signe oder spiter marque nennt: ein konventionelles
Zeichen, arbitriar arbeitend, nicht im Verhiltnis einer natiirlichen
Ahnlichkeit oder Teilhabe zum Referenten stehend, nicht ikonogra-
phisch oder indexikalisch fungierend.«')

Goodmans Nominalismus, zusammen mit seinem Konstrukti-
vismus hat ebenfalls eine »Verfliissigung gingiger Ontologien«* zur
Folge, wie schon Putnam bemerkte. Beide Autoren gelangen also zu
teilweise dhnlichen Konsequenzen, aber aus unterschiedlichen Rich-
tungen: einer aus der Affirmation, der andere aus der Kritik der klas-
sischen Zeichentheorie heraus. Das liegt fiir Marenholz an der unter-
schiedlichen Zeichenkonzeption, denn

»Derrida denkt das Zeichen von der Sprache her, Goodman denkt umge-
kehrt die Sprache vom weiten Feld der Zeichen her, als einen ihrer Sonder-
fille. Derrida bezieht sich in seiner Analyse des Begriffs zumeist auf einen
von der Linguistik [...] stammenden, an Sprache und Schrift orientierten
Zeichenbegriff. Goodmans Symbolbegriff geht von der Gesamtheit
menschlicher Entiuflerungsformen aus, aufler von verbalen also von bild-
lichen, klanglichen, gestischen, skulpturalen etc. Symbolisationen. Symbol
ist fiir ihn alles, was die Funktion der Bezugnahme erfiillt.«!

Damit ist Goodmans Vorgehen an diesem Punkt eigentlich pragmati-
scher, wenn man will, eigentlich auch phianomenologischer, doch der
nominalistische Gedanke, die Referenz extensional zu erkliren, durch
Erfiillungsklassen, die wie jede Menge jeweils als aktual seiend auf-
gefasst werden (auch eine rekursive Mengendefinition wiirde so et-
was wie eine definierende Eigenschaft bendtigen), muss Derrida zu-
widerlaufen. Er kritisiert also den Gedanken der Referenz auf ein
vorhandenes fixes Signifikat und stellt ihm den Gedanken der Diffe-
renz entgegen, bei dem sich Bedeutungen durch die Differenzverhilt-
nisse und Verschiebungen unter den Zeichen selber innerhalb der
Signifikantenkette ergeben.

Goodmans Konstruktivismus mit dem Aufbau verschiedener
Welten (wobei immer der Werkstattcharakter betont werde) konnte
fiir Marenholz und auch fiir Putnam?? sogar a-metaphysischer sein

9 a.a.0.,, S. 255.
20 a.a.0., S. 257.
21 a.a.0.,, S. 257.
2 Putnam, a.a.0., S. 159 und Marenholz, a.a.O., S. 263.

634

26.01.2026, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

als Derridas Dekonstruktion. Nur geht es Derrida ja gar nicht um A-
Metaphysik, sondern um eine andere Metaphysik, die den Vorstel-
lungen von Entzug und Verborgenheit in vielen religiosen Kulturen
besser entspricht.

Auch jiidische, christliche, muslimische, buddhistische »Welten«
sind konstruiert, geworden, und werden weiter konstruiert (Wegen
der inneren Diversitdt, u a. auch in Bezug auf den Bildbegriff, die ich
aufgezeigt habe, muss man auch hier im Plural sprechen; den Katho-
lizismus gibt es ebensowenig wie den Islam oder den Buddhismus,
auch wenn es von auflen manchmal so aussehen mag und wir dazu
neigen, partikuldre Erfahrungen zu verallgemeinern.) Stenger macht
darauf aufmerksam, dass sich auch quer zu solchen Fraktionierungen
Verbindungen ergeben konnen, so etwa stehe »die mit dem Islam ver-
bundene arabische Kultur dem Westen [...] wohl weitaus fremder
gegeniiber als der Islam und das Christentum dies tun.« Und »in der
Sozialstruktur, dem Familienbewusstsein und Clanempfinden gibt es
wiederum zwischen arabischer und afrikanischer Kultur weit groflere
Konvergenzen, was wiederum fiir viele afrikanische Regionen und
Staaten den Islam attraktiver erscheinen lasst.«?

Derrida scheint mir hier im Vergleich zu Goodmans dezidiert
antimetaphysischer Haltung sensibler fiir Differenzen zwischen den
jeweiligen religiosen Kulturen.

Putnam hat sich am Ende — als Erbe einer analytischen Tradition,
der man eher Konservativismus nachsagt — trotz einiger Sympathien
fiir Derrida — auf die Seite Goodmans geschlagen und damit einer
konstruktivistischen Position gegeniiber dekonstruktiven Ansétzen
den Vorzug gegeben. Denn Dekonstruktion ohne Rekonstruktion ist
fir ihn nicht nur gefdhrlich, sondern auch (politisch) verantwor-
tungslos.

Man muss aber hier erginzen, dass Derrida durchaus Ersetzun-
gen gefunden hat: So etwa die des biniren Zeichenbegriffs durch die
Signifikantenkette in der Spur der différance, die der dogmatischen
Prasenzmetaphysik durch eine undogmatische Metaphysik der Ab-
senz, die der Ersetzung des Strukturdenkens durch ein genetistisches
Paradigma. (Letzteres wird von anderen Denkern, nicht erst seit Whi-

» Stenger, a.a.0., S. 8981f.
2 Putnam, Irrealismus und Dekonstruktion, in: ders., Fiir eine Erneuerung der Phi-
losophie, S. 171.

635

26,012026, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

teheads Process and Reality, seit langem auch vollzogen, da ist er
keineswegs alleine.)

Es ist aber auch richtig, dass weitere Dekonstruktionen und Re-
konstruktionen noch zu leisten sind und mehrere Generationen be-
schiftigen werden: es handelt sich um nichts weniger als den Aufbau
einer wirklich globalen Philosophie, die ihre gewohnte eurozentri-
schen Horizonte iiberschreiten kann und auf Augenhéhe (ich komme
auf Wimmers Unterscheidung dreier Dialoghaltungen zuriick) ande-
re, z.B. asiatische und afrikanische, aber auch siidamerikanische
Denkwelten nicht nur als andersartig, sondern auch als gleichwertig
akzeptieren kann, die wirklich auch zuhoren lernt und nicht dem An-
dersartigen die vertrauten eigenen Denk- und Interpretationssche-
mata aufnotigt, sondern bereit ist, sich auf neue Denkwege zu be-
geben.

Es galt friiher in vielen Kreisen als politisch »in«, sich gegen den
amerikanischen »US-Imperialismus« zu wehren bzw. Ressentiments
gegen kulturell ungebildete, aber machtpolitische Einflusssphiren
aufbauende Vertreter des »American Way of Life« zu pflegen, die sich
als Hort der Freiheit und demokratisches Lehrmodell fiir die ganze
Welt empfahlen. Seit aber Said mit seinem Orientalismusbuch die
Postkolonialismusdebatte angestofen hat, konnen wir solchen Kultur-
imperialismus und auch Kulturalismus, der immer die eigene Kultur
obenan setzt und fiir besser als alles andere hilt, auch auf uns selbst
beziehen und an uns selbst beobachten. Was frither eher ausgeblendet
blieb ist namlich unsere eigene — europdische — Kolonialismus-
geschichte.?

Kerner erklart in diesem Zusammenhang mit ihren Postkolonia-
le(n) Theorien auch, wieso der Marxismus mit seiner Uberschreitung
der Hegelschen Herr-Knecht-Dialektik in den ehemaligen Kolonien
auf so fruchtbaren Boden fallen konnte, und erwihnt in diesem Zu-
sammenhang zwei poststrukturalistische Denker, die »im Feld post-
kolonialer Ansitze besondere Spuren hinterlassen haben«: Man kann
raten: Foucault und Derrida. Foucault habe mit seiner Machtanalytik
vielfiltige Projekte im Bereich postkolonialer Diskursanalysen ange-
stoflen, da er »einen Zusammenhang zwischen Macht und Wissen
unterstellt bzw. verschiedenen Wissensformen, nicht zuletzt aka-
demischem Wissen bedeutende Machteffekte zuschreibt«. Und der
zweite, Derrida, habe mit seinem Anliegen der Dekonstruktion Ar-

% Vgl. Kerner, Postkoloniale Theorien, S. 20-33.

636

26.01.2026, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

beiten inspiriert, die die »vorliegenden Texte auf Momente episte-
mischer Gewalt und implizite Hierarchisierungen iiberpriifen — Mo-
mente, die den proklamierten Anspriichen der untersuchten Texte in
der Regel zuwiderlaufen«.?

Um nun den Bildbegriff interkulturell zu 6ffnen, war ein Riick-
gang auf das Bilddenken der verschiedenen Religionen nétig, die sich
in unterschiedlichen Kulturen je anders ausgeprigt haben, aber den-
noch auch in sakularisierten Kulturen immer noch von Einfluss sind.

Damit sollte mehr Verstindnis fiir kulturell geprigte Sensibili-
taten und Traditionen wachsen.

Es zeigt sich nun aber angesichts des Bilderstreites zwischen
Phinomenologie und Semiotik, dass Goodman eher nicht vermittelnd
wirken kann. Sein Zeichenbegriff wie der von Peirce ist eher logisch-
mathematischer Provenienz, wohingegen Derrida ihn in einen um-
fassenden Schrift- und Sprachhorizont einstellt. Zudem ist Goodman
mit seinem konsequenten Nominalismus dezidiert anti-metaphy-
sisch eingestellt, Derrida hingegen etabliert eine andere Metaphysik,
die u.a. auch fiir muslimische Kulturen von Belang sein kénnte; sein
an eine umfassende Schrift gekoppelter Bildbegriff konnte auch als
Briicke fiir Muslime fungieren, die europaische Moderne besser ver-
stehen zu konnen. Sein anderer Zeichenbegriff erlaubt phinomeno-
logischen Zugriff, und seine — wie ich sie genannt habe — »negative
Phinomenologie, die gleichwohl Phanomenologie bleibt, erlaubt das
Verweisen auf aufSerbildliche Sinngebung. In Derridas Denken gehen
also Semiotik und Phanomenologie eine Verbindung ein, die es er-
laubt, ohne die jeweilige Gegenseite abzuwerten, eine mittlere Positi-
on im Bilderstreit zu finden, die auch noch in der Lage ist, das Denken
aus kulturell bedingten Fixierungen zu befreien.

Bilderverbote werden auf allen Seiten bleiben — auch im so-
genannten permissiven »Westen« gibt es Unertrdgliches im Bild. Es
ist Aufgabe von Bilddiskursen, die — auf Augenhshe — zwischen den
verschiedenen Kulturen zu fithren sind, weiteres Wissen iiber die je-
weiligen Sensibilititen und Bildvorstellungen zu erwerben und re-
spektvoll mit eben diesen umzugehen.

% Kerner, a.a.0., S. 34.

637

26.01.2026, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26.01.2026, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

