
5. Zusammenfassung und Fazit:
Entzugsfigur und Präsenz im Lichte der
je anderen Bildauffassungen

»Eine Kluft liegt zwischen der anglo-amerikanischen und
postanalytischen Philosophie einerseits und dem französi-
schen Poststrukturalismus und Dekonstruktivismus anderer-
seits. Vertreter beider Seiten begegnen sich überwiegend mit
Nichtachtung, zuweilen mit offener Verachtung. […] Ein
Großteil der Lehrenden lehnt die prominente französische
zeitgenössische Philosophie ab – als tendenziell unwissen-
schaftliches, narzißtisch-solipstisches Delirieren, das sich zu-
dem vorsätzlich jenseits der Rationalität zu positionieren
scheint.«1

Immerhin gesteht Putnam, einer der prominentesten Vertreter der
amerikanischen postanalytischen Philosophie, Derrida zu, dass in sei-
nen Schriften durchaus »Argumente zu finden (sind), obwohl norma-
lerweise nur auf sie angespielt wird, ohne sie wirklich darzulegen«.2
Doch er findet den Gedanken, »die Vernunft sei nichts weiter als ein
repressiver Begriff«,3 wenig hilfreich. (Dabei geht es Derrida doch
bloß um eine bestimmte Form von Rationalität.) In zwei Punkten
greift Putnam ein populäres Vorurteil auf: mit dem Paradigma der
rationalen (Letzt)begründung falle auch jedes rationale Argumentie-
ren weg. Es geht Derrida ja aber mit Heidegger nur um eine Kritik an
der »Ontotheologie«, also dem Bedürfnis, aus einem Bedürfnis nach
Sicherheit heraus alles rational (und damit ist dann die abendlän-
dische Rationalität gemeint) in letzten Gründen zu verankern. Diese
Kritik hängt wiederummit einer statischen »an Präsenz orientierten«
Auffassung des »Seins« zusammen, die Derrida angesichts anderer
Weltdeutungen für metaphysisch und spekulativ hält, und von zen-

625

1 Marenholz, Nelson Goodman und Jacques Derrida: Zum Verhältnis vom (post-)
analytischer und (post-) strukturalistischer Zeichentheorie, in: Nida-Rümelin (Hg.),
Rationalität, Realismus, Revision, S. 254–264, hier S. 254.
2 Putnam, Für eine Erneuerung der Philosophie, S. 142.
3 Putnam, a. a.O., S. 171.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tralem Einfluss auf die abendländische Kultur. Damit verleiht man
aber für Putnam »der Metaphysik eine ganz und gar übertriebene
Bedeutung«: Wenn »die Metaphysik die Grundlage unserer gesam-
ten Kultur sei, der Sockel, auf dem alles beruhte«, so müsse ja nun
mit dem Zerfall des Sockels »die ganze Kultur gescheitert« und »die
Sprache in Trümmerhaufen sein.«4

Dies ist das oft anzutreffende Missverständnis der Dekonstruk-
tion als Destruktion von allem und jedem, und offenbar haben beide
Autoren auch ein anderes Verständnis von Metaphysik. Derrida aber
ersetzt, wie man sehen konnte, die am »Sein« orientierte Metaphysik
der Präsenz durch eine (undogmatische) Metaphysik der Absenz, wo-
für Putnam seiner eigenen jüdischen Herkunft wegen durchaus sen-
sibler hätte sein können.

Eine Entzugsfigur ist aber nun keineswegs nur in jüdischen oder
muslimischen religiösen Kulturen gedacht worden. Als prominente
Beispiele seien hier Hegel und Kant angeführt.

Kants »Ding an sich« ist genauso wie die transzendenten Ideale
(Gott, Freiheit, Unsterblichkeit) dem menschlichen Begreifen nicht
zugänglich, da Kants Idealismus das erkenntnisunabhängige Sein als
transzendent begreift: Unsere Wirklichkeitserkenntnis ist von den
Konstitutionsleistungen der menschlichen Vernunft- und Verstan-
desvermögen nicht abtrennbar, und es gibt prinzipiell keinen Weg
zur »Wirklichkeit an sich«. Und in Hegels »Phänomenologie des
Geistes« werden alle Gegensätze dynamisiert und auf einer höheren
Stufe im doppelten Sinne »aufgehoben«, so dass eine dialektische Be-
wegung, vom reinen Für-sich-Seienden ausgehend, nach sich stets
wiederholenden »Entäußerungen« ins An-sich-Seiende auf immer
höheren Stufen des Geistes (der immer nur als Synthesis von beidem
zu verstehen ist) zu Begriffen findet, die in ihren Bedeutungen immer
nur auf die jeweiligen Stufen des Zeitgeistes bezogen werden können:
auch hier gibt es daher nie absolute Begriffsbedeutungen.5 Das Abso-
lute in diesem spekulativen System ist nur als Zielbegriff, als Identi-
tät von Nichtidentität und Identität, also als Zusammenfall aller mög-

626

Zusammenfassung und Fazit

4 a. a.O., S. 160.
5 Wie auch schon bei Wittgenstein Differenzdenken in Bezug auf Begriffsbedeutun-
gen festzustellen ist: sie zeigen sich als kontextuell vermittelt. Quadflieg; Differenz
und Raum. Zwischen Hegel, Wittgenstein und Derrida, untersucht daher bei den
genannten Denkern »flüssige« Zeichenbedeutungen, die einen »Denkraum« eröffnen
(S. 250–319).

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Gegensätze gedacht, das »Wahre ist das Ganze« am Ende der
geschichtlichen Entwicklung, das Absolute ist uns eigentlich nie ge-
geben. Der Mensch ist also nur Durchgangspunkt eines Geistes, der
sich im Verlauf der Geschichte auf immer höheren Stufen in die Rich-
tung dieses Absoluten bewegt. Rechtshegelianer interpretieren das
Absolute als das Göttliche, auf das sich die Schöpfung am Ende aller
Zeiten wieder hin bewegt, nachdem es sich in die Schöpfung hinein
entäußert hat; Linkshegelianer interpretieren marxistisch, indem sie
die Gesetzmäßigkeit der dialektischen Prozesse beibehalten, aber He-
gels Idealismus auf eine materielle Basis stellen und eine gesellschaft-
liche Utopie entwickeln, in der die dialektische Gesetzmäßigkeit –
hier: von Herrschaft und Knechtschaft – an ein Ende und zur Ruhe
kommt.

Doch Kant und Hegel wie auch ihre Adepten glaubten als Sys-
temdenker (obwohl es ja durchaus attraktiv und inspirierend sein
kann, in diesen Systemen zu denken) noch an die eine universale
und objektive Vernunft; eine Vorstellung von kulturell unterschied-
lichen Rationalitätstypen war ihnen genauso fremd wie der (post-)
analytischen Philosophie.

Und hier schlägt – mit einem Impetus gegen sich verabsolutie-
rende rationale Systeme – nun die Stunde des Differenzdenkens.

Im letzten Teil habe ich daher über Heidegger und Foucault
einen Weg zum Denken Derridas aufgezeigt, um dessen Denken
(Putnam zitiert Bezeichnungen wie »nihilistisch, obskurantistsich,
zügellose Logorrhö«6) besser verständlich zu machen. Von Heidegger
übernimmt Derrida den Gedanken der ontisch-ontologischen Diffe-
renz und radikalisiert ihn, wie auch die Kritik an der Ontotheologie.
Denn Heidegger bleibt mit seinem »Andenken an das Sein selbst«
dem Gedanken einer Präsenz noch zu verhaftet, obwohl er für Pro-
zesse sensibel geworden ist. (Man muss sich an dieser Stelle erinnern,
dass es das Wort »Sein« in der prozessorientierten chinesischen Spra-
che gar nicht gibt. Es entstammt der Wurzel der indogermanischen
Sprachfamilie, dem Sanskrit, mit seiner Neigung zu Hypostasierun-
gen, und Derrida führt einen Gedanken Benvenistes an, der glaubt,
»dass die sprachliche Struktur des Griechischen den Begriff des Seins

627

Zusammenfassung und Fazit

6 Bernstein, Serious Play: The Ethical-Political Horizon of Jacques Derrida, in: The
Journal of Speculative Philosophy 1 (1987) H.2, S. 93–117, hier S. 111, zitiert in Put-
nam, Für eine Erneuerung der Philosophie, S. 170.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu einer philosophischen Berufung vorbestimmte.«7) Derrida setzt
die Metapher der negativen Theologie mit ihrem Absenzdenken ge-
gen solche Dominanz eines als präsent gedachten Seins, und hier
findet sich ein wichtiger Schlüssel zum Verständnis Derridas, der
denjenigen völlig entgeht, die ihn nur als Theoretiker der Textdekon-
struktion sehen. Die Dekonstruktion hat nämlich zum Zweck, die
Metaphysik der Präsenz, die für das abendländische Denken so zen-
tral gewesen ist, zu erschüttern, um das westliche Denken über jeden
systembedingten Dogmatismus hinaus für andere Denkwelten, z.B.
auch in Asien, zu öffnen. Denn die oft an das Sehen gekoppelte Prä-
senzmetaphysik ist mit einer Aneignungsbewegung verbunden, die
per Deduktion alles auf erste Gründe zurückführt und ihre logisch-
ontologischen Begründungen gerne für universal hält. Das Fremde
bleibt so unsichtbar, im Namen einer vorgeblich universalen Ver-
nunft werden eigene Selbstverständlichkeiten ins Fremde projiziert
und für universal gehalten.

Das kann als Appropriation gedeutet werden, und dagegen setzt
der Poststrukturalismus bzw. das postmoderne Differenzdenken eine
verbesserte Aisthesis zum verbesserten Wahrnehmen des Anderen,
des Fremden.

Man muss sich also fragen, so Waldenfels, »wie ein Wissen und
Handeln aussehen kann, das sich Fremdem aussetzt, ohne es einzuge-
meinden«, indemman es von der eigenenWarte aus deutet. Denn der
Aneignung (als »Bändigung von Fremdheit«) auf der einen Seite ent-
spricht eine Enteignung auf der anderen Seite, die aber auch passieren
kann, wenn man sich selbst an das Fremde ausliefert. Wie lässt sich
zwischen der Andersheit des Anderen und der Eigenheit des Eigenen
ein Weg finden? Totale Fremdheit wäre undenkbar, denn auch im
Austausch zwischen Eigenkultur und Fremdkultur wäre keinerlei
Kommunikation und keine Übersetzung möglich. »Die Fremdheit,
mit der wir es hier zu tun haben, darf nicht hinaufgesteigert werden
zur totalen Fremdheit.« Denn vor dem Hintergrund der postmoder-
nen Kritik am substanziellen Subjekt8 hält Waldenfels fest:

»Wenn Eigenes sich im Zusammenspiel mit Fremdem herausbildet, so
dringt die Andersheit auch in die Sphäre der Intrasubjektivtät ein. Es gibt

628

Zusammenfassung und Fazit

7 Derrida, Das Supplement der Kopula, in: ders., Randgänge S. 220 zitiert Benveniste,
Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft, S. 89.
8 s. Münnix, Zum Ethos der Pluralität, S. 57–68.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann keinen originären Eigenbereich, der eine Selbstaneignung oder
Fremdaneignung zuließe.«9

Verbunden mit postmoderner Rationalismuskritik bzw. gegen die
Verengungen heutiger, oft nur noch instrumenteller Rationalität ist
häufig auch eine Rennaissance des Religiösen. Derrida selbst, der sich
mit einem gegen ihn gerichteten Atheismusvorwurf auseinander-
setzt10, wie es Vertretern negativer Theologie wie auch z.B. Meister
Eckhart, gar nicht so selten geschah, ist dafür ein gutes Beispiel. Auch
dafür, dass Metaphysikkritik diese Metaphysik nicht abschafft, aber
verschiebt: aus einer dogmatischen Präsenzmetaphysik wird eine un-
dogmatische Metaphysik der Absenz, denn Derrida – anders als Hei-
degger und Foucault – findet in der Mystik der verschiedenen Reli-
gionen und in der damit oft verbundenen negativen Theologie eine
Metapher, die die prinzipielle Unerkennbarkeit des Seins, zumindest
für unsere rationale Begrifflichkeit, mit dem Begriff der différance
verdeutlicht. Derrida kreiert mit diesem Neologismus und dem damit
verbundenem Begriff der »Spur« eine weitere Entzugsfigur, die nicht
gut ohne den Hintergrund der negativen Theologie gedacht werden
kann.

Derrida formuliert in seiner Religionsphilosophie eine – nicht
durchWissen zu begründende – (»messianische«) Hoffnung als »Öff-
nung auf die Zukunft hin«, »auf das Kommen des Anderen als wider-
fahrende Gerechtigkeit.«11 Ganz im Sinne von Lyotard ist diese Auf-
fassung von Gerechtigkeit die Hoffnung, dass man dem Einzelnen
gerecht werden könne, und ganz im Sinne von Lévinas ist mit »dem
Kommen des Anderen« göttliche und menschliche Alterität gemeint.

»Diese Gerechtigkeit […] allein gestattet es, jenseits der Gestalten des
›Messianismus‹ Hoffnung auf eine Kultur der Besonderheiten zu setzen,
die sich universalisieren lässt, auf eine Kultur, in der die abstrakte Möglich-
keit der unmöglichen Übersetzung sich trotz allem ankündigt.«12

Denn diese Abstraktion soll »ohne den Glauben zu verleugnen, eine
universale Rationalität und eine von ihr untrennbare politische De-
mokratie« freilegen (my italics)13.

629

Zusammenfassung und Fazit

9 Waldenfels, Der Stachel des Fremden, S. 57–71, hier S. 69 und 67.
10 Derrida, Außer dem Namen, a. a.O., S. 65 f.
11 Derrida, Glaube und Wissen an den Grenzen der bloßen Vernunft, in: Derrida /
Vattimo (Hg.), Die Religion, S. 31 f.
12 a. a.O., S. 33.
13 a. a.O., S. 34 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Politische eint Derrida mit Foucault, (obwohl ich hier auf die
politischen Texte verzichtet habe.) Auch Foucault geht es um Dekon-
struktion, nämlich der politischen und gesellschaftlichen Macht, die
das Leben des Einzelnen in Zwänge einschnürt und durchaus nicht
nur »von oben« wirksam ist, sondern auch auf Mikrostrukturen »von
unten«, z.B. über Ausschließungsmechanismen, aufbauen kann, mit
denen das vorgeblich »Normale« sich selbst als Maßstab setzt und
Anderes, Abweichendes aus sich ausschließt.

Hatte Heidegger eine Dekonstruktion des Dingbegriffs voll-
zogen und damit Kritik an den Grundlagen der klassischen ästheti-
schen Begrifflichkeit geübt, so findet sich bei Foucault eine erste De-
konstruktion des binären Zeichenbegriffs sowie phänomenologische
Untersuchungen zum Bild. Derrida führt die Dekonstruktion des Zei-
chens weiter fort und entwickelt ganz anders als Peirce seine unend-
liche Signifikantenkette, die es erlaubt, vom Ursprungsdenken und
dem Gedanken der kausalen Verursachung abzuweichen (diese Ursa-
che wird oft als Substanz gedacht) und ein Differenzgeschehen an-
zunehmen, das dem Einzelnen mehr Legitimation beschert und nicht
alles auf einen gemeinsamen Urgrund zurückführt. Dieser Ur-
»grund« muss sich entziehen, er steht über allen Gegensätzen und
gemahnt an die coincidentia oppositorum des Cusanus (die über
Schellings Cusanus-Übersetzung auch auf Hegel gewirkt hat.) Doch
wo bei christlichen Mystikern bei allem Verzicht auf positiv beschrei-
bende Begrifflichkeit dann doch noch ein Umschlag in eine Hyper-
essentialität stattfindet, so Derridas Kritik, tappt die différance nicht
in diese Falle und ist daher eher dem Dao vergleichbar, das jenseits des
abendländischen Seinsdenkens sich stets entziehender Ur»grund«
»ist« (es geht eigentlich nur um einen Weg der Entweltlichung, und
um Prozesse des Werdens bzw. Entwerdens, um sich dem Absoluten
anzunähern.) Denn auch das Dao ist Quelle und Ur»grund« für alle
Differenzen, entzieht sich, es ist über den Gegensätzen, die erst aus
ihm entspringen. Derridas différance ist aber mit einer Instanz vor
den Gegensätzen auch für das Advaita Vedanta-Denken der Einzwei-
heit akzeptabel, wie auch für das daraus entstanden buddhistische
Nirwana-Denken. (Letzteres ist europäisch formuliert, denn das Nir-
wana ist ja über Sprache und Denken hinaus und jenseits von diesen.)
Und natürlich entspricht es jüdischen und muslimischen Vorstellun-
gen von Verborgenheit und Entzug.

Es ist deutlich geworden, welche Folgen das für den Bildbegriff
hat: Das traditionelle abendländische Denken, das auf der ursprüng-

630

Zusammenfassung und Fazit

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich platonischen Zweiweltentheorie aufruht, denkt in Dichtomien,
wie Urbild / Abbild, Zeichen / Bezeichnetes, Natur / Geist, Objekt /
Subjekt, Außen / Innen etc., und verfolgt eine Repräsentationstheo-
rie, die Bilder und Zeichen als sekundär und jedenfalls in einem stati-
schen Denken verortet, das durch die Cartesische Spaltung in res ex-
tensa und res cogitans noch weiter zementiert wurde. Mit Dualismen,
egal ob sie den Sachverhalten entsprechen oder nicht, lässt sich treff-
lich denken (Heidegger sprach, wie wir sahen, von einer »Begriffs-
maschinerie, der nichts widerstehen kann.«)

In asiatischen Denkkulturen, z.B. im chinesischen Konfuzianis-
mus, gelten aufgrund des Prozessdenkens Gegensätze nicht als kon-
tradiktorisch und einander ausschließend, sondern als komplementär;
und »andere« Perspektiven können als bereichernd erfahren werden,
das Eigene wird also nicht absolut gesetzt (gemäß der suggestiv vi-
sualisierten Denkfigur des Yin und Yang).

Daher ist es Derridas Anliegen, das hier geradezu als Verkörpe-
rung einer interkulturellen Perspektive gesehen werden kann, solche
Dichtomien des abendländischen Denkens aufzuspüren und zu über-
winden, denn diese Dualismen der Sprache sind künstlich und kön-
nen den Weg zum wahren »Sein«, das z.B. eher in asiatischen Kultu-
ren eher als Nichtung gedacht wird, versperren. (Denn es geht ja
immer um ein Werden und Entwerden). Man muss also immer, so
schon Nagarjuna, über die Gegensätze der Sprache hinaus.

Genau deshalb wirkt Derridas Denken sich nun auch auf die Be-
griffsopposition von Bildphänomenologie und Bildsemiotik aus, die
sich im abendländischen Diskurs entwickelt hat. Wie wir sahen, rei-
chen die Wurzeln des Repräsentationsdenkens sehr weit zurück:

Die Zeichentheoretiker können auf eine lange kontinuierliche
Tradition zurückgehen, schon in der Stoa wurden signans und sig-
natum unterschieden, und Eco hat in KS eine ausführliche Geschichte
der Denotation von Aristoteles bis hin zu Hobbes und Mill erforscht.

(Als Zeichen des Bundes Gottes mit seinem Volk wurden aber
die Gesetzestafeln mit den zehn Geboten schon in mosaischer Zeit in
einer »Bundeslade« mitgeführt, und auch die Propheten galten als
»Zeichen«.)

Der Streit um Bildphänomenologie oder Bildsemiotik hat leider
geradezu zu feindlichen Lagern geführt und im Inneren des philoso-
phischen Denkens die gleichen Strukturen offenbart, die man in der
interkulturellen Philosophie bekämpfen möchte: die Absolutsetzung
des Eigenen, verbunden mit einer Abwertung bzw. sogar oft auch

631

Zusammenfassung und Fazit

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verachtung des Anderen, Fremden, bei dem man sich auch gar nicht
die Mühe macht, näher hinzusehen bzw. hinzuhören.

Das Fremde muss dabei abgewertet werden, um die eigenen
Selbstverständlichkeiten bzw. die eigene Identität zu schützen bzw.
nicht in Gefahr zu bringen. Die ist aber gar nicht in Gefahr, kann sie
doch das Fremde und andere Perspektiven, wie es schon Leibniz getan
hat, als Bereicherung und Ausweitung des eigenen Denkhorizonts
erfahren und nicht als Verunsicherung und Bedrohung des Eigenen.

Die positive Akzeptanz (und günstigerweise auch: Verstehens-
versuche der Gewordenheit) anderer Welten würde Gewaltpräven-
tion bedeuten.

Unter der Überschrift »Welten« beschreibt Stenger daher nicht
nur »Fremderfahrung als Vorschein der hermetischen Welterfah-
rung«, sondern auch eine Pluralität von Welten, die er einem »Glo-
balismus der einen Welt«, für den es nicht wenige Anzeichen gebe,
entgegensetzt.

»Meine Hauptthese besteht ja darin, dass dass mit der Einsicht in die Plu-
ralität, d.h. in die Notwendigkeit veritabler und ehrlicher Gesprächsfin-
dung der Welten in der Tat ein neues Zeitalter anbricht, dem zugleich eine
neue Bewusstseinshaltung folgt.«14

Die interkulturelle Philosophie muss daher über bloße Komparatistik
hinausgehen, denn Begegnungen der Kulturen sind »Immer mehr als
bloße Begegnungen, nämlich Übergänge, was immer auch eine Ver-
änderung der sich begegnenden Welten nach sich zieht.«15

Und das hätte keineswegs den so gefürchteten totalen Relativis-
mus und die damit einhergehende »postmoderne Beliebigkeit« zur
Folge. Wie ich früher gezeigt habe, muss Perspektivismus nicht in
Relativismus enden. Es gibt dann nicht verschiedene Wahrheiten je
mach kulturell geprägter Weltsicht, sondern verschiedene Sicht-
weisen, die sich ergänzen und bereichern können und einen Zuwachs
an Wissen und Problembewusstsein zur Folge haben.

Dem postmodernen Paradigma der Pluralität entsprechen aber
auch in besondererWeise je ein Denker aus dem Lager der Semiotiker
und dem Lager der Phänomenologen:

632

Zusammenfassung und Fazit

14 Stenger, Philosophie der Interkulturalität, S. 898.
15 Die Idee verschiedener Welten wird bei Quine übrigens abgelehnt, weil sie dem
»Prinzip der Sparsamkeit« widerspräche, das eins der Dogmen des (post-)analytischen
Argumentierens bezeichnet werden kann. Stenger, ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf phänomenologischer Seite bietet sich mit Sartre ein Denker,
der mit seiner Theorie des freien Entwerfens Pluralität konsequent
gedacht hat. Zimmermann sieht hier einen Ansatzpunkt, interkultu-
relle Philosophie als Reflexion über und von Kulturen untereinander
festzumachen16. Und bei den Semiotikern ist es Goodmans Konstruk-
tion von Welten (im Plural), die für Putnam ebenfalls eine Art De-
konstruktion der einen alleinmaßgeblichen Welt darstellt.

Doch denken sowohl Goodman als auch Sartre mit ihrem kon-
sequenten Nominalismus bzw. atheistischem Materialismus in be-
grifflichen Gegensatzpaaren (extensional /intensional, Essenz/Exis-
tenz etc.) und bleiben weitgehend »westlichen« Denkstrukturen
verhaftet, wohingegen Derrida als Verkörperung einer interkultu-
rellen Perspektive sich bemüht, solche künstlich gewachsenen Dicho-
tomien, die quasi ein automatisches Denken erlauben, das sich im
wesentlichen immer nur innerhalb seines eigenen weitgehend kon-
sistenten Horizonts bewegt, zu hinterfragen, um sie zu überwinden
und das Denken für Anderes zu öffnen.

Da Putnam den »irrealistischen Konstruktivismus« Goodmans
de facto genauso als Dekonstruktion der einen Welt empfindet, sollen
hier noch einmal abschließend Goodman und Derrida gegeneinander
gestellt und verglichen werden, zumal »zahlreiche Motive, die Derri-
da für seine Logozentrismus-Zurückweisung hat, auf Voraussetzun-
gen (beruhen), die in Goodmans umfassenden Symbol- Sprach- und
somit Rationalitätsbegriff gerade unterlaufen oder ebenfalls kritisiert
sind«.17

Goodmans Nominalismus ist nicht nur Metaphysik-, sondern
auch Realismuskritik, denn er entzieht korrespondenztheoretischen
Auffassungen den Boden, da er »beansprucht, die Realismus-Idealis-
mus-Unterscheidung zu unterlaufen, samt verwandter Konzeptionen
wie der Idee der Objektivität, der Opposition von wahr und falsch
etc.«18 Auch Goodman unterminiert implizit die Idee einer Unter-
scheidung von Zeichen und Bezeichnetem, da wir durch unsere Sym-
bolverwendung das Symbolisierte erst konstituieren, das nicht un-
abhängig von und vor allem nicht vor dem Zeichen existiert. (Mit

633

Zusammenfassung und Fazit

16 Zimmermann, Kritik der interkulturellen Vernunft.
17 Mahrenholz, Nelson Goodman und Jacques Derrida: Zum Verhältnis von (post-)
analytischer und (post-)strukturalistischer Zeichentheorie, in: Nida-Rümelin (Hg.),
Rationalität, Realismus, Revision, S. 255.
18 Mahrenholz, a. a.O., S. 255.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mahrenholz verwende ich hier – anders als Peirce – die Begriffe Zei-
chen und Symbol synomyn und meine das, »was Goodman symbol
und Derrida signe oder später marque nennt: ein konventionelles
Zeichen, arbiträr arbeitend, nicht im Verhältnis einer natürlichen
Ähnlichkeit oder Teilhabe zum Referenten stehend, nicht ikonogra-
phisch oder indexikalisch fungierend.«19)

Goodmans Nominalismus, zusammen mit seinem Konstrukti-
vismus hat ebenfalls eine »Verflüssigung gängiger Ontologien«20 zur
Folge, wie schon Putnam bemerkte. Beide Autoren gelangen also zu
teilweise ähnlichen Konsequenzen, aber aus unterschiedlichen Rich-
tungen: einer aus der Affirmation, der andere aus der Kritik der klas-
sischen Zeichentheorie heraus. Das liegt für Marenholz an der unter-
schiedlichen Zeichenkonzeption, denn

»Derrida denkt das Zeichen von der Sprache her, Goodman denkt umge-
kehrt die Sprache vom weiten Feld der Zeichen her, als einen ihrer Sonder-
fälle. Derrida bezieht sich in seiner Analyse des Begriffs zumeist auf einen
von der Linguistik […] stammenden, an Sprache und Schrift orientierten
Zeichenbegriff. Goodmans Symbolbegriff geht von der Gesamtheit
menschlicher Entäußerungsformen aus, außer von verbalen also von bild-
lichen, klanglichen, gestischen, skulpturalen etc. Symbolisationen. Symbol
ist für ihn alles, was die Funktion der Bezugnahme erfüllt.«21

Damit ist Goodmans Vorgehen an diesem Punkt eigentlich pragmati-
scher, wenn man will, eigentlich auch phänomenologischer, doch der
nominalistische Gedanke, die Referenz extensional zu erklären, durch
Erfüllungsklassen, die wie jede Menge jeweils als aktual seiend auf-
gefasst werden (auch eine rekursive Mengendefinition würde so et-
was wie eine definierende Eigenschaft benötigen), muss Derrida zu-
widerlaufen. Er kritisiert also den Gedanken der Referenz auf ein
vorhandenes fixes Signifikat und stellt ihm den Gedanken der Diffe-
renz entgegen, bei dem sich Bedeutungen durch die Differenzverhält-
nisse und Verschiebungen unter den Zeichen selber innerhalb der
Signifikantenkette ergeben.

Goodmans Konstruktivismus mit dem Aufbau verschiedener
Welten (wobei immer der Werkstattcharakter betont werde) könnte
für Marenholz und auch für Putnam22 sogar a-metaphysischer sein

634

Zusammenfassung und Fazit

19 a. a.O., S. 255.
20 a. a.O., S. 257.
21 a. a.O., S. 257.
22 Putnam, a. a.O., S. 159 und Marenholz, a. a.O., S. 263.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Derridas Dekonstruktion. Nur geht es Derrida ja gar nicht um A-
Metaphysik, sondern um eine andere Metaphysik, die den Vorstel-
lungen von Entzug und Verborgenheit in vielen religiösen Kulturen
besser entspricht.

Auch jüdische, christliche, muslimische, buddhistische »Welten«
sind konstruiert, geworden, und werden weiter konstruiert (Wegen
der inneren Diversität, u a. auch in Bezug auf den Bildbegriff, die ich
aufgezeigt habe, muss man auch hier im Plural sprechen; den Katho-
lizismus gibt es ebensowenig wie den Islam oder den Buddhismus,
auch wenn es von außen manchmal so aussehen mag und wir dazu
neigen, partikuläre Erfahrungen zu verallgemeinern.) Stenger macht
darauf aufmerksam, dass sich auch quer zu solchen Fraktionierungen
Verbindungen ergeben können, so etwa stehe »die mit dem Islam ver-
bundene arabische Kultur dem Westen […] wohl weitaus fremder
gegenüber als der Islam und das Christentum dies tun.« Und »in der
Sozialstruktur, dem Familienbewusstsein und Clanempfinden gibt es
wiederum zwischen arabischer und afrikanischer Kultur weit größere
Konvergenzen, was wiederum für viele afrikanische Regionen und
Staaten den Islam attraktiver erscheinen lässt.«23

Derrida scheint mir hier im Vergleich zu Goodmans dezidiert
antimetaphysischer Haltung sensibler für Differenzen zwischen den
jeweiligen religiösen Kulturen.

Putnam hat sich am Ende – als Erbe einer analytischen Tradition,
der man eher Konservativismus nachsagt – trotz einiger Sympathien
für Derrida – auf die Seite Goodmans geschlagen und damit einer
konstruktivistischen Position gegenüber dekonstruktiven Ansätzen
den Vorzug gegeben. Denn Dekonstruktion ohne Rekonstruktion ist
für ihn nicht nur gefährlich, sondern auch (politisch) verantwor-
tungslos24.

Man muss aber hier ergänzen, dass Derrida durchaus Ersetzun-
gen gefunden hat: So etwa die des binären Zeichenbegriffs durch die
Signifikantenkette in der Spur der différance, die der dogmatischen
Präsenzmetaphysik durch eine undogmatische Metaphysik der Ab-
senz, die der Ersetzung des Strukturdenkens durch ein genetistisches
Paradigma. (Letzteres wird von anderen Denkern, nicht erst seitWhi-

635

Zusammenfassung und Fazit

23 Stenger, a. a.O., S. 898f.
24 Putnam, Irrealismus und Dekonstruktion, in: ders., Für eine Erneuerung der Phi-
losophie, S. 171.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teheads Process and Reality, seit langem auch vollzogen, da ist er
keineswegs alleine.)

Es ist aber auch richtig, dass weitere Dekonstruktionen und Re-
konstruktionen noch zu leisten sind und mehrere Generationen be-
schäftigen werden: es handelt sich um nichts weniger als den Aufbau
einer wirklich globalen Philosophie, die ihre gewohnte eurozentri-
schen Horizonte überschreiten kann und auf Augenhöhe (ich komme
auf Wimmers Unterscheidung dreier Dialoghaltungen zurück) ande-
re, z.B. asiatische und afrikanische, aber auch südamerikanische
Denkwelten nicht nur als andersartig, sondern auch als gleichwertig
akzeptieren kann, die wirklich auch zuhören lernt und nicht dem An-
dersartigen die vertrauten eigenen Denk- und Interpretationssche-
mata aufnötigt, sondern bereit ist, sich auf neue Denkwege zu be-
geben.

Es galt früher in vielen Kreisen als politisch »in«, sich gegen den
amerikanischen »US-Imperialismus« zu wehren bzw. Ressentiments
gegen kulturell ungebildete, aber machtpolitische Einflusssphären
aufbauende Vertreter des »AmericanWay of Life« zu pflegen, die sich
als Hort der Freiheit und demokratisches Lehrmodell für die ganze
Welt empfahlen. Seit aber Said mit seinem Orientalismusbuch die
Postkolonialismusdebatte angestoßen hat, könnenwir solchenKultur-
imperialismus und auch Kulturalismus, der immer die eigene Kultur
obenan setzt und für besser als alles andere hält, auch auf uns selbst
beziehen und an uns selbst beobachten. Was früher eher ausgeblendet
blieb ist nämlich unsere eigene – europäische – Kolonialismus-
geschichte.25

Kerner erklärt in diesem Zusammenhang mit ihren Postkolonia-
le(n) Theorien auch, wieso der Marxismus mit seiner Überschreitung
der Hegelschen Herr-Knecht-Dialektik in den ehemaligen Kolonien
auf so fruchtbaren Boden fallen konnte, und erwähnt in diesem Zu-
sammenhang zwei poststrukturalistische Denker, die »im Feld post-
kolonialer Ansätze besondere Spuren hinterlassen haben«: Man kann
raten: Foucault und Derrida. Foucault habe mit seiner Machtanalytik
vielfältige Projekte im Bereich postkolonialer Diskursanalysen ange-
stoßen, da er »einen Zusammenhang zwischen Macht und Wissen
unterstellt bzw. verschiedenen Wissensformen, nicht zuletzt aka-
demischem Wissen bedeutende Machteffekte zuschreibt«. Und der
zweite, Derrida, habe mit seinem Anliegen der Dekonstruktion Ar-

636

Zusammenfassung und Fazit

25 Vgl. Kerner, Postkoloniale Theorien, S. 20–33.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beiten inspiriert, die die »vorliegenden Texte auf Momente episte-
mischer Gewalt und implizite Hierarchisierungen überprüfen – Mo-
mente, die den proklamierten Ansprüchen der untersuchten Texte in
der Regel zuwiderlaufen«.26

Um nun den Bildbegriff interkulturell zu öffnen, war ein Rück-
gang auf das Bilddenken der verschiedenen Religionen nötig, die sich
in unterschiedlichen Kulturen je anders ausgeprägt haben, aber den-
noch auch in säkularisierten Kulturen immer noch von Einfluss sind.

Damit sollte mehr Verständnis für kulturell geprägte Sensibili-
täten und Traditionen wachsen.

Es zeigt sich nun aber angesichts des Bilderstreites zwischen
Phänomenologie und Semiotik, dass Goodman eher nicht vermittelnd
wirken kann. Sein Zeichenbegriff wie der von Peirce ist eher logisch-
mathematischer Provenienz, wohingegen Derrida ihn in einen um-
fassenden Schrift- und Sprachhorizont einstellt. Zudem ist Goodman
mit seinem konsequenten Nominalismus dezidiert anti-metaphy-
sisch eingestellt, Derrida hingegen etabliert eine andere Metaphysik,
die u. a. auch für muslimische Kulturen von Belang sein könnte; sein
an eine umfassende Schrift gekoppelter Bildbegriff könnte auch als
Brücke für Muslime fungieren, die europäische Moderne besser ver-
stehen zu können. Sein anderer Zeichenbegriff erlaubt phänomeno-
logischen Zugriff, und seine – wie ich sie genannt habe – »negative
Phänomenologie«, die gleichwohl Phänomenologie bleibt, erlaubt das
Verweisen auf außerbildliche Sinngebung. In Derridas Denken gehen
also Semiotik und Phänomenologie eine Verbindung ein, die es er-
laubt, ohne die jeweilige Gegenseite abzuwerten, eine mittlere Positi-
on im Bilderstreit zu finden, die auch noch in der Lage ist, das Denken
aus kulturell bedingten Fixierungen zu befreien.

Bilderverbote werden auf allen Seiten bleiben – auch im so-
genannten permissiven »Westen« gibt es Unerträgliches im Bild. Es
ist Aufgabe von Bilddiskursen, die – auf Augenhöhe – zwischen den
verschiedenen Kulturen zu führen sind, weiteres Wissen über die je-
weiligen Sensibilitäten und Bildvorstellungen zu erwerben und re-
spektvoll mit eben diesen umzugehen.

637

Zusammenfassung und Fazit

26 Kerner, a. a.O., S. 34.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495820629-625 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-625
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

