
Kommentar: Probleme der Anerkennung

von Andersheit und Differenz

Andrea Maihofer

1. Ein paar einleitende Bemerkungen

EinenKommentar zu TorilMois Beitrag zu Simone deBeauvoirsGrammatik desAnders-

seins (2024) zu schreiben, war für mich eine Herausforderung, von der ich zunächst

nicht so recht wusste, ob ich sie annehmen sollte.Mit genauerer Lektüre des Textes

vonMoi konnte ich diese Aufgabe jedoch zunehmend als eine Art Chance verstehen

zu einer Annäherung an eine Begrifflichkeit bzw. Problemstellung, mit der ich bis-

lang nicht so recht etwas anzufangen wusste: dem Problem des Anderen und der

Andersheit. Auch jetzt, wo ich zu schreiben beginne, weiß ich noch nicht, wie sinn-

voll ich diese Begrifflichkeiten für meine eigenen Überlegungen finde. Doch meine

Hoffnung ist, dass mir ein genauerer Blick auf Mois, wie ich finde, sehr gelungene

Relektüre von Beauvoirs Verständnis des Anderen/der Andersheit, dabei hilft, der

Frage nachzugehen, die mich immer wieder beschäftigt hat: Welchen Unterschied

macht es,wenn ich,wie ich es tue, bislang eher von anderenMenschen statt von Ande-

ren spreche bzw. von Verschiedenheit/Differenz statt von Andersheit? Erfasse ich damit

unterschiedliche Problemlagen oder geht es – genau besehen – um dasselbe nur in

unterschiedlichen Begrifflichkeiten? Undwäre ein Einlassen auf diese Begriffe eine

produktive Erweiterung meiner eigenen Überlegungen zum Problem einer positi-

ven nicht-hierarchisierenden Anerkennung von Differenz? Kurzum: Diesen Kom-

mentar zu schreiben ist so etwaswie ein Abenteuer, von dem ich nicht weiß, zuwel-

cher Einsicht mich das führen wird.

Bevor ich auf Mois Relektüre von Beauvoirs Verständnis von Andersheit genau-

er eingehe, möchte ich einige Bemerkungen zu meinem Verständnis des Existen-

zialismus machen in der Hoffnung, dass auf diese Weise – auch mir selbst – etwas

verständlicher wird,warummir das Potential des Begriffs des Anderen bislang eher

entgangen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Differenz – Alterität – Otherness

2. Existenzialismus als theoretisches und politisches Verständnis
menschlicher Existenz

Mein Verständnis des Existenzialismus ist zunächst zutiefst persönlich geprägt.

Stellt der Existenzialismus für mich doch gleichsam den Einstieg in mein intellek-

tuelles Denken in einer Lebensphase dar, in der ich sehr existenziell mit der Abwehr

der gesellschaftlichenZumutung beschäftigtwar, an die Existenz einesGottes glau-

ben zu sollen, den es nicht gibt, sowie in eine Welt hineingeboren zu sein, die ich

selbst nicht gewählt hatte.Weder hatte ich gewählt, eine Frau sein zumüssen, noch

dies zudem in einer kapitalistischen cisheteropatriarchalen Gesellschaft. Damit

auf das engste verbunden war mein Lebensgefühl bestimmt von der Sehnsucht,

Ich-selber-sein-zu-können, ein für den Existenzialismus zentrales Element.Wenig

verwunderlich also, dass meine eigene intellektuelle Geschichte mit der Lektüre

von Sartre begann und damit – zumindest zu Beginn – entscheidend vom Exis-

tenzialismus geprägt war. So war eines der ersten Bücher, die ich mir bei meinem

Vater ausgeliehen und ein paar Jahre später selbst gekauft habe, die Drei Essays von

Sartre. Dabei war für mich jedoch nicht, die Figur des Anderen zentral, vielmehr die

des Sich-selber-sein-könnens oder wie es Sartre formuliert, »sich selber zu wollen«,

was nach ihm auf das Engste mit dem Begriff der Freiheit verbunden ist (Sartre

1969: 31). ImZentrum stand fürmich daher zunächst das politische Engagement für

eine Gesellschaft, die die Freiheit sich-selbst-zu-sein, mir, aber auch allen anderen

Menschen ermöglicht.

Diese Rebellion gegen die Zumutung des Zwangs zur Anpassung an die herr-

schenden gesellschaftlichen Normen und deren bigotter Moral, also an das allge-

meine Man, war zu Beginn – schon vom Alter her – sicherlich stark pubertär oder

»melodramatisch«, um eine sehr treffende Formulierung von Moi bezogen auf den

Existenzialismus als »einer melodramatischen Philosophie« aufzunehmen (Moi

1996: 142). Zugleich aber war sie eine zutiefst existentielle Erfahrung, die für mich

gleichsam den Kern des Existenzialismus als Denk-, Gefühls- undHandlungsweise

ausgemacht hat. Diese Sehnsucht, aber auch Forderung nach der Freiheit, sich-

selbst-zu-sein, impliziert zum einen eine grundlegende Kritik an den herrschenden

gesellschaftlichen Normen einschließlich ihres Anspruchs als Maßstab für alle

gleichermaßen zu gelten und damit zugleich den Ausschluss aller zu rechtfertigen,

die diesem Maßstab nicht entsprechen bzw. nicht entsprechen wollen. In diesem

Sinne impliziert das Insistieren darauf, sich-selbst-zu-sein, zum anderen die For-

derung nach einer positiven nicht-hierarchisierenden Anerkennung von Differenz bzw. von

Verschiedenheit.

Ein weiteres Problem, das mich auch damals schon beschäftigte, und das mit

letzterem eng zusammenhängt, war Sartres These, die er im Anschluss an Dosto-

jewskis Überlegung: »›Wenn Gott nicht existierte, so wäre alles erlaubt!‹« formu-

liert (Sartre 1969: 16).GenaudieseÜberlegung ist, so Sartre, »derAusgangspunkt des

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz 65

Existentialismus« (ebd.). Und er bekräftigt: »In der Tat, alles ist erlaubt, wenn Gott

nicht existiert« (ebd.). Zugleich bedeutet dies jedoch auch, dass jeder Mensch nicht

nur für das eigene Handeln verantwortlich ist, sondern auch, dass es für das eigene

Handeln »keine Entschuldigungen« gibt (ebd.), da es nicht mehr möglich ist, sich

zur Rechtfertigung des eigenen Handelns auf ein vorgängiges menschlichesWesen

zu berufen.Denn, so Sartre weiter, »wennGott nicht existiert«, gibt »esmindestens

einWesen«, nämlich den Menschen, »bei dem die Existenz der Essenz vorausgeht,

einWesen, das existiert, bevor es durch irgendeinen Begriff definiert werden kann«

(ebd.: 11).Diese grundlegendeZurückweisungeines vorgängigenmenschlichenWe-

sens bedeutet zudem, dass jedes individuelle Handeln eines Menschen nicht nur

bestimmt,was diesen individuellenMenschen ausmacht, sondern auch dasMensch-

sein als solches. Oder in Sartres Worten: »indem ich mich wähle, wähle ich den Men-

schen« (ebd.: 13) und ich binde damit in meinem Handeln »die ganze Menschheit«

(ebd.: 12). ImRahmendesExistenzialismuskann ich alsomein eigenesHandelnwe-

dermit demRekurs auf ein vorgängigesmenschlichesWesen noch durch Berufung

auf die herrschenden Normen rechtfertigen. Zudem bedeutet dies jedoch auch –

um es bezogen auf das Problem der Erfahrung zu formulieren –, dass die Existenz

der Erfahrung vorausgeht, oder anders ausgedrückt: Das Spektrumunddie Art und

Weise möglicher Erfahrung ist durch die historisch und gesellschaftlich kulturell

hegemoniale Existenzweise bestimmt, wenn auch nie in Gänze und nicht absolut.

Spätestens hier wird deutlich: Es ist einMissverständnis, den Existenzialismus

und schon gar den Anspruch des Sich-Selbst-sein-könnens individualistisch oder

gar solipsistisch zu verstehen. ImGegenteil, jede*r Einzelnemuss im eigenenHan-

deln stets alle anderen sowie eine mögliche Verallgemeinerung des eigenen Han-

delns im Blick haben. Mehr noch, jede*r trägt im eigenen Handeln eine große Ver-

antwortung: es bestimmt, was die Menschheit ausmacht.

Des Weiteren zeigt sich damit – und das ist für den hiesigen Kontext bedeut-

sam –, dass im Existenzialismus die Beziehung zum Anderen oder genauer, zu den

Anderen als grundlegend und existentiell gedacht wird. So »wählt« nach Sartre »der

Mensch« sich selbst stets »in Beziehung auf die anderen« sowie »im Angesicht der

anderen« (Sartre 1969: 31). Schließlich leben wir alle stets innerhalb von Beziehun-

gen und hängen von anderen Menschen ab, ob wir das nun wahrhaben wollen oder

nicht. Konkret bedeutet dies, dass unsere Freiheit »ganz und gar von der Freiheit

der anderen abhängt« und »die Freiheit der anderen von der unseren« (ebd.: 32). Ich

bin daher »verpflichtet, gleichzeitig mit meiner Freiheit die der anderen zu wollen«

(ebd.).

Kurzum: Fürmich war von Beginn an die Idee der Freiheit gegenüber den herr-

schenden gesellschaftlichen Normen, also die Sehnsucht, sich-selbst-zu-sein, zen-

tral – und zwar für mich selbst sowie für Andere. Und dabei ging und geht es mir

um die normative Forderung nach einer positiven nicht-hierarchisierenden Aner-

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Differenz – Alterität – Otherness

kennung der Differenz für alle Menschen. Denn deren Existenz ist unabdingbare

Bedingung der Möglichkeit meiner eigenen Existenz und vice versa.

Das aber bedeutet: In meinem Verständnis des Existenzialismus spielte nicht

die Figur des Anderen bzw. der Andersheit eine zentrale Rolle, vielmehr die Idee der

Differenz, mit der es auf produktiv anerkennende Weise umzugehen gilt. Das be-

deutet jedochauch–wiemirnunklarwird–,dass sich fürmichdasProblemderBe-

drohungdurchdieExistenz eines »andersartigenAnderen«,wie JessicaBenjamines

imAnschluss an Beauvoir formuliert, nicht per se durch die Existenz Anderer stellt,

vielmehrnurdann,wenn sie sich alsVertretungoderPersonifizierungherrschender

gesellschaftlicher Normen gerieren (Benjamin 2002: 17). Ich ging weder davon aus,

wie es Benjamin dem Existenzialismus im Anschluss an Beauvoir zuschreibt, dass

in ihmper se jede*r »andersartige Andere die Identität des Selbst oder Ich bedroht«,

weil jedes Selbst bzw. jedes Ich stets einen »Ausschließlichkeitsanspruch erhebt und

alles an sich angleichenwill« (ebd.). Ichdenke, es besteht ein großerUnterschied,ob

ich von allen erwarte, dass sie mir gleich sein sollen und ich sie daher an mich »an-

gleichen will« (ebd.); oder ob ich auf der Anerkennung meiner Selbst insistiere und

dies allen anderen ebenso zusteht. In diesem Sinne ging und geht es mir nach wie

vor um die Forderung nach einer positiven nicht-hierarchisierenden Anerkennung

der Differenz eines jedenMenschen. Dass ich ein anderes Verständnis des Existen-

zialismus hatte und habe, hat sicherlich auch damit zu tun, dass es zu Beginn durch

Sartre und nicht durch Beauvoir geprägt wurde. Ist doch das Problem des Anderen

genuin ein Problem von Beauvoir und nicht von Sartre, wie sie selbst in einem In-

terviewmit Jessica Benjamin betont: »Ja […] Aber das Problemdes Bewusstseins des

Anderen war mein eigenes« (ebd.: 9).

Ich vermute, hierin liegt auch der Grund, warum ich die Bedeutung des Zitats

vonHegel »Ebensomuss jedesBewusstsein aufdenToddes anderengehen«,dasBe-

auvoir ihremRoman Sie kamund blieb (1972) voranstellt, anders verstehe als Moi, die

hier eine ähnliche Auffassung vertritt wie Benjamin (2002: 9). So »lenkt« nach Moi

Beauvoir mit diesemHegelzitat »unsere Aufmerksamkeit auf die in der existenzia-

listischen Philosophie unversöhnliche Feindschaft zwischen dem Bewusstsein und

dem Anderen« (Moi 1996: 153). Doch, wie gesagt, Beauvoir formuliert hier keines-

wegs ein für den Existenzialismus, sondern ein für sie selbst zu dieser Zeit zentrales

Problem, das sie in diesem Roman bearbeiten möchte. Denn nach ihr neigen ja in

der Tat dieMenschen dazu, imAnderen eine Bedrohung zu sehen, eine Bedrohung,

die, wie sie zeigt, bis zum Wunsch gehen kann, den Anderen zu töten – oder, um

es etwas harmloser zu formulieren, sie aus dem eigenen Leben zu streichen. Auch

scheint Beauvoir in dieser Zeit noch zu schwanken, ob dies ein lediglich existenzi-

elles oder nicht doch ein essentielles, also konstitutivmit demmenschlichenWesen

verbundenes Problem ist. Insgesamt aber ging es ihr meiner Meinung nach in ih-

rem Roman genau darum, die Gefahr aufzuzeigen, die in diesem Verständnis des

Anderen als einem grundlegend bedrohlichen Anderen liegt, eine Haltung, die, wie

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz 67

in diesem Fall gar mit einer Ermordung des/der Anderen endet. So heißt es auch

am Schluss des Romans: »Niemand konnte sie verurteilen oder ihr vergeben. Ihre

Tat gehörte nur ihr ›Ich will es‹. Ihr Wille vollzog sich in diesem Augenblick, nichts

trennte sie mehr von sich selbst. Sie hatte endlich gewählt. Sie hatte sich gewählt.«

(Beauvoir 1972: 553) Ihr »Wille« geschehe. In fast göttlicherAllmacht entscheidet sich

Françoise für sich selbst, was den Tod der Anderen bedeutet! Deutlicher lässt sich

die verhängnisvolle Problematik dieser Haltung zum Anderen kaum zeigen. Aber

genau deshalb auch gilt es nach Beauvoir schon hier, ein anderes Verhältnis gegen-

über dem Anderen zu entwickeln: eine Haltung, die den Anderen nicht mehr per se

als Bedrohung empfindet, eine Haltung,wie sie Beauvoir, wieMoi zeigt, dann auch

später in der Tat explizit entwickelt.

Möglicherweise hängt diese unterschiedliche Lesart des Anliegens des Romans

abernochmit einerweiterenDifferenz imVerständnisdesExistenzialismuszusam-

men. So betont Moi kurz vor den obigen Überlegungen:

Obwohl es also für den Existenzialisten keinen Kanon gegebener Normen gibt,

kann kein Zweifel daran bestehen, dass der Existenzialismus tatsächlich ein weit-

gehend dualistisches moralisches System ist, das über der Kluft zwischen positi-

ven Werten Freiheit, Authentizität, Transzendenz, Aufrichtigkeit und den negati-

ven Werten Leugnung der Freiheit, Inauthentizität, Immanenz, Unaufrichtigkeit

aufgebaut ist. (Moi 1996: 151–152)

In der Tat insistieren sowohl Sartre als auch Beauvoir auf dieser Art von Normen.

Doch zweifellos gehen beide dabei nicht von vorab »gegebenenNormen« (ebd.) aus.

Weder sind Normen nach ihnen, wie schon angesprochen, in Gott noch im Wesen

des Menschen begründet. Was jedoch nicht bedeutet, dass es für sie nicht jeweils

herrschende Normen gibt, auf die sich normativ beziehen lässt bzw. bezogen wer-

den sollte – so z.B. auf Verfassungsnormen oder die Menschenrechte oder eben die

obengenanntenNormen.Daall dieseNormen für sie jedochweder in einerExistenz

Gottes noch in einem Wesen des Menschen begründet, vielmehr gesellschaftlich

kulturelle Normen sind, ist ihre jeweilige normative Gültigkeit stets gesellschaftlich

umkämpft und sie besitzen nur dann und so lange Gültigkeit, wie sie faktisch ge-

sellschaftlich gelebt werden. Entsprechend war es in der Tat Sartres wie Beauvoirs

Hoffnung,dass sich die normativeHaltung des Existenzialismus durch das konkre-

te alltägliche Handeln der Menschen als gesellschaftlich gültige Normen etablieren

würde. Für sie ist es daher keinWiderspruch gesellschaftlich undpolitisch auf ihren

Normen zu insistieren, wie es Moi hier nahezulegen scheint.

Kurzum:Wie sich zeigt, hatte für mich bislang der Begriff des Anderen keine zen-

trale theoretische oder politische Bedeutung, vielmehr der derDifferenz. Allerdings

spielt der Begriff des Anderen fürmich inzwischen in einem anderen Zusammenhang

eine bedeutsame Rolle: nämlich im Kontext des für westliche bürgerlich kapitalis-

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Differenz – Alterität – Otherness

tische Gesellschaften konstitutiven Problems von Selbstaffirmierung und Verand-

erung (Maihofer 2014). Eine Begrifflichkeit, die ich im Übrigen unter anderem im

Anschluss anBeauvoir entwickelt habe. Ichkommehierauf späternochmals zurück.

Vor diesemHintergrund bin ich gespannt,was geschieht, wenn ichmir nun im Fol-

genden im Rahmen vonMois Relektüre von Simone de BeauvoirsGrammatik des An-

dersseins den Begriff des Anderen bzw. der Andersheit nochmals genauer anschaue.

3. Toril Mois Rekonstruktion von Simone de Beauvoirs Grammatik
des Andersseins

Der Fokus von Toril Mois Rekonstruktion einer »Grammatik des Andersseins« liegt

aufSimonedeBeauvoirs erstemRomanSiekamundblieb,geschrieben inderZeit von

1937–1941 und 1943. Auf der Grundlage dieses Romans entwickelt Moi eine, wie sie

es nennt, »Grammatik des Andersseins«, in der sie drei bzw. vier unterschiedliche,

wenn auch teilweise eng zusammenhängende Konzepte der Andersheit bei Beau-

voir herausarbeitet. »Konkrete, gelebte Erfahrung« ist für Beauvoir, soMois zentra-

leAusgangsthese, »derAusgangspunkt allerUntersuchungendesAndersseins« (Moi

2024: 43).

Dieser Zugang Beauvoirs ist für Moi vor allem deshalb bedeutsam, verweist er

doch darauf, »dass Beauvoir die Anschauung ablehnt, Philosophie wäre eine rein

spekulative Unternehmung« (ebd.: 44); imGegenteil, sie hat zutiefstmit dem Leben

zu tun. Zudem impliziert nach ihr dieses Verständnis des Romans imSinneCamus,

dass die »großen Romanciers […] philosophische Romanciers« sind (ebd.: 46). Wo-

bei die »Aufgabe der Philosophie wie auch der Literatur« nicht sei, »›Erklärungen

und Lösungen‹ zu formulieren, sondern ›Erfahrungen und Beschreibungen‹« (ebd.:

46–47). In diesem Sinne versteht sich nachMoi Beauvoirs erster Roman Sie kamund

blieb als eben eine solche Form, durch ihre Geschichte und deren Figuren und Cha-

raktere hindurch philosophisch zu denken. Oder, wie es Moi in Beauvoirs eigenen

Worten betont: »›durch seine Freuden, seine Leiden, seine Resignation, seine Re-

volten, seine Ängste und seine Hoffnungen, realisiert jeder Mensch eine metaphy-

sische Situation, die ihn viel wesentlicher bestimmt als jede seiner psychologischen

Fähigkeiten‹« (ebd.: 48).

Das heißt, nach Beauvoir gibt es im Leben eines Menschen Situationen und Er-

fahrungen, die in sich so unbegreiflich und zugleich so existenziell sind, dass sie

einen Menschen mehr in dem bestimmen, was er ist und tut, als seine psychischen

Dispositionen–Situationenalso,die in ihrer letztlichenUnbegreiflichkeit undeige-

nen Dynamik zu existenziellen Entscheidungen führen, die nicht mehr einfach aus

der Person selbst zu erklären sind. Und genau in eine solche Situation gerät Fran-

çoise in Beauvoirs Roman Sie kam und blieb.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz 69

Auf der Grundlage dieses Romans arbeitet Moi auf eine meiner Ansicht nach

sehr gelungene Weise drei bzw. vier Varianten von Anderssein heraus: 1. »Das me-

taphysischeGrauendesAnderen in L’Invitè« (ebd.: 49); 2. »BesondereAndere:Pyrrhus

und Cineas undDas Blut der Anderen« (ebd.: 53); sowie 3. und 4. »Das andere Geschlecht:

AbsolutesAnderssein versuswechselseitigesAnderssein« oder einfach »Wechselsei-

tigkeit« (ebd.: 56).

3.1 »Das metaphysische Grauen des Anderen in L’Invitée«

Die Erfahrung des Anderen als »das metaphysische Grauen des Anderen« (ebd.: 49)

entwickelt Moi vor allem aus der Perspektive von Françoise. Hierbei geht es insbe-

sondere umeine Szene, in der sichXavière absichtlichmit einer Zigarette verbrennt

unddabei »wie eine inTrance versenkteHysterikerin« (ebd.) beschriebenwird,wäh-

rend Françoise ihrmitwachsendemGrauen zuschaut.Xavièrewird für Françoise in

dieser Situation durch ihr Handeln zur Erfahrung eines »metaphysischen Anders-

seins«, eines Andersseins jenseits jeglichen Beschreibens und Begreifens (ebd.: 50).

Xavière ist nichtmehr eine bestimmte, konkrete Person, vielmehr »die pure […] Prä-

senz des Anderen« (ebd.: ), von Françoise beschrieben in einer grotesk anmutenden

Bildersprache von Furcht und Horror.

Im Verlaufe dieser Erfahrung verliert Françoise, so Moi, nach und nach ihr Ver-

hältnis zu sich selbst.Sie löst sichgleichsamauf in ihremgebanntenBlickaufdie an-

dere: »Sie ist nichtsmehr undXavière ist alles« (ebd.: 51). »Ihre Selbstwahrnehmung

als Subjekt wird durch ihre hypnotische Unterwerfung unter Xavières bedrohliches

Andersseins völlig zerstört« (ebd.). In dieser grundlegend feindseligen Gegenwart

des/der Anderen, konfrontiertmit einem absolut fremdenBewusstsein erlebt Fran-

çoise die existentielle Erfahrung ihrer totalen Negation: »Xavières Anwesenheit be-

schwört zunehmend Vorstellungen von sexueller Bedrohung, Erstickung, Klaustro-

phobie, Tod und die Angst herauf, verschluckt, verschlungen, vergiftet, festgehal-

ten, gewürgt oder erwürgt zu werden« (ebd.: 50).

DasganzeGeschehen ist in seinerBrutalität surreal,unerträglichund imwahrs-

ten Sinne des Wortes eine metaphysische Erfahrung des Andersseins des Anderen,

voller Angst und Grauen, die Existenz der Anderen genaugenommen der reine Ter-

ror. Und wie Moi eindrücklich in selbst wieder eigentümlich schnellem Tempo er-

zählt, liegt in dieser Szene bereits der logische Schluss des Romans: die Ermordung

Xavières. Letztlich gibt es, so scheint es, für Françoise keine andere Lösung, sich von

dieser völlig surrealenOkkupation des eigenen Selbst durch die Andere zu befreien.

Doch was geschieht hier eigentlich? Durch diesen Akt des sich bewusst öffent-

lichen Verbrennens ihrer Hand und die lustvolle Ektase, in die der Akt Xavière ver-

setzt, wird diese für Françoise zu einer feindlichen und furchterregenden Ande-

ren, eben zur Präsenz eines »metaphysischen Andersseins« (ebd.: 50). Und wie Moi

mit Beauvoirs Worten betont, geschieht dabei vor allem zweierlei: zum einen setzt

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Differenz – Alterität – Otherness

sich Xavière mit dieser Handlung erstmals als eigenständiges souveränes Subjekt,

währendFrançoise »sich vollkommenaufzulösendroht« (ebd.: 50–51).Zumanderen

wird Françoise durch diesen Akt des Selbsthasses der Anderen die rasende Eifer-

sucht und der vehementeHass, denXavière für sie empfindet, und damit das ganze

Ausmaß ihres eigenen Verrates an Xavière bewusst. Mehr noch, Françoise erkennt

in allerDeutlichkeit, dass hier inXavière ein unwiderruflichesUrteil existiert, und–

umes inBeauvoirs eigenenWortenzu formulieren–»frei,absolut,unerschütterlich

ein fremdesBewusstsein seinHaupt […] erhob« (Beauvoir 1972: 400).Dasübermäch-

tige Grauen, das Françoise erfasst, übersteigt in seiner Intensität jegliche bisherige

Erfahrung und bedroht damit das Subjekt in seiner gesamten Existenz, eine Bedro-

hung,vonder sichFrançoise ihremGefühl nachnurmehrdurchdieVernichtungder

Anderen befreien kann. Nur so kann sie ihre eigene Subjektivität wiedergewinnen.

Langehat Françoise,wie auchMoi betont,die direkteKonfrontationmitXavière

vermieden (Moi 2024: 52).Wobei es imRoman viele Situationen gibt, in denen deut-

lich wird, dass sich Xavière ihrerseits auch jeglichem Versuch von Françoise, sie zu

einer Aussprache zu bewegen, entzieht. Zudem führt, wie gesagt, die ganze Situa-

tion dazu, dass Françoise selbst ihre Eigenständigkeit in diesem Konflikt verliert.

So ist für Françoise nicht nur die obige Situation des öffentlichen Verbrennens der

Hand selbst der schiere Horror. Auch der Verlust der eigenen Souveränität sowie

das komplette Entziehen von Xavière stellen eine grundsätzliche existentielle Be-

drohung dar. Die Ermordung Xavières scheint deshalb für Françoise in der Tat die

einzige Möglichkeit, ihre Souveränität wiederzugewinnen. Wie Moi mit Beauvoirs

eigenenWorten betont, war der Mord der »ultimative Akt der Vernichtung des An-

deren eine Erfahrung der ›Abtrennung‹« (ebd.: 51), »eine Erfahrung von sich selbst

als abgetrennter und endlicher Existenz« (ebd.). Während zu Beginn des Romans

Françoise und Pierre darauf insistieren, »eins zu sein« (ebd.).

Zudem ist es nicht nur dasWissen ihrer eigenen Schuld, die die Andere sie stän-

dig erneut spüren lässt,was Françoise nicht länger ertragen kann, sondern auch ih-

re eigene Eifersucht auf Xavière. Schließlich hatte diese wiederum eine Affäre mit

Pierre.Mit Claude zu schlafenwar daher nicht nur Verrat, sondern auch Rache,was

ihre eigene Schuld umso größer macht und die Verurteilung durch Xavière umso

schwerwiegender.1 Das Grauen, das Françoise in der Anwesenheit der Anderen er-

fasst, dieser schiereHorror, »mit einemanderenBewusstsein konfrontiert zu sein«,

wie es Jessica Benjamin (2002: 9) in einem Interviewmit Beauvoir formuliert, kann

daher letztlich nur durch den Tod der Anderen ein Ende haben. Entsprechend be-

nennt Moi diese Erfahrung zwischen Françoise und Xavière treffend als monströs

und surreal, eben als metaphysische Erfahrung des Anderen. Beauvoir macht hier ein-

drücklich deutlich, wie sehr das Verhältnis zum anderen in der Tat im SinneHegels

1 So ist derWunsch, aus Eifersucht einenMord zu begehen, in diesem Roman zumindest noch

ein weiteres Mal präsent.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz 71

als grundsätzlich bedrohlich erfahrenwird bzw.werden kannunddaher auf denTod

des/der Anderen zielt.

Und gerade in diesem romanhaften Durchspielen dieser letztlich tödlichen, al-

lemal äußerst problematischen Logik in diesemVerständnis vomAnderen zeigt Be-

auvoirmeinerMeinung nach die unumgängliche Notwendigkeit, ein grundsätzlich

anderes Verständnis und damit auch anderes Verhältnis zum Anderen zu entwi-

ckeln. Und genau diese Entwicklung bei Beauvoir zeigt Moi nun in ihrem zweiten

Verständnis des Anderen: dem »Besonderen Andere[n]« (Moi 2024: 53). Allerdings

scheint Moi diesen Schritt nicht als logische Konsequenz zu verstehen, die in die-

sem Roman schon angelegt ist, vielmehr als eine davon unabhängige spätere Ent-

wicklung. Ich denke, es geht um beides.

3.2 »Besondere Andere: Pyrrhus und Cineas und Das Blut der Anderen«

Nach Moi ändert sich mit dem Zweiten Weltkrieg und der Besetzung Frankreichs

die Perspektive von Beauvoir, die sich nun »von derMetaphysik ab- und […] der Ge-

schichte und Politik« zuwendet (ebd.: 53). Entsprechend »geht es« jetzt »nicht mehr

umdie Frage ›Wie kann es Andere geben?‹«, als vielmehr »darum: ›Wie kann ichmit

Anderen zusammenleben?‹« (ebd.). Das heißt, die Existenz der Anderen wird nun

als unerlässliche Bedingung der eigenen Existenz erkannt: »Wir brauchen die An-

deren, damit unsere Existenz begründet und notwendig wird« (ebd.). Vertieft wird

diese Einsicht nachMoi durch die Erfahrung imWiderstand gegen die deutscheBe-

satzung, in der die Abhängigkeit von der Existenz der Anderen und deren Handeln

eine bestimmende existenzielle Erfahrung für Beauvoir wird.

Wie eingangs gezeigt, findet sich dieses Verständnis des Anderen auch bei Sart-

re in seinem Essay Ist der Existenzialismus ein Humanismus? von 1946. Dieses versteht

sich allerdings nicht als Korrektur, vielmehr als Darstellung zentraler Thesen des

Existenzialismus,die ihmaufgrundverschiedenerKritikenamExistenzialismusals

notwendig erschien (Sartre 1969[1946]: 7). Entsprechend würde ich auch bei Beau-

voir eher von einer weiteren Explizierung ihres Verständnisses des Anderen spre-

chen, die sich, wie angesprochen, bereits als Konsequenz in ihrem Roman Sie kam

undbliebzeigt.DenAnderengrundsätzlich vorallemalsbedrohlichenAnderen,oder als

metaphysischen Anderenwahrzunehmen, erweist sich zunehmend als unzureichend.

Allerdings betont Beauvoir selbst, dass Sartre bereits vor ihr die Problematik des zu-

nächst stark individualistisch geprägten Existenzialismus erkannt und in seinem

Denken umgesetzt hat (Moser 2010: 57–58).

Eng damit verbunden werden jetzt Moi zufolge bei Beauvoir die Anderen zu

»konkreten […] oder eben besonderen Anderen« (Moi 2024: 53), zu historisch und

gesellschaftlich kulturell situierten Personen bzw. Subjekten. Denn nur, wenn ich

die Anderen und deren Ziele und Ansichten kenne, kann ich wissen, ob gemeinsa-

mes Handeln möglich ist oder nicht. Zudem »›existieren (sie) für mich nur, wenn

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Differenz – Alterität – Otherness

ich eineBeziehung zu ihnen aufgebaut habe oder,wenn ich sie zumeinenNachbarn

gemacht habe; sie existieren als Verbündete oder Feinde, je nachdem,obmeine Pro-

jektemit ihren übereinstimmen oder nicht‹«, so Beauvoir (ebd.: 54). Das heißt, eine

Bindung zu Menschen herzustellen, bedeutet, »mit Menschen zusammenzuarbei-

ten oder gegen sie zu kämpfen, sie zu lieben oder zu hassen – kurz gesagt, sich auf

sie einzulassen als konkrete und besondere Andere« (ebd.). Nach Moi ist es genau

das, was Françoise in Sie kam und blieb nicht kann (ebd.), genauer, würde ich sagen,

im Verhältnis zu Xavière nicht kann.

Zugleich ist dieses Verständnis des Anderen nachMoimit ethischen Implikatio-

nen und historischen und gesellschaftlichen Überlegungen verbunden (ebd.). Moi

hebt hier ein Beispiel aus dem Roman Das Blut der Anderen bzw. dem Essay Pyrrhus

undCineas hervor: ein Junge, der aus Trauer über »den Tod des Babys des Pförtners«

weinend nicht essen kann,wird vomVater autoritär dazu gezwungen (ebd.: 54–55).

Für Moi ein eindrückliches Beispiel für die Schwierigkeit, anderen die eigene Er-

fahrungmitzuteilen; mehr noch, hier wird nach ihr deutlich, dass wir nicht wählen

können, umwas wir uns sorgen. ImGegenteil: »Wir finden uns in Sorge für andere«

(ebd.: 55) – eine Formulierung, die ich sehr treffend und zugleich berührend finde.

Zudem wird jetzt unübersehbar, dass wir »andere Menschen in der Welt« »brau-

chen«, die uns gleich und ebenbürtig sind. Und gerade deshalb, so Moi, muss ich

mich »für ihre konkreten Freiheiten einsetzen« (ebd.: 56). Nur so sind wechselseitige

Beziehungen zueinander möglich. Dieses »Konzept des Andersseins« bei Beauvoir

möchte Moi nun »nicht als ›besonders‹ oder partikulär […], sondern als ›gewöhn-

lich‹ bezeichnen« (ebd.).Hier treffen sich die Reaktionen verschiedener Personen: sie

reagieren gleich.

DesWeiterenwirdnunbeiBeauvoir, soMoi,deutlich,dasswir,weilwir alsMen-

schen historisch und gesellschaftlich kulturell verschieden sind, auch immer wie-

der »auf dieselben oder auf ähnliche Situationen unterschiedlich reagieren« (ebd.).

Dies bezeichnet Moi als das »partikuläre« »Anderssein« (ebd.). Das heisst: Moi un-

terscheidet innerhalb des »partikulärenAndersseins« (ebd.) ähnliche von unterschied-

lichen Reaktionen auf die gleiche Situation.Mal reagieren wir wie alle anderen, also

»gewöhnlich«; mal jedoch verschieden, also »besonders« (ebd.). Entsprechend fühlt

sich die Andersheit des Anderen jeweils auch unterschiedlich an.

3.3 »Das andere Geschlecht: Absolutes Anderssein versus

wechselseitiges Anderssein«

In ihrem dritten Schritt unterscheidet Toril Moi nun auf der Grundlage von Beau-

voirs Ausführungen inDas andereGeschlecht zwischen einem »absoluten« und einem

»wechselseitigen Anderssein« (ebd.: 56). Ichmöchte diese beiden Verständnisse des

Andersseins als zwei unterschiedliche, also als ein drittes und viertes Verständnis des An-

dersseins rekonstruieren.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz 73

3.3.1 Das »absolute Anderssein«

Ausgangspunkt für dieses Verständnis von Andersheit ist für Moi Beauvoirs These

in Das andere Geschlecht: »›Er ist das Subjekt, er ist das Absolute: sie ist das Ande-

re‹« (ebd.: 56). Nach Moi handelt es sich hierbei zunächst einmal weder, wie zuvor,

um eine »metaphysische Beschreibung« von Anderssein noch um eine Vorstellung,

wonach »Frauen besondere oder gewöhnliche Andere sind« (ebd.). Jetzt geht es viel-

mehr um die grundsätzliche »Behauptung, dass eine Gruppe von Menschen«, hier

die Frauen, »von Geburt an in einer Kategorie gefangen gehalten wird, die sie als

dasAndere und als zweitrangigeWesendefiniert« (ebd.). In diesemVerständnis von

Anderssein sind Frauen also von vornherein »als zweitrangige Wesen definiert, […]

derenExistenz relativ zuder desMannes ist« (ebd.). So ist die Fraudas »Unwesentli-

che«, »das absolut Andere ohneWechselseitigkeit« undohne jedeChance,aus dieser

gesellschaftlichen Positionierung herauszukommen (ebd.). Eine solche Vorstellung

widerspricht jedoch nachMoi genaugenommen jeder alltäglichenErfahrung, in der

»niemand jemals das absolute Andere« ist (ebd.: 57). Im Gegenteil, meist nehmen

wir uns, so Moi, zumindest mehr oder weniger wechselseitig »als Subjekte als auch

als Objekte« wahr (ebd.).

Hier geht es also um eine besondere Vorstellung von Anderssein: nämlich um

die Bestimmung einer Gruppe von Menschen als das »absolute Andere« (ebd.: 57).

Deshalb spricht Beauvoir auch nach Moi von einem »Mythos« (ebd.: 56) oder einer

»Ideologie« (ebd.). Wobei dieses Verständnis von Ideologie Moi zufolge eher dem

Begriff von Ideologie in dermarxistischen Tradition entspricht als demVerständnis

von »Macht als allumfassend« imSinne »bestimmte[r] Lesarten von Foucault« (ebd.:

58). Das heißt, diese »Ideologie« (ebd.: 56) eines »absoluten Andersseins« (ebd.: 56)

zwischen Männern und Frauen ist gesellschaftlich zwar äußerst wirkmächtig, je-

doch nicht totalitär bzw. allumfassend, vielmehr brüchig und lässt Widerständig-

keit zu.Entsprechend ist auch die Vorstellung des »absolutenAndersseins« der Frau

auf grundlegende und vielfältige Weise, so Moi weiter, »mit unseren gesellschaftli-

chenSittenundGebräuchen,alsomit gelebter Erfahrung in ihrer ganzenKomplexi-

tät verwoben.VonAnfanganwerdenMädchendazuangehalten,einer patriarchalen

Norm von Weiblichkeit zu entsprechen« (ebd.: 58). Und dass, obwohl, wie Moi be-

tont, Beauvoir zugleich zeigt, dass sehrwohl auch reziproke Beziehungen zwischen

Frauen undMännernmöglich sind, es also nach ihr durchaus bei Frauen undMän-

nernMöglichkeiten der Resistenz und desWiderstandes gegenüber dem »ideologi-

schenGebot«gibt (ebd.). IndiesemSinnekannnachMoibeiBeauvoir »derSexismus

niemals absolut sein« (ebd.).

Hier bin ich nun unsicher, ob ich diese These von Moi teile. Was genau heißt

es, wenn sie betont, dass »der Sexismus« bei Beauvoir »niemals absolut sein kann«

(ebd.)? Klar ist, dass nach Beauvoir Sexismus, Rassismus und Antisemitismus –um

diedrei Formender absolutenAndersheit zunennen,aufdie sie sich selbst inDasan-

dereGeschlecht bezieht (Beauvoir 1992: 10) –niemalswirklich absolut sind:wederwas

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Differenz – Alterität – Otherness

die Verhältnisse noch dieHaltungen und Praxen derMenschen in einer Gesellschaft

betrifft. Immer gibt esBrüche,Widerstände sowie historisch verschieden stark aus-

geprägte Formen von Sexismus, Rassismus und Antisemitismus. Zugleich betont

Beauvoir jedoch: »Die Begriffe vom Ewigweiblichen, von der schwarzen Seele, vom

jüdischen Charakter abzulehnen, bedeutet ja nicht zu verneinen, dass es heute Ju-

den, Schwarze, Frauen gibt: diese Verneinung wäre für die Betroffenen keine Be-

freiung, sondern eine Flucht ins Unauthentische« (ebd.). Beauvoir weist damit zum

einen einmalmehr essentialistischeBegrifflichkeitenbezogenauf dieCharakterisie-

rung bzw. Bestimmung von Andersheit/Differenz zurück. So betont sie auch wie-

derholt, dass sich »jeder konkrete Mensch immer in einer einzigartigen Situation«

befindet (ebd.).Zumanderen sindnach ihr jedochbestimmteGruppenvonMenschen

in sexistischen,rassistischenundantisemitischenGesellschaften stets strukturell in

einerPositiondes »absolutenAndersseins« (ebd.: 22),umMoishierfür,wie ichfinde,

recht treffenden Begriff aufzunehmen, oder, wie ich es bezeichne, in einer letztlich

unhintergehbarenPositionder »Veranderung« (Maihofer 2014: 305).Das heißt aller-

dings nicht, dass die Formen dieser Veranderungen historisch und gesellschaftlich

kulturell nicht jeweils sehr unterschiedlich sind.Dies zu relativieren,wäre in der Tat

für »dieBetroffenenkeineBefreiung« (Beauvoir 1992: 10), vielmehr eineVerkennung

ihrer jeweils spezifischen strukturellenGewalt- undDiskriminierungserfahrungen.

Zudem geht Beauvoir zwar davon aus, dass diese Dynamiken von »Selbstaffir-

mierung und Veranderung« (Maihofer 2014: 306–314) brüchig werden und die ihr

zugrundeliegende gesellschaftlicheHegemonie sich verschieben kann.Das ist nach

ihr spätestens dann der Fall, wenn die veranderten Anderen »wir« zu sagen begin-

nen (Beauvoir 1992: 15), sie sich selbst also als Subjekte setzen, wie das im Rahmen

der Arbeiterbewegung, der Schwarzen Bürgerrechtsbewegung in den USA oder in

der Frauenbewegung geschehen ist. Doch grundsätzlich überwunden sind Sexis-

mus, Rassismus, Antisemitismus und Klassenverhältnisse in den heutigen westli-

chen Gesellschaften nach wie vor nicht. Daher sind sie zwar »niemals absolut« (Moi

2024: 58), aber doch noch immer stets vorhanden und die von ihnen strukturell Be-

troffenen sind davon nie gänzlich unberührt.

Auch frage ichmich, warumMoi gerade jetzt, wo es ihr um dieThese eines »ab-

soluten Andersseins« bei Beauvoir geht, wonach »der Mann das Eine«, »das Sub-

jekt«, »das Wesentliche« ist und »die Frau« demgegenüber »das Andere«, »das Ob-

jekt«, »das Unwesentliche« (Beauvoir 1992: 12), nicht auf Beauvoirs Bezug auf Hegel

zurückkommt. Denn hier, also einige Jahre später als in ihrem Roman Sie kam und

blieb, nimmt Beauvoir zur Erklärung dieser Veranderung von Frauen nochmals ex-

plizit auf Hegels These Bezug und betont: »Diese Phänomene blieben unverständ-

lich, wenn die menschliche Realität ausschließlich ein auf Solidarität und Freund-

schaft beruhendes Mitsein wäre. Sie werden erst begreiflich, wenn man wie Hegel

im Bewusstsein selbst eine grundlegende Feindseligkeit gegenüber jedem anderen

Bewusstsein entdeckt« (ebd.: 13).

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz 75

Und sie fährt fort: »Das Subjekt setzt sich nur, indem es sich entgegen-setzt. Es

hat den Anspruch, sich als das Wesentliche zu behaupten und das Andere als das

Unwesentliche, als Objekt zu konstituieren« (ebd.). Und dabei ist die Frau »nichts

anderes als das, was der Mann bestimmt« (ebd.: 12). Wobei es jetzt nicht um das

Verhältnis zwischen einzelnen Individuen – wie zwischen Françoise und Xavière

– geht, sondern um einen Prozess, in dem eine gesellschaftliche Gruppe, hier die

Männer,überdieMacht verfügt, sich selbst als dasSubjekt,dasWesentliche zuaffir-

mieren, indemsie zugleichdieFrauenalsdasObjekt,dasUnwesentliche verandern.

Dieser Prozess von »SelbstaffirmierungundVeranderung« (Maihofer 2014: 306–314)

ist, wie sich zeigt, ein zentraler Mechanismus bei der Etablierung bürgerlicher cis-

heteropatriarchaler Herrschaft. Und einmal mehr wird deutlich, dass es Beauvoir

letztlich genau darum geht, dieses grundlegend feindliche Verhältnis zumAnderen

zu überwinden. Denn nur so lässt sich dieser für die Etablierungmännlicher Herr-

schaft bislang zentraleMechanismus von Selbstaffirmierung undVeranderung auf-

lösen und ein Verhältnis gleichberechtigterWechselseitigkeit zwischen beiden bzw.

allen Geschlechtern entwickeln.

Hier nun von allenGeschlechtern zu sprechen statt nur vonMännern und Frau-

en, scheint mir deshalb angemessen, weil Beauvoir unter anderem mit ihrer The-

se: »Nicht jeder weibliche Mensch ist also zwangsläufig eine Frau« (Beauvoir 1992:

9) eine natürliche Bestimmung von Weiblichkeit bzw. überhaupt von Geschlecht-

lichkeit zurückweist. So ist nach ihr zwar jeder »Körper« gesellschaftlich vorherr-

schenden Geschlechternormen, also »Tabus und Gesetzen unterworfen« (ebd.: 61).

Doch bestimmt »nicht die Physiologie, die Werte«, »vielmehr nehmen die biologi-

schen Gegebenheiten die Werte an, die der Existierende ihnen gibt« (ebd.). Anders

ausgedrückt: Körperliche Unterschiede haben »an sich keine Bedeutung« (ebd.: 59).

Wir erfahren vielmehr unseren (Geschlechts-)Körper immer schon innerhalb einer

gegebenen Geschlechterordnung, in der die jeweiligen Körperteile bestimmte Be-

deutungen erhalten und bestimmten Wertungen und Tabus unterworfen sind. In

Beauvoirs Verständnis von Geschlecht ist also genau besehen bereits die Möglich-

keit einer Pluralisierung von Geschlecht und Sexualität als gesellschaftliche Utopie

angedacht.Denn letztlich ist aus der Perspektive des Existenzialismus »derMensch

[…] nichts anderes als wozu er sich macht« (Sartre 1969: 11).

Diesen Aspekt des Geschlechterverständnisses bei Beauvoir scheint Moi jedoch

zu übersehen und verbleibt so in ihrer Relektüre argumentativ in der Dichotomie

von cisheterosexuellenMännern und Frauen.Dies zeigt sich auch,wenn sie betont,

dass es nach Beauvoir zur Überwindung der patriarchalen Geschlechterverhältnis-

se eines weiteren Schritts bedarf: nämlich der Entwicklung eines »wechselseitigen

Andersseins oder schlicht Wechselseitigkeit« zwischen Männern und Frauen (Moi

2024: 43). Die Entwicklung eines solchen »wechselseitigen Andersseins« ist aller-

dings, so Moi, als »ein utopisches Ziel« und nicht als aktuelle Gegebenheit zu ver-

stehen (ebd.: 59).

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Differenz – Alterität – Otherness

3.3.2 Das wechselseitige Anderssein oder einfach Wechselseitigkeit

Moi geht hier davon aus, dass die »Unterscheidung zwischenWechselseitigkeit und

absolutem Anderssein […] entscheidend für das Verständnis« von Beauvoirs Das an-

dere Geschlecht ist (ebd.: 57). Denn nur mit der Entwicklung eines »wechselseitigen

Andersseins« wird es, so Moi, nach Beauvoir möglich sein, dass sich Frauen und

Männerwechselseitig sowohl als »Objekt als auch als Subjekt« verstehen und in die-

sem Sinne tatsächlich wechselseitig und damit gleichberechtigt einander begegnen

– und das nicht mehr nur in Ausnahmefällen bzw. in einzelnen individuellen Be-

ziehungen, sondern grundsätzlich (ebd.). Und erst dann wird die patriarchale Ge-

sellschafts- und Geschlechterordnung wirklich überwunden sein. Das bedeutet al-

lerdings nicht, dass es nicht auch zuvor gleichberechtigte Beziehungen zwischen

den Geschlechtern gegeben hat bzw. gibt. Jedoch ist nach ihr selbst heute noch »die

Wechselseitigkeit zwischen Frauen und Männern ständig von der Rückeroberung

durch die sexistische Ideologie bedroht« (ebd.: 59). In diesem Sinne ist die Entwick-

lung eines »wechselseitigen Andersseins« und damit eine »Welt, die von echtemRe-

spekt für die Freiheit des Anderen geprägt ist« (ebd.) für Moi, wie gesagt, »ein uto-

pisches Ziel« (ebd.). Zugleich ist dies die Grundvoraussetzung für die Freiheit von

Frauen und damit zentrale Voraussetzung für die Anerkennung der »grundlegen-

den Freiheit eines jeden von uns« (ebd.: 59).

Wobei Moi auch hier mit der »Freiheit eines jeden« letztlich explizit nur Frauen

undMännermeint. Beauvoir geht es jedoch um die Freiheit aller und sie knüpft da-

bei an die für den Existenzialismus zentrale Bedeutung der Freiheit an, auf die ich

bereits eingangs in einer Formulierung von Sartre hingewiesen habe.Danach ist je-

de Person in ihrer Existenz nach Sartre »verpflichtet, gleichzeitig mit meiner Frei-

heit die der anderen zuwollen, und ich kannmeine Freiheit nicht zumZiel nehmen,

wenn ich nicht zugleich die Freiheit der andern zum Ziel nehme« (Sartre 1969: 32).

IndiesemVerständnis vonFreiheit ist also dieVerwirklichungderWechselseitigkeit

zwischen den Menschen als Basis der gleichen Freiheit aller notwendig inhärent.

Das impliziert zudem,soMoi,dass es bei Beauvoir umeine »nicht-sexistischeWelt«

geht, »die von echtem Respekt für die Freiheit des Anderen geprägt ist« (Moi 2024:

59) und damit von der gegenseitigen Anerkennung des jeweiligen Andersseins, in

der sich alleMenschenwechselseitig als gleichberechtigte Subjekte begegnen.Oder

inmeinenWorten: Ziel ist eine Gesellschaft, in der die wechselseitige Anerkennung

aller als gleiche in ihrer jeweiligen Differenz und Andersheit realisiert ist und da-

mit, wie ich es nenne, eine nichthierarchisierende Anerkennung in der Differenz

garantiert ist. Dies impliziert jedoch nach Adorno die Notwendigkeit einer grund-

sätzlich anderen Haltung, geprägt durch das Bewusstsein von der eigenen Fehlbar-

keit und der ständigen Aufmerksamkeit darauf, nicht »sich selbst und seine eigene

Gruppe, zu der man gehört als Positives [zu setzen] und das, was anders ist« zu ne-

gieren (Adorno 1977: 251).Kurzum: »DiesesNicht-sich-selber-Setzen […] das scheint

mir eigentlich das Zentrale, was heute überhaupt von dem einzelnen Menschen zu

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz 77

verlangen ist« (ebd.). Erst wenn es also gelingt, den Mechanismus von Selbstaffir-

mierung und Veranderung grundsätzlich zu überwinden, wird in der Tat auch die

cisheteropatriarchale Gesellschafts- und Geschlechterordnung überwunden sein.

4. Versuch eines Fazits

EinenKommentar zu TorilMois Beitrag zu Simone deBeauvoirsGrammatik desAnders-

seinszu schreiben,war fürmichzunächst,wie eingangs angesprochen,eineHeraus-

forderung, von der ich nicht so recht wusste, wohin sie mich führen würde. Doch

eine genauere Lektüre des Textes von Moi hat mir in der Tat nicht nur ermöglicht,

etwas genauer zu verstehen, warum der Begriff der Erfahrung für mich bislang kein

systematisch bedeutsamer Begriff gewesen ist, sondern auch, warum der Begriff der

Differenz für mich stets zentraler war als der Begriff des Andersseins.

ZumBegriff der Erfahrung:Geschlecht ist fürmich zunächst einmal eine hegemo-

niale Existenzweise, der sich Menschen gegenwärtig nicht wirklich entziehen kön-

nen und die gesellschaftlich bestimmteDenk-,Gefühls- undKörperpraxen umfasst

(Maihofer 1995: 79–108). Das heißt, sie bestimmt sowohl dass undwieMenschen ge-

schlechtlich und sexuell existieren, als auchwie sie Geschlecht jeweils körperlich füh-

len und erfahren. In diesemSinne ist Geschlecht eine höchst individuelleund zugleich

zutiefst durch gesellschaftliche Normen bestimmte existentielle Erfahrung. So müssen

dieMenschen entsprechend der nachwie vor herrschenden bürgerlichen cishetero-

patriarchalen Geschlechterordnung nicht nur überhaupt ein Geschlecht entwickeln,

sondern sie müssen auch, eine eindeutige – und je nach körperlicher Beschaffenheit –

männliche oderweiblicheGeschlechtsidentitätmitdementsprechendenheterosexuellen

Begehren entwickeln. Oder wie es Tomke König undWalter Erhart formulieren: »he-

gemoniale Verständnisse von Weiblichkeit und Männlichkeit sowie sämtliche da-

mit verbundenen Zuschreibungen beeinflussen und bestimmen in hohem Maße,

wie Menschen in dieser Gesellschaft ihren Körper und ihr geschlechtliches Selbst-

verständnis immer schon erleben« (König/Erhart 2023: 362). Das heißt allerdings

nicht, dass tatsächlich alle Menschen entsprechend den herrschenden Normen ihr

Geschlecht und sexuelles Begehren (er-)leben. Es bedeutet jedoch, dass,wennMen-

schen eine andere FormvonGeschlechtlichkeit als die gesellschaftlichnormativ vor-

gegebene spüren bzw. (er-)leben, ihnen oft die für ihre geschlechtlichen und sexu-

ellenGefühle undErfahrungen angemessenenWorte fehlen.Das kann–zumindest

für eineWeile–zu einerKluft zwischendenbislang vorhandenenBegriffenundden

jetzt erlebten Erfahrungen führen. So könnenMenschen ein homosexuelles Begeh-

renoder eine Irritation inder ihnengesellschaftlich zugewiesenenmännlichenoder

weiblichen Geschlechtsidentität spüren oder gar (er-)leben, für die für sie zunächst

keine angemessenenWorte zurVerfügung stehen. In diesemSinne können,wieKö-

nig und Erhart zu Recht betonen, lebendige Körper in der Tat »stetsmehr, als in den

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Differenz – Alterität – Otherness

zur Verfügung stehenden Kategorien fassbar und ausdrückbar ist« erleben (ebd.).

Doch, ob dies »stets« der Fall ist, weiß ich nicht. Und warum dieser grundsätzliche

Hiatus zwischen Erleben und Sprache? Klar, geraten wir oft ins Stottern, suchen

nach den richtigen Worten, um unser Erleben und unsere Erfahrungen auszudrü-

cken.Aber ist daswirklich ein prinzipielles Problemzwischen Sprache undErleben/

Erfahren oder nicht vielmehr vor allem ein historisch gesellschaftliches und kultu-

relles Problem? Finden wir nicht mit der Zeit meist doch die richtigenWorte? Oder

erfinden sie gar? Letztendlich kommen auch König und Erhart zu dem Schluss, dass

etwas ganz Wichtiges passiert, wenn wir ein diffuses oder sehr klares Erleben in

Worte fassen können.Wenn also unsere Erfahrung nichtmehr ohneWorte ist, viel-

mehr benannt und ausgesprochen werden kann. In diesem Sinne bedingen sich,

denke ich, Sprache, Körper, Erfahrung, Erleben und Existenzweise ständig wech-

selseitig, und kann letztlich keines ohne das andere sein.

Zugleich bedeutet eine solche Diskrepanz zwischen herrschenden Geschlech-

ternormen und gelebter Erfahrung vonGeschlecht und Sexualität, dasswir es unter

Umständen, wenn beispielsweise immer mehr Menschen eine solche Diskrepanz

erfahren,mit einemWandel der herrschenden Geschlechterordnung zu tun haben.

All dies zeigt sich ja gerade derzeit sehr eindrücklich an der zunehmenden Plura-

lisierung von Geschlechtern und Sexualitäten und der mit dieser Entwicklung ein-

hergehenden Entstehung vieler neuer Begriffe, mit denen die neuen geschlechtli-

chenund sexuellenExistenzweisenunddiemit ihnen verbundenenGefühle undEr-

fahrungen zu erfassen versucht werden. Eine Entwicklung, die sehr wahrscheinlich

langfristig – trotz aller aktuellenWiderstände – zu einer grundlegenden Überwin-

dungder bürgerlichen cisheteropatriarchalenGeschlechterordnung führt, inder al-

so neue Erfahrungen zu neuen Gesellschaftsverhältnissen führt.

ZumBegriff des Andersseins: Hierzu ist mir vor demHintergrund der Lektüre von

Mois Text klargeworden, dass für mich in der Tat der Begriff des Andersseins für

meine geschlechtertheoretischenÜberlegungen bislangweniger zentral war als der

Begriff der Differenz bzw. der der Verschiedenheit. Hinderlich war für mich – und

ist es in gewisser Weise auch jetzt noch –, dass dem Begriff im Anschluss an Hegel

die essentialistische Annahme zugrunde liegt, dass eine grundsätzliche Feindschaft

desMenschen gegenüber anderenMenschen besteht unddamit verbundender tief-

sitzendeWunsch, alle anderen solltenwieman selbst sein.Diese Annahmefinde ich

nicht nur befremdlich, sondern auch problematisch.Weder halte ich den Wunsch,

alle anderen sollten wie man selbst sein, für nachvollziehbar, noch die Forderung,

man selbst solle wie alle anderen sein. Im Gegenteil ist für mich das Insistieren auf

demRechtaufDifferenzundVerschiedenheit zentral. IndiesemSinnezielt fürmich

derBegriff derDifferenz von jeher auf dieUtopie einerGesellschaft, in der alleMen-

schen –wie Adorno es in derMinimaMoralia formuliert – »ohne Angst verschieden

sein« können (Adorno 1969: 131).

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz 79

Problematisch ist diese essentialistische Annahme, wie sich zeigt, für mich

zudem, weil sie, genau besehen, die Einsicht verhindert, dass gesellschaftliche

Hegemonie- und damit Ausgrenzungs- und Diskriminierungsprozesse nicht aus

einer grundlegenden Feindschaft jedes Menschen gegenüber anderen Menschen

zu erklären sind, vielmehr aus den jeweiligen konkreten Gesellschafts- und Ge-

schlechterverhältnissen. Auch wurde mir im Verlaufe des Schreibens an diesem

Text bewusst, dass ich selbst sehrwohlmit demBegriff der Andersheit imAnschluss

an Beauvoir im Rahmen meiner Überlegungen zu historischen und gesellschaft-

lich kulturellen Prozessen der Selbstaffirmierung und Veranderung gearbeitet

habe: also sowohl im Rahmen von Analysen zu Prozessen der gesellschaftlichen

Hegemoniebildung nach innen, eben der Herausbildung cisheteropatriarchaler

Geschlechterverhältnisse sowie von Klassenverhältnissen, als auch nach außen,wie

z.B. die Prozesse der Selbstaffirmierung Europas und der Veranderung bzw. der

»Orientalisierung des Orients« (Said 2010: 14).Wobei sich zeigt, dass diese Prozesse

historisch jeweils auf das engste zusammenhängen (Maihofer 2014: 314).

Außerdem lässt sich für mich nun genauer bestimmen, warum ich es für ange-

messener halte, von anderen Menschen statt lediglich von Anderen zu sprechen bzw.

von Verschiedenheit/Differenz statt von Anderssein. Wenn ich von anderen Menschen

spreche, gehe ich davon aus, dass sie eben einfach andere Menschen sind. Diese

könnenmir ähnlich sein, nur sind sie eben nicht Ich, sondern Andere.Diese können

jedoch ebenso anders im Sinne von sehr verschieden sein. Um diesen bedeutsamen

Unterschied begrifflich präsent zu halten, scheint mir nach wie vor der Begriff der

Verschiedenheit bzw. der Differenz eindeutiger und unmissverständlicher als der

der Andersheit bzw. des Andersseins.

Und nicht zuletzt wurde mir einmal mehr bewusst, dass es offensichtlich im

Rahmen der gegenwärtigen Gesellschaftsverhältnisse für viele – um es paradox zu

formulieren–selbstverständlich ist, Andere alsAnderewahrzunehmenundnicht als

sich selbst. Das heißt, mir wurde erneut die Schwierigkeit deutlich, die noch im-

mer besteht, die Anderen, weil anders, nicht als grundsätzlich bedrohliche Andere

zu verandern, sowie die Schwierigkeit, Andere überhaupt als eigenständige Sub-

jekte wahrzunehmen und zu ihnen eine gleichberechtigte Subjekt – Subjekt Be-

ziehung herzustellen. Wobei diese Schwierigkeit nicht auf einer grundsätzlichen

FeindschaftderMenschengegenüberanderenMenschenbasiert,vielmehrErgebnis

gesellschaftlicher Macht und Herrschaftsprozesse und -verhältnisse ist. Kurzum:

Es gibt Kontexte, in denen der Begriff des Anderen im Rahmen einer herrschafts-

kritischen gesellschaftstheoretischen Perspektive sehr produktiv ist und andere, in

denen der Begriff der Differenz, die Problematik der Veranderung als grundlegend

verschieden, besser trifft. Dies ist allemal dann der Fall, wenn es die Utopie einer

Gesellschaft zu formulieren gilt, in derwir alle, umnochmals anAdorno anzuschlie-

ßen, »ohne Angst verschieden sein« können (Adorno 1969: 131).

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Differenz – Alterität – Otherness

Literaturverzeichnis

Adorno,TheodorW. (1969): MinimaMoralia. Reflexionen aus dem beschädigten Le-

ben, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. (1977): Kritik, in: Theodor W. Adorno, Gesammelte Schriften,

Bd. 10(2), Suhrkamp: Frankfurt a.M., 785–793.

Beauvoir, Simone de (1972): Sie kam und blieb, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Beauvoir, Simone de (1992): Das andereGeschlecht,Reinbek beiHamburg: Rowohlt.

Benjamin, Jessica (2002): Der Schatten des Anderen. Intersubjektivität – Gender –

Psychoanalyse, Frankfurt a.M./Basel: Stromfeld/Nexus.

König, Tomke/Erhart,Walter (2023): Das Ich in der Geschlechterforschung. Zur Be-

deutung von Erfahrung und Erleben für die Kritik der Geschlechterordnung.

Soziologische und literaturwissenschaftliche Perspektiven, in: Internationales

Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur 48(2), 356–378.

Maihofer, Andrea (1995): Geschlecht als Existenzweise, Frankfurt a.M.: Ulrike Hel-

mer.

Maihofer, Andrea (2014): Hegemoniale Selbstaffirmierung und Veranderung, in:

Karin Hostettler/Sophie Vögele (Hg.), Diesseits der imperialen Geschlechter-

ordnung: (Post-)koloniale Reflexionen über den Westen, Bielefeld: transcript,

305–318.

Moi, Toril (1996): Simone de Beauvoir. Die Psychographie einer Intellektuellen,

Frankfurt a.M.: Fischer.

Moi, Toril (2024): Simone de Beauvoirs Grammatik des Andersseins, in: Vera Kal-

lenberg/Tomke König/Walter Erhart (Hg.): Geschlecht als Erfahrung.Theorien,

Empirie, politische Praxis, Bielefeld: transcript, 43–60.

Moser, Susanne (2010): Die Frauen: Opfer der Dialektik. Das Thema der Aner-

kennung bei Simone de Beauvoir, in: Mechthild Jansen/Ingeborg Nordmann/

Angelika Röming (Hg.), Man wird nicht als Frau geboren, Polis 52, Wiesbaden:

HLZ, 52–71.

Said, Edward (2010): Orientalismus, Frankfurt a.M.: Fischer.

Sartre, Jean Paul (1969): Ist der Existenzialismus ein Humanismus?, in: Jean Paul

Satre. Drei Essays, Frankfurt a.M./Berlin/Wien: Ullstein, 7–51.

Simons, Margaret A./Benjamin, Jessica/Beauvoir, Simone de (1979): Simone de Be-

auvoir. An Interview, in: Feminist Studies 5(2), 330–345.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005 - am 14.02.2026, 06:41:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

