Kommentar: Probleme der Anerkennung
von Andersheit und Differenz

Andrea Maihofer

1. Ein paar einleitende Bemerkungen

Einen Kommentar zu Toril Mois Beitrag zu Simone de Beauvoirs Grammatik des Anders-
seins (2024) zu schreiben, war fiir mich eine Herausforderung, von der ich zunichst
nicht so recht wusste, ob ich sie annehmen sollte. Mit genauerer Lektiire des Textes
von Moi konnte ich diese Aufgabe jedoch zunehmend als eine Art Chance verstehen
zu einer Anniherung an eine Begrifflichkeit bzw. Problemstellung, mit der ich bis-
lang nicht so recht etwas anzufangen wusste: dem Problem des Anderen und der
Andersheit. Auch jetzt, wo ich zu schreiben beginne, weif3 ich noch nicht, wie sinn-
voll ich diese Begrifflichkeiten fiir meine eigenen Uberlegungen finde. Doch meine
Hoffnung ist, dass mir ein genauerer Blick auf Mois, wie ich finde, sehr gelungene
Relektiire von Beauvoirs Verstindnis des Anderen/der Andersheit, dabei hilft, der
Frage nachzugehen, die mich immer wieder beschiftigt hat: Welchen Unterschied
macht es, wenn ich, wie ich es tue, bislang eher von anderen Menschen statt von Ande-
ren spreche bzw. von Verschiedenheit/Differenz statt von Andersheit? Erfasse ich damit
unterschiedliche Problemlagen oder geht es — genau besehen — um dasselbe nur in
unterschiedlichen Begrifflichkeiten? Und wire ein Einlassen auf diese Begriffe eine
produktive Erweiterung meiner eigenen Uberlegungen zum Problem einer positi-
ven nicht-hierarchisierenden Anerkennung von Differenz? Kurzum: Diesen Kom-
mentar zu schreiben ist so etwas wie ein Abenteuer, von dem ich nicht weif$, zu wel-
cher Einsicht mich das fithren wird.

Bevor ich auf Mois Relektiire von Beauvoirs Verstindnis von Andersheit genau-
er eingehe, mochte ich einige Bemerkungen zu meinem Verstindnis des Existen-
zialismus machen in der Hoffnung, dass auf diese Weise — auch mir selbst — etwas
verstindlicher wird, warum mir das Potential des Begriffs des Anderen bislang eher
entgangen ist.

- am 14.02.2028, 06:41:56.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Differenz - Alteritat - Otherness

2. Existenzialismus als theoretisches und politisches Verstandnis
menschlicher Existenz

Mein Verstindnis des Existenzialismus ist zunichst zutiefst personlich geprigt.
Stellt der Existenzialismus fiir mich doch gleichsam den Einstieg in mein intellek-
tuelles Denken in einer Lebensphase dar, in der ich sehr existenziell mit der Abwehr
der gesellschaftlichen Zumutung beschiftigt war, an die Existenz eines Gottes glau-
ben zu sollen, den es nicht gibt, sowie in eine Welt hineingeboren zu sein, die ich
selbst nicht gewihlt hatte. Weder hatte ich gewihlt, eine Frau sein zu miissen, noch
dies zudem in einer kapitalistischen cisheteropatriarchalen Gesellschaft. Damit
auf das engste verbunden war mein Lebensgefiihl bestimmt von der Sehnsucht,
Ich-selber-sein-zu-kénnen, ein fiir den Existenzialismus zentrales Element. Wenig
verwunderlich also, dass meine eigene intellektuelle Geschichte mit der Lektiire
von Sartre begann und damit — zumindest zu Beginn — entscheidend vom Exis-
tenzialismus geprigt war. So war eines der ersten Biicher, die ich mir bei meinem
Vater ausgeliehen und ein paar Jahre spiter selbst gekauft habe, die Drei Essays von
Sartre. Dabei war fiir mich jedoch nicht, die Figur des Anderen zentral, vielmehr die
des Sich-selber-sein-kinnens oder wie es Sartre formuliert, »sich selber zu wollen,
was nach ihm auf das Engste mit dem Begriff der Freiheit verbunden ist (Sartre
1969:31). Im Zentrum stand fiir mich daher zunichst das politische Engagement fir
eine Gesellschaft, die die Freiheit sich-selbst-zu-sein, mir, aber auch allen anderen
Menschen ermdéglicht.

Diese Rebellion gegen die Zumutung des Zwangs zur Anpassung an die herr-
schenden gesellschaftlichen Normen und deren bigotter Moral, also an das allge-
meine Man, war zu Beginn — schon vom Alter her - sicherlich stark pubertir oder
»melodramatisch«, um eine sehr treffende Formulierung von Moi bezogen auf den
Existenzialismus als »einer melodramatischen Philosophie« aufzunehmen (Moi
1996: 142). Zugleich aber war sie eine zutiefst existentielle Erfahrung, die fiir mich
gleichsam den Kern des Existenzialismus als Denk-, Gefithls- und Handlungsweise
ausgemacht hat. Diese Sehnsucht, aber auch Forderung nach der Freiheit, sich-
selbst-zu-sein, impliziert zum einen eine grundlegende Kritik an den herrschenden
gesellschaftlichen Normen einschliefilich ihres Anspruchs als Maf3stab fiir alle
gleichermafien zu gelten und damit zugleich den Ausschluss aller zu rechtfertigen,
die diesem Maf3stab nicht entsprechen bzw. nicht entsprechen wollen. In diesem
Sinne impliziert das Insistieren darauf, sich-selbst-zu-sein, zum anderen die For-
derung nach einer positiven nicht-hierarchisierenden Anerkennung von Differenz bzw. von
Verschiedenheit.

Ein weiteres Problem, das mich auch damals schon beschiftigte, und das mit
letzterem eng zusammenhingt, war Sartres These, die er im Anschluss an Dosto-
jewskis Uberlegung: »Wenn Gott nicht existierte, so wire alles erlaubt!« formu-
liert (Sartre 1969:16). Genau diese Uberlegung ist, so Sartre, »der Ausgangspunkt des

- am 14.02.2028, 06:41:56.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz

Existentialismus« (ebd.). Und er bekriftigt: »In der Tat, alles ist erlaubt, wenn Gott
nicht existiert« (ebd.). Zugleich bedeutet dies jedoch auch, dass jeder Mensch nicht
nur fir das eigene Handeln verantwortlich ist, sondern auch, dass es fiir das eigene
Handeln »keine Entschuldigungen« gibt (ebd.), da es nicht mehr méglich ist, sich
zur Rechtfertigung des eigenen Handelns auf ein vorgingiges menschliches Wesen
zu berufen. Denn, so Sartre weiter, »wenn Gott nicht existiert«, gibt »es mindestens
ein Wesenc, nimlich den Menschen, »bei dem die Existenz der Essenz vorausgeht,
ein Wesen, das existiert, bevor es durch irgendeinen Begriff definiert werden kann«
(ebd.:11). Diese grundlegende Zuriickweisung eines vorgingigen menschlichen We-
sens bedeutet zudem, dass jedes individuelle Handeln eines Menschen nicht nur
bestimmt, was diesen individuellen Menschen ausmacht, sondern auch das Mensch-
sein als solches. Oder in Sartres Worten: »indem ich mich wihle, wihle ich den Men-
schen« (ebd.: 13) und ich binde damit in meinem Handeln »die ganze Menschheit«
(ebd.:12). Im Rahmen des Existenzialismus kann ich also mein eigenes Handeln we-
der mit dem Rekurs auf ein vorgingiges menschliches Wesen noch durch Berufung
auf die herrschenden Normen rechtfertigen. Zudem bedeutet dies jedoch auch -
um es bezogen auf das Problem der Erfahrung zu formulieren —, dass die Existenz
der Erfahrung vorausgeht, oder anders ausgedriickt: Das Spektrum und die Art und
Weise moglicher Erfahrung ist durch die historisch und gesellschaftlich kulturell
hegemoniale Existenzweise bestimmt, wenn auch nie in Ginze und nicht absolut.

Spitestens hier wird deutlich: Es ist ein Missverstindnis, den Existenzialismus
und schon gar den Anspruch des Sich-Selbst-sein-kénnens individualistisch oder
gar solipsistisch zu verstehen. Im Gegentelil, jede*r Einzelne muss im eigenen Han-
deln stets alle anderen sowie eine mogliche Verallgemeinerung des eigenen Han-
delns im Blick haben. Mehr noch, jede*r trigt im eigenen Handeln eine grof3e Ver-
antwortung: es bestimmt, was die Menschheit ausmacht.

Des Weiteren zeigt sich damit — und das ist fir den hiesigen Kontext bedeut-
sam —, dass im Existenzialismus die Beziehung zum Anderen oder genauer, zu den
Anderen als grundlegend und existentiell gedacht wird. So »wihlt« nach Sartre »der
Menschc sich selbst stets »in Beziehung auf die anderen« sowie »im Angesicht der
anderen« (Sartre 1969: 31). Schliefilich leben wir alle stets innerhalb von Beziehun-
gen und hingen von anderen Menschen ab, ob wir das nun wahrhaben wollen oder
nicht. Konkret bedeutet dies, dass unsere Freiheit »ganz und gar von der Freiheit
der anderen abhingt« und »die Freiheit der anderen von der unseren« (ebd.: 32). Ich
bin daher »verpflichtet, gleichzeitig mit meiner Freiheit die der anderen zu wollen«
(ebd.).

Kurzum: Fiir mich war von Beginn an die Idee der Freiheit gegeniiber den herr-
schenden gesellschaftlichen Normen, also die Sehnsucht, sich-selbst-zu-sein, zen-
tral — und zwar fiir mich selbst sowie fiir Andere. Und dabei ging und geht es mir
um die normative Forderung nach einer positiven nicht-hierarchisierenden Aner-

- am 14.02.2028, 06:41:56.

65


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Differenz - Alteritat - Otherness

kennung der Differenz fiir alle Menschen. Denn deren Existenz ist unabdingbare
Bedingung der Moglichkeit meiner eigenen Existenz und vice versa.

Das aber bedeutet: In meinem Verstindnis des Existenzialismus spielte nicht
die Figur des Anderen bzw. der Andersheit eine zentrale Rolle, vielmehr die Idee der
Differenz, mit der es auf produktiv anerkennende Weise umzugehen gilt. Das be-
deutetjedoch auch — wie mir nun klar wird -, dass sich fiir mich das Problem der Be-
drohung durch die Existenz eines »andersartigen Anderen«, wie Jessica Benjamin es
im Anschluss an Beauvoir formuliert, nicht per se durch die Existenz Anderer stellt,
vielmehr nur dann, wenn sie sich als Vertretung oder Personifizierung herrschender
gesellschaftlicher Normen gerieren (Benjamin 2002: 17). Ich ging weder davon aus,
wie es Benjamin dem Existenzialismus im Anschluss an Beauvoir zuschreibt, dass
inihm per se jede*r »andersartige Andere die Identitit des Selbst oder Ich bedroht,
weil jedes Selbst bzw. jedes Ich stets einen »Ausschliefilichkeitsanspruch erhebt und
alles an sich angleichen will« (ebd.). Ich denke, es besteht ein grofier Unterschied, ob
ich von allen erwarte, dass sie mir gleich sein sollen und ich sie daher an mich »an-
gleichen will« (ebd.); oder ob ich auf der Anerkennung meiner Selbst insistiere und
dies allen anderen ebenso zusteht. In diesem Sinne ging und geht es mir nach wie
vor um die Forderung nach einer positiven nicht-hierarchisierenden Anerkennung
der Differenz eines jeden Menschen. Dass ich ein anderes Verstindnis des Existen-
zialismus hatte und habe, hat sicherlich auch damit zu tun, dass es zu Beginn durch
Sartre und nicht durch Beauvoir geprigt wurde. Ist doch das Problem des Anderen
genuin ein Problem von Beauvoir und nicht von Sartre, wie sie selbst in einem In-
terview mit Jessica Benjamin betont: »Ja [...] Aber das Problem des Bewusstseins des
Anderen war mein eigenes« (ebd.: 9).

Ich vermute, hierin liegt auch der Grund, warum ich die Bedeutung des Zitats
von Hegel »Ebenso muss jedes Bewusstsein auf den Tod des anderen gehen«, das Be-
auvoir ihrem Roman Sie kam und blieb (1972) voranstellt, anders verstehe als Moi, die
hier eine dhnliche Auffassung vertritt wie Benjamin (2002: 9). So »lenkt« nach Moi
Beauvoir mit diesem Hegelzitat »unsere Aufmerksambkeit auf die in der existenzia-
listischen Philosophie unverschnliche Feindschaft zwischen dem Bewusstsein und
dem Anderen« (Moi 1996: 153). Doch, wie gesagt, Beauvoir formuliert hier keines-
wegs ein fiir den Existenzialismus, sondern ein fiir sie selbst zu dieser Zeit zentrales
Problem, das sie in diesem Roman bearbeiten mochte. Denn nach ihr neigen ja in
der Tat die Menschen dazu, im Anderen eine Bedrohung zu sehen, eine Bedrohung,
die, wie sie zeigt, bis zum Wunsch gehen kann, den Anderen zu téten - oder, um
es etwas harmloser zu formulieren, sie aus dem eigenen Leben zu streichen. Auch
scheint Beauvoir in dieser Zeit noch zu schwanken, ob dies ein lediglich existenzi-
elles oder nicht doch ein essentielles, also konstitutiv mit dem menschlichen Wesen
verbundenes Problem ist. Insgesamt aber ging es ihr meiner Meinung nach in ih-
rem Roman genau darum, die Gefahr aufzuzeigen, die in diesem Verstindnis des
Anderen als einem grundlegend bedrohlichen Anderen liegt, eine Haltung, die, wie

- am 14.02.2028, 06:41:56.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz

in diesem Fall gar mit einer Ermordung des/der Anderen endet. So heif3t es auch
am Schluss des Romans: »Niemand konnte sie verurteilen oder ihr vergeben. Thre
Tat gehorte nur ihr>Ich will es<. Thr Wille vollzog sich in diesem Augenblick, nichts
trennte sie mehr von sich selbst. Sie hatte endlich gewihlt. Sie hatte sich gewihlt.«
(Beauvoir 1972: 553) Ihr »Wille« geschehe. In fast gottlicher Allmacht entscheidet sich
Frangoise fir sich selbst, was den Tod der Anderen bedeutet! Deutlicher ldsst sich
die verhingnisvolle Problematik dieser Haltung zum Anderen kaum zeigen. Aber
genau deshalb auch gilt es nach Beauvoir schon hier, ein anderes Verhiltnis gegen-
iiber dem Anderen zu entwickeln: eine Haltung, die den Anderen nicht mehr per se
als Bedrohung empfindet, eine Haltung, wie sie Beauvoir, wie Moi zeigt, dann auch
spater in der Tat explizit entwickelt.

Moglicherweise hingt diese unterschiedliche Lesart des Anliegens des Romans
aber noch mit einer weiteren Differenz im Verstindnis des Existenzialismus zusam-
men. So betont Moi kurz vor den obigen Uberlegungen:

Obwohl es also fiir den Existenzialisten keinen Kanon gegebener Normen gibt,
kann kein Zweifel daran bestehen, dass der Existenzialismus tatsachlich ein weit-
gehend dualistisches moralisches System ist, das tiber der Kluft zwischen positi-
ven Werten Freiheit, Authentizitit, Transzendenz, Aufrichtigkeit und den negati-
ven Werten Leugnung der Freiheit, Inauthentizitdt, Immanenz, Unaufrichtigkeit
aufgebaut ist. (Moi 1996: 151-152)

In der Tat insistieren sowohl Sartre als auch Beauvoir auf dieser Art von Normen.
Doch zweifellos gehen beide dabei nicht von vorab »gegebenen Normenc« (ebd.) aus.
Weder sind Normen nach ihnen, wie schon angesprochen, in Gott noch im Wesen
des Menschen begriindet. Was jedoch nicht bedeutet, dass es fiir sie nicht jeweils
herrschende Normen gibt, auf die sich normativ beziehen lisst bzw. bezogen wer-
den sollte - so z.B. auf Verfassungsnormen oder die Menschenrechte oder eben die
oben genannten Normen. Da all diese Normen fiir sie jedoch weder in einer Existenz
Gottes noch in einem Wesen des Menschen begriindet, vielmehr gesellschaftlich
kulturelle Normen sind, ist ihre jeweilige normative Giiltigkeit stets gesellschaftlich
umkimpft und sie besitzen nur dann und so lange Giiltigkeit, wie sie faktisch ge-
sellschaftlich gelebt werden. Entsprechend war es in der Tat Sartres wie Beauvoirs
Hoffnung, dass sich die normative Haltung des Existenzialismus durch das konkre-
te alltdgliche Handeln der Menschen als gesellschaftlich giiltige Normen etablieren
wiirde. Fiir sie ist es daher kein Widerspruch gesellschaftlich und politisch aufihren
Normen zu insistieren, wie es Moi hier nahezulegen scheint.

Kurzum: Wie sich zeigt, hatte fiir mich bislang der Begriff des Anderen keine zen-
trale theoretische oder politische Bedeutung, vielmehr der der Differenz. Allerdings
spielt der Begriffdes Anderen fiir mich inzwischen in einem anderen Zusammenhang
eine bedeutsame Rolle: nimlich im Kontext des fiir westliche biirgerlich kapitalis-

- am 14.02.2028, 06:41:56.

67


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Differenz - Alteritat - Otherness

tische Gesellschaften konstitutiven Problems von Selbstaffirmierung und Verand-
erung (Maihofer 2014). Eine Begrifflichkeit, die ich im Ubrigen unter anderem im
Anschluss an Beauvoir entwickelt habe. Ich komme hierauf spiter nochmals zuriick.
Vor diesem Hintergrund bin ich gespannt, was geschieht, wenn ich mir nun im Fol-
genden im Rahmen von Mois Relektiire von Simone de Beauvoirs Grammatik des An-
dersseins den Begriff des Anderen bzw. der Andersheit nochmals genauer anschaue.

3. Toril Mois Rekonstruktion von Simone de Beauvoirs Grammatik
des Andersseins

Der Fokus von Toril Mois Rekonstruktion einer »Grammatik des Andersseins« liegt
auf Simone de Beauvoirs erstem Roman Sie kam und blieb, geschrieben in der Zeit von
1937-1941 und 1943. Auf der Grundlage dieses Romans entwickelt Moi eine, wie sie
es nennt, »Grammatik des Andersseinsc, in der sie drei bzw. vier unterschiedliche,
wenn auch teilweise eng zusammenhingende Konzepte der Andersheit bei Beau-
voir herausarbeitet. »Konkrete, gelebte Erfahrung« ist fiir Beauvoir, so Mois zentra-
le Ausgangsthese, »der Ausgangspunkt aller Untersuchungen des Andersseins« (Moi
2024: 43).

Dieser Zugang Beauvoirs ist fiir Moi vor allem deshalb bedeutsam, verweist er
doch darauf, »dass Beauvoir die Anschauung ablehnt, Philosophie wire eine rein
spekulative Unternehmung« (ebd.: 44); im Gegenteil, sie hat zutiefst mit dem Leben
zutun. Zudem impliziert nach ihr dieses Verstindnis des Romans im Sinne Camus,
dass die »grofRen Romanciers [...] philosophische Romanciers« sind (ebd.: 46). Wo-
bei die »Aufgabe der Philosophie wie auch der Literatur« nicht sei, »Erklirungen
und Losungen< zu formulieren, sondern >Erfahrungen und Beschreibungen«« (ebd.:
46—47). In diesem Sinne versteht sich nach Moi Beauvoirs erster Roman Sie kam und
blieb als eben eine solche Form, durch ihre Geschichte und deren Figuren und Cha-
raktere hindurch philosophisch zu denken. Oder, wie es Moi in Beauvoirs eigenen
Worten betont: »durch seine Freuden, seine Leiden, seine Resignation, seine Re-
volten, seine Angste und seine Hoffnungen, realisiert jeder Mensch eine metaphy-
sische Situation, die ihn viel wesentlicher bestimmt als jede seiner psychologischen
Fihigkeiten« (ebd.: 48).

Das heifdt, nach Beauvoir gibt es im Leben eines Menschen Situationen und Er-
fahrungen, die in sich so unbegreiflich und zugleich so existenziell sind, dass sie
einen Menschen mehr in dem bestimmen, was er ist und tut, als seine psychischen
Dispositionen - Situationen also, die in ihrerletztlichen Unbegreiflichkeit und eige-
nen Dynamik zu existenziellen Entscheidungen fithren, die nicht mehr einfach aus
der Person selbst zu erkliren sind. Und genau in eine solche Situation gerit Fran-
goise in Beauvoirs Roman Sie kam und blieb.

- am 14.02.2028, 06:41:56.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz

Auf der Grundlage dieses Romans arbeitet Moi auf eine meiner Ansicht nach
sehr gelungene Weise drei bzw. vier Varianten von Anderssein heraus: 1. »Das me-
taphysische Grauen des Anderen in L'Invité« (ebd.: 49); 2. »Besondere Andere: Pyrrhus
und Cineas und Das Blut der Anderen« (ebd.: 53); sowie 3. und 4. »Das andere Geschlecht:
Absolutes Anderssein versus wechselseitiges Anderssein« oder einfach »Wechselsei-
tigkeit« (ebd.: 56).

3.1 »Das metaphysische Grauen des Anderen in L'Invitée«

Die Erfahrung des Anderen als »das metaphysische Grauen des Anderen« (ebd.: 49)
entwickelt Moi vor allem aus der Perspektive von Frangoise. Hierbei geht es insbe-
sondere um eine Szene, in der sich Xaviére absichtlich mit einer Zigarette verbrennt
und dabei »wie eine in Trance versenkte Hysterikerin« (ebd.) beschrieben wird, wah-
rend Frangoise ihr mit wachsendem Grauen zuschaut. Xaviére wird fir Frangoise in
dieser Situation durch ihr Handeln zur Erfahrung eines »metaphysischen Anders-
seins«, eines Andersseins jenseits jeglichen Beschreibens und Begreifens (ebd.: 50).
Xaviére ist nicht mehr eine bestimmte, konkrete Person, vielmehr »die pure [...] Pri-
senz des Anderen« (ebd.:), von Frangoise beschrieben in einer grotesk anmutenden
Bildersprache von Furcht und Horror.

Im Verlaufe dieser Erfahrung verliert Frangoise, so Moi, nach und nach ihr Ver-
haltnis zu sich selbst. Sieldst sich gleichsam aufin ihrem gebannten Blick auf die an-
dere: »Sie ist nichts mehr und Xaviére ist alles« (ebd.: 51). »Ihre Selbstwahrnehmung
als Subjekt wird durch ihre hypnotische Unterwerfung unter Xaviéres bedrohliches
Andersseins vollig zerstort« (ebd.). In dieser grundlegend feindseligen Gegenwart
des/der Anderen, konfrontiert mit einem absolut fremden Bewusstsein erlebt Fran-
coise die existentielle Erfahrung ihrer totalen Negation: »Xaviéres Anwesenheit be-
schwort zunehmend Vorstellungen von sexueller Bedrohung, Erstickung, Klaustro-
phobie, Tod und die Angst herauf, verschluckt, verschlungen, vergiftet, festgehal-
ten, gewiirgt oder erwiirgt zu werden« (ebd.: 50).

Das ganze Geschehen ist in seiner Brutalitit surreal, unertriglich und im wahrs-
ten Sinne des Wortes eine metaphysische Erfahrung des Andersseins des Anderen,
voller Angst und Grauen, die Existenz der Anderen genaugenommen der reine Ter-
ror. Und wie Moi eindriicklich in selbst wieder eigentiimlich schnellem Tempo er-
zdhlt, liegt in dieser Szene bereits der logische Schluss des Romans: die Ermordung
Xavieres. Letztlich gibt es, so scheint es, fiir Frangoise keine andere Losung, sich von
dieser vollig surrealen Okkupation des eigenen Selbst durch die Andere zu befreien.

Doch was geschieht hier eigentlich? Durch diesen Akt des sich bewusst 6ffent-
lichen Verbrennens ihrer Hand und die lustvolle Ektase, in die der Akt Xaviére ver-
setzt, wird diese fir Frangoise zu einer feindlichen und furchterregenden Ande-
ren, eben zur Prisenz eines »metaphysischen Andersseins« (ebd.: 50). Und wie Moi
mit Beauvoirs Worten betont, geschieht dabei vor allem zweierlei: zum einen setzt

- am 14.02.2028, 06:41:56.

69


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Differenz - Alteritat - Otherness

sich Xaviére mit dieser Handlung erstmals als eigenstindiges souverines Subjekt,
wihrend Frangoise »sich vollkommen aufzulésen droht« (ebd.: 50-51). Zum anderen
wird Frangoise durch diesen Akt des Selbsthasses der Anderen die rasende Eifer-
sucht und der vehemente Hass, den Xaviére fiir sie empfindet, und damit das ganze
Ausmaf} ihres eigenen Verrates an Xaviére bewusst. Mehr noch, Frangoise erkennt
in aller Deutlichkeit, dass hier in Xaviére ein unwiderrufliches Urteil existiert, und—
um es in Beauvoirs eigenen Worten zu formulieren — »frei, absolut, unerschiitterlich
ein fremdes Bewusstsein sein Haupt [...] erhob« (Beauvoir 1972: 400). Das ilbermich-
tige Grauen, das Frangoise erfasst, iibersteigt in seiner Intensitit jegliche bisherige
Erfahrung und bedroht damit das Subjekt in seiner gesamten Existenz, eine Bedro-
hung, von der sich Frangoise ihrem Gefithl nach nur mehr durch die Vernichtung der
Anderen befreien kann. Nur so kann sie ihre eigene Subjektivitit wiedergewinnen.

Lange hat Frangoise, wie auch Moi betont, die direkte Konfrontation mit Xaviére
vermieden (Moi 2024: 52). Wobei es im Roman viele Situationen gibt, in denen deut-
lich wird, dass sich Xaviére ihrerseits auch jeglichem Versuch von Frangoise, sie zu
einer Aussprache zu bewegen, entzieht. Zudem fithrt, wie gesagt, die ganze Situa-
tion dazu, dass Frangoise selbst ihre Eigenstindigkeit in diesem Konflikt verliert.
So ist fir Frangoise nicht nur die obige Situation des 6ffentlichen Verbrennens der
Hand selbst der schiere Horror. Auch der Verlust der eigenen Souverinitit sowie
das komplette Entziehen von Xaviére stellen eine grundsitzliche existentielle Be-
drohung dar. Die Ermordung Xaviéres scheint deshalb fiir Frangoise in der Tat die
einzige Moglichkeit, ihre Souverinitit wiederzugewinnen. Wie Moi mit Beauvoirs
eigenen Worten betont, war der Mord der »ultimative Akt der Vernichtung des An-
deren eine Erfahrung der >Abtrennung« (ebd.: 51), »eine Erfahrung von sich selbst
als abgetrennter und endlicher Existenz« (ebd.). Wahrend zu Beginn des Romans
Frangoise und Pierre darauf insistieren, »eins zu sein« (ebd.).

Zudem ist es nicht nur das Wissen ihrer eigenen Schuld, die die Andere sie stin-
dig erneut spitren lisst, was Frangoise nicht linger ertragen kann, sondern auch ih-
re eigene Eifersucht auf Xaviére. Schlief3lich hatte diese wiederum eine Affire mit
Pierre. Mit Claude zu schlafen war daher nicht nur Verrat, sondern auch Rache, was
ihre eigene Schuld umso gréfRer macht und die Verurteilung durch Xaviére umso
schwerwiegender.' Das Grauen, das Frangoise in der Anwesenheit der Anderen er-
fasst, dieser schiere Horror, »mit einem anderen Bewusstsein konfrontiert zu sein,
wie es Jessica Benjamin (2002:9) in einem Interview mit Beauvoir formuliert, kann
daher letztlich nur durch den Tod der Anderen ein Ende haben. Entsprechend be-
nennt Moi diese Erfahrung zwischen Frangoise und Xaviére treffend als monstros
und surreal, eben als metaphysische Erfahrung des Anderen. Beauvoir macht hier ein-
driicklich deutlich, wie sehr das Verhiltnis zum anderen in der Tat im Sinne Hegels

1 Soist der Wunsch, aus Eifersucht einen Mord zu begehen, in diesem Roman zumindest noch
ein weiteres Mal préasent.

- am 14.02.2028, 06:41:56.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz

als grundsitzlich bedrohlich erfahren wird bzw. werden kann und daher auf den Tod
des/der Anderen zielt.

Und gerade in diesem romanhaften Durchspielen dieser letztlich tédlichen, al-
lemal duferst problematischen Logik in diesem Verstindnis vom Anderen zeigt Be-
auvoir meiner Meinung nach die unumgingliche Notwendigkeit, ein grundsitzlich
anderes Verstindnis und damit auch anderes Verhiltnis zum Anderen zu entwi-
ckeln. Und genau diese Entwicklung bei Beauvoir zeigt Moi nun in ihrem zweiten
Verstindnis des Anderen: dem »Besonderen Andere[n]« (Moi 2024: 53). Allerdings
scheint Moi diesen Schritt nicht als logische Konsequenz zu verstehen, die in die-
sem Roman schon angelegt ist, vielmehr als eine davon unabhingige spitere Ent-
wicklung. Ich denke, es geht um beides.

3.2 »Besondere Andere: Pyrrhus und Cineas und Das Blut der Anderen«

Nach Moi dndert sich mit dem Zweiten Weltkrieg und der Besetzung Frankreichs
die Perspektive von Beauvoir, die sich nun »von der Metaphysik ab- und [...] der Ge-
schichte und Politik« zuwendet (ebd.: 53). Entsprechend »geht es« jetzt »nicht mehr
um die Frage >Wie kann es Andere geben?«, als vielmehr »darum: >Wie kann ich mit
Anderen zusammenleben?« (ebd.). Das heifdt, die Existenz der Anderen wird nun
als unerlissliche Bedingung der eigenen Existenz erkannt: »Wir brauchen die An-
deren, damit unsere Existenz begriindet und notwendig wird« (ebd.). Vertieft wird
diese Einsicht nach Moi durch die Erfahrung im Widerstand gegen die deutsche Be-
satzung, in der die Abhingigkeit von der Existenz der Anderen und deren Handeln
eine bestimmende existenzielle Erfahrung fiir Beauvoir wird.

Wie eingangs gezeigt, findet sich dieses Verstindnis des Anderen auch bei Sart-
re in seinem Essay Ist der Existenzialismus ein Humanismus? von 1946. Dieses versteht
sich allerdings nicht als Korrektur, vielmehr als Darstellung zentraler Thesen des
Existenzialismus, die ihm aufgrund verschiedener Kritiken am Existenzialismus als
notwendig erschien (Sartre 1969[1946]: 7). Entsprechend wiirde ich auch bei Beau-
voir eher von einer weiteren Explizierung ihres Verstindnisses des Anderen spre-
chen, die sich, wie angesprochen, bereits als Konsequenz in ihrem Roman Sie kam
und blieb zeigt. Den Anderen grundsitzlich vor allem als bedrohlichen Anderen, oder als
metaphysischen Anderen wahrzunehmen, erweist sich zunehmend als unzureichend.
Allerdings betont Beauvoir selbst, dass Sartre bereits vor ihr die Problematik des zu-
nichst stark individualistisch geprigten Existenzialismus erkannt und in seinem
Denken umgesetzt hat (Moser 2010: 57—-58).

Eng damit verbunden werden jetzt Moi zufolge bei Beauvoir die Anderen zu
»konkreten [..] oder eben besonderen Anderen« (Moi 2024: 53), zu historisch und
gesellschaftlich kulturell situierten Personen bzw. Subjekten. Denn nur, wenn ich
die Anderen und deren Ziele und Ansichten kenne, kann ich wissen, ob gemeinsa-
mes Handeln méglich ist oder nicht. Zudem »existieren (sie) fir mich nur, wenn

- am 14.02.2028, 06:41:56.

n


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Differenz - Alteritat - Otherness

ich eine Beziehung zu ihnen aufgebaut habe oder, wenn ich sie zu meinen Nachbarn
gemacht habe; sie existieren als Verbiindete oder Feinde, je nachdem, ob meine Pro-
jekte mit ihren tibereinstimmen oder nicht«, so Beauvoir (ebd.: 54). Das heifit, eine
Bindung zu Menschen herzustellen, bedeutet, »mit Menschen zusammenzuarbei-
ten oder gegen sie zu kimpfen, sie zu lieben oder zu hassen - kurz gesagt, sich auf
sie einzulassen als konkrete und besondere Andere« (ebd.). Nach Moi ist es genau
das, was Frangoise in Sie kam und blieb nicht kann (ebd.), genauer, wiirde ich sagen,
im Verhaltnis zu Xaviére nicht kann.

Zugleich ist dieses Verstindnis des Anderen nach Moi mit ethischen Implikatio-
nen und historischen und gesellschaftlichen Uberlegungen verbunden (ebd.). Moi
hebt hier ein Beispiel aus dem Roman Das Blut der Anderen bzw. dem Essay Pyrrhus
und Cineas hervor: ein Junge, der aus Trauer iiber »den Tod des Babys des Pfortners«
weinend nicht essen kann, wird vom Vater autoritir dazu gezwungen (ebd.: 54-55).
Fiir Moi ein eindriickliches Beispiel fir die Schwierigkeit, anderen die eigene Er-
fahrung mitzuteilen; mehr noch, hier wird nach ihr deutlich, dass wir nicht wihlen
kénnen, um was wir uns sorgen. Im Gegenteil: »Wir finden uns in Sorge fiir andere«
(ebd.: 55) — eine Formulierung, die ich sehr treffend und zugleich berithrend finde.
Zudem wird jetzt uniibersehbar, dass wir »andere Menschen in der Welt« »brau-
chen, die uns gleich und ebenbiirtig sind. Und gerade deshalb, so Moi, muss ich
mich »fiir ihre konkreten Freiheiten einsetzen« (ebd.: 56). Nur so sind wechselseitige
Beziehungen zueinander moglich. Dieses »Konzept des Andersseins« bei Beauvoir
mochte Moi nun »nicht als >besonders< oder partikulir [...], sondern als >gew6hn-
lich«bezeichnen« (ebd.). Hier treffen sich die Reaktionen verschiedener Personen: sie
reagieren gleich.

Des Weiteren wird nun bei Beauvoir, so Moi, deutlich, dass wir, weil wir als Men-
schen historisch und gesellschaftlich kulturell verschieden sind, auch immer wie-
der »auf dieselben oder auf dhnliche Situationen unterschiedlich reagieren« (ebd.).
Dies bezeichnet Moi als das »partikulire« »Anderssein« (ebd.). Das heisst: Moi un-
terscheidet innerhalb des »partikuliren Andersseins« (ebd.) @hnliche von unterschied-
lichen Reaktionen auf die gleiche Situation. Mal reagieren wir wie alle anderen, also
»gewdhnlich«; mal jedoch verschieden, also »besonders« (ebd.). Entsprechend fiihlt
sich die Andersheit des Anderen jeweils auch unterschiedlich an.

3.3 »Das andere Geschlecht: Absolutes Anderssein versus
wechselseitiges Anderssein«

In ihrem dritten Schritt unterscheidet Toril Moi nun auf der Grundlage von Beau-
voirs Ausfithrungen in Das andere Geschlecht zwischen einem »absoluten« und einem
»wechselseitigen Anderssein« (ebd.: 56). Ich mochte diese beiden Verstindnisse des
Andersseins als zwei unterschiedliche, also als ein drittes und viertes Verstindnis des An-
dersseins rekonstruieren.

- am 14.02.2028, 06:41:56.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz

3.3.1 Das »absolute Anderssein«

Ausgangspunkt fiir dieses Verstindnis von Andersheit ist fiir Moi Beauvoirs These
in Das andere Geschlecht: »Er ist das Subjekt, er ist das Absolute: sie ist das Ande-
re« (ebd.: 56). Nach Moi handelt es sich hierbei zunichst einmal weder, wie zuvor,
um eine »metaphysische Beschreibung« von Anderssein noch um eine Vorstellung,
wonach »Frauen besondere oder gewohnliche Andere sind« (ebd.). Jetzt geht es viel-
mehr um die grundsitzliche »Behauptung, dass eine Gruppe von Menschenc, hier
die Frauen, »von Geburt an in einer Kategorie gefangen gehalten wird, die sie als
das Andere und als zweitrangige Wesen definiert« (ebd.). In diesem Verstindnis von
Anderssein sind Frauen also von vornherein »als zweitrangige Wesen definiert, [...]
deren Existenz relativ zu der des Mannes ist« (ebd.). Soist die Frau das »Unwesentli-
che«, »das absolut Andere ohne Wechselseitigkeit« und ohne jede Chance, aus dieser
gesellschaftlichen Positionierung herauszukommen (ebd.). Eine solche Vorstellung
widersprichtjedoch nach Moi genaugenommen jeder alltiglichen Erfahrung, in der
»niemand jemals das absolute Andere« ist (ebd.: 57). Im Gegenteil, meist nehmen
wir uns, so Moi, zumindest mehr oder weniger wechselseitig »als Subjekte als auch
als Objekte« wahr (ebd.).

Hier geht es also um eine besondere Vorstellung von Anderssein: nimlich um
die Bestimmung einer Gruppe von Menschen als das »absolute Andere« (ebd.: 57).
Deshalb spricht Beauvoir auch nach Moi von einem »Mythos« (ebd.: 56) oder einer
»Ideologie« (ebd.). Wobei dieses Verstindnis von Ideologie Moi zufolge eher dem
Begriff von Ideologie in der marxistischen Tradition entspricht als dem Verstindnis
von »Macht als allumfassend« im Sinne »bestimmte[r] Lesarten von Foucault« (ebd.:
58). Das heif3t, diese »Ideologie« (ebd.: 56) eines »absoluten Andersseins« (ebd.: 56)
zwischen Minnern und Frauen ist gesellschaftlich zwar duflerst wirkmichtig, je-
doch nicht totalitir bzw. allumfassend, vielmehr briichig und lisst Widerstindig-
keit zu. Entsprechend ist auch die Vorstellung des »absoluten Andersseins« der Frau
auf grundlegende und vielfiltige Weise, so Moi weiter, »mit unseren gesellschaftli-
chen Sitten und Gebriuchen, also mit gelebter Erfahrung in ihrer ganzen Komplexi-
titverwoben. Von Anfang an werden Midchen dazu angehalten, einer patriarchalen
Norm von Weiblichkeit zu entsprechen« (ebd.: 58). Und dass, obwohl, wie Moi be-
tont, Beauvoir zugleich zeigt, dass sehr wohl auch reziproke Beziehungen zwischen
Frauen und Minnern méglich sind, es also nach ihr durchaus bei Frauen und Min-
nern Moglichkeiten der Resistenz und des Widerstandes gegeniiber dem »ideologi-
schen Gebot«gibt (ebd.). In diesem Sinne kann nach Moi bei Beauvoir »der Sexismus
niemals absolut sein« (ebd.).

Hier bin ich nun unsicher, ob ich diese These von Moi teile. Was genau heif3t
es, wenn sie betont, dass »der Sexismus« bei Beauvoir »niemals absolut sein kann«
(ebd.)? Klar ist, dass nach Beauvoir Sexismus, Rassismus und Antisemitismus — um
die drei Formen der absoluten Andersheit zu nennen, auf die sie sich selbst in Das an-
dere Geschlecht bezieht (Beauvoir 1992:10) — niemals wirklich absolut sind: weder was

- am 14.02.2028, 06:41:56.

13


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Differenz - Alteritat - Otherness

die Verhiltnisse noch die Haltungen und Praxen der Menschen in einer Gesellschaft
betrifft. Immer gibt es Briiche, Widerstinde sowie historisch verschieden stark aus-
gepragte Formen von Sexismus, Rassismus und Antisemitismus. Zugleich betont
Beauvoir jedoch: »Die Begriffe vom Ewigweiblichen, von der schwarzen Seele, vom
jiudischen Charakter abzulehnen, bedeutet ja nicht zu verneinen, dass es heute Ju-
den, Schwarze, Frauen gibt: diese Verneinung wire fiir die Betroffenen keine Be-
freiung, sondern eine Flucht ins Unauthentische« (ebd.). Beauvoir weist damit zum
einen einmal mehr essentialistische Begrifflichkeiten bezogen auf die Charakterisie-
rung bzw. Bestimmung von Andersheit/Differenz zuriick. So betont sie auch wie-
derholt, dass sich »jeder konkrete Mensch immer in einer einzigartigen Situation«
befindet (ebd.). Zum anderen sind nach ihr jedoch bestimmte Gruppen von Menschen
in sexistischen, rassistischen und antisemitischen Gesellschaften stets strukturell in
einer Position des »absoluten Andersseins« (ebd.:22), um Mois hierfiir, wieich finde,
recht treffenden Begriff aufzunehmen, oder, wie ich es bezeichne, in einer letztlich
unhintergehbaren Position der »Veranderung« (Maihofer 2014:305). Das heifdt aller-
dings nicht, dass die Formen dieser Veranderungen historisch und gesellschaftlich
kulturell nicht jeweils sehr unterschiedlich sind. Dies zu relativieren, wire in der Tat
fiir »die Betroffenen keine Befreiung« (Beauvoir 1992:10), vielmehr eine Verkennung
ihrerjeweils spezifischen strukturellen Gewalt- und Diskriminierungserfahrungen.

Zudem geht Beauvoir zwar davon aus, dass diese Dynamiken von »Selbstaffir-
mierung und Veranderung« (Maihofer 2014: 306—314) briichig werden und die ihr
zugrundeliegende gesellschaftliche Hegemonie sich verschieben kann. Das ist nach
ihr spitestens dann der Fall, wenn die veranderten Anderen »wir« zu sagen begin-
nen (Beauvoir 1992: 15), sie sich selbst also als Subjekte setzen, wie das im Rahmen
der Arbeiterbewegung, der Schwarzen Biirgerrechtsbewegung in den USA oder in
der Frauenbewegung geschehen ist. Doch grundsitzlich tiberwunden sind Sexis-
mus, Rassismus, Antisemitismus und Klassenverhiltnisse in den heutigen westli-
chen Gesellschaften nach wie vor nicht. Daher sind sie zwar »niemals absolut« (Moi
2024:58), aber doch noch immer stets vorhanden und die von ihnen strukturell Be-
troffenen sind davon nie ganzlich unberiihrt.

Auch frage ich mich, warum Moi gerade jetzt, wo es ihr um die These eines »ab-
soluten Andersseins« bei Beauvoir geht, wonach »der Mann das Eine«, »das Sub-
jekt«, »das Wesentliche« ist und »die Frau« demgegeniiber »das Andere«, »das Ob-
jekt«, »das Unwesentliche« (Beauvoir 1992: 12), nicht auf Beauvoirs Bezug auf Hegel
zuriickkommt. Denn hier, also einige Jahre spiter als in ihrem Roman Sie kam und
blieb, nimmt Beauvoir zur Erklirung dieser Veranderung von Frauen nochmals ex-
plizit auf Hegels These Bezug und betont: »Diese Phinomene blieben unverstind-
lich, wenn die menschliche Realitit ausschliefRlich ein auf Solidaritit und Freund-
schaft beruhendes Mitsein wire. Sie werden erst begreiflich, wenn man wie Hegel
im Bewusstsein selbst eine grundlegende Feindseligkeit gegeniiber jedem anderen
Bewusstsein entdeckt« (ebd.: 13).

- am 14.02.2028, 06:41:56.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz

Und sie fihrt fort: »Das Subjekt setzt sich nur, indem es sich entgegen-setzt. Es
hat den Anspruch, sich als das Wesentliche zu behaupten und das Andere als das
Unwesentliche, als Objekt zu konstituieren« (ebd.). Und dabei ist die Frau »nichts
anderes als das, was der Mann bestimmt« (ebd.: 12). Wobei es jetzt nicht um das
Verhiltnis zwischen einzelnen Individuen — wie zwischen Frangoise und Xaviére
— geht, sondern um einen Prozess, in dem eine gesellschaftliche Gruppe, hier die
Minner, iiber die Macht verfiigt, sich selbst als das Subjekt, das Wesentliche zu affir-
mieren, in dem sie zugleich die Frauen als das Objekt, das Unwesentliche verandern.
Dieser Prozess von »Selbstaffirmierung und Veranderung« (Maihofer 2014:306-314)
ist, wie sich zeigt, ein zentraler Mechanismus bei der Etablierung biirgerlicher cis-
heteropatriarchaler Herrschaft. Und einmal mehr wird deutlich, dass es Beauvoir
letztlich genau darum geht, dieses grundlegend feindliche Verhiltnis zum Anderen
zu iiberwinden. Denn nur so lasst sich dieser fiir die Etablierung minnlicher Herr-
schaft bislang zentrale Mechanismus von Selbstaffirmierung und Veranderung auf-
16sen und ein Verhaltnis gleichberechtigter Wechselseitigkeit zwischen beiden bzw.
allen Geschlechtern entwickeln.

Hier nun von allen Geschlechtern zu sprechen statt nur von Mannern und Frau-
en, scheint mir deshalb angemessen, weil Beauvoir unter anderem mit ihrer The-
se: »Nicht jeder weibliche Mensch ist also zwangsliufig eine Frau« (Beauvoir 1992:
9) eine natiirliche Bestimmung von Weiblichkeit bzw. iiberhaupt von Geschlecht-
lichkeit zurtickweist. So ist nach ihr zwar jeder »Korper« gesellschaftlich vorherr-
schenden Geschlechternormen, also »Tabus und Gesetzen unterworfen« (ebd.: 61).
Doch bestimmt »nicht die Physiologie, die Werte«, »vielmehr nehmen die biologi-
schen Gegebenheiten die Werte an, die der Existierende ihnen gibt« (ebd.). Anders
ausgedriickt: Kérperliche Unterschiede haben »an sich keine Bedeutung« (ebd.: 59).
Wir erfahren vielmehr unseren (Geschlechts-)Kérper immer schon innerhalb einer
gegebenen Geschlechterordnung, in der die jeweiligen Korperteile bestimmte Be-
deutungen erhalten und bestimmten Wertungen und Tabus unterworfen sind. In
Beauvoirs Verstindnis von Geschlecht ist also genau besehen bereits die Moglich-
keit einer Pluralisierung von Geschlecht und Sexualitit als gesellschaftliche Utopie
angedacht. Denn letztlich ist aus der Perspektive des Existenzialismus »der Mensch
[...] nichts anderes als wozu er sich macht« (Sartre 1969: 11).

Diesen Aspekt des Geschlechterverstindnisses bei Beauvoir scheint Moi jedoch
zu iibersehen und verbleibt so in ihrer Relektiire argumentativ in der Dichotomie
von cisheterosexuellen Mdnnern und Frauen. Dies zeigt sich auch, wenn sie betont,
dass es nach Beauvoir zur Uberwindung der patriarchalen Geschlechterverhiltnis-
se eines weiteren Schritts bedarf: nimlich der Entwicklung eines »wechselseitigen
Andersseins oder schlicht Wechselseitigkeit« zwischen Mdnnern und Frauen (Moi
2024: 43). Die Entwicklung eines solchen »wechselseitigen Andersseins« ist aller-
dings, so Moi, als »ein utopisches Ziel« und nicht als aktuelle Gegebenheit zu ver-
stehen (ebd.: 59).

- am 14.02.2028, 06:41:56.

75


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Differenz - Alteritat - Otherness

3.3.2 Das wechselseitige Anderssein oder einfach Wechselseitigkeit

Moi geht hier davon aus, dass die »Unterscheidung zwischen Wechselseitigkeit und
absolutem Anderssein [...] entscheidend fiir das Verstindnis« von Beauvoirs Das an-
dere Geschlecht ist (ebd.: 57). Denn nur mit der Entwicklung eines »wechselseitigen
Andersseins« wird es, so Moi, nach Beauvoir moglich sein, dass sich Frauen und
Minner wechselseitig sowohl als »Objekt als auch als Subjekt« verstehen und in die-
sem Sinne tatsichlich wechselseitig und damit gleichberechtigt einander begegnen
- und das nicht mehr nur in Ausnahmefillen bzw. in einzelnen individuellen Be-
ziehungen, sondern grundsitzlich (ebd.). Und erst dann wird die patriarchale Ge-
sellschafts- und Geschlechterordnung wirklich itberwunden sein. Das bedeutet al-
lerdings nicht, dass es nicht auch zuvor gleichberechtigte Beziehungen zwischen
den Geschlechtern gegeben hat bzw. gibt. Jedoch ist nach ihr selbst heute noch »die
Wechselseitigkeit zwischen Frauen und Minnern stindig von der Riickeroberung
durch die sexistische Ideologie bedroht« (ebd.: 59). In diesem Sinne ist die Entwick-
lung eines »wechselseitigen Andersseins« und damit eine »Welt, die von echtem Re-
spekt fiir die Freiheit des Anderen geprigt ist« (ebd.) fiir Moi, wie gesagt, »ein uto-
pisches Ziel« (ebd.). Zugleich ist dies die Grundvoraussetzung fiir die Freiheit von
Frauen und damit zentrale Voraussetzung fiir die Anerkennung der »grundlegen-
den Freiheit eines jeden von uns« (ebd.: 59).

Wobei Moi auch hier mit der »Freiheit eines jeden« letztlich explizit nur Frauen
und Minner meint. Beauvoir geht es jedoch um die Freiheit aller und sie kniipft da-
bei an die fiir den Existenzialismus zentrale Bedeutung der Freiheit an, auf die ich
bereits eingangs in einer Formulierung von Sartre hingewiesen habe. Danach ist je-
de Person in ihrer Existenz nach Sartre »verpflichtet, gleichzeitig mit meiner Frei-
heit die der anderen zu wollen, und ich kann meine Freiheit nicht zum Ziel nehmen,
wenn ich nicht zugleich die Freiheit der andern zum Ziel nehme« (Sartre 1969: 32).
In diesem Verstindnis von Freiheit ist also die Verwirklichung der Wechselseitigkeit
zwischen den Menschen als Basis der gleichen Freiheit aller notwendig inhirent.
Das impliziert zudem, so Moi, dass es bei Beauvoir um eine »nicht-sexistische Welt«
geht, »die von echtem Respekt fiir die Freiheit des Anderen gepragt ist« (Moi 2024:
59) und damit von der gegenseitigen Anerkennung des jeweiligen Andersseins, in
der sich alle Menschen wechselseitig als gleichberechtigte Subjekte begegnen. Oder
in meinen Worten: Ziel ist eine Gesellschaft, in der die wechselseitige Anerkennung
aller als gleiche in ihrer jeweiligen Differenz und Andersheit realisiert ist und da-
mit, wie ich es nenne, eine nichthierarchisierende Anerkennung in der Differenz
garantiert ist. Dies impliziert jedoch nach Adorno die Notwendigkeit einer grund-
sitzlich anderen Haltung, geprigt durch das Bewusstsein von der eigenen Fehlbar-
keit und der stindigen Aufmerksamkeit darauf, nicht »sich selbst und seine eigene
Gruppe, zu der man gehort als Positives [zu setzen] und das, was anders ist« zu ne-
gieren (Adorno 1977: 251). Kurzum: »Dieses Nicht-sich-selber-Setzen [...] das scheint
mir eigentlich das Zentrale, was heute itberhaupt von dem einzelnen Menschen zu

- am 14.02.2028, 06:41:56.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz

verlangen ist« (ebd.). Erst wenn es also gelingt, den Mechanismus von Selbstaffir-
mierung und Veranderung grundsitzlich zu iiberwinden, wird in der Tat auch die
cisheteropatriarchale Gesellschafts- und Geschlechterordnung iiberwunden sein.

4, Versuch eines Fazits

Einen Kommentar zu Toril Mois Beitrag zu Simone de Beauvoirs Grammatik des Anders-
seins zu schreiben, war fir mich zunichst, wie eingangs angesprochen, eine Heraus-
forderung, von der ich nicht so recht wusste, wohin sie mich fithren wiirde. Doch
eine genauere Lektiire des Textes von Moi hat mir in der Tat nicht nur ermdglicht,
etwas genauer zu verstehen, warum der Begriff der Erfahrung fiir mich bislang kein
systematisch bedeutsamer Begriff gewesen ist, sondern auch, warum der Begriff der
Differenz fiir mich stets zentraler war als der Begriff des Andersseins.

Zum Begriff der Erfahrung: Geschlecht ist fir mich zunichst einmal eine hegemo-
niale Existenzweise, der sich Menschen gegenwirtig nicht wirklich entziehen kon-
nen und die gesellschaftlich bestimmte Denk-, Gefithls- und Kérperpraxen umfasst
(Maihofer 1995: 79—-108). Das heifdt, sie bestimmt sowohl dass und wie Menschen ge-
schlechtlich und sexuell existieren, als auch wie sie Geschlecht jeweils korperlich fiih-
len und erfahren. In diesem Sinne ist Geschlecht eine hochst individuelle und zugleich
zutiefst durch gesellschaftliche Normen bestimmte existentielle Erfahrung. So miissen
die Menschen entsprechend der nach wie vor herrschenden biirgerlichen cishetero-
patriarchalen Geschlechterordnung nicht nur iiberhaupt ein Geschlecht entwickeln,
sondern sie miissen auch, eine eindeutige — und je nach korperlicher Beschaffenheit —
mannliche oder weibliche Geschlechtsidentitit mit dem entsprechenden heterosexuellen
Begehren entwickeln. Oder wie es Tomke Konig und Walter Erhart formulieren: »he-
gemoniale Verstindnisse von Weiblichkeit und Minnlichkeit sowie simtliche da-
mit verbundenen Zuschreibungen beeinflussen und bestimmen in hohem Maf3e,
wie Menschen in dieser Gesellschaft ihren Korper und ihr geschlechtliches Selbst-
verstindnis immer schon erleben« (Konig/Erhart 2023: 362). Das heifdt allerdings
nicht, dass tatsichlich alle Menschen entsprechend den herrschenden Normen ihr
Geschlecht und sexuelles Begehren (er-)leben. Es bedeutet jedoch, dass, wenn Men-
schen eine andere Form von Geschlechtlichkeit als die gesellschaftlich normativvor-
gegebene spiiren bzw. (er-)leben, ihnen oft die fiir ihre geschlechtlichen und sexu-
ellen Gefiihle und Erfahrungen angemessenen Worte fehlen. Das kann - zumindest
fiir eine Weile — zu einer Kluft zwischen den bislang vorhandenen Begriffen und den
jetzt erlebten Erfahrungen fithren. So kénnen Menschen ein homosexuelles Begeh-
ren oder eine Irritation in der ihnen gesellschaftlich zugewiesenen miannlichen oder
weiblichen Geschlechtsidentitit spiiren oder gar (er-)leben, fir die fir sie zunichst
keine angemessenen Worte zur Verfiigung stehen. In diesem Sinne kénnen, wie K6-
nig und Erhart zu Recht betonen, lebendige Kérper in der Tat »stets mehr, als in den

- am 14.02.2028, 06:41:56.

71


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Differenz - Alteritat - Otherness

zur Verfiigung stehenden Kategorien fassbar und ausdriickbar ist« erleben (ebd.).
Doch, ob dies »stets« der Fall ist, weif3 ich nicht. Und warum dieser grundsitzliche
Hiatus zwischen Erleben und Sprache? Klar, geraten wir oft ins Stottern, suchen
nach den richtigen Worten, um unser Erleben und unsere Erfahrungen auszudrii-
cken. Aber ist das wirklich ein prinzipielles Problem zwischen Sprache und Erleben/
Erfahren oder nicht vielmehr vor allem ein historisch gesellschaftliches und kultu-
relles Problem? Finden wir nicht mit der Zeit meist doch die richtigen Worte? Oder
erfinden sie gar? Letztendlich kommen auch Konig und Erhart zu dem Schluss, dass
etwas ganz Wichtiges passiert, wenn wir ein diffuses oder sehr klares Erleben in
Worte fassen konnen. Wenn also unsere Erfahrung nicht mehr ohne Worte ist, viel-
mehr benannt und ausgesprochen werden kann. In diesem Sinne bedingen sich,
denke ich, Sprache, Korper, Erfahrung, Erleben und Existenzweise stindig wech-
selseitig, und kann letztlich keines ohne das andere sein.

Zugleich bedeutet eine solche Diskrepanz zwischen herrschenden Geschlech-
ternormen und gelebter Erfahrung von Geschlecht und Sexualitit, dass wir es unter
Umstinden, wenn beispielsweise immer mehr Menschen eine solche Diskrepanz
erfahren, mit einem Wandel der herrschenden Geschlechterordnung zu tun haben.
All dies zeigt sich ja gerade derzeit sehr eindriicklich an der zunehmenden Plura-
lisierung von Geschlechtern und Sexualititen und der mit dieser Entwicklung ein-
hergehenden Entstehung vieler neuer Begriffe, mit denen die neuen geschlechtli-
chen und sexuellen Existenzweisen und die mit ihnen verbundenen Gefithle und Er-
fahrungen zu erfassen versucht werden. Eine Entwicklung, die sehr wahrscheinlich
langfristig - trotz aller aktuellen Widerstinde — zu einer grundlegenden Uberwin-
dung der birgerlichen cisheteropatriarchalen Geschlechterordnung fithrt, in der al-
so neue Erfahrungen zu neuen Gesellschaftsverhiltnissen fiihrt.

Zum Begriff des Andersseins: Hierzu ist mir vor dem Hintergrund der Lektiire von
Mois Text klargeworden, dass fiir mich in der Tat der Begriff des Andersseins fiir
meine geschlechtertheoretischen Uberlegungen bislang weniger zentral war als der
Begriff der Differenz bzw. der der Verschiedenheit. Hinderlich war fiir mich — und
ist es in gewisser Weise auch jetzt noch -, dass dem Begriff im Anschluss an Hegel
die essentialistische Annahme zugrunde liegt, dass eine grundsitzliche Feindschaft
des Menschen gegeniiber anderen Menschen besteht und damit verbunden der tief-
sitzende Wunsch, alle anderen sollten wie man selbst sein. Diese Annahme finde ich
nicht nur befremdlich, sondern auch problematisch. Weder halte ich den Wunsch,
alle anderen sollten wie man selbst sein, fiir nachvollziehbar, noch die Forderung,
man selbst solle wie alle anderen sein. Im Gegenteil ist fiir mich das Insistieren auf
dem Recht auf Differenz und Verschiedenheit zentral. In diesem Sinne zielt fiir mich
der Begriff der Differenz von jeher auf die Utopie einer Gesellschaft, in der alle Men-
schen — wie Adorno es in der Minima Moralia formuliert — »ohne Angst verschieden
sein« kénnen (Adorno 1969: 131).

- am 14.02.2028, 06:41:56.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andrea Maihofer: Probleme der Anerkennung von Andersheit und Differenz

Problematisch ist diese essentialistische Annahme, wie sich zeigt, fiir mich
zudem, weil sie, genau besehen, die Einsicht verhindert, dass gesellschaftliche
Hegemonie- und damit Ausgrenzungs- und Diskriminierungsprozesse nicht aus
einer grundlegenden Feindschaft jedes Menschen gegeniiber anderen Menschen
zu erkliren sind, vielmehr aus den jeweiligen konkreten Gesellschafts- und Ge-
schlechterverhiltnissen. Auch wurde mir im Verlaufe des Schreibens an diesem
Text bewusst, dass ich selbst sehr wohl mit dem Begriff der Andersheit im Anschluss
an Beauvoir im Rahmen meiner Uberlegungen zu historischen und gesellschaft-
lich kulturellen Prozessen der Selbstaffirmierung und Veranderung gearbeitet
habe: also sowohl im Rahmen von Analysen zu Prozessen der gesellschaftlichen
Hegemoniebildung nach innen, eben der Herausbildung cisheteropatriarchaler
Geschlechterverhiltnisse sowie von Klassenverhiltnissen, als auch nach auflen, wie
z.B. die Prozesse der Selbstaffirmierung Europas und der Veranderung bzw. der
»Orientalisierung des Orients« (Said 2010: 14). Wobei sich zeigt, dass diese Prozesse
historisch jeweils auf das engste zusammenhingen (Maihofer 2014: 314).

Auferdem lsst sich fiir mich nun genauer bestimmen, warum ich es fiir ange-
messener halte, von anderen Menschen statt lediglich von Anderen zu sprechen bzw.
von Verschiedenheit/Differenz statt von Anderssein. Wenn ich von anderen Menschen
spreche, gehe ich davon aus, dass sie eben einfach andere Menschen sind. Diese
kénnen mir dhnlich sein, nur sind sie eben nicht Ich, sondern Andere. Diese kénnen
jedoch ebenso anders im Sinne von sehr verschieden sein. Um diesen bedeutsamen
Unterschied begrifflich prisent zu halten, scheint mir nach wie vor der Begriff der
Verschiedenheit bzw. der Differenz eindeutiger und unmissverstindlicher als der
der Andersheit bzw. des Andersseins.

Und nicht zuletzt wurde mir einmal mehr bewusst, dass es offensichtlich im
Rahmen der gegenwirtigen Gesellschaftsverhiltnisse fir viele — um es paradox zu
formulieren — selbstverstindlich ist, Andere als Andere wahrzunehmen und nicht als
sich selbst. Das heifdt, mir wurde erneut die Schwierigkeit deutlich, die noch im-
mer besteht, die Anderen, weil anders, nicht als grundsitzlich bedrohliche Andere
zu verandern, sowie die Schwierigkeit, Andere @iberhaupt als eigenstindige Sub-
jekte wahrzunehmen und zu ihnen eine gleichberechtigte Subjekt — Subjekt Be-
ziehung herzustellen. Wobei diese Schwierigkeit nicht auf einer grundsitzlichen
Feindschaft der Menschen gegeniiber anderen Menschen basiert, vielmehr Ergebnis
gesellschaftlicher Macht und Herrschaftsprozesse und -verhiltnisse ist. Kurzum:
Es gibt Kontexte, in denen der Begriff des Anderen im Rahmen einer herrschafts-
kritischen gesellschaftstheoretischen Perspektive sehr produktiv ist und andere, in
denen der Begriff der Differenz, die Problematik der Veranderung als grundlegend
verschieden, besser trifft. Dies ist allemal dann der Fall, wenn es die Utopie einer
Gesellschaft zu formulieren gilt, in der wir alle, um nochmals an Adorno anzuschlie-
Ren, »ohne Angst verschieden sein« kénnen (Adorno 1969: 131).

- am 14.02.2028, 06:41:56.

79


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Differenz - Alteritat - Otherness

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W. (1969): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidigten Le-
ben, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. (1977): Kritik, in: Theodor W. Adorno, Gesammelte Schriften,
Bd. 10(2), Suhrkamp: Frankfurt a.M., 785-793.

Beauvoir, Simone de (1972): Sie kam und blieb, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Beauvoir, Simone de (1992): Das andere Geschlecht, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Benjamin, Jessica (2002): Der Schatten des Anderen. Intersubjektivitit — Gender —
Psychoanalyse, Frankfurt a.M./Basel: Stromfeld/Nexus.

Konig, Tomke/Erhart, Walter (2023): Das Ich in der Geschlechterforschung. Zur Be-
deutung von Erfahrung und Erleben fir die Kritik der Geschlechterordnung.
Soziologische und literaturwissenschaftliche Perspektiven, in: Internationales
Archiv fir Sozialgeschichte der deutschen Literatur 48(2), 356-378.

Maihofer, Andrea (1995): Geschlecht als Existenzweise, Frankfurt a.M.: Ulrike Hel-
mer.

Maihofer, Andrea (2014): Hegemoniale Selbstaffirmierung und Veranderung, in:
Karin Hostettler/Sophie Vogele (Hg.), Diesseits der imperialen Geschlechter-
ordnung: (Post-)koloniale Reflexionen itber den Westen, Bielefeld: transcript,
305-318.

Moi, Toril (1996): Simone de Beauvoir. Die Psychographie einer Intellektuellen,
Frankfurt a.M.: Fischer.

Moi, Toril (2024): Simone de Beauvoirs Grammatik des Andersseins, in: Vera Kal-
lenberg/Tomke Konig/Walter Erhart (Hg.): Geschlecht als Erfahrung. Theorien,
Empirie, politische Praxis, Bielefeld: transcript, 43—-60.

Moser, Susanne (2010): Die Frauen: Opfer der Dialektik. Das Thema der Aner-
kennung bei Simone de Beauvoir, in: Mechthild Jansen/Ingeborg Nordmann/
Angelika Réming (Hg.), Man wird nicht als Frau geboren, Polis 52, Wiesbaden:
HLZ, 52-71.

Said, Edward (2010): Orientalismus, Frankfurt a.M.: Fischer.

Sartre, Jean Paul (1969): Ist der Existenzialismus ein Humanismus?, in: Jean Paul
Satre. Drei Essays, Frankfurt a.M./Berlin/Wien: Ullstein, 7-51.

Simons, Margaret A./Benjamin, Jessica/Beauvoir, Simone de (1979): Simone de Be-
auvoir. An Interview, in: Feminist Studies 5(2), 330-345.

- am 14.02.2028, 06:41:56.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

