
Wo sind die Toten? 

Biblisch-theologische Erkundungen im Gespräch 

mit dem aktuellen Verkörperungsparadigma 

Gregor Etzelmüller 

Die Rostocker Tagung hat gezeigt, dass die Frage: »Wo sind die Toten?« auch in der 
Spätmoderne unterschiedlich beantwortet wird – und beantwortet werden kann. 
Die Theologie tut gut daran, die verschiedenen Praktiken im Umgang mit den Toten 
gründlich wahrzunehmen. Zugleich eröffnen die unterschiedlichen Praktiken ein 
Diskursfeld, auf dem sich die Frage stellt, ob Kirchen und Theologien in der Lage 
und bereit sind, auf die sich hier stellenden Fragen eigenständige Antworten zu ge
ben. Beteiligen sich Kirchen und Theologien an diesem Diskurs – oder moderieren 
sie ihn nur? Dass dabei konkret zwischen der Aufgabe der Dogmatik und jener der 
Seelsorge zu unterscheiden ist, sollte spätestens seit der Wanderlegende von jenem 
Vikar, der auf die Frage einer Witwe, »[…] was wird denn eigentlich aus Erwin, jetzt, 
wo er tot ist?«, geantwortet haben soll: »Also ich bin Vertreter der Ganztodtheorie«,1 
offensichtlich sein. Doch würde man sich auch keine Vikarin wünschen, die sich mit 
dieser Frage nicht auch systematisch-theologisch auseinandergesetzt und eine für 
sie (vorläufig) tragfähige Position gewonnen hätte. 

Kann es Kirchen und Theologien gelingen, auf der gedanklichen Höhe ihrer Zeit 
ihre Hoffnung so zur Sprache zu bringen, dass Menschen auf die sie bewegende 
Frage, wo die Toten seien, eine lebensdienliche Antwort erhalten? Der folgende Bei
trag unterzieht sich der dogmatischen Mühe, eine solche Antwort im Gespräch so
wohl mit zeitgenössischer Anthropologie und biblischen Überlieferungen zu ent
wickeln.2 Ich greife dabei die religionskritische Forderung, gerade auch in unserer 
Hoffnung »der Erde treu« zu bleiben,3 auf – und suche deshalb das Gespräch mit 
dem interdisziplinär überzeugenden kognitionswissenschaftlichen Paradigma der 

1 Vgl. Bukowski, Peter: »Rückfragen an die akademische theologische Ausbildung«, in: Pasto
raltheologie 89 (2000), S. 474–482, hier S. 475. 

2 Vgl. zum Folgenden Etzelmüller, Gregor: Gottes verkörpertes Ebenbild. Eine theologische An
thropologie, Tübingen: Mohr Siebeck 2021, S. 311–341. 

3 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen, Stuttgart: 
Kröner 181988, hier S. 9: »Ich beschwöre euch, meine Brüder, bleibt der Erde treu und glaubt 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Theoretische Provokationen 

Verkörperung.4 Im Zentrum dieses Paradigmas steht die Einsicht, dass der mensch
liche Geist »nicht nur zufällig, sondern innig an einen Körper gebunden und innig 
in seine Welt eingebettet« ist.5 

Der Begriff der Verkörperung kann zu einem Missverständnis führen. Verkör
perung könnte bedeuten, dass etwas primär Körperloses sekundär verkörpert wird. 
Doch mit dem Begriff der Verkörperung soll gerade das Gegenteil zum Ausdruck 
gebracht werden: Leben findet sich immer schon als verkörpertes vor, so dass man 
zwischen Geist und Leib nur in einer sekundären Betrachtung unterscheiden kann.6 
Der menschliche Leib ist immer eingebettet in eine Sozialität, die ihn prägt und in 
der er sich entwickelt. Im Umgang mit ihrer Welt entdecken Menschen handelnd, 
welche Möglichkeiten das Leben bietet. Am Anfang steht nicht der Dualismus von 
Seele und Körper, von Geist und Leib, von Ich und Du und von Mensch und Welt, 
sondern deren wechselseitige Verschränkungen. 

Das Verkörperungsparadigma wendet sich also nicht nur gegen den modernen 
Dualismus, sondern auch gegen einen spätmodernen Naturalismus, der Geist auf 
Gehirn reduzieren möchte. Wenn sich physische und psychische Prozesse immer 
schon wechselseitig prägen, dann folgt daraus, dass man den Körper nicht als Ma
schine begreifen kann, sondern als eine lebendige Einheit, in der so etwas wie Sub
jektivität wirksam ist, verstehen muss,7 d.h. als psychosomatische Einheit oder – 
wie Paulus formuliert – als sōma psychikon (1. Kor 15,44). 

denen nicht, welche euch von überirdischen Hoffnungen reden! Giftmischer sind es, ob sie 
es wissen oder nicht.« 

4 Vgl. einführend Etzelmüller, Gregor/Fuchs, Thomas/Tewes, Christian (Hg.): Verkörperung – 
Eine neue interdisziplinäre Anthropologie, Berlin/Boston: de Gruyter 2017. 

5 Haugeland, John: »Der verkörperte und eingebettete Geist«, in: Jörg Fingerhut/Rebekka Hu
fendiek/Markus Wild (Hg.), Philosophie der Verkörperung. Grundlagentexte zu einer aktu
ellen Debatte (= stw 2060), Berlin: Suhrkamp 2013, S. 105–143, hier S. 143. 

6 So auch Stoellger, Philipp: »Vom dreifaltigen Sinn der Verkörperung – im Blick auf die Me

dienkörper des Geistes«, in: Gregor Etzelmüller/Annette Weissenrieder (Hg.), Verkörperung 
als Paradigma theologischer Anthropologie (= TBT 172), Berlin/Boston: de Gruyter 2016, 
S. 289–316, hier S. 291. 

7 Merleau-Ponty, Maurice: Phänomenologie der Wahrnehmung [1945] (= Phänomenologisch- 
psychologische Forschungen 7), Berlin: de Gruyter 1966, hier S. 402, spricht von der »Erfah
rung des In-seins meines Bewusstseins in seinem Leib und in seiner Welt«, die mich den Leib, 
auch den des anderen, als »von Bewusstsein bewohnt« wahrnehmen lasse. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gregor Etzelmüller: Wo sind die Toten? 277 

1. Zwei grundlegende verkörperungstheoretische Einsichten 

1.1 Die Akzeptanz der Endlichkeit 

Wer die Verkörperung des Menschen ins Zentrum stellt, betont auch dessen End
lichkeit und Sterblichkeit.8 Wie aber verkörperungstheoretische Ansätze die Ver
körperung des Menschen nicht als Einschränkung, sondern als lebensförderliche 
Befähigung verstehen, so plädieren sie nicht nur für die Wahrnehmung der End
lichkeit, sondern auch für deren Akzeptanz. 

Endlichkeit ist die Voraussetzung eines sich polyphon ausdifferenzierenden Le
bens. Ohne Generationenfolge und damit den Tod gäbe es weder evolutionäre noch 
kulturelle Entwicklungen. Der Philosoph und Psychiater Thomas Fuchs schreibt: 
Geschichtliche Neuanfänge sind nur möglich, »wenn die Älteren diese Welt wieder 
verlassen. Die jüngeren Generationen hätten sonst niemals Raum für ihre eigene 
Blütezeit; sie würden niemals von der Gerontokratie der Altvorderen befreit.«9 
Zudem sichert unsere Endlichkeit unsere Identität. Menschen treffen Entschei
dungen, die ihre Bedeutung auch dadurch gewinnen, dass sie sie nicht unendlich 
oft wiederholen und revidieren können. Könnte der Mensch in einer schlechten 
Unendlichkeit alle Möglichkeiten durchspielen, ginge er seiner Identität verlustig. 
»Mit unendlicher Lebenszeit bleibt alles immer noch möglich und alles reversibel. 
[…] Nichts würde uns mehr drängen, die Zeit unseres Lebens zu nutzen, Pläne noch 
zu verwirklichen, ja zu uns selbst zu finden.«10 Auch »alle Freuden wären beliebig 
oft wiederholbar und bereits dadurch entwertet«.11 

8 Vgl. G. Etzelmüller: Ebenbild, S. 171–221. 
9 Fuchs, Thomas: Verteidigung des Menschen. Grundfragen einer verkörperten Anthropologie 

(= stw 2311), Berlin: Suhrkamp 2020, S. 96; so auch schon Barth, Karl: Die Kirchliche Dogmatik 
III/4, Zollikon-Zürich: Evangelischer Verlag 21957, hier S. 659: »Es gäbe gar keine menschliche 
Geschichte – weder Lebensgeschichten noch eine Weltgeschichte – wenn der Mensch ein un
endliches und also ein unbeschränktes und also ein unbestimmtes Wesen wäre, weil es dann 
wie keine menschlichen Subjekte, so auch keine reale Bewegung und im Zusammensein und 
in der Folge der Subjekte keine realen Neuanfänge und Abschlüsse gäbe. Es bedarf der Ge
burten neuer und des Todes alter Menschen, es bedarf ja des durch diese bedingten Empfan

gens und Weitergebens, Nachfolgens und Überholens, Überlieferns, Kritisierens und Erneu
erns, damit auf Erden etwas geschehe, in Gang komme, durchgeführt und vollendet werden 
kann.«. 

10 T. Fuchs: Verteidigung des Menschen, S. 95; Vgl. auch hier wieder die Nähe zu Barth: KD III/4, 
S. 657: »In einer unbestimmten, sagen wir: unendlichen Zeit seiend, wäre er offenbar seiner
seits ein unbestimmtes, nach rückwärts und vorwärts zerfließendes Wesen. Er hätte ja dann 
keine Mitte, er wäre dann nicht er selbst. Als er selbst wird er konstituiert durch sein Sein in 
seiner Zeit, durch seine Begrenzung durch Geburt und Tod.«. 

11 T. Fuchs: Verteidigung des Menschen, S. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Theoretische Provokationen 

Die Wahrnehmung und Akzeptanz der Endlichkeit verbindet das Verkörpe
rungsparadigma mit den biblischen Überlieferungen. Biblisch gehört die Endlich
keit des Menschen zu der als sehr gut bezeichneten Schöpfung. Das haben in der 
modernen Theologie Friedrich Schleiermacher12 und Karl Barth mit Nachdruck 
betont: »Es gehört auch zu des Menschen Natur, es ist auch Gottes Schöpfung […] 
und es ist insofern gut und recht so, daß das Sein des Menschen in der Zeit endlich, 
dass der Mensch sterblich ist.«13 Insofern plädieren Verkörperungsparadigma und 
theologische Anthropologie gemeinsam dafür, Kraft und Zeit in die Förderung 
des endlichen Lebens zu investieren, anstatt zu versuchen, gedanklich und/oder 
technisch der Endlichkeit zu entkommen. 

Biblisch verbindet sich die Akzeptanz der Sterblichkeit mit der Klage über und 
dem Kampf gegen den vorzeitigen Tod.14 So sehr die Endlichkeit zur guten Schöp
fung Gottes gehört, so wenig darf man es als gut bezeichnen, dass Menschen viel 
zu früh sterben. Deshalb gehört zur Akzeptanz der Endlichkeit der gesellschaftliche 
Einsatz dafür, dass es Menschen ermöglicht wird, alt und reich an guten Erfahrungen 
sterben zu können. 

1.2 Zwischenleiblichkeit 

Als leibliche Wesen sind wir immer schon durch zwischenleibliche Begegnungen 
geprägt – und zwar viel umfassender, als wir es uns kognitiv erschließen können. 
Der Mensch ist kein autonomes Subjekt, sondern in seinem Leibesleben immer 
schon auf andere bezogen und von ihnen geprägt – darauf verweist nicht zuletzt 
das Faktum der Geburt, das Phänomen der Natalität.15 »Der Kontakt mit der Mut
ter und seine charakteristische emotionale Tönung eröffnet dem Säugling den 
ersten Zugang zur Welt, der Sicherheit und Vertrauen vermitteln kann oder aber 
eher zu Ängstlichkeit oder Misstrauen gegenüber anderen führt. Diese impliziten 
Erfahrungen der ersten Lebensmonate, die Einfluss auf die gesamten späteren 
Beziehungen haben, hat der Psychoanalytiker [Christopher] Bollas als ›unthought 

12 Vgl. Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst: Der christliche Glaube 1821–22, hg. v. H. Peiter, 
Studienausgabe, Band 1, Berlin/New York: de Gruyter 1984, hier S. 234f.: §73; dazu Weeber, 
Martin: Schleiermachers Eschatologie. Eine Untersuchung zum theologischen Spätwerk (= 
BEvTh 118), Gütersloh: Kaiser 2000, S. 78–96. 

13 Barth, Karl: Die Kirchliche Dogmatik III/2, Zollikon-Zürich: Evangelischer Verlag 1948, hier 
S. 778f. 

14 Vgl. dazu jetzt Thomas, Günter: Chaos und Erbarmen. Gesundheit und Krankheit in Karl 
Barths Theologie, Zürich: TVZ 2023, S. 49.51-75.149-170. 

15 Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München/Zürich: Piper 102011, hier 
S. 299: »Wo immer Pluralität ins Spiel kommt, ist Souveränität nur in der Einbildung mög

lich, und der Preis für sie ist die Wirklichkeit selbst«; zu Arendts Konzept der Natalität vgl. 
Lütkehaus, Ludger: Natalität. Philosophie der Geburt, Zug: Die Graue Reihe 2006, S. 24–61. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gregor Etzelmüller: Wo sind die Toten? 279 

known‹ beschrieben und vom verdrängten Unbewussten unterschieden. Aber auch 
in den folgenden Jahren werden verschiedenste Interaktionserfahrungen verinner
licht und in das implizite leibliche Gedächtnis eingeschrieben. Sie spiegeln sich in 
bestimmten Formen des ›impliziten Beziehungswissens‹ wider«,16 welches auch 
späteres Beziehungsverhalten prägt. Unser Leibgedächtnis ist immer auch geprägt 
durch die, die uns begegnet sind. 

Das bedeutet im Blick auf die postmortale Existenz der Verstorbenen aber auch: 
Weil sich die Verstorbenen zu ihren Lebzeiten immer schon umfassend zwischen
leiblich in unser Leben eingeschrieben haben, sind sie auch nach unserem Tod wirk
mächtig in unserem Leben präsent – und zwar nicht nur mit ihrem gelebten, son
dern auch mit ihrem ungelebten Leben. Wenn sich im menschlichen Leben Phy
sisches und Psychisches wechselseitig durchdringen und bedingen, dann schreibt 
sich dem Menschen als lebendigem Leib nicht nur das ein, was er getan und erlitten 
hat, sondern auch das ungelebte Leben. »Das ungelebte Leben ist das Wirksame in 
der Geschichte. […] Das ist gar nicht so schwer zu verstehen. Die getöteten Söhne, 
die ungeborenen Kinder, sind sie nicht wirksamer als alles andere? Auch die unmög
lichen Pläne, die nie getanen Taten, sind sie nicht wirksamer als alles, was möglich 
gewesen wäre, als alles was geschehen ist?«17 

Wenn nun zwei Menschen zwischenleiblich miteinander interagieren, dann 
wirkt auch das ungelebte Leben der einen auf das leibliche Leben des anderen 
ein, ohne dass wir das kognitiv erfassen – und es kann sein, dass diese Prägung 
erst nach dem Tod der anderen sich im eigenen Leben Ausdruck verschafft. Die 
ganze Thematik der Kriegskinder und Kriegsenkel verweist auf dieses Phänomen. Soll 
heißen: Obwohl die Verstorbenen tot sind, wirken sie in unserem leiblichen Leben 
mit. 

2. Die Realistik der christlichen Eschatologie 

Auch die neutestamentlichen Überlieferungen verstehen Auferstehung und ewiges 
Leben nicht als Aufhebung der Endlichkeit, also nicht als Entfristung der zeitlichen 
Existenz, sondern als Transformation und Vollendung der in der Zeit gelebten end
lichen Existenz. Das ewige Leben ist das zeitlich befristete Leben – aber nun von 
den Verstellungen durch die Sünde erlöst (vgl. Röm 8,23), gerichtet (vgl. Röm 2,16) 
und gerettet (vgl. 1. Kor 3,15), verwandelt (1. Kor 15,51) und verherrlicht (vgl. Phil 3,21). 

16 Broschmann, Daniel/Fuchs, Thomas: »Zwischenleiblichkeit in der psychodynamischen Psy
chotherapie. Ansatz zu einem verkörperten Verständnis von Intersubjektivität«, in: Forum 
Psychoanal 36 (2020), S. 459–475, hier S. 467. 

17 Weizsäcker, Viktor von: »Erinnerung an Alexander von Humboldt [1950]«, in: Ders., Gesam

melte Schriften I, hg. v. P. Achilles et al., Frankfurt: Suhrkamp 1986, S. 451–456, hier S. 451f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Theoretische Provokationen 

Entsprechend suggeriert die neutestamentliche Rede vom ewigen Leben keine Fort
setzung unserer Geschichte. Explizit wird festgehalten, dass es keinen Stoffwechsel 
(vgl. Röm 14,17) und keine Generationenfolge (vgl. Mk 12,25parr) mehr geben wird. 
Die Auferstandenen werden als die, die sie geworden sind, ihre Geschichte nicht 
fortsetzen, sondern in Freude aneinander vor Gott leben – darauf verweisen nicht 
zuletzt die Bilder vom eschatologischen Gastmahl. Damit wird zugleich deutlich: 
Auch das ewige Leben ist ein leiblich-zwischenleibliches. 

Wer den Menschen als verkörpertes Wesen versteht, kann die Vollendung des 
Menschen nicht mehr sachangemessen im Bild der Unsterblichkeit der individuel
len Seele denken. Darauf hat schon Friedrich Schleiermacher aufmerksam gemacht: 
»Wir sind uns so allgemein des Zusammenhanges aller auch unsrer innerlichsten 
und tiefsten Geistesthätigkeiten mit den leiblichen bewußt, daß wir die Vorstel
lung eines endlichen geistigen Einzellebens ohne die eines organischen Leibes nicht 
wirklich vollziehen können; ja wir denken den Geist nur als Seele, wenn im Leibe, so 
daß von einer Unsterblichkeit der Seele im eigentlichen Sinn gar nicht die Rede sein 
kann ohne leibliches Leben«.18 

Das Verkörperungsparadigma weist auf Zusammenhänge hin, welche der 
christlichen Eschatologie keineswegs unbekannt sind. Denn in ihrer klassischen 
Gestalt verbindet sich der Begriff des ewigen Lebens mit der Lehre von der leiblichen 
Auferstehung, der Erwartung des kommenden Reiches Gottes und der Neuschöp
fung aller Dinge. Soll heißen: Ewiges Leben wird als verkörperte (Auferstehung 
des Leibes), zwischenleibliche (Reich Gottes) und innig in ihre Welt eingebettete 
(Neuschöpfung aller Dinge) Existenzform gedacht. 

Die Anthropologie der Verkörperung gibt selbstverständlich keine Auskunft 
über das ewige Leben. Aber sie setzt einen Maßstab: Wenn die kirchlich-theologi
sche Rede vom ewigen Leben überzeugen soll – und zwar angesichts der Einsicht, 
dass alles Leben verkörpert ist –, dann darf sie die Komplexität der klassischen Es
chatologie nicht unterbieten und muss die Verschränkung der Themenfelder Ewiges 
Leben, Auferstehung der Toten, Reich Gottes und Neuschöpfung aller Dinge denken. Eine 
derart komplexe Eschatologie zu vermitteln, fällt gegenwärtig zwar nicht leicht – 
aber einfachere Lösungen werden dem aktuellen Wissen um den Menschen nicht 
gerecht. 

Theologiegeschichtlich betrachtet war es vor allem das Bekenntnis zur leib
lichen Auferstehung, welches einer ungebrochenen Rezeption des dualistischen 
Menschenbildes der griechischen Philosophie in der Alten Kirche entgegenstand. 
Wer auf die Auferstehung des Leibes hofft, kann den Menschen nicht mehr allein 
mit der Seele identifizieren, wie es in platonischer Tradition möglich war. In der 

18 Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst: Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der 
evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt (21830/31), Teilband 2 (= KGA I/13.2), 
hg. v. R. Schäfer, Berlin/New York: de Gruyter 2003, hier S. 474. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gregor Etzelmüller: Wo sind die Toten? 281 

Auferweckung des ganzen Menschen erkannten die Theologen der Alten Kirche »die 
Treue Gottes zu seiner Schöpfung«, die sie gegenüber der gnostischen »Abwertung 
des Leiblichen« betonten.19 

Systematisch bedeutet das: Die Erwartung einer leiblichen Auferstehung unter
miniert nicht, sondern stützt die Treue zur Erde und die Würdigung des Leibes. 
Die Erinnerung an den auferstandenen Christus und die Erwartung einer leiblichen 
Auferstehung verdeutlichen: »Leiblichkeit und Menschsein gehören untrennbar zu
sammen. So kommt der Leiblichkeit, die von Gott gewollt ist als Existenzform des 
Menschen, Selbstzwecklichkeit zu.«20 Diese Einsicht hat, wie Dietrich Bonhoeffer 
herausgestellt hat, ethische Konsequenzen – auch für die Gestaltung des Rechts: 
Wenn dem Leib Selbstzwecklichkeit und also Würde zukommt, gibt es zum einen 
ein Recht auf »Bewahrung des Leibes vor beabsichtigter Schädigung, Vergewalti
gung und Tötung«, zum anderen aber auch ein »Recht auf leibliche Freuden«.21 Um 
es deutlich zu formulieren: Wer ein Interesse an der Würde des Leibes und an den 
Rechten auf körperliche Unversehrtheit und leibliche Freuden hat, dem kann nicht 
daran gelegen sein, dass in den Kirchen anstelle der Hoffnung auf eine leibliche Auf
erstehung die Idee der Unsterblichkeit der Seele gepredigt wird. 

Indem der christliche Glaube zugleich die Endlichkeit akzeptiert und auf die 
Auferstehung hofft, kann er die individuelle Lebensführung heilsam orientieren. Er 
ermutigt einerseits, das Sterben als zum menschlichen Leben gehörig anzunehmen, 
und befreit andererseits vom Druck, im Sterben das Leben zu einer sinnvollen Ein
heit vollenden zu müssen. Denn nicht der vom Menschen gemeisterte Tod vollendet 
das Leben, sondern die Auferstehung. Für die Vollendung seines Lebens muss nicht 
der Mensch selbst einstehen, diese verbürgt ihm vielmehr der lebendige Gott. Des
halb kann das Markusevangelium schonungslos darauf hinweisen, dass »es Jesus am 
Ende nicht gelungen [ist], dem Leiden einen Sinn zu geben und das Sterben harmo
nisch und selbstbestimmt in das eigene Leben zu integrieren, wie es heute in der 
Seelsorge-, Lebenshilfe- und Sterbebegleitungsliteratur immer wieder propagiert 
wird.«22 Der christliche Glaube ermöglicht, den Tod auch als Niederlage zu akzep
tieren, weil er darauf vertraut, dass Gott selbst sich noch einmal dem eigenen Leben 
mit seinen Niederlagen rettend zuwenden wird. 

Die christliche Hoffnung richtet sich nicht auf die Vollendung des Einzelnen, 
sondern ist durch und durch politisch: Sie richtet sich auf das Reich Gottes, seine 

19 Lona, Horacio E.: Über die Auferstehung des Fleisches. Studien zur frühchristlichen Eschato
logie (= BZNW 66), Berlin/New York: de Gruyter 1993, hier S. 266. 

20 Bonhoeffer, Dietrich: Ethik (= DBW 6), hg. v. I. Tödt u.a., München: Kaiser 1992, hier S. 180. 
21 Ebd., S. 179f. 
22 Körtner, Ulrich H. J.: Leib und Leben. Bioethische Erkundungen zur Leiblichkeit des Menschen 

(= APTLH 61), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2010, hier S. 130; Vgl. Schneider-Flume, 
Gunda: Leben ist kostbar. Wider die Tyrannei des gelingenden Lebens, Göttingen: Vanden
hoeck & Ruprecht 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Theoretische Provokationen 

basileia, und nach Offb 21 auf eine vom Himmel auf die Erde kommende polis. Da
mit nimmt die christliche Hoffnung ernst, dass der Mensch durch und durch – und 
bis in Ewigkeit hinein – ein zōon politikon ist. Der auferstandene Mensch lebt nicht 
allein, sondern in der Gemeinschaft mit seinen Mitmenschen vor seinem Gott. Die 
Synoptiker konzipieren das Reich Gottes konsequent als Mahlgemeinschaft. Das 
ewige Leben wird in leiblicher Gemeinschaft gelebt, in der niemand mehr hungern 
muss. 

Die biblischen Überlieferungen vom Reich Gottes stellen eine Gemeinschaft in 
Aussicht, die von Gerechtigkeit und Frieden geprägt ist und in der jede Begegnung 
Freude weckt. Jesu Antwort auf die Frage der Sadduzäer, wem eine Frau, die nach
einander mit sieben Brüdern verheiratet war, gehören wird (vgl. Mk 12,23parr), ist 
hier erhellend: »Wenn sie nämlich von den Toten auferstehen, heiraten sie nicht, 
noch werden sie verheiratet, sondern sie sind wie Engel im Himmel.« (Mk 12,25) 
Weil die Menschen keine (Besitz-)Ansprüche mehr aneinander haben werden, kön
nen sie diese auch nicht verfehlen – und sich gerade deshalb wie die Engel im Him
mel aneinander freuen. Man kann Jesu Antwort geradezu so interpretieren: Auch 
wenn ein Leben nicht einer Normalbiographie entspricht, wird es nicht mehr für 
Irritationen sorgen. 

Die Erwartung einer Neuschöpfung aller Dinge verdeutlicht, dass die Aufrich
tung einer umfassenden Heilsordnung, in der jede Begegnung Freude weckt, auch 
kosmische Transformationen notwendig macht. Damit es unter den Menschen an
ders wird, muss auch die Natur als ganze neu werden. Die biblischen Überlieferun
gen erwarten deshalb nicht weniger als eine Neuschöpfung von Himmel und Erde, 
die – bildlich gesprochen – bis auf den Anfang der Schöpfung, den ersten Schöp
fungstag, zurückgreift. Nach dem priesterschriftlichen Schöpfungsbericht schied 
Gott am ersten Schöpfungstag Licht und Finsternis und integrierte die Finsternis 
als Nacht in seine Schöpfung. Demgegenüber wird es nach der Offenbarung des 
Johannes in der neuen Schöpfung keine Nacht mehr geben. »Die Abschaffung der 
Nacht signalisiert eine Überwindung aller naturalen und sozialen Bedrohungen des 
Lebens, aller Risiken der ersten Schöpfung.«23 

3. Wo sind die Toten? Ganz im Grab – und ganz in Gottes Gedächtnis 

Am Totensonntag 1933 eröffnet der junge Vikar Dietrich Bonhoeffer seine Predigt 
mit den Worten: »Zwei Fragen haben uns heute in die Kirche geführt, unersättliche 
Fragen, die den Menschen von einem Ort zum anderen treiben, die ihn unstet auf 
dieser Erde machen, weil sie ungestillt auf seiner Seele brennen, und nun begehren 

23 Thomas, Günter: Gottes Lebendigkeit. Beiträge zur Systematischen Theologie, Leipzig: EVA 
2019, hier S. 287; Vgl. S. 283–288. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gregor Etzelmüller: Wo sind die Toten? 283 

sie hier in der Kirche Antwort, Wahrheit, Lösung; die Fragen heißen: Wo sind unse
re Toten? Wo werden wir nach unserem eigenen Tode sein?«24 Sensibel nimmt Bon
hoeffer wahr, dass Menschen sich von den Kirchen Antwort erhoffen auf die schein
bar unbeantwortbare Frage, wo unsere Toten seien.25 

Auch in der Seelsorge begegnet diese Frage: Als Jürgen Moltmann unmittelbar 
nach dem Tod von Ernst Bloch – der Leichnam war noch im Haus aufgebahrt – des
sen Frau besucht hat, fragte diese ihn: »Wo ist er jetzt?«.26 Moltmann hat zuneh
mend in seinem Leben darauf bestanden, die eigene Unsicherheit im Blick auf diese 
Frage zu überwinden und eine theologisch tragfähige Antwort zu finden.27 

Wo sind die Toten? Eine erste Antwort könnte lauten: Im Grab – und doch le
bendig. Diese Antwort entspricht dem oben verkörperungstheologisch Entfalteten: 
Der Mensch ist endlich, bleibt aber über seinen Tod hinaus anderen Leibern zwi
schenleiblich eingeschrieben. Dass die Toten auch nach ihrem Tod die Geschichte 
der Überlebenden mitprägen, dürfte eine Erfahrung gewesen sein, die den vormo
dernen Dualismus von Leib und Seele begünstigt hat. Auch nach seinem Tod, auch 
wenn er begraben und verwest ist, ist es mit einem Menschen noch nicht ganz aus. 
Doch diese Vorstellung muss keineswegs eine hoffnungsvolle sein. Historisch wird 
man urteilen müssen: Vor Platon galt die Vorstellung, dass sich im Tod die Seele des 
Menschen vom Leib trennt, als erschreckend und trostlos. Eine Szene aus der Odys
see verdeutlicht dies eindrucksvoll. Es ist die bewegende Erzählung, in der Odys
seus der Seele seiner Mutter begegnet. Er will wissen, woran sie gestorben sei – und 
sie antwortet ihm: Allein am Verlangen nach ihm, ihrem Sohn – die Angst um sein 
Schicksal habe sie getötet. Zutiefst berührt von dieser Offenbarung seiner Mutter 
will Odysseus sie umarmen, dreimal versucht er, die geliebte Mutter an sein Herz 
zu drücken, doch stets entzieht sie sich ihm. Traurig fragt er: »Meine Mutter, war
um entfliehst du meiner Umarmung? Wollen wir nicht in der Tiefe, mit liebenden 

24 Bonhoeffer, Dietrich: »Predigt zu Weisheit 3,3. London, Totensonntag, 26.11.1933«, in: Ders., 
London 1933–1935 (= DBW 13), hg. v. H. Goedeking u.a., München: Kaiser 1994, S. 325–331, hier 
S. 325. 

25 Vgl. auch das deutliche Votum des Kirchenhistorikers Reinhart Staats: Es »ist bekannt, daß 
die christlichen Kirchen von außen immer gerade auch nach dem ewigen Leben gefragt wer
den und daß die Kirchen leer werden, wenn sie darauf keine Antwort geben können, sondern 
die Antworten Sekten und geistlosen Fundamentalisten überlassen, deren wichtigstes The
ma gerade diese von den Kirchen vergessene Eschatologie geworden ist« (Das Glaubensbe
kenntnis von Nizäa-Konstantinopel. Historische und theologische Grundlagen, Darmstadt: 
WBG 21999, hier S. 278). 

26 Moltmann, Jürgen: »Is There Life after Death?«, in: John Polkinghorne/Michael Welker (Hg.), 
The End of the World and the Ends of God. Science and Theology on Eschatology, Harrisburg, 
PA: Trinity Press 2000, S. 238–255, hier S. 246f. 

27 Durch den Tod seiner Frau herausgefordert hat Jürgen Moltmann 2020 seine bisherigen Ant
wortversuche noch einmal überarbeitet; vgl. Moltmann, Jürgen: Auferstanden in das ewige 
Leben. Über das Sterben und Erwachen einer lebendigen Seele, Gütersloh: Gütersloher 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Theoretische Provokationen 

Händen umschlungen, unser trauriges Herz durch Tränen einander erleichtern?« 
(XI, 210–212) Daraufhin belehrt ihn die Mutter: »Mein geliebtester Sohn, unglück
lichster aller, die leben. […] Dies ist das Los der Menschen, [sobald] sie gestorben 
[sind]. Denn nicht Fleisch und Gebein wird mehr durch Nerven verbunden, son
dern die große Gewalt der brennenden Flamme verzehret alles, sobald der Geist die 
weißen Gebeine verlassen. Und die Seele entfliegt, wie ein Traum, zu den Schatten 
der Tiefe« (XI, 216–222).28 

Die Odyssee beschreibt eine Erfahrung, die Menschen in ihrer Trauer bis heute 
machen: Die Verstorbene entzieht sich den Hinterbliebenen. In ihrer Trauer kön
nen diese gerade nicht mehr in die Arme der Verstorbenen fliehen – wie sie es zu 
Lebzeiten so oft getan haben. Die Toten entziehen sich den Überlebenden wie ein 
Traumbild – die Erinnerungen werden schwächer und verblassen. Weil der Leib im 
Tod vergeht, ist der Mensch nur noch ein bloßer Schatten seiner selbst. 

Ähnliche Bilder begegnen auch in altorientalisch-alttestamentlichen Überliefe
rungen. Als Verstorbener vegetiert der Mensch in der Unterwelt als Schatten seiner 
selbst weiter. Nur deshalb kann er wie Samuel gerufen werden (vgl. 1. Sam 28). Er 
lebt in der Gestalt, die er im Augenblick seines Abscheidens besessen hatte (vgl. 1. 
Sam 28,14), aber schwach (vgl. Jes 14,10), kraftlos (vgl. Ps 88,5) und in großer Stille 
(vgl. Ps 115,17; Ps 94,17). Seine Ruhe kann freilich gestört werden (vgl. 1. Sam 28,15). 
So haben politisch-geschichtliche Ereignisse auch Rückwirkungen auf die Todes
welt: Angesichts des Untergangs Israels hört man in Rama, wo Rahel bestattet ist, 
Klagegeschrei und bitteres Weinen, weil Rahel um ihre Kinder weint (vgl. Jer 31,15). 
Entsprechend bringt nach Jes 14 der Sturz des babylonischen Weltherrschers die To
tenwelt in Aufruhr. 

Diese mythologische Rede hat durchaus einen realistischen Kern: Auch heute 
führen biographische und geschichtliche Umbrüche dazu, dass man Vergangenhei
ten anders liest und versteht, wodurch auch die Verstorbenen in ein neues Licht 
gerückt werden. Das Stürzen von Denkmälern stört die Todesruhe des kalten Ge
dächtnisses – und das Scheitern verheißungsvoller Projekte führt dazu, dass man 
die Klagen derjenigen imaginiert, die an deren Anfängen standen. Ehemalige Hoff
nungsträger werden denunziert oder als gescheitert begriffen. Die Toten sind kei
neswegs der Möglichkeit entzogen, dass ihr Leben noch einmal ganz anders und neu 
bewertet wird. »Die im [kollektiven und] kulturellen Gedächtnis fortlebende Nach
geschichte von bestimmten […] Menschen ist etwas Relatives und Vergängliches. Sie 
wird fortlaufend angepasst«.29 

28 Zitiert nach Homer: Ilias. Odyssee. In der Übersetzung von Johann Heinrich Voß, Frankfurt 
a.M.: Insel 1990, S. 647f. 

29 Gestrich, Christof: Die menschliche Seele. Hermeneutik ihres dreifachen Weges, Tübingen: 
Mohr Siebeck 2019, hier S. 310. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gregor Etzelmüller: Wo sind die Toten? 285 

Ausgehend von der menschlichen Erfahrung könnte jenes trostlose Bild, das die 
antike Mythologie zeichnet, durchaus das letzte Wort sein. Doch schon das antike 
Israel und damit die Hebräische Bibel sind nicht bei der Wahrnehmung der Trostlo
sigkeit der Existenz der Toten stehen geblieben. Man begann bereits im Alten Israel 
nach der Bedeutung Gottes für die Verstorbenen zu fragen.30 

In einem Grab vom Ende des 7. Jahrhunderts hat man in Israel zwei Silberamu
lette gefunden. Auf dem einen steht geschrieben: »Denn bei ihm ist Erlösung, denn 
JHWH bringt uns zurück Licht«.31 Das Amulett preist den Gott Israels als einen, der 
auch an den Toten wirkt. Er wird den Toten seine Treue bewahren und auch im Grab 
sein Licht aufstrahlen lassen. Indem auf dieses Bekenntnis die Worte des Aaroni
tischen Priestersegens folgen, wird deutlich, dass Gottes segnendes Handeln nicht 
am Tod endet, sondern auch die Verstorbenen umfasst: Die Toten sind von Gott gnä
dig bewahrt und haben in ihm ihren Frieden. 

Entsprechend hält Psalm 73 daran fest, dass Gott einen Menschen, den er ge
schaffen und im Leben auf vielfältige Weise mit seinem Segen begleitet hat, am Ende 
nicht einfach dem Tod überlassen wird: »Nun aber bleibe ich stets bei dir, du hältst 
mich an meiner rechten Hand. Nach deinem Ratschluss leitest du mich, und her
nach nimmst du mich auf in Herrlichkeit. Wen hätte ich im Himmel! Bin ich bei dir, 
so begehre ich nichts auf Erden. Mögen mein Leib und mein Herz verschmachten, 
der Fels meines Herzens und mein Teil ist Gott auf ewig« (Ps 73,23-26). 

Die biblische Hoffnung, dass Gott einen Menschen in seinem Tod in Ehren auf
nimmt und dessen Werk Bestand verleiht32, lässt sich mithilfe des Begriffes von Got
tes Gedenken erfassen. Erhellend ist dabei das Lukasevangelium, das eine sehr diffi
zile Antwort auf die Frage: Wo sind die Toten? bietet – und in dem einer der beiden 
mit Christus Gekreuzigten Jesus bittet: »Gedenke an mich, wenn du in dein Reich 
kommst« (Lk 23,42). 

30 Vgl. Eberhardt, Gönke: JHWH und die Unterwelt. Spuren einer Kompetenzausweitung 
JHWHs im Alten Testament (= FAT II/23), Tübingen: Mohr Siebeck 2007, S. 366ff. 

31 Übersetzung nach Janowski, Bernd: »Die Toten loben JHWH nicht. Psalm 88 und das alttes
tamentliche Todesverständnis«, in: Friedrich Avemarie/Hermann Lichtenberger (Hg.), Aufer
stehung – Resurrection. The Fourth Durham-Tübingen Research Symposium. Resurrection, 
Transfiguration and Exaltation in Old Testament, Ancient Judaism and Early Christianity (= 
WUNT 135), Tübingen: Mohr Siebeck 2001, S. 3–45, hier S. 31. 

32 Vgl. Ps 90,17 und dazu die Auslegung von Butting, Klara: Erbärmliche Zeiten – Zeit des Er
barmens. Theologie und Spiritualität der Psalmen, Uelzen: Erev-Rav 2013, S. 112f.: »Psalm 90 
nimmt die Bestandsverheißung auf, die Gott David gegeben hat, und betet in der Hoffnung, 
dass Gott seine Zusage angesichts des Scheiterns von Krone und Tempel nicht verleugnet. 
Menschliches Leben soll nicht sinnlos und vergeblich dahingehen. Das Erreichte, auf das wir 
zu Recht stolz sind, soll sich nicht – wie in Vers 10 beklagt wurde – am Ende in Mühsal und 
Unrecht verkehren. Gezählt sind die Tage eines jeden Menschen auf dieser Erde, doch ver
geblich dürfen sie nicht sein, ja nicht einmal vergänglich!«. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Theoretische Provokationen 

Wenn das Evangelium Jesus antworten lässt: »Heute noch wirst du mit mir im 
Paradies sein« (Lk 23,43), dann wird deutlich, dass es mit der Möglichkeit rechnet, 
gleich nach dem Tod bei Christus zu sein. Die Vorstellung, dass Menschen im Tod 
vor einer bloßen Schattenexistenz im Hades bewahrt, zudem aus jener Hölle, die 
Menschen auf der Erde einander bereiten können, gerettet und in den Himmel er
höht werden, prägt auch das lukanische Gleichnis vom reichen Mann und dem ar
men Lazarus, in dem es heißt: »Es geschah aber, dass der Arme starb und von den 
Engeln in Abrahams Schoß getragen wurde« (Lk 16,22). 

Obwohl die Verstorbenen nach lukanischer Auffassung in Christus bewahrt, ge
rettet und erhöht sind, hält das Lukasevangelium zugleich an der Differenz zwi
schen ihrer postmortalen Existenz und dem Leben nach der Auferstehung fest. Ob
wohl Christus am Kreuz damit rechnet, noch am selben Tag im Paradies zu sein, 
ereignet sich seine Auferstehung nicht am Karfreitag und d.h. nicht in seinem Tod. 

Zum Auferstehungsleben gehört nach Lukas die Leiblichkeit. Am stärksten 
von allen Evangelisten betont er die körperliche Materialität der Auferstehung.33 
Wenn es in der Apostelgeschichte von den Jüngern heißt, dass diese mit dem Auf
erstandenen »gegessen und getrunken haben« (Apg 10,41), wird deutlich, warum 
das Evangelium die Leiblichkeit des Auferstandenen betont. Sie ist Voraussetzung 
dafür, dass Menschen einander begegnen und untereinander Gemeinschaft haben 
können. Während Odysseus seine Mutter, als sie aus der Tiefe aufsteigt, nicht 
umarmen kann, tritt der Auferstandene leibhaftig unter seine Jünger, um erneut 
Gemeinschaft mit ihnen zu haben. 

Damit lässt sich die Differenz zwischen der jetzigen Existenz der Toten und de
ren zukünftiger Vollendung erfassen: Während sich die Verstorbenen den Leben
den gegenwärtig entziehen, die Erinnerungen an sie immer blasser werden, zielt 
die Hoffnung darauf, dass sie einst wieder in voller Gemeinschaft mit ihren Mit
menschen leben. Insofern diese Vollendung der leiblichen Gemeinschaft aber noch 
aussteht, ist die Situation der Verstorbenen mit der der Lebenden prinzipiell ver
gleichbar. Indem Lukas die Toten im Himmel verortet,34 macht er deutlich: Die Ver
storbenen sind noch nicht in die neue Schöpfung auferstanden, sondern gehören 
nach wie vor zu der uns bekannten Welt (aus Himmel und Erde), wenn auch zu dem 
uns relativ entzogenen Bereich dieser Welt (nämlich dem Himmel). Christus und die 
Verstorbenen im Himmel und die Lebenden auf Erden sind nach wie vor unterwegs 

33 Vgl. Lk 24,39: »Seht meine Hände und Füße: Ich selbst bin es. Fasst mich an und seht! Ein Geist 
hat kein Fleisch und keine Knochen, wie ihr es an mir seht.« Als einziger Autor im Neuen Tes
tament bezeichnet Lukas »den auferweckten Jesus ausdrücklich als σάρξ« (Ellis, E. Earle: »Die 
Funktion der Eschatologie im Lukasevangelium«, in: ZThK 66 [1969], S. 387–402, hier S. 393). 

34 Das Paradies, in dem der Schächer mit dem Gekreuzigten weilt, ist nach frühjüdischer Tra
dition (vgl. 2. Kor 12) »im dritten Himmel lokalisiert« (Schreiber, Stefan: »Der Mensch im Tod 
nach der »Apokalypse des Mose«. Eine frühjüdische Anthropologie in der Zeit des Paulus«, 
in: JSJ 35 [2004], S. 49–69, hier S. 55). 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gregor Etzelmüller: Wo sind die Toten? 287 

auf dem Weg zur vollendeten Gemeinschaft auf der erneuerten Erde unter einem 
erneuerten Himmel, zur »Wiederherstellung aller Dinge« (Apg 3,21). 

Die lukanischen Schriften denken ein Sein der Verstorbenen bei Christus, ohne 
einem dualistischen Denken zu verfallen. Interessanterweise verzichtet das bereits 
angeführte Gleichnis vom reichen Mann und dem armen Lazarus auf den Seelen
begriff und erzählt von den Toten als leiblichen Wesen, vom Finger des Lazarus und 
von Augen und Zunge des reichen Mannes. Würde man die Verstorbenen als Seelen 
begreifen wollen, müsste man diese zumindest als verkörpert denken. Konsequen
ter ist es freilich mit Martin Luther zu betonen, dass im Gleichnis nicht von der See
le, sondern vom ganzen Menschen gesprochen wird: »Wenn man wolt sagen: Anima 
Abrahae vivit apud Deum, corpus hic iacet mortuum, die distinctio ist ein dreck! 
Die will ich anfechten. Es muss heissen: Totus Abraham, der gantze mensch soll le
ben. Aber so reisset ir mir ein stuck von Abraham und saget: Das lebt. So reden die 
philosophi: Postquam anima ex hoc domicilio emigravit etc«.35 

Insofern bezeichnet auch der Geist, den sowohl Jesus als auch Stephanus ster
bend in Gottes bzw. Jesu Hände legen (vgl. Lk 23,46; Apg 7,59), nicht einen Teil des 
Menschen, sondern »das, was die ganze Person ausmacht«.36 In den zahlreichen Le
bensvollzügen eines Menschen, in dem, was ihm widerfährt, und in dem, was er 
tut, bildet sich eine Gestalt des Lebens aus, die der Mensch sterbend Gott anver
trauen kann: in ihrem fragmentarischen Charakter, mit dem, was im eigenen Leben 
durch Glaube, Hoffnung und Liebe geprägt war, aber auch mit all den Zerklüftun
gen, Spannungen und Brüchen der eigenen Biographie. 

Wenn ein Mensch diese Gestalt seines Lebens, den Geist, sterbend Gott anver
traut, gibt er zu erkennen, dass er selbst nun nichts mehr tun und wiedergutmachen 
kann, und bittet den Vater Jesu Christi, dass dieser sich seines Lebens vergebend, 
vollendend und von ihm Gebrauch machend annimmt. Mit einer breiten biblischen 
Tradition, die vom Gedenken Gottes redet, könnte man auch formulieren: Gott soll 
das Leben eines Menschen in seinem Gedenken bewahren und zurechtbringen. 

Allein Gottes Gedenken kann einen Menschen in seiner Lebensfülle über dessen 
Tod hinaus bewahren – auch dann noch, wenn dieser dem kollektiven und kulturel
len Gedächtnis längst verloren gegangen ist. In Gottes Gedenken wird der Mensch 
aber nicht von seiner Geschichte und seinem Leib abstrahiert, sondern als der er
innert, der er in seiner konkreten, verkörperten Lebensgeschichte gewesen ist. Zu
mindest die Beter der Psalmen rechnen nicht mit einem abstrahierenden, sondern 

35 Luther, Martin: Tischreden aus den Jahren 1540–1544 (= WA.TR 5), Weimar 1919, hier S. 219; 
ich verdanke diesen Hinweis C. Gestrich: Die menschliche Seele, S. 83. 

36 Bovon, Francois: Das Evangelium nach Lukas. Lk 19,28-24,53 (= EKK III/4), Neukirchen/ 
Düsseldorf: Neukirchener/Benzinger 2009, hier S. 491; Vgl. Wolter, Michael: Das Lukasevan
gelium (= HNT 5), Tübingen: Mohr Siebeck 2008, S. 762. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Theoretische Provokationen 

einem konkreten Erinnern Gottes: »Mein Elend hast du aufgezeichnet, meine Trä
nen sind verwahrt bei dir« (Ps 56,9). 

Auch Menschen erinnern sich einer verstorbenen Person nicht abstrakt, son
dern in einer Fülle von Bildern und Eindrücken. Die Gestalt einer verstorbenen Per
son ist insofern multimodal verkörpert. Kein einziges Bild wird der Fülle ihres Le
bens gerecht, wir erinnern sie in ihrer Freude und in ihrer Traurigkeit, als Kind und 
als Erwachsene, im Kontext ihrer Familie, aber auch ihres Berufes, in ihrem vertrau
ten Verhalten ebenso wie in ihren überraschenden Handlungen. In der Erinnerung 
ist die Verstorbene nicht nur in einer Gestalt verkörpert, sondern in einer Fülle erin
nerter Bilder. Entsprechend lässt sich vermuten, dass auch in Gottes Gedächtnis der 
Geist eines Menschen in der Polyphonie seines leiblichen Lebens und damit multi
modal verkörpert ist. 

Gegenüber der Konzeption einer objektiven Unsterblichkeit und populären Vor
stellungen von Gott als dem »Oberbuchhalter der Welt« ist aber darauf hinzuweisen, 
dass Gottes Gedenken durch seine Barmherzigkeit geprägt ist.37 Eben deshalb wen
den sich Menschen betend an Gott: »Denke nicht an die Sünden meiner Jugend noch 
an meine Verfehlungen, nach deiner Gnade denke an mich um deiner Güte willen« 
(Ps 25,7). Gott ist nicht dazu gezwungen, alles und jedes zu erinnern. In Gottes Ge
denken kann zurechtgebracht werden, was Menschen nicht mehr zurechtbringen 
können. Genau das erhofft sich der Mitgekreuzigte, wenn er Christus am Kreuz bit
tet: »Gedenke meiner, wenn du in dein Reich kommst« (Lk 23,42). 

Gottes Gedenken bewahrt den Menschen aber nicht nur vor dem Vergessen und 
bringt die Lebensgestalt eines Menschen zurecht. Gottes Gedenken macht auch le
bendig. Mit wem sich Gott verbunden hat, der ist »hineingenommen in die neu
schöpferische Kreativität Gottes«38, der prägt über seinen Tod hinaus Geschichten 
und Geschichte. Er tut dies aber nach seinem Tod nicht durch sein leibliches Han
deln, sondern vermittelt über den Leib Christi. 

Im Anschluss an eine breite christliche Tradition kann man sagen: Die Men
schen, die durch ihre Taufe und in ihrem Glauben mit Christus ein Leib geworden 
sind, hören auch nach ihrem Tod nicht auf, Glieder am Leib Christi zu sein. Da der 
Tod den Verstorbenen die Möglichkeit raubt, ihre Leiber anderen Mächten zur Ver
fügung zu stellen, kann Paulus sogar den Gedanken einer Intensivierung der Chris
tusgemeinschaft durch den Tod denken (vgl. 2. Kor 5). Insofern werden die Glau
benden im Tod bewahrt, gerettet und erhöht. 

37 Sauter, Gerhard: Das verborgene Leben. Eine theologische Anthropologie, Gütersloh: Güters
loher 2011, hier S. 45; Vgl. Moltmann, Jürgen: Das Kommen Gottes. Christliche Eschatologie, 
Gütersloh: Gütersloher 1995, S. 91. 

38 Schüle, Andreas: »Gottes Handeln als Gedächtnis. Auferstehung in kulturtheoretischer und 
biblisch-theologischer Perspektive«, in: Hans-Joachim Eckstein/Michael Welker (Hg.), Die 
Wirklichkeit der Auferstehung, Neukirchen: Neukirchener 2002, S. 237–275, hier S. 272. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gregor Etzelmüller: Wo sind die Toten? 289 

Wenn man aber davon ausgeht, dass im Leib Christi »die ganze Menschheit von 
Gott angenommen«39 ist, dann wird man bestreiten, dass der Tod die Macht hat, 
Christus auch nur irgendeinen Menschen zu entreißen. Dass im Tod Menschen heil
sam verohnmächtigt werden, gilt nicht nur für Christenmenschen. Da das Vergehen 
des Leibes dem Menschen seine aktiven Darstellungs- und Gestaltungsmöglichkei
ten raubt, kommt es im Tod zur »völlige(n) Entmachtung des Menschen«, zu dessen 
»Einkehr in einen nicht nur ontologischen, sondern auch hamartiologischen Null
punkt«.40 Eben deshalb kann man hoffen, dass im Tod nicht nur die Glaubenden, 
sondern alle Menschen von der Sünde frei werden. Paulus jedenfalls hat es so gese
hen: »Wer gestorben ist, ist von allen Ansprüchen der Sünde befreit« (Röm 6,7).41 

Wie der auferstandene Christus für Gott lebt, indem er Menschen in sein Reich 
beruft, so bleiben auch die Verstorbenen am Aufbau des Leibes Christi beteiligt. 
Denn wer in Christus bleibt, der ist nicht nur bewahrt und gerettet, sondern bringt 
selbst vielfältig Frucht. Den Lebenden zugute wirken die Verstorbenen an der Uni
versalisierung von Humanität, am Aufbau des Leibes und Reiches Christi mit. Wie 
das Auge nicht zu der Hand sagen kann: Ich brauche dich nicht (vgl. 1. Kor 12,21), so 
können die Lebenden nicht zu den Verstorbenen sagen: Wir brauchen euch nicht. 
Der erhöhte Christus kommuniziert mit der Welt nicht nur mittels der Lebenden, 
sondern ebenso mittels der Verstorbenen. 

Gemeinsam aber hoffen Verstorbene wie Lebende – in einer großen universa
len Hoffnungsgemeinschaft – auf die kommende Auferstehung der Toten. Die Men

39 D. Bonhoeffer: Ethik, S. 53; Zur Umstellung auf eine Allerlösungshoffnung in der neuzeitli
chen Theologie vgl. Etzelmüller, Gregor: »Vom eschatologischen Dualismus zur Hoffnung auf 
eine Allerlösung. Ein neuzeitlicher Umbau in der Eschatologie des Christentums«, in: Günter 
Thomas/Markus Höfner (Hg.), Ewiges Leben. Ende oder Umbau einer Erlösungsreligion? (= 
DoMo 21), Tübingen: Mohr Siebeck 2018, S. 119–141. 

40 Janowski, J. Christine: »Warum sollte Gott nicht alle erlösen? Antworten auf einige Einwän
de gegen eine Allerlösungslehre«, in: Magdalene L. Frettlöh/Hans Peter Lichtenberger (Hg.), 
Gott wahr nehmen. Festschrift für Christian Link, Neukirchen: Neukirchener 2003, S. 277–328, 
hier S. 323f. 

41 Damit soll natürlich nicht behauptet werden, dass alle neutestamentlichen Überlieferungen 
auf ein Allerlösungskonzept hinauslaufen. Schon Schleiermacher hat gesehen, dass die bibli
schen Überlieferungen hier unentschieden seien, sich aber nur die Annahme einer Allversöh
nung mit der Vaterliebe Gottes reime und systematisch konsequent gedacht werden könne 
(vgl. Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst: »Ueber die Lehre von der Erwählung; besonders 
in Beziehung auf Herrn Dr. Brettschneiders Aphorismen«, in: Ders., Theologisch-dogmati

sche Abhandlungen und Gelegenheitsschriften, hg v. H. F. Traulsen (= KGA I/10), Berlin/New 
York: de Gruyter 1990, S. 147–222, hier: S. 216–219). Die innerbiblische Spannung ist aber sys
tematisch erkenntnisgenerierend, sie verweist m.E. darauf, dass »es kein Vergessen der Täter 
geben kann, bevor sie nicht aus den Erinnerungen der Opfer verschwunden sind. Die Heilung 
der Erinnerung der Opfer geht so der Heilung des quälenden Gewissens der Täter voraus.« (Et
zelmüller, Gregor: … zu richten die Lebenden und die Toten. Zur Rede vom Jüngsten Gericht 
im Anschluß an Karl Barth, Neukirchen: Neukirchener 2001, S. 312; Vgl. S. 256–320). 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Theoretische Provokationen 

schen aller Zeiten werden dann nicht nur am Leib Christi, sondern in eigener Leib
lichkeit, d.h. in Selbstständigkeit und Gemeinschaft miteinander, ihr Totsein be
züglich der Sünde leben. Bis dahin aber dürfen wir im Glauben die Verstorbenen in 
Christus, in Gottes Gedächtnis, als bewahrt, gerettet und erhöht wissen. 

4. Die Stärken des Modells 

Das hier vorgestellte und entwickelte Modell einer christlich-theologischen Antwort 
auf die Frage: Wo sind die Toten? weist m.E. auch außertheologisch wahrnehmbare 
Stärken auf. Es bleibt zum einen der Erde treu, indem es (erstens) Menschen nicht 
auf die Ewigkeit vertröstet, sondern zum Widerstand gegen alles motiviert, was 
den Menschen plagt, quält, stört und zerstört – und (zweitens) die Verlusterfahrung 
der Trauernden, den geliebten Menschen nicht mehr in die Arme schließen zu kön
nen, radikal ernst nimmt. Es stützt den Einsatz für die Rechte des Leibes, motiviert 
dazu, schon hier und jetzt im zwischenleiblichen Leben der Menschen Gleichnisse 
des kommenden Gottesreiches zu inszenieren und widerspricht ökologisch fatalen 
technischen Phantasien, die ein Überleben der Menschheit jenseits der Erde imagi
nieren. 

Zum anderen aber bietet dieses Modell einen dreifachen Trost: Indem wir die 
Verstorbenen Gottes Gedächtnis überantworten, können wir hoffen, dass Gott (ei
nerseits) den konkreten, einzelnen Menschen auch dann noch bewahrt, wenn sich 
kein Mensch mehr an ihn erinnert, und (andererseits) in seinem Gedenken heilt, was 
die Überlebenden und die Verstorbenen (nun) nicht mehr zurechtbringen können. 
Dabei nimmt das Modell nicht nur die Erfahrung der Abwesenheit der Verstorbe
nen ernst, sondern ermöglicht (drittens) diese Abwesenheit auch als eine befreiende 
wahrzunehmen: Einerseits sind die Verstorbenen in Gott den Tribunalen ihrer Mit- 
und Umwelt heilsam entzogen, andererseits werden die Überlebenden vom unmit
telbaren Anspruch der Verstorbenen befreit. Wenn diese nur durch den Leib Christi 
vermittelt wirken, dann ist jeder Anspruch, den die Verstorbenen an die Überleben
den haben, immer schon heilsam durch Christus unterbrochen. Menschen werden 
frei, sich durch die Verstorbenen nur noch auf solche Wege weisen zu lassen, die der 
in Jesus Christus inkarnierten Menschenfreundlichkeit Gottes entsprechen.42 

Es gibt also gute Gründe, die für die hier entwickelte theologische Antwort auf 
die Frage nach dem Ort der Toten sprechen. Eine Welt, in die sich die christliche 

42 Für die seelsorgerliche Praxis schafft dieses Modell einen weiten Raum, sich einfühlsam auf 
Zeugnisse der Gegenwart Verstorbener einzulassen. Es ermöglicht aber zugleich, diese Zeug
nisse dort, wo es notwendig ist, neu zu perspektivieren, so dass Menschen aus falschen Ab
hängigkeiten, von dem, was sie als Gebot der Verstorbenen vernehmen, befreit werden kön
nen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gregor Etzelmüller: Wo sind die Toten? 291 

Hoffnung mit ihren differenzierten Orientierungsleistungen nicht mehr einbrin
gen könnte oder wollte, wäre eine ärmere Welt. Doch die guten Gründe, die sich 
für das hier entfaltete Modell der christlichen Hoffnung anführen lassen, können 
die Wahrheit desselben nicht begründen. Ob die christliche Hoffnung nicht nur le
bensförderlich und schön, sondern auch wahr ist, entzieht sich der menschlichen 
Urteilskraft. Glaubende vertrauen darauf – und zweifeln zugleich, und liegen Gott 
klagend in den Ohren, dass es wahr werde, dass Gott in seinem Gedenken Menschen 
bewahrt, rettet und erhöht, so dass uns auch von den Verstorbenen her lebensför
derliche Weisung zuteil wird, bis wir uns einst im Reich Gottes auf der erneuer
ten Erde unter dem erneuerten Himmel wieder in die Arme schließen werden. Der 
christliche Glaube sollte sich dieser radikalen Hoffnung nicht schämen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

