Wo sind die Toten?
Biblisch-theologische Erkundungen im Gesprach
mit dem aktuellen Verkorperungsparadigma

Gregor Etzelmiiller

Die Rostocker Tagung hat gezeigt, dass die Frage: »Wo sind die Toten?« auch in der
Spatmoderne unterschiedlich beantwortet wird — und beantwortet werden kann.
Die Theologie tut gut daran, die verschiedenen Praktiken im Umgang mit den Toten
griindlich wahrzunehmen. Zugleich eréffnen die unterschiedlichen Praktiken ein
Diskursfeld, auf dem sich die Frage stellt, ob Kirchen und Theologien in der Lage
und bereit sind, auf die sich hier stellenden Fragen eigenstindige Antworten zu ge-
ben. Beteiligen sich Kirchen und Theologien an diesem Diskurs — oder moderieren
sie ihn nur? Dass dabei konkret zwischen der Aufgabe der Dogmatik und jener der
Seelsorge zu unterscheiden ist, sollte spatestens seit der Wanderlegende von jenem
Vikar, der auf die Frage einer Witwe, »[...] was wird denn eigentlich aus Erwin, jetzt,
Wwo er tot ist?«, geantwortet haben soll: »Also ich bin Vertreter der Ganztodtheoriex,’
offensichtlich sein. Doch wiirde man sich auch keine Vikarin wiinschen, die sich mit
dieser Frage nicht auch systematisch-theologisch auseinandergesetzt und eine fiir
sie (vorliufig) tragfihige Position gewonnen hitte.

Kann es Kirchen und Theologien gelingen, auf der gedanklichen Hohe ihrer Zeit
ihre Hoffnung so zur Sprache zu bringen, dass Menschen auf die sie bewegende
Frage, wo die Toten seien, eine lebensdienliche Antwort erhalten? Der folgende Bei-
trag unterzieht sich der dogmatischen Miihe, eine solche Antwort im Gesprich so-
wohl mit zeitgendssischer Anthropologie und biblischen Uberlieferungen zu ent-
wickeln.” Ich greife dabei die religionskritische Forderung, gerade auch in unserer
Hoffnung »der Erde treu« zu bleiben,® auf — und suche deshalb das Gesprich mit
dem interdisziplinir itberzeugenden kognitionswissenschaftlichen Paradigma der

1 Vgl. Bukowski, Peter: »Riickfragen an die akademische theologische Ausbildung, in: Pasto-
raltheologie 89 (2000), S. 474—482, hier S. 475.

2 Vgl. zum Folgenden Etzelmiiller, Gregor: Gottes verkorpertes Ebenbild. Eine theologische An-
thropologie, Tiibingen: Mohr Siebeck 2021, S. 311-341.

3 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen, Stuttgart:
Kroner 81988, hier S. 9: »Ich beschwére euch, meine Briider, bleibt der Erde treu und glaubt

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Theoretische Provokationen

Verkorperung.* Im Zentrum dieses Paradigmas steht die Einsicht, dass der mensch-
liche Geist »nicht nur zufillig, sondern innig an einen Korper gebunden und innig
in seine Welt eingebettet« ist.”

Der Begriff der Verkérperung kann zu einem Missverstindnis fithren. Verkor-
perung konnte bedeuten, dass etwas primir Korperloses sekundir verkorpert wird.
Doch mit dem Begriff der Verkdrperung soll gerade das Gegenteil zum Ausdruck
gebracht werden: Leben findet sich immer schon als verkérpertes vor, so dass man
zwischen Geist und Leib nur in einer sekundiren Betrachtung unterscheiden kann.®
Der menschliche Leib ist immer eingebettet in eine Sozialitit, die ihn prigt und in
der er sich entwickelt. Im Umgang mit ihrer Welt entdecken Menschen handelnd,
welche Moglichkeiten das Leben bietet. Am Anfang steht nicht der Dualismus von
Seele und Korper, von Geist und Leib, von Ich und Du und von Mensch und Welt,
sondern deren wechselseitige Verschrinkungen.

Das Verkorperungsparadigma wendet sich also nicht nur gegen den modernen
Dualismus, sondern auch gegen einen spatmodernen Naturalismus, der Geist auf
Gehirn reduzieren mochte. Wenn sich physische und psychische Prozesse immer
schon wechselseitig prigen, dann folgt daraus, dass man den Kérper nicht als Ma-
schine begreifen kann, sondern als eine lebendige Einheit, in der so etwas wie Sub-
jektivitit wirksam ist, verstehen muss,” d.h. als psychosomatische Einheit oder —
wie Paulus formuliert — als soma psychikon (1. Kor 15,44).

denen nicht, welche euch von tberirdischen Hoffnungen reden! Giftmischer sind es, ob sie
es wissen oder nicht.«

4 Vgl. einfiihrend Etzelmiiller, Gregor/Fuchs, Thomas/Tewes, Christian (Hg.): Verkorperung —
Eine neue interdisziplinare Anthropologie, Berlin/Boston: de Gruyter 2017.

5 Haugeland, John: »Der verkérperte und eingebettete Geist, in: Jorg Fingerhut/Rebekka Hu-
fendiek/Markus Wild (Hg.), Philosophie der Verkérperung. Grundlagentexte zu einer aktu-
ellen Debatte (= stw 2060), Berlin: Suhrkamp 2013, S. 105-143, hier S.143.

6 So auch Stoellger, Philipp: »Vom dreifaltigen Sinn der Verkorperung — im Blick auf die Me-
dienkorper des Ceistes, in: Gregor Etzelmiiller/Annette Weissenrieder (Hg.), Verkérperung
als Paradigma theologischer Anthropologie (= TBT 172), Berlin/Boston: de Gruyter 2016,
S.289-316, hier S. 291.

7 Merleau-Ponty, Maurice: Phanomenologie der Wahrnehmung [1945] (= Phdnomenologisch-
psychologische Forschungen 7), Berlin: de Gruyter 1966, hier S. 402, spricht von der »Erfah-
rung des In-seins meines Bewusstseins in seinem Leib und in seiner Welt«, die mich den Leib,
auch den des anderen, als »von Bewusstsein bewohnt« wahrnehmen lasse.

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gregor Etzelmiller: Wo sind die Toten?

1. Zwei grundlegende verkorperungstheoretische Einsichten

1.1 Die Akzeptanz der Endlichkeit

Wer die Verkorperung des Menschen ins Zentrum stellt, betont auch dessen End-
lichkeit und Sterblichkeit.® Wie aber verkérperungstheoretische Ansitze die Ver-
korperung des Menschen nicht als Einschrinkung, sondern als lebensférderliche
Befihigung verstehen, so plidieren sie nicht nur fiir die Wahrnehmung der End-
lichkeit, sondern auch fiir deren Akzeptanz.

Endlichkeit ist die Voraussetzung eines sich polyphon ausdifferenzierenden Le-
bens. Ohne Generationenfolge und damit den Tod gibe es weder evolutionire noch
kulturelle Entwicklungen. Der Philosoph und Psychiater Thomas Fuchs schreibt:
Geschichtliche Neuanfinge sind nur méglich, »wenn die Alteren diese Welt wieder
verlassen. Die jiingeren Generationen hitten sonst niemals Raum fiir ihre eigene
Bliitezeit; sie wiirden niemals von der Gerontokratie der Altvorderen befreit.«<’
Zudem sichert unsere Endlichkeit unsere Identitit. Menschen treffen Entschei-
dungen, die ihre Bedeutung auch dadurch gewinnen, dass sie sie nicht unendlich
oft wiederholen und revidieren konnen. Kénnte der Mensch in einer schlechten
Unendlichkeit alle Méglichkeiten durchspielen, ginge er seiner Identitit verlustig.
»Mit unendlicher Lebenszeit bleibt alles immer noch moglich und alles reversibel.
[...] Nichts wiirde uns mehr dringen, die Zeit unseres Lebens zu nutzen, Pline noch
zu verwirklichen, ja zu uns selbst zu finden.«’® Auch »alle Freuden wiren beliebig
oft wiederholbar und bereits dadurch entwertet«.”

8 Vgl. G. Etzelmiiller: Ebenbild, S.171—221.

9 Fuchs, Thomas: Verteidigung des Menschen. Grundfragen einer verkorperten Anthropologie
(=stw 2311), Berlin: Suhrkamp 2020, S. 96; so auch schon Barth, Karl: Die Kirchliche Dogmatik
111/4, Zollikon-Ziirich: Evangelischer Verlag 21957, hier S. 659: »Es gabe gar keine menschliche
Geschichte—weder Lebensgeschichten noch eine Weltgeschichte —wenn der Mensch ein un-
endliches und also ein unbeschranktes und also ein unbestimmtes Wesen wére, weil es dann
wie keine menschlichen Subjekte, so auch keine reale Bewegung und im Zusammensein und
in der Folge der Subjekte keine realen Neuanfinge und Abschliisse gibe. Es bedarf der Ge-
burten neuer und des Todes alter Menschen, es bedarfja des durch diese bedingten Empfan-
gens und Weitergebens, Nachfolgens und Uberholens, Uberlieferns, Kritisierens und Erneu-
erns, damit auf Erden etwas geschehe, in Gang komme, durchgefiihrt und vollendet werden
kann.«.

10 T Fuchs: Verteidigung des Menschen, S. 95; Vgl. auch hier wieder die Ndhe zu Barth: KD I11/4,
S. 657: »In einer unbestimmten, sagen wir: unendlichen Zeit seiend, wére er offenbar seiner-
seits ein unbestimmtes, nach riickwarts und vorwarts zerflieRendes Wesen. Er hitte ja dann
keine Mitte, er ware dann nicht er selbst. Als er selbst wird er konstituiert durch sein Sein in
seiner Zeit, durch seine Begrenzung durch Geburt und Tod.«.

11 T Fuchs: Verteidigung des Menschen, S. 94.

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce

277


https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Theoretische Provokationen

Die Wahrnehmung und Akzeptanz der Endlichkeit verbindet das Verkorpe-
rungsparadigma mit den biblischen Uberlieferungen. Biblisch gehort die Endlich-
keit des Menschen zu der als sehr gut bezeichneten Schépfung. Das haben in der
modernen Theologie Friedrich Schleiermacher” und Karl Barth mit Nachdruck
betont: »Es gehort auch zu des Menschen Natur, es ist auch Gottes Schopfung [...]
und es ist insofern gut und recht so, daf? das Sein des Menschen in der Zeit endlich,
dass der Mensch sterblich ist.«”® Insofern plidieren Verkérperungsparadigma und
theologische Anthropologie gemeinsam dafiir, Kraft und Zeit in die Férderung
des endlichen Lebens zu investieren, anstatt zu versuchen, gedanklich und/oder
technisch der Endlichkeit zu entkommen.

Biblisch verbindet sich die Akzeptanz der Sterblichkeit mit der Klage itber und
dem Kampf gegen den vorzeitigen Tod.** So sehr die Endlichkeit zur guten Schép-
fung Gottes gehort, so wenig darf man es als gut bezeichnen, dass Menschen viel
zu frith sterben. Deshalb gehort zur Akzeptanz der Endlichkeit der gesellschaftliche
Einsatz dafiir, dass es Menschen ermdglicht wird, alt und reich an guten Erfahrungen
sterben zu kénnen.

1.2 Zwischenleiblichkeit

Als leibliche Wesen sind wir immer schon durch zwischenleibliche Begegnungen
geprigt — und zwar viel umfassender, als wir es uns kognitiv erschliefen kénnen.
Der Mensch ist kein autonomes Subjekt, sondern in seinem Leibesleben immer
schon auf andere bezogen und von ihnen geprigt — darauf verweist nicht zuletzt
das Faktum der Geburt, das Phinomen der Natalitit.” »Der Kontakt mit der Mut-
ter und seine charakteristische emotionale Ténung erdffnet dem Siugling den
ersten Zugang zur Welt, der Sicherheit und Vertrauen vermitteln kann oder aber
eher zu Angstlichkeit oder Misstrauen gegeniiber anderen fithrt. Diese impliziten
Erfahrungen der ersten Lebensmonate, die Einfluss auf die gesamten spiteren
Beziehungen haben, hat der Psychoanalytiker [Christopher] Bollas als >unthought

12 Vgl. Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst: Der christliche Glaube 1821-22, hg. v. H. Peiter,
Studienausgabe, Band 1, Berlin/New York: de Gruyter 1984, hier S. 234f.: §73; dazu Weeber,
Martin: Schleiermachers Eschatologie. Eine Untersuchung zum theologischen Spatwerk (=
BEVTh 118), Glitersloh: Kaiser 2000, S. 78—96.

13 Barth, Karl: Die Kirchliche Dogmatik Ill/2, Zollikon-Ziirich: Evangelischer Verlag 1948, hier
S. 778f.

14 Vgl. dazu jetzt Thomas, Giinter: Chaos und Erbarmen. Gesundheit und Krankheit in Karl
Barths Theologie, Zirich: TVZ 2023, S. 49.51-75.149-170.

15 Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tatigen Leben, Miinchen/Ziirich: Piper'°2011, hier
S.299: »Wo immer Pluralitit ins Spiel kommt, ist Souveranitit nur in der Einbildung mog-
lich, und der Preis fiir sie ist die Wirklichkeit selbst«; zu Arendts Konzept der Natalitat vgl.
Liitkehaus, Ludger: Natalitat. Philosophie der Geburt, Zug: Die Graue Reihe 2006, S. 24—61.

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gregor Etzelmiller: Wo sind die Toten?

known<beschrieben und vom verdringten Unbewussten unterschieden. Aber auch
in den folgenden Jahren werden verschiedenste Interaktionserfahrungen verinner-
licht und in das implizite leibliche Gedichtnis eingeschrieben. Sie spiegeln sich in
bestimmten Formen des >impliziten Beziehungswissens« wider«,' welches auch
spiteres Beziehungsverhalten prigt. Unser Leibgeddchtnis ist immer auch gepragt
durch die, die uns begegnet sind.

Das bedeutet im Blick auf die postmortale Existenz der Verstorbenen aber auch:
Weil sich die Verstorbenen zu ihren Lebzeiten immer schon umfassend zwischen-
leiblich in unser Leben eingeschrieben haben, sind sie auch nach unserem Tod wirk-
michtig in unserem Leben prisent — und zwar nicht nur mit ihrem gelebten, son-
dern auch mit ihrem ungelebten Leben. Wenn sich im menschlichen Leben Phy-
sisches und Psychisches wechselseitig durchdringen und bedingen, dann schreibt
sich dem Menschen als lebendigem Leib nicht nur das ein, was er getan und erlitten
hat, sondern auch das ungelebte Leben. »Das ungelebte Leben ist das Wirksame in
der Geschichte. [...] Das ist gar nicht so schwer zu verstehen. Die getdteten Sohne,
die ungeborenen Kinder, sind sie nicht wirksamer als alles andere? Auch die unméog-
lichen Pline, die nie getanen Taten, sind sie nicht wirksamer als alles, was maoglich
gewesen wire, als alles was geschehen ist?«7

Wenn nun zwei Menschen zwischenleiblich miteinander interagieren, dann
wirkt auch das ungelebte Leben der einen auf das leibliche Leben des anderen
ein, ohne dass wir das kognitiv erfassen — und es kann sein, dass diese Prigung
erst nach dem Tod der anderen sich im eigenen Leben Ausdruck verschafft. Die
ganze Thematik der Kriegskinder und Kriegsenkel verweist auf dieses Phinomen. Soll
heiflen: Obwohl die Verstorbenen tot sind, wirken sie in unserem leiblichen Leben
mit.

2. Die Realistik der christlichen Eschatologie

Auch die neutestamentlichen Uberlieferungen verstehen Auferstehung und ewiges
Leben nicht als Aufhebung der Endlichkeit, also nicht als Entfristung der zeitlichen
Existenz, sondern als Transformation und Vollendung der in der Zeit gelebten end-
lichen Existenz. Das ewige Leben ist das zeitlich befristete Leben — aber nun von
den Verstellungen durch die Siinde erlést (vgl. Rom 8,23), gerichtet (vgl. Rom 2,16)
und gerettet (vgl. 1. Kor 3,15), verwandelt (1. Kor 15,51) und verherrlicht (vgl. Phil 3,21).

16  Broschmann, Daniel/Fuchs, Thomas: »Zwischenleiblichkeit in der psychodynamischen Psy-
chotherapie. Ansatz zu einem verkérperten Verstindnis von Intersubjektivitits, in: Forum
Psychoanal 36 (2020), S. 459475, hier S. 467.

17 Weizsacker, Viktor von: »Erinnerung an Alexander von Humboldt [1950]«, in: Ders., Gesam-
melte Schriften |, hg. v. P. Achilles et al., Frankfurt: Suhrkamp 1986, S. 451456, hier S. 451f.

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce

2719


https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Theoretische Provokationen

Entsprechend suggeriert die neutestamentliche Rede vom ewigen Leben keine Fort-
setzung unserer Geschichte. Explizit wird festgehalten, dass es keinen Stoffwechsel
(vgl. Rom 14,17) und keine Generationenfolge (vgl. Mk 12,25parr) mehr geben wird.
Die Auferstandenen werden als die, die sie geworden sind, ihre Geschichte nicht
fortsetzen, sondern in Freude aneinander vor Gott leben — darauf verweisen nicht
zuletzt die Bilder vom eschatologischen Gastmahl. Damit wird zugleich deutlich:
Auch das ewige Leben ist ein leiblich-zwischenleibliches.

Wer den Menschen als verkorpertes Wesen versteht, kann die Vollendung des
Menschen nicht mehr sachangemessen im Bild der Unsterblichkeit der individuel-
len Seele denken. Daraufhat schon Friedrich Schleiermacher aufmerksam gemacht:
»Wir sind uns so allgemein des Zusammenhanges aller auch unsrer innerlichsten
und tiefsten Geistesthitigkeiten mit den leiblichen bewufdt, daf wir die Vorstel-
lung eines endlichen geistigen Einzellebens ohne die eines organischen Leibes nicht
wirklich vollziehen kénnen; ja wir denken den Geist nur als Seele, wenn im Leibe, so
daRvon einer Unsterblichkeit der Seele im eigentlichen Sinn gar nicht die Rede sein
kann ohne leibliches Leben«.®

Das Verkorperungsparadigma weist auf Zusammenhinge hin, welche der
christlichen Eschatologie keineswegs unbekannt sind. Denn in ihrer klassischen
Gestaltverbindet sich der Begriff des ewigen Lebens mit der Lehre von der leiblichen
Auferstehung, der Erwartung des kommenden Reiches Gottes und der Neuschop-
fung aller Dinge. Soll heiflen: Ewiges Leben wird als verkorperte (Auferstehung
des Leibes), zwischenleibliche (Reich Gottes) und innig in ihre Welt eingebettete
(Neuschopfung aller Dinge) Existenzform gedacht.

Die Anthropologie der Verkorperung gibt selbstverstindlich keine Auskunft
iber das ewige Leben. Aber sie setzt einen Mafstab: Wenn die kirchlich-theologi-
sche Rede vom ewigen Leben iiberzeugen soll — und zwar angesichts der Einsicht,
dass alles Leben verkdrpert ist —, dann darf sie die Komplexitit der klassischen Es-
chatologie nicht unterbieten und muss die Verschrinkung der Themenfelder Ewiges
Leben, Auferstehung der Toten, Reich Gottes und Neuschopfung aller Dinge denken. Eine
derart komplexe Eschatologie zu vermitteln, fillt gegenwirtig zwar nicht leicht -
aber einfachere Losungen werden dem aktuellen Wissen um den Menschen nicht
gerecht.

Theologiegeschichtlich betrachtet war es vor allem das Bekenntnis zur leib-
lichen Auferstehung, welches einer ungebrochenen Rezeption des dualistischen
Menschenbildes der griechischen Philosophie in der Alten Kirche entgegenstand.
Wer auf die Auferstehung des Leibes hofft, kann den Menschen nicht mehr allein
mit der Seele identifizieren, wie es in platonischer Tradition méglich war. In der

18  Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst: Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der
evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt (*1830/31), Teilband 2 (= KGA 1/13.2),
hg. v. R. Schifer, Berlin/New York: de Gruyter 2003, hier S. 474.

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gregor Etzelmiller: Wo sind die Toten?

Auferweckung des ganzen Menschen erkannten die Theologen der Alten Kirche »die
Treue Gottes zu seiner Schépfung, die sie gegeniiber der gnostischen »Abwertung
des Leiblichen« betonten.”

Systematisch bedeutet das: Die Erwartung einer leiblichen Auferstehung unter-
miniert nicht, sondern stiitzt die Treue zur Erde und die Wiirdigung des Leibes.
Die Erinnerung an den auferstandenen Christus und die Erwartung einer leiblichen
Auferstehung verdeutlichen: »Leiblichkeit und Menschsein gehéren untrennbar zu-
sammen. So kommt der Leiblichkeit, die von Gott gewollt ist als Existenzform des
Menschen, Selbstzwecklichkeit zu.«*® Diese Einsicht hat, wie Dietrich Bonhoeffer
herausgestellt hat, ethische Konsequenzen — auch fiir die Gestaltung des Rechts:
Wenn dem Leib Selbstzwecklichkeit und also Wiirde zukommyt, gibt es zum einen
ein Recht auf »Bewahrung des Leibes vor beabsichtigter Schidigung, Vergewalti-
gung und Tétung«, zum anderen aber auch ein »Recht auf leibliche Freuden«.” Um
es deutlich zu formulieren: Wer ein Interesse an der Wiirde des Leibes und an den
Rechten auf kérperliche Unversehrtheit und leibliche Freuden hat, dem kann nicht
daran gelegen sein, dass in den Kirchen anstelle der Hoffnung auf eine leibliche Auf-
erstehung die Idee der Unsterblichkeit der Seele gepredigt wird.

Indem der christliche Glaube zugleich die Endlichkeit akzeptiert und auf die
Auferstehung hofft, kann er die individuelle Lebensfithrung heilsam orientieren. Er
ermutigt einerseits, das Sterben als zum menschlichen Leben gehérig anzunehmen,
und befreit andererseits vom Druck, im Sterben das Leben zu einer sinnvollen Ein-
heit vollenden zu miissen. Denn nicht der vom Menschen gemeisterte Tod vollendet
das Leben, sondern die Auferstehung. Fiir die Vollendung seines Lebens muss nicht
der Mensch selbst einstehen, diese verbiirgt ihm vielmehr der lebendige Gott. Des-
halbkann das Markusevangelium schonungslos daraufhinweisen, dass »es Jesus am
Ende nicht gelungen [ist], dem Leiden einen Sinn zu geben und das Sterben harmo-
nisch und selbstbestimmt in das eigene Leben zu integrieren, wie es heute in der
Seelsorge-, Lebenshilfe- und Sterbebegleitungsliteratur immer wieder propagiert
wird.«** Der christliche Glaube erméglicht, den Tod auch als Niederlage zu akzep-
tieren, weil er daraufvertraut, dass Gott selbst sich noch einmal dem eigenen Leben
mit seinen Niederlagen rettend zuwenden wird.

Die christliche Hoffnung richtet sich nicht auf die Vollendung des Einzelnen,
sondern ist durch und durch politisch: Sie richtet sich auf das Reich Gottes, seine

19 Lona, Horacio E.: Uber die Auferstehung des Fleisches. Studien zur friihchristlichen Eschato-
logie (= BZNW 66), Berlin/New York: de Gruyter 1993, hier S. 266.

20 Bonhoeffer, Dietrich: Ethik (= DBW 6), hg. v. |. Todt u.a., Miinchen: Kaiser 1992, hier S.180.

21 Ebd, S.179f.

22 Kortner, Ulrich H.].: Leib und Leben. Bioethische Erkundungen zur Leiblichkeit des Menschen
(= APTLH 61), Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2010, hier S.130; Vgl. Schneider-Flume,
Gunda: Leben ist kostbar. Wider die Tyrannei des gelingenden Lebens, Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 2002.

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce

281


https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Theoretische Provokationen

basileia, und nach Offb 21 auf eine vom Himmel auf die Erde kommende polis. Da-
mit nimmt die christliche Hoffnung ernst, dass der Mensch durch und durch - und
bis in Ewigkeit hinein — ein zoon politikon ist. Der auferstandene Mensch lebt nicht
allein, sondern in der Gemeinschaft mit seinen Mitmenschen vor seinem Gott. Die
Synoptiker konzipieren das Reich Gottes konsequent als Mahlgemeinschaft. Das
ewige Leben wird in leiblicher Gemeinschaft gelebt, in der niemand mehr hungern
muss.

Die biblischen Uberlieferungen vom Reich Gottes stellen eine Gemeinschaft in
Aussicht, die von Gerechtigkeit und Frieden geprigt ist und in der jede Begegnung
Freude weckt. Jesu Antwort auf die Frage der Sadduzier, wem eine Frau, die nach-
einander mit sieben Briidern verheiratet war, gehoren wird (vgl. Mk 12,23parr), ist
hier erhellend: »Wenn sie nimlich von den Toten auferstehen, heiraten sie nicht,
noch werden sie verheiratet, sondern sie sind wie Engel im Himmel.« (Mk 12,25)
Weil die Menschen keine (Besitz-)Anspriiche mehr aneinander haben werden, kon-
nen sie diese auch nicht verfehlen — und sich gerade deshalb wie die Engel im Him-
mel aneinander freuen. Man kann Jesu Antwort geradezu so interpretieren: Auch
wenn ein Leben nicht einer Normalbiographie entspricht, wird es nicht mehr fiir
Irritationen sorgen.

Die Erwartung einer Neuschopfung aller Dinge verdeutlicht, dass die Aufrich-
tung einer umfassenden Heilsordnung, in der jede Begegnung Freude weckt, auch
kosmische Transformationen notwendig macht. Damit es unter den Menschen an-
ders wird, muss auch die Natur als ganze neu werden. Die biblischen Uberlieferun-
gen erwarten deshalb nicht weniger als eine Neuschépfung von Himmel und Erde,
die — bildlich gesprochen — bis auf den Anfang der Schépfung, den ersten Schop-
fungstag, zuriickgreift. Nach dem priesterschriftlichen Schopfungsbericht schied
Gott am ersten Schopfungstag Licht und Finsternis und integrierte die Finsternis
als Nacht in seine Schopfung. Demgegeniiber wird es nach der Offenbarung des
Johannes in der neuen Schépfung keine Nacht mehr geben. »Die Abschaffung der
Nacht signalisiert eine Uberwindung aller naturalen und sozialen Bedrohungen des
Lebens, aller Risiken der ersten Schopfung.«*

3. Wo sind die Toten? Ganz im Grab - und ganz in Gottes Gedachtnis

Am Totensonntag 1933 erdffnet der junge Vikar Dietrich Bonhoeffer seine Predigt
mit den Worten: »Zwei Fragen haben uns heute in die Kirche gefiihrt, unersittliche
Fragen, die den Menschen von einem Ort zum anderen treiben, die ihn unstet auf
dieser Erde machen, weil sie ungestillt auf seiner Seele brennen, und nun begehren

23 Thomas, Giinter: Gottes Lebendigkeit. Beitrage zur Systematischen Theologie, Leipzig: EVA
2019, hier S. 287; Vgl. S. 283-288.

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gregor Etzelmiller: Wo sind die Toten?

sie hier in der Kirche Antwort, Wahrheit, Losung; die Fragen heif3en: Wo sind unse-
re Toten? Wo werden wir nach unserem eigenen Tode sein?«** Sensibel nimmt Bon-
hoeffer wahr, dass Menschen sich von den Kirchen Antwort erhoffen auf die schein-
bar unbeantwortbare Frage, wo unsere Toten seien.”

Auch in der Seelsorge begegnet diese Frage: Als Jiirgen Moltmann unmittelbar
nach dem Tod von Ernst Bloch — der Leichnam war noch im Haus aufgebahrt — des-
sen Frau besucht hat, fragte diese ihn: »Wo ist er jetzt?«.** Moltmann hat zuneh-
mend in seinem Leben darauf bestanden, die eigene Unsicherheit im Blick auf diese
Frage zu itberwinden und eine theologisch tragfihige Antwort zu finden.”

Wo sind die Toten? Eine erste Antwort koénnte lauten: Im Grab — und doch le-
bendig. Diese Antwort entspricht dem oben verkérperungstheologisch Entfalteten:
Der Mensch ist endlich, bleibt aber iiber seinen Tod hinaus anderen Leibern zwi-
schenleiblich eingeschrieben. Dass die Toten auch nach ihrem Tod die Geschichte
der Uberlebenden mitprigen, diirfte eine Erfahrung gewesen sein, die den vormo-
dernen Dualismus von Leib und Seele begiinstigt hat. Auch nach seinem Tod, auch
wenn er begraben und verwest ist, ist es mit einem Menschen noch nicht ganz aus.
Doch diese Vorstellung muss keineswegs eine hoffnungsvolle sein. Historisch wird
man urteilen missen: Vor Platon galt die Vorstellung, dass sich im Tod die Seele des
Menschen vom Leib trennt, als erschreckend und trostlos. Eine Szene aus der Odys-
see verdeutlicht dies eindrucksvoll. Es ist die bewegende Erzihlung, in der Odys-
seus der Seele seiner Mutter begegnet. Er will wissen, woran sie gestorben sei — und
sie antwortet ihm: Allein am Verlangen nach ihm, ihrem Sohn - die Angst um sein
Schicksal habe sie getétet. Zutiefst berithrt von dieser Offenbarung seiner Mutter
will Odysseus sie umarmen, dreimal versucht er, die geliebte Mutter an sein Herz
zu driicken, doch stets entzieht sie sich ihm. Traurig fragt er: »Meine Mutter, war-
um entfliehst du meiner Umarmung? Wollen wir nicht in der Tiefe, mit liebenden

24  Bonhoeffer, Dietrich: »Predigt zu Weisheit 3,3. London, Totensonntag, 26.11.1933«, in: Dets.,
London 1933—1935 (= DBW 13), hg. v. H. Goedeking u.a., Miinchen: Kaiser1994, S. 325331, hier
S.325.

25  Vgl. auch das deutliche Votum des Kirchenhistorikers Reinhart Staats: Es »ist bekannt, daf}
die christlichen Kirchen von aufden immer gerade auch nach dem ewigen Leben gefragt wer-
den und da die Kirchen leer werden, wenn sie darauf keine Antwort geben kénnen, sondern
die Antworten Sekten und geistlosen Fundamentalisten (iberlassen, deren wichtigstes The-
ma gerade diese von den Kirchen vergessene Eschatologie geworden ist« (Das Glaubensbe-
kenntnis von Nizda-Konstantinopel. Historische und theologische Grundlagen, Darmstadt:
WBG 21999, hier S. 278).

26  Moltmann, Jirgen: »Is There Life after Death?«, in: John Polkinghorne/Michael Welker (Hg.),
The End of the World and the Ends of God. Science and Theology on Eschatology, Harrisburg,
PA: Trinity Press 2000, S. 238255, hier S. 246f.

27  Durch den Tod seiner Frau herausgefordert hatJiirgen Moltmann 2020 seine bisherigen Ant-
wortversuche noch einmal iberarbeitet; vgl. Moltmann, Jiirgen: Auferstanden in das ewige
Leben. Uber das Sterben und Erwachen einer lebendigen Seele, Giitersloh: Gutersloher 2020.

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce

283


https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Theoretische Provokationen

Hinden umschlungen, unser trauriges Herz durch Trinen einander erleichtern?«
(X1, 210-212) Darauthin belehrt ihn die Mutter: »Mein geliebtester Sohn, ungliick-
lichster aller, die leben. [..] Dies ist das Los der Menschen, [sobald] sie gestorben
[sind]. Denn nicht Fleisch und Gebein wird mehr durch Nerven verbunden, son-
dern die grofie Gewalt der brennenden Flamme verzehret alles, sobald der Geist die
weifden Gebeine verlassen. Und die Seele entfliegt, wie ein Traum, zu den Schatten
der Tiefe« (X1, 216—222).28

Die Odyssee beschreibt eine Erfahrung, die Menschen in ihrer Trauer bis heute
machen: Die Verstorbene entzieht sich den Hinterbliebenen. In ihrer Trauer kon-
nen diese gerade nicht mehr in die Arme der Verstorbenen fliehen — wie sie es zu
Lebzeiten so oft getan haben. Die Toten entziehen sich den Uberlebenden wie ein
Traumbild — die Erinnerungen werden schwicher und verblassen. Weil der Leib im
Tod vergeht, ist der Mensch nur noch ein blofer Schatten seiner selbst.

Ahnliche Bilder begegnen auch in altorientalisch-alttestamentlichen Uberliefe-
rungen. Als Verstorbener vegetiert der Mensch in der Unterwelt als Schatten seiner
selbst weiter. Nur deshalb kann er wie Samuel gerufen werden (vgl. 1. Sam 28). Er
lebt in der Gestalt, die er im Augenblick seines Abscheidens besessen hatte (vgl. 1.
Sam 28,14), aber schwach (vgl. Jes 14,10), kraftlos (vgl. Ps 88,5) und in grofer Stille
(vgl. Ps 115,17; Ps 94,17). Seine Ruhe kann freilich gestort werden (vgl. 1. Sam 28,15).
So haben politisch-geschichtliche Ereignisse auch Riickwirkungen auf die Todes-
welt: Angesichts des Untergangs Israels hort man in Rama, wo Rahel bestattet ist,
Klagegeschrei und bitteres Weinen, weil Rahel um ihre Kinder weint (vgl. Jer 31,15).
Entsprechend bringt nach Jes 14 der Sturz des babylonischen Weltherrschers die To-
tenwelt in Aufruhr.

Diese mythologische Rede hat durchaus einen realistischen Kern: Auch heute
fithren biographische und geschichtliche Umbriiche dazu, dass man Vergangenhei-
ten anders liest und versteht, wodurch auch die Verstorbenen in ein neues Licht
geriickt werden. Das Stiirzen von Denkmailern stort die Todesruhe des kalten Ge-
dichtnisses — und das Scheitern verheiflungsvoller Projekte fithrt dazu, dass man
die Klagen derjenigen imaginiert, die an deren Anfingen standen. Ehemalige Hoft-
nungstriger werden denunziert oder als gescheitert begriffen. Die Toten sind kei-
neswegs der Moglichkeit entzogen, dass ihr Leben noch einmal ganz anders und neu
bewertet wird. »Die im [kollektiven und] kulturellen Gedichtnis fortlebende Nach-
geschichte von bestimmten [...] Menschen ist etwas Relatives und Vergingliches. Sie
wird fortlaufend angepasst«.”

28  Zitiert nach Homer: llias. Odyssee. In der Ubersetzung von Johann Heinrich Vo, Frankfurt
a.M.: Insel 1990, S. 647f.

29  Gestrich, Christof: Die menschliche Seele. Hermeneutik ihres dreifachen Weges, Tiibingen:
Mohr Siebeck 2019, hier S. 310.

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gregor Etzelmiller: Wo sind die Toten?

Ausgehend von der menschlichen Erfahrung kénnte jenes trostlose Bild, das die
antike Mythologie zeichnet, durchaus das letzte Wort sein. Doch schon das antike
Israel und damit die Hebrdische Bibel sind nicht bei der Wahrnehmung der Trostlo-
sigkeit der Existenz der Toten stehen geblieben. Man begann bereits im Alten Israel
nach der Bedeutung Gottes fiir die Verstorbenen zu fragen.*

In einem Grab vom Ende des 7. Jahrhunderts hat man in Israel zwei Silberamu-
lette gefunden. Auf dem einen steht geschrieben: »Denn bei ihm ist Erlésung, denn
JHWH bringt uns zuriick Licht«.** Das Amulett preist den Gott Israels als einen, der
auch an den Toten wirkt. Er wird den Toten seine Treue bewahren und auch im Grab
sein Licht aufstrahlen lassen. Indem auf dieses Bekenntnis die Worte des Aaroni-
tischen Priestersegens folgen, wird deutlich, dass Gottes segnendes Handeln nicht
am Tod endet, sondern auch die Verstorbenen umfasst: Die Toten sind von Gott gni-
dig bewahrt und haben in ihm ihren Frieden.

Entsprechend hilt Psalm 73 daran fest, dass Gott einen Menschen, den er ge-
schaffen und im Leben aufvielfiltige Weise mit seinem Segen begleitet hat, am Ende
nicht einfach dem Tod iiberlassen wird: »Nun aber bleibe ich stets bei dir, du hiltst
mich an meiner rechten Hand. Nach deinem Ratschluss leitest du mich, und her-
nach nimmst du mich auf in Herrlichkeit. Wen hitte ich im Himmel! Bin ich bei dir,
so begehre ich nichts auf Erden. Mégen mein Leib und mein Herz verschmachten,
der Fels meines Herzens und mein Teil ist Gott auf ewig« (Ps 73,23-26).

Die biblische Hoffnung, dass Gott einen Menschen in seinem Tod in Ehren auf-
nimmt und dessen Werk Bestand verleiht®?, lisst sich mithilfe des Begriffes von Got-
tes Gedenken erfassen. Erhellend ist dabei das Lukasevangelium, das eine sehr diffi-
zile Antwort auf die Frage: Wo sind die Toten? bietet — und in dem einer der beiden
mit Christus Gekreuzigten Jesus bittet: »Gedenke an mich, wenn du in dein Reich
kommst« (Lk 23,42).

30 Vgl. Eberhardt, Gonke: JHWH und die Unterwelt. Spuren einer Kompetenzausweitung
JHWHs im Alten Testament (= FAT 1/23), Titbingen: Mohr Siebeck 2007, S. 366ff.

31 Ubersetzung nach Janowski, Bernd: »Die Toten loben JHWH nicht. Psalm 88 und das alttes-
tamentliche Todesverstiandnis, in: Friedrich Avemarie/Hermann Lichtenberger (Hg.), Aufer-
stehung — Resurrection. The Fourth Durham-Tiibingen Research Symposium. Resurrection,
Transfiguration and Exaltation in Old Testament, Ancient Judaism and Early Christianity (=
WUNT 135), Tabingen: Mohr Siebeck 2001, S. 3—45, hier S. 31.

32 Vgl. Ps 90,17 und dazu die Auslegung von Butting, Klara: Erbarmliche Zeiten — Zeit des Er-
barmens. Theologie und Spiritualitat der Psalmen, Uelzen: Erev-Rav 2013, S. 112f.: »Psalm 90
nimmt die BestandsverheifSung auf, die Gott David gegeben hat, und betet in der Hoffnung,
dass Gott seine Zusage angesichts des Scheiterns von Krone und Tempel nicht verleugnet.
Menschliches Leben soll nicht sinnlos und vergeblich dahingehen. Das Erreichte, auf das wir
zu Recht stolz sind, soll sich nicht —wie in Vers 10 beklagt wurde — am Ende in Miihsal und
Unrecht verkehren. Gezahlt sind die Tage eines jeden Menschen auf dieser Erde, doch ver-
geblich durfen sie nicht sein, ja nicht einmal verginglich!«.

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce

285


https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Theoretische Provokationen

Wenn das Evangelium Jesus antworten lisst: »Heute noch wirst du mit mir im
Paradies sein« (Lk 23,43), dann wird deutlich, dass es mit der Moglichkeit rechnet,
gleich nach dem Tod bei Christus zu sein. Die Vorstellung, dass Menschen im Tod
vor einer blofien Schattenexistenz im Hades bewahrt, zudem aus jener Holle, die
Menschen auf der Erde einander bereiten konnen, gerettet und in den Himmel er-
hoht werden, priagt auch das lukanische Gleichnis vom reichen Mann und dem ar-
men Lazarus, in dem es heifdt: »Es geschah aber, dass der Arme starb und von den
Engeln in Abrahams Schof getragen wurde« (Lk 16,22).

Obwohl die Verstorbenen nach lukanischer Auffassung in Christus bewahrt, ge-
rettet und erhéht sind, hilt das Lukasevangelium zugleich an der Differenz zwi-
schen ihrer postmortalen Existenz und dem Leben nach der Auferstehung fest. Ob-
wohl Christus am Kreuz damit rechnet, noch am selben Tag im Paradies zu sein,
ereignet sich seine Auferstehung nicht am Karfreitag und d.h. nicht in seinem Tod.

Zum Auferstehungsleben gehort nach Lukas die Leiblichkeit. Am stirksten
von allen Evangelisten betont er die kdrperliche Materialitit der Auferstehung.*
Wenn es in der Apostelgeschichte von den Jingern heifit, dass diese mit dem Auf-
erstandenen »gegessen und getrunken haben« (Apg 10,41), wird deutlich, warum
das Evangelium die Leiblichkeit des Auferstandenen betont. Sie ist Voraussetzung
dafiir, dass Menschen einander begegnen und untereinander Gemeinschaft haben
konnen. Wihrend Odysseus seine Mutter, als sie aus der Tiefe aufsteigt, nicht
umarmen kann, tritt der Auferstandene leibhaftig unter seine Jiinger, um erneut
Gemeinschaft mit ihnen zu haben.

Damit lasst sich die Differenz zwischen der jetzigen Existenz der Toten und de-
ren zukiinftiger Vollendung erfassen: Wihrend sich die Verstorbenen den Leben-
den gegenwirtig entziehen, die Erinnerungen an sie immer blasser werden, zielt
die Hoffnung darauf, dass sie einst wieder in voller Gemeinschaft mit ihren Mit-
menschen leben. Insofern diese Vollendung der leiblichen Gemeinschaft aber noch
aussteht, ist die Situation der Verstorbenen mit der der Lebenden prinzipiell ver-
gleichbar. Indem Lukas die Toten im Himmel verortet,* macht er deutlich: Die Ver-
storbenen sind noch nicht in die neue Schépfung auferstanden, sondern gehéren
nach wie vor zu der uns bekannten Welt (aus Himmel und Erde), wenn auch zu dem
uns relativentzogenen Bereich dieser Welt (ndmlich dem Himmel). Christus und die
Verstorbenen im Himmel und die Lebenden auf Erden sind nach wie vor unterwegs

33 Vgl.Lk24,39:»Seht meine Hande und Fiifke: Ich selbst bin es. Fasst mich an und seht! Ein Ceist
hat kein Fleisch und keine Knochen, wie ihr es an mir seht.« Als einziger Autor im Neuen Tes-
tament bezeichnet Lukas »den auferweckten Jesus ausdricklich als oap&« (Ellis, E. Earle: »Die
Funktion der Eschatologie im Lukasevangelium, in: ZThK 66 [1969], S. 387—402, hier S.393).

34  Das Paradies, in dem der Schacher mit dem Gekreuzigten weilt, ist nach friihjiidischer Tra-
dition (vgl. 2. Kor 12) »im dritten Himmel lokalisiert« (Schreiber, Stefan: »Der Mensch im Tod
nach der »Apokalypse des Mose«. Eine friithjiidische Anthropologie in der Zeit des Paulus,
in:JS) 35 [2004], S. 4969, hier S. 55).

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gregor Etzelmiller: Wo sind die Toten?

auf dem Weg zur vollendeten Gemeinschaft auf der erneuerten Erde unter einem
erneuerten Himmel, zur »Wiederherstellung aller Dinge« (Apg 3,21).

Die lukanischen Schriften denken ein Sein der Verstorbenen bei Christus, ohne
einem dualistischen Denken zu verfallen. Interessanterweise verzichtet das bereits
angefithrte Gleichnis vom reichen Mann und dem armen Lazarus auf den Seelen-
begriff und erzihlt von den Toten als leiblichen Wesen, vom Finger des Lazarus und
von Augen und Zunge des reichen Mannes. Wiirde man die Verstorbenen als Seelen
begreifen wollen, miisste man diese zumindest als verkorpert denken. Konsequen-
ter ist es freilich mit Martin Luther zu betonen, dass im Gleichnis nicht von der See-
le, sondern vom ganzen Menschen gesprochen wird: »Wenn man wolt sagen: Anima
Abrahae vivit apud Deum, corpus hic iacet mortuum, die distinctio ist ein dreck!
Die will ich anfechten. Es muss heissen: Totus Abraham, der gantze mensch soll le-
ben. Aber so reisset ir mir ein stuck von Abraham und saget: Das lebt. So reden die
philosophi: Postquam anima ex hoc domicilio emigravit etc«.>

Insofern bezeichnet auch der Geist, den sowohl Jesus als auch Stephanus ster-
bend in Gottes bzw. Jesu Hinde legen (vgl. Lk 23,46; Apg 7,59), nicht einen Teil des
Menschen, sondern »das, was die ganze Person ausmacht«.> In den zahlreichen Le-
bensvollziigen eines Menschen, in dem, was ihm widerfihrt, und in dem, was er
tut, bildet sich eine Gestalt des Lebens aus, die der Mensch sterbend Gott anver-
trauen kann: in ihrem fragmentarischen Charakter, mit dem, was im eigenen Leben
durch Glaube, Hoffnung und Liebe geprigt war, aber auch mit all den Zerkliiftun-
gen, Spannungen und Briichen der eigenen Biographie.

Wenn ein Mensch diese Gestalt seines Lebens, den Geist, sterbend Gott anver-
traut, gibt er zu erkennen, dass er selbst nun nichts mehr tun und wiedergutmachen
kann, und bittet den Vater Jesu Christi, dass dieser sich seines Lebens vergebend,
vollendend und von ihm Gebrauch machend annimmt. Mit einer breiten biblischen
Tradition, die vom Gedenken Gottes redet, konnte man auch formulieren: Gott soll
das Leben eines Menschen in seinem Gedenken bewahren und zurechtbringen.

Allein Gottes Gedenken kann einen Menschen in seiner Lebensfiille iiber dessen
Tod hinaus bewahren — auch dann noch, wenn dieser dem kollektiven und kulturel-
len Gedichtnis lingst verloren gegangen ist. In Gottes Gedenken wird der Mensch
aber nicht von seiner Geschichte und seinem Leib abstrahiert, sondern als der er-
innert, der er in seiner konkreten, verkorperten Lebensgeschichte gewesen ist. Zu-
mindest die Beter der Psalmen rechnen nicht mit einem abstrahierenden, sondern

35  Luther, Martin: Tischreden aus den Jahren 1540-1544 (= WA TR 5), Weimar 1919, hier S. 219;
ich verdanke diesen Hinweis C. Gestrich: Die menschliche Seele, S. 83.

36  Bovon, Francois: Das Evangelium nach Lukas. Lk 19,28-24,53 (= EKK 111/4), Neukirchen/
Diisseldorf: Neukirchener/Benzinger 2009, hier S. 491; Vgl. Wolter, Michael: Das Lukasevan-
gelium (= HNT 5), Tiibingen: Mohr Siebeck 2008, S. 762.

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce

287


https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Theoretische Provokationen

einem konkreten Erinnern Gottes: »Mein Elend hast du aufgezeichnet, meine Tri-
nen sind verwahrt bei dir« (Ps 56,9).

Auch Menschen erinnern sich einer verstorbenen Person nicht abstrakt, son-
dern in einer Fiille von Bildern und Eindriicken. Die Gestalt einer verstorbenen Per-
son ist insofern multimodal verkérpert. Kein einziges Bild wird der Fiille ihres Le-
bens gerecht, wir erinnern sie in ihrer Freude und in ihrer Traurigkeit, als Kind und
als Erwachsene, im Kontext ihrer Familie, aber auch ihres Berufes, in ihrem vertrau-
ten Verhalten ebenso wie in ihren iberraschenden Handlungen. In der Erinnerung
ist die Verstorbene nicht nur in einer Gestalt verkdrpert, sondern in einer Fiille erin-
nerter Bilder. Entsprechend lisst sich vermuten, dass auch in Gottes Gedichtnis der
Geist eines Menschen in der Polyphonie seines leiblichen Lebens und damit multi-
modal verkorpert ist.

Gegeniiber der Konzeption einer objektiven Unsterblichkeit und populiren Vor-
stellungen von Gott als dem »Oberbuchhalter der Welt«ist aber darauf hinzuweisen,
dass Gottes Gedenken durch seine Barmherzigkeit gepriagtist.”” Eben deshalb wen-
den sich Menschen betend an Gott: »Denke nicht an die Siitnden meiner Jugend noch
an meine Verfehlungen, nach deiner Gnade denke an mich um deiner Giite willen«
(Ps 25,7). Gott ist nicht dazu gezwungen, alles und jedes zu erinnern. In Gottes Ge-
denken kann zurechtgebracht werden, was Menschen nicht mehr zurechtbringen
konnen. Genau das erhofft sich der Mitgekreuzigte, wenn er Christus am Kreuz bit-
tet: »Gedenke meiner, wenn du in dein Reich kommst« (Lk 23,42).

Gottes Gedenken bewahrt den Menschen aber nicht nur vor dem Vergessen und
bringt die Lebensgestalt eines Menschen zurecht. Gottes Gedenken macht auch le-
bendig. Mit wem sich Gott verbunden hat, der ist »hineingenommen in die neu-
schopferische Kreativitit Gottes«*®, der prigt iiber seinen Tod hinaus Geschichten
und Geschichte. Er tut dies aber nach seinem Tod nicht durch sein leibliches Han-
deln, sondern vermittelt iiber den Leib Christi.

Im Anschluss an eine breite christliche Tradition kann man sagen: Die Men-
schen, die durch ihre Taufe und in ihrem Glauben mit Christus ein Leib geworden
sind, héren auch nach ihrem Tod nicht auf, Glieder am Leib Christi zu sein. Da der
Tod den Verstorbenen die Moglichkeit raubt, ihre Leiber anderen Michten zur Ver-
filgung zu stellen, kann Paulus sogar den Gedanken einer Intensivierung der Chris-
tusgemeinschaft durch den Tod denken (vgl. 2. Kor 5). Insofern werden die Glau-
benden im Tod bewahrt, gerettet und erhoht.

37  Sauter, Gerhard: Dasverborgene Leben. Eine theologische Anthropologie, Giitersloh: Giters-
loher 2011, hier S. 45; Vgl. Moltmann, Jiirgen: Das Kommen Gottes. Christliche Eschatologie,
Giitersloh: Gutersloher 1995, S. 91.

38  Schiile, Andreas: »Gottes Handeln als Gedachtnis. Auferstehung in kulturtheoretischer und
biblisch-theologischer Perspektives, in: Hans-Joachim Eckstein/Michael Welker (Hg.), Die
Wirklichkeit der Auferstehung, Neukirchen: Neukirchener 2002, S. 237-275, hier S. 272.

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gregor Etzelmiller: Wo sind die Toten?

Wenn man aber davon ausgeht, dass im Leib Christi »die ganze Menschheit von
Gott angenommen«*’ ist, dann wird man bestreiten, dass der Tod die Macht hat,
Christus auch nurirgendeinen Menschen zu entreif3en. Dass im Tod Menschen heil-
samverohnmichtigt werden, gilt nicht nur fiir Christenmenschen. Da das Vergehen
des Leibes dem Menschen seine aktiven Darstellungs- und Gestaltungsmoglichkei-
ten raubt, kommt es im Tod zur »véllige(n) Entmachtung des Menschenc, zu dessen
»Einkehr in einen nicht nur ontologischen, sondern auch hamartiologischen Null-
punkt«.*® Eben deshalb kann man hoffen, dass im Tod nicht nur die Glaubenden,
sondern alle Menschen von der Stinde frei werden. Paulus jedenfalls hat es so gese-
hen: »Wer gestorben ist, ist von allen Anspriichen der Siinde befreit« (R6m 6,7).*

Wie der auferstandene Christus fiir Gott lebt, indem er Menschen in sein Reich
beruft, so bleiben auch die Verstorbenen am Aufbau des Leibes Christi beteiligt.
Denn wer in Christus bleibt, der ist nicht nur bewahrt und gerettet, sondern bringt
selbst vielfiltig Frucht. Den Lebenden zugute wirken die Verstorbenen an der Uni-
versalisierung von Humanitit, am Aufbau des Leibes und Reiches Christi mit. Wie
das Auge nicht zu der Hand sagen kann: Ich brauche dich nicht (vgl. 1. Kor 12,21), so
konnen die Lebenden nicht zu den Verstorbenen sagen: Wir brauchen euch nicht.
Der erhdhte Christus kommuniziert mit der Welt nicht nur mittels der Lebenden,
sondern ebenso mittels der Verstorbenen.

Gemeinsam aber hoffen Verstorbene wie Lebende — in einer groflen universa-
len Hoffnungsgemeinschaft — auf die kommende Auferstehung der Toten. Die Men-

39  D. Bonhoeffer: Ethik, S.53; Zur Umstellung auf eine Allerlosungshoffnung in der neuzeitli-
chen Theologie vgl. Etzelmiller, Gregor: »Vom eschatologischen Dualismus zur Hoffnung auf
eine Allerlosung. Ein neuzeitlicher Umbau in der Eschatologie des Christentumsc, in: Giinter
Thomas/Markus Hofner (Hg.), Ewiges Leben. Ende oder Umbau einer Erl6sungsreligion? (=
DoMo 21), Titbingen: Mohr Siebeck 2018, S. 119—141.

40 Janowski, J. Christine: »Warum sollte Gott nicht alle erl6sen? Antworten auf einige Einwan-
de gegen eine Allerldsungslehre«, in: Magdalene L. Frettloh/Hans Peter Lichtenberger (Hg.),
Gottwahrnehmen. Festschrift fiir Christian Link, Neukirchen: Neukirchener 2003, S. 277-328,
hier S. 323f.

41 Damitsoll natiirlich nicht behauptet werden, dass alle neutestamentlichen Uberlieferungen
aufein Allerlésungskonzept hinauslaufen. Schon Schleiermacher hat gesehen, dass die bibli-
schen Uberlieferungen hier unentschieden seien, sich aber nur die Annahme einer Allversoh-
nung mit der Vaterliebe Cottes reime und systematisch konsequent gedacht werden kénne
(vgl. Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst: »Ueber die Lehre von der Erwdhlung; besonders
in Beziehung auf Herrn Dr. Brettschneiders Aphorismen, in: Ders., Theologisch-dogmati-
sche Abhandlungen und Gelegenheitsschriften, hg v. H. F. Traulsen (= KGA 1/10), Berlin/New
York: de Gruyter1990, S.147—222, hier: S. 216—219). Die innerbiblische Spannung ist aber sys-
tematisch erkenntnisgenerierend, sie verweist m.E. darauf, dass »es kein Vergessen der Tater
geben kann, bevor sie nicht aus den Erinnerungen der Opfer verschwunden sind. Die Heilung
der Erinnerung der Opfer gehtso der Heilung des quélenden Gewissens der Tater voraus.« (Et-
zelmiiller, Gregor: ... zu richten die Lebenden und die Toten. Zur Rede vom Jiingsten Gericht
im Anschlufs an Karl Barth, Neukirchen: Neukirchener 2001, S. 312; Vgl. S. 256-320).

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce

289


https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Theoretische Provokationen

schen aller Zeiten werden dann nicht nur am Leib Christi, sondern in eigener Leib-
lichkeit, d.h. in Selbststindigkeit und Gemeinschaft miteinander, ihr Totsein be-
ziiglich der Stinde leben. Bis dahin aber diirfen wir im Glauben die Verstorbenen in
Christus, in Gottes Gedichtnis, als bewahrt, gerettet und erhéht wissen.

4. Die Starken des Modells

Das hier vorgestellte und entwickelte Modell einer christlich-theologischen Antwort
auf die Frage: Wo sind die Toten? weist m.E. auch aufdertheologisch wahrnehmbare
Stirken auf. Es bleibt zum einen der Erde treu, indem es (erstens) Menschen nicht
auf die Ewigkeit vertrostet, sondern zum Widerstand gegen alles motiviert, was
den Menschen plagt, quilt, stort und zerstort — und (zweitens) die Verlusterfahrung
der Trauernden, den geliebten Menschen nicht mehr in die Arme schliefRen zu kon-
nen, radikal ernst nimmt. Es stiitzt den Einsatz fiir die Rechte des Leibes, motiviert
dazu, schon hier und jetzt im zwischenleiblichen Leben der Menschen Gleichnisse
des kommenden Gottesreiches zu inszenieren und widerspricht 6kologisch fatalen
technischen Phantasien, die ein Uberleben der Menschheit jenseits der Erde imagi-
nieren.

Zum anderen aber bietet dieses Modell einen dreifachen Trost: Indem wir die
Verstorbenen Gottes Gedichtnis iiberantworten, kénnen wir hoffen, dass Gott (ei-
nerseits) den konkreten, einzelnen Menschen auch dann noch bewahrt, wenn sich
kein Mensch mehr anihnerinnert, und (andererseits) in seinem Gedenken heilt, was
die Uberlebenden und die Verstorbenen (nun) nicht mehr zurechtbringen kénnen.
Dabei nimmt das Modell nicht nur die Erfahrung der Abwesenheit der Verstorbe-
nen ernst, sondern ermdglicht (drittens) diese Abwesenheit auch als eine befreiende
wahrzunehmen: Einerseits sind die Verstorbenen in Gott den Tribunalen ihrer Mit-
und Umwelt heilsam entzogen, andererseits werden die Uberlebenden vom unmit-
telbaren Anspruch der Verstorbenen befreit. Wenn diese nur durch den Leib Christi
vermittelt wirken, dann ist jeder Anspruch, den die Verstorbenen an die Uberleben-
den haben, immer schon heilsam durch Christus unterbrochen. Menschen werden
frei, sich durch die Verstorbenen nur noch auf solche Wege weisen zu lassen, die der
in Jesus Christus inkarnierten Menschenfreundlichkeit Gottes entsprechen.*

Es gibt also gute Griinde, die fiir die hier entwickelte theologische Antwort auf
die Frage nach dem Ort der Toten sprechen. Eine Welt, in die sich die christliche

42 Fur die seelsorgerliche Praxis schafft dieses Modell einen weiten Raum, sich einfiihlsam auf
Zeugnisse der Gegenwart Verstorbener einzulassen. Es ermoglicht aber zugleich, diese Zeug-
nisse dort, wo es notwendig ist, neu zu perspektivieren, so dass Menschen aus falschen Ab-
hangigkeiten, von dem, was sie als Gebot der Verstorbenen vernehmen, befreit werden kon-
nen.

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gregor Etzelmiller: Wo sind die Toten?

Hoffnung mit ihren differenzierten Orientierungsleistungen nicht mehr einbrin-
gen konnte oder wollte, wire eine drmere Welt. Doch die guten Griinde, die sich
fiir das hier entfaltete Modell der christlichen Hoffnung anfithren lassen, kénnen
die Wahrheit desselben nicht begriinden. Ob die christliche Hoffnung nicht nur le-
bensforderlich und schon, sondern auch wahr ist, entzieht sich der menschlichen
Urteilskraft. Glaubende vertrauen darauf — und zweifeln zugleich, und liegen Gott
klagend in den Ohren, dass es wahr werde, dass Gott in seinem Gedenken Menschen
bewahrt, rettet und erhéht, so dass uns auch von den Verstorbenen her lebensfér-
derliche Weisung zuteil wird, bis wir uns einst im Reich Gottes auf der erneuer-
ten Erde unter dem erneuerten Himmel wieder in die Arme schliefen werden. Der
christliche Glaube sollte sich dieser radikalen Hoffnung nicht schimen.

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:38:30. - Open Acce

291


https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839431290-015 - am 14.02.2026, 06:



https://doi.org/10.14361/9783839431290-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

