3. Ugo Foscolo (Jacopo Ortis)

3.1 Foscolos poetologische Reflexion des Funktionswandels der
Literatur im Zeitalter funktionaler Differenzierung

Lange Zeit wurde der Briefroman Ultime lettere di facopo Ortis (in verschie-
denen Fassungen 1798, 1802 und 1817 erschienen), das literarische Haupt-
werk des auflerhalb Italiens nur in Spezialistenkreisen bekannten Ugo
Foscolo (1778-1827), vornehmlich unter zwei Aspekten betrachtet: Zum ei-
nen im Hinblick auf seine Beziehung zu Goethes Die Leiden des jungen Werthers,
zum anderen als eine Art literarisches Praludium zum italienischen Risorgi-
mento. Beide Aspekte hingen insofern zusammen, als man die Eigenstandig-
keit des Ortis gegentiber dem Werther vor allem in der politischen Dimension
sehen wollte, durch die sich der italienische Text in der Tat auf den ersten
Blick am deutlichsten von seinem deutschen Vorlaufer unterscheidet.! Mitt-
lerweile hat sich jedoch die Ansicht durchgesetzt, dafl der Ortis trotz seiner
Néhe zu Werther nicht nur ein eigenstindiger, sondern einer der bedeutend-
sten Texte der europiischen Romantik ist und gleichberechtigt neben Ro-
mane wie Hyperion, René und Obermann zu stellen ist. Dieses Urteil kann

1 Vgl. Frank-Rutger Hausmann, »Jacopo Ortis, Teresa T*** und die Melancholie. Themen
und Strukturen der >Ultime lettere di Jacopo Ortisc von Ugo Foscolo«, in: Peter Wun-
derli/W. Miller (Hg.), Romania historica et Romamia hodierna, Frankfurt a. M./Bern 1982,
S. 369-383, der die dominierende Tendenz der alteren, insbesondere der italienischen
Forschung wie folgt zusammenfafit: »Die italienische Literaturkritik hat zu Beginn des
19. Jh.s mit der ihr eigentiimlichen Blindheit versucht, auch den ersten italienischen Ro-
man der Moderne, Ugo Foscolos Ultime lettere di Facopo Ortis (1802), fir die Ideologie des
Risorgimento zu vereinnahmen [...]J.« (S. 369) Als exemplarisch hierfiir zitiert Hausmann
das Urteil von Francesco de Sanctis (1855), welcher Foscolo als »espressione poetica dei
nostri pitl intimi sentimenti, il cuore italiano nella sua ultima potenza« (S. 370) bezeich-
nete. Uber dieses Urteil sei die italienische Literaturwissenschaft in ihrer positivistischen
und idealistischen Auspragung »nicht eigentlich hinausgekommen« (ebd.).

153

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sich vor allem auf zwei Merkmale des Romans stiitzen: seine metapoetische
Selbstreferentialitit? und die Darstellung romantischer Subjektivitit.3

Die thematische und strukturelle Affinitat zum Werther,* die lange Zeit als
Hypothek auf dem Roman lastete, hat Foscolo selbst mehrfach kommentiert
und er hat sich dabei stets dagegen verwahrt, daf} es sich um eine Imitation
oder gar um ein Plagiat handle. Im Brief an Goethe vom 16. Januar 1802,

2 Die Selbstreferentialitit des Ortis untersucht anhand der textimmanenten poetologischen
Reflexionen Wolfgang Theile, »Poetologisches Erzahlen. Foscolos Ultime lettere di facopo
Ortis zwischen >romanzo< und >vero«, in: Romanistisches fahrbuch 39 (1988), S. 99-113,
dessen These lautet, daf§ die vor allem an das Lauretta-Fragment gekntipfte Poetologie
des Romans »den gesellschaftlichen und geschichtlichen Ursachen des Formenwandels
innerhalb der Erzihlgattung auf die Spur zu kommen« suche (S.101). Der Roman ma-
che deutlich, daff herkémmliches Erzdhlen nicht mehr funktioniere, und ziele durch
die Verbindung von Liebesgeschichte und politischer Geschichte darauf, »die Trennung
zwischen Subjekt (Autor) und Objekt (Wirklichkeit) aufzuheben« (S. 111). Unklar bleibt
allerdings in Theiles Argumentation, wie diese Harmonisierung funktionieren soll. Einer-
seits spricht er zustimmend von der »Synthese« von »Liebesgeschichte und Geschichtlich-
keit« (S. 103) und von der »Losung [...] fur den Widerspruch zwischen Lebenswelt und
Utopie« (S. 106), andererseits brandmarkt er die bei Foscolo zum Vorschein kommende
gesellschaftspolitische Losung als ricckwirtsgewandte »Ideologie des Patriziats nach ve-
nezianischem Modell« (S. 110). Die Selbstreferentialitit, die Theile richtig gesehen, aber
zu harmonisierend interpretiert hat, dient, wie im folgenden gezeigt werden soll, vielmehr
dazu, unlésbare Widerspriiche der modernen Gesellschaft zu artikulieren.

3 Vgl. hierzu vor allem Joachim Kiipper, »Politische Romantik«. Ugo Foscolos Ultime let-
tere di Jacopo Ortis<, in: Poetica 30 (1998), S. 98-128, der »das eigentlich interessante Mo-
ment« des Ortis in der »Modellierung romantischer Subjektivitdt« (S.99) sieht und in
seiner Untersuchung beansprucht, der italienischen Literatur »ein in der Moderne fast
unverzichtbares diskursives Stratum zu restituieren, von dem bislang angesetzt wurde,
es habe dort recht eigentlich keine Heimat gehabt« (ebd.). Abgeschen davon, dafi diese
Behauptung in solcher Absolutheit nicht stimmt, daff im Gegenteil sehr wohl die Prasenz
der Romantik in Italien in der Forschung konstatiert wurde (vgl. Mario Puppo, Roman-
ticismo ttaliano e romanticismo europeo, Milano 1985, oder Ulrike Kunkel, Infertextualitit in
der italienischen Friihromantik. Die Literaturbexiige in Ugo Foscolos »Ultime lettere di Jacopo Ortise,
Tubingen 1994), 1afit Kiippers kenntnisreiche Studie die Frage offen, welche Funktion der
bei Foscolo sicher geradezu archetypisch realisierte romantische Subjektivititsdiskurs hat.
Dieser Frage will die vorliegende Untersuchung nachgehen. Kiippers Titel verweist im
tubrigen auf Carl Schmitt, Politische Romantik (1919), Mnchen/Leipzig 1925, mit dessen
Romantikauffassung er die im Ortis modellierte Subjektivitit zu beschreiben versucht,
eine Subjektivitit, welche Schmitt zufolge »auf nichts anderes als auf die Selbstvergottung
des Individuums hinauslaufe« (Kapper, S. 108; zu Schmitt s. 0. Kap. 0.4, Anm. 88).

4 Der Vergleich zwischen Ortis und Werther gehort zu den Lieblingsthemen der Foscolo-
Forschung; vgl. z. B. Hans-Ludwig Scheel, »Ortis und Werther: vergleichbar oder unver-
gleichlich? Ein Experiment mit Notionsfeldern«, in: Karl-Richard Bausch/Hans-Martin
Gauger (Hg.), Interlinguistica. Sprachvergleich und Ubersetzung, Tibingen 1971, S. 312-325
(mit Hinweisen auf die reichhaltige Bibliographie zu dem Thema, S. 312) und Kirsten
Grubb Jensen, »Le relazioni fra il Werther di Johann Wolfgang Goethe e Le Ultime Lettere
di facopo Ortis di Ugo Foscolo«, in: Revue Romane 11/1 (1976), S. 113-137.

154

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mit dem der Autor die Ubersendung des ersten Bandes seines Romans an
den beriihmten Kollegen begleitet, heifit es lapidar und nonchalant: »Rice-
verete dal signore Grassi il primo volumetto di una mia operetta a cui forse
di¢ origine il vostro Werther.<> Die Argumente, die Foscolo zugunsten der
kiinstlerischen Originalitit des Ortisins Feld fithrt, machen — ganz unabhan-
gig von der Frage nach ihrer Stichhaltigkeit — deutlich, dafy der Autor den
Pramissen einer nicht-klassizistischen Asthetik folgt. Wahrend im Klassizis-
mus die Literatur sowohl produktions- als auch rezeptionsasthetisch hetero-
nomen Prinzipien unterliegt (regelgeleitete omitatio anerkannter Vorbilder,
Idealisierung, gesellschaftlich-moralische Nitzlichkeit), nimmt Foscolo bei
der Verteidigung seines Romans dazu jeweils die Gegenposition ein. So sagt
er in der Notizia bibliografica intorno alle Ultime lettere di facopo Ortis, in der er
seine Kritiker ausfiihrlich zu Wort kommen lafit, man kénne auf ihre Ein-
winde nur antworten, »che s’¢ voluto stampare tutto quello che fu scritto
dall’Ortis, senza pigliarsi pensiero se sia tutto conforme alle leggi dell’arte,
agli esempi de’ grandi scrittori, e sopratutto a’ modi co’ quali la natura
suole procedere«.® Die Absage an Regeln (»leggi dell’arte«) und Vorbilder
(»esempi de’ grandi scrittori«) ist also mit einer grundsitzlichen Infragestel-
lung des Grundsatzes der Naturnachahmung verbunden (die »modi co’
quali la natura suole procedere« meinen, wie aus dem Kontext hervorgeht,
im Gegensatz zum abweichenden Sonderfall die im Rahmen der mimeti-
schen Asthetik verbindliche idealisierende Darstellung des Allgemeinen, die
aber eben nicht mehr méglich ist).”

5 Ugo Foscolo, Ultime lettere di Jacopo Ortis. Edizione critica a cura di Giovanni Gambarin,
Firenze 21970 (Edizione nazionale delle opere di Ugo Foscolo, Bd. IV), S. 542 (im folgenden
zitiert als Orts).

6 Ortis, S. 489.

7 Vgl. hierzu ausfithrlich und mit komplexer Argumentation Winfried Wehle, »Italienische
Modernitit — Foscolos Ultime lettere di Jacopo Ortis (1802) — Abschied von der Asthetik
der Nachahmunge, in: Karl Maurer/ Winfried Wehle (Hg.), Romantik: Aufbruch zur Mo-
derne, Miinchen 1991, S. 235-272. Nach Wehles These tragt der Roman das politische
Dilemma der italienischen Patrioten, die den Idealen der Franzosischen Revolution an-
hingen und dann von ihrem Hoffnungstriger Napoleon geknechtet wurden, »in der Per-
spektive von Literatur« aus (S. 242), indem er zwei klassizistische Darstellungsschemata
(das idyllische und das heroische) in einer »Doppelinszenierung« (S. 243) zugleich anwen-
det und aufhebt. Dies zeige, daf} die klassizistischen Schemata ihre Gdiltigkeit verloren
hitten: »Der Held geht auf eine revolutiondr umgestofiene Lebenswelt mit einer tiber-
kommenen klassizistischen Sprechweise ein. Er macht dabei die >»moderne< Erfahrung,
daf} er nicht mehr so schreiben kann wie bisher; und noch nicht so, wie er mifite.«
(ebd.) Dadurch werde der Roman zu einem Zeugnis, »das den Schritt iiber die literari-
sche Schwelle der Moderne selbst zum literarischen Ereignis werden lafit.« (S. 241) Den
Zusammenbruch der mimetischen Asthetik erklirt Wehle dadurch, dafl der bei einer

155

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wenn der Ortis nun nicht das Produkt einer smifatio ist, wie 1afit es sich dann
rechtfertigen, daf} er so frappierende Ubereinstimmungen mit dem Werther
aufweist? Foscolo fuhrt hier den fiir die romantische Episteme basalen Ge-
gensatz zwischen Oberfliche und Tiefe ein und weist die Ahnlichkeiten dem
Bereich der Oberfliche zu, wihrend die Unterschiede in der Tiefe angesie-
delt seien; er spricht von den »forme esteriori somigliantissime« und der
»intrinseca differenza«.® Damit ist zugleich schon gesagt, welche der beiden
Ebenen die wichtigere ist, namlich die der Tiefe (vgl. Foucaults Episteme
der Geschichte und der Tiefendimension).” Der Orts, so heiflt es weiter,
konne gar kein Werther-Plagiat sein, weil er auf die ungefilterte und nicht-
artifizielle Darstellung authentischer Erlebnisse und Gefiihle zurtickgehe.!?
Der Verfasser, der das im Roman dargestellte politische Leid und die un-
gliickliche Liebe selbst erlebt habe, habe sich voriibergehend tatsichlich
das Leben nehmen wollen, sei dann aber davon abgekommen und habe
beschlossen, seine Aufzeichnungen und Briefe unter dem Namen eines wirk-
lichen Selbstmorders zu veréffentlichen. Da erst sei ihm Goethes Werther
in die Hénde gefallen, und er habe von diesem dann lediglich die kiinstle-
risch zwingende monologische Struktur tibernommen. Imitiert wird also
ein kiinstlerisches Verfahren, nicht jedoch die Substanz des Erlebnisses, das
dem Individuum eigen sei. Das Individuum in seiner Originalitit und nicht
mehr ein abstraktes Allgemeines stehen nach den Primissen dieser Asthetik
im Mittelpunkt der Literatur. Die Darstellung des Individuellen ist, wenn
sie authentisch sein will, keine Imitation fremder Muster (Text/Text-Bezug,
Signifikantenlogik), sondern sie ist Ausdruck eigenen Erlebens und Fihlens
(Text/ Wirklichkeits-Bezug, Logik der Referenz). Die verwendeten Sprach-

nachahmenden Darstellung der Natur vorauszusetzende Sinn im Bewufitsein der Zeit-
genossen angesichts der historischen Erschiitterungen abhanden gekommen sei: »[...] die
prinzipielle Wesenseinheit von Natur und >belle nature< wird von der >Natur« der Revo-
lution eklatant zum >hohlen Schein«[...] degradiert.« (S. 255) Uwe Petry, »Vitae parallelae.
Zur Poetik von Foscolos Roman >Ultime lettere di Jacopo Ortis< und seiner Bezugnahme
auf>Die Leiden des jungen Werther«, in: Italienische Studien 20 (1999), S.108-139, vertritt
die Wehles These modifizierende Ansicht, dafy Foscolos Roman »nicht auf eine radikale
Uberwindung des Prinzips der Naturnachahmung zugunsten einer a-mimetischen, vom
dichterischen Subjekt geschaffenen Kunstwelt« ziele, sondern daff er »die im Rahmen
der traditionellen imitatio naturae beglaubigte Uberfithrung von Natur in das sprachliche
Zeichensystem« durch eine »Semiotik der Differenz« ersetze (S. 1091.).

8 Orus, S. 509.

9 Vgl. hierzu meine Ausfithrungen in Kap. 0.3.

10 Schon in Foscolos Brief an Goethe hief§ es: »Ho dipinto me stesso, le mie passioni, e i

miei tempi [...]. Non ho nissun merito nell'invenzione avendo tratto tutto dal vero [...].«
(Ortis, S. 542; Hervorh. im Text)

156

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zeichen sind keine konventionell-symbolischen, sondern indizielle Zeichen;
die Erfahrung schreibt sich, so die Theorie, ungefiltert in den Text ein, der
somit zum vorgeblich unmittelbaren und unverfilschten Ausdruck des Er-
lebens wird. Die Verbindung von vermeintlich authentischem Ausdruck
und kinstlerischer Modellierung allerdings ist das Symptom einer von den
poetologischen Auferungen nur mithsam verdeckten Problematik. Es zeich-
net sich hier ein grundlegendes Substitutionsverhaltnis zwischen Leben und
Schreiben ab, von dem auch im Text selbst die Rede sein wird. Wenn aber
das Schreiben zum Ersatz fiir das Leben wird und man bei der Selbstdar-
stellung - zwangslaufig — fremde Modelle verwendet, dann wird die Indi-
vidualitidt immer schon verfremdet und stilisiert. Dahinter steckt das fiir
die Romantik grundlegende Problem, daff das Einmalige und Individuelle
sprachlich gar nicht mitteilbar ist.!!

Aus diesem Grundwiderspruch resultiert ein weiteres Problem. Wenn der
literarische Text die nicht-konventionelle, nicht-regelhafte Darstellung des
Individuellen fiir sich beansprucht, dann kann er nicht mehr in den Dienst
einer Ubergeordneten Moral genommen werden. Die Darstellung eines
Selbstmoérders und seiner Leidenschaften, seiner oft jdhen Stimmungsum-
schwiinge, von innen heraus, aus der Perspektive des Betroffenen, die dem
Leser die Position des Vertrauten aufzwingt und ihn somit in die fatale
Stimmung des Helden zu involvieren droht, kann vom Standpunkt der
Gesellschaft aus betrachtet nur hochst gefihrlich sein (ein Vorwurf, der
bekanntlich schon gegeniiber Goethes Werther erhoben wurde, zumal dieser
einige Leser sogar zur Nachahmung des Selbstmords verleitet hatte).!? Das
héngt nicht nur mit der Distanzlosigkeit zusammen, die sich aus der mono-
logischen Kommunikationssituation ergibt, sondern es hangt vor allem mit

11 Vgl. hierzu Joachim Kiipper, »Zum romantischen Mythos der Subjektivitit. Lamartines
Invocation und Nervals El Desdichado«, in: Zeitschrift fiir franzdsische Sprache und Literatur 98
(1988), S. 137-165, der das Problem der Subjektivitit wie folgt umreifit: »Subjektivitat —
verstanden nicht als ontologische, sondern als Grofie mit Konzept-Status — griindet dar-
auf, daf} Anders-Sein, fiir-sich-Sein und Reprisentierbarkeit, d. h. potentielle Versprach-
lichung dieses Anders-Seins, zusammenkommen. Sprachlichkeit indes bedeutet Codiert-
heit. Subjektivitat kann sich also nur konstituieren durch die Entduflerung an etwas, das
Einzigartigkeit im Prinzip ausschliefit, an die auf Iterabilitit griindende a- bzw. transper-
sonale Struktur des Codes. Insofern ist Subjektivitit immer ein vom Verweisspiel der
Signifikanten generierter >Mythos« (P. Valéry), hat allein den Status eines ¢ffet de sens.«
(S.138f£.) In der Romantik werde, so Kiipper, dieser ¢ffét de sens durch die »Simulation von
A- bzw. Non-Codehaftigkeit« (S. 139) erzeugt.

12 Zur Werther-Rezeption vgl. die biindige Darstellung bei Georg Jager, »Die Wertherwir-
kung. Ein rezeptionsasthetischer Modellfall« (1972/74), in: Hans Peter Herrmann (Hg,),
Gocthes »Werther«. Kritik und Forschung, Darmstadt 1994, S. 223-231.

157

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dem Ausnahmecharakter des dargestellten Individuums zusammen, das,
wie Foscolo zugesteht, eine Mischung aus reale und ideale ist und das es
somit in der Wirklichkeit in dieser Form gar nicht gibt. »Per lo piti 1 romanzi
della specie dell’Ortis sono nocivi, perche assegnano a’ protagonisti virtti
e passioni, le quali 0 non sono riunite, 0 non sono si assolute e si forti
negl’individui viventi; quindi la troppa perfezione ideale e il troppo bollore
degli affetti ne’ libri: quindi derivano due danni.«!® Die literarische Stilisie-
rung und Uberhéhung ruft bei den Lesern entweder verderbliche Passio-
nen hervor oder fithrt im Gegenteil zu einer »ipocrisia della pura virtt«.!4
Diese beiden negativen Konsequenzen sind somit ein Produkt der Literatur
bezichungsweise der Lektiire. Damit wird das herkémmliche Verhiltnis
zwischen Vorbild und Nachahmung explizit umgekehrt: Nicht die Literatur
imitiert das Leben, sondern das Leben die Literatur.

In der Notizia bibliografica sind, wie man deutlich sieht, zwei inkompatible Ar-
gumentationen am Werk: einerseits der Bezug aufs individuelle Erleben, die
indizielle Funktion der Zeichen, die Wirklichkeitsreferenz, andererseits die
Imitation eines kiinstlerischen Verfahrens und der Anspruch, die eigentliche
kiinstlerische Leistung liege in der variatio im Bereich des ideale, also eine
ganz traditionelle Auffassung (vgl. die im Klassizismus tbliche Kopplung
von imitatio und aemulatio). Diese Gegenlaufigkeit soll der Ausgangspunkt
fur das Folgende sein. Sie verbindet sich ndmlich mit einem weiteren Wider-
spruch, der mit der Zweckbindung von Literatur und somit der politischen
Dimension des Orfis zu tun hat. Das im Or#is manifest werdende literarische
Engagement ist im Rahmen der von Foscolo vertretenen Autonomiedsthe-
tik dysfunktional, und dies wird im Text reflektiert (auch wenn der Ro-
man dann vielfach anders, naiv beziehungsweise selektiv gelesen wurde).!5
Meine These lautet, dafl die im Text zur Darstellung gebrachte Problematik

13 Ortis, S. 528.

14 Ortis, S. 529.

15 Zur Foscolo-Rezeption im 19. und in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts vgl. Walter
Binni, Foscolo ¢ la critica. Storia e antologia della critica (1957), Firenze 31966, S. 5-80. Beson-
ders typisch fiir das 19. Jahrhundert war, wie Binni zeigt, neben der patriotischen Lektiire
die Vermischung von Text und Autor: »[...] mentre in alcuni I'accertamento delle >virtutic
del Foscolo e del valore risorgimentale del suo esempio si cambio in una esaltazione,
spesso indiscriminata e passionale, le reazioni negative dei contemporanei si ampliarono
in un duro attacco alla sua personalita, intorno alla quale (e piti intorno alla sua coerenza
e validita ideale, morale, politica che non alla sua espressione poetica) si sviluppo cosi una
lunga polemica.« (S. 14) - Zum neueren Forschungsstand siche die Uberblicksdarstellung
bei Giuseppe Nicoletti, »Ultime lettere di Jacopo Ortis di Ugo Foscolo, in: Alberto Asor-
Rosa (Hg.), Letteratura italiana. Le opere. Volume terzo: Dall Ottocento al Novecento, Torino 1995,
S. 27-68, mit kommentierter Bibliographie S. 62-68.

158

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des politischen Engagements, die in einem wechselseitig allegorischen Ver-
haltnis zur scheiternden Liebe steht — und aus diesem doppelten Scheitern
resultiert letztlich die >Losung« des Selbstmordes —, sich auf ein Grundpro-
blem der funktional differenzierten Gesellschaft bezieht, namlich die opera-
tive Geschlossenheit der Funktionsbereiche und ihre Nicht-Substituierbar-
keit (Luhmann).' Anders ausgedriickt: Probleme der Politik kénnen nicht
durch die Literatur geldst werden, ebenso wenig wie Probleme des Indivi-
duums. Sie kénnen nur artikuliert und damit kommuniziert werden. Dies ist
das eigentliche Thema des Romans.!” Es gilt im folgenden zu untersuchen,
wie sich dieses Thema im Text herauskristallisiert. Der Schwerpunkt der
Untersuchung liegt auf den beiden fritheren Fassungen der Ultime lettere von
1798 und 1802.

3.2 Der Ortis als romantischer Metaroman

Paratexte wie das Vorwort eines (fiktiven) Herausgebers enthalten wichtige
Indizien fiir das Selbstverstandnis eines Textes. Die Analyse des Ortis soll
daher mit einem Blick auf die allen drei Fassungen in beinahe identischem
Wortlaut vorangestellten Bemerkungen »Al lettore« beginnen. Der kurze
Text lautet in der Fassung von 1798 wie folgt:!8

Pubblicando queste lettere io tento di erigere un monumento alla virti sconosciuta,
e di consecrare su le memorie del mio amico quel pianto che mi si vieta di spar-
gere su la sua sepoltura.

16 Vgl. die entsprechenden Ausfithrungen in Kap. 0.3.

17 Vgl. hierzu auch Karl Eibl, Die Entstehung der Poesie, Frankfurt a. M./ Leipzig 1995, S. 134,
wo er vom »Funktionsprimat der Reflexion ungeloster Probleme« spricht (vgl. Kap. 0.7).
- Ulrike Kunkel, »Die Intellektuellen und die Macht. Zu den politischen Ansichten eines
libero scrittore«: Ugo Foscolo (1778-1827)«, in: Ttalienische Studien 13 (1992), S. 23-42, hier
S. 371f., untersucht jene Aspekte des Romans, die man einem politischen Engagement
zurechnen kénnte: die nationale Unabhéngigkeit, den Freitod als politisches Motiv und
das »Ideal eines von jeder dufieren Autoritit unabhingigen libero scrittore« (S. 40). Zwar
weist Kunkel auf die prinzipiellen »Widerspriiche in der Anlage des Romans« (ebd.)
hin, doch postuliert sie unter Berufung auf Foscolos Selbstexegese in Briefen, dafy der
Roman (wie das tibrige Werk des Autors) in seiner sprachlichen Verfafitheit grundlegend
politisch sei: »Jenseits planer Negation entwirft Foscolo ein im romantischen Diskurs der
Moderne zu situierendes, vollkommen neues Konzept vom literarischen Kunstwerk, das
in seiner sprachlichen Verfafstheit selbst iber eine politische Tiefendimension verfiige.« (S.42;
Hervorh. im Text) Dagegen méchte ich im folgenden zeigen, dafi der Facopo Ortis die
Tragfdhigkeit eines politischen Engagements grundlegend in Frage stellt.

18 Ortis, S. 3.

159

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

E tu, o Lettore, se uno non sei di coloro ch’esigono dagli altri quell’eroismo di cui
non sono eglino stessi capaci, donerai, spero, una lagrima al giovanetto infelice
dal quale potrai forse trarre esempio e conforto.

Lorenzo F.

Der Herausgeber erklart im ersten Satz seiner Vorrede die Veréffentlichung
von Jacopos Briefen zu einer Ersatzhandlung (dhnlich wie Foscolo im Brief
an Goethe das Schreiben als Ersatz fiir den Selbstmord aus Liebeskummer
bezeichnet, s.0.). Anstatt Trdnen zu vergieflen, publiziert Lorenzo F. ein
Buch. Das Handeln ist ihm verwehrt, also halt er sich an die literarische
Kommunikation, der zugemutet wird, das nicht naher spezifizierte Trauer-
verbot zu iiberwinden. Dadurch steht der Text von Beginn an im Zeichen
uneigentlicher Rede. Er wird metaphorisch mit einem Denkmal (»monu-
mento«) gleichgesetzt und in Zusammenhang mit Tod und Gedachtnis ge-
bracht.!? Dies zitiert einen seit der Antike bekannten, den literarischen Text
valorisierenden Topos (man denke an das berithmte Carmen 3, 30, »Ex-
egl monumentum aere perennius« von Horaz),2? der indes sogleich abge-
wandelt und verfremdet wird. Traditionell ndmlich bezieht sich die komme-
morative Funktion literarischer Texte auf berithmte Taten und Menschen.
Hier hingegen soll der noch unbekannten Tugend ein Denkmal errichtet
werden.?! Der Text soll also nicht etwas schon Bekanntes bewahren und

19 Der Zusammenhang von Dichtung, Tod und Gedachtnis steht auch im Mittelpunkt von
Foscolos Gedicht Dei Sepoleri. Vel. hierzu Thomas Klinkert, »Tod und Gedéchtnis in
der italienischen Romantik. Zu Ugo Foscolos Dei Sepoleri«, in: Klaus Lubbers/Patricia
Plummer (Hg.), Subversive Romantik, Berlin (voraussichtlich 2002).

20 Oden und Epoden. Lateinisch/Deutsch. Ubersetzt und herausgegeben von Bernhard Kytz-
ler, Stuttgart 61995, S.182-185.

21 Die »virtll sconosciuta« ist ein Alfieri-Zitat, sic verweist auf Alfieris 1786 publizierten
Dialog zwischen dem Autor und seinem verstorbenen Freund Francesco Gori Gandel-
lini, La virta sconoscuta. Silvana Centanin, »L.»>Ortis< foscoliano e >La virtt sconosciutac
di Vittorio Alfieri«, in: Lettere italiane 29 (1977), S. 325-339, vergleicht diesen Dialog mit
dem Ortis und entdeckt zahlreiche Parallelen, insbesondere im Hinblick auf das Thema
der Freundschatft, die durch den Publikationsakt des tiberlebenden Freundes verewigt
werden soll, auf Analogien zwischen den beiden Hauptfiguren Ortis und Gori, deren
Tugend zu Lebzeiten aufgrund der politischen Umsténde im Verborgenen bleiben mufite
usw. Da die von Alfieri iitbernommenen Ideen charakteristisch fir sein Gesamtwerk sind,
glaubt Centanin nicht an ein konkretes Intertextualitdtsverhaltnis zwischen Orfisund La
virti sconosciuta, sondern an, wie Jirgen Link, »Literaturanalyse als Interdiskursanalyse.
Am Beispiel des Ursprungs literarischer Symbolik in der Kollektivsymboliks, in: Jurgen
Fohrmann/Harro Muller (Hg.), Diskurstheorien und Literaturwissenschaff, Frankfurt a. M.
1988, S. 284-307, es nennen wiirde, ein interdiskursives Verhltnis: »Credo piuttosto che
la conoscenza [della Virtu sconosciuta] sia rientrata, senza un rilievo del tutto particolare, in
un pit ampio bagaglio culturale del Foscolo, formato per buona parte da quanto della
produzione alfieriana era in circolazione in quel periodo.« (Centanin, S. 339)

160

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

weitergeben, sondern etwas Unbekanntes erst bekannt machen. Im zweiten
Satz wendet sich der Herausgeber dann direkt an den Leser und fordert thn
auf, es thm gleichzutun, indem er in die Trauer um den Toten einstimme.
Die Abweichung von der traditionellen memoria-Topik wiederholt sich hier
imm Hinweis auf den fehlenden Heroismus, der ein Merkmal sowohl des
Protagonisten als auch des Lesers sei und somit die geforderte Empathie
ermoglichen solle. Traditionskonform hingegen ist die dem Text zugeschrie-
bene Vorbild- und Trostfunktion. Allerdings liegt es nahe zu fragen, worin
denn die Vorbildhaftigkeit (»esempio«) eines ungliicklichen jungen Mannes
ohne Heldenmut bestehen kann: Soll sich der Leser etwa auch das Leben
nehmen? Denn der Held ist ja, wie explizit gesagt wird, tot, und durch die
im Titel (»letzte Briefe«) zitierte Folie des Werther weill man oder ahnt man
doch, daf} er nicht eines natiirlichen Todes gestorben ist.

Vergleicht man den Text mit der auf den ersten Blick recht dhnlichen Vor-
rede zu den Leiden des jungen Werthers, so erhilt er ein noch deutlicheres Profil.
Bei Goethe heifdt es (Fassung von 1774):

Was ich von der Geschichte des armen Werthers nur habe auffinden kénnen,
habe ich mit Fleifl gesammlet, und leg es euch hier vor, und weis, daf} thr mir’s
danken werdet. Thr kénnt seinem Geist und seinem Charakter eure Bewun-
derung und Liebe, und seinem Schicksaale eure Thrinen nicht versagen.

Und du gute Seele, die du eben den Drang fiihlst wie er, schopfe Trost aus seinem
Leiden, und laf} das Biichlein deinen Freund seyn, wenn du aus Geschick oder
eigner Schuld keinen nihern finden kannst.22

Die beiden Vorreden haben in der Tat basale Gemeinsamkeiten: Jemand
hat Materialien iiber einen bedauernswerten Dritten gesammelt und prasen-
tiert diese nun der lesenden Offentlichkeit. Er rechnet mit der Empathie
der Leser. Es fallen aber auch zahlreiche Unterschiede ins Auge: Der im
Gegensatz zu Lorenzo F. namenlose Herausgeber des Werther sagt nicht ex-
plizit, dafl der Held schon tot ist; ebenso verschweigt er, dafi es sich bei dem
préasentierten Material hauptsichlich um Briefe handelt. Auf der Ebene der
Pragmatik zeichnet sich der Goethesche Text durch einen stéirker appellati-
ven Charakter aus. Viermal spricht der Herausgeber die Leser direkt an
(L.»leg es euch hier vore, 2. »weis, daf} ihr mir’s danken werdet«, 3. »Ihr
konnt [...] nicht versagen«, 4. »Und du gute Seele [...]«). Der Dominanz der
appellativen Funktion steht eine Leerstelle auf der Seite des Sprechers gegen-
uber, dessen Identitit ebenso unklar bleibt wie sein Verhiltnis zu Werther,

22 Johann Wolfgang Goethe, Die Leiden des jungen Werthers. Synoptischer Druck der beiden
Fassungen 1774 und 1787. Herausgegeben und eingeleitet von Annika Lorenz und Hel-
mut Schmiedt, Paderborn 1997, S. 6.

161

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ganz im Gegensatz zu Lorenzo F., bei dem die expressive Sprachfunktion
und seine Bezichung zum Helden (»mio amico«) deutlich profiliert sind. Die
»gute Seele« schliefllich, die sich der Herausgeber am Ende aus der anony-
men Leserschaft herausgreift und mit einer partikularisierenden Synekdo-
che anredet, ist Werther dhnlich und soll deshalb »Trost aus seinem Leiden«
schopfen (die Anrede verwendet den Imperativ), wihrend bei Foscolo zwar
auch nach Lesertypen unterschieden wird (»se uno non sei di coloro«), aber
der Appellcharakter deutlich schwicher ausgepragt ist (»forse«).

Man kann also sagen, daf} bei Goethe der Leser als Adressat eines domi-
nant appellativen Sprechaktes im Mittelpunkt steht, wihrend man tiber den
Herausgeber abgesehen von seiner Funktion nichts weiter erfahrt und auch
iber das genauere Schicksal des »armen Werthers« im unklaren gelassen
wird. Bei Foscolo dagegen ist der Leser schwicher profiliert, das Verhalt-
nis zwischen dem Herausgeber und dem Leser ist distanzierter, weniger
appellativ und insistierend, auch weniger auf Gewifheit tiber die Reaktio-
nen des Lesers gestellt; im Gegenzug werden das Ende der Geschichte vor-
weggenommen und die postume Tragik des Freundschaftsverhaltnisses zwi-
schen Lorenzo und dem Helden hervorgehoben, womit ursachlich die Publi-
kation des Buches verkniipft ist. Die Schwerpunktverschiebung vom Leser
hin zum Herausgeber und zum Helden wird zudem durch die gednderte
Funktion des Buches unterstrichen. Bei Goethe soll das Buch der Freund
des Lesers sein, der ohne Freunde ist (es hat also auch hier Ersatzfunktion),
bei Foscolo ist das Buch ein vom Herausgeber fiir den toten Helden errich-
tetes Denkmal und damit ein Akt der Trauer.2® Das Buch wird bei Goethe
anthropomorphisiert (»laf} das Biichlein deinen Freund sein«), bei Foscolo
wird durch den Rekurs auf den memoria'Topos sein Zeichencharakter her-
vorgehoben. Dieser Gegensatz zeigt sich auch bei der Titelwahl: Die Leiden
des jungen Werthers zielt auf das Signifikat, Ultime lettere di Jacopo Ortis riickt den
Signifikanten und somit den Zeichencharakter und die Gattungszugehorig-
keit des Textes in den Vordergrund. Diese Hervorhebung des Signifikanten
kiindigt den stirker reflexiven Charakter des Orfis an, der als Metabrief-
roman den bertthmten Vorldufertext, dessen allgemeine Bekanntheit vor-
aussetzend, in sich aufnimmt und als Material verwendet. Daraus erklart
sich, daf§ der Herausgeber den Leser nicht mehr wie im Werther tiber das
Ende der Geschichte im unklaren lassen kann. Das diskursive Ereignis

23 Vgl. hierzu Petry, »Vitae parallelae«, S. 121, der unter Hinweis auf das von Thomas
Gray (Elegy Written in a Country Churchyard) entlehnte Motto »Naturae clamat ab ipso / vox
tumulo« Foscolos Roman metaphorisch als Grab deutet.

162

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

>Werther< hat stattgefunden und seine gesamteuropiischen Auswirkungen
gehabt, man kann nicht mehr dahinter zurtick und die gleiche Geschichte
noch einmal als neue erzihlen. Doch der romantische Metaroman kann
den Werther zitierend als Material verwenden und ihn transformieren. Diese
Transformation lafit sich beschreiben als romantiktypische Steigerung der
Selbstreflexivitdt und Hervorhebung des literarischen Charakters.?* Es ist
aber auch eine Steigerung der schon dem Werther und der Nouwvelle Heloise
innewohnenden Aporien, deren Auspriagung im Orfis in der Forschung un-
ter verschiedenen Aspekten dargestellt worden ist.?> Eine weitere Aporie re-
sultiert aus der Gegenldufigkeit von proklamierter Originalitit und Authen-
tizitdt einerseits und raffiniertem intertextuellem Spiel andererseits.?6 Der
Ortis ist somit ein hochreflexiver und problembewuflter metasprachlicher

24 Auch Petry, »Vitae parallelae«, S. 131, analysiert das Verhéltnis zwischen Ortisund Werther
als eines der Steigerung des Literaturbezugs, allerdings aus einer anderen Perspektive,
namlich im Hinblick auf die Art und Weise, wie Foscolo im Brief vom 11. April (Fassung
von 1817, Ortis, S. 341f.), welcher den Werther-Brief vom 16. Junius zitiert, ein anonym
prisentiertes Zitat aus Wielands Dialogen des Diogenes von Sinope einsetzt: »Die Ultime lettere
ersetzen Goethes metonymischen Verweis auf den Autor [sc. Klopstock] durch einen
konkreten Textausschnitt; es liegt bei Foscolo also ein gegentiber Goethe gesteigerter
Literaturbezug vor, indem nicht auf eine im zeitgenossischen Umfeld codierte >Aurac
eines Textes (der spezifischen Ode Klopstocks, deren Kenntnis Goethe vom Leser fordert
und offensichtlich auch voraussetzen kann) angespielt, sondern auf die Wirkung eines
konkreten Textausschnitts gesetzt wird.«

25 So hat Wehle, »Italienische Modernitit« (vgl. Anm. 7), gezeigt, wie der Ortis mit iiberkom-
menen klassizistischen Erzihlschemata arbeitet, einem idyllischen und einem heroischen,
um die Inaddquatheit beider angesichts einer revolutionir gednderten Wirklichkeit blof3-
zulegen. Theile, »Poetologisches Erzdhlen« (vgl. Anm. 2), sieht in den Ultime lettere einen
poetologischen Metaroman mit inhdrenten Widerspriichen.

26 Mario Martelli, Dieter Steland und Ulrike Kunkel haben zahlreiche verdeckte und expli-
zite intertextuelle Beziige herausgearbeitet und gezeigt, dafy Foscolos Roman nach der Art
eines Zitatenmosaiks zusammengesetzt ist: Vgl. Martelli, »La parte del Sassoli«, in: Stud:
di Filologia italiana 28 (1970), S. 177-251, der von Foscolos »tecnica, non tanto imitatoria,
quanto ad intarsio di citazioni« (S. 189) spricht; Steland, »Quellenstudien zu Foscolos
Ultime lettere di Facopo Ortis (Montaigne, La Rochefoucauld, Pascal, Pope, Chamfort)«, in:
Wilfried Floeck /Dieter Steland/Horst Turk (Hg.), Formen innerliterarischer Rezeption, Wies-
baden 1987, S. 37-69, der Foscolos Anverwandlung moralistischer Aphorismen unter-
sucht; Kunkel, Intertextualitit in der italienischen Frithromantik, die von dem Widerspruch zwi-
schen romantischer Originalitits- und Ausdrucksésthetik einerseits und Foscolos Zitat-
montagetechnik andererseits ausgeht und von einer »paradoxen Koexistenz moglicher
Erklarungsmuster fiir angewandte Techniken der Intertextualitit« (S. 253) spricht und
diese mit der romantischen Asthetik als kompatibel zu erweisen versucht, wobei aller-
dings die Argumentation in der materialreichen und ambitionierten Studie haufig sprung-
haft und unscharf bleibt (vgl. hierzu auch die vielleicht ein wenig hart formulierte, aber
im Prinzip zutreffende Kritik bei Kiipper, »Politische Romantik«, S. 121, Anm. 102).

163

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und -poetischer Text der europdischen Romantik. Ich méchte im folgenden
zeigen, wie seine Reflexivitdt mit dem Diskurs tiber die Liebe und wie dieser
mit dem Ich und seinem Text zusammenhingt.

3.3 Gedachtnispflege und scheiternde Entdifferenzierung:
Die Petrarca-Wallfahrt als metapoetische Keimzelle

Die ilteste tiberlieferte Fassung des Ortis unterscheidet sich auf der Austoire-
Ebene von den spiteren Fassungen vor allem durch die Beziehungskonstel-
lation zwischen Jacopo, Teresa und Odoardo. Wéhrend in den spéteren Fas-
sungen dhnlich wie im Werther die Geliebte zum Zeitpunkt ihrer Begegnung
mit Jacopo zwar verlobt, aber unverheiratet ist, ist sie in der Bologneser
Fassung eine verwitwete Mutter mit bewegter Vorgeschichte: Der Maler
Odoardo, ein Sohn reicher Eltern, ist Teresas Jugendliebe, darf sie aber
nicht heiraten, weil ihre Eltern arm sind. Als ihr Vater im Sterben liegt, muf}
sie thm versprechen, einen wohlhabenden alteren »galantuomo di Padova«?’
zu ehelichen, um versorgt zu sein. Ihr Gatte, den sie nicht liebt, nimmt fiir
sie die Stelle eines treuen Freundes und zértlichen Vaters ein.28 Als er stirbt,
kommt Odoardo zu ihr zuriick. Teresas grofie Liebe ist in dieser Konstella-
tion und im Unterschied zu den spéteren Fassungen Odoardo, und gefihr-
det ist diese Liebe zunichst durch duflere Umstdnde, die Teresa zwingen,
aus materiellen Griinden eine Allianzehe einzugehen. Der Vater spielt dabei
eine wichtige Rolle. Dieses Modell kennen wir in dhnlicher Form aus La Nou-
velle Héloise, wo Julie dem Vater zuliebe einen alteren Mann heiratet, der fiir
sie dann die Rolle des viterlichen Freundes spielt. Odoardo ist vor diesem
Hintergrund das Pendant zu Saint-Preux.? Durch den Tod des Ehemannes
wird im Unterschied zur Nowvelle Héloise und dhnlich wie in der Princesse
de Cleves der Weg fiir die Liebenden frei. Aber wihrend dort die Frau aus
schlechtem Gewissen dem Verstorbenen gegentiber und aus amour-propre
nicht zu einer Verbindung mit dem von ihr geliebten Nemours bereit ist,

27 Ortis, S. 16.

98 Ortis, S. 20.

29 Dafl es sich um ein Zitat von Rousseaus Roman handelt, wird noch zusitzlich plausibi-
lisiert durch das Handlungselement der abgefangenen Briefe, wodurch die Liebenden
getrennt werden: »Le nostre lettere erano intercette, ¢ dopo due anni dell’amore il pitt
ardente noi ci vedemmo disgiunti per sempre.« (Ortis, S. 16) Ebenso werden am Ende des
zweiten Teiles der Nouvelle Héloise Saint-Preux’ Briefe von Julies Mutter entdeckt, was dazu
fuhrt, dafl dieser endgtiltig seiner Geliebten entsagen muf} (Rousseau, euwvres completes,

Bd.II, S. 306ff.).

164

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

realisiert Teresa ihre Liebe zu Odoardo. Nun tritt jedoch als neues Hinder-
nis der >Passionsmensch« und Werther-Nachfolger Jacopo Ortis auf den
Plan, der aber in jeder Hinsicht zu spit kommt und sich daher in noch
aussichtsloserer Position als der Held des Goetheschen Romans befindet.
Damit kombiniert der frithe Ortis gleich zu Beginn die Basiskonstellationen
der beiden bedeutendsten und bertihmtesten Liebesromane des spéten 18.
Jahrhunderts (La Nowvelle Héloise und Werther) und zeigt auf subtile Art und
Weise an, daf} er sich der Tradition bewufit ist und die tberlieferten Hand-
lungsmuster und Figurenkonstellationen als Material verwendet.

Die metaliterarische Reflexivitit des Romans wird nun sogleich noch gestei-
gert. In unmittelbarer textsyntagmatischer Verkniipfung mit der Geschichte
von Teresas Ehe und ihrer zunéchst ungliicklichen, dann gliicklichen Bezie-
hung zu Odoardo steht namlich der gemeinsame Besuch von Teresa, Odo-
ardo und Jacopo in Arqua, wo sich das Haus befindet, in dem einst Petrarca
gelebt hat.?? Dieser Besuch wird modelliert als deutlich markierte Zitatmon-

30 Ortis, S. 18-22. — In analoger Weise pilgert Hyperion mit Adamas an das Grab Homers
und nach der Trennung von Adamas an die Geburtsstitte des Dichters (s. 0. Kap. 2.5). In
Mme de Staéls Corinne findet eine wichtige Szene am Grab Vergils statt, wo, wie es heifit,
Petrarca einst einen Lorbeerbaum gepflanzt hat (s. u. Kap. 4.4). Die romantischen Helden
situieren sich also dezidiert in einer kulturellen Tradition, deren wichtigste Exponenten
die groflen Dichter des jeweiligen Kulturraumes sind. Die gewéhlten Schauplitze Italien
und Griechenland sind politisch zerrissene beziechungsweise unter Fremdherrschaft ste-
hende Lander, in denen die Literatur als Ersatz fiir die nationale Einheit dienen soll. Bei
Rousseau gibt es, wie gezeigt wurde, ebenfalls eine >Pilgerfahrt« nach Meillerie zu den
»monumens d'une passion« (Kap. 1.8), das heifit den von Saint-Preux dort hinterlasse-
nen Einschreibungen literarischer Texte in Stein. Solche Pilgerfahrten waren im Zusam-
menhang mit Rousseau auch Teil einer kulturellen Praxis geworden, wie man etwa bei
Johann Heinrich Campe nachlesen kann: »Apropos von Rousseau! Ich habe schon in
einem meiner vorigen Briefe gesagt, dafl wir eine Wallfahrt zu seinem Grabe nach Erme-
nonville vorgenommen haben. [...] Jetzt sage ich Thnen nur, daf} diese ganze Gegend mit
allen darin befindlichen Anlagen ein Sinnbild von Rousseaus Geist und Charakter zu sein
scheint. Sie ist, wie er und seine Schriften, tief und erhaben, melancholisch und reizend,
romantisch und schlicht, kithn und bescheiden, mannigfaltig und simpel, kunstvoll und
natiirlich, wild und freundlich. [...] Nie habe ich an einem andern Orte empfunden,
was ich hier empfand; so wie ich nie bei den Werken irgendeines andern Schriftstellers
diejenigen Wirkungen in mir verspurte, welche Rousseaus Schriften immer in mir her-
vorbrachten und jetzt noch hervorbringen, sooft ich sie wieder zur Hand nehme. Ich war
bis zum tiefsten Seelenschmerz gertihrt und fithlte mich gleichwohl niemals gliicklicher.
Thrénen quollen mir in die Augen, indes ein unwillkiirliches Lacheln mir auf meinen
Lippen schwebte. Bei jedem Tritte, den ich auf dem mir heiligen Boden tat, schof} es
mir wie Feuer in die Seele: hier ging auch er![...]J« (Brigfe aus Paris zur Zeit der Revolution
geschrieben. Aus dem Braunschweigischen Journal abgedruckt, Braunschweig 1790, zitiert nach
Claus Suflenberger, Rousseau im Urteil der deutschen Publizistik bis zum Ende der Franzisischen
Revolution. Ein Beitrag zur Rezeptionsgeschichte, Bern/Frankfurt a. M. 1974, S. 21f.) Wenn man

165

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tage. Die Darstellung beginnt nach einleitenden Bemerkungen zur Hand-
lungssituierung mit der Wiedergabe eines Auszugs aus Vincenzo Montis
Prometeo, wo ein Sonnenaufgang beschrieben wird, und sie endet mit dem
Sonnenuntergang aus demselben Gedicht.?! Innerhalb dieses Rahmens si-
tuiert sich die Wallfahrt (»pellegrinaggio«)®? zum Petrarca-Gedichtnisort, an
welchem ein zitierendes Erinnern an den Dichter stattfindet.

Die Darstellung besteht aus folgenden Teilen. 1. Vor dem Beginn der ei-
gentlichen Erzahlung wendet Jacopo sich direkt an seinen Briefadressaten
Lorenzo, um sich mit ithm {iber Teresas Anmut auszutauschen: »Or di’; hai
tu osservato quand’ella parla? e non ti pare che la semplicita e I'interesse de’
suol discorsi costringano a prestarle fede?« Die Petrarca-Pilgerfahrt wird
somit von vornherein in einen direkten Zusammenhang mit Jacopos Liebe
zu Teresa gebracht; diese Liebe aber wird hier verschoben zum Ausdruck
gebracht, denn Jacopo spricht dartiber, dafi er geglaubt habe, Lorenzo sei in
Teresa verliebt gewesen, anstatt zu bekennen, dafl er sie selbst liebt. Wichtig
ist auch, dafd die Liebe sich hier als Kommunikation iiber Kommunikations-
weisen artikuliert. Liebe im romantischen Roman ist also Metakommuni-
kation. 2. Danach folgt ein narrativer Ieil, der die Anndherung der Gesell-
schaft an das Dorf Arqua zum Gegenstand hat. 3. Unterbrochen wird die
narrative Erzihlerrede sodann durch die direkte Wiedergabe einer Aufle-
rung von Teresa, die sich angesichts der Gegend um Arqua daran erinnert,
wie sie mit threm Mann zusammen dorthin zu wandern pflegte. Diese Er-
innerung lenkt ihre Rede schliefilich auf die Geschichte ihrer Ehe, den Tod
ihres Mannes und die Wiederbegegnung mit Odoardo. 4. Auf die direkte
Rede Teresas folgt ein erneuter Einschub, in dem Jacopo sich direkt an Lo-
renzo wendet und ihm seine Unfahigkeit eingesteht, Teresa mit sprachlichen
Mitteln darzustellen:

bedenkt, daf’ der Park von Ermenonville eine von dem Rousseau-Bewunderer Girardin
angefertigte >Kopie« des Elisée aus der Nouvelle Héloise darstellte und dafl Girardin den
Autor des Romans kurz vor dessen Tod dazu bewegen konnte, dorthin tiberzusiedeln,
dann hat man ein schlagendes Beispiel dafiir vor Augen, wie im spéten 18. Jahrhundert
die Grenzen zwischen Fiktion und Wirklichkeit durch Rackkopplungsschleifen aufgelost
wurden (zu Girardin vgl. Ursula Link-Heer, »Facetten des Rousseauismus. Mit einer
Auswahlbibliographie zu seiner Geschichte«, in: Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und Lin-
guistik 63 (1986), S. 127-163, hier S. 133-137).

31 Ortis, S. 18-22.

32 Ortis, S. 20.

33 Ortis, S. 19.

166

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- Ma Lorenzo, Lorenzo .... e conviene che di qui innanzi io mi taccia tutto cio
che dice Teresa; che se potessi dipingerti la sua pronunzia, i suoi gesti, la melodia
della sua voce, la sua celeste fisonomia, o trascrivere almeno tutte le sue parole
senza cangiarne o traslocarne sillaba, certo che tu mi sapresti grado: diversamente
incresco perfino a me stesso. Che giova copiare imperfettamente un inimitabile
quadro la di cui fama soltanto fa piti impressione che la tua misera copia? e non
ti par ch’io somigli 1 traduttori del divino Omero? giacche come tu vedi io non
mi affatico che per inacquare il sentimento che m’infiamma, e stemprarlo in un
languido fraseggiamento. —34

Auffillig ist an dieser Passage die Verbindung des traditionellen Unsagbar-
keitstopos®® mit einer Reflexion tiber Probleme der Abbildung und der
Ubersetzung. Die versagende Darstellung der Geliebten wird mit Uber-
legungen zu Kunst und Sprache in Zusammenhang gebracht. Dies wird
uns noch zu beschiftigen haben. Die Stelle ist im tbrigen ein Beleg fiir
die Abkehr von den Pramissen der klassischen Episteme (Reprisentation,
"Transparenz, Mimesis, Ubersetzung). Die Sprache tritt gewissermaflen ma-
teriell in Erscheinung, sie vermischt sich mit dem Gegenstand der Rede
und verwissert diesen.?¢ 5. Im Anschluf} an diese Erzahlerreflexion folgt
der Bericht uber den Besuch von Petrarcas Haus, der nun nicht mehr
nur als christliche Wallfahrt, sondern auch als antik-republikanische und
heidnisch-religiése Handlung beschrieben wird: »Ci siam’appressati simili
a’ discendenti degli antichi repubblicani quando libavano sopra i mausolei
de’ loro maggiori morti per la patria, o a que’ sacerdoti che taciti e riverenti
s’aggiravano per li boschi abitati da qualche divinita.«3” Mit der Erinnerung
an antikes Totengedenken (»mausolei«) wird das in der Vorrede des Heraus-
gebers erwihnte »monumento« wieder aufgegriffen. Damit wird folgende
Aquivalenz hergestellt: Petrarcas Haus = Jacopos Ultime lettere (beide sind
Totenmonumente) und somit Petrarca = Jacopo. Ortis stellt sich dadurch

34 Ortis, S. 20.

35 Ernst Robert Curtius, Europdische Literatur und lateiisches Mittelalter (1948), Tubingen/Ba-
sel 111993, S. 168-171, bezeichnet als Unsagbarkeitstopos die »Betonung der Unfahig-
keit, dem Stoff gerecht zu werdens, die seit Homer belegt sei. Bevorzugter Ort sei die
Lobrede. — Auch bei Holderlin war von der Unméglichkeit die Rede, Diotimas Wesen
sprachlich mitzuteilen (s. 0., Kap. 2.6).

36 Vgl. hierzu auch Kiipper, »Politische Romantik«, S. 117ff., der auf die Briichigkeit der
von Ortis versuchten »Selbst-Modellierung als eines zweiten Petrarca« (S. 117) hinweist.
»Mit dem Einbruch des Unsagbarkeitstopos in das Zitat des Liebesdiskurses des Vor-
gangers zeichnet sich plotzlich ab, dafl das Sich-Wiederfinden im Vorgegebenen, wenn
auch dies Vorgegebene ein singulir Grofles ist, dem, was zu sagen ist (un quadroq), so
unangemessen sein kénnte wie eine »misera copia« (S. 118). Kiipper bezicht sich auf die
analoge Stelle in der Fassung von 1817 (Ortis, S. 3044L.).

37 Ortis, S. 21.

167

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in ein Imitations- und Nachfolgeverhiltnis zu Petrarca, den er als »dolce e
profondo filosofo di amore«® bezeichnet. Dieses Imitationsverhaltnis tragt
kultisch-religiose Zuge, die Huldigung gegentiber der Gottheit vollzieht sich
nicht nur als Pilgerfahrt, sondern auch als gebetsdhnliche Handlung durch
das Rezitieren von Petrarca-Gedichten. Wenn die Dichtung zur Religion
erhoben wird, so ist dies ein klares Indiz fir die von Jacopo angestrebte
Entdifferenzierung, die Riickgangigmachung der modernen Trennung in
autonome Funktionsbereiche.

In Opposition zu Jacopos Andachtshaltung steht allerdings das als »irreli-
gione«® gedeutete Verhalten der Besitzer des Hauses, die Petrarcas Wohn-
statt ganz profan verfallen lassen. Als Supplement fiir die fehlende Pflege
der Gedichtnisstitte fungiert fiir die Besucher die Literatur, und zwar im
doppelten Sinne. Teresa namlich zitiert aus einem Sonett von Alfieri, das
dieser an eben jenem Ort dem illustren Toten gewidmet hat und dessen
Gegenstand die gewissermafien autopoietische Gedachtnisfunktion der Li-
teratur ist:*

Prezioso diaspro, agata ed oro
Foran debito fregio e appena degno
Di rivestir si nobile tesoro:
Ma no; tomba fregiar d'uom ch’ebbe regno
Vuolsi, e por gemme ove disdice alloro;
Qui basta il nome di quel divo ingegno.41

Der Text beruht auf der Opposition Politik (»uom ch’ebbe regno«) vs. Dich-
tung (»divo ingegno«) und postuliert, dafl eines verstorbenen Herrschers
durch Schmiickung seiner Grabstitte gedacht werden miisse, wihrend der
Dichter allein durch seinen unsterblichen Namen der Nachwelt erhalten
bleibe. Dichtung benétigt somit keine ornamentale Gedéchtnispflege, sie ist
selbst Gedéchtnis. Dies fihrt uns an den Anfang zuriick, wo dem Text ja
genau diese Funktion vom Herausgeber zugeschrieben wurde. Die klare
Opposition Politik vs. Dichtung belegt aber auch, dafl der Text die moderne
Trennung der einzelnen Funktionsbereiche anerkennt und dafl er den Ent-
differenzierungswunsch in eine unaufhebbare Spannung zur realgeschicht-

38 Ortis, S. 21.
39 Ebd.
40 Durch den Bezug auf Alfieri wird die erzahlte Situation fiktionsintern verdoppelt, wo-

durch die metaliterarische Reflexivitit des Textes erneut eine Steigerung erfihrt.
41 Ortis, S. 21.

168

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

lichen Entwicklung stellt. Die erstrebte Entdifferenzierung bleibt ebenso
sehr unerfiillbares Postulat wie Jacopos Liebe zu Teresa.

Die Opposition Dichtung vs. Politik wird schon zu Beginn des Textes einge-
fuhrt. Der Held wurde, wie er im ersten Brief schreibt, gegen seinen Willen
in eine Verschworung mit den Eroberern Italiens verwickelt und ergreift auf
Anraten seines Freundes Lorenzo und seiner Mutter die Flucht. Er wechselt
vom Raum der Politik und der Aktivitit in den Raum der ldndlichen Idylle
und der Kontemplation. Es handelt sich dabei nicht um einen voriiber-
gehenden, sondern um einen definitiven Sinnraumwechsel, denn Jacopo er-
teilt der zum Scheitern verurteilten politischen Aktion eine Absage und ladt
seinen Freund dazu ein, ihm nachzufolgen und mit ihm gemeinsam iiber
das Trugbild (»idolo vano«) des Ruhms zu lachen.*? Der landlich-idyllische
Raum aber ist, wie Jacopo selber deutlich macht, literarisches Zitat.*3 Es ist
ein Bereich, in dem die Wiederherstellung einer urspriinglichen Ganzheit
im Modus der Imagination méglich scheint. Jacopo badet in einem See und
bringt der Natur einen Hymnus dar.** Daf} er sich dabei Illusionen hingibt,
1st ihm bewufit. Doch er rechtfertigt sich durch den Hinweis auf die Antike,
die an die eigenen Illusionen geglaubt habe (»accarezzando gl'idoli della
loro immaginazione«),* dadurch das Schéne und Wahre gefunden und un-
sterbliche Kunstwerke geschaffen habe. Die postulierte Einheit der Antike
aber — und es handelt sich explizit um eine Einheit von Religion, Politik und
Kunst (»La religione greca e romana ha educato gli artisti e gli eroi, e a questa
dobbiamo 1 capi d opera che il caso ha rapito alla inclemenza de’ secoli.«)*6 —
ist aus Jacopos Sicht nur noch als durchschaute Illusion vorstellbar. Wenn
er sich in momenthafter Entriickung einer solchen Illusion hingibt, so wird
er sofort wieder herausgerissen, und zwar durch die Stimme eines »filosofo,
der ausruft: »Illusioni!@” Darauf kann er dann nur etwas hilflos replizieren,
daf} alles Illusion sei, dafl aber die Griechen und Rémer gliicklicher gewesen
seien, well sie im Unterschied zu den Modernen an ihre Illusionen geglaubt
hitten. Allein die Reflexion tiber diesen Sachverhalt aber zeigt, dafl er selbst
eben nicht an diese Illusion glauben kann.*

42 Ortis, S. 6.

43 Vgl. Wehle, »Italienische Modernitdt«.

44 Ortis, S. 7.

45 Ebd.

46 Ortis, S. 7f. (Hervorh. T.K.)

47 Ortis, S. 7 (Hervorh. im Text).

48 Der Wunsch nach Restitution der verlorenen antiken Einheit ist uns bereits be1 Holderlin
begegnet. Bei Rousseau sahen wir den Versuch einer Konfliktbewiltigung im Modus der
Ilusion. Die Illusion spielt, wie noch zu zeigen sein wird, auch bei Leopardi eine zentrale

Rolle.

169

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wenn die Opposition Politik vs. Idylle also fur die Opposition Politik vs.
Kunst/Dichtung steht und wenn diese Opposition privativ ist, dann bedeu-
tet das auch, dafi die beiden Bereiche nicht aufeinander einwirken konnen.
Einerseits gibt es trotz der bedriickenden zeitgeschichtlichen Umstande
Fluchtraume, in denen eine andere, von der Wirklichkeit noch nicht affi-
zierte Ordnung herrscht. Umgekehrt kann aber derjenige, der sich in den
Fluchtraum zurtickzieht, nicht mehr die Hoffnung haben, in den politischen
Bereich zurtickzukehren und auf thn einzuwirken. Die Differenz der beiden
Wirklichkeitsbereiche oder gesellschaftlichen Teilsysteme wird nun auch in
jenem oben zitierten Sonett von Alfieri bekriftigt, in dem die Trennung
der beiden Funktionsbereiche Politik und Kunst/Dichtung deutlich hervor-
gehoben wird. Nicht mehr der Herrscher ist lorbeergekront (»ove disdice
alloro«), sondern nur noch der Dichter. Dieser benétigt daher keine postu-
men Ehrbezeugungen, kein prachtig geschmiicktes Grab, ihm gentigt allein
sein Name, um zu Giberleben. Damit ist aber zugleich auch gesagt, dafl die
Dichtung nicht mehr integraler Bestandteil der Gesellschaft ist; es gibt keine
Einheit von Kunst, Religion und Politik mehr. Wie zur Bestitigung ignorie-
ren die Besitzer des Petrarca-Hauses die Bedeutung des fritheren Bewohners.
Dichtung ist zum Spezialbereich geworden, nur wenige Auserwihlte pflegen
das Andenken Petrarcas durch Partizipation an seinem Diskurs, indem sie
seine "Texte rezitieren und sie wie Jacopo sich zitierend aneignen oder, wie er
von Teresa und Odoardo vermutet, indem sie sich in seinem Namen ewige
Treue schworen.

6. Der Besuch in Arqua endet mit einer von Jacopo nur in Gedanken for-
mulierten, aber nicht ausgesprochenen Frage an Teresa: »[...] sono forse,
o Teresa, le tue bellezze e la tua gioventl che fanno risplendere la purita
del tuo cuore, o 'anima tua divina diffonde invece su le tue forme piti di
grazia, di freschezza e d’amore?«* Die Frage zielt auf den Zusammenhang
von duflerer Erscheinung (Oberflache, Kérper) und innerer Wahrheit (Tiefe,
Herz/Seele): Sind die beiden im Prinzip getrennt und unabhingig vonein-
ander, oder laf3t die Seele den sichtbaren Korper schoner erscheinen? Wenn
man die Frage semiotisch reformuliert, so lautet sie: Ist der Signifikant (der
Korper) auf das Signifikat (die Seele) transparent (Reprisentationskonzept)
oder ist das Signifikat Teil des Signifikanten, verbirgt es sich in thm und
determiniert seine Form (opakes Zeichenkonzept)? Die Frage wird hier nicht
beantwortet, denn mit dem abrupt eingeschobenen Sonnenuntergangstext
von Monti endet die Erzihlung des Ausflugs. Zu bedenken ist aber, daf

49 Ortis, S. 21f.

170

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Stelle in einem Kontext scheiternder Liebe steht, denn Teresa ist ih-
rem Geliebten Odoardo zugewendet und Jacopo ist der tiberfliissige Dritte
im Bunde. Diese scheiternde Liebe wird von einem scheiternden Kom-
munikationsakt tiberlagert (»ed io gia gia tutto estatico stava per dire a
quell’angelica donna«).5° Die Représentationsfihigkeit der Sprache scheint
also deutlich in Frage gestellt. Wie schon zu Beginn der Episode erweist sich
als das entscheidende Moment nicht die Kommunikation mit der Geliebten,
sondern die Metakommunikation. Es geht weniger darum, die eigene Liebe
der Geliebten mitzuteilen, als vielmehr darum, tber die eigene, letztlich
unsagbare Liebe mit einem Dritten zu kommunizieren.

Der Brief endet mit einer erneuten direkten Ansprache an den Empfénger.
Jacopo bittet Lorenzo, diesen Brief fiir spatere Zeiten, in denen er ungliick-
lich sein werde, aufzuheben, damit die beiden dann gemeinsam den Text
als Erinnerung an schonere Tage wiederlesen kénnen, »sdrajati su I’erta che
guarda la solitudine di Arqua, nell’ora che il di va mancando.«’! Der Brief
wird also von Jacopo als Memorialtext, als eine Art Tagebuch konzipiert.
Der Schreibende projiziert sich selbst in die Zukunft, wo er den eben erleb-
ten Moment des Gliicks wiederaufleben lassen mochte. Der Text erzeugt so-
mit eine Erinnerungskette, die in die Antike zurtickreicht und tiber Petrarca,
die Nouvelle Héloise und den Werther bis hin zu "Teresa und Jacopo reicht und
dann durch das Schreiben in die Zukunft fortgesetzt wird. Dies steigert das
Doppelungs- und Spiegelungsverhaltnis, das fiir Jacopos Erleben charakte-
ristisch ist. Was immer er tut, er muf§ sich in einer fremden Instanz spiegeln,
um sich ausdriicken zu kénnen. Er ist sich selbst niemals gegenwirtig. Die
scheiternde Liebe wird somit zum Anlaf} einer narzifitischen Selbstbespiege-
lung des Ichs. Diese wiederum laft sich als Metapher der vom Text vollzo-
genen Selbstreflexion lesen. Dadurch kommt es zu einer Potenzierung der
metapoetischen Selbstreflexivitit, denn im Zentrum der Episode steht ja,
wie gezeigt wurde, ein Kommentar tiber die Funktion der Dichtung in der
funktional differenzierten Gesellschaft.

50 Ortis, S. 21.
51 Ortis, S. 22.

171

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4 Exklusionsindividualitdt und poetologische Codierung der Liebe

Die in der poetologischen Selbstbeschreibung der Notizia bibliografica postu-
lierte Darstellung des Individuellen ist im Text selbst somit nicht nachweis-
bar, was semiotisch auch gar nicht méglich ist, denn das Individuelle kann
sprachlich nicht mitgeteilt werden (»individuum est ineffabile«). Will das
Individuum sich darstellen, so kann es dies nur unter Ruckgriff auf diskur-
sive Muster, wie sie von Petrarca, Rousseau oder Goethe zur Verfiigung
gestellt wurden. Indem der Briefschreiber diese Muster durch explizite und
implizite Zitate markiert, macht er sie zum Material fiir Einschreibungen
seines individuellen Seins. Die daraus resultierende Selbstkonstitution aber
ist prekdr und problematisch, weil das kombinierte Material heterogen ist.
Identifiziert Jacopo sich mit der spirituellen Liebe des Canzoniere, mit der Ver-
zichtsliebe der Nouvelle Héloise oder mit der selbstdestruktiven Passionsliebe
des Werther? Diese Modelle kdnnen nicht synthetisiert werden, und somit
ist die Individualitit, die Jacopo sich schreibend aneignet, eine negative
und differentielle.?? Trotz seiner hiufig bekundeten Neigung zur Imitation
(hinzu kommt in den spateren Fassungen noch die wmitatio Christi) ist Ortis
weder Petrarca noch Saint-Preux noch Werther. Ihm fehlt die Stabilitit, er
ist in permanenter Bewegung und oszillierender Veranderung begriffen:
»[...] propriamente questo mio cuore non puo sofferire un momento, un solo
momento di calma. Purch’ei sia sempre agitato, per lui non rileva se 1 venti
gli spirano avversi o propizj. Ove gli manchi il piacere ricorre tosto al do-
lore.«%

In jedem Falle reflektiert Jacopo Ortis, was er tut, und zeigt, daf§ die von
thm ersehnte Einheit illusiondr bleiben muf}. Das seiner selbst bewufite
moderne Individuum existiert nur in der Trennung, ausgeschlossen von
allen Lebenszusammenhangen wie Familie, Stand, Staat oder Bildungsinsti-
tutionen. Seine Individualitdt beruht auf Exklusion.>* Alle Handlungsraume
und Teilbereiche, die Jacopo durchlduft, alle menschlichen Gruppierungen
sieht er als Aulenstehender. Er hat sich in der Sphire der Politik versucht
und ist gescheitert. Die Flucht in den Raum der Idylle, der zugleich der
Raum seiner Kindheit ist, fithrt zu keiner neuen Zugehorigkeit. Teresa, die
er liebt und mit der er, wie er glaubt, gliicklich wire, ist bereits vergeben.

52 Vgl. hierzu auch Petry, »Vitae parallelae«.

53 Ortis, S. 23 (Hervorh. im Text).

54 Vgl. Luhmann, »Individuum, Individualitit, Individualismus«, in: Gesellschafisstruktur und
Semantik. Studien xur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaff, Bd. 3 (1989), Frankfurt a. M.
1993, S. 149-258, und meine Ausfithrungen dazu in Kap. 0.4.

172

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf den Euganeischen Hiigeln fiihlt er sich zwar wohl, doch gehort er nicht
wirklich dazu; vielmehr betrachtet er die Handlungen und Reden der Land-
bewohner mit der Neugierde des Ethnologen. In Padua, wo er studieren
mochte, halt es ithn nicht lange; die dazu erforderliche Disziplin ist nicht
kompatibel mit seinem »libero genio«.?®> Den Verfuhrungsversuchen der
frivolen Ehefrau des Patriziers T* widersteht er und verschmaht damit das
Gegengift (antiveleno«) der sinnlichen Liebe.%

Seine Ausgeschlossenheit ist thm bewufit, ja man kann sagen, dafl er sie
kultiviert. Sie resultiert aus seiner Weigerung, sich an andere anzupassen,
ithre Lebensentwiirfe zu tibernehmen. Er bezeichnet sich als »uom singo-
lare«®” und insistiert auf seiner Differenz zu allen anderen Menschen.’® Er
ist sich auch dessen bewufit, dafi er Teresa als Projektionsfliche fiir seine
Selbststilisierung benétigt. Auf den von Lorenzo erhobenen Vorwurf, er sei
in Teresa verliebt, antwortet Jacopo wie folgt:

[...] Innamorato si, e che per questo? Ho veduto di molti innamorarsi della
Venere Medicea, della Psiche, e perfin della luna o di qualche stella lor
favorita. E tu stesso non eri talmente entusiasta di Saffo che pretendevi di
ravvisarne il ritratto nella pitt bella donna che tu conoscessi, trattando di ma-
ligni e ignoranti coloro che la dipingono piccola, bruna e bruttina anzi che no?
Fuor di scherzo: io conosco d’essere un uom singolare, e stravagante fors’anche;
ma dovro percid vergognarmi? di che? sono pitl giorni che tu mi vuoi cacciar per
la testa 1l grillo di arrossire: ma con tua pace i0 non so, né¢ posso, n¢ devo arrossire
di cosa alcuna rispetto a Teresa, né¢ pentirmi, n¢ dolermi.... — Sta bene.59

Die im ersten Teil des Zitats gewihlte Rechtfertigung, daf§ die Liebe bei
vielen nur als Projektion auftrete, ist weniger im Scherz gesprochen, als der
zweite Teil glauben machen will. Inhaltlich stimmt die Antwort namlich
tiberein mit Jacopos andernorts geduflertem Verdacht, er habe sich in das
Geschopf seiner eigenen Phantasie verliebt: »E penso: ¢ pur vero che questa
donna esista qui in questo basso mondo, fra noi? e sospetto assai volte
d’essermi innamorato della creatura della mia fantasia.«% Wenn dies stimmt,

55 Ortis, S. 27.

56 Ortis, S. 30.

57 Ebd.

58 Vgl. hierzu Kiipper, »Politische Romantik«, S. 106f., der diesbeziiglich von »emphati-
scher Selbst-Singularisierunge« spricht (S. 107).

59 Ortis, S. 30.

60 Ortis, S. 63. — Vgl. auch die Stellen, in denen allgemein der Verdacht gedufiert wird, dafy
die Welt nur Schein sei: Ortis, S. 7, 23, 34, 53. - Die Auffassung, dafl Liebe nur eine
subjektive Projektion und somit chimérenhaft sei, wird schon von Rousseau vertreten,
etwa im Emile, wo es heifit: »[...] qu'est-ce que le véritable amour lui-méme, si ce n’est

173

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dann ist die geliebte »angelica donna«$! nichts als die Hervorbringung einer
niemals zur Ruhe kommenden Imagination.5? Sehr aufschlufireich sind im
obigen Zusammenhang die Beispiele: Venus, Psyche, Mond und Sterne,
mit anderen Worten: mythologische Figuren als Kunstwerke einerseits und
Himmelskorper andererseits. Hinzu kommt die Dichterin Sappho. Diese

chimére, mensonge, illusion? On aime bien plus I'image qu’on se fait que I'objet auquel
on I'applique. Si I'on voyoit ce qu’on aime exactement tel qu’il est il n’y auroit plus
d’amour sur la terre.« (Euvres completes, Bd. IV, S. 656)

61 Ortis, S. 14.

62 Diese in der unvollendeten ersten Fassung des Romans angelegte Tendenz zur illusionér-
narzifitischen Liebe wird in den spiteren Fassungen von 1802 und 1817 bestdtigt und
verstirkt. Ein wichtiger Unterschied auf der Ebene der Handlung ist allerdings die Kon-
stellation zwischen den drei Hauptfiguren Jacopo, Teresa und Odoardo. Teresa ist nun
unverheiratet und kinderlos. Aus der Jugendliebe, dem Maler Odoardo, wird 1802 ein
vom Vater der Tochter aufgezwungener, ungeliebter Verlobter, dessen hervorstechende
Eigenschaften Distanz, Unterkiithlung und Herzlosigkeit sind. Teresa ist, wie sie Jacopo
bei der Petrarca-Wallfahrt gesteht, unglicklich (Orzs, S. 148). Der Grund fiir die Zwangs-
verlobung liegt in der 6konomischen Situation der Familie. Teresas Vater ist verschuldet
und er will die Zukunft seiner Familie durch eine vorteilhafte Heirat seiner Tochter
sichern: Odoardo nidmlich darf mit einer groflen Erbschaft rechnen. Foscolo ndhert
den Text damit teilweise an die Werther-Konstellation an: Durch den Wegfall des ersten
Ehemannes und Teresas ungliickliche Verbindung zu Odoardo wird sozusagen eine
Aktantenstelle frei, die dann Jacopo besetzen kann, wihrend er in der ersten Fassung vol-
lig aulerhalb des erotischen Dreiecks stand. Andererseits bleiben wichtige Unterschiede
zum Werther bestehen: Lotte liebt Albert (unbeschadet ihrer Zuneigung zu Werther),
Teresa liebt Odoardo nicht. Sie unterwirft sich aber wie Julie dem viterlichen Gebot,
Lotte folgt dem letzten Willen der Mutter, nach deren Tod sie sich um die Geschwister
und den verwitweten Vater kiimmert. Lottes Gehorsam entspricht nicht nur ihrer eige-
nen Neigung zu Albert (die natiirlich Werther gegentiber nicht ohne Ambivalenzen ist),
sondern er steht auch im Dienste der Familienerhaltung. Bei Foscolo dagegen fiihrt das
viterliche Heiratsgebot zu einer Zerstérung der eigenen Familie (Ortis, S. 149). Foscolo
verdichtet also in der neuen Fassung seines Romans die von Rousseau und Goethe tiber-
nommenen Muster zu einer neuen, eigenen Konstellation. Vor diesem Hintergrund wird
der illusionédr-narzifitische Charakter von Jacopos Liebe noch deutlicher. Zwar begehrt
und liebt er die von ihm vergétterte Teresa, doch unternimmt er nichts, um sich das
geliebte Objekt tatsachlich anzueignen. Im Unterschied zur ersten Fassung besteht nun
kein emotionales und auch kein moralisches Hindernis mehr fiir Jacopo. Da er weifi, dafl
Teresa mit Odoardo ungliicklich ist, konnte er sie ihm wegnehmen. Das Gebot des Vaters
kann, da es die Familie, die es vorgeblich schiitzen will, im Gegenteil durch die Exklusion
der Mutter zerstort hat, anders als noch bei Rousseau keine Verbindlichkeit fiir sich
beanspruchen. Daf3 Jacopo dennoch auf Teresa verzichtet, bleibt im Text ohne explizite
Rechtfertigung. Wenn Jacopo tiber die Gleichgiiltigkeit des abwesenden Odoardo klagt,
so versichert er Lorenzo gegentiber sogleich, dafl Gott ihn davor bewahren mage, die
Situation auszunutzen (Ortis, S. 176), ohne daf} dies jedoch niher begriindet wiirde. Man
muf} den Grund dafiir also darin sehen, daf} Jacopo seine Leidenschaft nur imaginar und
als Projektion ausleben kann.

174

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Elemente haben poetologische Funktion: Die Liebe ist somit poetologisch
codiert. Das ergibt sich deutlich, wenn man den Querverweisen nachgeht,
die in dem Signifikanten Venere verborgen sind. Zu Beginn des Textes, in
einer oben bereits zitierten Stelle,% steht die Venus in einem die Antike
evozierenden Kontext: Gliicklich seien die Menschen im Altertum gewesen,
weil sie sich der Kiisse der Venus fiir wiirdig hielten. Gliicklich waren sie
aber auch deshalb, weil sie im Gegensatz zu den Modernen an die eigenen
Illusionen glauben konnten. Daraus schufen sie zeitiiberdauernde Kunst-
werke. Die Liebesgottin Venus steht hier also pars pro toto fitr die Antike und
far die von ihr hervorgebrachte Kunst und Kultur; sie steht zugleich fiir die
damit verbundene illusionére Einheit.

Venus ist aber nicht nur eine antike Gottin, sondern auch ein Himmelskor-
per: der Abendstern. Er ist an jenem Abend zu sehen, an dem Jacopo Teresa
auf dem Friedhof begegnet.5 Dieser Abend im Zeichen der Venus kombi-
niert ebenfalls Liebe und Dichtung, und zwar in Form eines supplementiren
Verhéltnisses. Gemeinsam gehen Teresa und Jacopo zum »lago de’ cinque
fonti«: »E la ci siamo quasi di consenso fermati a mirar I'astro di Venere
che ci lampeggiava sugli occhi.«6® Nun ist der See mit den funf Quellen
ein symbolisch hdchst wichtiger Ort in der Okonomie des Romans, weil
er metonymisch fir die erste Begegnung mit Teresa steht und somit Erinne-
rungsort ist (»questo lago dove il caso mi trasse la prima volta quando le
sue acque mi guidavano a conoscerti«,% wie Jacopo zu Teresa sagt), was
aber auch die Begegnung mit Odoardo mit einschliefit, welcher Jacopo an
eben jenem See den Weg zu Teresas Haus gewiesen hatte.” Der See ist
somit ein metonymisches Zeichen fiir Teresa und fiir ihre Unerreichbarkeit.
Beim Anblick des Abendsterns evoziert Teresa sodann den bewunderten
Petrarca:

Oh! diss’ella con un dolce entusiasmo; credi tu che il Petrarca non abbia anch’egli
visitato sovente queste solitudini sospirando fra le ombre pacifiche della notte
la sua perduta amica? Quando leggo 1 suoi versi la mia fantasia me lo dipinge
qui.... malinconico.... errante.... seduto sul tronco di un albero, pascersi de’
suol mesti pensieri, e volgersi al cielo cercando con gli occhi lagrimosi lo spirito
di Laura.68

63 Ortis, S. 7.
64 Ortis, S. 60-62.
65 Ortis, S. 60f.
66 Ortis, S. 61.
67 Ortis, S. 8.
68 Ortis, S. 61.

175

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

"Teresa identifiziert den Dichter mit seinem Werk und ihre Liebeserfahrung
(und sie liebt wohlgemerkt Odoardo, den sie lange Zeit entbehren muf3te)
mit der im Canzoniere modellierten. Der vortibergehende Verlust des Gelieb-
ten ist fiir sie nunmehr beendet, und so kann sie sich eines gliicklichen
Winters erinnern, den sie zusammen mit Odoardo hier verlebt hat. Da aber
auch Jacopo seine (aktuelle und ungliickliche) Liebe mit der Petrarkischen
parallelisiert, ist fir ihn das von Teresa ausgesprochene Wort »felicemente«
wie ein Messerstich ins Herz. In dieser hochst spannungsreichen Szene, in
der beide thre Emotionen mit Hilfe der Petrarkischen Folie zum Ausdruck
bringen und gewissermaflen kommunikativ tiber die Bande spielen, kommt
es zu einem gerade noch zuriickgehaltenen Liebesgestdndnis von seiten Jaco-
pos: »Si, angelo..., tu sei nato per me! ed io.... — Ma 'anima torno in se
stessa e fu in tempo di soffocare queste parole che gia mi scoppiavano dalle
labbra.«6? Anstatt ihr seine Liebe direkt zu gestehen, verschiebt er sie auf
Petrarca (»ma il Petrarca io .... 'amo«).”0 Literatur erweist sich somit als ein
Ersatzobjekt fiir das in der Realitét nicht erfiillbare Begehren wie auch als
Moéglichkeit, das unsagbare Begehren auszudriicken. Danach setzen Jacopo
und Teresa sich unter einen Maulbeerbaum, und Jacopo rezitiert von thm
tibersetzte Oden der Dichterin Sappho, wihrend der Mond aufgeht.

Mit Venus, Sappho und dem Mond sind drei der fiinf im obigen Zitat”! als
Projektionsflichen fiir unerfiillbare Liebe genannten Elemente zusammen-
gefithrt. An diesem Hohepunkt gerit Jacopos Erzihlerrede ins Stocken. Es
spiegelt sich auf der Ebene der énonciation die Unfihigkeit des erlebenden
Ichs, tiber seine Liebe zu sprechen:”?

Frattanto ella giaceva sotto il gelso, ed io le recitava le odi di Saffo: sorgeva la
luna.... oh!...

Perche, mentre scrivo, il mio polso batte con pil frequenza? — Beata sera! tu hai
spiegate d’innanzi a me tutte le tue ricchezze, ed hai destato il mio cuore perche
le potesse conoscere. O uomo, I'universo cangia d’aspetto a norma della tua pro-
sperita! Si foss’ella avveduta.... ch’io.... 'amo? No, Lorenzo, io spero che no.”3

Die schreibende Vergegenwirtigung der Liebesszene, die keine ist, fithrt zu
einer Rickkopplung zwischen Schreiben und Erleben, die unterdriickten

69 Ebd.

70 Ortis, S. 62.

71 Ortis, S. 30.

72 Ahnliches hatten wir bei Hélderlin gefunden. Auch dem Erzihler Hyperion ist es nicht
moglich, fiir seine Liebe zu Diotima und fiir die Beschreibung der Geliebten die addqua-
ten Worte zu finden (Samtliche Werke und Brigfe, Bd. 11, S. 60).

73 Ortis, S. 62.

176

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Emotionen kommen wieder hoch und behindern den Fluf§ der Sprache.
Die Stockung markiert die Schnittstelle zwischen Liebe und Literatur. Im
Medium der Literatur kann das ausgefallene Liebeserleben nachgeholt wer-
den.”* Wie schon bei der Arqua-Episode wird der auf den Hohepunkt fol-
gende Rickweg qua Ellipse erzahlt. Beim Abschied schliefilich setzt Jacopo
die heimlich Geliebte und den Abendstern in ein negativ grundiertes Aqui-
valenzverhaltnis: beide sind verschwunden, so daf} er sich auch nicht mehr
trostsuchend gen Himmel wenden kann. Venus, die Géttin der Liebe, ist
als Abendstern zum triigerischen Zeichen der Liebe beziehungsweise zum
Zeichen ihres Fehlens geworden.

Aus der Feinanalyse dieser sehr dichten Stelle, in der viele zentrale Elemente
der Erzahlung zusammengefiihrt werden, ergibt sich der vielfach belegte
Befund, daf die Liebe im Or#is eng mit Literatur verkniipft ist. Der Held
kann seine Liebe nicht in gewohnliche Rede iibersetzen. Er bedient sich
des Petrarkischen Modells und der von ihm selbst tibersetzten Sapphischen
Oden als eines Supplements. Mehr noch, die Liebe zu "Teresa steht im Zu-
sammenhang mit grundlegenden epistemologischen Fragen: Wie wirklich
ist die Wirklichkeit, inwiefern ist Illusion die Voraussetzung fiir kulturelle
Leistungen? Schlief8lich wird das Schreiben zum Ersatz fiir die Liebe, was zu
Riickkopplungen zwischen Erzihlen und Erleben fithrt. Auf der Ebene des
Erzdhlten ist Jacopo ein verhinderter Schriftsteller; er leidet an einer Schreib-
hemmung.”® Dadurch aber, dafi er tiber seine unerfiillte Liebe schreibt, na-
hert er sich der Autorschaft auf Umwegen. Die Briefe sind wie im Hyperion
das Supplement fur Literatur.

74 Manfred Schneider, Licbe und Betrug. Die Sprachen des Verlangens, Miinchen/Wien 1992,
S.14ft., spricht von der »Unméglichkeit des Anfangens« und den Stockungen der Sprache
in Dingen der Liebe: »Im Anfang der Liebe steht die Stockung.« (S. 14) Den Dichtern ist
es gegeben, die Stockung im Realen durch einen literarischen »Buchstabenflufi« zu kom-
pensieren (S. 17). Demnach ist Literatur ein Supplement fiir nicht stattfindende Liebe.

75 Vgl. hierzu paradigmatisch Ortis, S. 46. Jacopo versucht zu schreiben, um Teresas Wunsch
zu entsprechen, doch nach drei Zeilen schon versiegt der Strom seiner Kreativitét: »Mi
propongo mille argomenti; mi s’affacciano mille idee; scelgo, rigetto, poi torno a scegliere;
scrivo finalmente, straccio, cancello, e perdo qualche volta un’intera giornata: la mente
si stanca, le dita abbandonano loro malgrado insensibilmente la penna, e mi avveggo
d’aver gettato il tempo e la fatica.«

177

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5 Vernetzungen: Schreibexperimente im Umfeld des Ortis

Allerdings bedarf Jacopo, um zum Autor werden zu kénnen, der Hilfe seines
Adressaten Lorenzo, der die Briefe aus dem privaten Bereich in den der
offentlichen Kommunikation stellt und sie damit in Literatur verwandelt.
Die Figur des Lorenzo fungiert als Schnittstelle zwischen den Ultime lettere
und einem anderen Werk Foscolos. Lorenzo ist ndmlich nicht nur der Her-
ausgeber von Jacopos letzten Briefen, sondern auch der Ich-Erzihler von
Foscolos fragmentarischer Schrift Sesto tomo dell’lo, die 1801, also zwischen
der ersten, unvollendeten und der zweiten, vollendeten Fassung des Ortis,
entstanden ist. Der Sesto fomo stellt ein Bindeglied zwischen den beiden Ortis-
Fassungen dar. Sesto tomo und Ortis sind namlich durch intertextuelle Ver-
weise und thematische Analogien eng miteinander verkniipft. Lorenzo, der
hier im Gegensatz zum Ortis deutlich autobiographische Ziige tragt, zitiert
eine Stelle aus dem Briefroman, die aus dem im vorigen analysierten Venus-
Kontext stammt: Jacopo badet in dem See mit den fiinf Quellen und singt
eine Hymne an die Natur; den als Prosopopoiie formulierten Einwand eines
gedachten »Philosophen, er erliege einer Illusion, beantwortet er mit der
Frage: »E non ¢ tutto illusione? tutto? Beati gli antichi [...]«.”6 Die Ortis-Stelle
wird vom Erzéhler jedoch wie ein Fremdkoérper behandelt, als »paragrafo
che non c’entra«.”” Dies erklirt sich aus den gegensitzlichen Liebeskonzep-
tionen, die beiden Texten zugrundeliegen und die sich ihre Helden zu eigen
machen. Der Sesto tomo dell’lo handelt von der Liebe des Ich-Erzahlers Lo-
renzo zu zwei Frauen: Psiche und Temira. Die zugrundeliegende Liebeskon-
zeption ist eine hedonistische, auf Sinnlichkeit und Serialisierung beruhende,
also ein klarer Gegenentwurf zu der asketischen Liebeskonzeption des Ortis.
Temira, die Lorenzo in die sinnliche Liebe initiiert, rat ihm, die Gunst der
schénen Frauen wie Blumen zu pfliicken.”® Liebe als lebenslanges Gefiihl
wird als Illusion gebrandmarkt: »Ma questo amore perfetto se lo hanno pur
troppo riserbato i numi. [...] L’amore perfetto ¢ una chimera [...].<” Diese
Infragestellung der >perfekten< Liebe ist mit in Betracht zu ziehen, wenn
man iiber Foscolos Liebeskonzeptionen nachdenkt. Es geht in seinem Werk
nicht um eine bestimmte Form der Liebe als Norm. Die Verzichtsliebe des
Jacopo Ortis ist nicht besser oder >wahrer« als andere, sinnliche Formen der

76 Prose varie d arte. Edizione critica a cura di Mario Fubini, Firenze 1961 (Edizione naxionale delle
opere di Ugo Foscolo, Bd. V), S. 21 (in leicht variierender Wiederaufnahme von Orf, S. 7).

77  Prose varie darle, S. 21.

78  Prose varie darte, S. 17.

79 Ebd.

178

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Liebe.8 Sinnlichkeit und Passion sind zwar nicht von Dauer, doch haben
sie den Vorteil, dafl sie einem das Schicksal des »sfortunato amico«®! Jacopo
Ortis ersparen: den Selbstmord.

Das Uberwélbende aller Formen der Liebe ist das Schreiben: Deutlicher
noch als der Ortisist der Sesto tomo dell’lo ein hochreflexiver metaliterarischer
Text in der Tradition des Tristram Shandy, in dem das Schreiben von Beginn
an sich selbst zum Thema hat. Der Erzdhler nimmt zu seinem Text eine iro-
nische Haltung ein. In der Vorrede widmet er den Text, dessen Gegenstand
seine eigene »Odyssee« sein soll, sich selbst, und zwar, wie er sagt, der Ein-
fachheit halber: »Non mi costa un minuto di si, di 7o, di ma; e mi risparmia
la fatica e il rossore di scrivere una dedicatoria.«3? Auflerdem erspare dies
dem Mizen wie dem Leser zwei Seiten Langeweile, weil der Verfasser die
Sache mit sich im Stillen ausmache. Uber seine Vorfahren, die er nicht
kenne, kénne er nichts sagen, und tiber sich selbst dirfe er aus Griinden
der Konvention weder Lob noch Tadel verbreiten. Damit aber hebt sich
die Widmung an sich selbst als paradoxer Sprechakt aus den Angeln, was
zu dem Resultat fithrt, dafl am Ende der Vorrede die Leser aufgefordert
werden, sich die fehlende Widmung, so sie danach verlangten, selbst zu
schreiben. Die Vorrede ist somit ein Metatext, der sich auf einen nicht vor-
handenen Widmungstext bezieht. Der Text wird zum paradoxen, selbst-
ronischen Experiment.

Im daran anschlieBenden »Avvertimento« geht das Vexierspiel weiter. Der
"Text verweist mehrfach zurtick auf die Vorrede, in der man allerdings meist
vergeblich nach den dort angeblich enthaltenen Stellen sucht. Im Dialog mit
einem fiktiven Leser reagiert der Erzdhler auf Fragen. Warum handle es
sich ausgerechnet um den sechsten Band des Ichs? Weil die vorhergehen-
den Bidnde noch nicht geschrieben seien, wihrend die nachfolgenden noch
nicht erlebt wurden. Warum schreibe der Verfasser tiberhaupt? Dies habe

80 Siehe hierzu auch Matteo Palumbo, »Jacopo Ortis, Didimo Chierico e gli avvertimenti
di Foscolo »Al lettore«, in: MLN105 (1990), S. 50-73, der ausgehend von einer Analyse
der Verfithrungsszene in Padua (Ortis, S. 317-319; zu den fritheren Fassungen vgl. Ortis,
S.28-30 und S. 157-160), die er als »traccia minima [...] di un possibile contro-romanzo«
innerhalb des Ortis (Palumbo, S. 50) bezeichnet, die Entwicklung einer sinnlichen Lie-
beskonzeption bei Foscolo untersucht und dabei insbesondere auf den Sesto tomo dell’lo
sowie auf den Didimo-Chierico-Komplex eingeht. Nach Palumbo stehen die Verzichtsliebe
Jacopos und die von Didimo vertretene sinnliche Liebe nicht in einem Verhiltnis der
Negation zueinander, sondern sie sind Resultat unterschiedlicher, aber gleichberechtigter
‘Wahlmoéglichkeiten (S. 60).

81 Prose varie darte, S. 21.

82 Prose varie darte, S. 3.

179

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

er in der Vorrede bereits erklart — was indes nicht stimmt, es sei denn, man
deutet den etwas unprizisen Hinweis auf die Musen und ihren Priester®
als Erklarung, indem man unterstellt, mit dem Priester meine der Verfasser
sich selbst. Eine andere Erklarung schligt er im folgenden vor: »[...] tento
d’ingannare, scrivendo, 1 miei giorni perseguitati ed afflitti.«3 Damit sind
zwel Auffassungen vom literarischen Schreiben genannt: Die eine sieht das
Schreiben als géttliche Eingebung oder rituelle Handlung (der Dichter als
Priester der Musen), die andere denkt es vom Individuum her (Schreiben
als Flucht aus der Wirklichkeit mit therapeutischer Wirkung). Doch scheint
keine der beiden Auffassungen fiir Lorenzo die richtige zu sein. Eine alter-
native Erkldrung (»Fuor di scherzo«) mit ironisch gebrochenen Ankliangen
an Rousseaus Confessions schliellich lautet:

11 proponimento di mostrarmi come la madre natura e la fortuna mi han fatto sa
un po’ d’ambizione. Lo so.... ma.... ti giuro ch’io non sono stato mai ambizioso.
Ho sentito.... lo dico arrossendo.... ho sentito e sento — lascia prima ch’io mi
copra con le mani la faccia — una febbre di gloria che m’ubbriaca perpetuamente
la testa.8

Nicht Ehrgeiz also, sondern Ruhmsucht treibt den Verfasser dazu, sich
selbst so darzustellen, wie die Natur und das Schicksal ithn gemacht haben.
Damit zitiert er den Beginn der Confessions, wo Rousseau den Anspruch er-
hebt, einen Menschen »dans toute la vérité de la nature«3 zu zeigen. Dieses
Vorhaben ist bei Rousseau jedoch nicht mit Ruhmsucht verbunden, son-
dern es dient der Rechtfertigung seines Charakters und seiner Handlungen
vor der Nachwelt und vor Gott. Lorenzo deutet Rousseaus Vorhaben offen-
bar als »ambizione«, an deren Stelle bei ihm der Wunsch nach Ruhm tritt,
der sich jedoch, wie im folgenden klar wird, nicht auf das Schreiben selbst
stiitzen kann, sondern extern motiviert werden muf3.

Zwar bezeichnet Lorenzo kurz darauf die »febbre di gloria« als »fantasmac,
hinter dem sich »uno scheletro che traballa su le ossa ammucchiate de’ ci-
miteri«¥ verberge. Doch die lockende Stimme des Ruhms bleibt vernehm-
bar, sie verspricht ihm, daf} sein Name nicht mit seinem Leichnam begra-
ben werde, und hindert ihn dadurch am Selbstmord. Das heimliche Motiv
seiner Ruhmsucht ist ein politisches:

83 Ebd.

84 Prose varie d arte, S. 4.

85 Prose varie darte, S. 5.

86 Rousseau, Fuvres completes, Bd. 1, S. 5.
87  Prose varie darte, S. 5.

180

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sogno talvolta di nuotare alla gloria per un mare di sangue. Or tu puoi desumere
ci6 ch’io non posso dire.

Un pari accesso avea, non ha guari, abbattute le mie facolta. Io aveva esiliato dal
mio ingegno le vergini muse, e dal mio cuore il dolce spirito dell’'amore. Addio
patria, addio madre, addio cara e soave corrispondenza di pacifici affetti. Pareami
di consacrare alla Liberta un pugnale fumante ancora nelle viscere de’ miei congiu-
nti, e di piantar la bandiera della vittoria sopra un monte di cadaveri. La mia fan-
tasia scriveva frattanto il mio nome sulle volte dei cieli. Ma io mi sentiva rodere
a un tempo dalla fame di gloria, 'ulcera sorda del supremo potere. Se non che
la disperazione di conseguirlo prostro I'anima mia, la quale giaceva aspettando
il soffio distruttore della morte.88

Es geht (nicht anders als im Hyperion) um die Rettung des unter Fremdherr-
schaft stehenden Vaterlandes und somit um ein Thema, das auch im Orzs,
und zwar in jenen Teilen, die erst in der Fassung von 1802 enthalten sind,
von zentraler Bedeutung ist. Der plotzlich auflammende Wunsch wird in
der zitierten Stelle als Anfall (»accesso«) beziehungsweise als »fantasia« und
somit als etwas Krankhaftes und vom Betroffenen nicht Beherrschbares
bezeichnet. In diesem Zustand verdrangt der ertraumte Freiheitskampf die
ansonsten dominanten Ideale Kunst (»vergini muse«) und Liebe (»amore«).
Zugleich aber weiff Lorenzo zu seiner Verzweiflung, daf} seine Phantasie un-
erfillbar ist (»disperazione di conseguirlo«). Da erscheint ihm eines Nachts
im Traum der antike Philosoph Diogenes, der thm mit rationalen Argumen-
ten das Unbegriindete seiner Hoffnungen darlegt. Der politische Kampf sei
der falsche Weg, um zu Ruhm zu gelangen, denn: »La fama degli uomini
grandi spetta per lo piti tre quarti alla sorte e un quarto ai loro delitti.«<3? Man
miisse, um politischen Erfolg zu haben, nicht nur Glick haben, sondern
zum Despoten werden, denn die Gesetze der Nitzlichkeit (man kdnnte auch
sagen: der Staatsrason) lieen aus Verbrechen Recht werden, und das Volk
bewundere nicht die guten Absichten des Ehrlichen, sondern das Gliick des
Riicksichtslosen. Auch miisse man immer mit Intrigen und Verleumdung
rechnen. Daher gelte: »[...] non si puo giovare a un popolo senza dominarlo.
[...] Ne¢ ti sara concesso d’essere giusto impunemente.«** Auch diirfe man
in der gegenwirtigen Situation Italiens nicht auf die Hilfe fremder Méchte
bauen, denn deren Gesetze wiirden mit Blut geschrieben, und zwar auf
Kosten der unterlegenen Italiener.

88 Prose varie darte, S. 6 (Hervorh. im Text).
89 Prose varie darte, S. 7.
90 Ebd.

181

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6 Schreiben als Supplement fir Liebe und Politik

Eine analoge Stelle findet sich in der zweiten Fassung des Orts, im Brief aus
Mailand vom 4. Dezember.”! Die Rolle des Diogenes tibernimmt hier der
Dichter Parini, dem Ortis auf seiner Reise durch Oberitalien begegnet.?
Eine genauere Analyse dieses wichtigen Briefes soll nun zeigen, welche Zu-
sammenhinge zwischen Literatur, Politik, Liebe und Gesellschaft der Orzis
konstruiert. Der Brief beginnt mit einer negativen Selbstverortung Jacopos
als Schriftsteller in der Gesellschaft. Den Ratschlag seines Freundes Lorenzo,
er solle sich ein Auskommen als Schriftsteller (»protezioni ed impieghi«)%
sichern, weist Jacopo zuriick. Er begriindet dies damit, daf} er in keine der
drei Kategorien von Menschen passe, die ihm in allen Landern begegnet
seien: »[...] 1 pochi che comandano, I'universalita che serve, e 1 molti che bri-
gano«.” Seine Individualitit beruht somit auf der Differenz zu allen Grup-
pen von Menschen, sie definiert sich durch Exklusion. Dies ist nun aber
besonders prekir fur einen Schriftsteller, wenn er von der Gesellschaft ak-
zeptiert und von ihr alimentiert werden méchte. Seine Individualitdt macht
es thm unmoglich, Hofdichter (»letterato di corte«)% zu sein, da dies vor-
aussetzen wiirde, daf} er seine die Méchtigen verstérenden Ideale, seine
Tugend und sein Wissen verbergen miifite, »per non rimproverarli della
loro ignoranza, e delle loro sceleraggini.«%% Er kénne sich nur unter zwei Be-
dingungen einmischen: Entweder die Menschen miifiten sich dndern oder
sie miifiten thm den Kopf abschneiden, wobei ithm die letztere Bedingung
als leichter erfiillbar erscheine. Mit anderen Worten: Ein Engagement als
politischer Schriftsteller ist unter den gegebenen Umstinden der Exklusi-
onsindividualitit ausgeschlossen. Jacopo zieht es vor, um nicht der Tyran-
nei dienen oder sich ihr gleichmachen zu miissen, als thr Opfer zu sterben.
Allerdings hélt ihn noch die Hoffnung auf Ruhm am Leben, die indes wie
schon im Sesto tomo dell’Io als »fantasma« durchschaut wird und sich in einen
Haufen aus Knochen und Asche auflost.”” Die von ihm als »delusa ambi-

91 Ortis, S. 236-245.

92 Der Textherausgeber Giovanni Gambarin zitiert in Fufinoten die beiden Texten gemein-
samen Stellen und weist darauf hin, dafy man das nichtliche Gesprich mit Diogenes
als »primo abbozzo di questo col Parini« betrachten misse (Ortis, S. 241, Anm. 1, unter
Hinweis auf eine Studie von Mario Fubini).

93 Ortis, S. 236.

94 Ebd.

95 Ebd.

96 Ebd.

97 Ortis, S. 237.

182

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zione«?® durchschaute Hoffnung besteht darin, dafi er, und zwar er allein,
dazu ausersehen sei, zum Retter des Vaterlandes zu werden (ein weiterer
Beleg dafiir, daf} das romantische Subjekt sich nur als Ausnahmewesen ent-
werfen kann).

An dieser Stelle wird die Niederschrift des Briefes durch das Erscheinen
eines Boten unterbrochen. Jacopo aber ist noch nicht fertig mit dem, was
er seinem Freund zu sagen hat, und verschiebt deshalb die Absendung
des Briefes um ein paar Tage. Dem schliefit sich eine Reflexion tiber die
"Trennung an, unter der die Freunde zu leiden haben. Der einzige Trost
fur Jacopo sei es, »di piangere teco scrivendoti«.”? Wie in bezug auf die
Liebe hat das Schreiben auch im Zusammenhang mit der Freundschaft sup-
plementére Funktion. Das Begehren nach dem Freund ist dem nach der
Geliebten durchaus analog (auch diese Angleichung der Freundschaft an
die Liebe fanden wir im Hyperion):

Sai quante notti io mi risveglio, e m’alzo, e aggirandomi lentamente per le stanze
t'invoco co’ miei gemiti! siedo e ti scrivo; e quelle carte sono tutte macchiate
di pianto e piene de’ miei pietosi deliri e de’ miei feroci proponimenti. Ma non
mi da il cuore d’inviartele. Ne serbo taluna, e molte ne brucio. Quando poi il
cielo mi manda questi momenti di calma, io ti scrivo con quanto pitt di fermezza
mi ¢ possibile per non contristarti col mio immenso dolore. Né mi stanchero6 di
scriverti; tutt’altro conforto ¢ perduto; né tu, mio Lorenzo, ti stancherai di leggere
queste carte ch’io senza vanita e senza rossore ti ho sempre scritto ne’ sommi
piaceri e ne’ sommi dolori dell’anima mia. Serbale. Presento che un di ti saranno
necessarie per vivere, almeno come potrai, col tuo Jacopo.100

Das Stocken der Sprache, dem wir oben schon begegnet sind, vollzieht
sich hier als Unméglichkeit, die Leere auszufiillen und zu tiberbriicken, die
die Abwesenheit des Freundes bewirkt. Im Zustand néchtlicher Sehnsucht
erfolgt eine Einschreibung von Spuren der eigenen Korperlichkeit (»carte
[...] macchiate di pianto«) und des Auflersichseins (»pietosi deliri«, »feroci
proponimenti«) auf das Briefpapier. Die aus indiziellen Zeichen bestehende
Sprache des Korpers aber ist nicht kommunizierbar. Sie wiirde den Adressa-
ten zu sehr schmerzen (»contristarti col mio immenso dolore«). Daher kann
Jacopo diese Briefe nicht absenden und er vernichtet die meisten davon.
In Stunden der Ruhe dagegen gelingt es ihm, die Extremzustéinde seiner
Gefiihle (»sommi piaceri« und »sommi dolori«) in kommunizierbare Zeichen

98 Ortis, S. 238.
99 Ebd.
100 Ortis, S. 2381,

183

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zu ubersetzen. Erst damit werden diese Briefe zum Memorialtext, der das
Fortleben Jacopos nach seinem Tode gewihrleisten soll. (Die symbolische
Ebene ist offenbar unhintergehbar.)

Im Anschluff an diese selbstreflexive Bezugnahme auf das eigene Schreiben
und den Dialog mit Lorenzo folgt der Bericht von der Begegnung mit Parini.
Gegenstand des Gesprichs zwischen Jacopo und Parini sind die Note des
Vaterlandes, die der Dichter wortreich beklagt:

Mi parlo a lungo della sua patria: fremeva e per le antiche tirannidi e per la
nuova licenza. Le lettere prostituite: tutte le passioni languenti e degenerate in una
indolente vilissima corruzione; non pit la sacra ospitalita, non la benevolenza,
non pitt 'amor figliale.... e poi mi tesseva gli annali recenti e 1 delitti di tanti
uomicciattoli [...].101

Parinis Rede weckt Jacopos Inbrunst und seinen Zorn (»sovrumano fu-
rore«);192 er ruft aus, dafl er fir das Vaterland sterben wolle. Doch der
pessimistische Parini bremst thn und fragt, weshalb er seinen Eifer nicht
auf andere Passionen richte. Dies bringt Jacopo die Ausweglosigkeit seiner
Situation zu Bewuf3tsein; er erzéhlt Parini von seiner ungliicklichen Liebe
zu "Teresa, fiir die es nur eine Losung gebe: »[...] non veggo pit che il sepol-
cro«.% Nur der Gedanke an seine Mutter (»madre tenera e benefica«)1%*
und die Hoffnung, das Vaterland zu befreien, hielten ihn noch vom Selbst-
mord ab. Hier zeigt sich, wie der Bereich des Politischen und der des Priva-
ten in einer Art Endlosschleife wechselseitig aufeinander verweisen, indem
Jacopo versucht, den im jeweiligen Bereich fehlenden Sinn im jeweils ande-
ren Bereich zu finden. Denn zu Beginn des Textes war es ja genau umge-
kehrt, nachdem Jacopo sich aus dem Politischen in die Idylle des Privaten
zurtickgezogen hatte und ihm dort der fehlende Sinn in Gestalt von Teresa
erschienen war.!% Jetzt also, da die Liebe zu Teresa ohne Aussicht auf Erfil-
lung 1st, dient umgekehrt die politische Hoffnung, die allerdings schon von
Beginn an gescheitert ist, der Aufrechterhaltung des Lebensmutes. Parini

101 Ortis, S. 239.

102 Ortis, S. 240.

103 Ebd.

104 Ebd.

105 Vgl. den Brief vom 26. Oktober, der die erste Begegnung mit der »divina fanciulla« (Orts,
S. 141) Teresa erzéhlt und mit folgenden Worten endet: »O Lorenzo! lo spettacolo della
bellezza basta forse ad addormentare a’ mortali tutti 1 dolori? vedi per me una sorgente
di vita: unica certo e.... chi sa! fatale. Ma se io sono condannato ad avere I’anima sempre
in tempesta, non ¢ tutt’'uno?« (Ortis, S. 142) Die Hoffnung, in Gestalt von Teresa den
fehlenden Sinn zu finden, ist, wie die Stelle zeigt, von Beginn an eine durchschaute.

184

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zerstort diese Illusionen endgultig: »[...] forse questo tuo furore di gloria
potrebbe trarti a difficili imprese, ma.... credimi, la fama degli eroi spetta
un quarto alla loro audacia, due quarti alla sorte, e I'altro quarto ai loro
delitti.«!% Nun folgen dieselben Argumente, deren sich auch Diogenes be-
dient hatte (s.0.) und die auf einen anti-rousseauistischen Nenner gebracht
wie folgt lauten: »I mortali sono naturalmente schiavi, naturalmente tiranni,
naturalmente ciechi.«!7

Am Ende des Briefes, dessen narrativer Teil mit der Trennung von Jacopo
und Parini schlief3¢, steht eine ldngere Erzihlerreflexion,!%® in der Ortis dar-
iiber klagt, dafl das in seiner Jugend in ihm lodernde himmlische Feuer
mittlerweile erloschen sei und er nun in einer »vota oscurita«'® umhertappe.
Er sei beherrscht von einer verzweifelten Liebe, »questo amore ch’io celo
a me stesso, ma che riarde ogni giorno e che ¢ omai fatto onnipotente, im-
mortale ... ahil«!!? In ihm brennt sozusagen das falsche Feuer. Wenn dieses
Hindernis nicht wire, so wiirde er den Auftrag seines Vaterlandes erfiillen
und das von ithm erblickte Leid aufschreiben. An dieser Stelle treten die
Liebe zu Teresa und die Vaterlandsliebe in eine manifeste Opposition zu-
einander, nachdem sie bislang weitgehend als analog modelliert worden
sind. Dies zeigt, daf} Liebe und Politik einander nicht supplementieren kén-
nen. Ein moglicher Ausweg scheint das Schreiben zu sein, das jedoch von
Jacopo selbst nicht geleistet werden kann, da er zu sehr von seiner Liebe ok-
kupiert ist. Doch formuliert er einen Appell an die »pochi sublimi animi che
solitarj o perseguitati su le antiche sciagure della nostra patria fremete«:!!!
Sie sollen sich daran machen und die politischen Leiden Italiens an die
Nachwelt weitergeben: »Scrivete. Perseguitate con la verita i vostri persecu-
tori. E poiche non potete opprimerli, mentre vivono, co’ pugnali, opprime-
teli almeno con I'obbrobrio per tutti i secoli futuri.«!12

Liebe und Politik haben also eine wichtige Gemeinsambkeit: Beide stehen in
einem supplementiren Verhéltnis zum Schreiben; in beiden Féllen soll das
Schreiben Abbhilfe schaffen und ein Scheitern in ein Gelingen verwandeln.
Die Frage ist jedoch, ob dieser doppelte Anspruch erfiillt werden kann. Auf

106 Ortis, S. 241 (in variierender Wiederaufnahme der oben bereits zitierten Stelle aus dem
Sesto tomo: Prose varie d arte, S. 7).

107 Ortis, S. 242.

108 Ortis, S. 243-245.

109 Ortis, S. 243.

110 Ebd.

111 Ortis, S. 244.

112 Ebd.

185

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Ebene des énoncé jedenfalls scheitert Jacopo als Liebender und als Poli-
tiker, und dies, obwohl er schreibt. Sein zweifaches Scheitern wird in der
Parini-Episode besiegelt; so sagt der Dichter beim Abschied zu Jacopo: »Tu
porterai da per tutto e sempre con te le tue generose passioni a cui non
potrai soddisfare giammai. Tu sarai sempre infelice. Io non posso consolarti
co’ miei consiglj, perch¢ neppur giovano alle mie sventure derivanti dal
medesimo fonte.«!'3 Der Dichter kann keinen Trost mehr spenden, weil
er selbst des Trostes bediirftig ist. Deutlicher 1af3t sich der historische Funk-
tionswandel der Literatur, ihr Umstellen von Problemlésung auf Problem-
beschreibung, nicht formulieren. Das Spannungsverhéltnis zwischen dieser
Einsicht und dem performativen Appell an die Leser, politisch zu handeln,
der auf der Hoffnung nach einer politischen Funktion der Literatur beruht,
bleibt im Text ungel6st. Diese Spannung ist wie auch bei Holderlin ein Teil
der epochalen Signatur des Romans.

13 Ortis, S. 247.

186

https://dol.org/10.5771/9783968216836-153 - am 13.01.2026, 08:47:22. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - - Kxmm=


https://doi.org/10.5771/9783968216836-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	3.2  Der Ortis als romantischer Metaroman
	3.3  Gedächtnispfl ege und scheiternde Entdifferenzierung: Die Petrarca-Wallfahrt als metapoetische Keimzelle
	3.4  Exklusionsindividualität und poetologische Codierung der Liebe
	3.5  Vernetzungen: Schreibexperimente im Umfeld des Ortis
	3.6  Schreiben als Supplement für Liebe und Politik

