
https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


Anwendungsorientierte 
Religionswissenschaft

����������	�
��

��������������

��
���
�����������

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


��������������

�������	
��
������	���
����������
��
	�����
��
�������
�
�����
����
�����

�

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


�������	��
�	���
���������������

Anwendungsorientierte Religionswissenschaft
Beiträge zu gesellschaftlichen und politischen Fragestellungen
Band 11
Ulrike Bechmann | Wolfram Reiss (Hg.)

���������������
 ����
!�������"�!���#���
����$$$%�
��
	�����
��
�������
�
�����
����
�����
&��������'������– ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, 
Baden-Baden�)*+,
$#�-.�/,01210)0016680-5
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter
der ISBN 978-3-8288-3839-0 im Tectum Verlag erschienen.) 
4���
�������5�	����
.
�
�����������
4�������

����������������
�.������67������
5������������
�	������


�������
�#����
�����$
���
���
;;;%������1������%��
�

�
�
��
�������
���������	
������������	��
�����	
�����
��
�	
��
 ��� ��������-���

��	�	��
�������������
���������"�	������

��
�����
 �������
�-���

���	�	��
�����<��������������	�	��
���������5
��	�
��
��
�����$
���
���9	������!.==�
	%��	%����	���	��%

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

5 
 

Inhalt 

Vorwort des Herausgebers .............................................................. 9 
Vorwort des Autors ......................................................................... 13 
Einleitung ....................................................................................................... 15 

1 Einführung zu Geschichte und Prägung der  
Koptisch-Orthodoxen Kirche .................................................... 23 

1.1 Der Begriff „koptisch“ ......................................................................... 24 
1.2 Der Beginn des Christentums in Ägypten ....................................... 25 
1.3 Die Heilige Familie .............................................................................. 26 
1.4 Das Mönchtum ..................................................................................... 27 
1.5 Offizielle Theologie versus Volksfrömmigkeit ................................ 29 
1.6 Die Liturgie und die Eucharistie ........................................................ 30 
1.7 Die Kirche der Märtyrer ...................................................................... 30 
1.8 Kirche nach der arabischen Eroberung ............................................. 31 
1.9 Ägypten in der Neuzeit ....................................................................... 33 
1.10 Die Erneuerungsbewegung in der koptischen Kirche ................... 35 
1.11 Der Bischof von Alexandrien ............................................................. 36 

2 Beobachtungen zur Biografie .................................................... 39 
2.1 Kindheit und Jugendzeit ..................................................................... 39 
2.2 Studienzeit ............................................................................................. 41 
2.3 Theologisches Seminar ........................................................................ 42 
2.4 Klostereintritt ........................................................................................ 45 
2.5 Priesterweihe......................................................................................... 47 
2.6 Bischofsweihe ....................................................................................... 49 
2.7 Wahl zum Papst und Patriarchen ...................................................... 54 
 Exkurs A: Kritik an der Wahl ............................................................. 57 
 Exkurs B: Wollte Schenuda III. Papst werden? ............................... 58 
2.8 Der Kirchenlehrer  ................................................................................ 59 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

6 
 

2.9 Der Kirchenpolitiker ............................................................................ 63 
2.9.1 Papst Schenuda III. unter der Ära von Präsident  

Sadat (1971-81) ........................................................................ 63 
2.9.2 Papst Schenuda III. im Exil (1981-85) .................................. 71 
2.9.3 Papst Schenuda III. unter der Ära von Husni  

Mubarak (1981-2011) ............................................................. 76 
2.9.4 Fazit und Diskussion um das Verhältnis von  

Kirche und Staat ..................................................................... 81 
2.10 Papst Schenudas III. Rolle in der Erneuerungsbewegung............. 86 

2.10.1 Die Erneuerungsbewegung der koptischen Kirche .......... 86 
2.10.2 Der Kirchenreformer ............................................................. 90 

2.11 Papst Schenuda III. im Gedenken der Kopten .............................. 112 
2.12 Zusammenfassung: Biografie von Papst Schenuda III ................. 114 

3 Beobachtungen zur Theologie ................................................ 117 
3.1 Die Christologie Schenudas III ......................................................... 117 

3.1.1 Dyophysitismus versus Miaphysitismus ......................... 119 
3.1.2 Die Natur Christi aus der Sicht Schenudas III. ................ 120 
3.1.3 Chalcedon aus der Sicht von Schenuda III. ..................... 125 
3.1.4 Biblische Begründungen für die Ein-Natur-Lehre  

Schenudas III ........................................................................ 129 
3.1.5 Gemeinsame Christologieformel von 1988 ...................... 133 
3.1.6 Fazit zur Christologie Schenudas III. ................................ 138 

3.2 Die Soteriologie Schenudas III. ........................................................ 139 
3.2.1 Kontext- und Ergänzungsprinzip gegen sola fide ............ 140 
 Exkurs C: Bibelverständnis................................................. 142 
3.2.2 Keine Errettung ohne Christi Blut ..................................... 145 
3.2.3 Die Bedingungen zur Erlösung ......................................... 147 
 Exkurs D: Kindertaufe ......................................................... 153 
 Exkurs E: Das Priestertum .................................................. 163 
3.2.4 Die Rolle der Gnade und der freie Wille des  

Menschen .............................................................................. 169 
 Exkurs F: Theosis – die Vergöttlichung des Menschen .. 174 
3.2.5 Fazit zur Soteriologie ........................................................... 182 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

7 
 

4 Fazit  ............................................................................................................ 187  
 
Literaturverzeichnis ....................................................................... 195 
 
Anhang .......................................................................................................... 221 
Anhang 1: Übersetzte Transkriptionen der Interviews in Auswahl ...... 221 
Anhang 2: Die Geschichte, wie Schenuda III. gegen seinen Willen  

Bischof wurde ..................................................................................... 263 
Anhang 3: Gedicht bzgl. der Frage, ob Schenuda III. Papst werden  

wollte .................................................................................................... 265 
Anhang 4: Ehrungen ...................................................................................... 266 
Anhang 5: Das Glaubensbekenntnis von Nizäa-Konstantinopel   ......... 267 
Anhang 6: Hintergründe zum Konzil von Chalcedon 451 n.Chr. .......... 268 
Anhang 7: Christologie Erklärungen........................................................... 271 
Anhang 8: Bücher von Papst Schenuda III. ................................................ 280 
Anhang 9: Grafik zur Kirchenstruktur ........................................................ 284 
 
 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

8 
 

 
S. H. Papst Schenuda III. (1923-2012)    

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

9 
 

Vorwort des Herausgebers 

Die koptischen Kirchenväter des dritten bis fünften Jahrhunderts sind 
jeder Theologin und jedem Historiker, die sich mit der Entwicklung der 
christlichen Kirche beschäftigen, vertraut. Sie hatten eine große Bedeu-
tung bei der Formulierung der christlichen Dogmen, der Entwicklung 
der christlichen Spiritualität und der Gründung der Institution des aske-
tischen und koinobitischen Mönchtums. Weniger bekannt ist, dass es im 
Laufe des 20. Jahrhunderts einige Personen in der koptischen Kirche 
gegeben hat, die eine umfassende kirchliche Erneuerung eingeleitet 
haben, die alle Bereiche des kirchlichen Lebens umfasst und sie trotz 
großer politischen Wirren, starker Emigration und muslimisch-christ-
licher Auseinandersetzungen wieder zu einer äußerst lebendigen und 
attraktiven Kirche werden ließ. Dies hat dazu geführt, dass die koptische 
Kirche viele Sorgen östlicher und westlicher Kirchen nicht bzw. kaum 
kennt: Jugendliche und Kinder sind in den Gemeinden sehr aktiv es gibt 
tausende von Ehrenamtlichen, die das kulturelle und spirituelle Leben 
gestalten und sich mit ihrer Kirche identifizieren. Das Mönchtum wurde 
wieder belebt: statt rund 200 in den 1960er Jahren hat die Kirche heute 
über tausend Mönche und neue Frauenkonvente haben zur Professiona-
lisierung der diakonischen Arbeit  beigetragen  (hunderte von „Diako-
nissen“ sind in der Sozialarbeit tätig). Die Kirche expandiert und hat in 
den letzten 50 Jahren trotz mancher Schwierigkeiten ca. 500 neue Kir-
chen in Ägypten gebaut und renoviert und weitere ca. 400 Kirchen au-
ßerhalb Ägyptens auf allen Kontinenten neu gegründet. Die Zahl der 
Bischöfe wurde seit den 70er Jahren vervierfacht. Neue Klöster, neue 
theologische Ausbildungstätten und andere Institutionen wurden in 
Ägypten und im Westen errichtet. Die Kirche nutzt mit großer Selbstver-
ständlichkeit alle neuen Kommunikations- und Informationstechnolo-
gien. Es gibt keinen Priestermangel und der Zustrom von Novizen in die 
Klöster ist kaum zu bewältigen. Die Kirche ist ökumenisch aktiv und hat 
ihre Auslandsgemeinden gut mit der Heimatkirche vernetzt.  

Die Geschichte dieser Erneuerung ist mittlerweile bereits mehrfach in 
Studien dokumentiert worden. Allerdings sind die wichtigsten Akteure 
und Protagonisten dieser Erneuerungsbewegung sowie ihr theologisches 
Denken, ihre Einstellung zu sozialen und politischen Fragen noch kaum 
behandelt worden. Es gibt zwar einige zur Hagiographie neigende 
Schriften aus koptischer Hand, aber eine wissenschaftliche Würdigung 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

10 
 

der Theologen, die die Erneuerung der Koptisch-Orthodoxen Kirche im 
20. Jahrhundert maßgeblich prägten, steht noch aus. Ein erster Versuch 
kann in der hier vorgelegten Biografie des vor kurzem verstorbenen 
Papstes Schenuda III. gesehen werden. Das Buch trägt die vielfach ver-
streuten Daten zusammen und gibt einen Einblick in die theologische 
Position des Kirchenoberhauptes, der innerkirchlich zwar nicht unange-
fochten blieb, aber dennoch sicherlich zu einer der bedeutendsten cha-
rismatischen Figuren der Neuzeit gehörte und die Kirche sowie den 
theologischen Dialog der Orientalisch-Orthodoxen Kirchen mit westli-
chen und östlichen Kirchen über Jahrzehnte prägte. 

Im Blick auf die theologische Literatur, die hier (größtenteils in Überset-
zung) zugrunde gelegt wurde, ist anzumerken, dass Papst Schenuda III. 
kein wissenschaftlich-akademischer Theologe im westlichen Sinne war. 
Er hat wie die meisten seiner Generation   kein mehrjähriges Theologie-
studium absolviert, sondern nach einem anderen Grundstudium Theo-
logie in Abendkursen an dem koptischen Priesterseminar studiert, die 
erst speziell für diese Generation eingerichtet wurden. Viele seiner Wer-
ke unterscheiden sich von wissenschaftlich-theologischer Literatur in 
westlichen Kirchen erheblich, denn seine Schriften sind keine volumi-
nösen Dogmatiken, exegetischen Abhandlungen oder systematisch-   
theologische Erörterungen mit ausführlichen philosophisch-theore-
tischen Grundlegungen, die sich an ein theologisches Fachpublikum 
richten. Vielmehr handelt es sich größtenteils um populärwissenschaft-
liche Abhandlungen, die sich an das gesamte Kirchenvolk richten, aktu-
elle Fragestellungen des Glaubens und der Gesellschaft aufgriffen und 
praktische Lebensregeln und Orientierung zur Verfügung stellen woll-
ten. Insoweit ist eher von theologischen Ansätzen zu sprechen denn von 
ausformulierten wissenschaftlichen Entwürfen theologischer Konzeptio-
nen. Die Entwicklung einer wissenschaftlichen Theologie der Koptisch-
Orthodoxen Kirche steht noch aus. Dennoch haben diese kleinen Schrif-
ten erhebliche Bedeutung gehabt. Sie wurden größtenteils über Jahr-
zehnte hinweg immer wieder neu gedruckt und waren Anlass für inner-
kirchliche und gesellschaftliche Diskussionen. Insoweit sind sie es wert 
genauer analysiert zu werden. Auch der hier wiedergegebene Lebens-
lauf ist keine vollständige Biografie, der auf originalen Archivmaterialien 
seines Nachlasses wie Briefen oder Dokumenten beruht und den Werde-
gang dieser Persönlichkeit detailliert beschreibt. Vielmehr ist es eine 
biografische Skizze, die einen ersten Einblick in die biografische Ent-

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

11 
 

wicklung dieser Persönlichkeit bietet. Das Buch trägt aber erstmals viele 
Informationen aus verschiedenen Quellen mit wissenschaftlicher Me-
thodik und Akribie zusammen, sodass ein wertvoller Ansatzpunkt für 
weitere biografische Forschung gegeben wird. Dieses Buch will insoweit 
dazu anregen ausführliche Forschungsarbeiten zu seiner Person, aber 
auch zu weiteren Personen der koptischen Erneuerung durchzuführen 
und sich intensiver mit Nachlässen zu beschäftigen sowie alle Werke 
und Schriften wissenschaftlich zu erforschen.  

Die Studie bietet im ersten Teil eine kurze Einführung und biografische 
Informationen zu Papst Schenuda III. und im zweiten Teil Einblick in 
zentrale Werke, die für die Theologie und den ökumenischen Dialog von 
besonderer Bedeutung waren. Eine lesenswerte Dokumentation für   
Theologen, Historiker und Religionswissenschaftler, die die Hintergrün-
de der Entwicklung in der Nationalkirche Ägyptens und ihre Position im 
ökumenischen Dialog besser verstehen wollen. Der Band ist zudem eine 
wichtige Ergänzung zu den anderen Bänden der Reihe „Anwendungs-
orientierte Religionswissenschaft“, die die jüngeren Entwicklungen in 
Ägypten dokumentieren: Bd. 8 Wolfram Reiss (Hg.): Aufstieg und Fall 
der Muslimbruderschaft 2011-2013; Bd. 9 Cornelis Hulsman (Ed.): From 
Ruling to Opposition. Islamist Movements and Non-Islamist Groups in 
Egypt 2011-2013; Bd. 10 Cornelis Hulsman/Dana Serodio (Eds.): The 
2014 Egyptian Constitution in Context. 

Wien, im November 2016    Prof. Dr. Wolfram Reiss   

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

 
 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

13 
 

Vorwort des Autors 

Meine koptische Frau Maggie, die ich im Jahr 2009 in meiner Studienzeit 
in Kairo (2008-2010) kennenlernte, und ihre Schwester Marianne berich-
teten mir immer wieder begeistert von ihrem koptischen Papst       
Schenuda1 III. Ich hatte bis dahin schon vier Jahre Theologie studiert und 
auch von der herausragenden Bedeutung der Kirche Alexandriens in der 
frühen Christenheit gehört. Richtig bewusst war mir bis dahin aber 
trotzdem nicht, dass es neben dem römisch-katholischen Oberhaupt 
noch einen weiteren Kirchenführer gibt, der sich Papst nennt, und das 
inmitten einer mehrheitlich islamisch geprägten Gesellschaft. Meine Frau 
und ihre Schwester führten mich durch verschiedene historische kopti-
sche Kirchen, die sie als ehrenamtliche Kirchenführerinnen in- und aus-
wendig kannten. Einmal nahmen sie mich auch zu den wöchentlichen 
Treffen mit Seiner Heiligkeit Papst Schenuda III. in die randvoll gefüllte 
Markuskathedrale in Kairo mit. Auch wenn ich damals noch nicht sehr 
viel von der koptischen Kirche und von der Person des Kirchenführers 
wusste, weckten ihre begeisterten Erzählungen mein Interesse für diesen 
Patriarchen, der nicht nur Massen anzog, sondern diese auch Woche für 
Woche die Bibel lehrte und auf deren schriftliche Fragen öffentlich ant-
wortete. Da ich in meiner Ägyptenzeit vor allem mit Arabisch Lernen 
beschäftigt war, freute es mich nun umso mehr, mich im Rahmen einer 
Staatsarbeit, mit dieser Person genauer auseinandersetzen zu können.  
Mein Dank gilt allen Personen, die mich bei dieser Arbeit unterstützt 
haben: Zunächst danke ich meiner Frau Maggie, die mein Interesse für 
dieses Thema geweckt, mir beim Verständnis der arabischen Quellen 
geholfen und dazu meine Nachtschichten geduldig ertragen hat. Ihr ist 
dieses Buch gewidmet. Bei Volker Manz möchte ich mich herzlich be-
danken für seine außergewöhnliche Hilfe, v.a. bei der Literatursuche 
sowie der Korrektur der Fußnoten. Anne Kiefel sei herzlich für ihre 
wertvollen Rechtschreibkorrekturen gedankt, aber auch Judith Demmer, 
Joachim Paesler und meinem Bruder Manuel, die jeweils Teile oder Vor-
versionen durchgesehen haben. Auch meine Schwägerin Marianne 
Fawzy verdient besonderen Dank für ihre Kontakte, Internetquellen 
                                                 
1   Die offizielle Transkription des arabischen Namens شنودة ist Šinūda. Aller-

dings kursieren zahlreiche andere Transkriptionen, die teilweise auf die kopti-
sche Transkription Bezug nehmen (u.a. Schenute, Schenuti oder Schenouda). 
Im Englischen ist meist „Shenouda“ üblich. Zur besseren Lesbarkeit wird hier 
in der gesamten Arbeit die vereinfachte deutsche Umschrift „Schenuda“ ver-
wendet.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

14 
 

sowie die Übersetzung eines Gedichtes. Ebenso mein Vater, der nicht 
nur ermutigt und Korrektur gelesen, sondern mich von anderen wichti-
gen Aufgaben befreit hat.  
Danksagen möchte ich weiterhin allen Interviewpartnern, allen voran 
Anba Būlā sowie Cornelis Hulsman, aber auch Bischof Damian       
(Damyān) und einem weiteren koptischen Geistlichen, der nicht nament-
lich genannt werden möchte. Vivianne und Timo Lesnik, Nashwa Amer, 
Sherry Ishak sowie unser ehemaliger Nachbar Dieter haben mir ebenfalls 
weitergeholfen durch Gespräche und Rückmeldungen.     
Meinen Professoren der Universität Siegen danke ich in vielfacher Hin-
sicht: Besonders meiner Betreuerin Prof‘in Dr. Veronika Albrecht-Birkner 
für die Gewährung einer Verlängerung, der mehrfachen Beratung und 
nicht zuletzt der Unterstützung im Hinblick auf die Veröffentlichtung. 
Prof. Dr. Thomas Naumann ist hier im gleichen Atemzug zu nennen. 
Eine Stelle als wissenschaftliche Hilfskraft sowie das damit verbundene 
Aufgabenprofil war keine Selbstverständlichkeit und half immens bei 
der Überarbeitung dieser Staatsarbeit. Prof. Dr. Georg Plasger sei gleich-
ermaßen für seine Beratung und sein Feedback gedankt.      
Prof. Dr. Wolfram Reiss von der Universität Wien verdient besonderen 
Dank in mehrfacher Hinsicht: Im Vorfeld half er durch Literaturlisten 
und Kontakte und im Nachhinein durch die tatkräftige und persönliche 
Unterstützung bei der Veröffentlichung, die mit Hilfe von Eva Ritt in das 
passende Verlagsformat gebracht wurde. Schließlich bin ich dankbar 
und geehrt, dass der Evangelische Bund Westfalen/Lippe mir für diese 
Arbeit den Hochschulpreis für ökumenische Theologie und Konfes-
sionskunde 2015 verliehen hat.  
Last but not least sei ein Dankgebet aus der koptischen Liturgie zitiert: 
„Laßt uns danksagen dem Wohltaten spendenden und erbarmungsreichen Gott, 
dem Vater unseren Herrn Gottes und Erlösers Jesus Christus. Denn er hat uns 
beschützt, geholfen, bewahrt, angenommen, mit Erbarmen bedacht, gestärkt und 
bis zu dieser Stunde gelangen lassen.“ 2 
 
Wiesloch, im November 2016                                                    Matthias Gillé 

                                                 
2   Basilius 2001, 4.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

15 
 

Einleitung 

Papst Schenuda III. zählt zu den wichtigsten Kirchenführern der arabi-
schen Welt im 20. Jahrhundert. Er verstarb am 17. März 2012 im Alter 
von 88 Jahren. Bis dato gibt es noch wenige Darstellungen, die versu-
chen, sowohl seine Biografie als auch Teile seiner Theologie zu betrach-
ten. Es gibt zudem gemäß Watson (s.u.) nach wie vor keine kritische 
Biografie zu Papst Schenuda III.   
Das Ziel dieser Arbeit ist es – nach einer kurzen Einführung zur kopti-
schen Kirche – zum einen die teils sehr zerstreuten biografischen Daten 
über Papst Schenuda III. sowohl chronologisch als auch thematisch ge-
ordnet zusammenzutragen und auszuwerten. Zum anderen soll konkret 
die Christologie und Soteriologie Schenudas III. genauer herausgearbei-
tet und diskutiert werden. 
Im ersten biografischen Teil der Arbeit liegt der Schwerpunkt eher auf 
dem Werdegang, der Kirchenpolitik und den Reformen, im zweiten Teil 
wird anhand von ausgewählten Büchern Schenudas III. konkret nach 
seiner Christologie und Soteriologie gefragt. Dies hat zwar den Nachteil, 
dass es eher den apologetischen als den geistlich-spirituellen Teil seiner 
Theologie beleuchtet, für den Schenuda III. auch – vor allem in seinen 
Predigten – bekannt ist. Der Vorteil ist aber, dass durch diese dogmati-
sche Fragestellung ansatzweise ein Rahmen der Theologie Schenudas III. 
zumindest bezogen auf seine Christologie und Soteriologie herausge-
arbeitet werden kann. Durch verschiedene themenverwandte Exkurse 
wird der Rahmen noch etwas erweitert. Der Titel „Beobachtungen“ zeigt 
aber schon an, dass dies weder für seine Biografie noch für seine Theo-
logie umfassend geleistet werden kann und soll. Die Darstellung poli-
tischer Ereignisse beschränkt sich auf exemplarische Vorfälle, bei denen 
Kopten bzw. Papst Schenuda III. eine besondere Rolle spielte. Das kom-
plexe Verhältnis zum Islam wird hier nur als Hintergrund bzw. ge-
schichtlich aufgegriffen, aber nicht eigens systematisch behandelt. Auch 
das Verhältnis zu Israel und zum Judentum allgemein kommt nur am 
Rande vor. Die Beziehungen Schenudas III. zu anderen Religionen wer-
den gar nicht behandelt. Auch Schenudas III. unzählige Predigten, seine 
Gedichte oder seine Rolle in den ägyptischen Medien stehen hier nicht 
im Fokus. Diese Beschränkungen deuten an, dass von dieser vielseitigen 
Person nur Ausschnitte behandelt werden. Vor allem in Bezug auf den 
biografischen Teil sei zudem an die unter Historikern bekannte Erkennt-
nis erinnert, dass Geschichte immer Deutung ist und bleibt. Natürlich ist 
die Deutung nicht beliebig, sie bleibt aber doch immer abhängig von 
ihren Quellen. Das führt zu der Frage nach der Quellenlage. Zunächst ist 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

16 
 

jede Quelle selbst natürlich immer abhängig von der Fragestellung bzw. 
wird erst durch diese zur Quelle. Hier werden als Primärquellen Schrif-
ten, Predigten oder Erzählungen von Schenuda III. selbst verstanden. 
Die Sekundärliteratur handelt zwar auch direkt oder indirekt von    
Schenuda III., wurde aber nicht von ihm selbst verfasst. 
Die Quellenlage auf Deutsch ist insgesamt noch überschaubar. An    
Primärquellen gibt es ca. 25 auf Deutsch übersetzte Bücher bzw. häufig 
Büchlein von Papst Schenuda III., die meist von ungenannten Über-
setzern übersetzt und von Klöstern herausgegeben wurden. Hinzu 
kommen noch einige Ansprachen, die verstreut auch auf Deutsch zu 
finden sind oder bisweilen Zitate von ihm aus der Sekundärliteratur.  
Die Sekundärliteratur in deutscher Sprache besteht überwiegend aus 
wissenschaftlichen Aufsätzen. Als Einführung sind hier neben Artikeln 
von Kennern der Orientalischen Kirchen wie z.B. Martin Tamcke, Karl 
Pinggéra oder Wolfgang Hage vor allem der Sammelband von Albert 
Gerhards und Heinzgerd Brakmann Die koptische Kirche. Einführung in 
das ägyptische Christentum (1994) sowie das von Wolfgang Boochs her-
ausgegebene Buch Geschichte und Geist der Koptischen Kirche (2009) zu 
nennen. Grundlegend für die neuere koptische Kirchengeschichte wie 
auch für Teile dieser Arbeit ist die Dissertation Erneuerung in der Kop-
tisch-Orthodoxen Kirche (1998) von Wolfram Reiss sowie verschiedene 
kürzere Artikel aus derselben Feder. Besonders für den theologischen 
Teil sei noch Dietmar Winklers Werk Koptische Kirche und Reichskirche 
(1997) erwähnt. Dazu kommen in deutscher Sprache noch einige Artikel 
von einem Kenner der koptischen Kirche, dem deutschen Lutheraner 
Otto F.A. Meinardus († 2005), der in Amerika promovierte und sich von 
1956-1968 in Kairo aufhielt, wo er als Pfarrer und Professor der Ameri-
can University of Cairo wirkte. Das leitet über zu den zahlreicheren  
englischsprachigen Quellen, da Meinardus vor allem auf Englisch 
schrieb. Dazu gehören sowohl ältere Standardwerke (z.B. Christian Egypt 
Faith and Life 1970; Christian Egypt Ancient and Modern 1977) wie auch 
Werke neueren Datums (z.B. Two Thousand Years of Coptic Christianity 
1999). Meinardus ist auch deshalb eine wichtige (Sekundär-)Quelle, da er 
Papst Schenuda III. selbst gut kannte. Er freundete sich mit ihm an, als 
dieser selbst noch ein Mönch war, und hatte deshalb später immer wie-
der Zugang zu ihm. In englischer Sprache ist an Sekundärliteratur Nelly 
van Doorn-Harders Teil, in dem von ihr mit Magdi Guirguis verfassten 
Buch The Emergence of the Modern Coptic Papacy (2011) mit am wichtigs-
ten. Von Nelly van Doorn-Harder wurde auch zusammen mit Kari Vogt 
der Sammelband Between Desert and City. The Coptic Orthodox Church 
Today (1997) herausgegeben, der wertvolle Artikel enthält. Einer davon 
ist von John Watson, der darin speziell die Biografie Schenudas III. in 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

17 
 

Kurzform behandelt. Derselbe Autor schrieb auch das sehr aufschluss-
reiche Buch Among the Copts (2000), in dem der anglikanische Priester 
seine jahrelange Forschung über die koptische Kirche, einschließlich 
Papst Schenuda III., gut zusammenfasst. Neben kürzeren Artikeln ver-
schiedener Autoren (u.a. O’Mahony) ist noch auf die Monografie     
Christians versus Muslims in Modern Egypt. The Century-Long Struggle for 
Coptic Equality (2003) von Susan S. Hasan hinzuweisen. Die muslimische    
Autorin beleuchtet ebenfalls die Erneuerungsbewegung, jedoch stärker 
aus soziologischer Perspektive, gepaart mit ihren Rechercheerfahrungen. 
Sie geht dabei an vielen Stellen sehr konkret auf Papst Schenuda III. und 
seine Kirchenpolitik ein. Dazu kommen auf Englisch noch Bücher von 
anderen koptischen Gelehrten wie Tādrus Malaṭī, Ğawdat Ğabrā, aber 
auch andere überwiegend übersetzte Schriften von koptischen Geist-
lichen.  
Ebenso ist hier ʿAzīz ʿAṭīya mit seiner beeindruckenden Coptic Encyclo-
pedia (1991) und der History of Eastern Christianity von 1968 zu nennen. 
Seine für fast alle koptischen Studien wichtigen Bücher wurden zwar 
durchgesehen, aber für diese Arbeit nur exemplarisch benötigt, da sich 
vieles Relevante schon in anderen Quellen vorfand. In dieselbe Kate-
georie, der grundlegenden Sekundärliteratur fallen folgende Titel: Die 
drei Sammelbände Die Kopten herausgegeben von Karam Khella und 
Yousef Farag (Bd. 1: 1980; Bd. 2: 1982; Bd. 3: 1983). Paul Vergheses Buch 
Koptisches Christentum, die orthodoxen Kirchen Ägyptens und Äthiopiens 
(1987) ist zwar ebenfalls nicht neu, aber nach wie vor wichtig. Bertold 
Spuler hat die Lage der koptischen Kirche zu seiner Zeit festgehalten, 
einmal 1968 in dem Band Die Gegenwartslage der Ostkirchen in ihrer natio-
nalen und staatlichen Umwelt (1968) sowie in einem Aufsatz Die koptische 
Kirche in der Gegenwart (1977). Um die jüngere koptische Geschichte im 
Kontext zu sehen, ist zudem auf Doris Behrens-Abouseifs Werk Die 
Kopten in der ägyptischen Gesellschaft: von der Mitte des 19. Jahrhunderts bis 
1923 (1972) sowie Barbara-Lynn Carters The Copts in Egyptian Politics 
1918-1952 (1986) zu verweisen. Hinzu kommen Edward Wakins A Lonely 
Minority. The Modern Story of Egypt’s Copts (1963), Dina El-Khawagas Le 
Renouveau Copte. La Communauté comme acteur politique (1993), Christine 
Chaillots The Coptic Orthodox Church (2005) sowie aktuelleren Datums 
Sebastian Elsässers The Coptic Question in the Mubarak Era (2014).    
Da es aus den letzten Jahren weniger Printquellen gibt, wurden auch 
verschiedene Artikel aus dem Internet hinzugezogen. Neben den kopti-
schen Webseiten und ein paar ausgewählten Nachrichten- oder Lexikon-
artikeln ist hier vor allem die Datenbank des Arab West Report (AWR) zu 
nennen. Diese vom Soziologen und Journalisten Cornelis Hulsman gelei-
tete Einrichtung erfüllt seit ihrer Gründung 1997 eine wichtige Funktion, 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

18 
 

indem sie ägyptische Presseartikel übersetzt sowie eigene Medien-
forschung der englischsprachigen Welt zugänglich macht und dadurch 
Brücken des Dialogs und der Verständigung aufbauen möchte. Da der 
AWR sich auf kulturelle, gesellschaftliche und religiöse Themen konzen-
triert, finden sich dort ab 1997 bis heute über 2000 Artikel über Papst 
Schenuda III. Von diesen wichtigen und reichhaltigen Quellen konnte – 
auch um den Rahmen dieser Arbeit zu wahren – nur in Auswahl      
Gebrauch gemacht werden, da die Auswertung dieser Quellen eine ganz 
eigene Arbeit von größerem Umfang benötigen würde. Neben den   
zusammenfassenden Aufsätzen wurden konkret nach Artikeln gesucht, 
die Aussagen anderer Autoren überprüft und vertieft haben. 
Eine der Hauptquellen der Studie waren die Primärquellen auf Englisch. 
Von den ca. 140 Büchern Schenudas III. wurden über 50 ins Englische 
übersetzt. Die meisten sind kostenlos im Internet herunterzuladen. Dazu 
kommen noch verschiedene arabische Fernsehinterviews mit          
Schenuda III., die teils auch mit englischen Untertiteln verfügbar sind. 
Die koptische Kirchenzeitung Al-Kirāza, an der Schenuda III. selbst betei-
ligt war, konnte leider nur sehr exemplarisch befragt werden, da die 
neue Internetplattform des Papstes zumindest bei Erstellung der Arbeit 
keinen Download der alten englischen Ausgaben ermöglichte. Aufgrund 
des Umfanges dieser Quelle, bedürfte die Auswertung aber ebenso einer 
eigenen Arbeit, die hier nicht geleistet werden kann.  
Um nicht nur deutsche oder englische Übersetzungen und Sekundär-
literatur auszuwerten, wurde auf ausgewählte arabische Quellen zurück-
gegriffen. Auf Arabisch gibt es selbstverständlich die umfangreichste 
Quellensammlung von und über Schenuda III. Hier wurden neben den 
erwähnten Fernsehinterviews, die vor allem für die frühe Zeit seiner 
Biografie von Interesse sind, auch Dokumentationen und ausgewählte 
Predigten Schenudas III. einbezogen, wobei nur die für den Text konkret 
verwendeten Quellen aufgeführt werden. Im theologischen Teil wurde 
an relevanten Stellen die arabische Originalfassung bzw. im letzten Ex-
kurs (eher am Rande) ein jüngeres Werk Schenudas III. hinzugezogen, 
das meines Wissens bislang nur auf Arabisch vorliegt. Häufig konsultiert 
wurde auch eine aktuelle arabische Biografie von Anbā Bāḫūmiyūs und 
Anbā Irmiyā (2012), zwei eng vertrauten Bischöfen von Papst         
Schenuda III. Diese ist zwar knapp gehalten und unkritisch, enthält 
dafür aber wertvolle und zuverlässige Daten über sein Leben. Kriterium 
für die Auswahl der arabischen Quellen insgesamt waren im biografi-
schen Teil zusammenfassende Selbstbeschreibungen sowie die Leitfrage, 
inwiefern die Quelle dazu dient, die konkreten politischen oder theologi-
schen Positionen Schenudas III. aufzuzeigen und/oder zu überprüfen.
  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

19 
 

Zudem wurde im September/Oktober 2013 eine Ägyptenreise unter-
nommen, bei der trotz angespannter Lage nicht nur wichtige Literatur 
gesammelt, sondern in Interviews und Gesprächen wertvolle Eindrücke 
für diese Beobachtungen gewonnen werden konnten. Direkt zu Beginn 
der Reise bekam ich einen Interviewtermin mit Anbā Būlā, einem sehr 
wichtigen Bischof. Der Kirchenleiter der Diözese Ṭanṭā, der als Vertreter 
der koptischen Kirche an der neuen ägyptischen Verfassung mitwirkte, 
war ein enger Vertrauter Schenudas III., da der Papst nicht nur erster 
Kollege im Bischofsamt und Oberhaupt der Kirche, sondern auch sein 
Beichtvater war. Dieses ausführliche Interview war sehr hilfreich auch 
zur Einordnung der Literatur, die ich größtenteils erst später bearbeiten 
konnte. Bei dem Besuch einer Mittwochsveranstaltung des aktuellen 
Papstes Tawāḍurūs II. in der Markuskathedrale wurde ich dann nicht 
nur durch ein übermächtiges Leinwandfoto auf dem Kirchengelände an 
Papst Schenuda III. erinnert. Noch hilfreicher war der Besuch der beiden 
Klöster in Wādī An-Naṭrūn, die mit seinem Namen in Verbindung ge-
bracht werden; das Syrerkloster, in dem der Patriarch als Mönch aufge-
nommen wurde und das Bišūy-Kloster, in das er vier Jahre von Anwar 
As-Sadat verbannt wurde und das er nach seiner Rehabilitierung als 
zweiten Patriarchensitz ausbaute. Im syrischen Kloster wurde mir eine 
ausführliche Führung gegeben und ein früheres Zimmer Schenudas III. 
gezeigt. Im St. Bišūy-Kloster war vor allem seine Grabstätte, aber auch 
ein Interview mit einem Mönch sehr aufschlussreich. Neben weiteren 
Gesprächen mit verschiedenen Personen in Kairo war vor allem ein 
Interview mit Cornelis Hulsman, dem erwähnten Leiter des Arab West    
Report, äußerst hilfreich. Dieser Kenner der koptischen Kirche, der       
Schenuda III. selbst schon interviewte, nahm sich ausführlich Zeit, um 
meine zahlreichen Fragen zu beantworten und mir Zusammenhänge 
deutlich zu machen. Auch wenn Telefongespräche in Ägypten aller 
Wahrscheinlichkeit nach abgehört werden, war ich sehr dankbar, kurz 
vor meiner Abreise nach Deutschland mit Anbā Bāḫūmiyūs, dem Inter-
imspapst im Jahr 2012, sprechen zu können, der sich gerade in einem 
weiter entfernten Kloster aufhielt. Dankenswerterweise gab er mir in 
diesem kurzen Gespräch – sogar noch einmal auf Englisch – ein paar 
Kernpunkte des Wirkens Schenudas III. mit auf den Weg. 
Der Aufbau dieser Arbeit wurde schon angedeutet: Im ersten Kapitel wird 
eine kurze Einführung zur koptischen Kirche, ihrer Gestalt und Ge-
schichte gegeben. Darin werden sowohl ein knapper geschichtlicher 
Überblick als auch Kennzeichen der koptischen Kirche, wie z.B. die   
Liturgie und die Eucharistie, angesprochen. Hier liegen vorrangig kür-
zere, teils Lexikaartikel zu Grunde. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

20 
 

In den Beobachtungen über die Biografie im zweiten Kapitel wird zu-
nächst in Kap. 2.1-7 auf zahlreiche, unterschiedliche Quellen und Kurz-
biografien Bezug genommen und diese gegeneinander ausgewertet. Die 
Fernsehinterviews, aber auch die erwähnte Biografie von Bāḫūmiyūs/ 
Irmiyā sind hier sehr wertvoll. Dazu kommen die Arbeit von Reiss und 
Meinardus als wichtige Quellen. Seine Kindheit, Studienzeit, Kloster-
eintritt, Priester- und Bischofsweihe sowie seine Papstwahl sollen hier 
chronologisch nachverfolgt werden, um daraufhin nach seinen Rollen als 
Papst zu fragen. Nach der zentralen Rolle als Kirchenlehrer, die später 
noch durch die Reformen und die Theologie erläutert wird, geht es in 
Kapitel 2.9 chronologisch weiter um seine politische Rolle. Dieser Teil 
beruht vorrangig auf Van Doorn-Harder (2011), ergänzt durch         
Meinardus (1998). Der Schwerpunkt liegt zunächst eher auf dem ersten 
Teil seiner 40jährigen Amtszeit, da hier die Quellenlage besser ist. Die 
jüngere Geschichte wurde aber auch versucht, in Auswahl zu berück-
sichtigen. Hier wurde vor allem auf zusammenfassende Artikel des Arab 
West Report zurückgegriffen. Das Kapitel 2.9 wird abgeschlossen mit 
einer kurzen Diskussion um das Verhältnis von Kirche und Staat in 
Ägypten. Für die Darstellung der Rolle als Kirchenreformer in Kapitel 
2.10 werden vorrangig die Arbeiten von Wolfram Reiss als Grundlage 
genommen. Kapitel 2 wird insgesamt abgeschlossen mit einer kurzen 
Betrachtung über die heutige Rolle von Papst Schenuda III. in der kopti-
schen Kirche sowie einer knappen Zusammenfassung des Kapitels. 
Im dritten Kapitel wird auf zwei Kernbereiche der Theologie einge-
gangen. Die Christologie Schenudas III. in Kapitel 3.1 wird anhand  
seiner Schrift Die Natur Christi diskutiert und u.a. auf die Christologie-
formel von 1988 eingegangen. Die Christologie war schon immer ein 
zentraler Themenbereich auch und besonders der alexandrinischen  
Theologie.  
Das Kapitel 3.2 über die Soteriologie (d.h. Lehre der Erlösung/Heil) 
bezieht sich speziell auf zwei Bücher Schenudas III. Salvation In the   
Orthodox Concept  (1967) sowie The Heresy of Salvation in a Moment (21999). 
Die Erlösungslehre ist auch gemäß Schenuda III. eines der wichtigsten 
Themen des Glaubens und der Theologie. Hier wird der Unterschied 
zwischen koptisch-orthodoxer und evangelischer Theologie besonders 
deutlich, da Schenuda III. hier konkret die evangelische Erlösungslehre 
der freikirchlichen Plymouth-Brethren zurückweist. Durch Exkurse über 
sein Bibelverständnis, die Kindertaufe, das Priestertum und die Theosis 
wird die Soteriologie Schenudas III. in einen größeren Kontext gestellt.  
Durch verschiedene Zwischenresümees kann das Endfazit im vierten 
Kapitel etwas kürzer ausfallen. Hier werden die Ergebnisse zusammen-

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

21 
 

getragen, vorsichtig Verbindungen zwischen den Beobachtungen zu 
Biografie und Theologie gezogen und ein Ausblick geliefert.  
Im Anhang finden sich weitere relevante Textquellen sowie eine Auswahl 
von Transkriptionen geführter Interviews.  
Zu den arabischen Wörtern sei angemerkt, dass den Transkriptionen die 
Regeln der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft (DMG) zugrunde 
liegen. Direkte Zitate sowie bekannte Orte und Personen sind jedoch in 
der sonst üblichen deutschen Schreibweise beibehalten worden. Zur 
besseren Lesbarkeit wird wie bereits im Vorwort erwähnt außerdem für 
den arabischen Namen von Papst شنودة (Šinūda) die vereinfachte deut-
sche Schreibweise „Schenuda“ verwendet.   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

23 
 

1 Einführung zu Geschichte und Prägung der 
Koptisch-Orthodoxen Kirche 

Um den koptischen Papst Schenuda III. näher verstehen zu können, hilft 
es zunächst, Grundlegendes über seine Kirche zu wissen. Die Koptisch-
Orthodoxe Kirche gehört zu den sogenannten nicht-chalcedonischen 
oder altorientalischen Kirchen, für die sich neuerdings die Bezeichnung   
Orientalisch-Orthodoxe Kirchen eingebürgert hat. Diese haben sich nach 
einem berühmten Streit über die korrekte Formulierung der Lehre von 
Christus (Christologie) auf dem Konzil von Chalzedon (451 n. Chr.) von 
den chalcedonischen Kirchen3 (d.h. damals vor allem der römischen 
bzw. byzantinischen Kirche) mit ihrer „Zweinaturenlehre“ getrennt, da 
sie in ihrer Christologie auf der kyrillischen Terminologie „einer Natur“ 
(„μία φύσις” – allerdings „des fleischgewordenen Wortes“) beharrten.4 
Seit dem 5. Jahrhundert wurde die koptische Kirche von der Gesamt-
kirche mehr und mehr isoliert. Nachdem in den ökumenischen Konzilien 
von Nicäa (325 n. Chr.), Konstantinopel (381 n. Chr.) und Ephesus (431 n. 
Chr.) jeweils ägyptische Kirchenoberhäupter den Vorsitz führten, erfuhr 
der Patriarch und Papst von Alexandrien Dioscorus die Macht des   
byzantinischen Kaisers Markian, der ihn mit Unterstützung des römi-
schen Papstes Leos I., als Folge des Konzils von Chalcedon (451 n. Chr.) 
absetzte und verbannte.5 Es wurden daraufhin von den Byzantinern 
melkitische6 (griechische)7 Patriarchen in Alexandrien eingesetzt, die 
aber von einem Großteil der Kopten, insbesondere auf dem Land nicht 
akzeptiert wurden.8 Alle Einigungsbemühungen bzw. Repressionen auf 
                                                 
3   Heute gehört die Mehrheit aller Kirchen – inklusive aller katholischen, evan-

gelischen und der meisten orthodoxen – zu den chalcedonischen Kirchen. 
Nicht dazu gehören vor allem die altorientalischen Kirchen. Vgl. Kap. 2.10.2.8. 
– Zu den anderen altorientalischen Kirchen, die das Konzil Chalcedon ablehn-
ten, gehören neben der Koptischen, Äthiopischen und Eritreischen, die      
Armenische, Syrische und Malankara-Orthodoxe Kirche. Vgl. Lange/Pinggéra 
2010, XI.   

4   Mehr Hintergründe zur Christologie siehe unten in Kap. 3.1, zum Verhältnis 
zu anderen Kirchen in Kap. 2.10.2.8 sowie Anhang 6-7.  

5   Vgl. Assad 1994b, 31. 
6   Wörtlich heißt es „königlich“ und spricht von der Treue zu der byzantinischen 

Herrschaft.  
7   Es gab schon seit der hellenistischen Zeit griechische Einwanderer, die früh 

zum Christentum konvertierten. Vgl. Hasan 2003, 23f.  
8   Vgl. Assad 1994b, 32. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

24 
 

die Gruppen, die das Konzil von Chalcedon nicht annehmen wollten, 
scheiterten. 

1.1 Der Begriff „koptisch“ 
Das Wort „koptisch“ heißt übersetzt einfach „ägyptisch“. Es stammt von 
dem arabischen Wort qibṭ, das sich vom altägyptischen Hi-ka-Ptah (Haus 
des Ka des Gottes Ptah) ableitet, einer Bezeichnung für die altägyptische 
Hauptstadt Memphis. Bereits die Griechen hatten dieses Wort verball-
hornt und die Bewohner Ägyptens als Αἰγύπτιοι bezeichnet.9 Die Araber, 
die im 7. Jahrhundert Ägypten eroberten10, benutzten den Begriff, um 
die eingesessene Bevölkerung von den Gräko-Byzantinern zu unter-
scheiden, die zuvor das Land regierten bzw. bis zum Konzil von      
Chalcedon noch gemeinsam mit der einheimischen Bevölkerung das 
Kirchenvolk11 bildeten. Kopte war also ursprünglich nicht eine religiöse 
Bezeichnung. In den Folgejahrhunderten wurde der Begriff aber zuneh-
mend speziell für die Christen in Ägypten verwendet.12 Diese stellten bei 
der Eroberung die religiöse Mehrheit in Ägypten dar,13 wurden aber in 
Folge der islamischen Eroberung nach und nach zu einer religiösen 
Minderheit, wobei auch diese Entwicklung eigens zu betrachten wäre.14 
Kopten selbst betonen jedenfalls oft, keine Araber zu sein.15 

                                                 
9  Die Vermittlung zur europäischen Sprachform „koptisch“ erfolgte über ein 

humanistenlateinisches cophti, cophtitae. Vgl. Orlandi 1990, 595. „Das Grie-
chische versucht, das altägyptische Wort Hikapthah wiederzugeben.            
‘Hikapthah‘ war einer der Namen der alten Metropole Memphis, der allge-
mein bekannt war, als die Griechen sich im 7. Jh. v. Chr. in Ägypten nieder-
ließen.“ Alcock 2010, 25. Hikapthah bzw. Hai-ku-Ptah heißt Haus der Seele 
des (Schöpfergottes) Ptah. Vgl. Hesemann 2012, 17 und Hage 2007, 169.  

10  Das Wort „eroberten“ oder „einnahmen“ trifft zu, ist aber schon eine histori-
sche Wertung, da islamische Quellen meist viel positiver von einer „Öffnung“ 
غزو) zum Islam sprechen und nicht von einer Eroberung, Einnahme (Fatḥ فتح)
Ġazwa). 

11  Vgl. Hage 2007, 169. 
12   Petry 1991, 618 stellt fest, dass noch weit bis ins Mittelalter zum Islam konver-

tierte Kopten noch als Kopten bezeichnet wurden, um sie von den arabischen 
Immigranten zu unterscheiden (Hinweis von W. Reiss). 

13  Laut Alcock war die gesamte Bevölkerung des Landes zu dieser Zeit, d.h. vor 
der islamischen Eroberung, christlich. Vgl. Alcock 2010, 25.  

14  Bzgl. Prozentangaben siehe unten Kap. 1.9. Noch im Mittelalter gab es Blüte-
zeiten der koptischen Kultur. 

15  Vgl. Tamcke 2009, 13.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

25 
 

Heute spricht man am präzisesten von der Koptisch-Orthodoxen Kirche, 
wenn man die größte und älteste Kirche in Ägypten meint, da es mittler-
weile durch Kontakte mit europäischen Kirchen auch katholische und 
evangelische Kopten gibt, die diesen Begriff ebenfalls für sich beanspru-
chen.16   

1.2 Der Beginn des Christentums in Ägypten 
Kopten sehen sich selbst – nicht ohne Stolz – als die christlichen Nach-
fahren der Pharaonen.17 Im Selbstverständnis der Koptisch-Orthodoxen 
Kirche beginnt das Christentum und damit die koptische Kirche bereits 
im ersten Jahrhundert durch den Evangelisten Markus, der aus dem 
Neuen Testament durch das zweite Evangelium18 bekannt ist, aber auch 
in der Apostelgeschichte als Mitarbeiter des Paulus und Neffe von 
Barnabas erwähnt wird.19 Die kirchliche Tradition geht davon aus, dass 
Markus irgendwann zwischen 48 und 60 n. Chr. nach Alexandrien kam, 
dort das Evangelium predigte und 68 n. Chr. den Märtyrertod erlitt.20 Er 
wird als Patriarch bzw. erster Papst von Alexandrien angesehen.21 Man 
sieht sich also betont als apostolische Kirche, die direkt auf den Apostel 
Markus zurückgeht und derzeit von dessen (117. bzw. jetzt 118.) Nach-
folger geleitet wird.22  
Westliche Betrachtungen sehen die Entwicklungen der ägyptischen 
Christen bis zum Konzil von Chalcedon (451 n. Chr.) meist im Zusam-
menhang der gesamten alten Christenheit, wobei dadurch die ägyptische 
Herkunft vieler Kirchenväter leicht übergangen wird. Auch deshalb 
wird 451 n. Chr. teilweise fälschlich als Beginn der koptischen Kirche 
angesehen. Andere sehen sogar erst das Jahr 543 als Anfangspunkt, in 
dem Jakob Baradäus die antichalcedonische Kirche nach einer Krise 
                                                 
16  Vgl. zu diesem Abschnitt Orlandi 1990, 595. Im Folgenden wird mit der „kop-

tischen Kirche“ ausschließlich die Koptisch-Orthodoxe Kirche gemeint.  
17  Vgl. Tamcke 2004, 28.  
18  Die Verfasserfrage soll hier nicht diskutiert werden, da sie den Rahmen dieser 

Arbeit sprengt.  
19  Vgl. Apg 12,12.13,5; 15,36-40; Kol 4,10; Phlm 24; 1 Petr 5,13 sowie Mk. 
20  Assad spricht vom Jahr 48 n.Chr., in dem der heilige Markus nach Ägypten 

kam. Das Todesjahr datiert er genau wie Alcock auf 68 n. Chr. Alcock geht 
hingegen von „ca. 60 n. Chr.“ aus, als der Apostel Markus nach Alexandrien 
kam und vor einer bereits existierenden christlichen Gemeinde predigte. Vgl. 
Alcock 2010, 11 und Assad 1994b, 31.  

21  Vgl. Assad 1994b, 31.  
22  Vgl. Exkurs Priestertum nach Kap. 3.2.2.3.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

26 
 

wieder aufbaute.23 Speziell die Zeit zwischen 451 und 640 n. Chr. wird 
auch die koptische Periode genannt,24 da sich hier eigenständige kop-
tische Literatur – in Konkurrenz zur griechisch-sprachigen Literatur – 
etablierte. Unbestritten wird die größte ägyptische Kirche aber seit der 
arabischen Eroberung im 7. Jahrhundert allgemeinhin als koptisch ver-
standen.25 Man kann außerdem gut begründet davon ausgehen, dass das 
Christentum sehr früh nach Ägypten kam. Schon in der Bibel werden 
ägyptische Christen erwähnt (vgl. Apg 2,10; 18,24ff.). Die älteste Ab-
schrift eines neutestamentlichen Textes26 wurde in Ägypten gefunden 
und auf das frühe zweite Jahrhundert datiert. Die Existenz der alexand-
rinischen Katechetenschule steht zudem seit Ende des 2. Jh. außer Frage. 
Rückschlüsse auf die genaue Entwicklung und Verbreitung des       
Christentums in den ersten zwei Jahrhunderten lassen sich aber auf-
grund der spärlichen Quellenlage nicht ziehen.27   

1.3 Die Heilige Familie 
Neben dem Evangelisten Markus spielt auch die Präsenz der Heiligen 
Familie, d.h. von Maria, Josef und Jesus, eine große Rolle in der Tradition 
der größten Kirche Ägyptens. Die Kindheitsgeschichte Jesu, speziell die 
Flucht nach Ägypten (vgl. Mt 2,13-18), wird im Gegensatz zu manchen 
kritischen Auslegern wörtlich verstanden.28 Man geht nicht nur davon 
aus, dass die Heilige Familie nach Ägypten kam, sondern glaubt auch 
ganz konkrete Orte festmachen zu können, an denen sich Jesus als Kind 
aufgehalten hat. Aus den verschiedenen Traditionen wurde eine Reise-
route rekonstruiert, die aufzeigt, an welchen Orten sich die Heilige Fami-
lie genau aufgehalten haben soll. Papst Schenuda III. schrieb im Jahr 
2000 das Vorwort zu einem Buch über die Heilige Familie, das von dem 

                                                 
23  Vgl. zu diesem Abschnitt Orlandi 1990, 595. 
24  Vgl. Alcock 2010, 16.  
25  Parallel gab es aber weiterhin die wesentlich kleinere griechisch-byzantinische 

Kirche. Zu Beginn gab es noch andere Bezeichnungen: Jakobiten als Fremd-
bezeichnung und Theodosianer als Eigenbezeichnung nach ihrem Patriarch 
Theodosios (535-566). Vgl. Orlandi 1990, 595.  

26  Das Papyrus 52 aus dem Johannesevangelium mit Versen aus Kapitel 18.  
27  Vgl. zu diesem Abschnitt Alcock 2010, 19. Brunner-Traut spricht schon von 

einer durchgebildeten Kirchenhierarchie um 180 n. Chr., die eine längere Ent-
wicklung aufzeige. Vgl. Brunner-Traut 1993, 16.   

28  Zur exegetischen Diskussion siehe vor allem den Artikel von Heinz-Josef 
Fabry. Darin geht er auch auf verschiedene koptische Überlieferungen bzgl. 
der Reiseroute ein: Fabry 2009, 157-175.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

27 
 

koptischen St. Mīnā-Kloster herausgegeben wurde und die Reiseroute 
dokumentieren möchte.29 Der Patriarch sowie die meisten Kopten sehen 
dies als historische Tatsachen an und halten dementsprechend Ägypten 
auch für ein gesegnetes Land.30 
Cornelis Hulsman, Leiter des Arab West Report, stellt wie der Verfasser 
die Flucht von Maria, Josef und dem Jesuskind laut Mt 2,13-18 nach 
Ägypten an sich nicht in Frage, merkt aber hierzu kritisch an, dass die 
Rekonstruktion der Orte oft mehr über den Glauben der Kopten in den 
verschiedenen Jahrhunderten aussagt als über die tatsächlichen histori-
schen Begebenheiten, da sich viele Traditionen z.B. erst im Mittelalter 
finden.31 Der Koptologe Ğabrā spricht ebenso davon, dass sich die Tradi-
tionen der Reisedetails (Dauer und Route) über die Jahrhunderte ent-
wickelten.32 Die koptische Tradition ist jedenfalls insgesamt sowohl mit 
dem Apostel Markus als auch direkt mit Jesus Christus und der Heils-
geschichte verbunden.33 

1.4 Das Mönchtum 
Die monastische Bewegung ist in Ägypten entstanden und wurde von 
dort aus zu einer gesamtkirchlichen Erscheinung.34 Dieses spirituelle 
Erbe geht auf Antonius den Eremiten35 († 356) und auf Paulus von    
Theben († 341) zurück, die heute noch als Heilige verehrt und auf zahlrei-
chen Ikonen dargestellt werden. Ihr Einsiedlerleben hat eine ganze   
monastische Bewegung ausgelöst. Von Pachomios († 347) gingen dann 

                                                 
29   Siehe dazu Gabra 2001, ders. 2012, ders. 2014  sowie Meinardus 1986.  
30  Vgl. dazu die Karte im Anhang 9. Die Verse aus Jesaja 19, 21-25 [vor allem V. 

25b „(…) Gesegnet ist Ägypten, mein Volk (…) “] gelten als weitere Belegstelle 
dafür, dass Ägypten ein gesegnetes Land ist.  

31  In einem konkreten Fall sprach Cornelis Hulsman, der die Entstehung der 
Reiseroute genau kennt, sogar von einer ganz neu hinzugekommenen Reise-
station, die speziell zur Förderung eines Wallfahrtortes bzw. dessen finanziel-
ler Unterstützung von einem Bischof hinzugefügt wurde. Interview mit    
Cornelis Hulsmann am 04.10.2013. Siehe dazu sein Kapitel: Hulsman 2001, 31-
132. Auch der katholische Historiker Michael Hesemann geht in seinem Buch 
u.a. den Traditionen der Heiligen Familie nach. Vgl. Hesemann 2012.  

32  Vgl. Gabra 2008, 109f. Ğabrā ist ein Koptologe aus Ägypten, der in Münster 
promovierte. 

33  Vgl. Köhler 2008, 24.   
34  Vgl. Orlandi 1990, 596. Syrien spielte bald auch eine erhebliche Rolle. Vgl. u.a. 

Schwaiger/Heim 2001, 9-14. 
35  Von ἔρημος „Wüste“ daher „Wüsteneinwohner“. Vgl. u.a. Hage 2007, 180.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

28 
 

zahlreiche Klostergründungen aus, die als koinobitisches Mönchtum 
beschrieben werden, da er im Gegensatz zum Eremitentum das gemein-
schaftliche Klosterleben nach festen Regeln förderte.36 Durch die Verbrei-
tung ihrer asketischen und spirituellen Lebensgeschichten wurden sie 
zum Vorbild für viele andere. Athanasius, der Bischof von Alexandrien 
im 4. Jahrhundert,37 stritt nicht nur für die Gottheit Christi, sondern 
schrieb auch die Vita Antonii, die damals zum Bestseller wurde und auch 
heute wieder in der koptischen Kirche weit verbreitet ist.38 Auch Papst 
Schenuda III. machte sich diesen Antonius zum Vorbild, übernahm sei-
nen Namen („Abūnā Antonius“), als er 1954 ins Kloster eintrat und ging 
wie er eine Zeit als Einsiedler in die Wüste. Der Archimandrit (Kloster-
vorsteher) Schenuda († 466), auf den der Name von Papst Schenuda III. 
zurückgeht, hob etwas später im 5. Jahrhundert die koptische Sprache in 
den Rang einer Literatursprache.39 Zusammen mit dem alexandrinischen 
Patriarchen arbeitete er an einer starken, ethischen, praktischen und 
dogmatischen Ausrichtung der Kirche, um damals einen Rückhalt in der 
Auseinandersetzung mit den Chalcedonensern zu gewinnen.40  
Das Mönchtum hat die koptische Kirche über die Jahrhunderte stark 
geprägt. So sind z.B. zahlreiche Fastenzeiten und das Stundengebet Teil 
des Kirchenlebens geworden, das alle Kopten einbezieht. Durch Papst 
Kyrill VI.,41 den Vorgänger von Papst Schenuda III., durch den Mönchs-
reformer Mattā Al-Miskīn,42 aber nicht zuletzt durch Papst Schenuda III. 
selbst hat das Mönchtum im 20. Jahrhundert eine gewaltige Erneuerung 
erfahren und damit auch die verbreitete Integrierung ins Kirchenleben.43  

                                                 
36  Vgl. Richter 2009, 133-146.  
37  Der 20. Papst von Alexandrien (295-373 n.Chr.) laut: Athanasius I. 2010, Cover.  
38  Bei einem Besuch im koptischen St. Antonius-Kloster in Kröffelbach am 

03.09.2013 schenkte Bischof Michael unserer Gruppe jeweils ein kleines Stun-
dengebetsbuch, ein koptisches Kreuz sowie die Vita Antonii auf Deutsch. Die 
Übersetzung bzw. Verbreitung von Kirchenväterschriften ist insgesamt eine 
Folge der Sonntagsschulbewegung des 20. Jh. Vgl. unten Kap. 2.10.  

39  Vorher war Griechisch noch die dominierendere Sprache. Gespräch mit kopti-
schem Mönch am 19.01.2014.  

40  Vgl. Orlandi 1990, 596.  
41  Vgl. Richter 2009, 146.  
42  Vgl. Glassner 1994, 93-104. 
43    Siehe Meinardus 1983 sowie ders. 1989.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

29 
 

1.5 Offizielle Theologie versus Volksfrömmigkeit 
Als Grundlagen der offiziellen Theologie werden die Bibel44, die Schrif-
ten der Kirchenväter (vor 451 n. Chr.) und das Kirchenrecht45 angesehen. 
Die Tradition und charismatische Führungspersonen, z.B. bestimmte 
Päpste, haben allerdings ebenfalls starken Einfluss auf die Theologie der 
Kirche.46 Die dogmatischen Lehrsätze der koptischen Kirche haben sich 
aber im Prinzip seit 1600 Jahren, seit den Tagen des Konzils von Ephesus 
431, als beständig erwiesen. Die Volksfrömmigkeit dagegen hat immer 
wieder auf aktuelle Bedürfnisse reagiert.47 Meinardus merkt hierzu tref-
fend an:   

„[…] wo auch immer eine kultische ‚Transzendentalisierung‘ der 
Religion stattfindet, in der den Gläubigen ihr Gott als der ‚völlig 
Andere‘ dargestellt wird, da erwächst verständlicherweise das 
Bedürfnis nach geistlichen ‚Mittlern‘, sei es in der Form von     
Engeln, Heiligen, Sehern, Heilern, Propheten oder Priestern.“48 

Dies ist in der Volksfrömmigkeit der koptischen Kirche nicht nur in der 
Heiligenverehrung, sondern auch in verschiedenen Wundergeschichten 
und nicht zuletzt unterschiedlichen Marienerscheinungen49 auszu-
machen, die auch heute noch bei sehr vielen Kopten eine große Rolle 
spielen.50 Auch Ikonen, Engel, Reliquien und Wallfahrten haben in der 
Theologie, aber viel mehr noch in der Volksfrömmigkeit eine wichtige 
Funktion. 

                                                 
44  Im Selbstverständnis sind alle orthodoxen Lehren aus der Bibel entnommen. 

Vgl. Mousa 2000, 7.   
45  Vgl. Basilius 2002.  
46  Vgl. zu diesem Abschnitt Meinardus 2002, 40.  
47   Vgl. Meinardus 2009, 10. Siehe dazu auch ders. 1970.  
48  Ebd. 
49  Große Marienerscheinungen werden auf die Zeit vom 2. April 1968 bis zum 

29. Mai 1971 datiert und wurden von der koptischen Kirche (inkl.           
Schenuda III.) als authentisch anerkannt, u.a. da sich auch Muslime und Juden 
unter den Augenzeugen befanden. Vgl. Watson 2012, 62 sowie Schenouda III. 
1993b, 73 und Tamcke 2009, 18. Ein Bekannter, der damals ganz in der Nähe 
des Erscheinungsortes Al-Zaitūn lebte, kann die Erscheinung dagegen nicht 
bestätigen. Papst Schenuda III. würde dies wahrscheinlich als Kleinglauben 
interpretieren. Vgl. Schenouda III. 1993b, 73. Siehe zu Marienerscheinungen 
auch das Interview im Anhang (1) mit Cornelis Hulsman.     

50  Vgl. Meinardus 2009, 10-27. Siehe auch Meinardus 2007.   

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

30 
 

1.6 Die Liturgie und die Eucharistie 
Das Kernstück des koptischen Gottesdienstes ist die Liturgie mit dem 
der Eucharistie als ihrem Höhepunkt. Über verschiedene Lehren wird 
noch in Zusammenhang mit der Theologie von Papst Schenuda III. zu 
sprechen sein, aber grundlegender als jeder theologische Lehrsatz ist im 
koptischen Verständnis die Feier des offenbarten Mysteriums Gottes.51 
Gleichzeitig ist die Liturgie selbst natürlich gefüllt mit christlichen Dog-
men.52 Man kann etwas vereinfacht sagen, dass alles, was der koptischen 
Kirche wichtig ist, auch Erwähnung findet in der ca. dreistündigen   
Liturgie.53 
Die Liturgie wird in drei verschiedenen Riten gefeiert, je nach Anlass. Es 
gibt die auf die Markusliturgie zurückgehende Kyrill-Liturgie, üblicher-
weise wird die Basileios-Liturgie und an hohen Christusfesten die    
Gregorius-Liturgie gebetet.54 Die Sprachen der Liturgie sind heute Kop-
tisch (Bohairischer Dialekt), Arabisch und teilweise Griechisch. Außer-
halb Ägyptens wird die Liturgie teilweise oder gänzlich in der jeweiligen 
Landessprache gebetet.55 

1.7 Die Kirche der Märtyrer  
Die Koptisch-Orthodoxe Kirche hat eine Geschichte mit vielen Verfol-
gungs- und Diskriminierungsperioden durchgemacht. Schon in der 
römischen Zeit stand die Kirche in Ägypten zeitweise unter starker Ver-
folgung. Das Wort „zeitweise“ ist hier zu betonen, da begrifflich häufig 
wenig zwischen Verfolgungs- und Diskriminierungsperioden differen-
ziert wird. 
Für die offensichtlichen Verfolgungsphasen ist in der frühen Zeit neben 
der unter Kaiser Decius (249) vor allem die diokletianische Christen-
verfolgung (303-311) zu nennen. Sein Regierungsantritt (284) wurde 
später auch zum Anfangsdatum des koptischen Kirchenkalenders („Ära 

                                                 
51  Vgl. Thöle 1999, 142.  
52  Siehe z.B. Malaty 1997, 21. 
53  „If the outsider knows nothing of Coptic Culture, Theology, Mission and 

History but knows the Liturgy then the outsider knows everything that is   
important. The Liturgy is the heart of the encounter between human and   
human, between human and divine.” Watson 2012, 34.  

54  Vgl. Tamcke 2004, 48.  
55  Vgl. Atanassova 2012, 207. Siehe für eine detailliertere Dokumentation      

KHS-Burmester 1967.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

31 
 

der Märtyrer“) genommen, da die Kirche sich selbst als eine Kirche der 
Märtyrer versteht.56 Der Kirchenkalender der koptischen Kirche beruht 
auf einem pharaonischen Kalendersystem, was auch an den altägypti-
schen Monatsnamen zu sehen ist.57 Im Kirchenjahr wird an verschiedene 
Märtyrer und Heilige gedacht. Dazu wird auch das koptische  
Synaxarium verwendet. In diesem Buch sind die Lebensgeschichten der 
Heiligen, die überwiegend aus der vorislamischen Zeit stammen, fest-
gehalten.58 Durch die zahlreichen Märtyrer hat die Heiligenverehrung 
eine gesonderte Stellung innerhalb der Koptisch-Orthodoxen Kirche. 
Diese wurde bzw. wird durch die reichlichen Ikonen befördert.59 Nach-
dem das Christentum im 4. Jh. zur Staatsreligion wurde, übernahmen 
die Asketen die Funktion der Märtyrer, da das Mönchtum ebenso als 
unblutiges Martyrium verstanden wird.60   

1.8 Kirche nach der arabischen Eroberung 
Nach der islamischen Eroberung im 7. Jh. (ab 63961) gab es zunächst 
keine direkten Verfolgungen wie teilweise zuvor durch die christlichen 
Byzantiner, dafür jedoch verschiedenartige Diskriminierungen, die auch 
zum Selbstverständnis der Kopten als Kirche der Märtyrer beitrugen.62 
Fairerweise müsste jede Regierung oder zumindest jede Dynastie isoliert 
betrachtet werden.63 Verkürzt kann man aber sagen, dass Muslime und 
                                                 
56  Vgl. Brakmann 1994, 11. 
57  Vgl. Gabra 2008, 70f. und Hasan 2003, 25.  
58  60 Heiligennamen wurden erst im 20. Jh. bis 1951 hinzugefügt in Folge von 

Kirchenväterstudien. Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 144.  
59  Es gibt im Zuge der Erneuerungsbewegung im 20. Jh. auch eine neo-koptische 

ikonographische Erneuerungsbewegung, die neue koptische Ikonen gezielt 
fördert. Vgl. Reiss 1998, 235.   

60  Vgl. Dassmann 1994, 33. Die Aktualität des Märtyrergedanken sieht man 
daran, dass die durch Gewalttaten getöteten Kopten heute ebenfalls als Märty-
rer bezeichnet werden. Die Heiligen- und Märtyrerverehrungen wurden auch 
durch Schenuda III. gefördert. Vgl. Hulsman 2013a, 12. Kopten waren aller-
dings nicht immer nur in einer Opferposition. In der kurzen Zeit als sie Macht 
hatten, haben Kopten auch Pogrome gegen Heiden (z.B. Hypathia) und Juden 
angefacht oder z.B. die pharaonischen Tempel geschändet. 

61  Vgl. Perry 2004, xviii und Hage 2007, 172.  
62  Es ist übertrieben zu sagen, die Kopten hätten die Araber als Befreier gesehen, 

aber sie waren zunächst froh, dass die Byzantiner gehen mussten. Vgl.       
Brakmann 1994, 20. 

63  Für eine etwas ausführlichere Kurzzusammenfassung der koptischen Ge-
schichte siehe Hage 2007, 167-195. Aus koptischer Feder: Malaty 1993, 103-200. 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

32 
 

Kopten zwar weitgehend friedlich miteinander lebten,64 manche islami-
schen Herrscher jedoch stärker durch noch größere Diskriminierungen 
oder gar durch Verfolgung gegen Kopten hervortraten. Zu den brutale-
ren Herrschaften gehörte z.B. die von Al-Ḥakīm (996-1021), der direkt 
auf den sehr toleranten Herrscher Al ʿAziz (976-996) folgte.65 Nachdem 
schon zu Beginn des 8. Jh. Arabisch das Koptische als offizielle Landes-
sprache66 verdrängt hatte, war auch die Bevölkerung im Laufe des 9. Jh. 
zum ersten Mal mehrheitlich muslimisch geworden,67 viele um dadurch 
einer Kopfsteuer (Ğizya) zu entgehen.68 Im selben Zeitraum (8./9. Jh.) 
wurden zudem mehrere Koptenaufstände blutig niedergeschlagen. Nach 
einer schwierigen Zeit unter den Ayyubiden69 (1171-1250) kam eine 
besonders harte Zeit unter den Mamlucken (1250-1517). Unter der   
Mamluckendynastie wurden Übertritte zum Islam erneut zum Massen-
phänomen. Die Mamlucken waren eine nicht-hereditäre Sklavendynas-
tie, bei der bei jedem Herrschertod Kämpfe um die Nachfolge unter den 
Sklavensoldaten erfolgten. Je nachdem auf welche Seite sich die Kopten 
stellten, hatte das fatale oder günstige Folgen. In dieser Zeit wurden 
wegen der Instabilität viele zuvor erbaute Kirchen zerstört.70 Damit 
stürzte die koptische Kirche in eine tiefe Krise, die Jahrhunderte andau-
erte. Der Niedergang betraf aber auch das gesamte ägyptische Volk und 
setzte sich unter der osmanischen Herrschaft (1517-1798) fort.71  

                                                                                                                                                         
Für eine detailliertere Darstellung auf Arabisch siehe online die neun Bände 
von Habib el Masri 2016a. Sie fasste diese auf Englisch in zwei zusätzlichen 
Bänden (vgl. dies. 1956 sowie dies. 1982) zusammen.  

64  Vgl. Strohmayer 2007, 141.  
65   Die Fatimidenzeit (969-1171) war mit Ausnahme von Al-Ḥakīm eher tolerant 

gegenüber Kopten. Vgl. Hage 2007, 174.   
66  Vom 3.-7. Jh. war Koptisch die Schrift- und Umgangssprache der christlichen 

Bevölkerung. Vgl. Meinardus Stiftung 2014.  
67  Vgl. zu diesem Abschnitt Meinardus 2002, 64. Laut Brakmann war ab ca. 830 

n.Chr. die Mehrheit der Ägypter zum Islam übergetreten. Vgl. Brakmann 
1994, 20.   

68  Vgl. Hulsman 2013b, 14.  
69  Watson dagegen beschreibt es als eine vergleichsweise gute Periode für die 

Kopten. Vgl. Watson 2012, 144. Die Kreuzzüge hatten aufgrund der gemein-
samen Ablehnung jedenfalls eher positive Auswirkungen für das Verhältnis 
von Christen im Orient und Muslims. Im 5. Kreuzzug kämpften die Kopten 
sogar gegen die Kreuzfahrer. Vgl. Langener 2009, 220.   

70  Vgl. Hulsman 2013b, 14.  
71  Vgl. zu diesem Abschnitt auch Orlandi 1990, 600.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

33 
 

1.9 Ägypten in der Neuzeit 
Der Ägyptenfeldzug Napoleons (1798) bedeutete zwar den Anfang der 
Neuzeit, aber keineswegs ein Ende der Diskriminierungen (u.a. be-
stimmte Kleidervorschriften sowie die Kopfsteuer72). Im Gegenteil, die 
Kopten entgingen knapp einem Massaker; dieser Zorn kam aber nicht 
zuletzt, da einige Kopten mit den Franzosen gekämpft hatten.73 Nach 
dem Abzug der Franzosen durch den Druck der Briten 1801 begann eine 
harte Übergangszeit (1802-1805) mit einer Fülle von antichristlichen 
Gewalttaten. Darauf folgte die Muhammad Ali Dynastie (1805-1882), die 
insgesamt eine Entlastung für die Kopten bedeutete, sowie eine Moder-
nisierungsphase für ganz Ägypten.74 Aufgrund finanzieller Schwierig-
keiten hatten die Briten ab 1881 die Fäden in der Hand, ab 1914 als briti-
sches Protektorat. Nach dem ersten Weltkrieg gewann die National-
bewegung an Zulauf. 1922 entließ Großbritannien Ägypten daraufhin 
zwar in die formale Unabhängigkeit,75 aber bis 1952 hatte das neu ge-
gründete Königtum von Fuʾād I (gest. 1936) und seinem schwächer re-
gierendem Sohn Fārūq I mit dem zeitweise sehr bestimmenden Einfluss 
der Briten zu kämpfen.76 In der Phase zwischen den beiden Revolutionen 
1919 (gegen die britische Herrschaft) und 1952 (u.a. gegen König 
Fārūq I.) wurden die Verbundenheit zwischen den beiden Religionen 
und die nationale Einheit der Ägypter mehr betont.77 In der Verfassung 
von 1923 wurde die Gleichheit der Kopten auch grundsätzlich festge-
halten,78 wobei durch die Abkehr vom Dhimmi-System die Gleichheit 
der Kopten schon zuvor in der Tanzimat-Ära unter den Osmanen im 
19. Jh. erzielt wurde. Vor 1923 gab es auch schon zahlreiche koptische    

                                                 
72  Die Steuer wurde von Kopten bis 1815 eingenommen. Von den Diskriminie-

rungen waren auch die Juden betroffen, zumindest in Bezug auf die Kleider-
vorschriften und das Reiten auf Eseln (nicht Pferde). Vgl. Meinardus 2002, 66.  

73  Vgl. Dassmann 1994, 24.  
74  Vgl. ebd.; Meinardus 2002, 68f.; „(…) seit 1815 wurde die, den Nichtmuslimen 

auferlegte Kopfsteuer 1815 nicht mehr erhoben, (bzw. 1856 auch förmlich ab-
geschafft), zwei Jahre später entfielen die besonderen Kleidervorschriften, und 
1831 wurde die Gleichheit aller Untertanen vor dem Gesetz verkündet.“ Hage 
2007, 185f.   

75  Vgl. Büttner 1991, 55.  
76  Vgl. Semsek 2007, 56.    
77  Vgl. Strohmayer 2007, 142. Das ging z.T. so weit, dass Muslime und Christen 

ihre Kanzeln in Kirchen und Moscheen tauschten, um über die nationale Ein-
heit zu sprechen. Vgl. Casper 2013, 2.   

78  Vgl. Ghattas 2001, 1672.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

34 
 

Minister und sogar schon einmal einen koptischen Ministerpräsidenten 
Buṭrus Ġālī (1908-1910), der wurde jedoch – aus politischen Gründen – 
im Amt ermordet.79 In den 1930er und 1940er Jahren gab es durch die 
1928 neu gegründete Organisation der Muslimbrüder wieder zuneh-
mend interreligiöse Spannungen.80  
Nach der Militärrevolution81 vom 23. Juli 1952 begann eine Ära der  
Militärregierungen, in deren Zeit auch Papst Schenuda III. wirkte. Ab 
1954 regierte Gamal Abdel Nasser82 bis zu seinem Tod 1970. Darauf 
folgte Anwar As-Sadat bis zu seiner Ermordung 1981 sowie Husni 
Mubarak bis zu seinem erzwungenen Rücktritt durch die Revolution 
vom 25. Januar 2011, auf die bis zum Tod von Papst Schenuda III. am 17. 
März 2012 zunächst eine vom Militär geleitete Übergangsregierung  
folgte.  
Die politische Situation der Kopten wurde unter den Militärregierungen 
zunehmend schwieriger, sodass bis heute – trotz positiver Gegen-
beispiele – zahlreiche Diskriminierungen und auch immer wieder Ge-
walttaten gegen die Kopten zu beklagen sind.83 Die erste Zeit unter  
Nasser war für die Kopten zwar finanziell sehr belastend, da Nasser vor 
allem reichen Kopten in Folge der Bodenreform viel Land wegnahm,84 
aber allgemein wurde die Situation dadurch sehr entschärft, dass      
Präsident Nasser und Papst Kyrill VI. (Patriarch von 1959-1971) ein sehr 
gutes Verhältnis aufbauten und der Papst die Politik Nassers unter-

                                                 
79  Vgl. Reiss 1998, 37 sowie Behrens-Abouseif 1972. 
80  Vgl. Hasan 2003, 52f. 
81  „Militärrevolution“ wird es gemeinhin in Ägypten bezeichnet. Der Begriff 

„Militärputsch“, wie Hage ihn verwendet, ist aber ebenso richtig. Vgl. Hage 
2007, 185.   

82  Der erste Präsident nach der Revolution (1952) von 1953 an war der General 
Muhammad Nagib. Im Februar 1954 wurde er für kurze Zeit und im Novem-
ber 1954 endgültig aller seiner Positionen beraubt und unter Hausarrest ge-
stellt, mit der Anschuldigung mit den Muslimbrüdern paktiert zu haben. 1984 
starb er, nachdem nur in den letzten Jahren seines Lebens der Hausarrest auf-
gehoben wurde, da er schon alt und krank war. Vgl. Reiss 1998, 162.     

83  Die Gewalttaten, Anschläge auf Kirchen etc. haben nach der Revolution       
(25. Januar 2011) stark zugenommen. Siehe dazu: Hulsman 2013a.  

84  1952 wurde ein Gesetz zur Agrarreform verabschiedet, das den Landbesitz 
streng auf 200 Feddan bzw. 849.166 m2 einschränkte und den Rest nach einer 
Kompensationszahlung durch Schuldscheine an landlose Bauern verteilte. 
Vgl. Reiss 1998, 161. Der Grundbesitz war gemäß Reiss nach wie vor größten-
teils in der Hand von koptischen Großgrundbesitzern. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

35 
 

stützte.85 Unter Präsident Sadat wurde es vor allem durch die wachsende 
Islamisierung, die z.T. vom Staat stark gefördert wurde, viel problema-
tischer. Der Nachfolger Husni Mubarak übernahm nach dem Attentat 
auf Sadat 1981 in einer Zeit der nationalen Krise, die zeitlich zusammen-
fiel mit einer Kirchenkrise (1980-1985), die unten ausführlicher beschrie-
ben wird. Mubarak förderte Islamisten86 zwar keineswegs aktiv, konnte 
aber trotz unterschiedlich starker Gegenbemühungen weitere Gewalt-
taten gegen Kopten (sowie moderaten Muslimen) über die Laufe der 
Jahre (vor allem in den 90er Jahren)87 nicht immer verhindern.88 In seiner 
Zeit gelang es den Muslimbrürdern ein immer stärkeres Gewicht im 
Parlament zu gewinnen und es kam zu Anschlägen von radikal-
islamischen Gruppierungen, die den politischen Weg nicht mitgehen 
wollten.89 Schon vor, aber vor allem nach der Revolution von 2011, ver-
vielfachten sich die Gewalttaten (nicht nur, aber besonders) gegen Kop-
ten.90  
Heute leben über 88 Millionen Menschen in Ägypten.91 Wenn man nach 
der Zahl der Kopten fragt,92 erhält man je nach Quelle sehr unterschied-
liche Informationen, meistens zwischen 5,5-20%. Schenuda III. selbst 
sprach 2008 von 15%, die meisten westlichen Medien sprechen diplo-
matisch von 10%, Hulsman argumentiert dagegen sehr stark, dass es 
weniger, d.h. 6-7% sein müssten.93 

1.10 Die Erneuerungsbewegung in der koptischen Kirche 
Vom oben beschriebenen Niedergang in Folge der Mamluckenherrschaft 
war die koptische Kirche stark betroffen. Im 19. Jahrhundert durch er-

                                                 
85  Vgl. u.a. Strohmayer 2007, 142 und Meinardus 1998, 25-59. 
86  Vgl. unten Kap. 2.9.1.2. 
87  Wobei Reiss darauf hinweist, dass die Lage der Christen trotz der Gewalttaten 

in den 90er Jahren verhältnismäßig besser war als in den 1980er Jahren. Vgl. 
Reiss 1998, 267. 

88  Vgl. Strohmayer 2007, 147-152.  
89  Vgl. Reiss 2016 sowie Hulsman 2016. 
90  Vgl. Hulsman 2013. Zur gegenwärtigen Situation vgl. Reiss 2013.  
91    Vgl. Auswärtiges Amt 2016.   
92  Die orthodoxen Kopten machen ohne Zweifel den Großteil, d.h. über 90% der 

Christen in Ägypten aus, wobei die genauen Angaben der einzelnen Kirchen 
auch schwanken. Vgl. ebd.   

93  Vgl. Hulsman 2013a, 70-78.112. Siehe zu dieser Frage auch: O’Mahony 2006, 
493f. sowie Elsässer 2014, 75-77. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

36 
 

folgreiche Missionsbemühungen von Amerikanern herausgefordert,94 
begann Papst Kyrill IV. (1854-61) zahlreiche Reformen. Er wurde zum 
Vorbild für eine Laienbewegung, die Anfang des 20. Jahrhunderts, ver-
stärkt ab Mitte der 1930er eine Erneuerungsbewegung innerhalb der 
koptischen Kirche anstieß, die Auswirkungen auf das komplette kirch-
liche Leben bis heute hat. Ein reges Gemeindeleben mit vielen Gottes-
dienstbesuchern, ein aufblühendes Mönchtum, rasante Entwicklungen 
im Bereich der Diakonie sowie zahlreiche Aktivitäten in der Ökumene 
sind nur Beispiele für die Früchte der Erneuerungsbewegung.95 Sie hängt 
direkt mit der Sonntagsschulbewegung zusammen, die von Ḥabīb Ğirğis 
initiiert wurde und in Kapitel 2.10 etwas ausführlicher erläutert wird. 
Papst Schenuda III. war selbst Teil dieser Sonntagsschulbewegung.96 Er 
führte diese Erneuerung, die von seinem Vorgänger unterstützt wurde, 
nicht nur fort, sondern gab ihr eine ganz neue Qualität. Schenuda III. 
war der erste Papst, der selbst direkt aus der Sonntagsschulbewegung 
kam und diese damit endgültig in die ganze Kirche trug, die sich im 
Zuge der Immigration von Kopten mehr und mehr von einer National-
kirche zu einer internationalen Konfession entwickelt hat.97 

1.11 Der Bischof von Alexandrien 
Während Orlandi die Kirchenhierarchie schon sehr früh als streng    
monokratisch auf den Bischof von Alexandrien ausgerichtet sieht,98 hat 
Reiss gezeigt, dass man von dieser Machtfülle eigentlich erst nach den 
episkopalen Reformen sprechen kann, die in Kap. 2 näher erläutert wer-
den.99 Zu den Kirchenoberhäuptern gehörten jedenfalls auch Kirchen-
väter, die als Glaubensvorbilder bis heute eine große Rolle in der Kop-
tisch-Orthodoxen Kirche spielen.100 Der alexandrinische Bischof war der 
Erste, der noch vor dem römischen Bischof den Titel Papst trug und bis 
heute trägt. „Entstanden [ist der Begriff] aus dem kopt. p-apa, dem aus 
dem Syrisch-Aramäischen entlehnten (und mit dem koptischen Artikel 
versehenen) abā („der Vater“), als Titel des ägyptischen Ersthierarchen 

                                                 
94  Die Missionare hatten vor allem bei den Kopten in Oberägypten durch ihre 

Schulen, Hospitäler und Bibelarbeiten Erfolg. Vgl. Reiss 1994a, 85. 
95  Vgl. Reiss 1994a, 84.  
96  Vgl. ebd. 84f. sowie ders. 2001b, 201-210. 
97  Vgl. zu diesem Abschnitt Kap. 2.10 unten sowie Reiss 1998. 
98   Vgl. Orlandi 1990, 596. 
99   Vgl. Kap. 2.10.2.5 sowie Reiss 1994c. 
100  Vgl. Orlandi 1990, 596. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

37 
 

[war er] seit Anfang des 3. Jahrhunderts101 (dann auch in Rom seit der 
zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts) [in Gebrauch].“102 Alexandrien war 
zunächst noch vor Rom, Konstantinopel und Antiochien das Zentrum 
des frühen Christentums oder anders gesagt die intellektuelle Haupt-
stadt des Christentums im 3. Jh.103 Trotz des Titels Papst wird aber damit 
kein Primatsanspruch bzw. Vorrang gegenüber den anderen traditionel-
len Patriarchaten (Jerusalem, Rom, Konstantinopel und Antiochia) ver-
bunden.104 Im Arabischen hat das Wort ( بابا bābā) zusätzlich dieselbe 
Verwendung wie das deutsche Wort Papa.105 Schenuda III. jedenfalls 
wurde von zahllosen Kopten auch liebevoll als ihr (geistlicher) Vater 
gesehen. 
Der Bischofssitz des Patriarchen wurde im 11. Jahrhundert (ab 1047) in 
der fatimidischen Zeit von Alexandrien nach Kairo verlegt.106 Titel und 
offizielle Anrede ist aber bis heute „Seine Heiligkeit Papst von Alexandri-
en und Patriarch des Stuhles vom heiligen Markus.“107  
 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 
101  Laut Malaty ebenso seit Anfang des 3. Jh. Vgl. Malaty 1992, 85. Langener 

nennt das Jahr 249 n.Chr. Vgl. Langener 2009, 207.  
102  Hage 2007, 70. 
103  Vgl. Hasan 2003, 23. 
104  Vgl. Mousa 2007, 14f.  
105  Vgl. Reiss 1998, 156. 
106  Vgl. Langener 2009, 219. Kairo selbst wurde 969 von den Fatimiden gegrün-

det. Vgl. Büttner 1991, 21. Manche reden auch davon, dass sowohl Alexandria 
als auch Kairo Sitz des Papstes ist. Dazu käme dann noch das Kloster im Wādī 
An-Naṭrūn zwischen Kairo und Alexandria, in dem sich Papst Schenuda III. 
wöchentlich zurückzog. Vgl. Köhler 2008, 28.  

107  Vgl. St. Antonius-Kloster 2010, 50. Wegen der besseren Lesbarkeit wird in 
dieser Arbeit oft einfach Schenuda III. oder Papst Schenuda III. geschrieben.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

 
 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

39 
 

2 Beobachtungen zur Biografie 

2.1 Kindheit und Jugendzeit 
Papst Schenuda III., unter seinem bürgerlichen Namen „Naẓīr Ğayyid 
Ruwfāʾīl Ğād“108, wurde am 3. August 1923 in eine fromme Familie im 
Dorf Abnūb in der oberägyptischen Provinz Asyūṭ geboren.109 Koptisch 
getauft wurde er im Weißen Kloster, auch Anbā Schenuda110 Kloster 
genannt, in Sūhāǧ in Oberägypten. Er war das jüngste von acht Kindern, 
neben fünf Schwestern hatte er zwei Brüder. Seine Mutter starb ein paar 
Tage nach seiner Geburt an Kindbettfieber.111 Sein Vater, aus einer rei-
chen Großgrundbesitzerfamilie in Oberägypten stammend, bat zunächst 
die älteste Tochter, sich um den Säugling zu kümmern.112 Der Vater 
heiratete daraufhin erneut, starb aber auch wenige Jahre später.113 Das 
Kleinkind wurde mit dem fünf Jahre älteren Bruder Šawqī von seinem 
großem Bruder Ruwfāʾīl und dessen Familie großgezogen.114 Aufgrund 
der Arbeit seines Bruders mussten sie mehrmals innerhalb Ägyptens 
umziehen. So ging Naẓīr Ğayyid zunächst in eine koptische Schule in 
Damanhur, danach in eine amerikanische Schule in Banhā (beides Städte 
nördlich von Kairo) und daraufhin in die Al-Imān (Mittel-)Schule in 
Šubrā, einem Stadtteil von Kairo.115 Die allgemeine Hochschulreife   

                                                 
108  In Ägypten gibt es keine Vor- und Nachnamen. Im Pass stehen vier Namen, 

der eigene Name, der Name des Vaters, Großvaters und Urgroßvaters:  نظير      
 .(Naẓīr Ğayyid Ruwfāʾīl Ğād) جيد روفائيل جاد

109  Vgl. Mikhail 2013 sowie St. Antonius-Kloster 2016b. Die Stadt Asyūṭ hat einen 
verhältnismäßig hohen koptischen Bevölkerungsteil, ist aber in den letzten 
Jahrzehnten immer mehr von Auswanderungen der Christen betroffen.  

110  Der Name Schenuda bezieht sich hier auf den Eremiten Schenuda von Atripe 
aus dem 5. Jahrhundert.  

111  Vgl. Schenouda III. 2006, 17.   
112  Vgl. Reiss 1998, 94. Watson schließt von den frühen Fotos auf einen mittel-

ständischen Hintergrund. Vgl. Watson 1997, 243.  
113  Vgl. Schenouda III. 2006, 17.  
114  Gespräch mit dem koptischen Abūnā Aksiyūs aus dem Kloster Anbā-Bišūy 

am 21.09.13 und vgl. Meinardus 2002, 79 und Watson 1997, 243 sowie Reiss 
1998, 94. Anbā heißt unser Vater, wird aber nur als Anrede für Bischöfe ver-
wendet. Der koptische Titel wurde vom hebräischen Abba abgewandelt durch 
die idenditätsbewusste Sonntagsschulbewegung. Vgl. Hasan 2003, 205. 

115   Vgl. Meinardus 2002, 79f. Die Al-Imān Schule war damals gemäß Meinardus 
eine koptische Schule (vgl. Meinardus 1998, 60). Heute ist sie es laut meiner 
Ehefrau Maggie Gillé aus Šubrā nicht mehr, wahrscheinlich wurde sie unter 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

40 
 

bekam er von einer weiteren Schule namens Rāġib Murğān in               
Al-Fağğāla, einem Innenstadtteil Kairos.116 In Kairo konnten sie länger 
bleiben, da der Bruder beim Finanzministerium eine Dauerstellung als 
Abteilungsleiter erhalten hatte.117 In seinen jungen Jahren hatte       
Schenuda III. zunächst wenig Spielkameraden,118 dafür las Naẓīr Ğayyid 
unheimlich viel und gern, u.a. auch bekannte westliche Autoren119. Dies 
half ihm auch in der Schule, einen Schritt voraus zu sein und regelmäßig 
Klassenbester zu werden.120 Zeitweise litten seine Noten ein wenig, als er 
sich ausschließlich auf Gedichte fokussierte.121 Er begann nämlich schon 
früh, Gedichte zu lesen, auswendig zu lernen und mit ca. 14 Jahren 
selbst zu schreiben.122 Zwei Jahre später lernte er die Prinzipien und 
Elemente der arabischen Poesie, um seine Gabe zu verbessern.123 Gedich-
te blieben eine Leidenschaft seines Lebens. Seine Rezitierungskünste 
verschafften ihm Ansehen bei Lehrern und später Kommilitonen.124 1939 
war er im Alter von 16 schon in der Sonntagsschule als Lehrer aktiv, die 
noch nicht lange vorher zum ersten Mal angeboten wurde, um die christ-
liche Bildung in der koptischen Kirche zu verbessern.125 Er lehrte zu-
nächst in der St. Maria-Kirche in Mahmaša in Kairo und allerspätestens 
ab 1946 in der St. Antonius-Kirche in Šubrā (Kairo).126 Laut Reiss nahm 
er schon 1940, mit 17 Jahren, zum ersten Mal an Versammlungen der    
St. Antonius-Kirche teil.127 Gemäß Bāḫūmiyūs und Irmiyā wirkte er aber 

                                                                                                                                                         
Gamal Abdel Nasser (wie viele andere auch) verstaatlicht. Vgl. zur Verstaat-
lichung der Schulen, Hesemann 2012, 285. Laut der arabischen Biografie von 
Anbā Bāḫūmiyūs und Anbā Irmiyā (vgl. dies. 2012, 16) ging er vor Banhā noch 
in Alexandria und Asyūṭ zur Schule.  

116   Reiss schreibt, dass er von der Al-Imān Schule absolvierte. Vgl. Reiss 1998, 94. 
Bāḫūmiyūs/Irmiyā (vgl. dies. 2012, 16) gehen dagegen als letzte Schulstation 
von der Rāġib Murğān Schule aus.  

117  Vgl. Reiss 1998, 94. 
118  Vgl. Schenuda III. 2013. 
119  U.a. Shakespeare, die Geschichten von Sherlock Holmes oder dem russischen 

Autor Tolstoy. Vgl. ebd.  
120  So beschreibt er es zumindest selbst im Rückblick. Vgl. CYC 2014.  
121  Vgl. Schenuda III. 2013. 
122  Vgl. St. Takla 2013 und Schenouda III. 2006, 17.  
123  Erst diese Gedichte betrachtete er wirklich als Gedichte. Vgl. CYC 2013. 
124  Vgl. Schenuda III. 2013. 
125  Vgl. Mikhail 2013 sowie Reiss 1994, 85.  
126  Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 16 und St. Takla 2013.  
127   Vgl. Reiss 1998, 94.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

41 
 

erst (richtig) ab 1946 in der St. Antonius-Kirche in Šubrā.128 Auf jeden 
Fall wurde die St. Antonius-Kirche zu seinem Hauptort für seinen kirch-
lichen Dienst, bevor er ins Kloster eintrat.129 Naẓīr wuchs zu einer füh-
renden Gestalt des Sonntagsschulzentrums heran.130 Zusätzlich half er 
spätestens ab 1949 noch im Sonntagsschulhaus der Erzengel-Michael-
Kirche mit.131  

2.2 Studienzeit 
Nach der Schule begann Naẓīr Ğayyid 1943132, Geschichte und Englisch 
an der Philosophischen Fakultät der Universität Kairo133 zu studieren 
und schloss dort 1947 mit 24 Jahren mit einem Bachelor of Arts in Ge-
schichte ab.134 Seine Semesterferien im Sommer verbrachte er gerne im 
St. Maria-Kloster, bekannt unter dem Namen دير السريان (Dayr As-Suryān), 
d.h. dem syrischen Kloster in Wādī An-Naṭrūn.135 Nach dem Bachelor-
studium begann er am archäologischen Institut einen Aufbaustudien-
gang.136 Während des Bachelorstudiums wurde er gleichzeitig von der 

                                                 
128  St. Takla 2013 schildert die Reihenfolge genau umgekehrt (erst St. Antonius 

und dann Mahmaša) Vgl. St. Takla 2013. Bāḫūmiyūs/Irmiyā (2012) ist aber die 
bessere Quelle, da sie Schenuda III. definitiv sehr gut kannten.   

129  Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 16. 
130  Vgl. Reiss 1998, 94.  
131  „Obwohl er in St. Antonius sein eigentliches geistliches Zuhause sah, arbeitete 

er auch in der Erzengel-Michael-Kirche mit und intensivierte vor allem sein 
Engagement in dem von dem Zentrum begründeten ‚Sonntagsschulhaus‘, 
nachdem dessen Direktor, Edward Benyamin, 1949 nach Äthiopien ging.“ 
Reiss 1998, 132.   

132  Reiss schreibt hier von der Immatrikulation im Jahr 1948, meint damit aber 
eventuell den Aufbaustudiengang. Vgl. Reiss 1998, 94.  

133  Die Universität hieß damals noch (bis 1953) Universität König Fuad I. Vgl. 
Reiss 1998, 98. Für den arabischen Begriff „Kulliyyat Al-Ādāb“ bevorzugt 
Reiss die Übertragung „Fakultät für Arabische Geschichte und Literatur“. Vgl. 
Reiss 1998, 94.  

134  Vgl. St. Takla 2013. U.a. Meinardus (vgl. ders. 2002, 80) spricht von Geschichte 
und Englisch. Bāḫūmiyūs/Irmiyā (vgl. dies. 2012, 16) schreibt nur Geschichte. 
Wahrscheinlich besuchte Schenuda III. neben oder als Teil des Geschichts-
studienganges Englischkurse. Papst Schenuda III. spricht jedenfalls fließend 
Englisch. O’Mahony spricht sogar (fälschlicherweise?) von einem Abschluss in 
Englisch, erwähnt dafür Geschichte gar nicht. Vgl. O’Mahony 2006, 507. 

135  Vgl. St. Takla 2013. 
136  Vgl. O’Mahony 2006, 507.   

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

42 
 

Armee zum Reserveoffizier ausgebildet.137 Diese Ausbildung schloss er 
1947 als Klassenbester ab.138 Ein Jahr später kämpfte er im ersten       
arabisch-israelischen Krieg von 1948 als Infanterieoffizier.139 Laut      
Langener erkämpfte sich Naẓīr sogar eine Tapferkeitsmedaille, was auch 
zu Ḥağğīs Aussagen passt, der von einem Foto Schenudas III. mit zwei 
Sternen spricht.140 
Nach dem Bachelorstudium verdiente Naẓīr Ğayyid sein Geld zunächst 
als Schullehrer in Kairo für Englisch, Geschichte und Sozialwissen-
schaften, z.T. arbeitete er aber auch als Journalist.141  

2.3 Theologisches Seminar 
Seit 1946 besuchte er die kurz zuvor eröffneten Abendveranstaltungen 
des koptisch-orthodoxen Seminars, d.h. noch während seines letzten 
Jahres im Bachelorstudium an der Universität Kairo. Der Dekan des 
theologischen Seminars Ḥabīb Ğirğis machte für ihn eine Ausnahme.142 
Ab 1947 unterrichte Naẓīr morgens an einer Kairoer Schule, besuchte 
nachmittags Vorlesungen am archäologischen Institut und abends Theo-

                                                 
137  Vgl. St. Antonius-Kloster 2016b sowie St. Takla 2013.   
138  Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 16. und CYC 2013.  
139  Vgl. Meinardus 1998, 60; O’Mahony 2006, 507; Van Doorn-Harder 2011, 157 

sowie Fastenrath 2007.  
140  Vgl. ebd. sowie Langener 2009, 223.  
141  Meinardus schreibt, dass Schenuda zunächst als Journalist arbeitete. In dieser 

Arbeit erwähnt er die Tätigkeit als Schullehrer gar nicht (vgl. Meinardus 1998, 
60). Schenuda III. war aber zunächst hauptsächlich als Schullehrer tätig, 
schrieb jedoch gleichzeitig zwischen 1947 und 1948 schon einige Artikel (siehe 
unten Kap. 2.3), was auch Bāḫūmiyūs/Irmiyā erwähnten (vgl. dies. 2012, 17). 
Die erste Tätigkeit als Schullehrer bestätigt auch der anglikanische Bischof 
Munīr in seinem Nachruf für Papst Schenuda III.: „Several times Pope 
Shenouda mentioned to me that he appreciated the fact that he started his    
career as a teacher of English in our Anglican School in Cairo.“ Vgl. Mounir 
2012. Bzgl. der Schulfächer: Vgl. Hesemann 2012, 286. Die Homepage der kop-
tisch-orthodoxen St. Georg-Kirche in Stuttgart (vgl. St. Georg 2013) schreibt 
Englisch und Arabisch. St. Takla 2013 erwähnt nur Englisch und Geschichte. 
Spuler 1977, 278 erwähnt nur Englisch.  

142  Vgl. St. Takla 2013. Erst ab 1941 bzw. größtenteils erst ab 1945 wurde durch 
die Umbildung des theologischen Seminars mit einer Abendsektion unter der 
Leitung von Ḥabīb Ğirğis auch gebildeten Laien ermöglicht, am Priester-
seminar Theologie zu studieren. Vgl. Reiss 1998, 175f. „Papst Shenoude III. 
gehörte zu den ersten, die diese neu begründete Studienmöglichkeit am   
Priesterseminar nutzten.“ Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

43 
 

logiekurse.143 Am koptischen Seminar graduierte er 1949 mit 26 Jahren 
mit einem Bachelor of Theology,144 ebenfalls als Klassenbester.145 Nach 
seiner Graduierung wurde er am selben Seminar direkt Lehrbeauftragter 
für Exegese im AT und NT.146 Zugleich wurde er Mitarbeiter und     
Herausgeber des Sonntagsschulmagazins, das seit April 1947 erschien.147 
Zunächst hatte er in der koptischen Zeitschrift „Al-Ḥaq“ (die Wahrheit) 
1947-1948 einige Artikel geschrieben.148 Ab 1947 schrieb er auch geist-
liche Gedichte149 und Artikel im bereits erwähnten Sonntagsschulmaga-
zin („Madāris Al-Aḥad“).150 Die Redaktionsleitung des Sonntagsschul-
magazins, das hauptsächlich geistliche, aber teils auch politische Themen 
aufgriff, hatte er zunächst von Ende 1949 bis zu seinem Klostereintritt 
1954 inne.151 Seine regelmäßigen Artikel seit 1951 wurden 1957 zum 
ersten Mal in einem Buch herausgegeben mit dem Namen Befreiung der 
Seele152. Es wird noch heute von vielen153 als sein wichtigstes Buch ange-
sehen und auch Schenuda III. selbst sagt, dass es ihn am meisten       
repräsentiere.154 Er betont darin eine spirituell-asketische Lebensweise      
                                                 
143  Vgl. Hesemann 2012, 286.  
144  Vgl. St. Antonius-Kloster 2016b sowie St. Takla 2013. Meinardus nennt es   

B.D. = Bachelor of Divinity. Vgl. Meinardus 2002, 80.  
145  Vgl. Schenouda III. 2006, 17 und Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 16.  
146  Vgl. Meinardus 2002 , 80 und St. Takla 2013 sowie Reiss 1998, 176. Eine andere 

koptische Quelle spricht von Exegese und Dogmatik. Vgl. Girgis 2013.  
147  Vgl. Mikhail 2013; St. Antonius-Kloster 2016b sowie St. Takla 2013. Qumus = 

Titel höher als normaler Priester, aber niedriger als Bischof. Vgl. unten Exkurs 
Priestertum am Ende von Kap. 3.2.3.3. – Laut St. Georg 2013 widmete er seine 
Zeit auch der Sonntagsschule in Rauḍ Al-Farağ (Kairo). Vgl. St. Georg 2013. 

148  Dazu wurde er u.a. durch seinen Beichtvater Al-Qummuṣ Yūsuf Al-Qadrī aus 
Šubrā ermutigt. Er schrieb sieben Artikel von 1947-1948.  

149  In Bezug auf seine Gedichte gilt die Zeit zwischen 1946 und 1962 (1963) als 
seine produktivste Zeit. Er schrieb mindestens 25. Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 
2012, 17. Einige seiner Gedichte aus dieser Zeit sind 2006 in einem deutschen 
Buch veröffentlicht worden: Vgl. Schenouda III. 2006. Für eine arabische, teils 
englische Gedichtauswahl (o.A.) siehe Shenouda III 2014.   

150  Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 16.  
151  Bzw. ab 1950, im Oktober 1949 ging E. Benjamin nach Äthiopien. Die offizielle 

Wahl erfolgte erst 1950. Vgl. Reiss 1998, 132 sowie Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 
17.  

152  Engl. Ausgabe: Release of the Spirit, im Original إنطلاق الروح (Inṭilāq Ar-Rūḥ). 
Siehe auch Reiss 1998, 151 sowie Van Doorn-Harder 2011, 185f. 

153  Z.B. von Abūnā Ifrāyim oder Anbā Būlā. Interview mit Anbā Būlā am 
19.09.2013 in Kairo. So auch Watson 1997, 245.  

154  Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 76.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

44 
 

inklusive des kontemplativen Gebetes, durch die ein Christ gegen die 
Sünde kämpfen und so bei Gott immer wieder neu Befreiung finden 
kann.155 1949 legte Naẓīr selbst den Takrīs ab, eine Art Weihung für den 
Kirchendienst, die aber nicht zwangsläufig auf das Mönchtum oder 
Priesteramt hinauslaufen musste.156 Im Fall von Naẓīr Ğayyid bedeutete 
es aber, dass er seinen Beruf als Schullehrer niederlegte. Er widmete sich 
der Betreuung der Kinder im Sonntagsschulhaus, das von der Erzengel-
Michael-Kirche begründet wurde157, und unterrichtete hauptberuflich im 
theologischen Seminar in Kairo. 1950 wurde er zum Direktor des Sonn-
tagsschulhauses gewählt, zu dem auch das Sonntagsschulmagazin ge-
hörte.158 1952 wurde er dann zum Leiter eines Sonntagsschulkomitees 
gewählt, ein Amt von dem er aber wieder zurücktrat, um mehr Zeit für 
seine Lehrtätigkeit zu haben.159 1953 wurde er nämlich Dozent bzw. 
Lehrbeauftragter an der Theologischen Hochschule in Ḥilwān.160 Mit 
anderen Aktiven arbeitete Naẓīr zudem daran, eine starke Sonntags-
schule und Jugendgruppe an der St. Antonius-Kirche in Šubrā aufzu-
bauen. Aus diesem Dienst gingen zahlreiche, d.h. evtl. Hunderte161,  
eifrige Diener hervor, die begannen, Jugendgruppen in Nachbarkirchen 
aufzubauen.162 Damit führte er den Dienst von Ḥabīb Ğirğis163, dem 
                                                 
155  Siehe die deutsche Version des Buches unter St. Antonius-Kloster 2016a. 

Historisch ist das Buch auch als Umkehrruf an die Zustände der Kirche      
damals zu sehen. Vgl. dazu Hulsman 2002.  

156   Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 17. Siehe für die verschiedenen Bedeutungen 
des Begriffes Takrīs bei Reiss 1998, 170-202; vor allem 171-174. Vgl. unten Kap. 
2.10.2.2.  

157   Vgl. Reiss 1998, 132. 1950 nahm Naẓīr Ğayyid zudem an einem Freizeitlager 
teil, die ab 1948 erstmals stattfanden. Vgl. Reiss 1998, 121.   

158   Vgl. Reiss 1998, 132.  
159   Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 17.  
160   In Ḥilwān liegt heute die südlichste Metrostation im Kairo-Netz. Es ist eine 

eigene Stadt, gehört jedoch zum Großraum Kairo bzw. zur Metropolregion. – 
Bāḫūmiyūs/Irmiyā sprechen von einer Mādrasat Ar-Ruhbān (Mönchschule). 
Andere schreiben monastic college. Meinardus nennt es Theologische Hoch-
schule. In der Jahreszahl unterscheiden sich beide hier. Laut Meinardus lehrte 
Schenuda hier ab 1950, Bāḫūmiyūs geht von 1953 aus. Ich folge Bāḫūmiyūs, da 
er Schenuda III. näher kannte. Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 17 und         
Meinardus 1998, 60 sowie für den Begriff monastic college siehe St. Abraam 
Church 2013.  

161   St. Takla 2013 spricht von Hunderten, was nicht unwahrscheinlich ist, wenn 
man die rasante Ausbreitung der Jugendgruppen betrachtet. Vgl. dies.  

162   Vgl. St.Takla 2013.  
163   Ḥabīb Ğirğis beeindruckte ihn tief laut St. Georg 2013.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

45 
 

Gründer der koptischen Sonntagsschulbewegung164, fort und wurde 
zum Initiator der Jugendgruppen in der Koptisch-Orthodoxen Kirche.165  

2.4 Klostereintritt 
Am 18. Juli 1954, mit fast 31 Jahren, entschied Naẓīr Ğayyid sich für die 
Einsamkeit der ägyptischen Wüste. Er trat ins Kloster Dayr As-Suryān in 
Wādī An-Naṭrūn166 als Mönch ein.167 In diesem nach koptischem Ver-
ständnis engelhaften Leben168 des Mönchtums nahm er sich den großen 
Einsiedler St. Antonius zum Vorbild und lebte sogar mehrere Jahre in 
einer Höhle.169 Neben Antonius hatten sowohl der ermutigende Kloster-
vorsteher Anbā Theophilus als auch der äthiopische Asket Abūnā ʿAbd 
l-Masīḥ Al-Ḥabašī eine Vorbildfunktion.170 Anbā Theophilus öffnete die 
Türen des Klosters für Akademiker-Mönche, was damals eine völlige 
Neuheit darstellte.171 Schenuda III. sagte später sinngemäß in einem 
Interview, dass schon vor seinem Eintritt in das Mönchsleben das 
Mönchsleben in sein Herz eingedrungen sei.172 Es war also für ihn nur 
die logische Konsequenz, ins Kloster einzutreten.    
Ein weiteres Vorbild für Naẓīr Ğayyid war in dieser Zeit auch Yūsuf 
Iskandar, der nach seinem Klostereintritt 1948 als Abūnā Mattā, bzw. 
Mattā Al-Miskīn (Matthäus der Arme) bekannt wurde. Seine Spiritualität 
beeindruckte Naẓīr Ğayyid und auch sein erstes Buch (Befreiung der  
                                                 
164   Siehe dazu Kap. 2.10.  
165   Vgl. Meinardus 2002, 80.  
166   Wādī An-Naṭrūn liegt ungefähr in der Mitte zwischen Kairo und Alexandria 

in der Wüste.   
167   Zu dieser Zeit wurde das monastische Leben nicht als geeigneter Weg für 

gebildete Kopten angesehen, doch Anbā Theophilus As-Suryānī hatte andere 
Vorstellungen und zog durch seine aufgeklärte Weise viele Universitätsabsol-
venten an. Vgl. Watson 1997, 245. Da dieses Modell zum Vorbild wurde, ist es 
heute für Mönche üblich, zuerst eine Ausbildung oder einen Uniabschluss zu 
haben, bevor man ins Kloster eintritt.  

168   Vgl. Meinardus 1977, 15.  
169   Father Mīḫāʾīl spricht von 6 Jahren. Vgl. Mikhail 2013. Eine Höhle davon hat 

der Papst (zusammen mit anderen Helfern) sogar selbst für sich ausgehauen. 
Vgl. CTV 2014. 

170   Vgl. Watson 1997, 246 sowie O’Mahony 2006, 507. Der äthiopische Mönch 
lebte seit 1935 ein radikalasketisches Einsiedlerleben 3 Meilen südlich vom 
Kloster in Wādī An-Naṭrūn. Vgl. ebd.  

171   Vgl. Reiss 1998, 183f. 
172   Vgl. CTV 2014.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

46 
 

Seele) wurde von ihm beeinflusst. Die Hinweise auf dieses Lehrer-
Schüler-Verhältnis wurden später aber aufgrund ihrer langjährigen  
Differenzen nicht mehr betont oder erwähnt.173  
Als Mönch bekam Naẓīr Ğayyid nun den Namen Anṭūniyūs                 
As-Suryānī,174 den er sich mit Genehmigung des Klostervorstandes sel-
ber aussuchte.175 Auch schon vor seiner Priesterweihe 1958 wurde er in 
Ägypten nun Abūnā176 Antonius genannt. Vor seiner Einsiedlerzeit in der 
Höhle hatte er im Kloster u.a. die Funktion des Klosterbibliothekars inne. 
Die Bibliothek wurde – bzw. wird laut Anbā Bāḫūmiyūs noch heute – als 
eine der wichtigsten Klosterbibliotheken angesehen.177 Abūnā Antonius 
sortierte diese Bibliothek völlig neu und verbrachte seine Zeit außer mit 
den üblichen Stundengebeten und Fastenzeiten auch mit dem Lesen der 
Kirchenväter und der Kirchengeschichte.178 Die erste Zeit im Kloster 
lebte Abūnā Antonius in der Gruppe mit den anderen Mönchen zusam-
men. Danach lebte er mehr alleine in einem kleinen Raum mit spärlichen 
Möbelstücken, z.B. einem kleinen Schreibbrett am Boden. Ein Schlaf-

                                                 
173   Vgl. zu diesem Absatz Reiss 1998, 188. Siehe Exkurse in Kap. 3.2 für die Dif-

ferenzen. Eine kurze Zeit seines Klosterlebens verbrachte er auch im               
St. Samuel-Kloster mit Mattā Al-Miskīn, doch er kehrte 1957 wieder ins Syrer-
kloster zurück. Vgl. Meinardus 1977, 13. 

174   Vgl. Mikhail 2013. As-Suryāni = der Syrer; da er aus dem Syrer-Kloster 
stammte. Der Name des Mönches wird i.d.R. mit dem Namen des Klosters er-
gänzt. Vgl. Schenouda III. 2006, 18. Der Klostername kam daher, dass das im 
6. Jh. gegründete Kloster im 8. Jh. von syrischen Kaufmannsleuten für Mönche 
aus ihrer Heimat gekauft wurde. Vgl. Reiss 1998, 183.    

175   Gespräch mit dem jetzigen Vorstand des Klosters Dayr As-Suryān am 
21.09.2013. Meinardus schreibt, dass der Klostervorsteher Anbā Theophilus 
ihm den Namen gab, aber beides schließt sich nicht unbedingt aus. Vgl.  
Meinardus 2002, 80. Bischof Theophilus war Klostervorsteher von 1948-1989. 
Vgl. St. Georg 2013.  

176   Abūnā = „unser Vater“ bzw. im Deutschen würde wohl man einfach „Vater“ 
sagen. Der arabische Begriff wird aber bei einigen koptischen Priestern in 
Deutschland meist stehen gelassen. In Ägypten werden Mönche auch 
„Abūnā“ genannt, selbst wenn sie keine Priesterweihe haben.  

177   Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 17. Meinardus nennt sie eine „(…) der ältesten 
und größten Klosterbibliotheken in Ägypten (…)“. Meinardus 1998, 60. – Im 
10. Jh. wurde das Kloster mit zahlreichen Handschriften ausgestattet, die zu 
einer bedeutenden Sammlung anwuchs. Der größte Teil der ehemals bedeu-
tenden Bibliothek ist aber heute im Vatikan und im Britischen Museum zu 
finden, da im 18. und 19. Jh. zahlreiche Reisende aus Europa wertvolle Manu-
skripte aufkauften oder auch stahlen. Vgl. Reiss 1998, 183.  

178  Vgl. Meinardus 2002, 80 und Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 17.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

47 
 

raum lag in dieser Klosterzelle eine Etage höher und war nur durch eine 
sehr schmale Öffnung erreichbar, zu der man hochklettern musste. Ge-
schlafen wurde hier auf dem Fußboden ohne Bett.179 Er arbeitete zeit-
weise auch im Klostergarten und lebte dort in verschiedenen Kloster-
zellen.180 Das Mönchsleben war sehr prägend für Abūnā Antonius und 
selbst als Papst lebte er es trotz aller Verpflichtungen in einem erstaun-
lichen Umfang weiter.181 Schon 1956 wurde Abūnā Antonius nach dem 
Rücktritt von Papst Yūsāb II. als Kandidat ins Spiel gebracht. Die neue 
Wahlregel von 1957, die u.a. gegen den jungen Abūnā Antonius sowie 
Abūnā Mattā Al-Miskīn gerichtet war, schrieb dann aber ein Mindest-
alter von 40 Jahren und 15 Jahre Mönchtum vor.182 

2.5 Priesterweihe  
Bei seiner Priesterweihe am 31.08.1958 war Abūnā Antonius 35 Jahre 
alt.183 Auch wenn Papst Schenuda III. vorher am koptisch-orthodoxen 
Seminar Theologie studierte, war es damals keine Pflicht, zuerst Theo-
logie zu studieren. Es werden heute im Kloster zwar bevorzugt Leute 
mit theologischer Vorbildung genommen, aber es ist bis heute keine 
Verpflichtung.184 Dennoch gehen Mönche heute durch eine bestimmte 
Trainingszeit, die auch viele Studien enthält. Zuvor als Novize durch-
läuft man eine unterschiedlich lange Prüfungsphase, bevor man als rich-
tiger Mönch aufgenommen wird.185 In der koptischen Kirche erhalten 
                                                 
179   Gespräch/Interview mit Abūnā Būlus aus dem syrischen Kloster, der mir 

diesen Raum am 21.09.2013 zeigte. Laut seiner Aussage lebte er hier ca. drei 
Jahre. In einer CTV-Fernsehdokumentation wird aber von verschiedenen 
Zimmern gesprochen, in denen Abūnā Antonius lebte. Vgl. CTV 2014.  

180   Vgl. CTV 2014.  
181   Vgl. Watson 1997, 245.  
182   Vgl. Hulsman 2012b. Schenuda III. stimmte dieser Regel wohl nicht zu, zu-

mindest finden sich laut Hulsman im Sonntagsschulmagazin aus den Jahren 
1956-1958 Artikel dagegen. Vgl. ebd. Siehe auch Reiss 1998, 199-202 sowie 
Hulsman 2014b. Siehe auch Van Doorn-Harder 2011, 127. Laut Ṭāriq Ḥağğī 
brachte er sich sogar selbst in Spiel. Vgl. Casper 2013, 3.  

183   Gegen St. Antonius-Kloster 2016b sowie St. Takla 2013 und O’Mahony 2006, 
507 laut denen er 1955 zum Priester geweiht wurde. Laut Bāḫūmiyūs/Irmiyā 
sowie St. Georg Stuttgart war es erst 1958. Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 18 
und St. Georg 2013. 

184   Gespräch mit Abūnā Aksiyūs im Kloster Anbā Bišūy in Wādī An-Naṭrūn am 
21.09.13.  

185   Zumindest im Kloster Anbā Makarius ist die Studienzeit sehr intensiv u.a. mit 
Griechisch, Koptisch und Kirchenväterstudien. Die Trainingszeit bzw. auch 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

48 
 

zwar viele, aber nicht alle Mönche zusätzlich früher oder später die 
Priesterweihe. Es gibt auch Mönche, die dies ablehnen. Normale       
Kirchenpriester, die in der koptischen Kirche heiraten müssen, haben 
dagegen seit Papst Kyrill VI. eine verpflichtende theologische Aus-
bildung zu durchlaufen.186  
Laut eigener Aussage wollte Schenuda III. gar nicht Priester werden, 
sondern als Mönch in der Einsamkeit der Wüste leben.187 Der Grund, 
warum er das Priesteramt dennoch annahm, lag darin, dass das Kloster 
zu wenige Beichtväter188 für die Mönche hatte.189 Dadurch wurde er zum 
spirituellen Wegweiser für viele junge Mönche.190 Seine Wüstenzeit lag 
vor allem in den Jahren 1956-62, also zu Beginn zeitgleich mit der Suez-
krise (1956-57). Seine Höhle war zunächst ca. 3 km vom Kloster ent-
fernt.191 Das Höhlenleben wurde laut der Aussage eines Mönches alle 
paar Wochen durch einen kurzen Aufenthalt im Kloster unterbrochen.192 
Dass er nicht ganz ununterbrochen in der Höhle lebte, sieht man auch 
daran, dass Papst Kyrill VI. ihn im Juni 1959 zu einem seiner drei Sekre-
täre berief. Papst Kyrill VI. lernte Naẓīr Ğayyid im Jahre 1950 in Altkairo 
kennen, als dieser selbst noch kein Papst war. Schenuda III. beschrieb ihr 
Verhältnis in dieser Phase als sehr gut.193 Die Berufung zum Sekretär 
erfolgte 1959, nur einen Monat nachdem Papst Kyrill VI. selbst eingesetzt 
wurde.194 Dieser wurde erst nach einem langen Nachfolgestreit (1956-59) 
geweiht. Die Verantwortung von Abūnā Antonius lag im theologischen 
und kanonisch-juristischen Bereich.195 Im September 1959 kehrte   
                                                                                                                                                         

die Novizenphase, in der man noch nicht als Mönch richtig aufgenommen ist, 
variiert von Kloster zu Kloster und tlw. sogar von Mönch zu Mönch. Gespräch 
mit koptischem Mönch am 08.12.2013. 

186   Bzgl. der Ausbildungsverpflichtung vgl. Van Doorn-Harder 2011, 153. 
187   Vgl. CTV 2014. 
188   In der Koptisch-Orthodoxen Kirche hat jeder i.d.R. seinen bzw. ihren persönli-

chen Beichtvater.  
189   Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 18 sowie CTV 2014.  
190   Vgl. St. Georg 2013 und CTV 2014. Der Papst beschreibt dies auch als anstren-

gende Zeit, da er die ganzen schlechten Nachrichten der Leute hören musste.  
191   Vgl. Meinardus 2002, 80 und Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 18.  
192   Gespräch mit dem jetzigen Klostervorstand und einem Mönch im syrischen 

Kloster am 21.09.2013.  
193   Vgl. CYC 2014. 
194   Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 18. Papst Kyrill VI. war wohl vorher, als er noch 

Pater Mīnā Al-Barāmūsī und Einsiedler war, eine Zeit lang der spirituelle 
Wegweiser von Naẓīr Ğayyid. Vgl. St. Georg 2013. 

195   Vgl. Meinardus 1998, 60.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

49 
 

Schenuda III. wieder ins Kloster bzw. in die Wüste zurück. Er ging 
diesmal jedoch in eine Höhle, die weiter weg vom Kloster lag, ca. 7 Mei-
len bzw. ca. 11 km, um sich mehr auf das Lesen, die Meditation, das 
Gebet und die Askese zu konzentrieren.196 Der Unterschied vom Leben 
in der Höhle zu dem im Kloster lag u.a. in der Ruhe. Im Kloster war das 
Leben sehr ausgefüllt mit immer mehr Besuchern, die herumgeführt 
wurden, und anderen Dingen, die zu erledigen waren.197 Ob bzw. wie er 
das Einsiedlerleben mit der Sektretärsaufgabe verband, wird in den 
verwendeten Quellen nicht erwähnt.198   

2.6 Bischofsweihe  
Am 30. September 1962 rief Papst Kyrill VI. ihn wieder nach Kairo, um 
ihn zum Bischof zu weihen.199 Sein Zuständigkeitsbereich war die reli-
giöse Unterweisung und christliche Erziehung inkl. den Sonntagsschu-
len, dem theologischen Seminar und dem koptischen Institut.200 Er war 
der erste allgemeine Bischof bzw. Generalbischof in diesem neu eingerich-
teten Zuständigkeitsbereich.201 Vorher gab es nur Diözesanbischöfe, die 
i.d.R. auf Lebenszeit mit ihrer Diözese verheiratet waren.202 Im selben 
Jahr (1962) wurde mit Bischof Samuel, der sich um die Ökumene küm-
merte, ein weiterer Generalbischof ordiniert, dem 1967 Anbā Gregorius 

                                                 
196   Vgl. St. Takla 2013 und Meinardus 2002, 80 sowie CTV 2014. 
197   Vgl. CTV 2014. Gemäß Bāḫūmiyūs/Irmiyā ging er erst 1960 in die ca. 12 km 

weg gelegene Höhle [Vgl. dies. 2012, 18]. 
198   Das Sekretariat war in Kairo gelegen. Vgl. Meinardus 1998, 60. Die meisten 

Kurzbiografien erwähnen i.d.R. nur die Zeit in der Wüste. Wieviel Zeit er zu-
sätzlich im Sekretariat zubrachte, wird also nicht erwähnt. Hulsman geht so-
gar davon aus, dass er in die Höhle ging, um Aufmerksamkeit auf sich zu zie-
hen. Vgl. Interview mit Cornelis Hulsman in Kairo am 04.10.2013. Für die 
Transkription des Interviews siehe im Anhang 1 oder Hulsman 2014b.  

199   Ursprünglich war der Grund, ihn nach Kairo zu rufen, ein anderer. Vgl. die 
ausführlichere Darstellung dazu im Anhang 2.  

200   Vgl. Mikhail 2013 und St. Antonius-Kloster 2016b sowie Meinardus 1998, 60. 
Der arabische Begriff lautet: أسقف عام للتربية الكنسية (Allgemeiner Bischof für Kirch-
liche Erziehung) nach Reiss 1998, 224. Ein Nebeneffekt von der Bischofsweihe 
Schenudas war, dass Dr. Wahīb ʿAṭāllah (der spätere Anbā Gregorius), der bis 
dahin die Aufsicht über das theologische Seminar hatte, in das MuÎarraq-
Kloster eintrat. Vgl. Reiss 1998, 233.  

201   Vgl. St. Takla 2013 und Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 18. Es ging hier also nicht um 
eine bestimmte Diözese, sondern um ein bestimmtes Aufgabengebiet. Siehe 
unten Kap. 2.10.2.5.  

202   Vgl. Hulsman 2012b und unten Kap. 2.10.2.5. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

50 
 

für die wissenschaftliche Forschung und später andere folgten. Das Auf-
gabengebiet von Gregorius überlappte sich somit etwas mit seinem 
früheren Schüler Naẓīr Ğayyid.203 Papst Schenuda III. betonte selbst in 
einem Fernsehinterview wie auch in der Korrespondenz mit Meinardus, 
dass die Bischofsweihe gegen seinen ausdrücklichen Willen geschah.204 
Der lutherische Pfarrer und Wissenschaftler Meinardus lebte in Kairo 
und war mit Schenuda III. befreundet. Er zitiert aus einem Antwortbrief, 
der Schenudas III. Aussagen gut verdeutlicht: 

„Die Gnade und der Friede unseres Herrn Jesus Christus sei mit 
Dir. Ich danke Dir für Deine ehrlichen und aufrichtigen Glück-
wünsche. Unsere Freundschaft und unsere Liebe zueinander 
werde ich auch nie vergessen. Jedoch, ein Wort des Trostes wäre 
passender gewesen als ein Glückwunsch. Wie kann ein Mönch 
beglückwünscht werden, der die Ruhe, den Frieden, die Stille der 
Wüste verlassen muß, um in die Unruhe der Stadt und des städti-
schen Lebens zu ziehen? Wie kann ein Mensch Maria gratulieren, 
wenn sie ihren Platz zu den Füßen Jesu verläßt und Martha in die 
Küche folgt? Für mich ist die Bischofsweihe eine Schande, und 
ich erinnere mich meiner Bischofsweihe mit Tränen und Klagen, 
denn die Herrlichkeit der Einsamkeit und Beschaulichkeit ist über 
alles erhaben. Dieses Erlebnis kann weder mit der Bischofswürde 
noch mit der Würde und dem Amt des Papstes verglichen wer-
den. Denn die einzig wahre Weihe, mein lieber Freund, ist die 
Weihe des Herzens als des heiligen Tempels Gottes, der uns am 
Jüngsten Gericht nicht nach unserer kirchlichen Weihe fragt, son-
dern lediglich nach der Reinheit unseres Herzens. Diesen Brief 
schreibe ich Dir aus meiner lieb gewordenen Höhle am Bahr      
al-Fârigh im Wâdi al-Natrûn. Ich hoffe, hier bis Epiphanien zu 
bleiben und dann nach Kairo zu ziehen.   
Dein in Jesus Christus, Shenuda.“205  

                                                 
203   Bischof Schenuda III. kümmerte sich fortan mehr um das theologische Semi-

nar, während Bischof Gregorius, der zuvor ein sehr geschätzter Lehrer von 
Schenuda war, das  المعهد العالي للدراسات القبطية  (Hohes Institut für Koptische Stu-
dien), das Vertiefungsmöglichkeiten in der Koptologie bot, weiter intensiv be-
treute. Vgl. Reiss 1998, 233f.   

204   Vgl. CTV 2014 sowie Anhang 1. Dabei darf man aber nicht außer Acht lassen, 
dass es ein klassisches Motiv in der Kirchengeschichte ist, dass sich der beru-
fene Bischof eigentlich geweigert hat, um ihn von persönlicher Machtgier frei-
zusprechen. Daher ist die Verweigerung auch als theologisch begründete Aus-
sage zu verstehen, die nicht unbedingt mit den realen Motiven übereinstim-
men muss. (Hinweis von W. Reiss) 

205   Meinardus 1998, 61.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

51 
 

Den Namen Schenuda erhielt er in Anlehnung an den großen koptischen 
Kirchen- und Mönchsvater Schenuda von Atripe (4. und 5. Jh.).206 Gemäß 
Hasan wählte er diesen Namen ebenfalls selbst aus.207 Als Präsident und 
Dekan des Seminars sowie als Leiter der koptischen Institute und Sonn-
tagsschulen hatte er seinen Hauptschwerpunkt in der theologischen 
Lehre. Ab Januar 1965 kam noch die Funktion des Hauptredakteurs der 
neu gegründeten koptischen Zeitschrift Al-Kirāza (dt. die Verkündi-
gung/Predigt) hinzu, dessen Leiter er auch bis zu seinem Tod blieb.208 
Sein Leitspruch dafür war Mk 16,15: „Geht hinaus in die ganze Welt, und 
verkündet das Evangelium allen Geschöpfen!“209  
Bis 1969 hatte sich die Zahl der Vollzeitstudierenden am theologischen 
Seminar verdoppelt (von 100 auf 207)210 und die der Teilzeitstudierenden 
verzehnfacht im Vergleich zu 1962. Unter seiner Führung wurden Frau-
en zum theologischen Seminar zugelassen, um für die Sonntagsschule 
oder den Familiendienst ausgebildet zu werden.211 Als Bischof begann er 
auch seine später berühmt gewordenen wöchentlichen geistlichen Tref-
fen, in denen er vor einer Predigt Fragen zur Theologie und sozialen 
Themen beantwortete.212 Diese Treffen fanden in Kairo statt und wuch-
sen Stück für Stück an, so dass bald Tausende (ca. 7000213) Woche für 

                                                 
206   Vgl. Meinardus 1998, 60 und CV-Kröffelbach sowie oben Kap. 2.1. Er hieß 

fortan Anbā Schenuda oder Bischof Schenuda (bzw. Arabisch شنودة Šinūda). 
207   Vgl. Hasan 2003, 87f.  
208   Vgl. St. Antonius-Kloster 2016b sowie St. Takla 2013 und Mikhail 2013.   
209   Vgl. St. Georg 2013. 
210   Vgl. Meinardus 2002, 80.  
211   Vgl. St. Takla 2013 sowie unten Kap. 2.10.2.4 Auch wenn es gemäß der Home-

page auch Frauen als Dozentinnen gab, unterrichteten Frauen hauptsächlich 
nur Kinder (und ggf. junge Frauen). Gemäß Reiss stieg von 1962 bis 1971 die 
Studentenzahl in der Tagesabteilung von 100 auf 270, in der Abendabteilung 
von 30 auf 300 und Frauen wurden zur Abendabteilung zugelassen, um als 
Mütter und geistliche Leiterinnen in den Familien geschult zu werden. Vgl. 
Reiss 1998, 224.  

212   Laut Bāḫūmiyūs/Irmiyā fanden sie zuerst zweimal wöchentlich statt und 
wurden dann auf ein Treffen (mittwochs) reduziert. Anbā Būlā sprach dage-
gen im Interview davon, dass sie zuerst freitags stattfanden und später (d.h. 
wahrscheinlich in den 1980er Jahren) aufgrund der Vermeidung von Konflik-
ten mit einer nahestehenden Moschee von Freitag auf Mittwoch verlegt wur-
den. Vgl. Interview mit Anbā Būlā in Kairo am 19.09.2013 sowie Bāḫūmiyūs/ 
Irmiyā 2012, 18.  

213   Zahl laut Bischof Gabriel, in: Schenouda III. 2006, 19 sowie St. Georg 2013. 
Auch Meinardus schreibt von allwöchentlich 7000-10 000. Vgl. Meinardus 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

52 
 

Woche kamen. Sie wurden – trotz kritischer Stimmen214 – zu den be-
rühmtesten christlichen Versammlungen im Nahen Osten.215 Die Treffen 
wuchsen aus Vorlesungen im theologischen Seminar heraus, in dem er 
als Novum auch interessierte Besucher zuließ. Da die Klasse so überfüllt 
war, dass die Studierenden nicht mehr richtig studieren konnten, wech-
selten sie erst in die Halle im Anbā-Rūwīs-Gebäude,216 wo sie erst eine 
kleine Ecke und nach und nach die ganze Halle füllten, sodass es keinen 
Platz mehr gab. Schließlich zogen sie auf demselben Gelände in die  
Markus-Kathedrale um. Zunächst nahmen sie dort wieder nur eine klei-
ne Ecke ein, da die Kathedrale ca. 7000 Leute fasste, aber Schritt für 
Schritt wuchs die Zahl der Teilnehmer der Freitagslektion, sodass sie 
auch die ganze Kathedrale füllten.217 Es war das erste Mal, dass ein  
Bischof sich Woche für Woche öffentlich den Fragen der Leute stellte 
und den christlichen Glauben lehrte.218 Die Fragen wurden anonym auf 
Zettel geschrieben und öffentlich zu Beginn seiner Vorträge beantwor-
tet.219 Nach dem Frageteil dauerte die Predigt i.d.R. ca. 45 Minuten.220 
Dazu wurde das Treffen von koptischen Hymnen umrahmt. Es ging 
Schenuda darum, Hilfestellung im persönlichen Glaubensleben zu ge-
ben. So standen in den Vorträgen nicht theologische Sachverhalte, son-
dern das geistliche Leben im Vordergrund.221 Trotz seiner Lehrtätigkeit 
                                                                                                                                                         

1998, 62. Als ich 2010 selbst bei einem normalen Mittwochstreffen dabei war, 
war die Kirche ebenfalls ganz voll, d.h. mindestens 7000.   

214   Vgl. Watson 2012, 122: „Shenouda was sensitive to the criticism often made 
against him that he was a demagogue, who loved nothing so much as the 
sound of his own voice. Many Copts disliked the way in which he pandered to 
crowds. His public Bible studies often seemed little more than political         
rallies.” Ebd.  

215   Vgl. St. Georg 2013. 
216   Auf dem Gelände, wo heute die große St. Markuskathedrale steht. Vgl. Reiss 

2003, 157.   
217   Vgl. zum Abschnitt CYC 2014. Der neue Papst Tawāḍurūs II. übernahm diese 

Tradition von Papst Schenuda III. und gibt heute Woche für Woche eine    
Predigt mittwochabends.  

218   Vgl. Reiss 1998, 225.  
219   Vgl. Langener 2009, 225.  
220   Assad spricht von jeweils 45 min. für Frage und Vortragsteil. Meine Frau 

meinte aber, dass der Frageteil i.d.R. etwas kürzer war als die Predigt. Vgl. 
Assad 1994b, 36. 

221   Vgl. Reiss 1998, 225. „Im Zentrum seiner Vorträge stand die اللاهوت  الروحي 
(‚spirituelle/geistliche Theologie‘), d.h. es ging nicht um die Vermittlung von 
allgemeinen theologischen Sachverhalten oder theologischem Wissen, sondern 
wie in der Sonntagsschule von St. Antonius vornehmlich darum, dem Indivi-

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

53 
 

hing Bischof Schenuda gleichzeitig noch dem monastischen Leben an, 
sodass er die Hälfte der Woche in Kairo mit Predigten und Vorträgen 
verbrachte und die andere Hälfte in der Wüste im Gebet.222  
Auch im Ausland war Bischof Schenuda aktiv, indem er neben bzw. 
anstelle von Bischof Samuel bei einigen Anlässen (internationalen Konfe-
renzen und Kongressen) die koptische Kirche vertrat.223 1963 leitete er 
eine koptische Delegation nach Griechenland und nahm an der 1000-Jahr 
Feier der Athos-Klöster der griechisch-orthodoxen Kirche teil.224 Er galt 
damals schon als einer der bedeutendsten Theologen der koptischen 
Kirche und wurde 1966 mit 43 Jahren zum Präsidenten der ATENE 
(Association of Theological Education in Near East) gewählt.225 Auch 
nach Deutschland kam er 1969 schon als Bischof.226 Auf das christologi-
sche Gespräch in Wien 1971 wird unten eingegangen.227  
Mit Papst Kyrill VI. hatte Bischof Schenuda teils auch Meinungsver-
schiedenheiten, besonders in Bezug auf das Recht der Kirchengemeinde 
ihre Hirten auszuwählen sowie im Umgang mit dem Erbe von Diöze-
sen.228 Schenuda III. meinte selbst dazu, dass es eine Zeit lang einen 
                                                                                                                                                         

duum im persönlichen Glaubensleben Hilfestellung zu leisten, ihm konkrete 
Anleitung zum Wachstum im Glauben zu geben. Aufgrund dieser Charakte-
ristik seiner Vorträge wurden aus den Hunderten von Zuhörern bald mehrere 
Tausend.“ Reiss 1998, 225.  

222   Vgl. Meinardus 2002, 80.  
223   Vgl. Reiss 1998, 225.  
224   Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 18 und Reiss 1998, 225.  
225   St. Antonius-Kloster 2016b spricht von 1965. 1966 ist aber besser belegt. Vgl. 

Reiss 1998, 225 und Meinardus 1977, 13. Bāḫūmiyūs/Irmiyā schreibt hier 1969 
(vgl. dies. 2012, 18) wie auch St. Georg 2013. Evtl. ist dies aber noch eine ande-
re Funktion. Laut der Homepage geht es um den Vorsteher der spirituellen  
Institute im Nahen Osten, der alle christlichen Konfessionen umfasste und 
seinen Sitz in Beirut hatte. Bāḫūmiyūs/Irmiyā (vgl. dies. 2012, 18) schreiben, 
dass er 1969 zum Präsident aller theologischen Institute im Nahen Osten ge-
wählt wurde. 1966 wurde Schenuda außerdem Mitglied in einem Journalisten-
bund und blieb dies auch lebenslang.  

226   Vgl. Schenuti 1994, 11f.  
227   Siehe Kap. 2.10.2.8 und 3.1.  
228   Die zwei Hauptdifferenzen erklärt Schenuda III. folgendermaßen: Damals 

dachte man, dass der Patriarch ordinieren konnte, wen er wollte. Schenuda III. 
dagegen meinte, dass dies vom Volk entschieden werden müsste, und so setz-
te er es später auch als Patriarch um. Im zweiten Fall ging man damals davon 
aus, dass die Bischöfe bzw. Metropoliten die Diözesen erben würden.    
Schenuda III. dagegen meinte, dass ein Bischof gar nichts besitze, da er als 
Mönch auf ein Leben in Armut geschworen habe. Vgl. CYC 2014.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

54 
 

Dissens gab, der aber aufgrund der vorherigen Verbundenheit wieder 
vorüberging.229 Der Konflikt wurde später tatsächlich gelöst, aber gemäß 
Hulsman wurde Schenuda zwischenzeitlich 1966 sogar suspendiert. Sein 
Ruf nach Wahlen für Bischöfe und Priester stieß zunächst nicht auf Ge-
genliebe, wurde von Schenuda III. aber später als Papst umgesetzt.230 
Dass Schenuda III. Woche für Woche vor einer riesigen Kulisse auf alle 
möglichen Fragen einging, empfanden einige (auch koptische Geistliche) 
als negativ und zu politisch.  

2.7 Wahl zum Papst und Patriarchen 
Am 9. März 1971 verstarb der 69-jährige Papst Kyrill VI. an einem Herz-
infarkt.231 Im selben Jahr wurde die Nominierung und Wahl des Nach-
folgers begonnen.232 Die Heilige Synode233 tagte nach dem Tod zum 
ersten Mal am 22. März 1971.234 Laut O’Mahony war es der erste Schritt, 
durch eine Wahlkommission, bestehend aus 9 Bischöfen, 9 Laien und 
dem Interimspatriarchen (locum tenens), eine Liste mit 9 Kandidaten zu 
bestimmen. Diese Liste der 9 Kandidaten235 (6 Bischöfe und 3 Mönchs- 
                                                 
229   Vgl. CYC 2014. Schenuda III. beschreibt, sie saßen zusammen, sprachen und 

lachten, doch hatten eben Meinungsverschiedenheiten, wenn sie zum Thema 
Kirchengesetze kam. Es gab aber auch heftige Auswirkungen, auf die er z.T. 
auch eingeht, da ihm dieser Dissens manche Blockaden (u.a. verschlossene 
Kirchentüren) im Dienst bescherte.   

230   Vgl. Hulsman 2012b. 
231   Vgl. O’Mahony 2007, 172.  
232   Vgl. Meinardus 1998, 61.  
233   Der Papst hat den Vorsitz über die Heilige Synode, die höchste Autorität in 

der koptischen Kirche. Darin sind alle Bischöfe, die Klösteräbte und ein paar 
ausgewählte Hegemons (erste Priester) vertreten. Sie treffen sich mehrmals im 
Jahr, beraten und entscheiden über die anstehenden Themen. Es gibt darin 
außerdem verschiedene Arbeitsgruppen/Kommissionen, die sich mit be-
stimmten Themen wie der Ökumene oder anderen Fragen beschäftigen.       
Telefongespräch mit Bischof Damyān am 09.01.2014. Siehe auch Exkurs Pries-
tertum nach Kap. 3.2.2.3. Nach dem Tod des Papstes wird zusammen mit dem 
Al-Mağlis Al-Millī (Laienrat) bis zur Papstwahl ein Stellvertreter ausgesucht. 
Vgl. Watson 2012, 47. Nach dem Tod von Papst Schenuda III. 2012 war dies 
z.B. Anbā Bāḫūmiyūs, der zwar nicht wie üblich der älteste Bischof war, aber 
da dieser aus Gesundheitsgründen absagte, übernahm Bāḫūmiyūs. Gespräch 
mit einem koptischen Mönch am 05.02.2014.   

234   Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 155. 
235   Bei der Wahl von Papst Kyrill VI. durften (in der Endauswahl) nur fünf   

Kandidaten aufgestellt werden, von denen drei gewählt wurden (vgl. Reiss 
1998, 167), obwohl die Liste wahrscheinlich wie bei der letzten Wahl von Papst 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

55 
 

priester) wurde in der Zeitung sowie in allen Kathedralen veröffentlicht. 
Nun konnten Einwände gegen die Kandidaten vorgebracht werden.236 
Die Auswahl bezog also indirekt die ganze Kirche ein, was man auch am 
Wahlkollegium sieht.  

 „Das Wahlkollegium, bestehend aus 622 Delegierten, setzte sich 
aus 28 Bischöfen, 19 Äbten, 5 Vertretern des Priesterrates, 11 Ver-
tretern des Laienrates, 31 Priestern, 11 Notabeln, 47 Mitglieder 
des Majlis al-Millî, 72 Kairoer Kopten, 12 Alexandriner Kopten,  
12 Kopten aus jedem Verwaltungsbezirk, 140 bischöflichen Ver-
waltern und 22 Journalisten zusammen. Zum ersten Mal wurden 
der äthiopischen Kirche 40 Stimmen zugestanden.“237  

Dieses Wahlkollegium wurde von einer anderen Kommission bestimmt 
und hatte die Aufgabe, aus den letzten fünf Kandidaten drei auszuwäh-
len.238 Danach entschied das Los eines Kindes. Die Koptisch-Orthodoxe 
Kirche ist wahrscheinlich die einzige Kirche im 21. Jahrhundert, die diese 
Tradition des Loses (vgl. Apg 1,21-26) fortgeführt hat.239 Dieses Verfah-
ren wurde 1957 zwei Jahre vor der Wahl von Papst Kyrill VI. (1959-1971) 
wieder eingeführt.240 Zwischen 1956 und 1959 blieb der Papststuhl unbe-
setzt.241 Nachdem Papst Yūsāb II. (1946-56) als schwacher und korrupter 
Papst in die Geschichte einging, wollte man sich bei seinen Nachfolgern 
stärker auf die traditionellen Voraussetzungen für das Papstamt besin-
nen: Ein Mönch mit außergewöhnlicher Spiritualität und Weisheit.242 
Eigentlich durfte der Kandidat auch kein Bischof sein. Dieses Kriterium 
wurde von Papst Kyrill VI. noch erfüllt, bei Yūsāb II. und seinen zwei 
                                                                                                                                                         

Tawāḍurūs 2012 zu Beginn um ein Vielfaches länger war, standen gemäß dem 
Beschluss von 1957 bei der Endauswahl 1971 auch fünf Kandidaten zur Wahl. 
Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 155 und Meinardus 1998, 61. Info bzgl. der Liste 
2012 von einem koptischen Geistlichen, der zu Beginn gebeten wurde, sich 
2012 auch zur Wahl zu stellen.  

236  Vgl. O’Mahony 2006, 506f.  
237   Meinardus 1998, 61.  
238   Vgl. Watson 1997, 247 und O’Mahony 2006, 507. 
239  Vgl. Watson 1997, 247. Das Los war wohl insgesamt in der koptischen Ge-

schichte eher selten in Gebrauch. Man liest davon im 8. Jh. und danach erst 
wieder 1959 bei der Wahl von Kyrill VI. Bei der Mehrheit der Wahlen wurde 
der Patriarch durch das Kirchenvolk bestimmt, manchmal bestimmten        
Patriarchen ihren Nachfolger auch selbst, was heute aber undenkbar wäre. 
Vgl. Watson 2012, 45. Siehe auch Spuler 1977, 278.  

240  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 127.155.  
241  Vgl. Hulsman 2012b. 
242  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 123.126f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

56 
 

Vorgängern wurde es übergangen.243 Zu den neuen Generalbischöfen gab 
es unterschiedliche Meinungen.  
Am 29. Oktober 1971 wurden die Namen von drei Kandidaten für den 
Nachfolger von Papst Kyrill VI. präsentiert. Neben Anbā Schenuda ge-
hörten zu den drei letzten Kandidaten Abūnā Timūṯāwus Al-Maqārī und 
Bischof Samuel.244 Der Kandidat mit den meisten Stimmen war Bischof 
Samuel (440), auch ein Mönch aus dem syrischen Kloster und durch 
Papst Kyrill VI. ernannter Generalbischof. Verantwortlich für die sozia-
len und ökumenischen Belange, fungierte er sozusagen als Außen-
minister der Kopten. Beim Weltkirchenrat wurde Bischof Samuel gemäß 
Watson bereits als koptischer Papst betrachtet.245 In den Vorwahlen lag 
Bischof Schenuda mit 433 Stimmen auf Platz 2 hinter Bischof Samuel.246 
Nach der heiligen Liturgie nahm am 31. Oktober 1971 ein fünfjähriger 
Junge (Ayman Munīr Kāmil), dessen Augen verbunden wurden, einen 
dieser drei Namen aus einem silbernen Kästchen,247 das vom Altar auf 
einen erhöhten Tisch platziert wurde, und übergab den Umschlag mit 
dem Namen des Gewählten dem Metropoliten Antonius,248 während die 
Versammlung das Vaterunser sowie das Kyrie eleison249 betete.250 Dieser 
nahm das Papier, faltete es auf und verkündete: „Shenuda, der 117. Pat-
riarch von Alexandrien, ganz Ägypten, Jerusalem, Nubien251, Äthiopien, 
der Pentapolis und dem Bereich der Predigt des heiligen Markus, der 
allerheiligste Papst Shenuda III., war durch Gottes Führung erwählt.“252 
Seine Inthronisation fand am 14. November 1971 in der St. Markus-
Kathedrale in Kairo statt.253   

                                                 
243  Vgl. Reiss 1998, 201.  
244  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 155 sowie Meinardus 1998, 61. 
245   Vgl. Watson 1997, 247. 
246   Vgl. McCallum 2010, 124. Der Qummuṣ Timūṯāwus Al-Maqārī bekam 306 

Stimmen. Vgl. Meinardus 1977, 12.   
247   Laut Watson müssten sogar vier Namenszettel darin liegen, der Vierte mit der 

Aufschrift: „Jesus Christus, der gute Hirte“. Wenn dieser Zettel gezogen wür-
de, wären die anderen drei Namen laut Watson ungültig und die Beratungen 
müssten von vorne losgehen. Vgl. Watson 2012, 45. In den anderen erwähnten 
Quellen heißt es dagegen, jeweils drei Zettel.   

248   Vgl. Meinardus 1998, 61 und St. Takla 2013. 
249  Κύριε ἐλέησον = Herr erbarme Dich. 
250   Vgl. St. Takla 2013.  
251   Siehe dazu Werner 2013.  
252   Meinardus 1998, 61. Vgl. auch Meinardus 2002, 80 sowie oben Kap. 1.7.  
253   Vgl. St. Antonius-Kloster 2016b und St. Takla 2013. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

57 
 

Exkurs A: Kritik an der Wahl 

In der Literatur findet man auch Kritik an der Wahl. Neben der Anzwei-
felung der Rechtmäßigkeit seiner Wahlzulassung,254 da man nach der 
Meinung vieler als Bischof kein Anrecht mehr auf das Papstamt hatte,255 
sowie der Angst vor größeren Spannungen durch einen eigenwilligen 
Papst256 gab es noch einen anderen Vorwurf. Ein einflussreicher Bericht-
erstatter in der arabischen Welt namens Muḥammad Haykal behauptete, 
dass Bischof Schenuda der Kandidat von Präsident Sadat gewesen sei. Er 
implizierte damit, dass die Wahl manipuliert wurde. Die Wahl sollte das 
präsidiale Einverständnis erhalten, obwohl Sadat Bischof Schenuda noch 
gar nicht kannte. Laut Haykal sagte der Innenminister Mamdūḥ Sālim zu 
Präsident Sadat, dass er Schenuda garantieren könne.257 Wenn man dem 
amerikanischen Experten Betts glaubt, war Schenuda nicht die populärs-
te Entscheidung, da der Mönch Mattā Al-Miskīn (1919-2006) noch viel 
beliebter beim Volk war. Dieser wurde jedoch mit Argwohn von der 
Kirchenautorität und dem Staat betrachtet, da seine politische Philoso-
phie als marxistisch und er selbst (m.E. sehr unfair) als egoistischer  
Demagoge kritisiert wurde.258   
Dass Mattā Al-Miskīn als Kandidat wegen zu wenig Unterstützung der 
Kirchenhierarchie vorher aus dem Rennen genommen wurde, entspricht 
sogar der Quellenauswertung anderer Historiker,259 aber um sich      
                                                 
254   Vater Bišūy Kāmil z.B. schrieb ein Pamphlet gegen die Zulassung von Bischö-

fen zur Papstwahl. Vgl. Hulsman 2012b. 
255   Bis 1928 waren nur Mönche als Papst zugelassen worden, in Ausnahmen auch 

Laien oder Priester, aber keine Bischöfe. Im 20. Jh. gab es dann vor           
Schenuda III. drei Diözesanbischöfe, die Päpste wurden. Der Disput darüber, 
ob ein Bischof Papst werden durfte, führte die langjährige Diskussion aus den 
50er Jahren über die rechtmäßigen Kandidaten fort. Vgl. zur alten Diskussion: 
Reiss 1998, 167.200f.  

256   Vgl. unten Kap. 2.9.1.1. Die Diskussion um Bischofskandidaten wurde in den 
letzten Jahren in Bezug auf Papst Schenudas III. Nachfolger neu angestoßen. 
Schenuda III. sah kein Problem für Generalbischöfe im Gegensatz zu Diöze-
sanbischöfen als Papstkandidaten. Vgl. Hulsman 2012b. 

257   Vgl. Heikal 1983, 171 und Watson 1997, 247 sowie ders. 2012, 46.   
258   Vgl. Watson 1997, 247. Haykal ging wohl auch davon aus, dass Al-Miskīn von 

der Kandidatenliste gestrichen wurde, weil Sadat in ihm einen Kommunisten 
sah. Vgl. Köhler 2008, 68.  

259   Vgl. O’Mahony 2007, 172. Mattā Al-Miskīn wurde ja schon bei der vorherigen 
Papstwahl (1959) noch vor Abūnā Antonius als Kandidat gehandelt [vgl. dazu 
Reiss 1998, 191.199]. Später wurde er aber auch wegen Ungehorsams eine Zeit 
lang verbannt und war nicht überall beliebt.   

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

58 
 

vorzustellen, dass die komplette Wahl manipuliert wurde, reicht der 
Hinweis auf Haykal bei Weitem nicht aus. Selbst wenn man dazu auf 
andere historische Fälle von Korruption hinweisen könnte (z.B. den 
Berater von Papst Yūsāb II.), hat dies mit der Wahl von Papst Schenuda 
III. erst einmal wenig zu tun. Zudem geht Meinardus im Gegensatz zu 
Haykal vorsichtig davon aus, dass Sadat von Anfang an Bischof Samuel 
und nicht Schenuda III. bevorzugte.260 Nicht zuletzt ist ein öffentlicher 
Losentscheid durch Dritte schwer zu manipulieren, wenn dazu noch      
Tausende den Prozess mitverfolgen können und, wie bei der letzten 
Wahl, auch die anderen Loszettel öffentlich gezeigt werden.  

Exkurs B: Wollte Schenuda III. Papst werden? 

Der Autor und Kenner der koptischen Kirche Cornelis Hulsman geht 
davon aus, dass es der Plan von Naẓīr Ğayyid war, in das Papstamt zu 
kommen. Er sei von Anfang an ein Aktivist gewesen, der größt-
möglichen Einfluss in der Kirche gewinnen wollte, um seine Reform-
vorstellungen durchzusetzen. Diese Ansicht kann ich zumindest deshalb 
nicht uneingeschränkt teilen, weil Papst Schenuda III. selbst m.W. immer 
das Gegenteil behauptet hat. Hulsman kennt solche Aussagen Schenudas 
III., wertet sie aber eher als geistliche Redeweisen, die dazu dienen   
sollen, den Papst nicht in ein falsches Licht zu rücken.261 Ungeachtet 
seiner Motive ist es sehr wahrscheinlich, dass Schenuda III. Zustimmung 
zu seiner Nominierung als Papstkandidat ausdrücken musste, bevor er 
aufgestellt wurde.262 Der Sichtweise eines geplanten Aufstieges steht 
aber z.B. ein Gedicht von Papst Schenuda III. gegenüber, das genau das 
Gegenteil behauptet.263 Zudem schreibt Watson, dass es zunächst ein 

                                                 
260   Vgl. Meinardus 1998, 75. Schenuda III. soll Sadat sogar als autoritär, gebie-

terisch und kompromisslos erschienen sein, wobei sich das nicht mit Van 
Doorn-Harder deckt. Vgl. Van Doorn-Haader 2011, 158f. sowie unten Kap. 
2.9.1. Reiss geht davon aus, dass Sadat schließlich Bischof Schenuda als Kan-
didaten zugeneigt war. Vgl. Reiss 1998, 284.  

261  Interview mit Cornelis Hulsman in Kairo am 04.10.2013.  
262  Zumindest weiß ich von einem koptischen Geistlichen, der sich in der Papst-

wahl 2012 bewusst nicht als Papstkandidat hat aufstellen lassen, indem er  
seine Unterlagen nicht einreichte.  

263  Die englische Übersetzung des Gedichtes findet sich im Anhang 3 (übers. v. 
Marianne Fawzy im Oktober 2013 für diese Arbeit). Das Gedicht wurde 2008 
veröffentlicht, aber gemäß Hulsman schon früher verfasst. Siehe dazu die eng-
lische Zusammenfassung dieser Staatsarbeit von Weinert 2014. Für Hulsmans 
Position spricht zudem eine theologische Motivation hinter Schenudas III. 
Aussagen.    

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

59 
 

Desaster für Schenuda III. war, gewählt zu werden.264 Hulsman kann für 
seine These aber u.a. auf ein Interview mit Ṭāriq Ḥağğī verweisen. Dieser 
politische Autor geht ebenfalls aufgrund von Aussagen von Priester 
Ruwfāʾīl, dem Sekretär von Papst Kyrill VI., davon aus, dass der Gedan-
ke, Papst zu werden, schon immer in Schenudas III. Sinn war. Vater 
Ruwfāʾīl erfuhr dies laut Ḥağğī direkt von Papst Kyrill VI.265 Auch  
Meinardus, Watson und selbst ein koptischer Geistlicher gehen gemäß 
Hulsman davon aus, dass der ambitionierte Schenuda III. schon von 
1954 an Papst werden wollte.266 Als nämlich 1954 der koptische Papst 
Yūsāb II. entführt wurde, begann sofort eine Debatte über dessen Nach-
folge, die laut Hulsman von Schenuda III. über das Sonntagsschul-
magazin initiiert wurde. Daraus lässt sich indirekt eine Befürwortung 
durch Naẓīr Ğayyid, dem damaligen Direktor des Sonntagsschul-
magazins, der gewaltsamen Entführung ableiten.267 Bei Urteilen durch 
Rückschlüsse ist aber immer Vorsicht geboten. Unabhängig von seiner 
genauen Motivation ist es offensichtlich, dass Naẓīr Ğayyid bzw. Bischof 
Schenuda schon vor seiner Papstwahl viel an der geistlichen Ausrich-
tung der Kirche lag und er dies auch deutlich kundtat. 

2.8 Der Kirchenlehrer 
Als Nachfolger des in Ägypten viel gelobten Papst Kyrill VI.,268 der eine 
geistliche Erneuerung der Koptisch-Orthodoxen Kirche im                     
20. Jahrhundert vor allem durch Rückbesinnung auf die monastischen 

                                                 
264  Vgl. Watson 2012, 71. 
265   Vgl. Casper 2013, 3. Wenn man Ṭāriq Ḥağğī glaubt, war Schenuda III. vor 

seinem Mönchsleben nicht nur aktives Mitglied der politischen Partei Al-Kutla 
Al-Wafdiyya. Vgl. Fastenrath 2007.  

266  Vgl. Hulsman 2013a, 17 und ders. 2014b, der Papst Schenuda III. als einen 
(politischen) Aktivisten beschreibt.  

267  Vgl. Reiss 1998, 167f. In Folge dessen wurde auch das Sonntagsschulmagazin 
stärker vom Staat überwacht, da man es eben als politisches Magazin betrach-
tete.  

268  Über Papst Kyrill VI. wurden zahlreiche (Heilungs-)Wunder überliefert, die in 
verschiedenen Büchern vor allem zeugnishaft aufgezeichnet sind. Diese sind 
zwar zumindest teils in Verbindung mit einer ausgeprägten Volksfrömmigkeit 
zu sehen, zeigen aber ohne Frage die hohe Bedeutung Kyrills VI. bei den Kop-
ten. Watson weist zudem darauf hin, dass die Heilungswunder teils medizi-
nisch bestätigt wurden. Vgl. Watson 2012, 55. Siehe zu Kyrill VI.: Watson 2012, 
49-64; Ibrahim 1990; Ibrahim/Ibrahim 2011, 51-58; Awa Mina 2010; Kyrollos 
2011. – Zur koptischen Volksfrömmigkeit siehe Meinardus 2009, 9-27. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

60 
 

Stärken269 bewirkte, trat Papst Schenuda III. in große Fußstapfen.270 
Nachdem Schenuda III. schon als Bischof für die christliche Erziehung 
zuständig war, verstand er sich selbst vor allem als Kirchenlehrer.271 Dies 
war ihm definitiv wichtiger als jede politische Rolle, die der Papst ohne 
Zweifel auch gespielt hat. Meinardus schreibt:   

„Unmittelbar nach seiner Inthronisierung im November 1971  be-
gann Shenuda, von evangelischem Eifer beseelt, mit seinen       
bekannten Freitagspredigten in der stets überfüllten großen            
St. Markus-Kathedrale in ʾAbbâsîya, wo ihm allwöchentlich 7000 
bis 10 000 Kopten zuhörten. Mit kaum geringerem Erfolg hielt er 
auch zweimal monatlich seine Katechesen in Alexandrien. Reli-
giös unkritisch, biblisch und koptisch-kanonisch geprägt, gaben 
seine Predigten Antworten auf Fragen seiner Hörerschaft.“272 

Papst Schenuda III. war zudem der erste Patriarch seit dem 5. Jahr-
hundert, der gleichzeitig Dekan des theologischen Seminars war. Er gab 
als Papst weiterhin Vorlesungen im Seminar sowohl in Kairo also auch 
in Alexandrien und teilweise auch im Ausland. In seiner Amtszeit wur-
den erstmals weitere theologische Seminare in anderen Städten Ägyp-
tens sowie im Ausland aufgebaut.273 Dazu kamen drei Aufbaustudien-
gänge in Biblischen Studien, Hymnologie sowie Koptologie. Für seine 
Verdienste in der Theologie sowie in der Versöhnungsarbeit (s.u.) hat 
Schenuda III. neun Ehrendoktorwürden erhalten, u.a. von der Universi-
tät Bonn.274 Die geistlich erbaulichen Bibelauslegungen und Predigten 
                                                 
269  Unter den monastischen Stärken verstand Papst Kyrill VI. selbst: „(…) ’depri-

vation, love, modesty, prayer, reading, fasting, social interaction, work, guid-
ance, self-examination and confession, the Divine Liturgy, seclusion, trial, the 
train of victory, admonishments, and spiritual sayings.’“ Van Doorn-Harder 
2011, 142. Sein Hauptfokus war aber zweifellos die koptische Liturgie, die er 
täglich zelebrierte. Es wurde ausgerechnet, dass er insgesamt mehr als fünf 
Jahre seines Lebens vor dem Altar stand. Vgl. Watson 2012, 34.49-53.  

270  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 127-154. Reiss betont, dass viele Reformen nicht 
von ihm selbst ausgingen, aber in seiner Amtszeit umgesetzt wurden. Vgl. 
Reiss 1998, 203.   

271  Vgl. Interview mit Cornelis Hulsman in Kairo am 04.10.2013 und Telefon-
gespräch mit Metropolit Anbā Bāḫūmiyūs am 03.10.2013. Siehe auch das Fern-
sehinterview, in dem er davon spricht, dass die wichtigste Verantwortung   
eines Patriarchen die Lehre ist. Vgl. CYC 2014. Siehe auch Hulsman 2012b. 

272  Meinardus 1998, 62.  
273  Z.B. in Nordamerika, Europa (GB, D) und Australien, Vgl. Van Doorn-Harder 

2011, 175.179. 
274  Vgl. dazu die Liste im Anhang 4. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 20 und                    

St. Antonius-Kloster 2010, 50.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

61 
 

bescherten ihm internationales Ansehen, sodass er 1978275 vom       
Browning Institut zum besten christlichen Prediger der Welt gewählt 
wurde.276 Seine meist thematischen Predigten ermutigten anhand von 
verschiedenen Bibeltexten zu einem geistlichen Leben im Gebet (sowohl 
persönlich als auch im Rahmen der koptischen Kirche). Das helfe trotz 
aller widrigen und leidvollen Umständen, im Glauben an Jesus Christus 
festzuhalten. Ein, wenn nicht der berühmteste, Satz Schenudas III. laute-
te: „Rabbinā mawgūd!“ (ربنا  موجود Der Herr/Gott ist da!), mit dem er den 
Gläubigen als ihr geistlicher Vater immer wieder Hoffnung machte.277 
Maurice Asʿad fasst den Stil seiner bibelzentrierten Predigten wie folgt 
zusammen:  

„In seinen Vorträgen spricht Patriarch Shenouda in sehr einfa-
cher, aber ausdrucksvoller Sprache. Seine sorgfältig gewählten 
Worte sind von sehr hoher Qualität. Sein Espirit [sic!] und Sinn 
für Humor tragen zu der Attraktivität und Wirksamkeit seiner 
Worte bei. Er vermag einfachen Gemütern schwierige Inhalte zu 
verdeutlichen. Er setzt biblische Texte zu Lebenssituationen und 
persönlichen Problemen in Beziehung. Wenn der Patriarch 
spricht, hat jeder einzelne Zuhörer das Gefühl, daß die Worte an 
ihn gerichtet sind.“278 

Reiss verwendet zudem die Adjektive „charismatisch“, „rhetorisch über-
zeugend“ und „bibelgewandt“.279 Schenuda III. hatte ein enzyklopädi-
sches Bibelwissen, das es ihm ermöglichte, auf fast jede Frage ein pas-
sendes Bibelwort parat zu haben. Er kannte, wenn nicht gar die ganze, so 
doch große Teile der Bibel auswendig. Jegliche Bibelkritik lehnte er da-
gegen scharf ab.280 Seine Liebe zur Poetik half ihm sowohl beim Aus-
wendiglernen als auch beim Schreiben seiner ca. 140 Bücher281 über ver-
schiedene theologische Themen. Diese haben vor allem das praktische 
                                                 
275  St. Antonius-Kloster 2016b schreibt 1979, u.a. Bāḫūmiyūs/Irmiyā aber 1978 

(vgl. dies. 2012, 20).  
276  Vgl. zu diesem Abschnitt St. Takla 2013.   
277  Rabbinā = „(unser) Herr/Gott“, mawgūd = da, anwesend. Sehr häufig sagte er 

auch: „es hat bald ein (gutes) Ende“ ( مسيرها تنتهي ) und „es dient alles dem    
Guten“( هكل للخير ). 

278  Assad 1994b, 36f.  
279  Vgl. Reiss 1998, 309.  
280  Vgl. Meinardus 1998, 71 sowie Exkurs Bibelverständnis in Kap. 3.2. 
281  Die meisten sprechen von 140 Büchern. Viele Bücher sind nicht länger als 100 

Seiten. Ca. 50 davon sind in englischer Sprache kostenlos als pdf im Internet 
erhältlich. In deutscher Sprache gibt es ca. 25 davon. Vgl. u.a. Bāḫūmiyūs/  
Irmiyā 2012, 23 und Liste im Anhang 8. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

62 
 

geistliche Leben zum Thema, aber Schenuda III. griff auch verschiedene 
dogmatische Fragen apologetisch auf.282 Anbā Bāḫūmiyūs sagte, dass 
Schenuda III. neben der Förderung des Gebetslebens und der Bildung, 
die pastorale Seelsorge mit Gottesdienst und Predigt am wichtigsten 
war.283 Die für eine orthodoxe Kirche verhältnismäßig ungewöhnliche 
Betonung der Predigt wurde zum Vorbild für viele andere in seiner 
Kirche, vor allem die zahlreichen Bischöfe, die er selbst ordinierte.284 
Hier sind die Nachwirkungen der evangelischen Mission, gepaart mit 
einer Rückbesinnung auf die koptischen Kirchenväter wohl am deut-
lichsten zu spüren.285 Zwar etwas pauschal, aber nicht ganz unberechtigt, 
konnte er über sich sagen: „Ich bin evangelischer als die Evangeli-
schen.“286 Richtig daran ist seine zweifellose Bibelbetonung, die Rāmiz 
ʿAṭāllah, den Leiter der Bibelgesellschaft in Ägypten, dazu führte zu 
sagen: „Shenouda was a pope of the Bible.“287 Dass in Ägypten die 
fünftgrößte Bibelgesellschaft der Welt ist, führt er auf Schenuda III. zu-
rück, der den Kopten Hunger nach der Bibel gegeben habe.288  
Seine Reformen und seine Theologie werden seine Rolle als Kirchen-
lehrer noch weiter erklären. Bevor aber auf seine zahlreichen Erneuerun-
gen eingegangen wird, soll zunächst seine Rolle als politischer Repräsen-
tant der Kopten betrachtet werden. 

                                                 
282  Zu den apologetischen Werken siehe die Anmerkung von Watson 2012, 132f.  
283  Telefongespräch mit Anbā Bāḫūmiyūs am 03.10.2013, enger Vertrauter von 

Papst Schenuda III. und Interimspatriarch 2012. „A) Life of prayer B) Educa-
tion � give orders to institutes, giving opportunity for training c) pastoral 
care: Sunday, service, preaching”, Notizen nach Telefongespräch.   

284  Siehe u.a. Assad 1994b, 37.  
285  Sicherlich könnte man evangelischen Einflüssen in Ägypten insgesamt auch in 

anderen Bereichen nachgehen, wenn man z.B. an die Rolle der Frau oder der 
Sozialdiakonie denkt. Vgl. z.B. Tamcke 2009, 10. Siehe auch den Artikel von 
Persaud 2011.  

286  Zitiert nach Anbā Būlā, Interview in Kairo am 19.09.2013.  
287  Vgl. Casper 2012. 
288  Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

63 
 

2.9 Der Kirchenpolitiker289  
Die Amtszeit von Papst Schenuda III. deckt sich grob mit den Amts-
zeiten der zwei Präsidenten Anwar As-Sadat (1970 – 1981) und Husni 
Mubarak (1981 – 2011). Die unterschiedliche politische Situation hat vor 
allem die politische Rolle des Papstes stark geprägt.290  

2.9.1 Papst Schenuda III. unter der Ära von Präsident Sadat (1971-81) 

Gemäß Van Doorn-Harder war Sadat zunächst zufrieden mit der Wahl 
von Papst Schenuda III.291 Er erwartete wohl einen leicht zu beeinflus-
senden Papst und keinen durchsetzungsfähigen Leiter. Wie die meisten 
Patriarchen vor ihm, versuchte Papst Schenuda III. eine gute Arbeits-
beziehung aufrechtzuerhalten. So unterstützte der nationalistisch gesinn-
te Papst z.B. den Oktoberkrieg 1973 gegen Israel sowie die palästinensi-
sche Sache.292 Die Anfangs- und Endjahre der Sadat-Ära waren von Kon-
flikten und Gewalt geprägt, die Jahre 1972 – 1977 waren dagegen ver-
gleichsweise ruhig.293 

2.9.1.1 1972 

Der erste Hauptkonflikt ereignete sich am 6. November 1972 in einem 
Dorf namens Al-Ḫānka nordöstlich von Kairo. Hier wurde eine kopti-
sche Kirche errichtet ohne die korrekte Baugenehmigung, da diese für 
Christen extrem schwer zu erhalten sind. Dagegen protestierten einige 
Muslime. Die Gewalt eskalierte so, dass die Kirche niedergebrannt wur-
de.294 Schenuda III. sandte daraufhin eine Gruppe von Bischöfen und 

                                                 
289  Auch wenn Kirchenpolitik i.d.R. vom Staat ausgeht, ist der Begriff hier nicht 

fehl am Platz, da der Papst in Ägypten eine starke politische Funktion hat und 
so selbst zumindest teils als (Kirchen-)Politiker gesehen wird. Die Kapitel 
2.9.1-3 beziehen sich überwiegend auf das Kapitel 8 in: Van Doorn-Harder 
2011, 155-171 und Meinardus 1998, 63-78.  

290  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 158f.  
291  Dies scheint unabhängig von der Frage zu sein, welchen Kandidaten er zuerst 

oder zuletzt bevorzugte.  
292  Gemäß Kolta wurde auch die Wiederwahl Sadats durch die Kirche unter-

stützt, dafür bekam die Kirche Unterstützung bei manchen Kirchenbauten 
und einem St. Markus-Krankenhaus. Von der Regierung und der Kirche wur-
de zunächst die Einheit betont. Vgl. Kolta 2010, 39.    

293  Vgl. zu diesem Abschnitt Van Doorn-Harder 2011, 160.  
294   Meinardus schreibt etwas abweichend, dass die Kirche erst in Brand gesteckt 

und am 12. Dezember völlig zerstört wurde. Vgl. Meinardus 1998, 63.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

64 
 

Priestern295 zu diesem Ort und gab Ihnen den Auftrag, einen Gottes-
dienst auf den Ruinen zu feiern.296 Diese Trotzreaktion provozierte Kra-
walle, christliche Häuser und Läden in Al-Ḫānka wurden daraufhin 
niedergebrannt. Sadat war äußerst wütend auf den Papst.297 Dennoch 
erhöhte er nach diesen Unruhen von Al-Ḫānka die Kirchenbaugenehmi-
gungen von der durch Nasser festgesetzten Zahl 25 auf 50, wahrschein-
lich, um Wiederholungsfälle zu vermeiden;298 die Zahl war für Islamis-
ten zu viel, für den Papst zu wenig.  
Nach der Papstwahl 1971 gab es neben einer von ihrem gebildeten   
Kirchenoberhaupt begeisterten koptischen Bevölkerung auch von     
Anfang an kritische Stimmen von angesehenen Kopten, die wegen der 
Spannungen mit Muslimen besorgt waren. Sie befürchteten, dass durch 
ihren eigenwilligen neuen Patriarchen die Konflikte noch verschärft 
werden könnten. In den ersten Amtsjahren hatte sich diese Sorge laut 
Meinardus auch bewahrheitet, wie man an dem Vorfall von 1972 sehen 
kann.299 

2.9.1.2 Rückblick: Kopten unter Nasser und Sadat 

Insgesamt wurde die Lage für die Kopten zunehmend schwieriger.  
Unter dem Vorgängerpräsidenten Gamal Abdel Nasser wurden in Folge 
der Landreform den Kopten viel Reichtum und Arbeitsmöglichkeiten 
weggenommen, aber durch die gute Beziehung zwischen Papst         
Kyrill VI. und Präsident Nasser wurden religiöse Konflikte weitest-
gehend verhindert. Präsident Nasser, der als gläubiger Muslim eher 
sozialistisch ausgerichtet war, nahm eine harte Haltung gegenüber den 
                                                 
295  Meinardus spricht von 100 gesandten Priestern, die nach Al-Ḫānka kamen, um 

gegen den Vorfall zu demonstrieren. Außerdem erwähnt er: „Über 60 Christen 
sollen angeblich ermordet worden sein.“ Meinardus 1998, 63.  

296  Meinardus erwähnt keine Messe, sondern schreibt nur: „um gegen den Vorfall 
zu demonstrieren“. Meinardus 1998, 63. Hasan spricht von „vigil“ (Mahn-
wache). Vgl. Hasan 2003, 107.   

297  Vgl. zu diesem Abschnitt Van Doorn-Harder 2011, 162. 
298  Vgl. Meinardus 1998, 77. Später wurden die jeweiligen Baugenehmigungen 

öffentlich durch die Provinzgouverneure bekannt gegeben. Die Erhöhung der 
Baugenehmigungszahl auf 50 jährlich war Islamisten zu viel, für Schenuda III. 
wohl noch zu wenig. Vgl. O’Mahony 2005, 44. 1972 gab es laut Dr. Kolta zu-
sätzlich eine weitere Welle der Gewalt im Delta, die aber auf Reaktionen einer 
Bekehrung von zwei Studenten zum Christentum durch einen koptischen 
Priester zurückzuführen ist. Vgl. Kolta 2010, 40.    

299  Vgl. Meinardus 1998, 62. Meinardus spricht sogar von den ersten zehn Amts-
jahren. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

65 
 

Muslimbrüdern ein. Besonders nach einem Attentatsversuch auf ihn 
1954 inhaftierte er zahlreiche ihrer Führer. Dennoch wuchs die Zahl der 
Muslimbrüder in seiner Amtszeit weiter an. In den 60er Jahren führte 
dies zu wachsenden religiös-politischen Spannungen. Besonders nach 
der Niederlage gegen Israel 1967 schoben die Muslimbrüder die Nieder-
lage auf die fehlende religiöse Hingabe der Muslime.300 Sein Nachfolger 
Präsident Sadat (ab 1970) nahm nun politisch eine völlig andere Position 
ein. Durch eine Öffnung zum Westen versuchte er, die Wirtschaft anzu-
kurbeln. Dazu wurden natürlich zunächst die vorherigen Verbindungen, 
die Präsident Nasser zur Sowjetunion aufgebaut hatte, wieder aufge-
kündigt. Die Öffnung machte zwar einige Ägypter sehr reich, aber für 
viele bedeutete sie einfach nur die Erhöhung der Lebenskosten. Kopten 
hatten zwar teilweise zumindest in der freien Wirtschaft einige neue 
Arbeitsmöglichkeiten, aber durch eine hohe Inflation hatte die Mittel- 
und Unterklasse immer mehr zu kämpfen, da dadurch auch das soziale 
Sicherungsnetz in Bezug auf Essen, Strom und Mietkontrolle immer 
mehr abgebaut wurde.301 Sadat wandte sich in dieser Phase zum Islam 
als Ausweg. Er entließ politische Gefangene der Muslimbruderschaft 
und erlaubte ihre Publikationen. Er stellte sich als muslimischer Führer 
dar, und dies letztendlich auf Kosten der Kopten. Dadurch kam er häu-
fig mit Papst Schenuda III. in Konflikt, der sich sehr mutig, kritisch und 
direkt äußerte. Schenuda III. wollte gemäß Van Doorn-Harder nicht 
einfach leidend zusehen.302 Schon 1971 hatte Sadat in der Verfassung 
festhalten lassen, dass die Scharia eine der Quellen der Gesetzgebung ist. 
Außerdem gründete er selbst die islamischen Gesellschaften (Al-Ğamāʿa 
Al-Islāmiyya) als Studentenbewegung mit dem Ziel, ein Bollwerk gegen 
linksoppositionelle und islamistische303 Extremisten aufzubauen.304 Mit 
der Zeit wurden diese aber noch militanter als die Muslimbrüder. Mitte 
der Siebziger schikanierten sie Kopten und moderate Muslime auf den 

                                                 
300  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 160.  
301  Vgl. ebd. 161.  
302  Vgl. ebd.  
303  Der Sammelbegriff Islamismus steht für eine i.d.R. fundamentalistische, z.T. 

gewaltbereite (politische) Auslegung des Islams. In dieser Arbeit bezieht er 
sich auf die gewaltbereiten Strömungen, die sowohl die Rechte anderer (Kop-
ten wie moderaten Muslimen) als z.T. auch den Staat selbst bzw. die Regie-
rung gefährden. Vgl. zum Begriff: Pfahl-Traughber 2011.  

304  Vgl. Hulsman 2013a, 19.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

66 
 

Hochschulgeländen.305 Dieselbe Gruppe wurde später verantwortlich für 
das Attentat auf Sadat.306 

2.9.1.3 1973-77 

Diese Phase war stark vom Oktoberkrieg 1973 gegen Israel bestimmt. 
Hier waren sich Präsident Sadat und Papst Schenuda III. einig. Das be-
deutete natürlich, dass Papst Schenuda III. eine sehr kritische Haltung 
gegenüber Israel einnahm, jedoch begrüßte er anschließend 1977 auch 
die Friedensinitiative Sadats.307 Insgesamt behielt Schenuda III. aber eine 
sehr israelkritische Einstellung zeit seines Lebens, auch vor dem Hinter-
grund einer ägyptischen Gesellschaft, die alles andere als unpatriotisch 
verachtet hätte.308      
In Bezug auf das Verhältnis von Staat und Kirche waren diese Jahre, wie 
bereits erwähnt, vergleichsweise ruhig. Traditionell wurden zwischen 
christlichen und muslimischen Geistlichen an den jeweiligen Festtagen 
Glückwünsche übermittelt. Sadat lud auch zu Empfängen ein, um die 
Verbundenheit der Religionsgemeinschaften zu erklären. Es wurde ver-
sucht, die Beziehungen zwischen Kopten und Muslimen zu fördern, 
doch die Spannungen waren teils schon so tiefsitzend, dass neue Vorfälle 
nicht lange auf sich warten ließen.309   

2.9.1.4 1977-80 

Zwischen 1977 und 1980 gab es in Oberägypten antichristliche Kampag-
nen, die zu religiösen Zusammenstößen führten. Es gab Anschuldigun-
gen, dass Kopten Waffen in ihren Kirchen horten würden mit dem Ziel, 
einen koptischen Staat aufzubauen.310 In dieser angespannten Lage 
wuchs dazu die Zahl der Moscheen exponentiell, wohingegen die Kop-
ten nur sehr wenige Baugenehmigungen erhielten, wie oben schon an-

                                                 
305  Vgl. zu diesem Abschnitt Van Doorn-Harder 2011, 161.  
306  Vgl. Hulsman 2013a, 19. 
307  Vgl. Meinardus 1998, 66f.  
308  Neben der Unterstützung von judenkritischen Aussagen von Sadat betonte 

Schenuda III. 1977 gegenüber US-Präsident Carter: „Die Juden können nicht 
als ein von Gott erwähltes Volk betrachtet werden, denn dies würde bedeuten, 
daß die Christen nicht von Gott erwählt worden seien.“ Meinardus 1998, 67. 
Aussagen über den Islam wurden dagegen weitestgehend vermieden oder 
äußerst vorsichtig formuliert. Vgl. Watson 2012, 131.   

309  Vgl. Meinardus 1998, 65.  
310  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 162.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

67 
 

gedeutet wurde. Die positive Haltung Sadats auch zu Islamisten zahlte 
sich aber nicht aus. 1977 wurde der Minister für Religiöse Stiftungen von 
einer islamistischen Gruppe gekidnappt und ermordet. Sadat versuchte, 
die radikalen muslimischen Gruppen zu besänftigen.311 Nachdem es 
schon seit 1971 durch den Verweis auf die Scharia als eine Rechtsquelle 
wieder vermehrt Diskussionen um deren Einführung gegeben hatte,312 
wurden 1977 koptische Reaktionen vor allem hervorgerufen, als ein 
neues Gesetz den Glaubensabfall unter Strafe stellen wollte. Dies hätte 
das Todesurteil für Kopten bedeutet, die zum Islam konvertierten und 
daraufhin einen Widerruf leisten wollten. Moderate Muslime wollten die 
Scharia dagegen als Garantie für die religiösen Minderheiten ver-
stehen.313 Schenuda III. verbot den koptischen Priestern, sich politisch zu 
betätigen, um die Situation nicht weiter zu belasten.314 Schon im Dezem-
ber 1976 hatte er eine Konferenz in Alexandria einberufen, um die An-
liegen der koptischen Gemeinschaft auszudrücken.315 Dazu äußerten sich 
noch koptische Gemeinden im Ausland, vor allem aus den USA, sehr 
kritisch und versuchten Druck auf die ägyptische Regierung auszu-
üben.316 Der Rektor der berühmten Al-Azhar Universität, Scheich ʿAbd 
Al-Ḥalīm Maḥmūd, reagierte im Juli 1977 auf die koptische Kritik mit 
einer islamischen Konferenz, auf der betont wurde, dass die Scharia 
nicht in Frage gestellt werden sollte und alle Gesetze, die dem Islam 
widersprechen, nichtig seien.317 Vom 5.-9. September 1977 erklärte Papst 
Schenuda III. daraufhin ein fünftägiges Fasten, das mit der wöchentli-
chen Ansprache mit über 6000 Teilnehmern endete. Am 15. September 
1977 wurde zur Erleichterung der Kopten durch den damaligen        

                                                 
311  Vgl. ebd.  
312  Vgl. Meinardus 1998, 69.  
313  Vgl. ebd. 
314  Vgl. ebd.  
315  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 162. 
316  Vgl. ebd. und Meinardus 1998, 66. Es gab noch weitere Vorfälle, die hier nur 

angedeutet werden können: 1978 wurden z.B. im Delta zwei Kirchen angegrif-
fen, an Ostern eine geplündert und am 26.3.1979 eine alte Marienkirche aus 
dem 9. Jahrhundert (eine der ältesten Kirchen Alt-Kairos) zerstört. Dazu ka-
men noch weitere gewaltsame Zusammenstöße in Alexandrien sowie in 
Oberägypten. Vgl. Meinardus 1998, 63. Besonders die Kritiken der Auslands-
kopten im Rahmen der Camp-David-Verhandlungen belasteten das Verhältnis 
von Sadat und Schenuda III. zusätzlich. Reiss deutet dies als Anlass für den 
Bruch zwischen den beiden. Vgl. Reiss 1998, 232.  

317  Vgl. Meinardus 1998, 66.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

68 
 

Ministerpräsidenten Mamdūḥ Sālim mitgeteilt, dass der Apostasie-
Vorschlag fallen gelassen wurde.318  
Am 6. Januar 1980, am koptischen Weihnachtsfest, explodierten Bomben 
in verschiedenen Kirchen in Alexandria.319 Nachdem die Regierung nicht 
reagierte und die Täter bestrafte, entschied sich Papst Schenuda III., 
öffentlich Stellung zu beziehen. Er sagte die Osterfeiern in einer öffent-
lichen Rede am 26. März 1980 ab, in der er auch die Bestrebungen, die 
Scharia zur Grundlage der Gesetzgebung zu machen, heftig angriff. Er 
verärgerte den Präsidenten auch mit der Aussage, dieser benütze den 
Islam als neue Form des ägyptischen Nationalismus.320 Daraufhin zog 
sich Schenuda III. mit den Mitgliedern der Heiligen Synode in das         
St. Bišūy-Kloster in Wādī An-Naṭrūn zurück.321 Infolgedessen konnten 
die Regierung und die muslimischen Würdenträger nicht ihre tradi-
tionellen Festwünsche überbringen. Präsident Sadat wurde dadurch sehr 
blamiert, da er seit dem Camp-David-Abkommen von 1978322 mit Israel 
international das Image des Friedensstifters pflegte. Hiermit verpasste er 
seine jährliche Gelegenheit, die nationale Harmonie zur Schau zu stel-
len.323 Außerdem war Präsident Sadat auf Papst Schenuda III. zornig, da 
dieser das Verbot für Kopten, nach Jerusalem zu pilgern, nicht aufheben 
wollte. Der Präsident wollte die Zahl der ägyptischen Touristen zum 
Ausgleich für die israelischen Touristen anheben. Papst Schenuda III. 
ließ dies aber nicht zu und meinte einmal:   

„Die Probleme, die Ägypten heute von der übrigen arabischen 
Welt trennen, werden eines Tages gelöst werden, und wenn die-
ser Tag gekommen ist, sollen die Kopten nicht als Verräter an den 
Arabern gebrandmarkt werden. Ich werde keine einzige Pilger-
reise nach Jerusalem bewilligen.“324 

                                                 
318  Vgl. ebd. 69.  
319  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 162.  
320  Vgl. ebd. 163. Meinardus beschreibt die Osterfeierabsage und die öffentliche 

Rede als dasselbe Ereignis. Bei Van Doorn-Harder hört es sich wie zwei von-
einander zeitlich getrennte Aktionen an. Vgl. Meinardus 1998, 69 und Van 
Doorn-Harder 2011, 162f.  

321  Dies wurde in einer außerordentlichen Synode beschlossen. Vgl. Meinardus 
1998, 64.69.  

322  Das Camp-David-Abkommen vom September 1978 führte im März 1979 zur 
Unterzeichnung des Friedensabkommens mit dem israelischen Minister-
präsidenten Menachem Begin. Vgl. Meinardus 1998, 67 und Osman 2013, 98f.  

323  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 162f.  
324  Zitiert nach Reiss 2004, 214.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

69 
 

An dieser Position hat er festgehalten.325 Der Widerspruch gegen Sadat 
brachte dem Papst auch Kritik aus den eigenen Reihen ein, da sich einige 
moderate Bischöfe und Laienführer eine zurückhaltendere Position ihres 
Papstes wünschten im Gegensatz zu vielen Kopten, die seine harte Hal-
tung begrüßten.326   
Im Mai 1980 kam der endgültige Bruch zwischen Sadat und Papst 
Schenuda III. Die Regierung wollte die Scharia zu „der“ Quelle der Ge-
setzgebung machen und nicht nur „eine“ von vielen Quellen des Geset-
zes, wie es seit 1971 hieß.327 Dies hätte für Kopten die Rückkehr zum 
sogenannten Ḏimma-Status328 bedeutet, indem man als Schutzbefohlener 
(Juden/Christen) extra Steuern zahlen musste, vom Militärdienst befreit 
war, aber im Prinzip offiziell Bürger 2. Klasse blieb.329 Meinardus 
schreibt:  

„Am 24. Mai 1980 wurde Artikel 2 der Verfassung auf Druck der 
Fundamentalisten, wie folgt geändert: ‚Der Koran ist nicht eine, 
sondern die Quelle des ägyptischen Rechts. Diese Bestimmung 
hat Vorrang gegenüber den Artikeln 40 und 46, die Religions-
freiheit und freie Religionsausübung gewährleisten.‘“330 

                                                 
325  Heute wird es bei Auslandskopten aber nicht (mehr) ganz so streng (teils 

Exkommunikation) gehalten wie ein koptischer Geistlicher mir mitteilte.   
326  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 163. Vor dem Sechs-Tage-Krieg (1967) besuchten 

jährlich 35 000 bis 50 000 Kopten die Heilige Stadt. Seit der Besetzung Ostjeru-
salems wurden die Pilgerreisen aber eingestellt. Schenuda III. befürchtete gro-
ßen Schaden für die koptische Kirche durch eine Annäherung an Israel. Es gab 
dazu einen Streit um ein (koptisches) Kloster in Jerusalem, das von Israel an 
die äthiopische Kirche übergeben wurde. Vgl. Meinardus 1998, 67 und für die 
äthiopische Kirche unten Kap. 2.10.2.8. Schenuda III. ging so weit, die           
Exkommunikation für alle Israelpilger zu befehlen. Da dies von vielen Kopten 
ignoriert wurde, kam es, sofern Watson Recht hat, zu bis zu 17 000 Exkommu-
nikationen. Vgl. Watson 2012, 131. Gleichzeitig gibt es heute aber schon seit 
Jahren eine kleine Zahl an koptischen Priestern/Mönchen, die offiziell nach   
Israel ausgesandt sind.   

327  Erst am 6. September 1971 wurde eine neue Scharia-Gesetzgebung bestätigt: 
„Der Islam ist die Religion des Staates, Arabisch ist die offizielle Sprache, und 
die Prinzipien der islamischen Scharia sind eine wichtige Quelle der Gesetz-
gebung.“ Meinardus 1998, 69.  

328  Vgl. für den Begriff „Ḏimma“, Hasan 2003, 32.106. Siehe oben Kap. 1.8-9. Zur 
Kopfsteuer (Ğizya) konnte noch eine weitere Landsteuer namens Al-Ḫarāğ 
kommen, evtl. aber für alle Bürger. Vgl. O’Mahony 2006, 489. 

329  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 163.   
330  Meinardus 1998, 69f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

70 
 

Bischof Samuel hatte im Namen Schenudas III. vergeblich versucht, für 
eine mildere Scharia-Gesetzgebung zu plädieren.331 Papst Schenuda III. 
kehrte zuvor am 25. April 1980 in die St. Markus-Kathedrale zurück, um 
seine Freitagspredigt zu halten. Aufgebrachte koptische Massen riefen: 
„Shenuda ist unser Präsident, wir opfern uns für dich.“332 Darauf rea-
gierte Präsident Sadat in einer Rede am 14. Mai 1980 vor dem Parlament, 
worin er den Papst heftig attackierte.333 Schenuda III. würde als Politiker 
agieren und hätte vor, einen christlichen Staat innerhalb des Staates 
aufzubauen.334 Er erhielt außerdem viel Applaus mit den Worten: „Der 
Papst muss aber verstehen, dass ich ein muslimischer Präsident eines 
muslimischen Landes bin.“335 Diese Rede war historisch und ungewöhn-
lich zugleich, da sich selbst in den schlimmsten Zeiten (in der jüngeren 
Geschichte zuvor) der ägyptische Staat zurückhielt, die Kopten öffentlich 
zu attackieren. Kein ägyptischer Herrscher hat seit dem frühen 19. Jahr-
hundert öffentlich den koptischen Patriarchen attackiert.336 Dadurch 
wurden militante islamistische Gesellschaften noch mehr angestachelt, 
die Kopten in Predigten zu verunglimpfen.337  

2.9.1.5 1981 

In einem Bezirk in Kairo namens Al-Zāwiyya Al-Ḥamrāʾ kam es im Juni 
1981 zu einem tragischen Höhepunkt.338 Ein zorniger Kopte schoss auf 
einen Muslim, der versuchte, eine Moschee auf einem Landstück zu 
bauen, das per Gerichtsurteil für eine neue Kirche zugewiesen wurde. 
Mehrere Tage mit extremer Gewalt brachen aus. Die Polizei griff nicht 
ein, während 18 Leute getötet, 112 verletzt und 171 Läden zerstört wur-

                                                 
331  Vgl. ebd. 70.  
332  Zitiert nach ebd. 77.  
333  Vgl. ebd.  
334  Er sprach von einem Plan eines separaten Koptenstaates mit Asyūṭ als Haupt-

stadt. Er erinnerte an seine Großzügigkeit mit der Erlaubnis, jährlich 50 Kir-
chen zu bauen und betonte, in einem islamischen Land zu regieren. Seine  
Maxime lautete: „Keine Religion in der Politik und keine Politik in der Reli-
gion.“ Vgl. ebd.  

335  Van Doorn-Harder 2011, 163 (selbst übers. aus dem Englischen).  
336  Vgl. zu den letzten beiden Sätzen ebd. (fast wörtlich übersetzt).  
337  Vgl. zu diesem Abschnitt Van Doorn-Harder 2011, 163. Siehe auch Hasan 

2003, 116f.  
338   Vgl. zu diesem Unterkapitel Van Doorn Harder 2011, 163f., das hier bei der 

Darstellung zugrundegelegt wird.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

71 
 

den.339 Nach einer bekannten Strategie beschuldigten Sadat sowie Groß-
teile der ägyptischen Presse den Papst. Gleichzeitig hatte Sadat andere 
Probleme. Manche waren wütend auf ihn, weil er mit Israel Frieden 
geschlossen hatte, andere, weil er die Wirtschaft nicht mehr unter Kon-
trolle brachte. Islamisten erklärten Ägypten für ein unislamisches Land. 
Am 3. September 1981 nutzte Sadat gemäß Van Doorn-Harder diesen 
Konflikt, um seine Opposition zum Schweigen zu bringen.340 Er nahm 
1536 Oppositionelle fest. Viele davon waren muslimische Aktivisten, 
aber es waren auch acht Bischöfe und 24 Priester darunter und zahlrei-
che andere Kopten.341 Zwei Tage später wurde Papst Schenuda III. einer 
seiner berühmtesten Häftlinge. Präsident Sadat befahl, dass der Patriarch 
im Kloster St. Bišūy unter Hausarrest gestellt werden sollte.342 Die Zeit in 
der Verbannung sollte 1213 Tage andauern.343  

2.9.2 Papst Schenuda III. im Exil (1981-85) 

Präsident Sadat nahm seinen präsidialen Erlass bzgl. Schenudas III. 
Einsetzung zum Papstamt zurück. Er nannte ihn fortan den Ex-Papst und 
bezeichnete ihn vor seinem Tod als Fanatiker.344 Die päpstliche          

                                                 
339  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 163. Im August 1981 gab es während eines 

Trauergottesdienstes eine Bombenexplosion in einer Kirche in Šubrā mit drei 
Toten und vielen Schwerverletzten. Vgl. Meinardus 1998, 64. Meinardus stellt 
auf derselben Seite die These in den Raum, dass die gewalttätigen Auseinan-
dersetzungen von arabischen Staaten geschürt wurden, um in Ägypten Unru-
he zu stiften. Ohne weitere Quellen ist dies aber weder zu verifizieren noch zu 
falsifizieren.   

340  Laut Meinardus hatte Präsident Sadat keine andere Wahl, als mit harter Hand 
durchzugreifen, da das Verhältnis zwischen den beiden Religionsgruppen so 
belastet war. Vgl. Meinardus 1998, 65.  

341  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 163f. Meinardus spricht von 150 Bischöfen und 
Priestern. Vgl. Meinardus 1998, 70.  

342  Die Anschuldigung hatte mit dem Vorwurf eines geplanten Koptenstaates zu 
tun. Nach der dubiosen Verschwörungstheorie wollte die koptische Kirche  
einen koptischen Staat in Oberägypten aufbauen mit militärischer Hilfe der  
libanesischen Phalange und finanziert durch den CIA, BND, die CDU und den 
Weltkirchenrat. Vgl. Hasan 2003, 116.  

343  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 163f. und Meinardus 1998, 70. Laut Meinardus 
kam der Präsidentenerlass zur Verbannung auch vom 3. September 1981. Van 
Doorn-Harder schreibt hier aber präziser.  

344  Im letzten Interview vor seinem Tod sagte Sadat: „Schenuda ist ein Fanatiker. 
Meine Schwierigkeiten mit ihm begannen mit dem Tag seiner Ernennung. 
Schenuda will neben seiner kirchlichen Autorität politische Macht, so wie die 
Kirchenfürsten im europäischen Mittelalter. Als Erstes sicherte er sich eine  

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

72 
 

Kirchenzeitschrift Al-Kirāza wurde genauso verboten wie die koptische        
Wochenzeitung Waṭanī. Darauf startete Präsident Sadat eine Medien-
kampagne gegen Papst Schenuda III., indem er ihn beschuldigte, einen 
Krieg gegen die Regierung zu führen.345 Für Papst Schenuda III. wurde 
eine Kommission aus fünf Bischöfen eingesetzt, die alle mit dem kon-
frontativen Kurs des Papstes nicht einverstanden waren und deshalb 
Verständnis für die Maßnahmen des Präsidenten zeigten.346 Es waren 
der bereits erwähnte Bischof Samuel347 sowie Bischof Gregorius348,    
Bischof Athanasius aus Banī Sūwaif, Bischof Maksīmūs von Banhā und 
Bischof Yūḥannā von Ṭanṭā, der auch der Sekretär der Heiligen Synode 
war. Sie waren alle dafür, dass sich die Kirche eher auf die Stärkung der 
Wirtschaft, der Bildung oder nur auf den geistlichen Bereich beschrän-
ken sollte.349 Ihre Bereitschaft, in dem Komitee mitzuarbeiten, war    
biblisch durch Röm 13,1.2350 und zudem vor allem durch die Angst  
motiviert, dass die letzte Konfrontation zwischen Sadat und            
Schenuda III. eine islamistische Gegenreaktion hervorbringen könnte. 
Die fünf Bischöfe machten aber klar, dass sie im Gegensatz zu Sadat 
Schenuda III. immer noch als Papst ansahen, was er auch auf Lebenszeit 
bleiben würde.351 Die Mehrheit der Kopten sah Papst Schenuda III. so-

                                                                                                                                                         
bequeme Stimmenmehrheit von Ja-Sagern in der Heiligen Synode der kopti-
schen Kirche und ließ sich als ‚Sprecher der Kopten‘ ausrufen. Das war der 
erste Schritt in die Politik und stand ihm gar nicht zu, denn politisch werden 
unsere Kopten durch die Parlamentsabgeordneten und den Maglis el-Milla, 
den Kirchenrat, repräsentiert.“ Zitiert nach Köhler 2008, 48.  

345  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 164.  
346  Vgl. ebd. und Meinardus 1998, 65. 
347  Nach seiner Ermordung 1981 ersetzte ihn Bischof Bāḫūmiyūs von Al-Buḥayra. 

Vgl. Meinardus 1998, 72.  
348  Laut Reiss hatte Bischof Gregorius den Vorsitz dieses Komitees inne. Vgl. 

Reiss 1998, 236.  
349  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 164.  
350  Vgl. Meinardus 1998, 65. Röm 13:1f: „Jeder leiste den Trägern der staatlichen 

Gewalt den schuldigen Gehorsam. Denn es gibt keine staatliche Gewalt, die nicht von 
Gott stammt; jede ist von Gott eingesetzt. 2 Wer sich daher der staatlichen Gewalt  
widersetzt, stellt sich gegen die Ordnung Gottes, und wer sich ihm entgegenstellt, 
wird dem Gericht verfallen.“ 

351  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 164.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

73 
 

wieso noch als ihren Papst an, da er der Einzige war, der mutig für ihre 
Rechte aufgestanden war.352 
Die Formierung dieses Komitees hat die Koptisch-Orthodoxe Kirche fast 
entzweit. Es brachte die unterschiedlichen Denkrichtungen ans Licht, die 
sich seit den 50er Jahren entwickelt hatten. Die neu entstandenen inter-
nationalen Verbindungen (u.a. durch den Beitritt zum Weltkirchenrat 
sowie durch koptische Auslandskirchen) trugen mit dazu bei, dass die 
diversen Meinungen publik wurden.353   
Auch wenn Papst Schenuda III. im Volk große Unterstützung genoss, 
gab es neben den fünf erwähnten Bischöfen noch andere, die sich offen 
gegen die Vorgehensweise von Papst Schenuda III. aussprachen. Der 
Bekannteste war sein früherer Kollege in der Sonntagsschularbeit und 
zeitweise spiritueller Mentor, der berühmte monastische Leiter Mattā  
Al-Miskīn. Al-Miskīn behielt eine freundliche Beziehung zu Präsident   
Sadat. Dieser bestellte den Kirchenleiter sogar zu sich ein, nachdem er 
Papst Schenuda III. ins Exil geschickt hatte und beriet mit ihm, was es 
für Konfliktlösungen gebe.354 Sehr wahrscheinlich wollte Sadat             
Al-Miskīn als neuen Papst einsetzen, dieser lehnte aber ab.355 Gemäß 
Meinardus sahen nicht wenige Kopten in ihm eine Art Gegenpapst.356 
Eine der möglichen Lösungen, die Al-Miskīn vorschlug, war die Formie-
rung einer Kommission, und das war auch die einzige Lösung, die Sadat 
akzeptierte.357 Durch ein äußerst kritisches Time Magazine Interview am 
28. September 1981 verärgerte Mattā Al-Miskīn den Papst dann in ho-
hem Maße. Für ihn war die Rolle der Kirche rein geistlich und Papst 
Schenuda III. nahm eine viel zu politische Rolle ein. Dagegen rechtfertig-
te Mattā Al-Miskīn die Aktion von Präsident Sadat, den Papst zu ver-

                                                 
352  Als er Kairo verlassen musste, riefen viele Kopten: „Bi-l-rūh, bi-l-dam nafdīk!“ 

(„With our souls and our blood we will vindicate you.“) Van Doorn-Harder 
2011, 164. 

353  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 164f.  
354   Laut Al-Miskīn fand dieses Treffen mit der Genehmigung von Papst       

Schenuda III. statt. Vgl. Köhler 2008, 46. Bei Schenuda III. selbst hörte sich dies 
in einem Interview nachher anders an. Vgl. Köhler 2007. 

355  Vgl. Reiss 1998, 293 und Watson 2012, 102 sowie privates Gespräch mit einem 
Mönch, der sowohl Abuna Mattā als auch Papst Schenuda III. persönlich 
kannte.  

356  Vgl. Meinardus 1998, 64.75. 
357  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 165.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

74 
 

bannen, als von Gott gewollt, da sie die Kirche und die Kopten beschüt-
zen würde.358  
Es gab auch andere Stimmen im Ausland, die sich für Papst               
Schenuda III. aussprachen.359 Einer davon, ein Kenianer, der zur Kop-
tisch-Orthodoxen Kirche konvertierte und daraufhin Priester in den USA 
wurde, kritisierte die Kommission öffentlich. Dafür wurde er exkommu-
niziert, jedoch schrieb Papst Schenuda III. aus dem Exil einen Brief, der 
diese wieder aufhob. Die Schlussworte des Briefes lauteten:  

„As the direct and supreme chief of the Coptic Orthodox  
Churches in America, I state that Father Mark al Askeety is still 
the pastor and priest of our congregation in Houston and the 
head of its congregation.”360 

Die zwischenzeitliche Exkommunikation führte dazu, dass die vorher 
neutralen Kopten sich auf die Seite von Papst Schenuda III. stellten.361 
Auch die westlichen Partnerkirchen wussten nicht so recht mit der Situa-
tion umzugehen. Sie unterstützten die Koptisch-Orthodoxe Kirche wei-
terhin finanziell und hielten gute Verbindungen mit dem bekannten 
Bischof Samuel, sei es im Weltkirchenrat, von der katholischen Kirche 
aus oder in der Afrikakonferenz der Kirchen, in der Samuel Vize-
präsident war.362 Nachdem Bischof Samuel am 6. Oktober 1981 zusam-
men mit Präsident Sadat erschossen wurde, wandelte sich die Situation 

                                                 
358  Vgl. ebd. – Ein Auszug der Time Magazine Aussage von Al-Miskīn: 

“[Shenouda is the best educated Pope in church history. But] Shenouda’s    
appointment was the beginning of the trouble. The mind replaced inspiration, 
and planning replaced prayer. For the first years I prayed for him, but I see the 
church is going from bad to worse because of his behavior [...] I can’t say I’m 
happy, but I am at peace now. Every morning I was expecting news of more 
bloody collisions. Sadat’s actions protect the church and the Copts. They are 
from God.” Zitiert von Hulsman 2012b. Klammer ergänzt nach Köhler 2008, 
66.  

359  Dies half ihm auch bei der Rehabilitation in der Kirche. Sie bewirkten u.a., 
dass Papst Schenuda III. von Amnesty International als prisoner of conscience 
aufgenommen wurde. Vgl. Reiss 1998, 232.  

360  Watson 2012, 89.152. 
361  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 165f. Der Brief Schenudas III. vom 05.06.1982 

wurde aus dem Kloster geheim in die USA geschmuggelt und dort bei einer 
staatlichen Gerichtsverhandlung am 29.07.1982 verlesen und vom zuständigen 
Richter offiziell unterstützt. Leider wurde derselbe Priester (Vater Markus) ein 
Jahr später, Mitte April 1983, unter mysteriösen Umständen ermordet. Der 
Fall konnte nie aufgeklärt werden. Vgl. Watson 2012, 80-92.151f. 

362  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 166. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

75 
 

jedoch.363 Ein Jahr später kamen Repräsentanten des Weltkirchenrats 
sowie der katholischen Kirche und besuchten Papst Schenuda III. im 
Exil. Dies machte die Position der Kommission unsicher. Unter dem 
neuen Präsidenten Mubarak änderte sich die Situation allmählich. Zu-
nächst führte Mubarak eine neue Sprachregelung ein, nach der das im 
September 1981 eingesetzte Bischofskollegium nur noch eine              
Verwaltungsinstanz und Schenuda III. wieder das geistliche Oberhaupt 
der koptischen Kirche wurde.364 1983 tauschten der Papst und Präsident 
Mubarak Neujahrswünsche aus. Es war wohl sowohl im staatlichen als 
auch im Interesse Schenudas III., die Rückkehr erst dann vorzunehmen, 
wenn sich die innenpolitische Lage beruhigt hatte.365 Zwei Jahre später 
durfte Papst Schenuda III. dann kurz vor dem koptischen Weihnachten 
wieder zurück nach Kairo, um dort die Liturgie zu zelebrieren.366 Jetzt 
begann eine neue Phase in der koptischen Kirche, denn nun stand die 
Kommission in einem sehr schlechten Licht.367 Alle Bischöfe sowie auch 
Mattā Al-Miskīn wurden auf die eine oder andere Art bestraft. Bischof 
Gregorius zog sich zurück und beschränkte sich auf seine akademische 
Arbeit. Bischof Athanasius musste lange Zeit öffentliche Demütigungen 
hinnehmen, aber vertrug sich später im Leben wieder mit Papst     
Schenuda III. Die Bücher von Mattā Al-Miskīn wurden aus den päpstli-
chen Buchläden verbannt, was aber auch noch andere theologische 
Gründe hatte.368 Auch auf den verstorbenen Bischof Samuel war der 
Papst selbst Jahre später nicht gut zu sprechen. Neben seiner Rolle in der 
Kommission missfiel ihm schon vorher seine viel zu offene ökumenische 
Art, obwohl der Papst selbst nach 1981 stärker ökumenisch engagiert 
war.369 

                                                 
363  Die Anklagen und Denunziationen brachten Schenuda III. zu der – mit   

Meinardus gesprochen unchristlichen – Bemerkung, dass dies ein Akt der gött-
lichen Gerechtigkeit sei, der die Kirche vor einem schlimmen Übel befreien 
würde. Vgl. Meinardus 2005.  

364  Vgl. Strohmayer 2007, 147. 
365  Vgl. ebd. 
366  Im Herbst 1984 hatte Mubarak zunächst in der ersten Parlamentswahl nach 

seiner Amtsübernahme seine Position gefestigt. Jetzt durfte Papst            
Schenuda III. nach dreieinhalb Jahren im Wüstenkloster wieder nach Kairo. 
Vgl. ebd. 147f.  

367  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 166. 
368  Vgl. ebd. und siehe unten Exkurse in Kap. 3.2 zu den anderen Gründen.  
369  Vgl. Hasan 2003, 90-99 sowie unten Kap. 2.10.2.8.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

76 
 

Die Zeit des Exils oder Hausarrests jedenfalls beschreibt Papst        
Schenuda III. aber auch als eine Zeit, in der er beten, studieren und 
schreiben konnte.370 Diese Phase wird als Zeit höchster literarischer  
Tätigkeit angesehen.371 

2.9.3 Papst Schenuda III. unter der Ära von Husni Mubarak (1981-
2011) 

Nach seiner Rückkehr aus dem Exil betonte Papst Schenuda III. in seiner 
ersten Botschaft Liebe, Frieden und Freundschaft unter den Ägyptern.372 
Auf die Frage, ob sich Papst Schenuda III. unter Mubarak sehr geändert 
hat im Vergleich zu Sadat, antwortete er später in einem Interview: 
„Nein, der Präsident hat sich geändert.“373 Papst Schenuda III. gab   
Präsident Mubarak seine eindeutige Unterstützung und sprach zusam-
men mit der Heiligen Synode sogar Wiederwahlempfehlungen für ihn 
aus. Schenudas III. scheinbar uneingeschränkte Loyalität zu Mubarak lag 
u.a. darin begründet, dass sie mit dem islamistischen Extremismus den-
selben Feind teilten.374 Dies änderte aber nichts daran, dass es auch in 
den 1990er Jahren immer wieder zu Gewalttaten gegen Christen kam. 
Schon Mitte der 1980er Jahre hatten sich islamistische Gruppen formiert, 
die Angriffe auf christliche Häuser, Geschäfte oder Kirchen organisier-
ten.375 Van Doorn-Harder nennt nur einige Orte, mit denen antikoptische 
                                                 
370  Vgl. zu diesem Abschnitt Van Doorn-Harder 2011, 167.  
371  Vgl. St. Antonius-Kloster 2010, 53. 
372  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 167 und Watson 2012, 116f. – Nach einer Erklä-

rung der christlichen Liebe sagte der Papst: „Egypt has lived in love through- 
out her history. We have lived as nation in friendship and peace for centuries. 
We hope that love will govern our country and that peace will reign in this 
age. We extend this hope: May Love rule the world. We pray that fratricidal 
war will end . . . If one part of the body is in pain the whole suffers. In Egypt, 
we hope to be of one spirit and one mind for the sake of our beloved home-
land. At this Christmas Festival, all Coptic Orthodox Christians open their 
hearts to all their Muslim brothers and sisters. We Copts know that our Mus-
lim brothers and sisters are our flesh, our blood, our bones and in one family 
with us in this beloved country. We Copts send to all Muslims greetings from 
the bottom of our hearts, and we ask for all Egyptians a time of comfort, pro-
gress and prosperity.” Schenuda III. am 6/7. Jan 1985, zitiert nach Watson 
2012, 117.  

373  Interview mit Cornelis Hulsman in Kairo am 04.10.2013, der Papst          
Schenuda III. selbst zu dieser Frage interviewt hatte. Vgl. auch Hulsman 
2012b. 

374  Vgl. McCallum 2010, 138.   
375  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 166f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

77 
 

Gewalt verbunden war: Ṣanabū (1992),376 Abū Qurqāṣ (1995), Al-Qūṣiyya 
(1996), Al-Kušḥ (1998 und 2000), Alexandria (2005 und 2011), Dairūṭ 
(2009) und Naǧʿ Ḥammādī (2010).377 Hier versagte der Schutz des Staa-
tes,378 aber Papst Schenuda III. versuchte durch Diplomatie und Versöh-
nungsanstrengungen, die Lage immer wieder zu beruhigen. So hielt er 
öffentlich Fastenbrechen-Mahlzeiten (Ifṭār) im Ramadan mit hohen  
muslimischen Gästen ab. Außerdem baute er ein Komitee der nationalen 
Einheit auf, um das Verhältnis mit den Muslimen zu verbessern.379 Für 
seine Anstrengungen zur Versöhnungsarbeit erhielt der Patriarch 2000 
den Madensite-Preis der UNESCO für die Förderung von Toleranz und 
Gewaltlosigkeit.380 In seiner Rede betonte er: „There is a way to win your 
enemy over to become your friend. (…) We will not allow victory to 
hatred but overcome it with goodness.”381  
Staatlicherseits änderte sich in den 1990er Jahren mit zunehmender Ge-
walt von Seiten der Islamisten die Rhetorik der Regierung gegenüber 
den Kopten zum Positiven.382 Es gab Buchveröffentlichungen, die die 
Anstrengungen der Kopten für Ägypten betonten. Der Höhepunkt der 
Bemühungen um nationale Einheit war um die Jahrtausendwende, als 
Präsident Mubarak zum 2000-jährigen Jubiläum das koptische Weih-
nachten (7. Januar) zum nationalen Feiertag erklärte.383 In Zusammen-
hang mit dem Jubiläum erschien auch eine Veröffentlichung über die 
Reise der Heiligen Familie in Ägypten, die von Papst Schenuda III.   
                                                 
376  13 christliche Bauern wurden mit Maschinengewehren erschossen sowie vier 

weitere Christen in einem anderen Ort (Ṭamā) mit der Axt ermordet. Vgl.   
Hasan 2003, 143.  

377  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 167f. Siehe zu Al-Kušḥ auch Bolz 2006.  
378  Z.B. stehen vor jeder Kirche in Ägypten normalerweise ägyptische Polizisten.  
379  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 168. Trotz verschiedener Gewaltakte und Span-

nungen muss auch betont werden, dass unter vielen ägyptischen Muslimen 
und Kopten ein freundschaftliches Verhältnis herrscht.    

380  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 169 und Schenouda III. 2006, 19. Vgl. auch 
Unesco 2014.  

381   Van Doorn-Harder 2011, 169f.  
382  Attentate trafen nämlich nicht nur Kopten, sondern auch liberale Intellektuel-

le, Politiker und ausländische Touristen sowie Sicherheitskräfte (d.h. natürlich 
auch Muslime). Vgl. Strohmayer 2007, 147-152. 210. Siehe auch Hasan 2003, 
117f. Auch auf Mubarak selbst wurden insgesamt laut BBC mindestens sechs 
Attentatsversuche (u.a. 1995, 1999) verübt. Vgl. BBC 2016.    

383  Van Doorn-Harder scheint vom Jahr 2000 zu sprechen, aber laut dem Arab 
West Report muss es sich um das Jahr 2002 handeln. Vgl. Van Doorn-Harder 
2011, 168f. und Fawzi 2002.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

78 
 

unterstützt wurde.384 Dennoch fing das Jahr 2000 mit einem Massaker in 
dem oberägyptischen Ort Al-Kušḥ an, bei dem ca. 20 Christen getötet 
und 33 verletzt wurden, außerdem wurden 33 christliche und 45 musli-
mische Geschäfte zerstört.385 Obwohl die Polizei nur langsam eingriff 
und das Rechtssystem lax im Verurteilen von Tätern war, betonte Papst 
Schenuda III. zunächst ausdrücklich die nationale Einheit und sein Ver-
trauen darauf, dass sich die Autoritäten mit dieser Krise befassen wür-
den. Nachdem aber am 1. Dezember 2000 89386 Beschuldigte im Zusam-
menhang mit diesem Massaker ohne Kaution freikamen, sah er nur die 
Option, die Entscheidung anzufechten. Er listete nochmals alle Opfer mit 
Namen im Al-Kirāza Magazin auf, damit die Nation sie nicht vergessen 
würde.387 Vorher hatte es schon Debatten um die nationale Einheit gege-
ben, in denen Papst Schenuda III. deutlich betonte, dass die Kopten kei-
ne Minderheit seien. Sie seien ein Teil von Ägypten und loyale Bürger. 
Die Sichtweise als einer Minderheit hätte für die Kopten nur negative 
Folgen.388 Im selben Zusammenhang steht auch die offene Frage nach 
der genauen Prozentzahl der Kopten.389  
Seine Ablehnung jeglicher ausländischer Einmischung in Ägypten sowie 
seine politische (israelkritische) Haltung zur Palästinenserfrage gab 
Schenuda III. eine hohe Glaubwürdigkeit als ägyptischer Patriot.390 
Schenuda III. sagte häufig den Satz: „Ägypten ist nicht eine Heimat, in 
der wir leben, sondern die, die in uns lebt.“391 Es gab jedoch mehr und 
mehr Stimmen, die die öffentliche Politik von Papst Schenuda III. und 
seine Loyalität zum Staat sehr kritisch sahen. Das lag auch daran, dass 
Mubarak autokratisch regierte und dadurch zunehmend in der Kritik 
stand: Die nach der Ermordung von Sadat 1981 (wieder) eingeführten 
                                                 
384  Vgl. Shenouda III 2000a. Zur heiligen Familie in Ägypten siehe auch Kap. 1.3.  
385  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 169.  
386  McCallum spricht von 92 von 96, die freigesprochen wurden. Vgl. McCallum 

2010, 141.  
387  Vgl. Shenouda III 2000b sowie Shenouda III 2000c. Siehe auch Van Doorn-

Harder 2011, 169. 
388  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 169 sowie McCallum 2010, 142.  
389  Vgl. Kap. 1.9.  
390  Vgl. McCallum 2010, 142. Zur Ablehnung der Einmischung vgl. 

Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 34. Auch die Einmischung von Auslandskopten 
lehnte er i.d.R. ab. Er sprach zudem immer wieder von „Egypt our Mother“. 
Vgl. Watson 2012, 66.  

391  Zitiert nach Labib 1983, 92 von Bischof Damyān übertragen: „Ägypten ist ein 
Land, das in unseren Herzen lebt und nicht nur ein Land, in dem wir leben.“ 
Von Clausewitz 2012, 140. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

79 
 

und immer wieder verlängerten Notstandsgesetze sanktionierten eine 
rechtliche Willkür, z.B. grundlose Festnahmen. Sein Sicherheitsapparat 
leistete sich zahllose Menschenrechtsverletzungen, Korruption war in 
der Regierung weit verbreitet, und Kopten selbst hatten immer noch – 
trotz teilweiser Verbesserungen z.B. im Kirchenbaurecht – mit zahl-
reichen Diskriminierungen z.B. bei der Arbeitssuche und in öffentlichen 
Ämtern zu kämpfen.392 Manche Kopten und z.T. auch Priester wollten 
selbst politisch aktiv werden und nicht mehr einfach ihrem Papst in 
seiner regimeloyalen Meinung folgen.393   
Papst Schenuda III. bezog gegen Ende von Mubaraks Amtszeit – in der 
der Papst vermehrt durch Krankheitsphasen394 geplagt wurde – teils 
auch direkter Stellung,395 besonders nachdem ihm seine Wahlempfeh-
lung 2005 für Mubarak mehr Kritik einbrachte.396 Eine Art des Protests 
war es immer, sich ins Kloster St. Bišūy zurückzuziehen und öffentliche 
Protestbriefe zu formulieren und an die Autoritäten zu appellieren, et-
was gegen die Gewalt gegen Christen zu unternehmen. Auf diese Art 
signalisierte er auch, dass er dem Präsidenten nicht bedingungslose 
Unterstützung leistete.397 Für einige Kopten waren aber z.B.            
Schenudas III. Aussagen in Folge des Massakers398 in Naǧʿ Ḥammādī am 
koptischen Weihnachten 2010 nicht regimekritisch genug.399 Nach dem 
blutigen Bombenanschlag an Silvester 2011 vor der Kirche in Alexandria 

                                                 
392  Zu den Menschenrechtsverletzungen siehe u.a. das Buch, das die Revolution 

vorausgesagt hat: Bradley 2008 sowie einen der zahlreichen Menschenrechts-
berichte, z.B.: U.S. Department of State 2011. Siehe auch die verschiedenen Be-
richte der Internationalen Gesellschaft für Menschenrechte (IGFM) 2014. Bei 
anderen Berichten (u.a. auch von Auslandskopten) muss man die Fakten bzw. 
Quellen häufiger nachprüfen, da sie aus politischen Motiven teils zur Über-
treibung neigen. Siehe dazu auch: Hulsman 2012c. 

393  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 170. Ein Priester wurde suspendiert, weil er 2005 
im Zuge der Parlamentswahlen Teil der Oppositionspartei Al-Kifāya wurde. 
Vgl. Köhler 2008, 78.  

394  Vgl. Tamcke 2009, 19.  
395  Van Doorn-Harder meint seit 2005. Vgl. dies. 2011, 159.  
396  Vgl. Köhler 2008, 79.  
397  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 171. Auch 2004 bzgl. der (angeblichen) Konver-

sion der Priestergattin Wafāʾ Qusṭanṭīn bezog er Stellung, aber vorrangig ge-
gen die zweifelhafte Rolle der Medien in dieser Frage. Vgl. Hulsman 2013a, 29  
sowie McCallum 2010, 140.   

398  Mindestens 7 Tote (6 Kopten und 1 Muslim) und ca. 20 Verletzte. Vgl. Shukry 
2010.  

399  Vgl. in Bezug auf Naǧʿ Ḥammādī: Jacobs 2010a, 28.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

80 
 

rief Schenuda III. vor allem zur Ruhe auf, appellierte aber auch (unge-
wöhnlich) kritisch an den Staat, der die Probleme sehen und zu lösen 
versuchen solle. Kopten seien den Gesetzen verpflichtet, aber ungerechte 
Gesetze müssten geändert werden.400 Manchen aufgebrachten Kopten 
ging Schenudas III. verständliche und diplomatisch formulierte Kritik 
aber nicht weit genug. Sein Brief an die koptischen Kirchen vom 6. Janu-
ar 2011 zeigt seine ermutigende Einstellung: 

„The painful circumstances that happened to us have brought 
compassion upon us from all sides, as well as extreme care and 
eagerness in protecting the churches, as well as care for our cause. 
Also, tribulation, by its nature, makes the soul closer to God. And 
we believe that God is the Protector and Helper, and that unless 
the Lord guards the city, the watchman stays awake in vain.”401 

Während der Revolution vom 25. Januar 2011 war Schenuda III. – trotz 
der Teilnahme von Muslimen und Christen – sehr zurückhaltend und 
brachte zunächst seine Loyalität zu Präsident Mubarak zum Aus-
druck.402 Noch Anfang Februar sagte er im Fernsehen: „The things that 
are happening now are against God's will.”403 Papst Schenuda III. war 
auch bewusst, dass trotz der zahllosen Mängel der Mubarak-Regierung, 
Kopten unter einer radikal-islamischen Regierung noch mehr zu fürch-
ten hätten. Am 15. Februar 2011, vier Tage nachdem Mubarak zum 
Rücktritt gezwungen worden war, gratulierte Papst Schenuda III. aber 
der ägyptischen Jugend in einer Stellungnahme, gab der ägyptischen 
Armee seine Anerkennung und betonte, dass Ägypten jetzt eine Demo-
kratie und eine zivile Nation werden sollte.404   
Obwohl der bereits schwer kranke Papst furchtlos einen Tag nach dem 
Maspero-Massaker405 vom 9. Oktober 2011 in Kairo eine Totenmesse für 
die Märtyrer vom Maspero-Platz abhielt und zu drei Tage Fasten und 
Gebet aufrief, gab es teils ähnliche Diskussionen.406 Papst Schenuda III. 
                                                 
400   Vgl. Süddeutsche Zeitung 2011.  
401  Zitiert aus: Hulsman 2011b.  
402  Vgl. Ahram online 2011.  
403  Zitiert von Hulsman 2011a.   
404  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 171.  
405  Kopten demonstrierten in Kairo gegen das – kurz zuvor geschehene – Anzün-

den einer Kirche in Assuan und wurden daraufhin u.a. von Militärfahrzeugen 
überrollt. Gemäß Hesemann starben mind. 35 Kopten [zweifellos über 24], 
über 320 wurden schwer verletzt. Vgl. Hesemann 2012, 279.  

406  Ein paar Tage nach dem Maspero-Massaker 2011 wurde ein koptischer Be-
kannter von mir auf dem Weg zur Arbeit ohne Grund festgenommen und im 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

81 
 

hatte zuvor die politischen Demonstrationen nicht unterstützt und nach 
Meinung einiger Kopten nach dem Gewaltakt die Übergangsmilitär-
regierung (den SCAF407) zu wenig kritisiert.408 Gemäß einem Beobachter 
nahm insgesamt die Kritik an der politischen Rolle Schenudas III. in 
Folge der Revolution zu.409    
Im Vergleich zu Sadats Zeiten hielt sich Schenuda III. insgesamt betrach-
tet nicht nur unter Mubarak, sondern auch nach der Revolution mit 
öffentlicher Kritik an der Regierung zurück. Inmitten von Anspannun-
gen versuchte er stattdessen häufig, als Brückenbauer zu fungieren und 
durch besonnene Reaktionen deeskalierend zu wirken, wofür er u.a. in 
Deutschland 2011 mit dem Augsburger Friedenspreis ausgezeichnet 
wurde.410 

2.9.4 Fazit und Diskussion um das Verhältnis von Kirche und Staat 

Schenudas III. politischen Einstellungen unter Sadat und Mubarak sind 
gemein, dass er sich als Repräsentant der Kopten verstand, der die poli-
tischen Ziele der Kirche erreichen wollte, sei es eher konfrontativ wie 
unter Sadat oder durch persönliche Kontakte mit Politikern wie unter 
Mubarak. Die Ziele waren u.a., die Rechte der Kopten in Kirchenbau und 
-renovierung zu verteidigen oder die strengen Regelungen in Bezug auf 
die Ehe(scheidung) ohne staatliche Probleme durchsetzen zu können.411 
Im Familienrecht können die Kopten untereinander bislang ihr eigenes 
kanonisches Kirchenrecht durchsetzen.412 Wie in der Politik allgemein 
üblich, ist das Verhältnis von Kirche und Staat von gemeinsamen     

                                                                                                                                                         
Gefängnis über einen Monat festgehalten und gefoltert. Ihm zufolge versuchte 
das Militär, das eindeutig für die ermordeten Kopten verantwortlich war, die 
Schuld auf andere zu schieben. Auch einige Medien versuchten zunächst Kop-
ten die Schuld zu geben: Vgl. Hulsman 2012a sowie Ferrechia 2013. Für Hin-
tergründe zum Kirchenbrand in der Nähe von Assuan siehe: Yahyá 2011.   

407  SCAF = Security Counsel of Armed Forces.  
408  Vgl. Kassab 2012.  
409  Vgl. Casper 2012. 
410   Vgl. EKD 2011.   
411   Die Ehescheidung ist in der koptischen Kirche grundsätzlich, bis auf wenige 

Ausnahmen, verboten. Das führt immer wieder zu Problemen, da Kopten teils 
nur mit Konversionen zum Islam eine Ehescheidung erwirken können.  

412   Vgl. Bundesamt für Migration und Flüchtlinge 2011. „Können“, da sie laut 
Aussage von mir bekannten Kopten auch die Option haben, z.B. durch staat-
liche Gerichte eine Scheidung zu erwirken, die aber i.d.R. von der koptischen 
Kirche nicht anerkannt wird.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

82 
 

Interessen geprägt. Das Hauptinteresse der Kopten liegt neben einem 
friedlichen Zusammenleben im Angesicht von islamistischen Strömun-
gen in der Ausübung ihres kirchlichen Lebens, allen voran ihrer Gottes-
dienste sowie dem Streben nach mehr Gleichberechtigung als Ägypter. 
Der gemeinsame Nenner ist aber eher das friedliche Zusammenleben als 
vollkommene Gleichberechtigung. Die koptische Kirche war (nach dem 
Konzil von Chalcedon) niemals Staatskirche.413 Trotz säkularer414 Ein-
flüsse bleibt in Ägypten der Islam die Staatsreligion415 und darum in 
vielen Bereichen bevorzugt bzw. im Recht teils maßgebend.416 Daneben 
wurden bislang nur die „himmlischen“ Religionen, d.h. das Christentum 
und Judentum, offiziell als Religionsgemeinschaften anerkannt.417 So 
sind koptische Schulen zugelassen und z.T. findet sich neben dem    
üblichen islamischen Religionsunterricht auch koptischer Religions-
unterricht an staatlichen Schulen.418 Das heißt, die Staatsregierung    
kooperiert bis zu einem gewissen Maße mit der koptischen Kirche und 
umgekehrt. Mubaraks Regierung bemühte sich vor allem in Krisen-
momenten, die Einheit aller Ägypter zu betonen. Vorteilhaft für die 
Regierung war es zudem, nur einen Ansprechpartner für alle Kopten zu 

                                                 
413   Darum hat sie eine andere Entwicklung als die Kirchen in manchen Ländern 

des Westens, die teils von einer Staatskirche durch einen Säkularisierungs-
prozess zu einer Trennung von Kirche und Staat kamen, wenn auch unter-
schiedlich stark ausgeprägt. Der Begriff Säkularisierung ist in Ägypten eher 
negativ geprägt. Die Verbindung von Politik und Kirche in Byzanz, die zeit-
weise (5-7. Jh.) die Kopten verfolgten, wurde koptischerseits immer wieder 
scharf kritisiert. Vgl. Köhler 2008, 12.16.  

414   Man muss sich bei allen Säkularisierungstendenzen vergegenwärtigen, dass 
die Religion in Ägypten nach wie vor einen immens hohen und öffentlichen 
Stellenwert hat, der mit der Situation in Westeuropa, wo man Religion meist 
als Privatsache ansieht, schwer zu vergleichen ist.    

415   Siehe auch in den Verfassungsentwurf aus dem Jahr 2013: „Article 2: Islam is 
the religion of the state and Arabic is its official language. The principles of Is-
lamic Sharia are the principle source of legislation. – Article 3: The principles 
of Christian and Jewish Sharia of Egyptian Christians and Jews are the main 
source of legislations that regulate their respective personal status, religious 
affairs, and selection of spiritual leaders.” Draft of the Constitution 2013. Siehe 
bzgl. des 2. Artikels auch Hulsman 2014a.  

416   Siehe dazu Kap. 4-5 in folgender Magisterarbeit: Kaspar 2012, 49-106.    
417   Dies bereitet anderen Religionsgemeinschaften Probleme. Vgl. Bundesamt für 

Migration und Flüchtlinge 2011.     
418   Vgl. Alalawi 2013 sowie Telefongespräche mit Viviane Lesnik sowie Nashwa 

Amer am 12.01.2014. Religionsunterricht in Ägypten ist ein Thema für sich. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

83 
 

haben,419 der sich später mehrfach als Friedensstifter verdient machte. 
Andererseits war, kritisch betrachtet, gerade die Unterrepräsentierung 
der Kopten im Parlament420 ein Grund für die starke politische Rolle des 
koptischen Patriarchen.  
Bemerkenswerterweise wurde in Schenudas III. Verhältnis zum Staat 
unter Mubarak vor allem das Gegenteil (zu regimeloyal) von dem kriti-
siert, was ihm in der Phase unter Sadat zur Last gelegt wurde (zu     
regimekritisch). Es gab aber noch eine grundsätzlichere Kritik an      
Schenudas III. politischer Rolle. Der Mönchsreformer Mattā Al-Miskīn 
ging davon aus, dass Kirche und Staat (und damit auch Politik und  
Theologie) völlig getrennt sein sollten. Die Kirche habe sich als einzige 
Funktion um die Errettung der Seelen zu kümmern. Jede Vermischung 
von kirchlichen und staatlichen Aufgaben sei unumgänglich unbiblisch 
und damit unchristlich.421 Schenuda III. war da ganz anderer Meinung. 
Das bedeutet aber keineswegs, dass Schenuda III. für eine „Ehe“ zwi-
schen Kirche und Staat stand. Im Gegenteil, er kämpfte im Verhältnis mit 
dem Staat um größtmögliche Autonomie als koptische Kirche und wollte 
nicht wie die Al-Azhar Universität in die Rolle einer öffentlich-
rechtlichen Institution gedrängt werden.422 Die nahezu durchgängige 
Unterstützung der Mubarak-Regierung war somit vor allem Mittel zum 
Zweck.423 Nur so konnte der Papst es sich leisten, im Scheidungsrecht 
einen Machtkampf mit der Regierung zu führen. Die Voraussetzungen 
für eine kirchliche Scheidung wurden unter Schenuda III. mehrfach 
verschärft, sodass im Gegensatz zu einer flexibleren koptischen Schei-
dungsregelung aus dem Jahr 1938 nur noch Ehebruch oder Konversion 

                                                 
419   Vgl. Hulsman 2012b.  
420   Z.B. „2005 standen bei den Parlamentswahlen nur zwei koptische Namen auf 

einer Liste von 444 Kandidaten.“ Tamcke 2009, 8.   
421   Vgl. El-Meskeen 2009. Ursprünglich auf Arabisch im Juni 1963 erschienen und 

gegen Papst Kyrill VI. gerichtet, der während des Jemen-Krieges für den Sieg 
der Armee betete. Nach Al-Miskīn dürfe man nur für Frieden beten. Im Buch 
findet sich auch der Gedanke, dass für Al-Miskīn Konstantin der Große der 
Erste war, der Kreuzzüge im Namen der Religion führte. –  Schenuda III. sagte 
2003 in einem Interview: „He [Matta Al-Miskīn] issued a book titled „The 
Church and the State“… in this book he wrote hard words about the church. 
[…] But the Patriarch of Copts cannot be separated from the state. He and the 
Copts are part of the state, and separation from the state is neither in his, nor 
in their, nor in the state’s interest.” Zitiert nach Köhler 2008, 78. Vgl. auch dies. 
2007.  

422   Vgl. Jacobs 2010a.  
423   Vgl. Zitat in der vorletzten Fn. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

84 
 

als Gründe zulässig sind.424 Auch wenn der Streit seit 2008 zwischen der 
koptischen Kirche und der ägyptischen Justiz beigelegt wurde und 
Schenuda III. sein strengeres Scheidungsrecht durchsetzen konnte, wun-
dert es nicht, dass dies auch unter Kopten teils zu heftiger Kritik und 
sogar Demonstrationen gegen das Scheidungsrecht führte.425 Auch die 
Debatten um Konversionen zum Islam426 aus Scheidungsgründen stellen 
eine Herausforderung für die koptische Kirche und ihr Verhältnis zum 
Staat dar. 2004 gab es in dieser Hinsicht besonders große Diskussionen 
und sogar Zusammenstöße zwischen Christen und Muslimen, als Wafāʾ 
Qusṭanṭīn, die Frau eines koptischen Priesters, sich durch Konversion 
zum Islam scheiden lassen wollte und darauf durch Papst Schenuda III. 
dazu gebracht wurde, ihre noch nicht vollendete Konversion abzubre-
chen.427 Dieser Fall beschäftigte die Medien mit vielen Spekulationen, 
auch da Qusṭanṭīn selbst von da an in einem Kloster in Wādī An-Naṭrūn 
wohnte und m.W. bis heute von allen Journalisten ferngehalten wird. 
Schenudas III. energisches Vorgehen wurde kritisiert, u.a. inoffiziell auch 
von einem sonst – bzgl. Kopten – freundlich gestimmten Regierungs-
beamten.428 Kritik von Regierungsangestellten, die nicht speziell auf 
diesen Fall bezogen ist, geht z.T. so weit, dass man die koptische Kirche 
anklagte, einen „Staat innerhalb des Staates“ geschaffen zu haben.429 
Schenuda III. selbst wies solche Kritik – wie übrigens auch jegliche   

                                                 
424   Die theologisch-biblischen Aspekte dieser Frage können in dieser Arbeit nicht 

diskutiert werden. 
425   Vgl. zu diesem Abschnitt, Kaspar 2012, 77-83 und Van Doorn-Harder 2011, 

184f.  
426   Zur Zahl der Konversionen zum Islam gibt es nur unbestätigte Schätzungen: 

Ein ägyptischer Sicherheitsbeamter sprach zu einem Bischof von jährlich 10 – 
15 000 Christen, die zum Islam konvertierten. Vgl. Hulsman 2013a, 80.  

427   Auch wenn mittlerweile in der Theorie Ägypten Religionsfreiheit gewährt hat, 
wird dies durch andere islamische Gesetze sowie eine andere Praxis untermi-
niert. Konversionen zum Islam sind sehr leicht möglich. Vom Islam zum 
Christentum konvertiert man nur mit erheblichen Problemen. Vgl. Kaspar 
2012, 87-99. Die koptische Kirche hat bei Konversionen einer Frau doppelt ver-
loren, da die Kinder automatisch islamisch werden. Vgl. Watson 2012, 113. 
Konversionen vom Islam zum Christentum gibt es natürlich auch, aber wegen 
der Verfolgungsgefahr ist es hier noch schwieriger, zuverlässige Zahlen zu 
bekommen.  

428   Vgl. Hulsman 2013a, 80f. sowie Schep 2009, 5-9. Danach war es koptischen 
Priestern verboten, potenzielle Konvertiten noch einmal zu einem Gespräch 
zu treffen. 

429  Vgl. Hulsman 2011b, 7-9.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

85 
 

Bildung ausschließlich christlicher Parteien – zurück.430 Es ist aber inso-
fern richtig, dass Kopten oftmals häufiger bei der Kirche Hilfe suchten 
als beim Staat, gerade wenn der Staat darin versagte.431 Die Kirche ist 
nämlich eifrig bemüht, sich um alle Bedürfnisse der Kopten zu küm-
mern, d.h. z.B. auch um Arbeitsvermittlung.432       
Schenudas III. politisches Wirken bleibt in starkem Kontrast zu Mattā  
Al-Miskīns Thesen, der sich (theoretisch) eine Abstinenz der Kirche 
(nicht der einzelnen Mitglieder!) von jeglicher Politik wünschte.433 Für 
Schenuda III. dagegen waren Politik und Theologie kaum zu trennen. 
Dasselbe bestätigte auch Anbā Būlā über Schenuda III., der selbst als 
Vertreter der koptischen Kirche an der neuen Verfassung mitgearbeitet 
hat.434 Gegenüber Ḥağğī sagte Schenuda III. einmal: „Do not ask me not 
to talk about politics!”435 Schenuda III. fragte ihn weiter, ob es denn ir-
gendein Thema gebe, das keine politische Dimension habe, selbst dieser 
Kaffee: Wenn er schlecht wäre, bedeute dies, dass der falsche Kaffee aus 
dem falschen Land importiert worden sei, was wiederum politisch sein 
würde.436 Deshalb schließt Ḥağğī, dass Schenuda III. das Leben (und 
damit auch die Kirche) in einer sehr politischen Weise betrachtete. Er 
geht aber m.E. zu weit, wenn er sagt, dass der Patriarch mehr als Premi-
erminister denn als Papst gehandelt habe.437 Dies lässt Schenudas III. 
Hauptaugenmerk, die Förderung des geistlichen Lebens und der      
Bildung, zu stark außer Acht. Schenuda III. bleibt aber ohne Zweifel der 
einflussreichste christliche Leiter im Ägypten des 20. Jh.438   

                                                 
430   Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 33. Unabhängig davon gab es ab 1952 mit der 

Umma Al-Qibṭiyya tatsächlich eine (wenig einflussreiche) Bewegung, die    
genau das forderte: einen koptischen Staat. Vgl. Hasan 2003, 60f.204.206 und 
unten Kap. 2.10.1.   

431   Vgl. Hulsman 2011b, 8 sowie Köhler 2008, 52. 
432   Schenuda III. selbst betätigte sich auch regelmäßig im Dienst für Arme. Ge-

mäß Munīr hatte er jeden Donnerstag ein besonderes Treffen, in dem Arme  
finanziell sowie durch Seelsorge und Gebet unterstützt wurden. Vgl. Mounir 
2012.  

433   Ganz abstinent vom politischen Wirken war Mattā Al-Miskīn selbst nicht. Vgl. 
oben Kap. 2.9.2  

434   Vgl. Interview mit Anbā Būlā in Kairo am 19.09.2013.  
435   Fastenrath 2007.  
436   Vgl. ebd.  
437   Vgl. ebd.  
438   Vgl. Hulsman 2012b.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

86 
 

Während mir von der Theorie betrachtet Al-Miskīns These der Trennung 
von Kirche und Staat einleuchtet, kann ich von der Praxis Schenuda III. 
besser nachvollziehen, da er m.E. deutlich konsequenter gehandelt hat. 
Al-Miskīn hat sich zumindest durch den Kontakt zu Sadat während 
Schenudas III. Verbannung sowie durch andere Schriften439 mehr poli-
tisch engagiert, als dies bei ihm zu erwarten wäre. Kritik an der Rolle 
Schenudas III. von außen wird jedenfalls ohne Berücksichtigung der 
angespannten politischen Lage der Kopten kaum der Realität gerecht. 
Die starke politische Rolle des Patriarchen ist nämlich auch durch die 
schwache politische Vertretung der Christen bedingt. Eine Stärkung des 
Laiengremiums (Al-Mağlis Al-Millī) in der Interessenvertretung dem 
Staat gegenüber wäre hier aber m.E. kein Rückschritt.440 An der Diskus-
sion sieht man zumindest – was für die gesamte koptische Geschichte 
gilt –, dass es in der koptischen Kirche keine einhellige Meinung zum 
Verhältnis zwischen Staat und Kirche gegeben hat, diese hing jeweils 
stark von den Führungspersonen und den Umständen ab.441 Obwohl die 
Mehrheit der Christen zufrieden und stolz auf ihren politischen Reprä-
sentanten war, ging, mit Tamcke gesprochen, jede Aktion des Kirchen-
oberhauptes den einen zu weit, den anderen nicht weit genug.442   

2.10 Papst Schenudas III. Rolle in der 
Erneuerungsbewegung 

2.10.1 Die Erneuerungsbewegung der koptischen Kirche  

Nach Jahrhunderten der Stagnation führte Kyrill IV. im 19. Jahrhundert 
in seiner kurzen Amtszeit (1854-1861) erste Reformen durch (u.a. den 
Bau von koptischen Schulen) und bekam dadurch den Namen Vater der 
Reform (Abū Al-Iṣlāḥ),443 doch es sollte noch 100 Jahre dauern, bis sich 
mit Papst Kyrill VI. (1959-1971) und Papst Schenuda III. eine Erneue-
rungsbewegung in der ganzen Kirche durchgesetzt hatte.444 Nach Papst 

                                                 
439   Vgl. Glassner 1994, 98.  
440   Vgl. Köhler 2008, 80-82.  
441   Vgl. Meinardus 1998, 19-23 und Köhler 2008, 32f. 
442   Vgl. Tamcke 2009, 19.  
443   Vgl. Hage 2007, 186. Siehe auch Reiss 2001a, 1920f. Neben zahlreichen Refor-

men im Bildungsbereich, kämpfte er – im Gegensatz zu jeder koptischen   
Tradition – gegen Ikonen, da er dies für Götzendienst hielt. Vgl. Watson 2012, 
39f.  

444   Vgl. Hage 2007, 188.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

87 
 

Kyrill IV. folgten nämlich wieder reformunwillige Patriarchen.445 Mit 
Papst Yūsāb II. folgte von 1946 bis 1956 der letzte reformfeindliche   
Patriarch. Er wurde sogar zeitweilig vom Volk446 entführt, 1955 schließ-
lich abgesetzt und starb ein Jahr später.447 

2.10.1.1 Kirchenzustand vor und nach der Erneuerungsbewegung 

Vor der Erneuerungsbewegung war der Zustand der Kirche negativ 
geprägt durch das Vererben von Priesterämtern,448 häufig an die am 
wenigsten Gebildeten in der Familie, Korruption449, u.a. durch Bevor-
teilung von Reichen, das Erkaufen von Bischofssitzen450 und ähnliche 
Vorgänge, die weit verbreitet waren und dazu führten, dass nach     
Augenzeugenberichten die Kirchen und Klöster noch in den 1940er und 
1950er Jahren fast leer waren.451 Die geringe Identifizierung mit der Kir-
che wurde auch dadurch hervorgerufen, dass „das Gemeindeleben (…) 
fast ausschließlich aus dem Abhalten der traditionellen Liturgien und 
Stundengebete [bestand], wobei von vielen Priestern die Gebete ohne 
Verständnis ‚heruntergeleiert‘ wurden.“452 In den 1990er Jahren sowie 
heute sind die Kirchen dagegen regelmäßig überfüllt, das Gemeinde-
leben gestaltet sich äußerst vielfältig inklusive den Klöstern, der Kinder- 

                                                 
445   Bis auf die Einrichtung eines theologischen Seminars 1893 brachten sie wenig 

Innovatives hervor. 
446   Genauer gesagt, war es geleitet durch die Umma Al-Qibṭiyya (Koptische 

Nation), eine Gruppe politischer Aktivisten, die frustriert von der Korruption 
in der Kirche war. Laut Hasan plädierte die Gruppe – entgegengesetzt zu den 
Forderungen der Muslimbruderschaft – für eine koptische Nation. Vgl. Hasan 
2003, 51 sowie Hulsman 2013a, 17 und ders. 2012b. Laut Meinardus hatte man 
auch schon versucht, ihn zu vergiften. Vgl. Meinardus 1983, 191.  

447   Vgl. Hage 2007, 188. Papst Schenuda III. sagte selbst, dass er die neue Gener-
ation und die neue Mentalität, die in den Sonntagsschulen aufgewachsen sei, 
repräsentieren würde. Papst Yūsāb II. repräsentierte dagegen noch die alte 
Generation. Vgl. CYC 2014. Trotzdem gab gemäß Hesemann Yūsāb II. schon 
1948 der Sonntagsschulbewegung seinen Segen. Vgl. Hesemann 2012, 285. 

448   Diese Praxis wurde durch schlechte Bildung und schlechte Gehälter noch 
negativ verstärkt. Vgl. Hasan 2003, 74.  

449   Vgl. Hasan 2003, 33.66f.74.79.83.  
450   Vgl. Reiss 2001b, 201.  
451   Vgl. zu diesem Abschnitt Hasan 2003, 12. Schenuda beschreibt die Zeit von 

Ḥabīb Ğirğis Ende des 19 Jh. selbst folgendermaßen: „Habib Girgis lived 
during a dark period of history, in which there were no preachers or teachers 
of theology.“ Shenouda III 1990a, 89.  

452   Reiss 2001b, 201.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

88 
 

und Jugendarbeit sowie der kirchlichen Sozialarbeit. Dies hat insgesamt 
zu einer hohen Identifizierung der Kopten mit ihrer Kirche geführt.453 

2.10.1.2 Die Sonntagsschulbewegung als Beginn der Erneuerung 

Die Reformen gingen im 20. Jh. zu Beginn von den Laien und in erster 
Linie von der sogenannten Sonntagsschulbewegung aus. Der Begriff Sonn-
tagsschulbewegung darf nicht mit einer Kindergottesdienstbewegung gleich-
gesetzt werden, da sie ab den 30er Jahren nicht nur auf Kinder bezogen 
war, sondern auch zu Programmen und Aktivitäten geführt hat, die die 
Altersstufen 4-40 Jahre umfasste.454 Die Bewegung ist anfangs vor allem 
mit Ḥabīb Ğirğis455 († 1951) verbunden, dessen Hauptanliegen die    
Reform der Priesterausbildung und die Erziehung in Kirche und Schule 
war. Es wurde erstmals christlicher Religionsunterricht in öffentlichen 
Schulen eingeführt. Ğirğis verbreitete mit viel Eifer das Anliegen des 
Unterrichts für Kinder und Jugendliche nicht nur in der Schule.456 Er 
wurde auch selbst zum Vorbild, indem er beispielhaften Sonntagsschul-
unterricht in Kirchen und Wohltätigkeitsvereinen durchführte und zu-
sätzlich die Lehrpläne mit praktischen Erklärungen veröffentlichte, die 
auch in den neu gegründeten Sonntagsschulen als Basis genommen 
wurden.457 Seine Studenten nahmen sein Anliegen auf, aber bis Mitte der 
1930er Jahre blieben es lokale Initiativen.458  
Aus einer Erweckung in Asyūṭ in den 1920er Jahren, die als Reaktion 
bzw. Imitation der Aktivitäten evangelischer Missionare mit verstärkter 
Jugendarbeit und vor allem Erweckungspredigten anfing, kamen in den 
1930er Jahren viele begeisterte Studenten nach Kairo, die dort zum ers-
ten Mal eine Sonntagsschularbeit begannen. Daraus entstanden ver-
schiedene Sonntagsschulzentren, die später die Kirchenreformen be-
stimmen sollten.459 Reiss nennt die vier Hauptzentren in Kairo: 1) die    
St. Antonius-Kirche in Šubrā, 2) in Gīza, 3) im Stadtteil Ğazīrat Badrān460 
                                                 
453   Vgl. zu diesem Abschnitt Hasan 2003, 12. 
454   Vgl. Reiss 1998, XXXIV.  
455   Schenuda III. fasst sein Lebenswerk selber kurz als Beispiel für heiligen Eifer 

für Gott auf ein paar Seiten in seinem Buch Holy Zeal zusammen. Vgl.        
Shenouda III 1990a, 89-92. 

456   Vgl. Reiss 1994a, 86. 
457   Vgl. ebd.  
458   Vgl. ebd. Es wurden auch verschiedene Wohltätigkeitsvereine gegründet, in 

denen koptische Laien praktisch tätig werden konnten. Vgl. Reiss 1998, 59-69. 
459   Vgl. Reiss 1994a, 87.  
460   Vgl. ebd. 87f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

89 
 

und 4) die Erzengel-Michael-Kirche im Stadtteil Ṭūsūn.461 In der             
St. Antonius-Kirche wurde das Studium der koptischen Tradition mit 
ihrer Kirchengeschichte und asketischen Frömmigkeit gefördert. Dazu 
lag ein Schwerpunkt auf dem Studium des Alten Testamentes.462 Die 
Erlösung des Einzelnen stand hier im Mittelpunkt.463 Papst Schenuda III. 
ging aus dieser Sonntagsschulrichtung hervor neben anderen, die später 
Bischofsämter einnahmen.464 Die koptische Tradition wurde auch in Gīza 
gefördert, aber daneben kam ein stärkerer Fokus auf die soziale Arbeit 
hinzu. Hier war Ẓarīf ʿAbdallāh, Abūnā Antonius Amīn, Mattā             
Al-Miskīn (damals Yūsuf Iskandar) und vor allem Saʿad ʿAzīz, der spä-
tere Bischof Samuel, mit dem Aufgabenbereich für soziale Dienste sehr 
aktiv.465 Neue Formen der Jugendarbeit wurden vor allem in Ğazīrat 
Badrān gefördert: Jugendklubs, Ausflüge zu den Klöstern, Freizeitlager 
und eine ganzheitliche Erziehung waren das Markenzeichen dieses 
Zentrums.466 Die Erzengel-Michael-Kirche, in der es keine zusätzlichen 
Charakteristika gab, war dafür aber eine Diskussionsplattform für die 
verschiedenen Ansätze.467    
Nach der Gründungsphase in den 1930er Jahren kam eine Einigungs-
phase in den 1940er Jahren, in der durch Sonntagsschulkongresse die 
Arbeiten der verschiedenen Sonntagsschulzentren immer mehr koordi-
niert wurden. Zum Teil wurden diese auch politisch (Unterschriften-
aktion gegen Mehrehegesetz) oder innerkirchlich aktiv (Ablehnung eines 
Bischofs). Wahīb ʿAṭāllāh wurde 1951 nach dem Tod von Ḥabīb Ğirğis 
der Nachfolger des Sonntagsschulpioniers.468 

                                                 
461   Vgl. Reiss 2009, 178f.  
462   Vgl. Reiss 1994a, 87f. 
463   Vgl. Reiss 2009, 178.  
464   Vgl. Reiss 1994a, 87f. Reiss nennt neben Schenuda III. den Bischof Athanasius 

von Banī Sūwaif, Bischof Gregorius, Bischof Ārsāniyūs von Al-Minyā, Bischof 
Yūʾannis von Al-Ġarbiyya und Bischof Bāḫūmiyūs von Damanhur. 

465   Vgl. Reiss 1994a, 88. Hasan nennt Naẓīrs Gruppe „spiritual revivalists“, Saʿads 
Gruppe „social activists“ und beide „modernists.“ Vgl. Hasan 2003, 77.  

466   Vgl. Reiss 1994a, 89. 
467   Vgl. Reiss 2009, 179.  
468   Vgl. Reiss 1994a, 90f. Die Sonntagsschulen wurden nun offiziell Schulen der 

Kirchlichen Erziehung genannt und den Priestern untergeordnet und die männ-
lichen Mitarbeiter zur Diakonatsweihe aufgefordert. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

90 
 

2.10.2 Der Kirchenreformer  

Mit Kyrill VI. kam ein Patriarch an die Macht, der der Sonntagsschul-
bewegung sehr wohlgesonnen gegenüberstand, und so laut             
Schenuda III. einen Vermittler zwischen der alten und neuen Generation 
darstellte.469 Unter dessen Führung wurden verschiedene Leiter der 
Sonntagsschulbewegung befördert einschließlich Schenuda III. selbst, 
obwohl das mit ihm gestaltete Sonntagsschulmagazin teilweise sehr 
kritisch mit der Kirchenleitung umging. Was waren Schenudas III.   
Reformimpulse? Zunächst ist vor allem deutlich auf seine Funktion als 
Kirchenlehrer hinzuweisen, die oben schon erläutert wurde, aber nicht 
überbetont werden kann. Das Predigthalten wurde nämlich von vielen 
koptischen Bischöfen oder Priestern nachgeahmt. Auch die spontanen 
Fragerunden stellten ein völliges Novum sowohl im orthodoxen     
Christentum allgemein als auch in der Koptisch-Orthodoxen Kirche im 
Speziellen dar.470 Sein Fokus lag hier auf der Förderung des spirituellen       
Lebens,471 die durch die Publikationen sowie die Mitarbeiter auch in die 
Sonntagsschulen und damit in die ganze Kirche getragen wurde. Prak-
tisch hat er dies auch durch eine Standardisierung der theologischen 
Ausbildung sowie durch feste Priestergehälter umgesetzt.472 Daneben 
gab es aber weitere Veränderungen, von denen folgende laut Van 
Doorn-Harder am tiefgreifendsten waren: die Verbesserung der Qualität 
der Klöster, die Neuziehung der Grenzen von Diözesen, die Integrierung 
neuer Bischöfe und Laien in verschiedenen Stufen der Kirchenhierarchie 
(inkl. Al-Mağlis   Al-Millī), die Einbindung der Jugend und der Frauen in 
offizielle Strukturen des Laiendienstes und die Verbesserung des      
Bildungsstandards aller Involvierten.473  

2.10.2.1 Die Reform des Mönchtums 

Wie sein Vorgänger474 veranlasste Papst Schenuda III., monastische Ein-
richtungen wiederbeleben zu lassen. 2012 war die Zahl der Mönchs-

                                                 
469   Vgl. Reiss 1994a, 91 sowie vgl. zu diesem Absatz CYC 2014. 
470   Siehe Hasan 2003, 73-75.80. Neben den Predigten nennt Hasan auch die  

Hymnen.  
471   Interview mit Anbā Būlā in Kairo am 19.09.13 sowie Telefongespräch mit 

Anbā Bāḫūmiyūs am 03.10.2013. 
472  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 175.  
473   Vgl. ebd. 173. Siehe auch O’Mahony 2006, 508.  
474   Papst Kyrill VI. gründete 1959 zum ersten Mal nach über 1000 Jahren ein 

koptisches Kloster neu. Vgl. Glassner 1994, 93.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

91 
 

klöster von 9 auf 28 angewachsen und der Nonnenklöster von 5 auf 7.475 
Die Zahl der Mönche wuchs laut Van Doorn-Harder von 206 im Jahr 
1960 auf über 1200 im Jahr 2001. Auch die Nonnenklöster verzeichneten 
ein rapides Wachstum mit 61 neuen Nonnen, die z.B. allein zwischen 
1992 und 1993 vom Papst ordiniert wurden.476 Dieses Wachstum ist ein 
völliges Novum seit der Ankunft des Islams im 7. Jh.477 Die meisten 
Mönche haben heute einen Hochschulabschluss und bringen ihre 
Kenntnisse auch verschiedenartig in den Dienst der Kirche ein, sei es in 
der Restauration, Kunst oder auch der Gartenarbeit.478 Vor allem durch 
die geteerten Straßen, die die Wüstenklöster jetzt mit den Städten ver-
binden, hat sich das Leben der Mönche sehr verändert.479 Nicht nur 
Priester, sondern auch zahllose andere Kopten (sowie Touristen) kom-
men in die Klöster, um dort an Kirchenfesten teilzunehmen oder sich 
einen Segen von den heiligen Orten oder den heiligen Menschen abzuho-
len. Der Papst war selbst ein Vorbild darin, indem er sich wöchentlich in 
das St. Bišūy-Kloster zurückzog, wo er aber auch häufig Gäste empfing 
oder Konferenzen abhielt.480 Schenuda III. ist der erste Papst, der kopti-
sche Klöster außerhalb Ägyptens gegründet hat.481 Momentan gibt es 
z.B. in Deutschland neben ca. 20 Gemeinden482 zwei Klöster (Höxter und 
Kröffelbach) sowie ein koptisches Zentrum in Borgenteich.483 Neben der 
großen Expansion findet sich insgesamt eine höhere Integration des 
Mönchtums ins Kirchenleben. Ägypten ist damit nicht nur das Land, in 
dem das christliche Mönchtum entstand, sondern auch der Ort, wo eine 
moderne monastische Erweckung begann.484 Die Entscheidung zum 
                                                 
475   2012 befanden sich von den 35 Klöstern 25 in Ägypten und 10 im Ausland (9 

Mönchs- und 1 Nonnenkloster). Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 65.  
476   Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 173.  
477   Vgl. Hulsman 2012b.  
478   Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 173. 
479   Vgl. Reiss 1998, 272. Mönche bleiben zudem oft über E-Mail, Handy etc. mit 

der koptischen Gemeinde in Kontakt. Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 174. 
480   Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 174. Trotz seiner vielen Verantwortungen ver-

brachte der koptische Papst in der Regel drei Tage in der Woche im Kloster. 
481   Vgl. St. Takla 2013.  
482  Vgl. St. Markus-Kirche 2013.  
483   Vgl. ebd. Die beiden Klöster haben aber in Deutschland jeweils im Vergleich 

zu Ägypten, wo häufig weit über 100 Mönche in einem Kloster sind, nur eine 
kleine Zahl von Priestern bzw. Mönchen und dazu noch einige Kirchenhelfer 
oder Diakone. (Verschiedene Besuche des Verfassers in Höxter und Kröffel-
bach 2012/13).  

484   Vgl. O’Mahony 2006, 501f.   

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

92 
 

Mönchtum mit dem Gehorsam-, Armuts- und Keuschheitsgelübde485 ist 
definitiv durch eine hohe Identifikation mit der Kirche (und dem Glau-
ben) geprägt, z.T. zusätzlich auch aus Protest gegen die Weltlichkeit der 
Gesellschaft oder sogar der Kirche. Da alle Träger höherer Kirchen-
ämter486 aus den Klöstern gewählt werden, kann aber auch diese ambiti-
onierte Motivation nicht völlig ausgeschlossen werden.487 Es gilt dabei 
immer das Prinzip: Ein starkes monastisches Leben bedeutet eine starke 
Kirche, da die Klöster als Lungen der Kirche gesehen werden.488   
Für die Reform des Mönchtums ist zu einem großen Teil auch Mattā    
Al-Miskīn verantwortlich, der das fast leerstehende Kloster des             
Hl. Makarius zu einer so noch nie gesehenen Blüte in jeder Hinsicht 
führte.489 Das Kloster wuchs von 6 im Jahr 1969 auf über 120 Mönche im 
Jahr 2007 an.490 Sein geistliches Leben mit einer Betonung auf der      
Inkarnation, dem Gebet und der Kommunion, verbunden mit den    
Kirchenväterstudien, der aktiven Gestaltung des Klosterlebens sowie 
einer Betonung des historischen und ökumenischen Charakters des 
Glaubens zog viele Mönche an.491 Matta Al-Miskīns Haltung während           
Schenudas III. Verbannung, seine Thesen in Bezug auf Politik, die kriti-
sche Aufnahme westlicher Theologien sowie die Lehre der Theosis ver-
anlassten den Papst aber, sich mehrfach von ihm zu distanzieren und 
sogar Bücher gegen ihn zu schreiben.492 Außerdem werden die Mönche 

                                                 
485   Gespräch mit koptischem Mönch am 19.01.2014.  
486   Sowohl Bischöfe (allgemein sowie Diözesan-), Metropoliten und der Papst 

kommen alle aus dem Mönchtum und leben im Zölibat, im Gegensatz zu ein-
fachen Kirchenpriestern, die heiraten müssen, und Diakonen, die es dürfen.    

487   Vgl. O’Mahony 2006, 502. Hulsman sieht sie sogar bei Schenuda III. selbst. 
Vgl. Interview mit Hulsman in Kairo am 04.10.13.   

488   Vgl. Watson 2012, 54 und Bischof Damyān in Hesemann 2012, 314.  
489   Siehe dazu: Glassner 1994, 93-104; El-Meskeen 1993; Watson 2012, 15-18 sowie 

Meinardus 1989, 72-104.  
490   Vgl. Köhler 2008, 58f. 
491   Vgl. O’Mahony 2006, 505 sowie Glassner 1994, 98. Al-Miskīn schrieb sehr viele 

Bücher und Artikel. In folgendem Standardwerk sind einige Artikel gesam-
melt: Matthew the Poor 1984.  

492   Vgl. dazu oben Kap. 2.9.4 sowie Exkurse in Kap. 3.2 unten. Mattā Al-Miskīn, 
in Alexandria geboren, arbeitete zunächst als Apotheker, bevor er ab 1948 
Mönch wurde und 1969 die Reform im Kloster des Hl. Makarius begann. Vgl. 
O’Mahony 2006, 505.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

93 
 

aus Al-Miskīns Kloster i.d.R. nicht für höhere Kirchenämter vorgese-
hen.493  

2.10.2.2 Die Partizipation der Laien am Kirchenleben 

Schenudas III. Ziel war es, die Laienleiterschaft in die Kirche zu integrie-
ren. Auf lokaler Ebene gab es den Mağlis Al-Kanīsa (Gemeinderat), der 
die Wünsche der Kirchenmitglieder an die Kirchenführer übermitteln 
und u.a. auch die Finanzen der Kirchen überwachen sollte.494 Für die 
nationale Ebene wurde 1973 der Al-Mağlis Al-Millī, der 1874 gegrün-
det495 und zeitweise ausgesetzt wurde, wieder eingeführt, wohlgemerkt 
aber (schon zuvor) mit viel weniger Befugnissen als zu Beginn seiner 
Geschichte.496 Es blieb aber die wichtige Aufgabe, den Papst zu wählen. 
Das Gremium wurde immer mehr von gebildeten Laien besetzt, die auch 
schon das Sonntagsschulprogramm und oft auch weitere theologische 
Kurse besucht hatten.497 Die verbesserte theologische Laienbildung führ-
te auch zu einer Verbesserung der Priesterausbildung, da die Priester 
nun gebildeten Laien antworten mussten.498   
Durch die starke Integration der Laien in die Kirche – nicht nur als Pries-
ter, sondern auch in anderen geringeren Ämtern – erfolgte aber eine 
starke Klerikalisierung. Die Laienpartizipation ist dadurch in einigen 
Bereichen – trotz insgesamt hoher Beteiligung – geringer als zu früheren 
Zeiten.499  

                                                 
493   In der koptischen Geschichte dagegen hat das Kloster des Hl. Makarius mehr 

Patriarchen (29) als jedes andere hervorgebracht. Vgl. Meinardus 1989, 
100.211.   

494   Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 175.  
495   Vgl. Watson 2012, 47.  
496   Der Al-Mağlis Al-Millī, der auch durch die koptischen Absolventen der evan-

gelischen Missionsschulen beeinflusst wurde, strebte schon im 19. Jh. nach   
einer demokratischeren Kirchenstruktur. Vgl. O’Mahony 2006, 495. Siehe zur 
Geschichte/Aufgaben des Al-Mağlis Al-Millī ebd. 495-501. Es gibt verschiede-
ne Sichtweisen innerhalb der koptischen Kirche zum Verhältnis von Papstamt, 
Heiliger Synode und dem Laiengremium Al-Mağlis Al-Millī. Vgl. Watson 
2012, 47.  

497   Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 175f. Papst Schenuda III ordinierte die Mitglie-
der des wiedererweckten Gremiums auch zu Diakonen und übernahm sie 
damit in die niedere Kirchenhierarchie. Vgl. ebd.  

498   Vgl. Reiss 1998, 176.  
499   Vgl. Watson 2012, 69.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

94 
 

2.10.2.3 Klerikalisierung der Takrīsbewegung 

Mit Takrīs wird die Weihung im Sinne einer Heiligung oder Abson-
derung eines Kirchenmitglieds beschrieben, die jedoch unterschiedlich 
aussehen kann.500 Schon vor der Amtszeit Schenudas III. setzten sich 
engagierte Laien aus der Sonntagsschulbewegung immer mehr für ihre 
Kirche ein. Im Studium war dies noch möglich, doch als Arbeiter zogen 
sie teilweise schlechtere Positionen vor, um genügend Zeit für den   
Kirchendienst zu haben. Aus Gīza kamen die ersten vollzeitlichen Takrīs 
(bzw. Mukarrasūn), darunter auch Saʿad ʿAzīz (später Bischof Samuel), 
der mit seiner Gruppe stark diakonisch wirkte.501 Auch die Takrīs-
Bewegung ist ursprünglich stark mit Mattā Al-Miskīn verbunden.502 Der 
Laientakrīs in einem Takrīshaus (Bayt Al-Takrīs) zeichnete sich durch 
die Hingabe für Jesus, den Kirchendienst, eine Gemeinschaft des     
Wohnens, Essens und Teilens, ein zölibatäres Leben sowie ein Studium 
der Kirchenväterschriften aus.503 Für viele war dies aber nur die Vor-
stufe, bis sie in den Klerus eintraten, da man i.d.R. nur als Priester oder 
Mönch der Kirche voll dienen konnte. Mit den Mukarrasīn, die teils 
hauptamtlich tätig waren, gab es nun aber eine weitere (beschränkte) 
Form der Partizipation außerhalb des Klerus.504 Ab 1948 wurden zum 
ersten Mal Mönche und Priester aus dieser Bewegung geweiht. Damit 
wurde der Takrīs nach und nach im Priestertum verankert.505 Die ersten 
Reformmönche,506 darunter auch Papst Schenuda III., kamen aus dieser 
Takrīsbewegung und förderten diese wiederum durch die Ausweitung 
der kirchlichen Programme für Laien, jedoch bemühte sich Schenuda III., 
sie in den Klerus einzubinden, was zur Folge hatte, dass der männliche 
                                                 
500   Vgl. dazu Reiss 1998, 170-198. 
501   Vgl. zu diesem Abschnitt Reiss 2009, 180f. Die Autorin Hasan (vgl. dies. 2003), 

die ihre Beschreibung der Erneuerungsbewegung im Gegensatz zu der Disser-
tation von Wolfram Reiss (ders. 1998) stärker aus einer soziologischen         
Perspektive schreibt und dabei immer wieder ihre eigenen Erfahrungen ein-
fließen lässt, betont u.a. stärker die unterschiedlichen Ausrichtungen des      
sozial-diakonischen Bischofs Samuel und des eher pädagogisch-spirituellen 
Bischofs Schenuda. (Hauptsächlich befasst sie sich aber damit, dass die kopti-
sche Kirche durch den Aufbau und die Betonung ihrer eigenen Kultur und 
Identität in Abgrenzung von ihrer islamischen Umgebung zur Kirchenerneue-
rung beigetragen hat.) Vgl. Reiss 1998 und Hasan 2003.  

502   Vgl. Hasan 2003, 89.  
503   Vgl. Reiss 1998, 192.  
504  Vgl. zu diesem Abschnitt Reiss 2009, 180f. sowie ders. 1998, 173.  
505   Vgl. Reiss 2009, 182f.  
506   Vgl. ebd. 183-185.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

95 
 

Laientakrīs keine starke Verbreitung fand.507 Den Frauen stand der 
Dienst zwar auch offen, jedoch war das Bemühen um die Eingliederung 
in ein klerikales Amt begrenzter, sodass die geweihten Töchter (Al-Banāt 
Al-Mukarrasāt) nur für sozial-diakonische Dienste in Frage kamen.508 Seit 
den 70er Jahren schritt der weibliche Laien-Takrīs aber so voran, dass 
heute in jeder Diözese geweihte Töchter zu finden sind, neben den oben 
kurz erwähnten Nonnenklöstern.509  

2.10.2.4 Die Rolle der Frau 

Für Frauen haben sich im Kirchendienst neue Möglichkeiten aufgetan.510 
So entschied sich keine geringe Zahl an Frauen (heute ca. 1000511), ihr 
Leben der Kirche zu weihen und nicht zu heiraten, jedoch ohne Nonnen 
zu werden. Sie sind Mukarrasāt, werden auch als Schwestern angespro-
chen und leben in Häusern zusammen. Sie können in der Hierarchie von 
der Mukarrasa zur Subdiakonin und schließlich zur vollen Diakonin512 
(Šammāsa) aufsteigen.513 Laut Anbā Mitāʾus war das Amt der Diakonin 
seit dem 13. Jh. abgeschafft und wurde erst durch Papst Schenuda III. an 
Pfingsten 1981 wieder eingeführt, um den großen Dienstbedürfnissen 
gerecht zu werden.514 Um Diakonin zu werden, musste man aber erst 
einmal 15 Jahre ununterbrochen gedient haben. Das bedeutet auch, dass 
die Diakoninnen alle über 40 Jahre alt sein sollten. Schenuda III. drängte 
darauf, die Initiationsriten für Frauendiakone zu reformieren, da er das 
Modell einer Frauengruppe in Banī Sūwaif als zu katholisch empfand. 
Hunderte von Mukarrasāt515 sind heute häufig u.a. im Sonntagsschul-
dienst tätig. Ihre Zahl ist weiter im Wachstum begriffen.516 Schenuda III. 
                                                 
507   Vgl. Reiss 1998, 250.  
508   Vgl. Reiss 2009, 187. 1981 wurden zwar 28 ältere Frauen zu Diakonissen ge-

weiht, jedoch ohne liturgische Funktion, denn ihre Arbeit blieb wesentlich auf 
Frauen und Kinder beschränkt. Vgl. Reiss 1998, 248f.  

509   Vgl. Reiss 1998, 250. Zu den Nonnenklöstern siehe vor allem: Van Doorn-
Harder 1995. 

510   Siehe auch St. Takla 2013. 
511   Zahl nach Reiss 2009, 187.  
512   Laut Chaillot seit 1960. Vgl. Chaillot 2009, 207.   
513   Für eine ausführlichere Darstellung der verschiedenen Partizipationsmöglich-

keiten von Frauen in der koptischen Kirche siehe Van Doorn-Harder 2000, 
733-750.  

514  Vgl. Mettaous 2000, 50f.   
515  Bzw. 1000 laut Reiss 2009, 187.  
516  Vgl. zu diesem Abschnitt Van Doorn-Harder 2011, 176f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

96 
 

schreibt in seinem Buch (gegen) Homosexuality and the ordination of    
women:   

„In the Coptic Church we have thousands of women as Sunday 
School teachers. In Cairo alone we have between ten to fifteen 
thousand517 females as Sunday School teachers. In our Seminary 
and Coptic Institute we have four ladies teaching in the Seminary: 
one teaches the Old Testament, another the Hebrew Language, 
and two teach the history of the Church. In every church we have 
women organising and supervising social activities. We also have 
women in many of the councils of churches. They have many 
responsibilities.”518  

Auch wenn hier die Aktivitäten der Frauen hervorgehoben werden, wird 
in diesem Vortrag insgesamt die strikte Ablehnung der Frauenordin-
ation vertreten. Dies wird mit dem Priesteramtsverständnis, der Kirchen-
tradition und vor allem mit verschiedenen Bibelstellen (u.a. 1 Tim 2,11-
15) begründet, die alle nicht kritisch hinterfragt werden sollen.519 Man 
muss die Rolle der Frau auch vor dem Hintergrund der patriarchali-
schen Kultur in Ägypten betrachten. Frauen in kirchlichen Leitungsäm-
tern werden nicht nur aus theologischen und traditionellen, sondern 
auch kulturellen Gründen nach wie vor grundsätzlich abgelehnt.520 Laut 
Bischof Būlā, der für alle Ehescheidungsfragen in der koptischen Kirche 

                                                 
517  Die Zahl steht nicht in Widerspruch zu den 1000 Mukarrasāt, da es sich im 

Gegensatz zu gewöhnlichen Sonntagsschullehrerinnen bei einer Mukarrasa ja 
um eine geweihte Frau handelt.  

518  Shenouda III 1993a, 36. 
519  Vgl. hierzu Exkurse in Kap. 3.2.  
520  Hierzu ist auch die nach wie vor strikte Segregation in Gottesdiensten zu 

erwähnen. Das Abendmahl wird zunächst an die Männer ausgeteilt und die 
Taufe von Babys findet zuerst bei Jungen statt (nach 40 Tagen; Mädchen nach 
80 Tagen). Zum Verständnis der Lage von Frauen in der ägyptischen Gesell-
schaft insgesamt ist hinzuzufügen, dass diese deutlich schlechter ist als in an-
deren (inkl. arabischen) Ländern. Eine Umfrage der Thomas Reuters        
Foundation kam sogar 2013 zu dem Ergebnis, dass es Frauen in Ägypten am 
schwersten von allen arabischen Ländern haben, was vor allem mit einer ho-
hen Rate an Genitalverstümmelungen und verbreiteter sexueller Belästigung 
zu tun hat. Vgl. Crina 2013 sowie Putz 2013. Frauenbeschneidungen sind zwar 
mittlerweile gesetzlich verboten, finden aber in ländlichen Gegenden immer 
noch statt, obwohl u.a. die koptische Kirche sowie die Al-Azhar diese Praxis 
deutlich verurteilt haben. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

97 
 

zuständig ist, sei dies auch noch kein großes Diskussionsthema inner-
halb der koptischen Kirche.521 

2.10.2.5 Die Reform des Episkopats 

Wie erwähnt, war Schenuda III. selbst 1962 der erste allgemeine oder 
Generalbischof522, zusammen mit Anbā Samuel.523 Der Unterschied zu den 
Diözesanbischöfen lag in ihrem gesamtkirchlichen Charakter.524 Sie  
waren entweder für einen bestimmten Aufgabenbereich oder als Hilfs-
bischöfe in Diözesen, als vorübergehende Klosterbischöfe oder ganz 
ohne festgelegten Bereich und damit als flexible Einsatztruppe des   
Papstes aktiv.525 Die von Schenuda III. eingesetzten Chorbischöfe dage-
gen stellten eine Wiederbelebung eines alten Amtes dar. Diese wurden 
meist als Hilfsbischöfe eingesetzt.526 Daneben wurden zusätzlich ein paar 
Klosterbischöfe ohne Bistum eingesetzt.527 Die Reformen führten dazu, 
dass das Bischofsamt vielgliedriger und damit flexibler wurde. Es gab 
dadurch mehr Diözesen, die nicht mehr von einem einzigen Bischof, 
sondern gleich von mehreren verschiedenen betreut wurden, sei es als 
Hilfsbischof, allgemeiner Bischof, Diözesanbischof oder als Metropolit. 
Es bedeutete eine Vernetzung der Arbeit, die es vorher so nicht gegeben 
hatte.528 Neben einer Senkung des Altersdurchschnittes und einer Steige-
rung des Bildungsgrades hatten sie teils durch neu geschaffene Diözesen 
großen Gestaltungsfreiraum.529 1971 gab es 23, 2012 50 Diözesen. Die 
                                                 
521   Interview mit Anbā Būlā in Kairo am 19.09.2013. Gemäß Hasan sprach Bischof 

Būlā auf einer Konferenz davon, dass in der Familie der Mann das Haupt, die 
Frau die Helferin und darum nicht vollkommen gleich(berechtigt?) sei. Vgl. 
Hasan 2003, 254f.  

522   1808 gab es schon mal für kurze Zeit eine Vorstufe mit einem „allgemeinen 
Metropoliten“. Vgl. Reiss 1994c, 550.  

523   Vgl. oben Kap. 2.6. 1967 folgte Anba Gregorius als Bischof für Höhere Studien, 
Koptische Kultur, Wissenschaftliche Forschung. 

524   Vgl. Reiss 1994c, 550f. 1985 folgte Anbā Sirābyūn als Nachfolger von Bischof 
Samuel für den Bereich Soziale Dienste und Ökumene. 1976 Anbā Antonius 
Murqus für Afrikanische Angelegenheiten sowie 1980 der Bischof Mūsā für 
die Jugend.  

525   Vgl. ebd. 551-553.  
526   Vgl. ebd. 554. Zwischen 1974 und 1979 setzte Schenuda III. 10 junge Chor-

bischöfe ein, mind. 2 davon wurden später zu Klosterbischöfen und 6 zu Ge-
neralbischöfen erhoben.  

527   Vgl. ebd. 555f.  
528   Vgl. ebd. 556f.  
529   Vgl. ebd. 558.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

98 
 

Zahl der Auslandsbischöfe wuchs von 3 auf über 20.530 Insgesamt weihte 
der Papst 117 Bischöfe oder Metropoliten sowie 1001 Priester.531 Die 
episkopalen Reformen führten zu einem starken Machtzuwachs des 
Papstes, da sein Jurisdiktionsbereich sich ausweitete, u.a. durch die 
Landflucht in seine eigene Diözese und die Emigration. Alle ausländi-
schen Diözesen fallen nämlich auch in seinen Machtbereich. Durch die 
Teilung verschiedener Diözesangebiete wurde außerdem das Gewicht 
einzelner Bischöfe im höchsten Gremium, der Heiligen Synode, verklei-
nert.532 Kritisch ist hier mit Reiss anzumerken, dass durch die episko-
palen Reformen viele Aufgaben, die ehemals von Laien wahrgenommen 
wurden, an den Klerus abgegeben wurden.533 Dies ist auch deshalb zu 
bedauern, da in der koptische Kirche gerade durch eine starke Laien-
bewegung die Erneuerungsbewegung erst begonnen hat.  
Neben einzelnen demokratischen Elementen, inklusive seiner Volksnähe 
und der Volkszustimmung zu Priestern oder Bischöfen, stand        
Schenuda III. für eine sehr hierarchisch geprägte Kirchenstruktur, die auf 
vollkommener Loyalität und Gehorsam dem Papstamt gegenüber ruhte. 
Dazu gehörte auch die Verbannung (z.T. Exkommunikation)534 von min-
destens 27 (wahrscheinlich mehr) Geistlichen. Die Gründe waren teils 
offensichtlich (Korruption), teils schwerer verständlich (z.B. andere Auf-
fassungen).535 Eine gegenseitige Kontrolle wurde mit der Begründung, 
dass eine Familie durch Liebe und Loyalität geprägt sei, größtenteils 

                                                 
530   Vgl. O’Mahony 2006, 508 und Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 41.48-58. 
531   Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 41.  
532   Vgl. Reiss 1994c, 558f. Auch die Frage, warum Wanderpriester im Gegensatz zu 

den reisenden, allgemeinen Bischöfen so strikt abgelehnt werden, ist, laut 
Reiss, von koptischer Seite noch nicht ausreichend begründet worden.  

533   Vgl. Reiss 1994c, 559f. Siehe dazu auch Watson 2012, 124f.  
534   Darunter auch der ursprünglich koptische Gelehrte George Ḥabīb Bibāwī. 

Siehe u.a. Van Doorn-Harder 2011, 186f.  
535   Vgl. Hasan 2003, 240. Der ehemalige Mönchspriester Daniyāl Al-Barāmūsī 

musste z.B. wegen zu pfingstlerischer Lehre gehen und predigt heute als 
evangelischer Pastor. Vgl. Hulsman 2012b. Während meiner Ägyptenreise im 
September/Oktober 2013 war ich zu einer größeren evangelischen Gebets-
konferenz eingeladen, die ich u.a. wegen dieser Arbeit ausschlug. Erst später 
erfuhr ich, dass einer der Konferenzsprecher der ehemalige Mönchspriester 
war. – Ein anderer Priester, der genauso provokativ wie erfolgreich unter 
Muslimen missionierte, musste auf staatlichen Druck das Land verlassen. Die 
verschiedenen Gründe für die Trennungen wären noch eine eigene Studie 
wert, da sie viel aussagen über das Selbstverständnis der koptischen Kirche, 
ihr Verhältnis zu anderen Kirchen und dem Islam. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

99 
 

abgewehrt.536 Hier war der monastische Gehorsamsgedanke prägend, 
der über andere Werte gestellt wurde.   

2.10.2.6 Das Jugendbischofsamt 

Schenuda III. war seit 1962 als Bischof für Kirchliche Erziehung auch für 
die Kinder- und Jugendarbeit zuständig. Als Patriarch kümmerte er sich 
seit 1971 weiter um die Jugend, jedoch wurde sein Engagement durch 
andere Verpflichtungen erschwert.537 Am 25.05.1980 weihte Schenuda III. 
den mit bürgerlichen Namen Emile ʿAzīz538 genannten aus Asyūṭ zum 
Bischof Mūsā.539 Dieser wurde zum Bischof für die Jugend, ein Bereich, 
in dem er schon Erfahrungen in Banī Sūwaif gesammelt hatte.540 De jure 
blieb Schenuda III. selbst Hauptverantwortlicher für die Kinder- und 
Jugendarbeit, da Bischof Mūsā Generalbischof wurde und damit theore-
tisch für einen anderen Aufgabenbereich eingesetzt werden konnte.541 
Nach dem Exil Schenudas III. (ab 1985) erhielt Anbā Mūsā etwas mehr 
finanzielle Unterstützung und konnte so die Jugendarbeit z.B. mit einem 
Konferenzzentrum mehr und mehr ausbauen.542 „Der Erfolg der Jugend-
arbeit ist jedoch im Wesentlichen nicht die materielle Grundlage, son-
dern auf die Person, Geisteshaltung und Spiritualität von Bischof Mousa 
zurückzuführen.“543 Charakteristisch für die Jugendarbeit war ein inte-
grativer Ansatz, der spirituelle, kulturelle und soziale Themen des 
Dienstes fruchtbar verband.544 Dazu gehört eine Organisation mit Hun-
derten von Mitarbeitern in verschiedenen Bereichen.545 Bischof Mūsā hat 

                                                 
536   Vgl. u.a. Hasan 2003, 243-245. Siehe auch Interview mit Hulsman in Kairo am 

04.10.2013. Laut Watson wurden manche Posten auch unweise besetzt, da die 
Hauptqualifikation Loyalität und nicht immer Kompetenz war. Vgl. Hulsman 
2012b und Watson 2012, 109. 

537   Vgl. Reiss 2003, 157 und Köger 2002, 190. 
538   Emile ʿAzīz wurde 1976 zum Mönch geweiht und arbeitete vorher als Arzt. 

Vgl. Köger 2002, 191.  
539   Vgl. Reiss 2003, 157.  
540   Vgl. ebd. 157f.   
541   Diözesanbischöfe können in Ägypten im Prinzip nicht mehr für andere Auf-

gaben eingesetzt werden, da sie im koptischen Verständnis mit ihrer Diözese 
auf Lebenszeit verheiratet sind. Vgl. Interview mit Cornelis Hulsman in Kairo 
am 04.10.2013.  

542  Vgl. Reiss 2003, 158f.  
543  Reiss 2003, 160.  
544  Vgl. Reiss 2003, 160. Vgl. auch Köger 2002, 230. 
545  Vgl. dazu Reiss 2003, 161-168.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

100 
 

durch ein Netzwerk von Jugendmitarbeitern sowie die Nutzung ver-
schiedener Medien (Bücher, Zeitschriften, Internet, Musik, Video etc.) 
viele junge Leute erreicht. Seine theologischen Schriften erörtern (z.T. 
komplexe) Glaubensfragen im persönlichen Stil und mit einfachen Wor-
ten.546 Dazu kommen noch Fragen der Lebensgestaltung (inkl. dem Um-
gang mit Sexualität oder andere ethische Themen).547 Durch seinen ver-
gleichsweise unhierarchischen Führungsstil548 und die große Partizipati-
onsmöglichkeit wurden viele junge Leute in das Leben der koptischen   
Kirche einbezogen. So konnte Schenuda III. sich zusammen mit Hilfe des    
Jugendbischofs besser um die nächste Generation kümmern. 

2.10.2.7 Der vernetzte Papst: Neue Medien und Auslandsaktivitäten  

Zum Erreichen der nächsten Generation machte Schenuda III. umfang-
reich von neuen Medien Gebrauch. Während früher zahllose Predigt-
kassetten zu seinen schriftlichen Publikationen hinzukamen, sind heute 
nicht nur CDs und DVDs und die Internetseite des koptischen Papstes 
relevant und erfolgreich, sondern vor allem das Fernsehen. Seit 2005 gibt 
es in Ägypten koptisches Fernsehen. Heute gibt es folgende Kanäle: 
Aghapy TV (seit 2005), CTV (seit 2007), Logos (seit 2010), ME Sat sowie 
auf Englisch CYC.549 Vor allem CTV ist täglich mit den Predigten  
Schenudas III., Dokumentationen über die Kirche oder Interviews mit 
anderen Geistlichen sowie Gesprächsrunden über kirchliche sowie    
soziale Themen gefüllt. Auch das wöchentliche Treffen von Papst          
Schenuda III. war hier live mit der Predigt und den Fragen zu sehen, 
sodass jeder Haushalt übers Fernsehen mit der Kirche verbunden 
wird.550   

                                                 
546  Vgl. Köger 2002, 191-194. Die Schriften haben erbaulichen Charakter und 

wiederholen oft theologische Aussagen, vor allem über die Frage nach der 
persönlichen Erlösung. Hier bezieht sich Bischof Mūsā häufig auf die Aus-
sagen von Athanasius dem Großen. Andere Konfessionen kommen nur am 
Rande vor, obwohl sie laut Köger wichtig wären. Durch das Jugendbischofs-
amt wird zudem die Diskussion auch über politische Themen gefördert. Vgl. 
ebd. 245-247. Für eine Zusammenfassung und exemplarische Analyse einiger 
Schriften von Bischof Mūsā und seinen Mitarbeitern siehe ebd. 187-248.  

547  Vgl. ebd. 218-228. 
548  Vgl. dazu Reiss 2003, 160.  
549  Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 25.  
550  Der Nachfolger Papst Tawāḍurūs II hat diese von Schenuda III. eingeführte 

Tradition fortgeführt, jedoch bislang ohne den Frage- und Antwortteil.    

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

101 
 

Aufgrund der wachsenden Emigration von Kopten in der zweiten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts wurde es mehr und mehr notwendig, Auslands-
kirchen zu gründen und zu stärken.551 Dadurch bedingt, wurde Papst 
Schenuda III. der am häufigsten und weitesten gereiste Patriarch in der 
koptischen Geschichte. Er machte ca. ein bis zwei pastorale Auslands-
besuche pro Jahr. Sogar in Ländern wie Japan, Pakistan oder Bangla-
desch ordinierte er Priester. Seine erste Reise als Papst ging 1972 nach 
Libyen. Danach besuchte er im selben Jahr eine Reihe von orthodoxen 
Kirchen (u.a. in Russland und der Türkei). 1977 kam er zum ersten Mal 
in die USA, die er mit 57 Reisen am häufigsten besuchte.552 Dort befindet 
sich heute eine der größten Auslandsgemeinden. Deutschland besuchte 
er als Papst vier Mal, u.a. 1990, um die Kathedrale im St. Antonius-
Kloster Kröffelbach einzuweihen.553 Dies sind nur Beispiele für seine 
Reisen. Charakteristisch für seine Auslandsreisen war, dass er immer 
wieder neue Kirchen und Priester weihte. 2008 wurden 450 Auslands-
kirchen gezählt, manche davon mit großen Mitgliederzahlen.554 Van 
Doorn-Harder geht von einer geschätzten Zahl von über einer Million 
Auslandskopten aus.555 Heute gibt es Bischöfe auf vier bzw. fünf Konti-
nenten, zur Zeit von Schenudas III. Einsetzung gab es nur drei Diözesen 
(1 in Jerusalem, 2 im Sudan).556 Neben theologischen Seminaren gab es 

                                                 
551  Die Emigration begann in den späten 50er Jahren aufgrund der repressiven 

Maßnahmen der Nasser-Regierung. Eine weitere Fluchtwelle folgte aufgrund 
muslimisch-christlicher Spannungen in den 70er Jahren. Vgl. Reiss 2001b, 203f. 

552  Vgl. zu diesem Abschnitt Van Doorn-Harder 2011, 179 und Bāḫūmiyūs/ 
Irmiyā 2012, 59-64.  

553  Der erste koptische Gottesdienst wurde in Wiesbaden 1964 und 1969 von 
Abūnā Ṣalīb gefeiert, der später Priester der koptischen Gemeinde in Frank-
furt wurde. Vgl. Reiss 2001b, 204. Vgl. auch St. Antonius-Kloster 2010. Nach 
Deutschland kam er als Papst 1990, 1992, 1998 und 2006. Nach den USA be-
suchte er GB (31 Mal), Kanada (12 Mal), den Libanon (9 Mal) und Syrien (8 
Mal) am häufigsten. Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 59-64. 

554  Van Doorn-Harder spricht bei manchen Kirchen von teilweise mehr als 2000 
Familien. Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 179. In Deutschland sind die Zahlen 
meiner Erfahrung nach kleiner, wobei sich z.B. in Frankfurt auch Woche für 
Woche weit über 100 Personen versammeln und im Kloster in Kröffelbach 
(nach ungeprüften Erzählungen) sogar noch mehr als in Frankfurt.  

555  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 179. Zahlenangaben sind, wie erwähnt, schwer 
zu verifizieren. O’Mahony schätzte vor 2007 noch ca. 450 000 bzw. 10% Aus-
landskopten, wohingegen Hesemann (wahrscheinlich etwas hoch) von ca. 3 
Millionen ausgeht. Vgl. O’Mahony 2006, 494 und Hesemann 2012, 17.  

556  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 179. In Südamerika (Brasilien und Bolivien), in 
verschiedenen Ländern Europas, in Nordamerika, Australien und Afrika. Die 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

102 
 

2012 auch 10 koptische Klöster im Ausland, darunter neben Deutschland 
auch in den USA, Australien, Frankreich und Italien.557 Durch die höhe-
ren Spendeneinnahmen durch Auslandskopten änderten sich die finan-
ziellen Möglichkeiten erheblich, wodurch u.a. neue Kirchen finanziert 
werden konnten.558  
Nachdem die erste feste Auslandskirche in Toronto 1965559 geweiht und 
mit einem hoch qualifizierten Priester besetzt wurde, nahm sich Papst 
Schenuda III. dies zum Vorbild und schickte nur Priester mit den besten 
Qualifikationen ins Ausland.560 Auch in Afrika wurde die koptische 
Kirche immer aktiver und auch viel missionarischer.561 Dazu wurden 
u.a. zwei Missionsbischöfe ordiniert.562 Die Mission hat ihren Schwer-
punkt insgesamt in der kirchlich-geistlichen Betreuung sowie in ver-
schiedenartiger sozial-diakonischer Arbeit. Sie beschränkt sich aber bei 
weitem nicht auf Ägypter, die im Ausland leben.563 Als erste einheimi-

                                                                                                                                                         
Autorin spricht von fünf Kontinenten, wahrscheinlich, weil sie Nord- und 
Südamerika als zwei Kontinente zählt.  

557  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 179. In GB gibt es neben zahlreichen Gemeinden 
ein koptisches Zentrum in Stevenage. Siehe Angaelos 2013. Auf den britischen 
Inseln gibt es zudem eine Britisch-Orthodoxe Kirche, die seit 1994 zum kop-
tisch-orthodoxen Patriarchat gehört. Siehe dazu The British Orthodox Church 
2014.  

558   Vgl. Hulsman 2012b.  
559   Es gab ein Jahr vorher schon einen umherreisenden Priester sowie 1959 eine 

koptische Gemeinde in L.A. bzw. in der Umgegend. Vgl. Van Doorn-Harder 
2011, 180.  

560   Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 180. Siehe dort auch das Beispiel in den USA, in 
denen 1995 der erste Bischof ordiniert wurde, nachdem vorher 15 koptische 
Kirchen entstanden waren. 

561   Die Initiative fing mit der Unterstützung der Äthiopisch-Orthodoxen Kirche 
1966 durch einen Arzt an. Dieser Arzt kehrte 1975 nach Ägypten zurück, ging 
ins Kloster und wurde 1976 nach Kenia geschickt, um dort eine kleine Gruppe 
von orthodoxen Christen zu unterstützen. Sein Dienst bedeutete den Beginn 
dieser Arbeit, die heute von zwei Bischöfen geleitet wird. Es gibt in verschie-
denen schwarzafrikanischen Ländern über 60 koptische Kirchen, 3 Klöster, 
Krankenhäuser, Berufsschulen und Schulen in 14 Ländern. Zusammen        
machen die Kirchenmitgliederzahlen hier eine große Zahl aus (laut Van 
Doorn-Harder eine halbe Million, die Quelle – Wikipedia – ist aber nicht zu-
verlässig), wegen der großen Ausbreitung sind die einzelnen Kirchen meist 
aber sehr klein. Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 182.  

562   Vgl. Mounir 2012.  
563   Vgl. Coptic Mission 2014. 2009 gehörten zu der wachsenden Zahl von Län-

dern, in denen Kopten und/oder neu bekehrte Kopten aktiv sind: Kongo, 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

103 
 

sche Kirche auf dem afrikanischen Kontinent rechnet man damit, die 
Menschen dort besser mit dem Evangelium zu erreichen.564   
Da die Auslandsgemeinden so umfangreich geworden sind, dass ihre 
Geschichte hier nicht annähernd nachgezeichnet werden kann, sei hier 
auf das Internet verwiesen. Während einzelne Kirchenwebseiten (mal 
mehr, mal weniger) Informationen über deren Entstehung liefern, gibt 
eine neue Plattform einen ersten Überblick über die Ausbreitung und 
Verteilung der koptischen Kirchen weltweit. Die Weltkarte von 
www.CopticWorld.org ist dazu äußerst hilfreich, wobei sie z.B. in Bezug 
auf Ägypten nicht mal vollständig ist.565 Die Organisation begann 2007 
mit dem Segen von Papst Schenuda III. und der Heiligen Synode ihren 
Dienst und hat u.a. zum Ziel, jeder koptischen Kirche einen Internet-
auftritt zu ermöglichen und diese untereinander bzw. auf der Homepage 
zu verknüpfen.566 

2.10.2.8 Der apologetische und ökumenische Papst 

Seit dem 5. Jh. bis weit ins 20. Jh. war das Verhältnis der koptischen 
Kirche zu westlichen Kirchen durch weitgehende Isolation und oft   
gegenseitige Polemik geprägt.567 Die Isolation lebt auch heute noch in 
manchen Bereichen fort, indem man z.B. offiziell die Taufe von anderen 
Kirchen – bis auf die altorientalischer Kirchen und teils anderer ortho-
doxer Kirchen – nicht anerkennt.568 Auch das Abendmahl wird bislang 

                                                                                                                                                         
Ghana, Elfenbeinküste, Kenia, Libyen, Namibia, Südafrika, Sudan, Tansania, 
Togo, Sambia und Zimbabwe. Vgl. Chaillot 2009, 209.  

564   Vgl. O’Mahony 2006, 509.  
565   Vgl. Coptic World 2016. Sie umfasst bis dato 1745 Gemeinden weltweit. Der 

Präsident einer statistischen Zentralstelle in Ägypten sprach 2011 von 2869 
Kirchen sowie 108 395 Moscheen alleine in Ägypten. Vgl. Ahmad 2011. 

566   Vgl. Coptic World 2016.  
567   Der Kirchenreformer Papst Kyrill IV. (1854-1861) war hier eine Ausnahme, in 

der Hinsicht, dass er schon im 19. Jh. vor der ökumenischen Bewegung u.a. 
gute Beziehungen zur anglikanischen Kirche aufbaute. Vgl. Meinardus 1983, 
190.  

568   Das bedeutet, die Taufen der katholischen und evangelischen Kirchen werden 
offiziell nicht anerkannt. Der verstorbene Bischof Samuel (wie heute auch ein-
zelne Kopten) und sogar teils der Vorgänger Schenudas III., Papst Kyrill VI., 
waren da anderer Meinung, aber offiziell hat sich an der Haltung bislang 
nichts geändert, sodass bei einer koptischen Heirat zwischen Angehörigen 
zweier christlichen Konfessionen der Nichtkopte offiziell wieder getauft wer-
den muss. Siehe Watson 2012, 79. Auch die Tauferklärung der ACK in 
Deutschland wurde am 27. April 2007 von 11 Kirchen, darunter die Äthio-

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

104 
 

offiziell nur mit den altorientalischen Kirchen gefeiert, da eine grund-
legende Glaubenseinheit als Voraussetzung für die Kircheneinheit be-
trachtet wird.569   
Die Missionsbemühungen anderer Kirchen unter Kopten, die zwar an-
fangs bisweilen kooperativ verliefen,570 haben insgesamt das Verhältnis 
der Kirchen zusätzlich belastet.571 Vor diesem Hintergrund ist die apolo-
getische Haltung Schenudas III. zu verstehen, der seine Kirche in Gefahr 
sah, Irrlehren zu folgen. Teils bei exklusiven Adventisten, aber vor allem 
bei den Zeugen Jehovas,572 zweifellos einer religiösen Sondergemein-
schaft, war diese Sicht berechtigt, aber Schenuda III. verhielt sich gegen-
über protestantischen Kirchen teilweise ebenso apologetisch.573 Ein  
Ältester der größten protestantischen Kirche Ägyptens, der den Papst 
insgesamt unheimlich lobte, sagte mir, dass die Einheit der Kirchen in 
Ägypten untereinander durch Schenuda III. insgesamt nicht sehr geför-
dert wurde.574 Auch bezüglich der katholischen Kirche könnte man  
                                                                                                                                                         

pisch-Orthodoxe Kirche unterzeichnet, aber ohne die koptische Kirche. Vgl. 
Hainthaler 2009, 72. Orthodoxe Taufen werden dagegen wohl anerkannt.  Vgl. 
ebd. 81. Malaṭī schreibt auch von einer gemeinsamen Taufe eines koptischen 
und griechisch-orthodoxen Priesters. Vgl. Malaty 1996, 80. Siehe dazu das    
Interview von Heseman mit Metropolit Bišūy, der für den ökumenischen Dia-
log zuständig ist. Vgl. Hesemann 2012, 292-298 sowie das Interview mit    
Cornelis Hulsman in Kairo am 04.10.2013.   

569   Schenuda III. war nicht erfreut über die eucharistische Gastfreundschaft des 
syrisch-orthodoxen Patriarchen mit der Römisch-Katholischen Kirche. Vgl. 
Martin/Van Nispen/Sidarouss 1994, 109 und Hofrichter/Marte 2013, 65-89. 

570   Im 19. Jh. fing die Mission verstärkt an, anfangs eher kollegial. Aber schon 
vorher gab es im 18. Jh. sehr kooperative Missionsbemühungen der Herrnhu-
ter, die nach einer Wiederbelebung der koptischen Kirche strebten. Vgl. 
Tamcke 2009, 11.  

571   Zur evangelischen Missionsgeschichte siehe: Troeger 2013. – Ökumene    
(Kircheneinheit) und (kulturell sensible) Mission (als Zeugnis für Christus) 
sollten sich m.E. eigentlich ergänzen und nicht gegeneinander ausgespielt 
werden.  

572   Vgl. Shenouda III 2006a und Utsch 2013. 
573   Seine Bücher über „Vergleichende Theologie“ sind sowohl von seinen Bemü-

hungen um das Verständnis anderer Kirchen als auch einer starken Apolo-
getik der koptischen Lehren geprägt. Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 187 und 
z.B. Schenouda III. 2010b. In Bezug auf missionarisch aktive Protestanten 
muss man auch verstehen, dass – trotz eines Protestant Councils als Vermitt-
lungsorgan zur Regierung – der Papst als koptischer sowie christlicher Reprä-
sentant im Prinzip für alle Konflikte, die durch Konversionen von Muslimen 
erzeugt werden, Rede und Antwort stehen muss.  

574   Interview mit ʿIṣām Mīlād in Kairo am 30.09.2013.    

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

105 
 

negative Beispiele aufzeigen.575 Die Kopten haben eine lange Geschichte 
einer anti-katholischen Einstellung.576 Die Marginalisierung der anderen 
Konfessionen in Ägypten ist auch durch ein Klima der religiösen Domi-
nanz in der ägyptischen Gesellschaft geprägt.577 Die starke Betonung der 
koptisch-orthodoxen Identität ist so immer auch als Gegenreaktion auf 
die durch die islamische Dominanz bestehende Bedrohung der kopti-
schen Existenz in Ägypten zu sehen.   
Davon ausgehend ist es umso erstaunlicher, was für eine ökumenische 
Öffnung, die in der koptischen Geschichte ihresgleichen sucht, in den 
letzten Jahrzehnten unter Papst Schenuda III. (und seinem Vorgänger) 
vor sich gegangen ist. Dieses Bemühen um mehr Kircheneinheit ist Er-
gebnis eines – durch die Emigration und die Bildungsinitiativen der 
koptischen Kirche – verstärkten Dialoges mit anderen Kirchen, der an-
fangs vor allem von Bischof Samuel578, aber auch von Papst Schenuda III. 
sehr gefördert wurde und zu zahlreichen, historischen Übereinkünften 

                                                 
575   Während meine koptische Schwägerin in ihren jungen Jahren in der Sonntags-

schule rein erbaulich-spirituelle Lehren erhielt, so hörte sie in ihren späten 
Teenagerjahren auch immer wieder unfaire und harte Kritik an anderen     
Kirchen, viel an der katholischen, aber noch mehr an den evangelischen Kir-
chen. Sie war vor nicht langer Zeit ganz verwundert, dass die koptische Kirche 
die Priesterweihe von Katholiken (zumindest teilweise) anerkenne, da sie in 
ihrer Teenagerzeit meist gehört hat, dass auch die katholische Kirche keine 
richtige Kirche sei. Selbst wenn es immer noch exklusive Tendenzen gibt, hat 
sich trotz alledem viel Positives getan im Verhältnis der Kirchen unter-
einander. Telefongespräch mit Marianne Fawzy am 18.01.2014. 

576   Vgl. Watson 2012, 109. Von anglikanischen Priestern, die römisch-katholisch 
wurden, sprach Schenuda III. einmal als solchen, die einen Irrtum verlassen, 
um einen anderen anzunehmen, der noch schlimmer sei. Vgl. Watson 2012, 
113. 

577   Vgl. Tamcke 2009, 10 sowie Watson 2012, 79.  
578   Bischof Samuel († 1981) war der Mann der Ökumene der koptischen Kirche im 

20. Jh. Er brachte die Beziehungen zu anderen Kirchen richtig ins Laufen. Er 
selbst plädierte im Gegensatz zu Schenuda III. nicht nur für eine Tauf-
anerkennung anderer Kirchen, sondern auch für die immense Wichtigkeit der 
Laienpartizipation als Tradition der apostolischen Kirche sowie einer höheren 
Frauenbeteiligung. Bei ökumenischen Treffen freute er sich über die Abend-
mahlsgemeinschaft mit anderen Christen, egal welcher Denomination. Bischof 
Samuel sah sogar die Ablehnung von katholischen und evangelischen Taufen 
als Blasphemie an. Es gab damals unterschiedliche Lager in Bezug auf die 
Taufanerkennung. Mit Schenuda III. hat sich aber vorerst (m.E. leider) offiziell 
die Seite der Ablehnung durchgesetzt. Vgl. Watson 2012, 101f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

106 
 

vor allem im Kernthema Christologie geführt hat.579 Auf weitere viel-
fältige Motive für die Öffnung, die noch nicht von allen Kopten begrüßt 
wird, kann hier nicht näher eingegangen werden.580 Es finden sich so-
wohl theologische Begründungen (z.B. bei Mattā Al-Miskīn)581 als auch 
rein wirtschaftliche und soziale Erklärungsversuche für das Streben nach 
mehr Kircheneinheit.582 Innerhalb der koptischen Kirche gibt es in Bezug 
auf die Ökumene zwei Trends, einen offenen und einen geschlossenen. 
In Theologie bzw. Ekklesiologie gehörte Schenuda III. eher zum ge-
schlossenen Lager, aber trotzdem ist seinem starken ökumenischen  
Engagement m.E. die theologische Motivation nicht abzusprechen. All-
gemein gesagt, sieht man die Verbindung zu anderen Kirchen zuneh-
mend als Bereicherung und nicht mehr als Bedrohung. Zudem wird hier 
nur die offizielle Ebene betrachtet. Auf persönlicher Ebene pflegte 
Schenuda III. einen sehr freundschaftlichen Umgang mit anderen     
Konfessionen und besonders Ausländern. Die Freundschaft zum     
Deutschen Otto F.A. Meinardus ist da nur ein Beispiel.   
Die engsten historischen Verbindungen bestehen zu der Äthiopisch-
Orthodoxen Kirche, die bis 1959 unter dem Machtbereich des Patriarchen 
von Alexandria standen.583 Die Schwesterkirche wurde nach vielen Ver-
suchen unter Papst Kyrill VI. in die weitgehende Autokephalie (Selbst-

                                                 
579   Vgl. unten Kap. 3.1. Gemäß Watson ist Schenudas III. starkes ökumenisches 

Engagement auch auf dem Hintergrund seiner Isolation in der Verbannung zu 
sehen. Wäre nochmals so etwas geschehen, würden jedenfalls der Weltkir-
chenrat und viele andere wissen, wer der Papst ist. Vgl. Watson 2012, 117. 

580   Vgl. Reiss 1998, 215-218. 
581   Siehe Matthew the Poor 1984, 215-222. Der Gedanke der Einheit (in Geist und 

Liebe, wenn nicht in Lehre) der christlichen Kirchen war Mattā Al-Miskīn   
äußerst wichtig. Vgl. Köhler 2008, 63.76. O’Mahony schreibt: „Matta el      
Meskeen also went on to make some significant contributions to ecclesiology 
and ecumenical theology. He was highly critical of the ecumenical movement 
but reassessed his position in later years, which allowed for a monastic    
opening and dialogue to take place.” O’Mahony 2007, 172.     

582   „For the Copts, the practice of ecumenicity was and still is a highly ambiguous 
policy, economically and socially profitable, yet theologically and ecclesio-
logically damnable and even ruinous, a danger of western acculturation.” 
Meinardus 2005.  

583   Watson schreibt sogar, dass der in Ägypten in Bezug auf Schwarze (leider teils 
noch immer) verbreitete Rassismus auch indirekt in der Geschichte Teil des 
Problems zwischen der Äthiopisch- und Koptisch-Orthodoxen Kirche war. 
Vgl. Watson 2012, 55.   

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

107 
 

ständigkeit) entlassen.584 Gegen andere Autoren weist Reiss darauf hin, 
dass man erst ab 1994 auch von koptischer Seite offiziell von einer vollen 
Autokephalie sprechen kann.585 Uneinig waren sich die Schwester-
kirchen auch, als Papst Schenuda III. gegen den Willen der äthiopischen 
Kirche 1994 die Unabhängigkeitsbemühungen der Eritreisch-Orthodoxen 
Kirche586 durch die Ordinierung mehrerer Bischöfe unterstützte, sodass 
diese wiederum autokephal von der Äthiopisch-Orthodoxen Kirche 
wurde.587 Auch die Zwangsabgabe eines koptischen Klosters in Jerusa-
lem an die Äthiopier belastete die Beziehungen der Schwesterkirchen.588  
Mit allen altorientalischen Kirchen, die ebenfalls das Konzil von       
Chalcedon ablehnen, verstärkte man die schon bestehenden Beziehun-
gen (es besteht volle Interkommunion589), vor allem ab 1965 auf einer 
Konferenz in Adis Abeba, an der Schenuda III. als Bischof teilnahm.590 
Dazu gehören neben der Koptischen, Äthiopischen und Eritreischen 
auch die Armenische, Syrische und Malankara-Orthodoxe Kirche.591 
Seitdem mit der Syrischen und Armenisch-Orthodoxen Kirche am 11. 
März 1998 eine gemeinsame Erklärung unterzeichnet wurde, agiert man 
noch enger als Konfessionsfamilie und trifft sich regelmäßig.592  
Seit dem Gründungsjahr 1948 oder spätestens 1954 (je nach Quelle) trat 
die koptische Kirche dem Ökumenischen Rat der Kirchen bei und ist seit-
dem im regelmäßigen Austausch mit anderen Kirchen.593 Noch unter 

                                                 
584   Döpmann 1991, 297-301. Zur Äthiopisch-Orthodoxen Kirche siehe u.a. Heyer 

1971.   
585   Vgl. Reiss 1998, 215. Die meisten Autoren schreiben „1959“, da es die Äthio-

pier selbst so interpretierten. Auch Winkler z.B. spricht von voller Selbststän-
digkeit ab 1959. Vgl. Winkler 1997, 206. 

586   Das Land Eritrea wurde 1993 unabhängig von Äthiopien (nach 30 Jahren 
Unabhängigkeitskrieg). Vgl. CIA 2013.  

587   Vgl. O’Mahony 2006, 510. Siehe auch für die Patriarchenweihe der eritreischen 
Kirche am 7./8. Mai 1998: Reiss 2002, 261-275. 

588   Vgl. Martin/Van Nispen/Sidarouss 1994, 109. Dies hatte freilich eher politi-
sche Gründe, aber die koptische Kirche nutzte die neu gewonnenen ökumeni-
schen Kontakte ebenso politisch, um den Zionismus und Israel scharf zu ver-
urteilen. Vgl. Watson 2012, 46. 

589   D.h. Abendmahlgemeinschaft.  
590   Vgl. Winkler 2005, 50.  
591   Vgl. Lange/Pinggéra 2010, XI.  
592   Vgl. Hainthaler 2009, 69f.  
593   Man findet beide Zahlen in zuverlässigen Quellen: für 1954 Vgl. Reiss 1998, 

216 sowie Ghattas 2001, 1670-1677. Laut Winkler, Hainthaler, Meinardus und 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

108 
 

Papst Kyrill VI. hatte es von 1959 an verstärkt verschiedene ökumenische 
Zusammentreffen und Konferenzen gegeben.594 Als „orthodoxe“ (rechte 
Lehre) Kirche erreichte man in den letzten Jahrzehnten verständlicher-
weise die größten Annäherungen zu anderen orthodoxen Kirchen.595 
1972 besuchte der koptische Papst – zum ersten Mal in der Geschichte 
seit dem 5. Jh. – den Patriarchen von Antiochia596 sowie Patriarch      
Dimitros von Konstantinopel außerhalb Ägyptens.597 Damit bekräftigte 
er den Wunsch, den Dialog zu vertiefen. Weitere Gespräche mit uner-
wartet großen Übereinstimmungen folgten, sodass die Orientalisch-
Orthodoxen Kirchen 1985 in einen offiziellen Dialog mit den orthodoxen 
Kirchen byzantinischer Tradition eintraten.598 Mit den Patriarchen von 
Damaskus und Moskau gab es auch verschiedene Treffen. Nach Konsul-
tationen auf verschiedenen Ebenen seit den 1960ern kam es dann zu 
offiziellen gemeinsamen Erklärungen über die Christologie zwischen 
den altorientalischen und den (östlich-)orthodoxen Kirchen (1989, 1990) 
byzantinischer Tradition.599 In Ägypten einigten die Kirchenfamilien sich 
zudem am 5. April 2001 auf ein Papier zur Trauung und Ehe-Fragen.600 
Mit der Römisch-Katholischen Kirche gab es ebenfalls historische 
Zusammenkünfte. Papst Schenuda III. hat selbst mehrfach auf seine 
eigenen positiven Erfahrungen als Bischof bei einer Konsultation von 
Pro Oriente in Wien 1971 hingewiesen.601 Dies bereitete das historische 
Zusammentreffen – nach ca. 1500 Jahren – am 10. Mai 1973 zwischen 
dem koptischen Papst Schenuda III. und dem römisch-katholischen 
Papst Paul VI. vor, die im Vatikan eine gemeinsame Erklärung ab-
gaben.602 Dies eröffnete die 1. (offizielle) ökumenische Dialogphase der 

                                                                                                                                                         
Hanna wäre es schon seit dem Gründungsjahr 1948. Vgl. Winkler 1997, 
204.208; Hainthailer 2009, 70; Meinardus 2001, 70 sowie Hanna 1995, 258.  

594   Nicht zuletzt ein historisches Zusammentreffen zwischen dem Patriarchen 
Athenagoras von Konstantinopel (1948-1972) und dem russischen Patriarchen 
Alexej (1945-1970) in Kairo. Vgl. Reiss 1998, 217. Wichtige Dialogtreffen zwi-
schen den orthodoxen Kirchen sind: 1964 in Aarhus (Dänemark), 1967 in   
Bristol, 1970 in Genf und 1971 in Adis Abeba. Vgl. u.a. Ziegler 1973.   

595   Vgl. Watson 2012, 127. 
596   Vgl. Ziegler 1973.  
597   Vgl. ebd. sowie  St. Antonius-Kloster 2010, 53. 
598   Vgl. Reiss 1998, 217.  
599   Vgl. unten Kap. 3.1. 
600   Vgl. Tamcke 2009, 13.  
601   Vgl. unten Kap. 3.1.  
602   Vgl. Reiss 1998, 276f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

109 
 

beiden Kirchen.603 Schon 1968 wurden Reliquienteile des Hl. Markus 
nach Kairo überführt und 1973 folgten Reliquienteile des Hl.            
Athanasius.604 Zwischen 1974 und 1992 gab es acht offizielle Treffen 
zwischen der Römisch-Katholischen und der koptischen Kirche, die 1988 
zu einer offiziellen gemeinsamen Erklärung über die Christologie führ-
ten.605 Wahrscheinlich deshalb wird 1988 auch als Ende der (erfolg-
reichen) 1. Dialogphase gesehen.606 Von 1992 kamen die Gespräche bis 
2004 evtl. wegen der katholischen Dialoge mit der assyrischen Kirche 
(s.u.) zum Erliegen.607 2004 dann beschloss Schenuda III. mit dem     
Patriarchen von Syrien und Kilikien, statt bilateraler Treffen nur den 
kollektiven Dialog zwischen den altorientalischen Kirchen und der  
Römisch-Katholischen Kirche fortzusetzen, was in einer Reihe von inof-
fiziellen Pro Oriente-Gesprächen geschah.608 Dies führte im Januar 2009 
zu einem Dokument, in dem Übereinstimmungen im Bereich der Ekkle-
siologie festgehalten wurden.609 Aber schon vorher, im Jahr 2000, kam 
Papst Johannes Paul II. zu Besuch nach Kairo.610   
Gegenüber einem Dialog mit Protestanten äußerte sich Papst           
Schenuda III. dagegen 1986 noch skeptisch.611 Die Skepsis wurde aber im 
Licht der christologischen Verständigungsfortschritte mit den anderen 
westlichen Kirchen überwunden, sodass es in verschiedenen              

                                                 
603   Vgl. St. Antonius-Kloster 2010, 53. 
604   Vgl. Reiss 1998, 217.277.   
605   Vgl. Hainthaler 2009, 74. Siehe auch St. Antonius-Kloster 2010, 54.  
606   Vgl. St. Antonius-Kloster 2010, 54.  
607   Vgl. Hainthaler 2009, 77.  
608   Vgl. ebd. 77f.  
609  Vgl. Hofrichter/Marte 2013, 65-89. Auch abzurufen unter Vatican 2009. - 

Sieben Hauptunterschiede fasst  Bischof Mūsā so zusammen: „[1.] The concept 
of purgatory [2.] The belief that the Holy Spirit proceeds from the Father and 
Son [3.] The primacy of St. Peter [4.] The infallibility of the Pope of Rome [5.] 
The immaculate conception of St. Mary [6.] That sins can be forgiven through 
indulgences (selling the forgiveness of sins) [7.] The acceptance of non     
Christians in marriage.” Moussa 2007, 14.  

610   Vgl. St. Takla 2013.  
611   „’As to our brothers, the Protestants, the differences are many and crucial. In 

view of the number of denominations, and the differences between them, in 
spite of a common name, I do not know whom to reach. There are many com-
plex questions such as denying all the sacraments of the church, intercession 
of saints, priesthood, confession, Tradition, rituals etc. Therefore we should 
presently aim more at cooperation than at unity of faith.’” Reiss 1994b, 154. 
Vgl. auch Reiss 1998, 280.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

110 
 

Konsultationen mit Anglikanern (1985, 1987, 1990, 1993) – trotz Diskus-
sionen um die Frauenordination und Homosexualität612 – zu einer 
„Common    Declaration“ (1987) und der Ausarbeitung eines „Common 
Statement on Christology“ (1993) kam.613 Aufgrund der anglikanischen 
Ordinierung eines homosexuellen Bischofs wurden die Gespräche nach 
2002 vorerst angehalten.614 Die (eher) inoffiziellen Konsultationen mit 
der EKD (1983, 1988, 1991) würdigten eine gemeinsame Erklärung zwi-
schen den beiden orthodoxen Kirchenfamilien.615 Mit dem Reformierten 
Weltbund traf Papst Schenuda III. 1992 in Genf zusammen und lud da-
raufhin nach Ägypten ein. Die Gespräche wurden als positiv empfunden 
und führten 1994 zum „Agreed Statement on Christology“.616 Mit der 
Koptisch-Evangelischen Kirche in Ägypten gab es von 1988 bis 1990 drei 
Konsultationen, die aber aus innenpolitischen Differenzen vorerst abge-
brochen wurden.617 Mit der Lutherischen Kirche in Schweden, die schon 
länger Kooperation in Entwicklungsprojekten pflegt, wurden ebenfalls 
Gespräche geführt.618  
Auch in verschiedenen ökumenischen Gremien ist die koptische Kirche 
vertreten. 1994 wurde Papst Schenuda III. z.B. zum Präsidenten des 
Zentralkomitees des Ökumenischen Rates der Kirchen (ÖRK) gewählt.619 
Im selben Jahr wurde Schenuda III. zu einem der vier Präsidenten des 
MECC (Middle East Council of Churches).620 Dazu kommt die Mitglied-
schaft in der Allafrikanischen Kirchenkonferenz (AACC) und weitere 
ausländische Gremien (z.B. ACK in Deutschland).621   

                                                 
612   Gegen die Anglikaner betonte Schenuda III. seine strikte Ablehnung der 

Homosexualität sowie der Frauenordination besonders deutlich, da er damit 
eine Entweihung des Priesteramtes verbunden sah. Vgl. Reiss 1994b, 238 (Fn. 
42).   

613   Vgl. Reiss 1994b, 155-159.  
614   Vgl. Hainthaler 2009, 78f. 
615   Vgl. Reiss 1994b, 160. 
616   Vgl. ebd. 166f. sowie Reiss 1998, 281.  
617   Vgl. Reiss 1994b, 164-166.  
618   Vgl. Reiss 1998, 281. – Die sieben Hauptunterschiede zu den Protestanten fasst 

Bischof Mūsā so zusammen: Protestanten glauben nicht an folgende Punkte: 
„[1.] The seven sacraments [2.] The intercession of saints. [3.] Salvation 
through faith and deeds. [4.] Tradition [5.] Rituals [6.] The possibility that a  
believer may perish [7.] An apostolic chain.“ Moussa 2007, 14.  

619   Vgl. Reiss 1998, 281f.  
620   Vgl. ebd. 282 und Hainthaler 2009, 71.  
621   Vgl. Reiss 1998, 282.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

111 
 

Mit der Assyrischen Kirche des Ostens wurden zunächst erfolgreiche    
Dialoggespräche geführt, ab 1997 wechselte es aber zu Polemik, da man 
sie als „nestorianisch“ und damit häretisch betrachtete.622 Hier überwog 
wieder die apologetische Haltung. Eine nicht ratifizierte gemeinsame 
Christologieformel von 1995 machte aber deutlich, dass Gespräche auch 
hier nicht als unmöglich angesehen wurden.623    
Trotz der erwähnten Einschränkungen haben Schenudas III. ökumeni-
sche Bemühungen international zu Recht große Achtung erfahren.624 
Noch 1972 sagte der Patriarch Schenuda III. in Beirut: „Man fragt oft, ob 
die Einheit von Oberhäuptern der Kirchen gemacht werde oder vom 
Kirchenvolk, eines ist sicher: sie wird von den Demütigen und Sanft-
mütigen gemacht…“.625 Er präsentierte sich nicht nur dort authentisch 
und ernsthaft bemüht um die Kircheneinheit, nicht nur in Bezug auf die 
orthodoxen Kirchen.626 In Ägypten wurde Schenuda III. trotz aller er-
wähnten Differenzen von den allermeisten Christen anderer Deno-
minationen sehr geschätzt. Auch seine (wenn auch überschaubaren) 
Verständigungsbemühungen unter den Kirchen werden gewürdigt.627 
Trotz aller Vorbehalte haben sich die Einheitsbemühungen zwischen den 
Kirchen (besonders bei den jungen Christen) in Ägypten insgesamt unter 
Papst Schenuda III. zunehmend verstärkt.628 Auch hierfür könnte man 
zahlreiche Beispiele aufzählen.629   
Papst Schenuda III. hat insgesamt trotz allem Bemühen um die Verteidi-
gung (Apologie) seiner Kirche und dem daraus entstehenden ambivalen-
ten Verhältnis zur Kircheneinheit historisch bahnbrechende Fortschritte 
in den (internationalen) ökumenischen Gesprächen zu verantworten. Die 
christologischen Einigungsdokumente sind hier entscheidend. In ande-
ren Bereichen sind – aufgrund der Vorbedingung einer Einheit im   

                                                 
622   Vgl. Hainthailer 2009, 71.  
623   Vgl. ebd. 71.76. 
624   Vgl. u.a. die Reden zur Ehrenpromotion Seiner Heiligkeit Papst Schenouda III, 

in: St. Antonius-Kloster 2010, 50-66. 
625   Ziegler 1973.   
626   Vgl. ebd.  
627   „He was always willing to forgive and walk the second mile.” Casper 2012.  
628   Vgl. Persaud 2011. 
629   Vgl. ebd. Besonders nach der Revolution 2011. Erwähnenswert ist hier eine 

Gebetsnacht in der koptischen Höhlenkirche Kairo am 11. November 2011 mit 
weit über 10 000 Christen (manche Quellen sprechen sogar von bis zu 70 000) 
aus verschiedenen Denominationen. Siehe den Bericht von Sat7 2011.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

112 
 

Glauben – noch weniger Erfolge erzielt worden,630 aber die Grundlage 
für weitere Gespräche ist durch die wichtigen Christologieerklärungen 
gelegt worden. Da Ökumene in der koptischen Kirche stark personen-
bezogen ist, bleibt eine Zukunftsprognose nach Schenuda III. spekulativ, 
der Wandel von einer (vorwiegend) Nationalkirche631 zu einer Weltkirche 
lässt aber eine weitere Öffnung wahrscheinlich werden.632 In Deutsch-
land jedenfalls ist Bischof Damyān ein positives Beispiel für eine herzlich 
gelebte Ökumene, ohne dabei die koptische Identität aufzugeben. 

2.11 Papst Schenuda III. im Gedenken der Kopten 
Bei seinem Tod im Alter von 88 Jahren am 17. März 2012 war Seine  
Heiligkeit Papst Schenuda III. 40 Jahre, 4 Monate und 3 Tage im Amt. 
Schon vorher litt er nicht nur an Nierenproblemen und Diabetes, son-
dern auch an Lungenkrebs.633 Am Tag seines Todes füllten gemäß    
Hesemann Hunderttausende schon in der Nacht die Straßen um die 
Kathedrale in Kairo. Am folgenden Tag wurde der Leichnam noch ein-
mal mit den Patriarchengewändern auf seinen Thron in der Kirche ge-
setzt, während Abertausende Kopten und etliche Würdenträger jeglicher 
Art von einem der größten Ägypter des 20. bzw. 21. Jh. Abschied nah-
men.634 Andere verfolgten es über CTV. Durch Generalfeldmarschall 
Ṭanṭāwī wurde eine dreitägige Staatstrauer angeordnet, was          
Schenudas III. hohe Bedeutung erahnen lässt.635 Laut Heseman nahmen 
zwei Millionen636 an seiner Beisetzungsfeier teil.637 Sein Leichnam wurde 
                                                 
630   Vgl. Martin/Van Nispen/Sidarous 1994, 109.   
631   Man kann in der Literatur auch Argumente für die koptische Kirche als Welt-

kirche finden. Daraufhin deutet u.a. der komplette Titel des Papstes, der auch 
von Nubien, Äthiopien und den Fünf Städten spricht. Vgl. Brakmann 1994, 17. 
Zu der Sichtweise einer Nationalkirche bzw. gegen die Universalität spricht 
auch, dass der Papst Ägypter sein muss. Vgl. Watson 2012, 80. Auf jeden Fall 
ist die koptische Kirche sehr stark durch eine nationale Identität bestimmt. 
Nichtägypter haben teils Schwierigkeiten, als echte Kopten angesehen zu 
werden. Vgl. Watson 2012, 109 und  Tamcke 2009, 20. 

632   Vgl. Reiss 2001b, 201-210. 
633   Vgl. Hesemann 2012, 191. Laut Hesemann galt es als medizinisches Wunder, 

dass er noch so lange lebte. 
634   Der Abschied war genauso beeindruckend wie – für westliche Augen – unge-

wöhnlich. Vgl. Watson 2012, 48. Watson bezieht sich auf ähnliche Vorgänge 
bei Kyrill VI.   

635   Vgl. Hesemann 2012, 299.  
636   Ohne Zweifel Abertausende.  
637   Vgl. zu diesem Abschnitt Hesemann 2012, 299f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

113 
 

vom Militär von Kairo nach Wādī An-Naṭrūn zu seiner Grabstätte ge-
flogen.638 
Noch heute ist S. H. Papst Schenuda III. sehr präsent in der koptischen 
Kirche, nicht nur weil erst wenige Jahre seit seinem Tod vergangen sind. 
Er wird von den meisten Kopten wortwörtlich wie ein Heiliger verehrt. 
Aber schon vor seinem Tod war es üblich, dass ihm koptische Massen 
wie einem Superstar zujubelten und nach seinem Segen trachteten.  
Heute hat seine Begräbnisstätte im Kloster von St. Bišūy in Wādī         
An-Naṭrūn nicht nur Museumscharakter,639 sondern ist auch Pilger- und 
Verehrungsstätte für viele Kopten, die sich von dem Verstorbenen Segen 
(Baraka) erhoffen und gemäß dem koptischen Verständnis den Papst um 
seine Fürbitte vor Gott für ihre Anliegen bitten.640 Neben seinen Büchern, 
die in allen koptischen Buchhandlungen zu finden sind, sind vor allem 
seine Bilder in Häusern und in Kirchen zu sehen. Wenn man seine zahl-
reichen Predigten nicht selbst kauft oder im Internet herunterlädt, kann 
man sie auszugsweise oder komplett immer noch häufig im koptischen 
Fernsehkanal sehen. Teilweise wird dort auch eine hagiographische 
Kurzbiografie ausgestrahlt, die mit einem Lobgesang für den Papst  
untermalt ist. Diese Beobachtungen zeigen, dass die Rolle von Papst 
Schenuda III. für die Kopten kaum zu überschätzen ist. Auch evangeli-
sche Christen und sogar viele (moderate) Muslime in Ägypten schätzten 
Papst Schenuda III., wie man u.a. an seinen zahlreichen abgedruckten 
Nachrufen641 sehen kann, auch wenn sie ihn natürlich nicht als Heiligen 
(im koptischen Sinne) verehren. Von vielen Muslimen wurden nicht 
zuletzt sein Patriotismus und seine kritische Haltung zu Israel sehr ge-
mocht.642 Wenn man von unqualifizierten, salafistischen Hasspredigern 
absieht,643 bezog sich Kritik überwiegend auf seine politische Funktion. 
                                                 
638   Saleh/Pfeiffer 2012. 
639   Die Begräbnisstätte wird zurzeit (September 2013) noch zu einem größeren 

Museum ausgebaut, wobei der jetzige Raum schon neben dem Grab in der 
Mitte mit einem kleinen Museum mit Gegenständen und Bildern aus seinem 
Leben eingerichtet ist. 

640   Selbst eine lebensgroße Statue ist schon inmitten der offenen Kantine des       
St. Bišūy-Klosters zu finden. Dies ist deshalb bemerkenswert, da Statuen in 
der koptischen Kirche eigentlich nicht zugelassen sind. Evtl. ist sie deshalb 
auch bewusst von dem Inneren der Kirche sowie dem Begräbnisort getrennt.   

641   Natürlich sind Nachrufe als Quelle mit viel Vorsicht zu genießen, aber sie 
bestätigen auch das, was ich über die Jahre von verschiedenen Personen über 
Papst Schenuda III. gehört habe.  

642   Vgl. Hulsman 2012b.  
643   Vgl. Pro Oriente 2012.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

114 
 

Abgesehen davon bleibt seine Liebe zu Ägypten, zur koptischen Kirche 
insgesamt, zur Bibel als Wort Gottes und vor allem zu Jesus Christus als 
Gott und Erlöser unbestritten. Er wird auf lange Zeit eine Identifi-
kationsfigur sowie Kirchenlehrer der Kopten bleiben. Auch wenn        
Schenuda III. selbst alles andere als „modern“ sein wollte, trifft der Aus-
druck „moderner Kirchenvater der koptischen Kirche“ m.E. genauso zu. 
Man könnte fast sagen, wenn es die Heiligenverehrung in der koptischen 
Kirche nicht schon seit Frühzeiten gäbe, würde sie spätestens mit Papst 
Schenuda III. beginnen. 

2.12 Zusammenfassung: Biografie von Papst Schenuda III.  
Naẓīr Ğayyid wurde am 3. August 1923 in der Provinz Asyūṭ geboren. 
Aufgrund des frühen Todes seiner Eltern wuchs er die meiste Zeit in der 
Familie seines großen Bruders auf und besuchte aufgrund dessen Arbeit 
verschiedene Schulen in Ägypten. Durch seine Familie hatte er eine 
starke Bindung an die koptische Kirche und wurde dort mit 16 Jahren in 
der Sonntagsschule sehr aktiv, vor allem in der St. Antonius-Kirche in 
Šubrā. Durch seine Liebe für das Lesen und Begeisterung für Gedichte 
war er in der Schule ausgezeichnet. 1947 schloss er sein Bachelorstudium 
in Geschichte sowie eine Ausbildung zum Reserveoffizier ab und nahm 
1948 am Krieg gegen Israel teil. Neben einem Aufbaustudium in Archäo-
logie studierte er Theologie im Abendstudium und schloss dieses 1949 
als Klassenbester ab. Danach legte er den Takrīs (Weihe) ab, unterrichte-
te Vollzeit am theologischen Seminar, bevor er 1954 ins Kloster eintrat. 
Im Kloster lebte Abūnā Antonius, wie sein Namensvorbild, einige Jahre 
als Einsiedler in der Wüste. 1958 wurde er zum Priester und Beichtvater 
für viele Mönche. 1962 weihte ihn Papst Kyrill VI. gegen seinen Willen 
zum Bischof für die christliche Erziehung. Nun begann er u.a. seine 
wöchentlichen Predigten, denen die Beantwortung von schriftlich ge-
stellten Fragen vorausging. Die Treffen wuchsen Stück für Stück, sodass 
bald Tausende Hörer Woche für Woche kamen. Dies brachte ihm auch 
Kritik ein, da viele ihm politisches Engagement nachsagten.   
1971 wurde er durch das Los zum 117. Papst und Nachfolger auf dem 
Stuhl des heiligen Markus gewählt. Er verstand sich selbst vorwiegend 
als Kirchenlehrer und brachte das durch Publikationen, die Fortführung 
seiner Vorlesungen und seiner wöchentlichen Predigten, den Ausbau 
der theologischen Seminare, die Weihung neuer Priester und Bischöfe 
und andere Reformen zum Ausdruck. Gleichzeitig bezog er in kritischen 
Situationen, in denen Kopten Opfer von Gewalttaten wurden, immer 
wieder Stellung für die Rechte der Kopten. Vor allem in den 1970er Jah-
ren kam er dabei mit Präsident Sadat (1970-81) in Konflikt, der ihn auch 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

115 
 

1981 ins Exil schickte. Das bedeutete, dass er das St. Bišūy-Kloster nicht 
mehr verlassen durfte. Dieses Exil dauerte ca. dreieinhalb Jahre an. Die 
Beziehung zu dem neuen Präsidenten Mubarak verbesserte sich aber 
erheblich, sodass er am koptischen Weihnachten 1985 wieder nach Kairo 
durfte. Die Kommission aus fünf Bischöfen, die als Interimskirchen-
leitung von Sadat eingesetzt wurde, stand nun in einem schlechten Licht 
und wurde von Papst Schenuda III. auch in ihre Schranken verwiesen. 
Die Zeit unter Mubarak (1981-2011) war trotz weiterer Gewalttaten ge-
gen Kopten (und andere) im Laufe der Jahre überwiegend von Loyalität 
gegenüber Mubarak geprägt bis hin zu Wahlempfehlungen für den  
Präsidenten. Durch indirekte Botschaften zeigte der Papst vor allem 
gegen Ende seiner Amtszeit aber manchmal, dass er auch nicht bedin-
gungslos hinter Mubarak stand. Insgesamt war die Zeit nach dem Exil 
von größerer Loyalität zum Staat geprägt als unter Sadat. Sein ehema-
liger Mentor, der Mönchsreformer Mattā Al-Miskīn, kritisierte nicht nur 
den konfrontativen Kurs unter Sadat, sondern grundsätzlich jegliche 
Verbindung von Politik und Theologie. Aufgrund heftiger Kritik am 
Papst 1981 wurde die Beziehung zwischen beiden fortan nachhaltig 
gestört.  
Papst Schenuda III. war der erste Papst, der selbst direkt aus der Sonn-
tagsschulbewegung kam, die sich Anfang des 20 Jh. als Laienbewegung, 
vor allem ab den 1930er Jahren immer mehr in der Kirche ausbreitete. 
Ḥabīb Ğirğis, der sich die kirchliche Erziehung zur Aufgabe gemacht 
hatte, war der Gründer, aber nur durch zahlreiche junge Sonntags-
schulmitarbeiter, von denen Schenuda III. einer war, konnte sich die 
Bewegung ausbreiten. Deshalb wird neben seinem pastoralen und politi-
schen Engagement als Kirchenreformer vor allem in Erinnerung bleiben, 
dass er durch seine geistliche Bibellehre die Herzen der Kopten gewann. 
Zudem expandierte das Klosterleben und wurde ins Kirchenleben inte-
griert. Die Laien bekamen zwar teils mehr Partizipationsmöglichkeiten, 
aber insgesamt wurde die sogenannte Takrīsbewegung der Männer 
zunehmend klerikalisiert. Frauen bekamen zusätzlich als „Mukarrasāt“ 
und ausgebildete Sonntagsschullehrerinnen etwas mehr Möglichkeiten. 
Die Episkopatsreformen verbesserten sowohl die Versorgung der Diöze-
sen als auch die Machtoptionen des Papstes. Um seinen ursprünglichen 
Bereich in der Jugendarbeit zu betreuen und in die Kirche einzugliedern, 
wurde ein Jugendbischof bzw. Generalbischof mit diesem Aufgabenbe-
reich eingesetzt. Durch die neuen Medien, vor allem das Fernsehen, und 
zahlreiche Auslandsreisen war Schenuda III. immer Repräsentant und 
Identifikationsfigur der Kopten in der Öffentlichkeit. Nicht allein durch 
Schenuda III., aber mit seiner starken Führung und seinen zahlreichen 
„Schülern“, sind die koptischen Kirchen heute gefüllt und die Kopten 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

116 
 

identifizieren sich insgesamt sehr stark mit ihrer Kirche, die sich von 
einer Nationalkirche zu einer internationalen Konfession gewandelt hat. 
Der ökumenische Dialog wurde daraufhin von Papst Schenuda III. vor 
allem beim Thema Christologie sehr gefördert, wobei in anderen Berei-
chen weniger Erfolge vorzuweisen sind. Dies liegt auch begründet in 
seinem teils sehr apologetischen Verhalten gegenüber anderen Auffas-
sungen, die aber im Licht der Verteidigung der „rechten Lehre“ (Ortho-
doxie) seiner Kirche zu sehen ist. Neben seiner teils gepriesenen, teils 
kritisierten Apologie richtete sich Kritik vorwiegend gegen die starke 
politische Rolle des Papstes, die auch durch die schwache politische 
Repräsentation der Kopten im ägyptischen Parlament bedingt ist. Die 
verstärkte Klerikalisierung und dadurch bedingte verminderte Laienpar-
tizipation wird ebenfalls ambivalent beurteilt.   
Nach seinem Tod am 17. März 2012 bleibt er bis heute durch seine Publi-
kationen, Predigten, Bilder und die Pilgerstätte seines Grabes in lebendi-
ger Erinnerung. Für Kopten geht er als herzlicher und kompromissloser 
Kirchenvater und Heiliger, für alle anderen (inklusive Muslime) als 
starker christlicher Leiter, ägyptischer Patriot und politischer Repräsen-
tant der Christen Ägyptens (positiv oder negativ betrachtet) in die Ge-
schichte ein. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

117 
 

3 Beobachtungen zur Theologie 

3.1 Die Christologie Schenudas III.  
Über die Frage, wer Jesus von Nazareth war bzw. ist, wird sich schon 
seit dem 1. Jahrhundert gestritten. Das Neue Testament lehrt, dass Jesus 
der Christus ist. Aber was heißt das genau? Die ersten Christen jeden-
falls begannen sehr früh, den Auferstandenen anzubeten und ihn in 
Gottesdiensten zu verehren und als „Herrn“ (griech. κύριος) anzurufen. 
Damit sahen sie ihn nicht nur in Kontinuität zu seinem irdischen Auf-
treten, sondern stellten ihn damit sogar Gott gleich, da derselbe Begriff 
„Herr“, mit dem man Jesus bezeichnete, im griechischen AT (Septua-
ginta) als Gottesbezeichnung verwendet wurde.644 Die Diskussion hörte 
aber mit den klaren Bekenntnissen zu Jesus wie z.B. in Johannes 20,28 
„mein Herr und mein Gott“ oder in Phil 2,6 („Er war Gott gleich, hielt aber 
nicht daran fest, wie Gott zu sein“) nicht auf. Wie passte die Verehrung 
Jesu dazu, dass man als (christus-)gläubiger Jude nur einen einzigen 
Gott verehrte? Wie passte es dazu, dass Jesus doch eindeutig Mensch 
war? So stellte sich bald die Frage nach dem Verhältnis von Gott, dem 
Vater, zu Jesus Christus, dem Sohn Gottes. Hieraus entwickelte sich der 
Streit um die Trinitätslehre, die sich aus der Reflexion über Jesus     
Christus ergab. Obwohl der Gedanke der Präexistenz Jesu schon früh im 
Neuen Testament zu finden ist,645 entwickelten sich im 2. Jahrhundert 
verschiedene Konzepte, wie die Beziehung Jesu zu Gott zu denken sein 
könnte.646 Es gab den sogenannten Monarchianismus, worunter sowohl 
Adoptianer als auch Modalisten subsumiert werden. Adoptianer gingen 
davon aus, dass Jesus, der unbestritten Mensch war, erst von Gott durch 
die Taufe zum Christus erhoben wurde. Die Modalisten dagegen sahen 
Jesus als eine Erscheinungsform (Modus) des Vaters an und wendeten 
sich damit – in ihrer Weise – gegen einen Subordinatianismus, der den 
Sohn dem Vater unterordnete.647 Es gab auch doketische Tendenzen in 
den ersten Jahrhunderten, die Jesus nur einen Scheinleib zugestehen 
wollten.648 Letztlich setzte sich aber der Gedanke der Inkarnation 
(Mensch- bzw. Fleischwerdung) Gottes gegenüber anderen Modellen 
durch. Dieser konnte sich neben dem Philipperhymnus (Phil 2,5-11) u.a. 
                                                 
644   Vgl. Hurtado 2003, bes. 108-118 sowie Kühn 2003, 142. 
645   Vgl. Hurtado 2003, 118-126 sowie Kühn 2003, 138f.  
646   Vgl. Hauschild 2007, 5-9.   
647   Vgl. ebd. 13f.  
648   Vgl. ebd. 165f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

118 
 

auf Joh 1,14 („das Wort wurde Fleisch“) berufen. Bis zu einem vorläufigen 
Konsens gab es aber zunächst mehrere Jahrzehnte Streit sowie verschie-
dene Synoden:  
Arius (gest. 336) betonte die Einheit und die Einzigkeit Gottes so sehr, 
dass er meinte, Jesus sei nicht mit Gott gleich, sondern nur ein heraus-
ragendes Geschöpf. Seine Lehre (bzw. jede Form von Subordinatia-
nismus) wurde 325 n. Chr. auf dem Konzil von Nicäa zurückgewiesen. 
Die tagenden Bischöfe in Nicäa bekannten, Jesus war „Gott von Gott, 
Licht von Licht, wahrer Gott von wahrem Gott, gezeugt und nicht ge-
schaffen, weseneseins mit dem Vater“.649 Dies wurde laut Lange von 
allen christlichen Kirchen anerkannt und 381 n. Chr. von fast allen erneut 
bestätigt sowie auf den Heiligen Geist bezogen.650 Man bekannte also die 
Lehre der Trinität Gottes, die zwar (indirekte) Anhaltspunkte im NT hat, 
aber erst jetzt explizit ausgeführt wurde. Mit dem Bekenntnis zu „einem 
Wesen – drei Gestalten“ (μία οὐσία - τρεῖς ὑποστάσεις),651 also einem Gott, 
Vater, Sohn und Heiliger Geist, wurde zwar ansatzweise die Frage be-
antwortet, wie Jesus zu Gott dem Vater steht und welche Rolle der Hei-
lige Geist hat, jedoch wurde gleichzeitig weiter über folgende Frage 
diskutiert: Wie ist Jesus „wesenseins“ mit Gott dem Vater und gleich-
zeitig nach Zeugnis des NT voll und ganz Mensch? Hier setzte nun die 
christologische Debatte ein, die das Konzil von Chalcedon 451 n. Chr. 
mit der sogenannten Zwei-Naturen-Lehre, dem Bekenntnis zu Jesus als 
„wahrem Gott und wahrem Menschen“, zu einem vorläufigen Abschluss 
brachte. Von einem wirklichen Konsens kann aber nicht die Rede sein, 
da dies zugleich den Anfangspunkt der Trennung von chalcedonischen 
und nicht-chalcedonischen Kirchen, zu denen sich wie erwähnt auch die 
koptische Kirche zählt, bedeutete.  
Wie sieht Papst Schenuda III. Jesus Christus? Hier wird vor allem auf 
sein Buch Die Natur Christi652 eingegangen, das auf seinen Vorlesungen 
aus dem Jahr 1984 beruht, da er hier am ausführlichsten zur Christologie 
Stellung nimmt. Zunächst soll aber mit den Begriffen Dyophysitismus 
und Miaphysitismus auf historische Zusammenhänge des christo-
                                                 
649   Zitiert nach Heil 2012, 104. 
650   Vgl. Lange 2012, 17-29. 
651   Vgl. Kollmann 2014, 327.  
652   Vgl. Schenouda III. 2011. (Als 1. Auflage betitelt, aber es muss mindestens die 

3. Aufl. bzw. wahrscheinlich die 2. überarbeitete Aufl. (Übersetzung) als Neu-
druck sein.) Die zweite Auflage der deutschen Ausgabe, die ebenso in der  
Online-Version vorliegt, enthält an vielen Stellen eine bessere Übersetzung des 
arabischen Originals als die Version von 1992: Vgl. St. Antonius-Kloster 2016a.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

119 
 

logischen Streites der frühen Kirche hingewiesen werden, um den Hin-
tergrund der Bemühungen Schenudas III. nachzuvollziehen.653 

3.1.1 Dyophysitismus versus Miaphysitismus 

Der Titel des Buches Die Natur Christi ist mit dem Singular „Natur“ an 
sich schon ein klares Bekenntnis, da der christologische Streit im 4. und 
5. Jahrhundert sich vor allem um folgende Frage drehte: Wenn die   
Kirche laut dem Nicänum (325 n. Chr.) bzw. auch dem Nicaeno-
Constantinopolitanum (381 n. Chr.) aufgrund des Zeugnisses des Neuen 
Testamentes davon ausging, dass Jesus wesenseins654 (ὁμοούσιος) mit 
Gott, dem Vater, ist, was bedeutete das dann für das Wesen Christi? Wie 
verhalten sich Gottheit und Menschheit in Jesus zueinander? Hier gab es 
heftige Debatten, da man – nicht immer erfolgreich – versuchte, Irrlehren 
zu vermeiden. Vor allem in den Patriarchaten Alexandrien und Antio-
chien bildeten sich die führenden Lehrschulen in dieser Diskussion. 
Antiochien betonte die Menschheit Jesu mit exegetischen Argumenten 
und sprach daher von den zwei Naturen Jesu, da es auch seine Gottheit 
bzw. seine göttliche Natur im Sinne des Nicänums keineswegs leugnete. 
Deshalb spricht man auch von „Dyophysitismus“655. In Alexandrien 
dagegen wurde eher die Göttlichkeit Jesu und die Einheit seiner Person 
betont, ebenfalls ohne die Menschheit zu leugnen. Dies ist mit dem Be-
griff „Miaphysitismus“ zusammenzufassen und nicht wie man häufig 
liest „Monophysitismus“, da dieser Ausdruck meist Fehldeutungen 
impliziert, die von beiden Seiten zurückgewiesen wurden.656   
Zu Beginn des 5. Jahrhunderts war der Patriarch Kyrill von Alexandrien 
(† 444), der von der einen Natur Gottes des fleischgewordenen Wortes 
sprach, einer der Hauptakteure. Mit Nestorius († um 451), dem Patriar-
chen von Konstantinopel und Vertreter der antiochenischen Schule, kam 
es zu einem Streit über die Frage, wie man Maria, die Mutter Jesu, be-

                                                 
653   Siehe für mehr Hintergründe im Anhang 6.  
654   Biblische Belege sind u.a. Joh 1,1; 10,30; 14,9; 20,28; Phil 2,6 und Hebr 1. 
655   δύο = zwei; φύσις = Natur.  
656   Schenuda III. verwendet den Begriff Monophysiten als Fremdbezeichnung, 

betont aber gleichfalls, dass er häufig fehlgedeutet wurde. Vgl. Schenouda III. 
2011, 1. Eine Fehldeutung ist z.B., dass Monophysit z.T gleichgesetzt wird mit 
den Lehren Eutyches (s.u.). Der koptische Priester Tādrus Malaṭī spricht sich 
noch deutlicher gegen den Begriff „Monophysitismus“ aus und redet von 
„Mia-Physis“. Mia spreche von der „vereinten Natur“, meinte aber keinen 
Ausschluss aller Naturen zu einer. Vgl. Malaty 1997, 8f. Siehe auch Meinardus 
2001, 65-72.   

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

120 
 

zeichnen sollte. Nestorius polemisierte gegen den Begriff „Gottes-
gebärerin“ (θεοτόκος) und bevorzugte stattdessen „Christusgebärerin“ 
(χριστοτοκός). 431 n. Chr. wurde Nestorius im Konzil zu Ephesus – nicht 
ganz ohne dubiose Umstände657 – verdammt und Maria als Gottes-
gebärerin bestätigt. 451 n. Chr. kam es dann im Konzil von Chalcedon im 
Bestreben, den Streit ein für alle Mal zu beenden, zu der folgenschweren 
Kirchenspaltung zwischen Befürwortern und Gegnern des Chalcedonen-
ses.658 Im Konzil von Chalcedon wurde u.a. festgehalten: 

 „ein und derselbe Christus Sohn Herr (kyrios) Eingeborener, in 
zwei Naturen (en dyo physesin) unvermischt, unverwandelt, unge-
trennt, ungesondert erkennbar; niemals wird der Unterschied der 
Naturen aufgehoben der Einheit wegen, vielmehr wird die Eigen-
tümlichkeit jeder der beiden Naturen bewahrt, auch im Zusam-
menkommen zu einer Person (prosopon) und einer Hypostase  
(hypostasin)“.659  

3.1.2 Die Natur Christi aus der Sicht Schenudas III.  

Im ersten Kapitel der „Natur Christi“ schreibt Schenuda III. über den 
Glauben der [koptischen] Kirche bzgl. der Natur Christi:   

 „Jesus Christus ist Gott, das fleischgewordene Wort. Er war voll-
kommen Gott und ebenso vollkommen Mensch. Seine göttliche 
Natur war mit seiner menschlichen Natur ohne Vermischung, 
Verwandlung oder Veränderung eins in einem grundlegenden, 
wesentlichen, hypostatischen Einssein. Es gibt keine angemesse-
nen Ausdrücke, die diese Einheit beschreiben könnten. Deshalb 
kann man ohne Widerspruch behaupten: ‚Groß ist das Geheimnis 
der Frömmigkeit, Gott wurde offenbart im Fleisch.‘ (1. Tim 3, 16). 
Da diese Einheit beständig ist, niemals isoliert oder getrennt,    
sagen wir in der Liturgie, dass seine Göttlichkeit sein Menschsein 
auch nicht für das Blinzeln eines Augen verließ.“660 

Schenuda III. betont direkt im ersten Satz die Gottheit Jesu. Dies ist für 
ihn keinesfalls ungewöhnlich und zeigt schon eine Betonung der     
Christologie Schenudas III. Die Gottheit Christi wird von Schenuda III. – 

                                                 
657   Kyrill und Nestorius verdammten sich gegenseitig. Kyrills Entscheidung 

wurde erst nachträglich als rechtskräftig betrachtet. Vgl. unten Anhang 6.   
658   Vgl. Kap. 2.10.2.8 und unten Anhang 6. Diese wurde auch durch politische 

Feindseligkeiten gefördert.  
659   Text zitiert nach Hainthaler 2009, 67.  
660   Schenouda III. 2011,  1.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

121 
 

zumindest in einigen Schriften661 – deutlicher betont als die Menschheit. 
Die Ausführung „das fleischgewordene Wort“ zeigt aber direkt zweier-
lei. Zum einen leugnet Schenuda III. das Menschsein Jesu keinesfalls. Mit 
dem Wort „fleischgeworden“ (bzw. inkarniert) soll nämlich sein 
Menschsein ausgedrückt werden. Zum anderen lehnt sich der Begriff 
„fleischgewordene[s] Wort“ stark an die Formel des Patriarchen Kyrill 
aus dem 5. Jahrhundert an (s.u.). „Das fleisch-gewordene Wort Gottes“ 
ist wiederum in Anlehnung an Joh 1,14 („das Wort wurde Fleisch“) formu-
liert. Um jeden Anschein von Eutychianismus oder Apollinarismus zu 
vermeiden, fügt Schenuda III. erklärend hinzu, dass Jesus sowohl voll-
kommene Gottheit als auch Menschheit besitzt. Auch die Worte „ohne 
Vermischung, Verwandlung oder Veränderung“ richten sich gegen diese 
Irrlehren. Apollinaris und Eutyches glaubten beide – kurz gesagt – nicht 
an die vollständige menschliche Natur Christi, jedoch aus verschiedenen 
Gründen.662 Beide Positionen werden als Irrlehren von Schenuda III. in 
Kapitel 2 seines Buches kurz vorgestellt, wobei es hierüber Überein-
stimmung unter den Kirchen gibt. Gemäß Schenuda III. leugnete  
Apollinaris den menschlichen Geist Jesu,663 Eutyches ließ dagegen „die 
menschliche Natur Christi von Seiner göttlichen Natur“ aufsaugen bzw. 
auflösen.664   
Wenn man im dritten Satz von seiner „göttlichen und menschlichen 
Natur“ liest, dessen Einheit mit dem Wort „hypostatisch“ wiederge-
geben wird, könnte man schlussfolgern, dass diese Gedanken ziemlich 
nahe am Chalcedonense und seiner „Zwei-Naturen-Lehre“ liegen.665 Im 
arabischen Original taucht das arabische Wort für Natur (طبيعة) in diesem 
ersten Absatz aber gar nicht erst auf. Es müsste daher wörtlich eher 

                                                 
661   Neben der Natur Christi schrieb er ein Buch über die Gottheit Christi sowie 

gegen die Zeugen Jehovas. Die Betonung der Gottheit Christi sieht man in Die 
Natur Christi u.a. auch an der Auswahl der Bibelverse, die vorrangig seine 
Gottheit betonen.  

662   Siehe weitere Erläuterungen im Anhang 6.  
663    Bemerkenswert ist hier der Vergleich der 1. und 2. Ausgabe. Während in der 

1. Ausgabe noch „Seele Jesu“ stand, wird hier jetzt mit „Geist“ Jesu übersetzt. 
Die 2. Ausgabe gibt somit die Lehre des Apollinaris präziser wieder, wobei die 
englische Version nach wie vor „soul“ schreibt. Das arabische Original „Rūḥ“ 
 ,kann sowohl „Seele“ als auch „Geist“ bedeuten. Vgl. dazu Wehr 1985 “روح„
506.  

664   Schenouda III. 2011, 3f.  
665   Vgl. den Text des Konzils von Chalcedon im Anhang 6.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

122 
 

„Menschheit“ bzw. „Gottheit“ übersetzt werden.666 Auch wenn gedank-
lich der „Naturbegriff“ wohl mit gemeint ist, sollte man daraus in dieser 
Passage keine zu großen Schlüsse ziehen. Es ist aber richtig, dass   
Schenuda III. an anderen Stellen (s.u.) ohne Probleme von einer gött-
lichen und menschlichen Natur sprechen kann, solange die Einheit und 
darum in seiner Terminologie die eine Natur Christi im selben Gedanken-
gang mit genannt wird. Der Naturbegriff wird also unterschiedlich ver-
wendet und interpretiert. Was man aber im obigen Zitat zweifellos sieht, 
ist, dass Schenuda III. sowohl von der Gottheit als auch der Menschheit 
spricht, dabei aber die Einheit doppelt betont sowohl mit dem Wort 
„eins“ als auch am Ende dieses Satzes mit dem Ausdruck „hyposta-
tischen Einssein“. Die schon erwähnten Begriffe „ohne Vermischung, 
Verwandlung oder Veränderung“ weisen nicht zufällig große Übereinst-
immungen mit den vier Adverbien des Chalcedonenses (unvermischt, 
unverwandelt, ungeteilt und ungetrennt) auf, was aber nur darauf hin-
weist, dass der Streitpunkt im Konzil von Chalcedon woanders lag.667 
Die vier Adverbien gehören nämlich zur Tradition beider Kirchen.668 Auf 
den genauen Streitpunkt damals, nämlich die Formulierung „in“ zwei 
Naturen im Gegensatz zum alexandrinisch anerkannten „aus“ zwei Na-
turen, geht der Papst nicht direkt ein.669 Schenudas III. Worte wollen hier 
in erster Linie den oben genannten Irrlehren begegnen und damit auch 
dem falschen Verständnis, dass man aufgrund der Einheit von einem 
Mischwesen sprechen könnte. Denselben Gedanken, der eine Verände-
rung oder Vermischung nach der Vereinigung (d.h. Menschwerdung) 
ablehnt, findet man auch deutlich in Kapitel 3. Hier spricht Schenuda III. 
auch bemerkenswert von der Unveränderlichkeit der göttlichen „Natur“ 
und der menschlichen „Natur“ (hier auch im arabischen Original),   
jedoch leitet er denselben Satz bewusst mit der Vereinigung der Naturen 
in Christi ein und schließt den Gedankengang wieder damit ab.670    

                                                 
666  Vgl. 7 ,1995 البابا شنودة. Die Übersetzung dieses Absatzes in der ersten deutschen 

Ausgabe ist noch verwirrender, da der Naturbegriff in diesem Absatz noch 
inkonsequenter verwendet wurde. 

667  Vgl. oben 3.1.1 und unten Anhang 6.  
668  Vgl. Hainthaler 2009, 67.  
669  Vgl. ebd. 67f.  
670  Vgl. Schenouda III. 2011, 6. – Direkt anschließend an obiges Zitat findet sich 

im ersten Kapitel noch ein Beispiel, das zeigt, dass Schenuda III. von einer 
göttlichen und einer menschlichen Natur (inkl. arabischem Original) spricht, 
solange die Vereinigung bzw. das „Einswerden“ mit erwähnt wird. Ähnlich 
spricht er auch in einer anderen Publikation von „human nature” und „divine 
nature”. Vgl. unten Exkurs Theosis.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

123 
 

Der Hauptakzent liegt hier aber – wie im ganzen Buch – auf der Einheit, 
was auch folgender Absatz im 1. Kapitel deutlich macht, der die Ver-
einigung, die ab der Schwangerschaft Marias geschah, hervorhebt:  

„Durch der [sic!] Vereinigung beider Naturen – der göttlichen 
und der menschlichen im Schoße der Jungfrau – war eine Natur 
gebildet: ‚die Eine-Natur-Gottes, des Fleischgewordenen Wortes 
(Logos)‘. Wie der Hl. Kyrill sie genannt hat.“671   

Der Ausdruck „Die Eine-Natur Gottes, des Fleischgewordenen Wortes 
(Logos)“672 (μία φύσις τοῦ θεοῦ λόγου σεσαρκωμένη) ist maßgebend für 
Schenudas III. Verständnis der Natur Christi. Dieser Begriff wurde vom 
Kirchenvater Kyrill geprägt, war aber vorher schon in Gebrauch von 
dem Irrlehrer Apollinaris,673 was Schenuda III. jedoch (bewusst oder 
unbewusst?) nicht erwähnt. Wichtiger gemäß Schenuda III. ist nämlich, 
dass der große orthodoxe Kirchenvater Athanasius den Begriff schon 
verwandt habe und er deshalb der beste Ausdruck bleibe, den die Kirche 
(jemals) gefunden habe.674 Er diskutiert dabei auch nicht, dass die Schü-
ler von Apollinaris den Begriff u.a. unter dem Namen Athanasius in 
Umlauf brachten.675    
Nach der Ablehnung des Begriffes „Monophysiten“676 bzw. dessen Fehl-
deutung fragt Schenuda III. noch im ersten Kapitel erstaunt:  

 „Diese Falschinterpretationen hielten Jahre an, als ob wir an eine 
Natur glaubten und die Existenz der anderen leugneten! Welche 
Natur leugnete die Alexandriner Kirche angeblich? Die göttliche? 
Unsere Kirche war der eifrigste Gegner der Arianer auf dem 
Konzil von Nizea (325 n. Chr.), auch in der Zeit davor und da-
nach. Hat die Alexandriner Kirche etwa die menschliche Natur 
geleugnet? Es war das älteste und tiefste Buch ‚die Incarnatione 
verbi‘ [sic!] oder ‚Menschwerdung‘, das dies erklärte, verfasst 

                                                 
671   Schenuti III. 1992, 9 (in Bezug auf die kyrillische Formel übersetzt die erste 

Ausgabe genauer).  
672   Englisch: „The One Nature of God the Incarnate Logos” Vgl. Shenouda III 

1999b, 3.  
673   Vgl. Grillmeier 1979, 674 und Hainthaler 2009, 68. Auch nach Beyschlag geht 

die Mia-Physis-Formel in Wahrheit auf Apollinaris zurück, obwohl Kyrill sie 
für athanasianisch hält. Vgl. Beyschlag 1991, 84f. 

674   Vgl. Schenouda III. 2011, 1.  
675   Vgl. Hainthaler 2009, 68.  
676   Siehe auch das Vorwort zu folgender Ausgabe, in der der Hg. den Begriff 

deutlich ablehnt: Schenouda III. 2011, VI.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

124 
 

vom Heiligen Athanasius, dem Alexandriner. Der Ausdruck ‚eine 
Natur‘ zeigt nicht die göttliche oder menschliche Natur allein an, 
sondern die Einheit dieser beiden Naturen in einer, die eben die 
‚Natur des fleischgewordenen Wortes‘ ist.“677 

Man sieht hier das Verständnis von Papst Schenuda III. zusammen-
gefasst. Der Begriff „Eine-Natur-Christi“ enthält sowohl die göttliche als 
auch die menschliche Natur. Der Glaube an die göttliche Natur Christi 
wird mit einem historischen Verweis auf die Rolle gegen die Arius-
Häresie (der die Wesenseinheit mit dem Vater leugnete) begründet. Der 
Glaube an die menschliche Natur wird mit dem Verweis auf Athanasius 
und seine bzw. die Kyrill-Formel belegt: Die Natur des fleisch-
gewordenen Wortes. Hier ist das Wort „fleischgewordene“ entschei-
dend, wird aber von Schenuda III. an dieser Stelle nicht näher erläutert, 
stattdessen folgen darauf Gründe, warum man nicht von zwei Naturen 
sprechen sollte. Zum einen, weil Kyrill dies so lehrte,678 zum anderen, 
weil der Ausdruck zwei Naturen in sich selbst ein Isolieren und Trennen 
impliziere. Die Begründungsstrategie ist also erneut der Verweis auf den 
Kirchenvater, von dessen Lehre man nicht abrücken will, sowie der 
abzuwehrende Ton des Trennens, der auch im Konzil von Chalcedon 
wahrgenommen wird.679   
Zusammengefasst kann man sagen, dass Schenuda III. auch von einer 
göttlichen und einer menschlichen Natur ausgeht, aber nach der Einheit 
bzw. Vereinigung (in der Jungfrau Maria), die ohne Mischen oder Ver-
änderung (der Gottheit bzw. Menschheit) geschah, kann bzw. soll man 
nicht mehr von zwei Naturen sprechen, sondern nur von der einen  
Natur des fleischgewordenen Wortes, um nicht eine Trennung zu impli-
zieren.680  

                                                 
677  Ebd. 2  
678  Es steht außer Frage, dass Kyrill die „Mia Physis“-Formel bevorzugte, aber 

laut Grillmeier war der späte Kyrill nicht mehr kategorisch gegen eine Ver-
wendung der Redeweise von „zwei Naturen“. Vgl. Grillmeier 1979, 676.680f.    

679  Vgl. Schenouda III. 2011, 2. Als – schon von Kyrill und Augustin verwendete – 
Beispiele nennt Schenuda die Einheit von Seele und Körper sowie die Einheit 
von Eisen und Feuer als Glüheisen. Vgl. Schenuti III. 1992, 21-25. Die Allegorie 
der Einheit von Seele und Körper passt jedoch nur, wenn man von einer (m.E. 
missverständlichen) geistlichen Natur der Seele und physischen Natur des 
Körpers spricht, und selbst dann ist die Übertragung auf die Natur Christi 
sehr fragwürdig, da es m.E. trotzdem als Mischwesen verstanden werden 
kann.  

680  Beim koptischen Gelehrten Malaṭī finden sich folgende Begriffe: „von zwei 
Naturen (…) in Vereinigung“ (Malaty 1997, 6); „eine Zwei-Naturen Natur“ 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

125 
 

3.1.3 Chalcedon aus der Sicht von Schenuda III.  

Nicht überraschend, aber doch aufschlussreich, ist die Stellung des  
Chalcedonenses in der Gliederung Schenudas III. Es hat zwar keine 
eigene Nummerierung, steht aber am Ende des 2. Kapitels und damit 
eindeutig unter den Irrlehren/Häresien über die Natur Christi.681 Aus Sicht 
von Papst Schenuda III. bzw. aus koptischer Sicht hat das Konzil von 
Chalcedon „nestorianische Wurzeln“ und kann daher nicht angenom-
men werden:    

„Trotz der Exkommunikation von Nestorius auf dem Konzil von 
Ephesus, wirkte seine Lehre auf das Konzil von Chalcedon ein; es 
gab eine offensichtliche Strömung, die zwei Naturen zu trennen. 
Man sagte, Christus habe zwei Wesenheiten gehabt, eine göttliche 
und eine menschliche, die eine habe uns mit ihren Wundern in 
Erstaunen versetzt, die andere Beleidigungen und Demütigungen 
erlitten. Dieser Strömung folgte Leo, der Bischof von Rom; er gab 
sein berühmtes Buch (TOMOS) bekannt, das von der koptischen 
Kirche verworfen wurde. Doch das Konzil von Chalcedon nahm 
es an und bekräftigte damit die Lehre, dass zwei Naturen nach 
der Vereinigung in Christus waren; eine göttliche mit deren Wir-
kungen und eine menschliche mit ihren Bedürfnissen. Nestorius 
erklärte, dass die zwei Naturen streng getrennt waren. Das Kon-
zil von Karthago bekräftigte ihre Einheit. Nestorius beharrte auf 
der Trennung. Er schloss, dass, wenn Christus zwei Naturen be-
saß, er auch zwei Willen und zwei verschiedene Richtungen des 
Handelns hatte. Hier hat das Problem der zwei Naturen bzw. 
zwei Willen seine Wurzeln. Auseinanderleben und theologische 
Streitigkeiten und Spaltungen kamen in die Kirche. Wir versu-
chen, das Problem zu lösen, indem wir eine für alle annehmbare 
Formel finden.“682 

Papst Schenuda III. wehrte sich – wie damals die Alexandriner – aus 
soteriologischen Gründen683 gegen jeglichen Nestorianismus. Aus seiner 
Sicht folgte das Konzil von Chalcedon wie auch der Lehrbrief Leos I. von 
                                                                                                                                                         

(Ebd. 21); „‘eine Natur‘ (aus zwei Naturen)“ (Ebd. 24); „in ihm [sind] zwei  
Naturen in Hypostase (…) vereint“ (Ebd. 26); Jugendbischof Mūsā schreibt:     
„Jesus who is One nature in two (…)“ Mousa 2000, 95. Alle Ausdrücke stim-
men aber prinzipiell mit Schenuda III. überein, indem sie nur von zwei Natu-
ren sprechen, sofern sie im selben Satz von der einen Natur oder zumindest 
sehr deutlich von der Vereinigung der beiden Naturen sprechen.    

681   Vgl. Schenouda III. 2011, 3-5. 
682   Ebd. 5. 
683   Siehe unten Kap. 3.1.4 sowie Kap 3.2.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

126 
 

449,684 der dem Chalcedonense beigefügt wurde, dieser Fehldeutung. 
Das Chalcedonense wird im obigen Zitat beschrieben als eine Formel, 
die – wie Nestorius – Christus trenne. Christus als zwei Wesenheiten, 
eine göttliche und eine menschliche, könne nur als Trennung verstanden 
werden. Die Naturen werden getrennt, selbst nach der Einheit (d.h. nach 
der Menschwerdung). Direkt im folgenden Satz (2. Absatz) ist wieder 
von Nestorius die Rede: „Nestorius erklärte, dass die zwei Naturen 
streng getrennt waren.“685 Der Verweis auf die „Wunden“ noch im ers-
ten Absatz ist eine Anspielung auf die Bemühungen der antiochenischen 
Schule (inkl. Nestorius), die zwei Naturen exegetisch zu belegen.686 Da-
raufhin wird Nestorius wieder erwähnt als jemand, der im Gegensatz zu 
Karthargo687 auf der Trennung beharrte. Es wird schon durch das   
wechselhafte Zitieren des Chalcedonenses und von Nestorius deutlich, 
dass für Schenuda III. das Konzil von Chalcedon mit der Lehre des  
Nestorius (genau) übereinstimmt und deshalb abzulehnen ist. Der unte-
re Teil des Zitates, der das „Problem“ der zwei Willen und Ebenen des 
Handelns anspricht und von Schenuda III. abgelehnt wird, spielt mit auf 
den späteren monergistisch-monotheletischen Streit von 633-681 an, der 
sich aus dem Dyophysitismus in Folge von Einigungsbemühungen ent-
wickelte und laut Schenuda III. schon in den Gedanken von Nestorius 
bzw. dem Chalcedonense seinen Ursprung hatte.688 Es wird im Konzil 
von Chalcedon (inkl. Leos Tomus) also ein Abrücken vom überlieferten 
Glauben gesehen, indem Nestorius schon 431 n. Chr. im Konzil von 
Ephesus exkommuniziert wurde.    
Wie wird Nestorius charakterisiert? Er ist in der koptischen Kirche heute 
noch gut bekannt als Irrlehrer.689 Unter den Irrlehren über die Natur 

                                                 
684   Der im Nachhinein als sehr wichtig anerkannte Lehrbrief (Tomus Leonis) des 

römischen Papstes Leos I. an den Patriarchen Flavian von Konstantinopel soll-
te eigentlich schon 449 in Ephesus (Räubersynode) vorgelesen werden, wozu 
es aber nicht kam. Vgl. Beyschlag 1991, 56f.   

685   Schenouda III. 2011, 5. 
686   Vgl. Beyschlag 1991, 33.36.   
687   Auf welches Konzil bzw. welche Synode von Karthargo Schenuda III. hier 

anspielt, wird hier nicht näher erläutert, ist aber auch nicht entscheidend für 
seine Argumentation.   

688   Siehe für den monergistisch-monotheletischen Streit: Hauschild 2000, 204-207. 
689   Meine Frau Maggie Gillé sagte mir, dass sie von ihm sowohl in der Sonntags-

schule in der Kirche als auch im Religionsunterricht als „Gotteslästerer“ ge-
hört hat. Zumindest die Sonntagsschulcurricula gehen ihrem Wissen nach    
direkt auf Papst Schenuda III. zurück.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

127 
 

Christi im zweiten Kapitel nimmt Nestorius den größten Raum ein. Die 
„Häresie“ von Nestorius wird folgendermaßen charakterisiert:  

„Er wurde exkommuniziert, weil er der Jungfrau Maria den Titel 
‚Gottesmutter‘ (Theotokos) verweigerte. Er glaubte, dass sie nur 
ein Menschenwesen geboren hatte und die Gottheit auf dieses 
niederkam und es erfüllte. Deshalb sollte die Jungfrau Maria nur 
‚Mutter Jesu‘ heißen. Nestorius Priester, Anatasius, verbreitete 
diese Lehre; Nestorius unterstützte ihn; er schrieb 5 Bücher, um 
der Jungfrau den Titel ‚Mutter Gottes‘ abzusprechen.   
Deshalb sieht man ihn als Leugner der Gottheit Christi an. Seine 
Behauptung, dass die Göttlichkeit auf ihn herab kam [sic!] und 
erfüllte, bedeutete keine hypostatische Einheit; sie war ledig-
lich bei ihm, um ihn zu begleiten oder auszufüllen, wie dies bei 
Heiligen geschieht. Mit anderen Worten: Christus wurde nur 
‚Wohnort‘ für Gott, wie er ‚Wohnort‘ für den Heiligen Geist 
durch die Taufe wurde. In dieser Lehre ist Christus ‚Gottesträger‘ 
(Theophorus), ein Name, den man auch St. Ignatius von Antio-
chien beilegt. Er erklärte, dass die Jungfrau keinen Gott gebären 
könnte, da niemals das Geschöpf den Schöpfer hervorbringen 
könne! Fleisch könne nur Fleisch gebären.   
Nach der Ansicht des Nestorius begann die Beziehung zwischen 
göttlicher und menschlicher Natur Christi sofort nach der Geburt 
durch die Jungfrau und war also nicht hypostatischer Einheit. Er 
sagte ganz deutlich: ‚Ich unterscheide zwischen zwei Naturen.‘ 
Die nestorianische Lehre richtet sich deshalb auch gegen den 
Glauben an die Entsühnung. Weil Christus nicht mit der gött-
lichen Natur vereint wurde, ist die unbegrenzte Entsühnung (das 
Opfer) für die Vergebung aller Sünden der Menschen zu allen 
Zeiten nicht vorhanden.“690 

Neben dem Gedanken der Einwohnung, der sich in der antiochenischen 
Schule findet,691 stellt Schenuda III. hier vor allem richtig heraus, dass 
Nestorius das „θεοτόκος“ ablehnte. Dabei erwähnt er jedoch sein positi-
ves Anliegen nicht. Nestorius selbst wandte sich gegen die Irrlehre des 
Apollinarismus, die auch Schenuda III. sowie schon das Nicaeno-
Constantinopolitanum ablehnte, da Apollinaris nicht an Christi vollstän-
dige menschliche Natur glaubte.692 Vor allem in Bezug auf die Leugnung 
der Gottheit Christi kann man aber die Frage stellen, ob Nestorius hier-
mit sachgerecht bzw. umfassend wiedergegeben wird, da Nestorius z.B. 

                                                 
690   Schenouda III. 2011, 3f. (Fettdruck ist der arabischen Ausgabe entnommen). 
691   Vgl. hierzu Beyschlag 1991, 37f. Es bezieht sich u.a. auf Kol 1,19. 
692   Vgl. Schenouda III. 2011, 3.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

128 
 

nicht einfach von der „Mutter Jesu“ sprach.693 Was man hier aber vor 
allem sieht, ist der Hauptgrund der Ablehnung Nestorius´ aus       
Schenudas III. Sicht: Dem Unterscheiden in zwei Naturen folgt die   
Unmöglichkeit der „Sühne“ bzw. der „Versöhnung“694 mit Gott. Nur die 
eine vereinte Natur Christi könne diese unbegrenzte „Versöhnung“ 
(Sühne) und damit Sündenvergebung aller Menschen erreichen. Es gibt 
also ein soteriologisches Motiv für die Ablehnung des Nestorius und 
damit auch des Konzils von Chalcedon. Daraus folgt auch für        
Schenuda III. selbstverständlich, dass die 12 Anathemata, die der Patri-
arch Kyrill im Ephesinum 431 n. Chr. gegen Nestorius aussprach, eine 
wichtige Antwort auf die nestorianischen Häresien bleiben.695 Der Aus-
druck „bedeutete keine hypostatische Einheit“ bringt das Anliegen 
Schenudas III. der einen Natur Christi nochmals negativ (als Gegensatz 
zu Nestorius) zum Ausdruck. Es ging Schenuda III. also darum, eine 
Trennung der Person Jesu in zwei zu vermeiden, da die menschliche 
Natur alleine keine Erlösung und keine Sühne für die Menschen erwir-
ken könne. Nur die Einheit, darum die eine Natur des fleischgewordenen 
Wortes, kann die Erlösung vollbringen.696 Der Begriff „Hypostase“ (bzw. 
die hypostatische Union), der von verschiedenen Autoren (sehr) unter-
schiedlich gebraucht wird, ist von Schenuda III. in diesem Zitat mit dem 
Begriff „Natur“ und damit der Person gleichgesetzt.697 Das Konzil von 
                                                 
693   Siehe zu der Frage vor allem Grillmeier 1979, 637-775 (besonders 637-672). 

Grillmeier sieht ihn selbst als einen eher gemäßigten Antiochener und spricht 
ihn von einigen Vorwürfen (z.B. der Zwei-Söhne-Lehre) frei. Er zitiert darin 
auch Anastos folgendermaßen: „’If Nestorius and Cyril could have been com-
pelled to discuss their differences calmly and to define their terms with pre-
cision, under the supervision of a strict and impartial arbiter who could have 
kept them under control until they had explained themselves clearly, there is 
little doubt, that they would have found themselves in substantial agreement 
theologically, though separated toto caelo as far as the prestige of their respec-
tive archiepiscopal sees was concerned.’“ Ebd. 644. Siehe auch Beyschlag 1991, 
58-62.  

694   Die 2. dt. Ausgabe (Schenouda III. 2011, 4) übersetzt: „Entsühnung“ (besser 
übersetzt ist m.E. Sühne), die 1. dt. Ausgabe (Schenuti III. 1992, 16): Versöh-
nung, die engl. Ausgabe (Shenouda III 1999, 13) schreibt: „propitiation“ (Süh-
ne), die arabische (11 ,1995 البابا شنودة) عقيدة الكفارة (Doktrin der Sühne, Buße, Wie-
dergutmachung nach Wehr, Wörterbuch, 1110.)  

695   Vgl. Schenouda III. 2011, 4.  
696   Vgl. hierzu bei Schenuda III. (ders. 2011, 13-17) Kap. 6 und 7, wo er diesen 

Gedanken näher ausführt.  
697   Es wäre aber m.E. falsch, daraus ganz grundsätzlich auf einen synonymen 

Gebrauch der Begriffe „φύσις“ und „ὑπόστασις“ bei Schenuda III. zu schlie-
ßen. In der gemeinsamen Erklärung mit anderen orthodoxen Kirchen wird 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

129 
 

Chalcedon hat hier eine andere Terminologie, es spricht von einer Person 
und Hypostase, aber von zwei Naturen.698 Dem kann Schenuda III. aber 
aufgrund seiner strikten Befolgung der „Mia-Physis“-Formel sowie vor 
allem der soteriologischer Bedenken nicht zustimmen. Viel mehr als eine 
unterschiedliche Terminologie ist aber von der Sache her m.E. nicht zu 
erkennen. 

3.1.4 Biblische Begründungen für die Ein-Natur-Lehre Schenudas III. 

Es wäre aber eine Verkürzung der Christologie Schenudas III., wenn 
man seine Ein-Natur-Lehre einfach als literalistisches Festhalten an der 
Glaubensformel Kyrills deuten würde. Schenuda III. verbindet die Ein-
heit der Natur Christi vorwiegend mit neutestamentlichen Stellen, die er 
in seine Begründung einbaut. In Kapitel 4 von Die Natur Christi demons-
triert Schenuda III., was die Einheit der Natur in Bezug auf dessen Ge-
burt bedeutet. Mit den Versen Lk 1,35.43, Mt 1,23, Jes 9,6, Röm 8,29, Gal 
4,4, Joh 8,58, einem Zitat von Athanasius und einem Ausschnitt aus dem 
Nicänum begründet er die Formel „fleischgewordener Gott“. Er ver-
wendet demnach „fleischgewordenes Wort“ und „fleischgewordener 
Gott“ austauschbar,699 was man als weiteren Hinweis auf eine bewusste 
Betonung der Gottheit Jesu interpretieren kann. Insgesamt sind seine 
Erläuterungen sehr knapp, da die Verse an sich schon mit zur Begrün-
dung gehören und deshalb nicht einzeln ausführlich ausgelegt werden. 
Schenuda III. fragt, was die Bibelverse denn meinen, wenn sie in Lk 1,35 
von „Sohn Gottes“, in Mt 1,23 von „Immanuel“ und in Jes 9,6 von 
„Mächtiger Gott“ sprechen?700 Seine Schlussfolgerung daraus lautet:   

 „Die Jungfrau gebar nicht einen Gott und einen Menschen, dann 
hätte sie ja zwei Söhne gehabt; einen, der Gott, einen der Mensch 
ist. Was übrig bleibt ist, dass sie den ‚fleischgewordenen Gott‘ ge-

                                                                                                                                                         
festgehalten: „Es trifft auch nicht zu, dass unsere Väter stets physis und      
hypostasis austauschbar gebrauchten und das eine mit dem anderen verwech-
selten.“ Zitiert nach Schenouda III. 2011, 32.  

698  In der antiochenischen Christologie wird eher der griech. Begriff „πρόσωπον“ 
(Angesicht) verwendet, um die Einheit auszudrücken. Dies ist also zumindest 
ein Beispiel für eine unterschiedliche Terminologie zwischen Nestorius und 
dem Chalcedonense, wobei Nestorius den Begriff „πρόσωπον“ nicht nur für 
die Einheit verwendet. Zusammen mit seiner Ablehnung jeglicher             
communicatio idiomatum bringt er damit die Einheit Christi nur unklar zum 
Ausdruck. Vgl. Beyschlag 1991, 38-40.61f. 

699  D.h. auch synonym mit der Formel der Einen Natur Gottes des fleisch-
gewordenen Wortes (λόγος). 

700  Vgl. Schenouda III. 2011, 9f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

130 
 

bar. Christus ist nicht ‚zwei Söhne‘, ein Gottessohn, der angebetet, 
ein Menschensohn, der nicht angebetet wird. (…) Unsere An-
betung gilt nicht nur der göttlichen Natur allein ohne die Men-
schennatur. Er gibt keine Unterscheidung: Konsequenterweise 
gilt alle Anbetung dem fleischgewordenen Gott.“701 

Auch diese biblischen Begründungen werden vor dem Hintergrund der 
Irrlehre des Nestorius vorgestellt. Dieser wird sozusagen als einzige 
Alternative dargestellt, um sich deutlich davon und von den „zwei Söh-
ne[n]“ abzugrenzen, die der Lehre des Nestorius vorgeworfen werden. 
Die Anbetung gilt darum immer dem fleischgewordenen Gott, der laut 
Schenuda III. besten Formel, um die Einheit seiner menschlichen und 
göttlichen Natur auszudrücken.   
Ein ähnliches Muster findet sich in den anderen Versen dieses Kapitels 
(Gal 4,4; Lk 1,43 und Joh 8,58), die kurz thematisiert werden. Bei dem 
Vers Joh 8,58 („Ehe Abraham war, bin Ich“) wird z.B. darauf verwiesen, 
dass Jesus hier mit „Ich bin“ nicht ausschließlich von seiner göttlichen 
Natur sprach, sondern die Einheit und das Eine seiner Natur betonte, 
wobei man hier (ähnlich wie bei den anderen Stellen) die Frage stellen 
könnte, ob Schenuda III. nicht die Worte („Ich bin“) für seine Argumen-
tation überstrapaziert, da Johannes den „Naturenbegriff“ explizit gar 
nicht erwähnt.702   
In Kapitel 5 spricht Schenuda III. über die Möglichkeit einer solchen 
Einheit in der Natur und bezieht „die Offenbarung des Geheimnisses“ 
(Röm 16,25) bzw. „was kein Auge gesehen hat“ (1 Kor 2,9) auf die Men-
schwerdung Gottes.703 Wichtig ist hier folgende Passage:  

 „5.1 Die Eine Natur des fleischgewordenen Wortes  
 Es handelt sich um eine Natur (eine Wesenheit), die alle Eigen-
schaften der beiden Naturen hat: die der göttlichen und die der 
menschlichen. In ihr ist der Leib nicht göttliche Natur geworden, 
er blieb Leib, jedoch der des fleischgewordenen Wortes. Auch das 
Wort wurde nicht zu einer menschlichen Natur; es behielt seine 
Göttlichkeit, obwohl es eins war mit dem Leib.   
Seine göttliche Natur ist dem Tod nicht ausgeliefert, während die 
menschliche Natur den Tod schuldig ist. Beide, göttliche und 
menschliche Natur, sind wesentlich in Hypostase ohne Trennung 
vereint.“704 

                                                 
701   Vgl. ebd. Siehe auch St. Antonius-Kloster 2016a.  
702   Vgl. Schenouda III. 2011, 10.  
703   Vgl. ebd. 11.  
704   Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

131 
 

Hier scheint Schenudas III. Verständnis der einen Natur des fleisch-
gewordenen Wortes explizit von einer klaren Unterscheidung zwischen 
göttlicher und menschlicher Natur zu sprechen, die nicht nur auf die 
Zeit vor der Vereinigung hinweist, sondern permanent alle Eigenschaf-
ten der beiden Naturen hat. Im arabischen Original fehlen hier aber 
wieder alle „Naturbegriffe“ mit Ausnahme der Stellen, wo es von der 
Einheit der Natur spricht. Statt „menschliche Natur und göttliche Natur“ 
müsste eigentlich „Menschheit“ und „Gottheit“ übersetzt werden. Dies 
ist zwar von der Idee her wiederum im Prinzip dasselbe, jedoch macht es 
bei diesem Thema, bei dem man gerade um die Bedeutung des Naturen-
Begriffes so sehr gestritten hat, einen Unterschied. Laut der deutschen 
Übersetzung müsste man Schenuda III. eine inkonsequente Terminologie 
vorwerfen. Dieser Vorwurf wird jedoch in dieser Passage durch die 
arabische Originalversion entlastet. Die Grundaussage, dass die 
Menschheit ihre Eigenschaften behält, genau wie die Gottheit in der 
einen Natur Christi – selbst bei Christi Tod –, bleibt aber in beiden Fällen 
bestehen. Deshalb kann hier von keinem fundamentalen Unterschied 
zum Chalcedonense gesprochen werden. Der Unterschied liegt in der 
Verwendung des Naturbegriffs. Schenuda III. gebraucht hier wieder das 
Wort „Hypostase“, um die Einheit ohne Trennung auszusagen, dieses 
steht aber hier wieder synonym zu seinem Naturbegriff, der ebenfalls 
die Einheit ausdrückt.705    
Im Rest des Kapitels 5 verweist Schenuda III. auf den Auferstehungsleib 
Jesu (Joh 20,19), um damit die eine Natur zu belegen, und weist darauf-
hin erneut einen „Zwei-Naturen“-Begriff zurück, da es nur Trennung 
bedeuten könne.706   
Wenn man nach weiteren biblischen Belegen für die Ein-Naturen-Lehre 
bei Schenuda III. fragt, wird man in Kapitel 8 und vor allem in Kapitel 9 
fündig. Obwohl zu Beginn von Kapitel 8 ein grundsätzlicher Bedeu-
tungsunterschied zwischen den Begriffen „Menschensohn“ und „Gottes-
sohn“ eingeräumt wird, wird an verschiedenen Versen vor allem aus 
den Evangelien gezeigt, dass man die Begriffe nicht trennen darf.707 Ge-
meinsam ist diesen Versen, dass sie alle dem Menschensohn göttliche 

                                                 
705  Der Hauptstreitpunkt im Konzil von Chalcedon lag im theologischen Bereich, 

in der Formulierung „in“ zwei Naturen. Mit der Formulierung „aus“ zwei  
Naturen hätte man dagegen leben können. Vgl. Anhang 6.  

706  Vgl. Schenouda III. 2011, 11f.  
707  Die angeführten Verse lauten Joh 3,13; Mt 12,8; Mt 9,6; 16,27; 25,31-34; Joh 5,22; 

Mt 26,64; Apg 7,57; Mt 24,29-31; Joh 6,62; 1 Kor 15,47. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

132 
 

bzw. vollmächtige Charakteristika zuschreiben.708 Das passt auch zur 
erwähnten These, dass Schenuda III. die Gottheit Christi etwas mehr 
betont. Die Schlussfolgerung ist im Prinzip in jedem Vers dieselbe, wie 
oben an Joh 8,58 schon exemplarisch vorgestellt wurde: Man kann weder 
in eine göttliche und menschliche Natur noch in Menschensohn und 
Gottessohn trennen, da überall von der einen Natur Christi die Rede sei. 
Es ist natürlich richtig, dass in diesen Versen nicht von einer Trennung 
die Rede ist, sondern von dem einen Menschensohn gesprochen wird, 
der hier auch meist synonym mit Gottessohn gebraucht wird, aber wenn 
Schenuda III. dies als Beweis für die „Eine Natur“ bzw. die „Eine Natur 
des Fleischgewordenen Wortes“ anführt, muss man fragen, ob er nicht 
von diesem Ausdruck ausgeht und diese Bedeutung an diese Stellen 
heranträgt. Die Verse selber sprechen zumindest wortwörtlich nicht von 
der „Natur“ Christi – egal in welchem Sinne. Es leuchtet aber durchaus 
ein, diese Verse wie auch die weiteren Verse aus Kapitel 9,709 als Belege 
für die Einheit der Person Jesu zu sehen. Wie man diese Einheit begriff-
lich füllt, ist damit aber noch nicht endgültig geklärt, weil das NT im 
Gegensatz zu dem späteren christologischen Streit eher nach der Funk-
tion als dem Wesen Jesu fragt. Offensichtlich ist jedoch, dass          
Schenuda III. die Einheit (bzw. Vereinigung der Gottheit und Mensch-
heit ohne Trennung oder Vermischung) der Person Jesu mit dem Begriff 
„Natur Christi“ beschreibt und diese Stellen als Belege dafür anführt.710 
Die Verbindung der einen Natur mit der Sühne711 und Erlösung stellt 
Schenuda III. in Kapitel 6 etwas näher vor. Der Herr der Herrlichkeit 
(1Kor 2,8), der Fürst des Lebens (Apg 3,14f.), der Urheber des Heils 
(Hebr 2,10), der Erste und der Letzte (Offb 1,17f.) wurde gekreuzigt und 
starb. Nicht nur seine menschliche Natur, sonst wäre die Erlösung un-
möglich.712 Bzgl. des Todes Jesu findet man in Kapitel 7 nähere Aus-
führungen. Hier hat der Gedankengang viele Übereinstimmungen mit 
der sogenannten „communicatio idiomatum“, dem Austausch der    

                                                 
708  Vgl. Schenouda III. 2011, 18-20.  
709  Folgende Verse werden angeführt und kurz besprochen: Mt 3,17; Joh 

1,1.15.18.30; 9,35-37; 1 Tim 3,16; 1 Kor 10,4.9; Mt 2,11, Lk 4,40; Mt 5,29; Joh 9,6; 
20,30. 

710  Vgl. Schenuti III. 1992, 44-54. Im Selbstverständnis der koptischen Kirche 
kommen alle Traditionen, Glaubensformeln etc. direkt aus der Bibel: „All the 
doctrines of the Church are taken from the Holy Bible.“ Mousa 2000, 7.   

711  Der in der Theologie nicht unumstrittene Begriff „Sühne“ wird nicht näher 
erläutert oder problematisiert.   

712  Vgl. Schenouda III. 2011, 13f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

133 
 

Eigenschaften: Gott kann eigentlich nicht sterben, aber es ist biblisch kein 
Problem, zu sagen, der Herr bzw. der Sohn Gottes starb für uns (vgl. u.a. 
Röm 8,32; Joh 3,16; 1 Joh. 4,10). Von der Gottheit kann man also dasselbe 
aussagen, was eigentlich für das Menschsein gilt. Begründet wird dies 
aber hier mit der kyrillischen Formel der einen Natur.713 Somit sieht 
Schenuda III. gerade in diesen für die Soteriologie entscheidenden Aus-
sagen Belege für die Eine-Natur-Christi. Darum wird es zu einer zen-
tralen dogmatischen Lehre, die nicht aufgegeben oder geändert werden 
kann.  
Im letzten Kapitel (10) weist Schenuda III. noch logisch schlussfolgernd 
aus der Einen-Natur-Lehre (inkl. biblischen Argumenten) die Lehre von 
den zwei Willen abwehrend zurück, die, wie oben erwähnt, im 7. Jahr-
hundert debattiert wurde. Jesus hatte Schenuda III. zufolge nur einen 
Willen und eine Kraft. Ein Widerstreit zwischen göttlichem und mensch-
lichem Willen wäre Sünde, was auf Jesus nicht zutreffe. Bemerkenswert 
ist, dass Schenuda III. den Willen Jesu mit dem Willen des Vaters gleich-
setzt. Dies kann erneut als Hinweis auf seine Betonung der Gottheit 
Christi verstanden werden, der man auch in anderen Werken         
Schenudas III. begegnet, wie z.B. im Buch Die Gottheit Christi, in dem mit 
Bibelstellen auf die Dreifaltigkeit, Christi göttliche Eigenschaften, seine 
Macht und Wunder sowie auf ganz explizite Verse seiner Gottheit ein-
gegangen wird.714  

3.1.5 Gemeinsame Christologieformel von 1988 

Nach jahrhundertelanger Isolation kam es in einem inoffiziellen Ge-
spräch in Wien 1971, an dem sowohl Schenuda, damals noch als Bischof, 
als auch andere theologische Experten auf diesem Gebiet (u.a. Alois 
                                                 
713  Vgl. ebd. 15f. 
714  Auch in Schenudas III. Buch „The Heresy of Jehovah’s Witnesses“      

(Shenouda III 1993c) findet sich diese Betonung, wobei es sich hier um ein 
apologetisches Werk gegen eine Sekte handelt, die genau an diesem Punkt 
Sonderlehren verkündet. Zudem muss man natürlich daran denken, dass ge-
rade in Ägypten mit dem Islam als Staatsreligion die Mehrheit der Bevölke-
rung gerade die Menschheit Jesu stark betont und somit Schenuda III. sehr 
bewusst mit biblischer Begründung einen anderen Akzent setzt. Es ist außer-
dem Vorsicht geboten, wenn man insgesamt in den Schriften Schenudas III. 
von einer stärkeren Betonung der Gottheit Christi spricht, da die Schriften vor 
allem getränkt sind mit sehr unterschiedlichen biblischen Versen und    
Schenuda III. sich immer wieder an die biblische Terminologie (Jesus, der 
Herr etc.) anlehnt. Siehe z.B. sein wichtigstes Buch Schenouda III., Befreiung 
der Seele, (1. Auflage in Arabisch 1957), Kairo 1993 (Schenouda III. 1993a).   

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

134 
 

Grillmeier) teilnahmen, zu einer historischen Übereinstimmung. Das 
Thema dieses Gespräches wird von Schenuda III. folgendermaßen zu-
sammengefasst: 

„Als ich 1971 an einer von Pro Oriente in Wien (Österreich) zwi-
schen römisch-katholischen und altorientalisch orthodoxen     
Kirchen veranstaltete [sic!] Debatte über die Natur Christi teil-
nahm, war die Feststellung des Heiligen Kyrillos, ‚eine Natur des 
fleischgewordenen Gottes‘715 (miaphisis tou Theou Logou          
sesarkomeni), Gegenstand der Diskussion.“716 

In diesem Gespräch wurde insgesamt eine erstaunliche Übereinstim-
mung in der Christologie festgestellt. Dieses positive Gespräch bereitete 
den ebenfalls historischen Besuch von Papst Schenuda III. 1973 in Rom 
vor, wo man sich dann u.a. über einen offiziellen Dialog verständigte.717 
Es dauerte – auch aufgrund der politischen Lage in Ägypten – bis zum 
12.02.1988, als nach weiteren Gesprächen eine offizielle gemeinsame 
christologische Formel der beiden Kirchen unterzeichnet wurde, die aber 
fast wortwörtlich mit dem Hauptteil der Wiener Formel von 1971 über-
einstimmt.718 Da man häufig eher das Gemeinschaftsprodukt betont 
findet, wird kaum näher auf die Frage eingegangen, ob der komplette 
Wortlaut der Wiener Formel eins zu eins aus der Feder Schenudas III. 
stammte. Sein entscheidender Anteil an der Einigungsformel ist aber 
unbestritten. So heißt es auf dem Cover des neuen Buches Documents on 
Unity of Faith sogar:   

„In 1971, while still a bishop, the Coptic Orthodox Pope Shenou-
da III (2012 †) managed to settle the misunderstanding on Christ-
ology that had existed for more than 1500 years between the Ori-
ental Orthodox Churches and the Roman Catholic Church.“719 

                                                 
715  Wie oben erwähnt, wird die kyrillische Formel besser übersetzt mit „Die Eine-

Natur Gottes, des Fleischgewordenen Wortes (Logos)“ wie in der 1. Überset-
zung von 1992, aber der Rest ist in dieser Version (2011) besser formuliert.  

716  Schenouda III. 2011, 1.  
717  Hier wurde am 10. Mai 1973 schon eine gemeinsame Erklärung zwischen 

Papst Paul VI. und Papst Schenuda III. unterzeichnet, die nicht nur auf die 
christologischen Gemeinsamkeiten (anlehnend an Wien – siehe unten) ein-
geht, sondern auch auf weitere Gemeinsamkeiten in verschiedenen Bereichen 
(apostolische Tradition, Sakramente, Heiligenverehrung etc.). Vgl. Paul VI./ 
Schenuda III. 1998, 258-260.  

718  Vgl. Winkler 2005, 65 sowie Paul VI./Schenuda III. 1998, 9. Hofrichter 1998, 
13; Bishoi, 1998, 379.   

719  Vgl. Hofrichter/Marte 2013, Cover Rückseite. Laut der tabellarischen Kurzbi-
ografie des koptischen Klosters Kröffelbach wurde die christologische Formel 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

135 
 

Im Buch „Konzilien und Kircheneinheit“, in dem ebenfalls die Ergeb-
nisse sowie Berichte über die verschiedenen Treffen gesammelt wurden, 
wird Schenuda III. von verschiedenen Autoren beschrieben als „einer 
der Architekten der christologischen Übereinstimmung in Wien“720, „[er] 
spielte eine wichtige und fruchtbare Rolle bei der Wiener Konsul-
tation“721, „Shenouda III., der sich 1971 in Wien bei der 1. Konsultation 
als Bischof große Verdienste um die Erarbeitung der Wiener christolo-
gischen Formel gemacht hatte“.722 Otto Bauer, der von Winkler als       
Co-Autor der Wiener Formel genannt wird, beschreibt das Kommuniqué 
(von 1971), zu dem u.a. auch die Formel gehört, dagegen als Gemein-
schaftsprojekt.723 Die inhaltliche Handschrift von Papst Schenuda III. 
kann man aber zweifellos sehen, wenn man seine Schrift Die Natur  
Christi mit den Einigungsformeln vergleicht: 

                                                                                                                                                         
von Schenuda III. von 1971 zur Grundlage des von Papst Paul VI. aufgenom-
menen ökumenischen Dialogs. Vgl. St. Antonius-Kloster 2016b. 

720  Pfiffl-Perčević 1998, 19.  
721  Bishoi 1998, 379.  
722  Stirnemann 1998, 352. Schenuda III. selbst erwähnt in seiner Ansprache an 

Papst Paul VI. 1973 zwar die Glaubensformel, aber nicht seinen Anteil daran, 
was aber verständlich ist. Vgl. Shenouda III. 1998a, 254. Der Metropolit Bišūy 
nennt Schenuda III. dagegen als den Verfasser der Wiener Formel, Bishoy 
2005, 89. Auch Reiss spricht von Schenuda III. als Verfasser. Vgl. Reiss 1998, 
277.  

723  Vgl. Mauer 1998, 45 und Winkler 2005, 60f.  
724  Zitiert nach Winkler 2005, 53. Für den kompletten Text in Englisch siehe  

Hofrichter/Marte 2013, 13.   
725  Zitiert nach Schenouda III. 2011, 27.  

Wiener christologische Formel 1971 Gemeinsame Christologieformel 1988 
„Wir glauben, dass unser Gott und 
Erlöser, Jesus Christus, Gottes Fleisch 
gewordener Sohn ist; vollkommen in 
seiner Gottheit und vollkommen in 
seiner Menschheit nicht einen Augen-
blick getrennt. Seine Menschheit ist eins 
mit seiner Gottheit, ohne Vermischung, 
ohne Vermengung, ohne Teilung, ohne 
Trennung. (…)“724 

„‘Wir glauben, dass unser Herr, Gott und 
Erlöser Jesus Christus, das fleischgewor-
dene Wort, vollkommen ist in SEINER 
Gottheit und vollkommen ist in SEINEM 
Menschsein. ER machte SEIN Menschsein 
eins mit SEINER Gottheit ohne Vermi-
schung, Vermengung oder Verwechslung. 
SEINE Gottheit war von SEINEM Mensch-
sein nicht getrennt, nicht für einen  
Augenblick oder das Blinzeln eines Auges. 
Gleichzeitig belegen wir die Lehren von 
Nestorius und Eutyches mit dem 
Bann.‘“725 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

136 
 

Winkler, der in der Wiener christologischen Formel noch einzelne Quel-
len des christologischen Bekenntnisses aus dem 5. und 6. Jahrhundert 
herausarbeitete, stellt darin insgesamt eine besondere Berücksichtigung 
der alexandrinischen Tradition fest. Außerdem weist er darauf hin, dass 
auf die umstrittenen Fachtermini φύσις, ὑποστάσις und πρόσωπον ganz 
verzichtet wurde, wodurch es vorchalcedonisch bliebe. Vom             
Chalcedonense wurden lediglich die vier Adverbien übernommen, die 
zur gemeinsamen Tradition gehören, sowie ein Zitat („vollkommen in 
seiner Gottheit und vollkommen in seiner Menschheit“), das schon in 
der Unionsformel726 433 n. Chr. zu finden sei.727 Auch die offizielle  
Christologieformel von 1988 vermied bewusst die drei umstrittenen 
griechischen Fachbegriffe. Dies war laut Anbā Būlā genau das Anliegen 
und die Herangehensweise Schenudas III., um so zu einer Übereinkunft 
zu kommen.728 Die gemeinsame Ablehnung der Lehren von Nestorius 
und Eutyches wurde zwar hier nicht am Ende der Wiener Formel er-
wähnt, wo es eher um die Unbeschreibbarkeit des göttlichen Geheimnis-
ses geht, dafür wurde es aber am Anfang des Communiqués deutlich 
genannt.729  
Man glaubt also gemeinsam an die vollkommene Menschheit und die 
vollkommene Gottheit (der einen Person730) Jesu Christi und lehnt 
                                                 
726   Die Unionsformel war schon ein Einigungsversuch (Kompromiss) nach dem 

Konzil von Ephesus 431 n.Chr. zwischen Antiochia und Alexandrien, der aber 
nicht lange anhielt. Vgl. Lange 2010, 8.  

727   Vgl. Winkler 2005, 53f. Die anderen beiden Quellen, die Winkler ausmacht, 
sind die koptische Basileiosliturgie sowie interessanterweise die syrische Vita 
Dioskoros. Hervorgehoben werden zudem die Wichtigkeit der ersten drei 
ökumenischen Konzilien sowie die Zurückweisung der Lehrmeinungen von 
Nestorius und Eutyches. Vgl. Krikorian 2005, 98.  

728   Vgl. Interview mit Anbā Būlā am 19.09.2013 in Kairo.  
729   Vgl. Hofrichter/Marte 2013, 13. Erzbischof Krikorian zitiert noch als Teil der 

Wiener Lehrformel: „wir stimmen überein in der Zurückweisung der nestori-
anischen und eutychianischen Lehrmeinungen über Jesus Christus“, Krikorian 
2005, 97. So auch der koptische Metropolit Anbā Bišūy, vgl. Bishoy 2005, 90f. 

730   Das Wort Person wird zwar nicht verwendet, aber gedanklich ist es (bzw. 
seine Einheit) in den Worten Jesus Christus sowie in der Ablehnung einer 
Trennung enthalten. Laut dem koptischen Priester Matthias F. Wahba könnte 
man für die Einheit auch die Worte ὑποστάσις oder πρόσωπον verwenden, da 
es darüber zwischen Nicht-Chalcedoniern und Chalcedoniern Übereinstim-
mung gebe. Wegen der unterschiedlichen Interpretationen dieser Begriffe 
(zumindest in der Geschichte) würde ich es aber vorziehen, diese Begriffe nur 
mit genauen Definitionen und Erläuterungen zu verwenden. Vgl. Wahba 
2013, 5.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

137 
 

gleichzeitig die Vorstellung eines Mischwesens oder eines Doppel-
wesens (u.a. mit den vier Adverbien) strikt ab, um so den Gedanken der 
Menschwerdung (Fleischwerdung) Gottes gemeinsam auszudrücken. 
Wenn man von der offiziellen Christologieformel (1988) ausgeht und 
dazu nach Parallelen in der Schrift Die Natur Christi von Schenuda III. 
sucht, wird man sinngemäß, wenn nicht gar wortwörtlich, in jedem 
Satzteil fündig. Das braucht nicht extra im Detail nachgewiesen zu wer-
den, da es offensichtlich ist. Es genügt hier, nur nochmals den ersten 
Absatz von Die Natur Christi der offiziellen Christologieformel von 1988 
gegenüberzustellen:  

Shenoudas III. Die Natur Christi Offizielle Christologieformel 1988 
„Jesus Christus ist Gott, das fleisch-
gewordene Wort. Er war vollkommen 
Gott und ebenso vollkommen Mensch. 
Seine [Gottheit731] war mit seiner 
[Menschheit732] ohne Vermischung, 
Verwandlung oder Veränderung eins 
in einem grundlegenden, wesentlichen, 
hypostatischen Einssein. (…) Da diese 
Einheit beständig ist, niemals isoliert 
oder getrennt, sagen wir in der  
Liturgie, dass seine Göttlichkeit sein 
Menschsein auch nicht für das Blinzeln 
eines Augen verließ.“733 

„‘Wir glauben, dass unser Herr, Gott 
und Erlöser Jesus Christus, das fleisch-
gewordene Wort, vollkommen ist in 
SEINER Gottheit und vollkommen ist 
in SEINEM Menschsein. ER machte 
SEIN Menschsein eins mit SEINER 
Gottheit ohne Vermischung, Vermen-
gung oder Verwechslung. SEINE Gott-
heit war von SEINEM Menschsein nicht 
getrennt, nicht für einen Augenblick 
oder das Blinzeln eines Auges. Gleich-
zeitig belegen wir die Lehren von 
Nestorius und Eutyches mit dem 
Bann.‘“734 

 

Auch wenn man fairerweise sagen muss, dass Schenuda III. sein Buch 
Die Natur Christi schon vor dem Hintergrund der laufenden ökumeni-
schen Gespräche schrieb, bleiben die Übereinstimmungen sehr bemer-
kenswert und weisen auf Schenudas III. Anteil an der Einigungsformel 
hin. Auch wenn teils deutliche Unterschiede in der Interpretation der 
griechischen Fachtermini (φύσις, ὑποστάσις und πρόσωπον) bleiben, wie 
vor allem am Physis-Begriff deutlich wurde, muss man von einer histori-
schen Übereinkunft sprechen. Nachdem man 1500 Jahre die christo-
logischen Unterschiede betonte, wird hier zum ersten Mal (bzw. 1971 

                                                 
731  Eigene Übersetzung vgl. oben Kap. 3.1.2.  
732  Ebd.  
733  Schenouda III. 2011, 1.  
734  Ebd. 27.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

138 
 

und 1973) die Gemeinsamkeit in der Christologie zwischen der Römisch-
Katholischen und der Koptisch-Orthodoxen Kirche festgehalten.735 

3.1.6 Fazit zur Christologie Schenudas III. 

Es wäre völlig verkehrt, wenn man Schenuda III. aufgrund der christo-
logischen Einigungsformeln eine revolutionäre Neuinterpretation der 
koptischen Christologie unterstellte. Schenuda III. orientiert sich im 
Gegenteil mit seinem Buch Die Natur Christi sehr stark an der kyrilli-
schen Mia-Physis-Formel. Diese findet er in der Bibel bestätigt, betrach-
tet sie für die Erlösung als alternativlos und lehnt vor diesem Hinter-
grund nicht nur Nestorius und Eutyches, sondern auch das                
Chalcedonense und dessen Rede von zwei Naturen sowie die (daraus 
entstandenen) zwei Willen ablehnt. Trotz seiner traditionell alexandrini-
schen Prägung, die Kyrill insgesamt noch viel strenger antichalcedonisch 
interpretiert als dies m.E. notwendig wäre,736 trägt Schenuda III. mit 
seiner Christologie und einer gleichzeitig diplomatischen Fokussierung 
auf die gemeinsamen Begriffe zu einer historischen Übereinkunft mit 
den chalcedonischen Kirchen bei.737 Schenuda III. gibt in seiner Christo-
logie wenig preis, aber gerade der Verzicht auf den Physis-Begriff, der aus 
seiner Sicht von der Einheit, der aus Gottheit und Menschheit vereinig-
ten (nicht gemischten) Person Jesu spricht, macht es für beide Kirchen-
gruppen738 möglich, ihre Traditionen darin wiederzufinden und den 
gemeinsamen Glauben an den einen Christus (als fleischgewordenes 
Wort, wahren Gott und wahren Menschen739 ohne Trennung oder Ver-
mischung) zu bekennen. Ein Punkt, der die beiden Parteien ebenfalls 
deutlich eint, ist die gemeinsame Ablehnung der Lehren von Nestorius 
und Eutyches, wobei man Nestorius wahrscheinlich im Lichte neuer 
Studien noch differenzierter betrachten müsste. Es ist zu fragen, ob man 
dasselbe berechtigte Anliegen Schenudas III. nicht auch ebenso deutlich 
ohne Verweis auf konkrete Personen, sondern mit Betonung auf kon-

                                                 
735  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 183; sowie unten die übernächste Fn.  
736  Vgl. hierzu Grillmeier 1979, 676.759-764.  
737  Siehe die kompletten Dokumente z.B. in: Schenouda III. 2011, 26-33; im   

Anhang von Gerhards/Brakmann (Hg.) 1994, 168-195; oder bei Bishoy 2005, 
89-95 sowie z.T. in Anhang 7.   

738  Das bezieht sich hier insbesondere auf die Einigung zwischen der koptischen 
und der römisch-katholischen Kirche, lässt sich jedoch (sehr vorsichtig) auf die   
anti-chalcedonischen bzw. chalcedonischen Kirchen insgesamt übertragen.  

739  Die Vereinigung geschah schon ab der Schwangerschaft Marias und nicht erst 
durch eine spätere Einwohnung. Vgl. Schenuti III. 1992, 9. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

139 
 

krete Inhalte ausdrücken kann. Die gemeinsame Erklärung von 1994 
zwischen den altorientalischen Kirchen und dem Reformierten Welt-
bund wäre hier ein vorbildliches Beispiel.740  
Kritisch könnte man die Anfrage stellen, die schon an Kyrill im 5. Jahr-
hundert gestellt wurde, ob nämlich mit der Betonung der Mia-Physis-
Formel sowie der Gottheit Jesu die Verschiedenheit der Gottheit und 
Menschheit immer deutlich zum Ausdruck kommt.741 Da Schenuda III. 
aber das Menschsein Jesu gleichfalls immer mit einschließt, teils auch 
betont und niemals verleugnet, würde ich stattdessen die historischen 
Einigungsformeln der Christologie hervorheben. Die Rezeption der 
Christologie Kyrills ist zudem – mit der Betonung auf „das fleisch-
gewordene Wort“ – eher ein Einigungsmoment geworden, da er als 
vorchalcedonischer Kirchenvater von allen Kirchen akzeptiert wird.   

3.2 Die Soteriologie Schenudas III.  
Die Darstellung der Soteriologie (von griech. σωτηρία Rettung, Heil; d.h. 
die Lehre vom Heil oder der Erlösung) basiert hauptsächlich auf zwei 
Vorlesungen inkl. dem Frage- und Antwortteil, die auf zwei Konferen-
zen im März 1966 in Banhā für Sonntagsschulen gehalten wurden.742 Es 
sind apologetische Vorlesungen, die als Antwort auf eine bzw. biblische 
Zurückweisung einer protestantischen Erlösungslehre aus Glauben al-
lein formuliert worden sind.743 Diese wurden im Buch Salvation in the 
Orthodox Concept (abgekürzt hier Salvation) publiziert. Dem folgte eben-
falls als Zurückweisung einer protestantischen Erlösungslehre der    
Plymouth Brethren ein weiteres Buch 1980 The Heresy of Salvation in a 
Moment (abgekürzt hier Moment).744 Da die Argumentation beider     

                                                 
740  Siehe die Erklärung im Anhang 7 oder in WARC 2001, 3-4. 
741  Vgl. zu dieser Anfrage an Kyrill: Grillmeier 1979, 683.  
742  Vgl. Shenouda III 2005b, 5. 
743  Wie ernst es Schenuda III. dabei ist, sieht man daran, dass er einen Priester 

(Abūnā Zakarīyya Buṭrus), der in einem Buch die Möglichkeit einer direkten 
Erlösung durch Buße erwog sowie in Predigten verkündete, als häretisch     
bezeichnete und suspendierte, bis dieser widerrief. Vgl. Hasan 2003, 242 und 
Luqa Bibawi 2002.  

744  Auf die Plymouth Brethren selber kann hier nicht näher eingegangen werden, 
da (mir) für Ägypten zu wenige Quellen vorliegen und es den Rahmen dieser 
Arbeit sprengt. Die Brüderbewegung ist um 1830 in Irland und England ent-
standen und kam noch im 19. Jh. nach Ägypten. Vgl. Jordy 1994, 2087 und 
Troeger 2013, 49.69.120f. Schenuda III. bezieht sich hier mit „protestantisch“ 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

140 
 

Bücher insgesamt sehr ähnlich ist, wird vorrangig auf das erste Buch 
Salvation eingegangen, jedoch an manchen Stellen auch Punkte aus der 
zweiten Publikation (Moment) aufgegriffen sowie beides exemplarisch 
durch andere Schriften Schenudas III. ergänzt.  

3.2.1 Kontext- und Ergänzungsprinzip gegen sola fide 

In der Einleitung von Salvation argumentiert Schenuda III. dagegen, 
einen einzelnen Vers zu verwenden, um darauf eine Lehre aufzubauen. 
„The Holy Bible is not mere verses but a certain spirit involves all its 
parts.“745 Schenuda III. bezieht sich besonders auf die (exegetische) 
Grundregel, den Kontext nie außer Acht zu lassen. Als Beispiel wählt er 
Apg 16,31 („Glaube an den Herrn Jesus, und du wirst errettet werden, du und 
dein Haus.“), um daran zu verdeutlichen, dass man mit dem Vers keine 
Lehre der Errettung aus Glauben allein aufstellen könne. Der Vers sei 
zunächst an Heiden gerichtet, deren gute Taten ohne Glauben an Chris-
tus nichts nützten. Manchmal werde außerdem der erste Schritt in der 
Bibel verwendet, um die ganze Sache damit zu kennzeichnen, die aber 
mit dem ersten Schritt beginne, was Schenuda III. anhand zweier ande-
rer Bibelstellen erläutert (Lk 2,28-31; 19,9). Der Satzteil „du und dein 
Haus“ wird als Beweis angeführt, dass der Glaube nur der erste Schritt 
sei, da niemand für jemand anderen glauben könne und so der Glaube 
des Gefängniswärters nur der Anfang sei, um auch die Familie zu über-
zeugen. Dasselbe sehe man auch in Apg 16,32f. Schenuda III. folgert aus 
diesem Gedankengang, dass man andere Verse neben Apg 16,31 stellen 
muss, und nennt Mt 19,16f. als Beispiel: „(…) was soll ich Gutes tun, damit 
ich ewiges Leben habe? (…) Wenn du aber ins Leben hineinkommen willst, so 
halte die Gebote!“ Daraus folgert Schenuda III.:  

„Would we dare say then that keeping the commandments alone 
is sufficient to give salvation! Without faith, without baptism, and 
without sacraments?! Nay, we cannot do wrong against our-
selves, against others or against faith itself by using a single verse 
alone…”746 

In diesem Zitat ist zwar schon viel vorweggenommen von der Soterio-
logie Schenudas III., aber es soll zunächst lediglich der Hauptgedanke 
                                                                                                                                                         

also vorrangig auf ein evangelikal brüdergemeindliches, bisweilen auch bap-
tistisches Heilsverständnis. Vgl. Shenouda III 2005b und ders. 1999a. 

745  Shenouda III 2005b, 9. Schenuda III. bezieht sich am Ende seiner Einleitung 
konkret auf 2 Kor 3,6, um zu sagen, es gehe nicht um den Buchstaben, sondern 
den Geist der Bibel, dem wir folgen sollten. Vgl. ebd. 19f.  

746  Ebd. 12.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

141 
 

seiner Einleitung hervorgehoben werden, nämlich keinen Vers allein-
stehend zu verwenden und darum auch nicht vom (evangelischen) Glau-
be alleine zu sprechen. Genau dasselbe Muster demonstriert Schenuda III. 
an Röm 5,1: 

„Another verse used by the Protestants and their followers is: 
‘Therefore, having been justified by faith, we have peace with 
God..’ (Rom 5:1). You may be faced with some person who con-
centrates on one verse only saying to you, ‚See, here is an explicit 
verse about justification by faith. You need not argue or say a 
word! would [sic!] you deny the verse or object to God’s words!..’ 
Say to him, ‘No, brother, we neither deny the verse nor object to 
God’s words but we put beside this verse another one from the 
same Epistle of St. Paul the Apostle to the Romans what we can 
understand. The apostle says, ‘For not the hearers of the law are 
just in the sight of God, but the doers of the law will be justified.’ 
(Rom 2:13). Here the apostle talks about the justification of the 
doers of the law.. would we then make such a mistake as to de-
pend on this verse alone to say that works alone may save a 
person! Nay, but we put together the two verses (Rom 2:13 and, 
Rom 5:1) This will provide us with the right teaching which con-
forms with God’s words i.e. the role of faith in justification does 
not ignore the importance of works.. and likewise, the necessity of 
works for justification does not deny the role of faith… Beside the 
verse, ‘having been justified by faith..’ we can put another verse 
also i.e. ‘You see then that a man is justified by works, and not 
by faith only. Likewise, was not Rahab the harlet also justified by 
works when she received the messengers and sent them out an-
other way?’ (Jas 2:24,25).”747 

Die Vorgehensweise Schenudas III. ist also, Verse über die Recht-
fertigung aus Glauben (allein) durch andere Verse zu ergänzen, sodass 
man zusammengenommen nicht mehr von der Rechtfertigung aus 
Glauben allein sprechen kann. Es wird dagegen (u.a.) von der Recht-
fertigung aus Glauben und Werken gesprochen. Es kann hier nicht       
exegetisch auf die einzelnen Verse eingegangen werden. Auch die Frage, 
ob die ergänzenden Verse in jedem Fall den Kontext erhellen oder nicht, 
soll zunächst außen vor bleiben.   
Nach dem eben beschriebenen Ergänzungsmuster werden andere Verse 
besprochen, die die Rechtfertigung aus Glauben erwähnen (Röm 2,5; 
Eph 2,8f.; Röm 11,6; Röm 3,27f.; Tit 3,4-6), um sie mit weiteren Versen zu 
ergänzen, die vor einem gottlosen Leben warnen oder die Werke          
                                                 
747  Ebd. 13f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

142 
 

betonen, häufig im direkten Kontext, wie z.B. Eph 2,8f., dem Eph 2,10 
beigefügt wird oder noch deutlicher in Röm 11,6 (Wenn aber durch Gnade, 
so nicht mehr aus Werken; sonst ist die Gnade nicht mehr Gnade.), der mit 
Röm 11,20-22, speziell mit der Betonung auf V. 22b („wenn du an der Güte 
bleibst; sonst wirst auch du herausgeschnitten werden.“), ergänzt wird, um 
zu folgern, dass die Errettung zwar durch das Blut Jesu erlangt wurde, 
aber man daran mit Werken der Buße festhalten muss, um sie nicht zu 
verlieren.748 Zur Einordnung sei hier an die äußerst hohe Bedeutung 
erinnert, die Schenuda III. der Bibel einräumt. 

Exkurs C: Bibelverständnis 

Auf das Verhältnis von Tradition und Bibel kann hier nicht näher einge-
gangen werden.749 Klar ist aber, dass alle Lehren der koptischen Kirche 
in der Schrift begründet sein müssen.750 Für Schenuda III. sind die Verse 
der Bibel das unfehlbare Wort Gottes und gelten darum als erste Be-
gründung für seine Soteriologie. Emile Māhir Isḥāq, der Dekan des theo-
logischen Seminars der koptischen Kirche in Kairo, vertritt in einem vom 
Papst autorisierten Büchlein eine strikte Verbalinspirationslehre inkl. der 
Unfehlbarkeit der Schrift (d.h. der Originaltexte) auch in Bezug auf his-
torische sowie naturwissenschaftliche Themenbereiche751. Eine histo-
risch-kritische Betrachtungsweise wird genauso abgelehnt wie eine par-
tielle Inspiration, die z.B. nur für Glaubensfragen gelte.752 Schenuda III. 
hat sich auch selbst ausdrücklich und mehrfach gegen jegliche Bibel-
kritik und für die Inspiration der Bibel ausgesprochen. In einer Antwort 
auf die Frage, was er den Leuten entgegne, die die genaue Inspiration 
bestimmter Teile der Bibel in Frage stellen, antwortete Schenuda III. u.a. 
mit den Worten: „What about the respect of the Bible? We try to criticise 
the Bible. We try to subject the Bible to our minds, not to surrender to the 
inspiration of the Holy Spirit.”753 In dem Abschnitt fällt zwar insgesamt 
nicht das Wort Verbalinspiration, aber der Begriff gibt seine Haltung zur 
Bibel am besten wieder.754 Meinardus schreibt: „Verständlicherweise 
sieht er die Heilige Schrift als das vom Heiligen Geist inspirierte, fehler-
lose Wort Gottes an, das durch die Entscheidungen der ersten drei  
                                                 
748  Vgl. Shenouda III 2005b, 14-20.  
749  Siehe dazu u.a. Moussa 2000 sowie Malaty 1979.  
750  Vgl. Mousa 2000, 7.  
751  Auch die Evolutionstheorie wird in einigen koptischen Schriften abgelehnt.  
752  Vgl. Ishak 1997. 
753  Shenouda III 1993c, 48-50. 
754  Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

143 
 

ökumenischen Konzilien (Nizäa 325, Konstantinopel 381, Ephesus 431) 
und die Aussprüche der Kirchenväter ausgelegt und kommentiert 
wird.“755 Obwohl Mattā Al-Miskīn an manchen Stellen ganz deutlich von 
einer kompletten göttlichen Inspiration spricht,756 wirft Schenuda III. ihm 
vor, zu sehr von westlicher Theologie und der historisch-kritischen  
Wissenschaft beeinflusst zu sein.757 An einigen Stellen in seinen Mitt-
wochsveranstaltungen sowie in seinen Publikationen wendet der Papst 
sich auch direkt gegen die Thesen von Mattā Al-Miskīn. In dem Buch 
New/Modern Heresies, das m.W. bislang nur auf Arabisch erschienen ist, 
geht er auf verschiedene Gedanken von Al-Miskīn ein. Konkret lehnt 
Schenuda III. Al-Miskīns Argumentation ab, dass die letzten 12 Verse 
des Markusevangeliums verloren gegangen seien und sehr früh ergänzt 
wurden.758 Diese unter – konservativen wie liberalen – Exegeten allge-
mein akzeptierte Feststellung zeigt, wie ernst es Schenuda III. mit der 
Verbalinspiration ist. Schenuda III. ist besorgt, dass die Bibelkritik als 
Munition von Nichtchristen gegen die Kirche verwendet wird. Wenn 
man die Kritik zulässt, sieht er den einfachen Glauben der Kirche in 
Gefahr, der dann zur Philosophie verkomme.759 „In our seminaries, 
should we give our people the spirit of the Bible, or stress on criticism of 
the Bible?”760 Watson geht davon aus, dass Schenudas III. Bibelverständ-
nis auch stark vom Islam geprägt ist, in dem jegliche Korankritik tabui-
siert ist.761 Das Bibelverständnis ist zudem m.E. durch die evangelisch-
freikirchlichen Missionen aus dem 19. Jh. beeinflusst. Evangelische Ein-
flüsse kann man im Bibelverständnis Schenudas III. bzw. der koptischen 
Kirche an verschiedenen Punkten feststellen. Laut Watson ist der Bibel-
kommentar von Matthew Henry (1662-1714) ein Standardwerk bei Kop-
ten.762 Henry war ein angelsächsischer, presbyterianischer Pfarrer und 
Kommentator, der auch in der evangelikalen Welt noch gern gelesen 
wird. Schenuda III. selbst, der zwar teils sehr kritisch von Evangelischen 

                                                 
755  Meinardus 1998, 71. 
756  Vgl. z.B. Matthew the Poor 1984, 15. Dies wurde mir auch in einem persön-

lichen Gespräch bestätigt durch einen ehemaligen Schüler von Al-Miskīn. 
757  Vgl. Köhler 2008, 66. 
758  Arab West Report 2007. In vielen deutschen und englischen Bibeln findet man 

den Hinweis, dass die frühesten und besten Handschriften die letzten 12 Verse 
nicht enthalten.  

759  Vgl. Shenouda III 1993a, 48f. 
760  Ebd. 50.  
761  Vgl. Watson 2012, 128.  
762  Vgl. ebd. 129. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

144 
 

spricht, soll die Predigten des britischen baptistischen Predigers         
C.H. Spurgeon (1834-92) sehr geschätzt haben.763 Dazu kommt noch, 
dass die Koptisch-Orthodoxe Kirche zwar eigentlich die Apokryphen als 
Teil des Kanons betrachtet, aber gleichzeitig – nach anfänglicher Ableh-
nung im 19. Jh. – die arabische Van-Dyk Bibel anerkannte und damit 
ebenfalls teils deren protestantische Einteilung und Zählweise der Bibel-
bücher verwendet.764 Im Eigenverständnis ist der Einfluss der Kirchen-
väter und der Bibel selbst natürlich viel größer als jeglicher protestanti-
scher oder gar islamischer Einfluss. Als traditionelle Kirche lehnt man 
die moderne Theologie ab. Der Papst jedenfalls ist ein Papst der Bibel, der 
häufig die wörtliche Auslegung anwendet und auf historisch-kritische 
Auslegungen verzichtet. Für nicht wörtliche Bibelauslegung finden sich 
mindestens folgende Beispiele, zum einen bezogen auf die Schöpfungs-
tage, die auch lang sein könnten,765 zum anderen in Bezug auf das 1000-
jährige Reich, das symbolisch verstanden wird.766 Altes und Neues   
Testament werden aber als Einheit betrachtet.767 Auch wenn das NT 
keineswegs zu kurz kommt, kann man in der koptischen Kirche und bei 
Schenuda III. schon eine stärkere Betonung des AT ausmachen, als dies 
in manchen anderen Kirchen der Fall ist. Dies wird aber immer christo-
logisch ausgelegt. Schenuda III. wehrt sich jedenfalls dagegen, dass z.B. 
Protestanten seine Begründungen nicht anerkennen, nur weil er mit dem 
AT argumentiere. Die Psalmen haben in der koptischen Kirche eine 
überragende Bedeutung und werden nicht nur von den Mönchen im 
Stundengebet täglich gebetet. 
Mit der Verbalinspiration hat das Bibelverständnis natürlich starke  
Parallelen mit einigen evangelikalen Sichtweisen. Die Stärke ist die Ver-
deutlichung der göttlichen Dimension der Schrift. Je nach Ausprägung 
kann es eine Schwäche sein, dass die menschliche Dimension der Bibel 
und die Unterschiede der Autoren nicht deutlich wahrgenommen wer-
den. Auch wenn ich selbst von einer göttlichen Inspiration der Bibel 
ausgehe und zumindest den Glauben an die volle Autorität der Bibel für 
alle Kirchen für unerlässlich halte, sollte man die menschliche Dimen-
sion der Bibel nicht gering achten. Während vor allem im Westen m.E. 
eine größere Gefahr darin liegt, dass man sich selbst mit seinem Ver-
stand zum Richter über die Bibel macht und die eigenen Fragen über die 
                                                 
763  Vgl. ebd. 129f. 
764  Vgl. ebd. 130.  
765  Vgl. Shenouda III 1993b, 12 sowie St. Markus Zeitschrift 2010, 22.  
766  Vgl. Shenouda III 2003a, 201-218. 
767  Vgl. Gabra 2008, 36f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

145 
 

Fragen Gottes (in der Bibel) stellt, ist bei Schenuda III. an manchen Stel-
len die Gefahr, dass er die menschliche Dimension nicht so stark wahr-
nimmt. Wenn z.B. der textlich schwach bezeugte Markusschluss         
(Mk 16,9-20) diskutiert wird, ist es zu einfach, dies mit einem Verweis 
auf die Göttlichkeit der ganzen Schrift abzutun. Auch wenn man die 
Gefahr islamischer Kritik (die z.T. Bibelverfälschung vorwirft) angesichts 
des Eingeständnisses menschlicher Dimensionen nachvollziehen kann, 
so ist doch der Glaubwürdigkeit des Evangeliums (langfristig) nicht 
dadurch geholfen, dass man historische Fakten (wie den fehlenden  
Markusschluss) übergeht. Es kann deshalb sehr hilfreich sein, wenn man 
die Ergebnisse der modernen Bibelwissenschaft diskutiert, auch wenn 
man ihr m.E. nicht in jeder radikalen Kritik folgen sollte, und sei es nur, 
um sich der modernen Fragen bewusst zu sein, um seine eigene Position 
darin besser im Diskurs einordnen zu können. Zur Verteidigung von 
Schenudas III. Herangehensweise sei aber nochmals darauf hingewiesen, 
dass die im Westen so verbreiteten religionskritischen Anfragen in 
Ägypten noch bei Weitem nicht so ausgeprägt sind und Papst        
Schenuda III. deswegen verständlicherweise viel weniger Notwendigkeit 
sieht, auf diese Fragen einzugehen. Jedenfalls wird die göttliche Dimen-
sion, die bei Christus betont wird, ebenfalls im Verständnis der Bibel 
betont.  

3.2.2 Keine Errettung ohne Christi Blut 

Im ersten Kapitel No Salvation except through the blood of Christ alone im 
Buch Salvation wird zunächst auf die Heilsbedeutung des Todes Jesu 
bzw. des Blutes Jesu hingewiesen: 

„No faith nor works without the blood of Christ can be of any 
benefit…Faith means to believe in the blood of Christ, and works 
are those based on the deserts of the blood of Christ, as St. Paul 
the Apostle says, ‘…without shedding of blood there is no remis-
sion’ (Heb. 9:22)”768 

Zunächst betont Schenuda III., dass Werke ohne das Blut Christi wertlos 
sind. So versteht Schenuda III. auch alle neutestamentlichen Verse, die 
Werke attackieren, entweder als Werke, die alleine ohne das Blut Christi 
geschahen, oder als Werke des Gesetzes aus dem AT. Ein Ungläubiger 
kann nicht durch gute Werke errettet werden. Deshalb sollte man auch 
gegenüber Ungläubigen betonen, dass nicht Werke, sondern das Blut 
Christi errettet. Jedoch sei das nur der Startpunkt der Errettung, da 
Glaube ohne Werke tot sei (vgl. Jak 2,20). Mit dem Sühneopfergedanken 
                                                 
768  Shenouda III 2005b, 21.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

146 
 

wird erklärt, warum es keine Errettung, außer durch Christi Blut gebe: 
„(…) sin cannot be forgiven except by an unlimited propitiation. But 
whatever works man can do are limited.”769 Deshalb musste Gott selbst 
auch inkarniert werden und sterben, um ein unbegrenztes Sühneopfer 
zu werden, das Gottes unbegrenzte Gerechtigkeit erfüllt.770   
Der Begriff Sühneopfer steht neutestamentlich im engen Zusammenhang 
mit dem stellvertretenden Tod Jesu. Der aus dem AT stammende Begriff 
geht davon aus, dass die Beziehung zu Gott durch die Sünde so gestört 
ist, dass der Mensch an seiner Schuld alleine nichts ändern kann. Der 
Mensch benötigt ein Sühneopfer. Da Gott die Sünde nicht einfach über-
geht, hat Gott selbst diesen Ausweg in Christi Tod geschaffen, der pauli-
nisch gesprochen den Schuldschein getilgt und ans Kreuz geheftet hat.771 
Das Wort „unlimited“ bei Schenuda III. weist darauf hin, dass nur Gott 
dieser Mittler sein kann und kein Mensch. Die Menschwerdung Gottes 
wird dabei (aufgrund von Hebr 9,22) gleichfalls als unerlässlich für die 
Erlösung der Menschen mitgedacht, sodass nur Jesus Christus die Men-
schen erlösen kann. Diese (m.E. biblische) Interpretation hat nicht zufäl-
lig Anklänge an Anselm von Canterbury († 1109), der dies in seiner  
Satisfaktionslehre argumentativ entfaltete und dabei u.a. die Notwen-
digkeit der Inkarnation betonte.772 Deshalb ist es nicht verwunderlich, 
dass Rubenson zu dem Schluss kommt, dass Schenuda III. im Sühn-
opferverständnis näher an der westlichen Tradition von Anselm von 
Canterbury steht, die auch in mittelalterlichen arabischen Texten zu 
finden ist, als sein Kritiker (Bibāwī), der sich u.a. auf griechisch-
patristische Texte beruft.773     
Nachdem Schenuda III. die Gnade Gottes betont und klassische Verse774 
zur Gnade zitiert hat, fährt er fort:    

                                                 
769  Ebd. 23.  
770  Auf die Diskussion, inwiefern man von einem Sühneopfer sprechen kann, geht 

Schenuda III. nicht ein, da er den Gedanken selbstverständlich als biblisch   
voraussetzt. Vgl. ebd. – Dieser Begriff wird in der westlichen Theologie heute 
oft sehr kritisch diskutiert, vor allem wird i.d.R. – aufgrund kritischer Anfra-
gen an das Gottesbild – abgelehnt, dass Gott Blutopfer benötige. Theologisch 
weniger umstritten bzw. m.E. schwer zu bestreiten ist aber, dass Gott sich in 
Jesus Christus selbst geopfert hat, für uns starb, Gott damit selbst die Versöh-
nung geschaffen hat und Gott somit das Subjekt der Versöhnung ist.      

771  Siehe dazu: Haubeck 1994, 1935f. und Hahn 1994, 1936f.  
772  Vgl. Steinseifer 1992, 79f.  
773  Vgl. Rubenson 1997, 45. 
774  Röm 3,24f.; 2 Tim 1,9; Tit 3,5; Eph 2,8f.; Röm 11,6. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

147 
 

„We mention such verses used by the Protestants and do not 
conceal them because we do not deny God’s grace which sought 
us, nor deny the free salvation given us by God. We cannot   
deny that all of us were dead in trespasses and sins (Eph. 2:1) 
and would have perished but for His most holy blood. But the 
point is that we understand the true meaning of these verses and 
confess that we attain salvation through the blood of Christ.   
4. However, we say that the blood of Christ is one thing and the 
deserts of His blood is another thing. The blood of Christ is  
capable of remission of the sins of the whole world.. but  
did the whole world gain the remission of their sins?!.. ‘For God 
so loved the world that He gave His only begotten Son…’ (Jn. 3:16). 
Are all the world saved because of His giving His only  
begotten Son? Or only those who believe in Him are saved?   
So, the blood of Christ is available, ready to save and capable of 
that.. but there are certain conditions that must be fulfilled first 
so that a sinner might deserve to be saved by this blood.”775 

Schenuda III. betont nach der Aussage der kostenlosen Erlösung, die 
allein durch Gottes Gnade geschah, Bedingungen, die erfüllt sein müs-
sen, um es zu verdienen durch das Blut errettet zu werden. Da         
Schenuda III. die Errettung am Kreuz als mögliche Option versteht, die 
durch den freien Willen des Menschen in Anspruch genommen wird, 
gibt es in seiner Soteriologie keinen Widerspruch zwischen der freien 
Erlösung und den Bedingungen. Schenuda III. nennt darauf vier Bedin-
gungen: 1. Glaube, 2. Taufe, 3. Für die Erlösung notwendige Kirchen-
sakramente und 4. Gute Werke. Im Folgenden erklärt Schenuda III. diese 
mit dutzenden Bibelversen, die die einzelnen Bedingungen biblisch be-
legen wollen. Es werden jeweils nur einige Beispiele gegeben.   

3.2.3 Die Bedingungen zur Erlösung 

3.2.3.1 Glaube als Bedingung zur Erlösung 

Für den Glauben zitiert er u.a. erneut Joh 3,16, ergänzt aber noch vor der 
zweiten Bedingung Verse aus Jak 2, um zu betonen, dass es sich um 
lebendigen Glauben handeln muss, der zudem laut weiteren paulini-
schen Versen (u.a. Gal 5,6) durch die Liebe arbeite. Schenuda III. bezieht 
sich in einzelnen Punkten auf die Protestanten, um sie mit den zitierten 
Versen zu überzeugen:     

                                                 
775   Shenouda III 2005b, 24f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

148 
 

„Thus, we do not think that any Protestant – even though he    
denies works – can say that salvation may be attained through 
faith void of works. The apostle says further, ‘Even the demons 
believe – and tremble!’ (Jas. 2:19)” 776 

Glaube ohne Werke reiche also nicht aus. Glaube wird zwar auch gemäß 
Schenuda III. (an anderer Stelle) als Geschenk Gottes betrachtet, er sei 
aber nur der erste Schritt zur Errettung.777 Dazu gehören eben auch Wer-
ke.    
Wenn man weiter nach Definitionen oder Beschreibungen des Glaubens 
fragt, findet man in Schenudas III. Buch Ein Leben im Glauben778 sowohl 
Wörter wie „Vertrauen“, „überzeugt sein von Unsichtbarem“ als auch 
„praktischer Glaube“, „starker und unerschütterlicher Glaube“ sowie 
„ein Glaube als Gnadengabe“, der „ein höheres Niveau besitze“.779 Der 
Glaube erfülle ein Herz mit Ruhe und Frieden und bewahre vor 
Angst.780 Auch die Reinheit des Herzens, die Bescheidenheit und der 
Gehorsam bzw. die Übergabe des Lebens in die Hände Gottes würden 
durch Glauben gefördert.781   
Man findet also in seinen Beschreibungen des Glaubens sowohl Wörter, 
die den Beziehungsaspekt (Vertrauen, Zuversicht, Hoffen) und Gottes 
Wirken (Glaube als Geschenk oder auch das Mitwirken des Heiligen 
Geistes782) betonen, als auch weitere Aspekte, die den Glauben als Praxis 
(bzw. aus evangelischer Sicht könnte man evtl. sagen als Werk) be-
schreiben. Einen Gegensatz zwischen Glauben als Geschenk der Gnade 
Gottes bzw. Vertrauen in seine Güte und Glauben als Tat (als Werk) 
bzw. Vollzug im Leben findet man bei Schenuda III. nicht, da beide be-
wusst nicht getrennt werden. Deshalb besteht für Schenuda III. auch 
insgesamt überhaupt kein Gegensatz zwischen Glauben und Werken 
(s.u.). Der Glaube beinhaltet gemäß Schenuda III. mehr als ein Geschenk 
des Vertrauens, selbst mehr als Erkennen und Bekennen.  

                                                 
776  Ebd. 28f.  
777  Vgl. Shenouda III 1999a, 80.143-146. 
778  Schenouda III. 1998a oder Online Ausgabe (Schenouda III. 1993b) unter         

St. Antonius-Kloster 2016a. Im Folgenden wird zitiert nach der Printausgabe 
der UB Tübingen (Schenouda III. 1998a). 

779  Vgl. Schenouda III. 1998a, 81-88. 
780  Vgl. ebd. 91-109. 
781  Vgl. ebd. 111-168. 
782  Vgl. ebd. 46f.88.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

149 
 

Da der Glaube an den Lebensvollzug gebunden wird, folgt für       
Schenuda III. auch, dass es unterschiedliche Kategorien des Glaubens 
gibt. Zu einer Bewertung des eigenen Glaubens wird wiederholt ermu-
tigt mit den Worten von Paulus: „‘Fragt Euch selbst, ob Ihr im Glauben 
seid, Prüft euch selbst.‘ (2 Kor 13,5)“783 Die Bewertung erfolgt danach, ob 
der Glaube in der Liebe wirksam ist durch gute Werke, die Reinheit des 
Herzens, die aus ihm geschöpften Kraft, den inneren Frieden, das Ein-
halten der Gebote, die Bemühung, das ewige Leben zu erlangen, die 
geistige Wachsamkeit, die richtige Lehre, die Übergabe des Lebens an 
Gott und die Früchte, die daraus wachsen.784 „‘Glaube‘ bedeutet nicht, 
das Glaubensbekenntnis zu rezitieren, sondern er findet im Leben eines 
jeden statt…“785 „Glaube bedeutet [außerdem], Du sollst ständig nur 
Gott vor Deinen Augen halten…“786 Es liegt bei Schenuda III. eine starke 
Betonung auf der Kontinuität des Glaubens. Den Glauben könne man 
stärken, indem man sich immer wieder Gott, seine Eigenschaften und 
seine Verheißungen vor Augen führt, indem man sich seiner Begrenzt-
heit bewusst bleibt und sich Gott zum Freund nimmt und ihn um Hilfe 
bittet.787 Geschwächt werde der Glaube durch das Ego, die Herrschaft 
der Sinne, Übermut des Verstandes, Umgang mit Zweifelnden, durch 
wankelmütige Persönlichkeiten, Angst, Begierde, notreiche Umstände, 
Irreführungen des Satans oder Zweifel.788 Zweifel wird insgesamt fast 

                                                 
783  Schenouda III. 1998a, 23.37.216  
784  Vgl. ebd. 215-231. 
785  Ebd. 37.  
786  Ebd. 167. 
787  Vgl. ebd. 169-188. Das Kapitel endet mit einem Gebet um den Glauben: „Du 

sollst Gott darum bitten, dass er Dir hilft, Deinen Glauben zu stärken und ver-
grössern [sic!]. In Deinem Gebet sprich die Worte: ‚Gott, hilf mir, dass ich den 
vollen Glauben an Dich besitzen kann, Dich liebe und Dir vertraue und davon 
überzeugt bin, dass alles, was Du für mich tust, auch wenn ich es nicht ver-
stehe und die Situation als unlösbar betrachte, zu meinen Gunsten und zum 
Guten führt. Lass mich spüren, dass mein Hirn nicht in der Lage ist, Deine 
Weisheit und Vorschriften zu erfassen. Ich bin mir bewusst, dass Du der 
Wohltaten-Spender, voller Liebe und der Allmächtige bist und alles siehst, 
trotzdem werde ich schwach, deshalb hilf mir, gegen meine Kleingläubigkeit 
anzukommen.“ Ebd. 188.  

788  Vgl. ebd. 189-214. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

150 
 

ausschließlich negativ behandelt, er soll also im Idealfall nicht zum 
Glauben dazugehören.789   
Da Schenuda III. in seiner Erlösungslehre davon ausgeht, dass ein Gläu-
biger seine Errettung wieder verlieren kann, besteht für ihn auch ein 
klarer Unterschied zwischen Gläubigen und Erwählten. Alle Erwählten 
seien Gläubige, aber nicht alle Gläubige Erwählte, da einige wieder vom 
Glauben abfallen, indem sie (laut 1 Tim 4,1) auf betrügerische Geister 
und Lehren von Dämonen achten.790    
Dass der Glaube sich insgesamt im Leben auswirkt, ist eine allgemein-
christliche Überzeugung, die Schenuda III. zu Recht hervorhebt, aber die 
starke Zusammenschau von Glauben und Werken (d.h. menschlichem 
Tun), die zusätzlich die Sakramente791 einschließt, unterscheidet     
Schenuda III. an diesem Punkt von evangelischer Theologie jeglicher 
Prägung. 

3.2.3.2 Taufe als Bedingung zur Erlösung  

Die zweite Bedingung für die Erlösung ist die Taufe, die u.a. mit Joh 3,5 
(„Wahrlich, wahrlich, ich sage dir: Wenn jemand nicht aus Wasser und Geist 
geboren wird, kann er nicht in das Reich Gottes hineingehen.“) begründet 
wird, da hier das Wasser auf die Taufe bezogen wird.792 Mk 16,16 („Wer 
gläubig geworden und getauft worden ist, wird errettet werden“), der        
Missionsbefehl in Mt 28,19f., Tit 3,4f. mit Betonung auf V. 5b „errette uns 
(…) durch die Waschung der Wiedergeburt und Erneuerung des Heiligen Geis-
tes.“793 und Apg 2,38 („Tut Buße, und jeder von euch lasse sich taufen auf den 
Namen Jesu Christi zur Vergebung eurer Sünden! Und ihr werdet die Gabe des 
Heiligen Geistes empfangen.“) werden ebenfalls als Belegstellen angeführt. 
Durch die Taufe geschieht laut Schenuda III. die Sündenvergebung:  

„This means that baptism is necessary for one’s salvation, for 
through baptism sins are forgiven and one is made capable of 
receiving the Holy Spirit.“794  

                                                 
789  Vgl. ebd. 157.163.210-214. – Das sieht man auch deutlich daran, dass        

Schenuda III. die Frage, ob Johannes der Täufer in Lk 7,19 Zweifel hatte, ver-
neinte, obwohl der Vers dies m.E. impliziert. Vgl. Shenouda III 1993b, 101-104.  

790  Vgl. Shenouda III 2005b, 31-33.  
791  Vgl. Schenouda III. 1998a, 54. 
792  Schenuda III. weist die Interpretation zurück, dass das Wasser sich auf das 

Wort beziehe. Vgl. Shenouda III 1999a, 36.  
793  Vgl. Shenouda III 2005b, 34f.  
794  Shenouda III 2005b, 36.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

151 
 

Ebenfalls mit Verweis auf Apg 2,38 wird das Sakrament der Heiligen 
Salbung begründet, durch das man den Heiligen Geist empfange. Nach 
weiteren Beispielen vor allem aus Apg795 wird gefolgert: 

 „Baptism is the gate through which one attains salvation, while 
faith paves the way to it. We say this because many Protestants 
think that one’s faith is capable of saving one…! Or in other 
words they think that regeneration is achieved through faith not 
through baptism! They do not admit that baptism is the regener-
ation.. in spite of the plain verse speaking about the washing of 
regeneration (Tit.3:5)!! (…)”796  

Bildlich ist die Taufe das Tor und der Glaube der Weg zur Errettung. Mit 
der Taufe geschieht die Wiedergeburt. Schenuda III. geht also von einer 
Taufwiedergeburtslehre aus mit dem großen Unterschied, dass die   
Wiedergeburt zwar durch den Heiligen Geist bewirkt wird, der Heilige 
Geist dann aber nicht direkt durch die Taufe, sondern die Myronsalbung 
verliehen wird.797 Die Taufe wird als Teilhabe an Christi Tod verstanden. 
Errettung begann mit dem Tod Jesu, der für die Sünde bezahlte und wir 
müssen mit Christus sterben durch die Taufe (vgl. Röm 6,3-8). Errettung 
wird fortgeführt durch den Tod, indem man sich der Sünde für tot hält 
(vgl. Röm 6,11f.; 8,10.13.36; 2 Kor 4,10.12), d.h. Tod gegenüber den Taten 
des Körpers, Tod gegenüber den Lüsten des Körpers und Tod der Welt 
gegenüber (vgl. Jak 4,4):   

„This is the right concept of salvation according to Orthodoxy: 
We have been saved through the death of Christ when we died 
with Him in baptism… We are now capable of being saved by 
Christ living in us and by our submitting our lives wholly to 
His will saying along with the apostle, ‘It is no longer I who live, 
but Christ lives in me’.”798   

Da die Errettung erst im Tod vollendet wird, soll man nie sagen: „Ich bin 
schon errettet!“ Dies werde auch in Offb 2,10 („Sei treu bis zum Tod! Und 
ich werde dir den Siegeskranz des Lebens geben.“) deutlich.   

                                                 
795  Neben Apg 2,37.21; 8,36-39; 16,33; 10,47f.; 16,15; Gal 3,27. Auch Eph 5,25-27 

(„Wasserbad im Wort“ aus V. 27) wird auf die Taufe gedeutet.  
796  Shenouda III 2005b, 37.  
797   Siehe unten Kap. 3.2.3.3.1. Diesen Punkt der Trennung sollte man aber deshalb 

nicht überbetonen, da die Myronsalbung i.d.R. zur Taufzeremonie dazugehört 
und man m.E. evtl. mit Bezug auf die komplette Taufzeremonie sagen könnte, 
der Heilige Geist werde durch die Taufe verliehen.  

798   Shenouda III 2005b, 44.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

152 
 

Das Sakrament der Taufe errettet laut Schenuda III. nur von der           
Ursünde799 und vergangenen Sünden, deshalb sind für alle anderen 
Sünden kontinuierliche Buße inkl. den anderen Sakramenten und guten 
Werken notwendig.800 Deshalb wendet sich der Papst auch entschieden 
in dem zweiten Buch Moment gegen die protestantische (bzw. eigentlich 
müsste es heißen in protestantischen Kreisen vertretene) Lehre der Erret-
tung durch einen Moment (der Umkehr bzw. des Glaubens).801 Errettung 
bezieht sich gemäß Schenuda III. auf das ganze Leben der Umkehr, nicht 
nur auf einen Moment.802   
Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang, dass laut Schenuda III. 
das Ebenbild Gottes durch die Sünde Adams verlorenging und durch 
die Taufe wiederhergestellt wird.803 An diesem Punkt steht Schenuda III. 
in der Tradition Cyprians von Karthargo, der zuerst die Aufhebung der 
Schuld (inkl. Ursünde) in der Kindertaufe gelehrt hat.804 In der Tradition 
der Erbsündenlehre805 von Augustinus steht er wohl auch insofern, als er 
auch von der Ursünde spricht, die heilsnotwendig durch die Taufe ab-
gewaschen wird und das Ebenbild Gottes wiederherstellt.806             
Schenuda III., der an anderen Stellen Augustinus bestätigend zitiert, geht 
                                                 
799  Laut einem (östlich?)orthodoxen Theologiestudenten sei die westliche Erb-

sündenlehre (inkl. dem Bedürfnis, dass die Jungfrau gereinigt werden musste) 
in die koptische Kirche eingedrungen. Vgl. Vester 2005, 23. 

800   Vgl. Shenouda III 2005b, 50.110.113. Dem Einwand, dass der Dieb am Kreuz 
auch nicht getauft wurde, entgegnet Schenuda III. an anderer Stelle damit, 
dass die Taufe Tod bedeute (Röm 6,3-8) und der Dieb wortwörtlich mit Chris-
tus gestorben und damit auch getauft sei. Durch die Verteidigung Jesu am 
Kreuz habe er sogar Werke vollbracht. Vgl. ebd. 184-189.    

801   Vgl. Shenouda III 1999a. 
802   Vgl. ebd. 105-124. Man dürfe zudem Buße, eine Veränderung oder gesegnete 

Momente nicht mit der Errettung verwechseln. Vgl. ebd. 187-205. 
803   Vgl. ebd. 106f. Hier dachte z.B. Luther anders, der zwar auch eine Tauf-

wiedergeburtslehre vertrat, aber davon ausging, dass die Erbsünde in uns 
bleibt, uns aber durch die Taufe nicht mehr angerechnet wird. Vgl. Pinggéra 
2008, 85-112.  

804   Vgl. zu Cyprian: McGrath 2007, 528.   
805   Vgl. Thomas 2011, 27-30 und McGrath 2007, 527f.  
806   Leonhard spricht beim koptischen Taufverständnis von einer Wiederherstel-

lung des Zustands vor dem Sündenfall, die dem Christen (zudem) eine Adam 
und Eva überteffende Würde und Gnade gebe. Vgl. Leonhard 2008, 134f. – 
Aus der Wiederherstellung des Ebenbildes wird aber m.W. niemand Unge-
tauftes das Ebenbild Gottes abgesprochen. Meine Frau zumindest wurde in 
der koptischen Sonntagsschule immer gelehrt, dass man jeden Menschen   
respektieren sollte, da er oder sie das Ebenbild Gottes trage.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

153 
 

aber im Gegensatz zu diesem von einem freien Willen des Menschen aus 
und betont die Gnade (an manchen Stellen) womöglich deshalb nicht so 
stark wie dieser. Die Erbsünde werde nach Schenuda III. auch nicht über 
die Eltern weitergegeben, sondern direkt durch die Stammeltern Adam 
und Eva, wobei er gleichwohl immer betont, dass es niemanden gibt, der 
ohne Sünde sei (vor und nach der Taufe).807 

Exkurs D: Kindertaufe 

Die Kindertaufe bzw. Säuglingstaufe wird von Schenuda III. ausdrück-
lich bejaht. Die Taufe hat eine Wirksamkeit zur Vergebung der Sünden 
und ist nicht wie bei den Plymouth Brethren nur ein Zeichen, um den 
Glauben zu erklären.808 Man könne Kinder nicht davon abhalten, gerettet 
zu werden.809 „We should baptize children for their salvation. If we do 
leave them without baptism and without faith, they will surely per-
ish…“810 Schenuda III. zählt weitere Gründe auf, u.a. Jesu Sorge um 
Kinder (Mt 18,3; Mk 10,14-16) und dem Kind alle Möglichkeiten für sein 
geistliches Leben mitzugeben. Ein bestimmtes Bekennen des Glaubens 
(selbst wenn es älter wird) sei nicht notwendig, da es gemäß seinen Mög-
lichkeiten kontinuierlich den Glauben bekenne.811 Das kann man als eine 

                                                 
807   Vgl. Schenouda III. 2010b, 22.  
808   Vgl. Shenouda III 1999a, 20.  
809   Vgl. ebd. 43.  
810   Ebd. „Another view say that children may be saved without baptism.. but this 

view contradicts with the teaching of the Holy Bible on redemption, atone-
ment and the importance of the blood of Christ for salvation.. This view has no 
supporters.” Ebd., 45. – Von einer Nottaufe liest man zwar hier bei         
Schenuda III. in diesem Zusammenhang nichts. Sie wird aber folgerichtig in 
der koptischen Kirche praktiziert. Die Taufe wird eigentlich 40 bzw. für Mäd-
chen 80 Tage nach der Geburt des Kindes durchgeführt. Wenn ein Kind aber 
krank ist, muss jemand anderes als die Mutter das Kind aber zur Kirche brin-
gen, selbst wenn es nur einen Tag alt ist. Vgl. Mettaous 2014. – Die Tradition, 
die Kirche (40 o. 80 Tage) nicht zu betreten, lehnt sich an den Reinigungsritus 
für die Mutter an, der Lev 12 auf kirchliche Regeln überträgt. Vgl. Leonhard 
2008, 127.141. „Es ist [der Mutter nicht] gestattet, die Kirche zu betreten, bevor 
die Riten des Reinigungsgebets vollzogen wurden.“ Ebd. 141. 

811   Vgl. Shenouda III 1999a, 44. Dieser Punkt wird von Schenuda III. auf der 
folgenden Seite nochmals betont. Man brauche kein besonderes Alter für die 
Wirksamkeit der Taufe: „Baptism, being death with Christ and rising up with 
Him, does not need a certain age to have its effectiveness. Neither regener-
ation nor washing away of the original sin of the person or of the sins commit-
ted previous to baptism needs a certain age to be achieved in a person. A per-
son becomes a child of God, has his sins forgiven and obtains justification and 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

154 
 

Art Kinderglauben verstehen, wenn Schenuda III. kurz davor davon 
spricht, dass Kinder keine Zweifel gegenüber dem Glauben hegen und 
Gott von ihnen nicht dasselbe Verständnis erwartet wie von Erwachse-
nen.812 In dem Buch Vergleichende Theologie erwähnt Schenuda III. den 
Grund, dass es mit dem Prinzip der „freien Erlösung“ übereinstimme, 
das die protestantischen Brüder ja so stark proklamierten. Hier weist 
Schenuda III. interessanterweise mit der rhetorischen Frage nach dem 
Maß des Glaubens darauf hin, dass man so auch vielen Erwachsenen die 
Taufe vorenthalten müsste, die nicht genug geschult oder anderweitig 
begrenzt seien.813 Außerdem geschehe die Taufe gemäß dem Glauben 
der Eltern.814 Davon gebe es in der Bibel ähnliche Beispiele wie die Be-
schneidung, die Rettung der Erstgeburten (bei den 10 Plagen) oder die 
Überquerung des Roten Meeres.815 Die Kirche taufe zudem seit der  
apostolischen Zeit Kinder, da Apg 16,15.33 Kinder mit impliziere.816 U.a. 
daraus leitet Schenuda III. auch ab, dass die Bibel die Kindertaufe mit 
dem Verweis auf die Hausgemeinschaften sogar vorschreibe.817 Darüber 
hinaus spreche kein Bibelvers gegen die Säuglingstaufe.818  
Es steht außer Frage, dass Schenuda III. bei der Kindertaufe den Großteil 
der Kirchentradition inklusive Augustinus auf seiner Seite hat.819 Ob die 
Kirche aber wirklich, wie Schenuda III. annimmt, seit dem apostolischen 
Zeitalter Kinder tauft, ist historisch nicht belegt.820 Biblisch gesehen 
überwiegen zwar eindeutig die Texte für die Glaubenstaufe, jedoch kann 
                                                                                                                                                         

regeneration at the time of his receiving baptism. At that time the old man dies 
and a new man is born…putting on Christ (Gal. 3:27).” Ebd. 45.  

812  Vgl. ebd. 44.  
813   Vgl. Schenouda III. 2010b, 10f.  
814  Vgl. Shenouda III 1999a, 44f. In der koptischen Kirche ist i.d.R. die Mutter die 

einzige Taufpatin. 
815   Vgl. ebd. Als Symbole der Taufe aus dem AT werden in einem anderen Buch 

von Schenuda III. Noahs Arche, die Beschneidung, die Durchquerung des   
Roten Meeres sowie eine Stelle aus Hesekiel aufgezählt (Ez 16,8f.). Vgl. 
Schenouda III. 2010b, 5f, 

816  Vgl. Shenouda III 1999a, 44-46. In dem Buch Vergleichende Theologie erwähnt 
Schenuda III. noch den Grund, dass es mit dem Prinzip der „freien Erlösung“ 
übereinstimme, das die protestantischen Brüder ja so stark proklamieren wür-
den.  

817   Vgl. Schenouda III. 2010b, 11.  
818   Vgl. Shenouda III 1999a, 46 und SchenoudaIII. 2010b, 12. 
819   Vgl. Schenouda III. 2010b, 12.  
820   Vgl. Barth 1967, 180f. (vor allem die Literaturhinweise) und Lange 2008, 1-28 

(vor allem 9f.). 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

155 
 

man insofern von einem exegetischen Patt sprechen, als dass man bis 
heute noch keinen Konsens über deren Aussagewert finden konnte.821 
Zumindest Ende des zweiten Jh. wurde die Kindertaufe zur Gewohn-
heit. Nach Tertullian, dem frühen Gegner der Kindertaufe, wurde die 
Praxis erst wieder wirklich durch die Täuferbewegungen in Folge der 
Reformation herausgefordert. Schenuda III. erwähnt zwar in einem Satz 
auch Calvin, Zwingli und Luther,822 die Unterschiede im Taufverständ-
nis werden aber dort nicht vorgestellt bzw. an dieser Stelle falsch darge-
stellt, als ob es unter allen Protestanten Konsens sei, die Heilsnotwen-
digkeit der Taufe zu leugnen und bei der Taufe nicht von einem Sakra-
ment zu sprechen.823 Denn während Calvin und (stärker noch) Zwingli 
die Heilsnotwendigkeit leugneten, hatte Luther selbst noch davon ge-
sprochen.824 Schenuda III. wendete sich aber, wie erwähnt, konkret ge-
gen ein baptistisches bzw. brüdergemeindliches Taufverständnis, das die 
Taufe als Zeichen bzw. Bekenntnis des Glaubens auffasst und damit von 
der Wiedergeburt trennt und diese an den Glauben bindet (ähnlich wie 
Zwingli). Wenn man von der unpräzisen Verallgemeinerung absieht, 
stellt Schenuda III. richtig heraus, dass die Taufe (hier) nicht als heils-
notwendig bzw. als Sakrament im Sinne eines Gnadenmittels verstanden 
wird, sondern eben nur als Zeichen und Bekenntnis.  
Von einer Taufwiedergeburtslehre ausgehend ist Schenudas III. Beja-
hung der Säuglingstaufe nur konsequent. Die Frage, ob die aufgezählten 
Gründe alle einleuchtend sind – Jesu Sorge um Kinder hat z.B. exege-
tisch nichts direkt mit der Taufe zu tun825 – oder untereinander immer 

                                                 
821   Vgl. Wick 2011, 267.   
822  „Even the followers of Luthor [sic!] did not follow all his teaching. There arose 

some who denied church teaching more than him such as Calvin, Zwingel 
[sic!] and others…” Shenouda III 1999a, 16.  

823  Vgl. ebd. 16-18.  
824  Luther hat bei der Taufe von einem Sakrament und auch von einer Heilsnot-

wendigkeit gesprochen. Noch deutlicher wird es in der (von Melanchthon ver-
fassten) Confessio Augustana, in der die Heilsnotwendigkeit unzweideutig 
aufgeschrieben wurde. Luther ging davon aus, dass (u.a. bei der Taufe) durch 
Gottes Wort das Element (Wasser) zum Sakrament und Heilsmedium wird. Er 
betonte gleichwohl immer, dass der Glaube allein selig mache. Da die Taufe 
aber Gottes Werk sei, falle die Taufe nicht unter (menschliche) Werke. Vgl. 
VELKD 1986, 729-733. Vgl. dazu auch: Pinggéra 2008, 85-112. (Für Luther be-
sonders 92-96; für Zwingli, 98f; für Calvin, 99f.).  

825  Vgl. Wick 2011, 269. Wick schließt zwar nicht aus, dass man die Stelle indirekt 
auf die Taufe beziehen kann, weist aber darauf hin, dass der Zusammenhang 
zwischen dem Segnen von Kindern und der Taufe nicht im Text steht, sondern 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

156 
 

logisch zusammenpassen,826 ist deshalb gar nicht so bedeutend. Wichti-
ger sind m.E. die Fragen, ob mit den Hauptbelegstellen (Mk 16,16; Joh 
3,5; Apg 2,38 und Tit 3,5) die Wiedergeburt durch die Taufe ausgesagt 
wird und ob man die Verleihung des Heiligen Geistes von beiden tren-
nen kann, indem man auf die Myronsalbung verweist. Da im koptischen 
Verständnis die Myronsalbung zwar ein eigenständiges Sakrament ist, 
aber direkt zur Taufzeremonie dazugehört, sei dazu nur soviel gesagt, 
dass der biblische Beleg (1 Joh 2,20.27) der Myronsalbung exegetisch 
alleinstehend m.E. nicht überzeugen kann und deshalb vorrangig durch 
die Kirchentradition verständlich gemacht werden müsste.827 In Bezug 
auf die Bibelstellen bzgl. der Taufwiedergeburtslehre sei nur beispielhaft 
zu Joh 3,5 gesagt, dass es zwar viele Ausleger gibt, die das Wasser auf 
die Taufe beziehen, ich aber eher eine Parallele zu Joh 3,6 („aus dem 
Fleisch geboren“) sehe, womit das Wasser von der menschlichen Geburt 
spricht. Der nähere (und deshalb entscheidende) Kontext von Joh 3,5 
deutet m.E. auch nicht auf die Taufe hin.  
Wenn man davon ausgeht, dass die Taufe mit dem Heiligen Geist und 
die Taufe mit Wasser nicht identisch sind, bei der Taufe des Heiligen 
Geistes Gott im Menschen die neue Geburt bewirkt und bei der Wasser-
taufe der Mensch auf Gottes Wirken antwortet, wird man gleichzeitig 
die Taufwiedergeburtslehre ablehnen, die biblischen Belege nicht als 
Errettungswirken, sondern als Errettungszeichen deuten. So hat es   
jedenfalls auch Karl Barth, der in Deutschland im evangelisch volks-
kirchlichen Bereich größte Gegner der Kindertaufe im 20. Jh., getan und 
damit zumindest in dem Punkt der Trennung von Wiedergeburt (als 
Geisttaufe) und Wassertaufe (als menschliche Antwort) die evangelisch-
brüdergemeindliche Position gestärkt, die Schenuda III. so vehement mit 
seinem sakramentalen Verständnis abzuwehren versucht.828   

                                                                                                                                                         
vom Vorverständnis geprägt wird. Der Beitrag ist insgesamt weiterführend, 
vgl. ebd. 

826  Die Ablehnung eines Maßes des Glaubens steht m.E. zumindest etwas in 
Spannung zu seinem sonstigen Glaubensverständnis, das gerade verschiedene 
Arten des Glaubens nahelegt. Vgl. oben Kap. 3.2.3.1.  

827  Vgl. zur Tradition der Myronsalbung und zu den Taufverständnissen allge-
mein das Buch: Lange/Leonhard/Olbrich 2008; besonders 125-142. 

828  Vgl. zu Barths Taufverständnis: Barth 1967, 33-215. – Ungeachtet der Frage, ob 
Calvin und Zwingli dadurch inkonsequent waren, haben beide gezeigt, dass 
man die Kindertaufe bejahen kann, auch ohne von deren Heilsnotwendigkeit 
auszugehen.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

157 
 

Bei der koptischen Kindertaufe ist zu berücksichtigen, dass neben den 
theologischen Überlegungen auch – stärker als in anderen Konfes-
sionen – der Identitäts- und kollektive Gemeinschaftsgedanke hinzu-
kommt, in dem Kinder automatisch als Teil der Kirche betrachtet wer-
den, denen nichts vorenthalten werden soll. Auch wenn m.E. insgesamt 
die Argumente für die Glaubenstaufe überwiegen, ist es gerade in    
Kirchen, die die Kindertaufe praktizieren (werden) wichtig zu betonen, 
dass das Heil nicht von äußerlichen Akten (z.B. der Taufe), sondern von 
Christi Tod und Auferstehung und gottgeschenktem Vertrauen darauf 
abhängt. 

3.2.3.3 Weitere heilsnotwendige Sakramente 

Von den 7 Sakramenten829 seien nicht alle heilsnotwendig, wie z.B. die 
Ehe oder die Priesterweihe830. Folgende – neben der schon erwähnten 
Taufe – dagegen schon: 

3.2.3.3.1 Das Sakrament der Myronsalbung831  
Mit Verweis auf Apg 2,38 werde in der Myronsalbung der Heilige Geist 
empfangen. In dem Vers ist zwar von der Gabe des Heiligen Geistes die 
Rede, aber nicht wörtlich von der Myronsalbung. Dies wird zusätzlich 
mit 1 Joh 2,20.27 verbunden, wo zweimal von einer Salbung gesprochen 
wird (ohne das Wort „Myron“). Die Bedeutung dieses Sakraments wird 
mit der Bedeutung der Rolle des Heiligen Geistes untermauert, der zu 
einem geistlichen Leben verhelfe:  

„Unless we receive the gift of the Holy Spirit, all our life will be 
futile and subject to perdition. It is a gift which we receive 
through the sacrament of the Holy Unction and for which we cry 
out in out in prayers continually saying: ‘Do not take Your Holy 
Spirit from me’ otherwise we shall perish.”832 

Man erhält den Heiligen Geist also weder durch den Glauben (wie ge-
mäß den Plymouth Brethren)833 noch direkt durch die Taufe, sondern 
durch das Sakrament der Myronsalbung, was zusätzlich mit Verweis auf 

                                                 
829  Taufe, Myronsalbung, Eucharistie, Buße, Ehe, Priestertum, Krankensalbung. 
830  Vgl. zur Priesterweihe den Exkurs nach Kap. 3.2.4.3.  
831  Es wird teilweise im Englischen auch „Holy Anointment“ (Heilige 

Ölung/Salbung) oder auch „Sacrament of Confirmation“ (im Dt. besser   
„Firmung“) genannt. Vgl. Mattaous 2014, 2.  

832  Shenouda III 2005b, 47.  
833  Vgl. Shenouda III 1999a, 22.   

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

158 
 

Apg 8 und 19 belegt wird, da in Samaria und Ephesus die Taufe nicht 
ausreichte, um den Heiligen Geist zu empfangen.834 Somit ist auch die 
Myronsalbung heilsnotwendig, da man zwar durch die Taufe Kind  
Gottes werde, aber erst durch die Salbung den Heiligen Geist verliehen 
bekomme, der uns hilft, wie Kinder Gottes zu leben.835 Die Myron-
salbung erfolgt i.d.R. direkt nach der Taufe.836  

3.2.3.3.2 Das Sakrament der Eucharistie  
Joh 6,53-58 ist hier die Belegstelle, besonders „(…) wenn ihr nicht das 
Fleisch des Sohnes des Menschen eßt und sein Blut trinkt, so habt ihr kein Leben 
in euch selbst.“837 Dies wird dann direkt auf das Abendmahl bzw. die 
Eucharistie übertragen, ohne welches man umkomme:    

„Being Orthodox, and having Orthodox faith, we believe in what 
is said in the Divine Mass about the flesh of the Lord, ‘…given for 
us: salvation, and remission of sins, and eternal life for whoever 
partakes of it’.   
So, if anyone asks, ‘Is salvation possible without the holy com-
munion?’ I say, ‘No, this this [sic!] is impossible.. because the 
flesh of the Lord is given for us: salvation and remission of sins 
and eternal life for whoever partakes of it…”838 

                                                 
834  Vgl. oben die Anmerkungen im Exkurs Kindertaufe. – Schenuda III. antworte-

te bejahend auf die Frage, ob der Heilige Geist auch in Ungläubigen wirke, mit 
der Aussage, dass der Heilige Geist den Ungläubigen zum Glauben führe, da 
niemand ohne den Heiligen Geist Jesus als Herrn bekennen könne, aber die 
Myronsalbung werde benötigt, damit der Geist immer in ihm arbeite. Vgl. 
Shenouda III 2003b, 35f.   

835  Vgl. Shenouda III 2005b, 49. In der Myronsalbung wird der Körper mit dem 
heiligen Öl 36 mal in der Form eines kleinen Kreuzes am Körper gesalbt und 
zeigt so an, dass der ganze Körper ein Tempel des Heiligen Geistes wird. Da-
nach wird (i.d.R. dem Baby) neue weiße Kleidung angezogen. Vgl. Malaty, 
1993, 272. 

836  Vgl. oben Exkurs Kindertaufe. Man geht zudem davon aus, dass das Öl zuerst 
von den Aposteln hergestellt wurde und daraufhin kontinuierlich neues Öl 
mit einem Teil des alten Öls hergestellt wurde, sodass das Öl ebenso auf die 
Apostel zurückgeht. Vgl. Mettaous 2014, 3.   

837  Mit Verweis auf die Stelle in Joh 6 wehrt Schenuda III. auch im Buch Das 
Priestertum jegliche Möglichkeit eines symbolischen Abendmahlverständnisses 
ab. Alles andere als vom wahren Leib und Blut auszugehen, widerspreche den 
Worten des Herrn. Vgl. Schenouda III. 2010a, 71-73. 

838  Shenouda III 2005b, 49f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

159 
 

Die Taufe errettet nach Schenuda III. nur von der Ursünde und allen der 
Taufe vorangegangenen Sünden, deshalb sei die Eucharistie so wichtig, 
da wir jeden Tag neue Sünden begehen (vgl. 1 Joh 1,8):   

„Every day you sin, and you need the flesh of Christ sacrificed 
on your behalf. You need the Holy Sacrifice an atonement for 
your sins.. In fact, the Holy offering of Eucharist is a continua-
tion of the sacrifice of Christ. Therefore, you cannot be saved of 
your sins without it because it is given for us: salvation and re-
mission of sins.. Through it, we also abide in the Lord as He Him-
self said.   
Someone may say to you, ‘If you want to be saved, just throw 
yourself at the feet of Christ and say to Him: accept me, O Jesus!!’ 
My brethren, such words need to be put into action.. do you want 
Christ to accept you!..This is the way of salvation: to die with 
Christ, and be buried with Him in baptism and He will accept 
you..; to be anointed with the Holy Spirit, and He will accept 
you..; to partake of His flesh and blood in order to abide in Him, 
and He will accept you…, to confess your sins, and He will accept 
you.. This is the practical way through which the Lord may     
accept you.. It is improper to ask Him to accept you without go-
ing along the way planned by Him.”839 

Hier wird die Eucharistie als eine „continuation”, d.h. Fortsetzung, Fort-
führung des Opfers Christi verstanden und daraus dessen Heilsbedeu-
tung erklärt. Es reiche nicht aus (wie Protestanten) zu sagen: „Christus, 
nimm mich an.“, sondern man müsse auch den Weg der Errettung be-
folgen, den Christus geplant hat. Gemäß dem Papst gehören zu dem 
Weg der Errettung eben die Taufe, die (Myron-)Salbung, die Eucharistie 
und die Buße (was er in dem Zitat schon mit den Worten „confess your 
sins“ andeutet) dazu. Die Eucharistie ist uns gegeben zur „salvation and 
remission of sins“.840 Schenuda III. sieht darin eine Opfergabe, die gege-
ben ist zur Vergebung der Sünden. Das sehe man an den Einsetzungs-
worten sowie der koptischen Liturgie.841 Dem Einwand, dass das Opfer 
Christi einmalig war und nicht wiederholt wird, entgegnete           
Schenuda III.: „Wahrlich, es ist einmalig, aber es dauert an.“842 Jesus 

                                                 
839  Ebd. 50.  
840  Schenuda III. erwähnt im selben Zusammenhang Mt 26,28 (…zur Vergebung 

der Sünden) als Belegstelle. 
841  Vgl. Schenouda III. 2010a, 76. Daraus folgt auch, dass man kein Leben in sich 

hat, wenn jemand sich von ihr und dem Glauben abwendet. Vgl. ebd. 77.  
842  Ebd. 79.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

160 
 

hätte nicht gesagt, tut dies, bis ich komme, wenn es nicht andauern wür-
de.843  
Während die wörtliche Auslegung von Johannes 6,53-58 unter der Prä-
misse nachvollziehbar ist, dass Johannes 6 direkt vom Abendmahl und 
nicht stärker vom Glauben spricht, ist die Begründung eines andauern-
den Opfers Christi m. E. nicht so leicht nachvollziehbar. Auch der Ver-
weis auf die Einsetzungsworte, die Ordnung des Melchisedechs sowie 
darauf, alle Bibelverse des Themas im Kontext zu lesen, überzeugt m.E. 
nur, wenn man schon von einer Wandlung ausgeht.844     
Obwohl der Gedanke der Wandlung der Elemente von Brot und Wein 
zu Christi Leib und Blut sowohl von Schenuda III. als auch in der kopti-
schen Liturgie845 (von St. Basilius) deutlich ausgedrückt wird, sucht man 
das Wort Transsubstantiation846 (hier) bei Schenuda III. vergeblich. Der 
koptische Priester und Gelehrte Tādrus Malaṭī verwendet zwar in ande-
ren Schriften mehrfach den (römisch-katholischen) Begriff Transsubstan-
tiation für die koptische Eucharistie, Watson verweist aber darauf, dass 
der Begriff der koptischen Kirchentradition eigentlich fremd ist. Er sei 
vielmehr ein westlicher Begriff, der Kopten selbst nicht weiterhelfe und 
auch die koptische Theologie nicht korrekt wiedergebe, da es weder im 
Arabischen noch im Koptischen ein Äquivalent zu Transsubstantiation 
gebe.847 Auch wenn man die Wandlung der Elemente bei Schenuda III. 
eher auf dem Hintergrund der Kirchenväter und der koptischen Liturgie 
als mit Hilfe von lateinisch-philosophischen Begriffen zu verstehen hat, 
liegt es auf der Hand, dass das Eucharistieverständnis sehr viel näher am 
römisch-katholischen848 als an einem der evangelischen Abendmahlver-

                                                 
843  Vgl. ebd.  
844  Vgl. ebd. 79f.  
845  In der sogenannten Epiklese betet der Priester z.B., „und um dieses Brot in 

seinen heiligen Leib zu verwandeln (…) und diesen Kelch in sein kostbaren 
Blut des Neuen Bundes.“ Basilius 2001, 19. Watson folgerte aus der koptischen 
Anaphora: „In no other Christian tradition is the matter [die Wandlung] ex-
pressed more starkly than here among the Copts.“ Watson 2012, 37.  

846  Transsubstantiation spricht von einer Wesensverwandlung von Brot und 
Wein durch Jesu Präsenz in den eucharistischen Gaben. Vgl. Leonhardt 2008, 
351.  

847  Vgl. Watson 2012, 134. 
848  Gleichwohl gibt es noch so viele Unterschiede mit den Römisch-Katholischen, 

dass es keine Abendmahlsgemeinschaft zwischen Kopten und Katholiken 
gibt.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

161 
 

ständnisse849 liegt, die ja größtenteils bewusst nicht von einer Wandlung 
ausgehen. Die Wandlung kann laut Schenuda III. nur (wie alle anderen 
Sakramente auch) von einem Priester durchgeführt werden.850 In Bezug 
auf alle Sakramente sei aber hinzugefügt, dass diese unabhängig von der 
Würdigkeit des Priesters gültig sind. Das heißt, ein schlechter Lebens-
wandel eines Priesters macht z.B. eine Taufe (oder das Abendmahl) nicht 
ungültig, da Gott selbst in der Taufe durch den Heiligen Geist wirkt.  

3.2.3.3.3 Das Sakrament der Buße 
Da die Taufe nur von der Ursünde errettet, ist gemäß 1 Joh 1,8 (ständige) 
Buße notwendig, da man ständig gegen Sünde kämpfe. Durch die Buße 
wird man (immer wieder) erneuert und die Sünden werden vergeben. 
Hier merkt Schenuda III. an, dass kein Protestant die Wichtigkeit und 
Notwendigkeit der Buße leugne.851 Er fährt fort:   

„However, I do not say that a person can be saved through       
repentance alone for repentance without the blood of Christ is of 
no avail. But, I say that repentance makes one worthy of being 
washed off and cleansed by the blood of Christ and thus be 
saved.”852 

Den Gedanken, durch Buße würdig zu werden, erwähnt Schenuda III. 
auch an anderer Stelle. Das Blut Christi ist der Preis der Errettung, aber 
die Buße sei das Mittel, um dieses Blut zu verdienen.853 Mit Lk 13:3 
(„wenn ihr nicht Buße tut, werdet ihr alle ebenso umkommen“) sowie weite-
ren NT-Versen wird die Bedeutung der Buße hervorgehoben. Da jede 
Sünde zum Tod bzw. zur Verdammnis führen kann, ist die Buße so not-
wendig:854    

„The sacrament of repentance is also known in Church as the  
Sacrament of Confession.. for you need to come to the priest and 

                                                 
849  Auch unter den Reformatoren gibt es hier wieder große Unterschiede:     

Während Luther noch (gegen Zwingli) an der Gegenwart des Leibes und Blu-
tes Christi in den leiblichen Elementen festgehalten hat, ging Calvin eher von 
einer besonderen Präsenz des Heiligen Geistes und Zwingli nur von einem 
symbolischen Gedächtnismahl aus. Vgl. Joest/Von Lüpke 2012, 215-218.  

850  „Aber diese Worte [‚Tut dies‘] bedeuten die Wandlung des Brotes in seinen 
Leib. Und diese Wandlung bedarf eines besonderen Menschen, der dazu die 
Macht hat, nämlich des Priesters.“ Schenouda III. 2010a, 70.  

851  Vgl. Shenouda III 2005b, 51-53. 
852  Ebd. 53.  
853  Vgl. Shenouda III 1999a, 49.  
854  Vgl. Shenouda III 2005b, 53-55. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

162 
 

confess your sins in order to have absolution from him and have 
them forgiven…”855 

Von den Versen über die Buße wird also unmittelbar auf das Sakrament 
der Buße bzw. Beichte geschlossen und auch das Priestertum sowie die 
Absolution (Sündenerlass) durch einen Priester miteinbezogen.856 Das 
Priestertum begründet Schenuda III. zwar in einer anderen Publi-
kation857, aber Buße wird hier deutlich als ein heilsnotwendiges Sakra-
ment genannt, welches direkt mit der Kirche zusammenhängt. Im Ge-
gensatz zu einer (vergleichsweise) individuellen Gottesbeziehung zwi-
schen dem Gläubigen und Gott, wie es Protestanten vertreten, glaubt 
Schenuda III., dass die Kirche speziell durch die Sakramente, aber auch 
durch das Predigen des Wortes eine sehr große Rolle in der Errettung 
spielt, ohne hier von einer koptischen Exklusivitätslehre zu sprechen.858 
Das Priestertum sei jedoch schon heilsnotwendig, um den Heiligen Geist 
zu spenden und die anderen Sakramente auszuteilen.859 In Bezug auf die 
Buße betonten die Protestanten laut Schenuda III. nur die göttliche Rolle 
und die Gnade, während es eigentlich auch um das Ringen und Kämp-
fen in der Buße geht, welches die menschliche Rolle ist, die von Protes-
tanten ignoriert werde.860 Während Schenuda III. protestantische Unter-
schiede in Bezug auf die Buße oder Beichte hier nicht beachtet, stellt er 
richtig heraus, dass Protestanten dies nicht an ein Priesteramt gebunden 
sehen.861  

                                                 
855  Ebd. 55.  
856  In der koptischen Kirche hat der Gedanke eines Beichtvaters eine hohe Bedeu-

tung. Es gibt zwar keine Beichtkabinen, aber die Kopten sind angehalten, ih-
rem persönlichen Beichtvater ihre Sünden zu bekennen. Vgl. u.a. Shenouda III 
1999a, 50f.  

857  Vgl. Schenouda III. 2010a sowie unten Exkurs Priestertum. 
858  Vgl. Shenouda III 1999a, 18.50-53.58-65. Nachdem Schenuda die Rolle der 

Kirche in der Errettung durch das Predigen und die Sakramente aufgezeigt 
hat, schließt er: „Hence we say that no salvation may be attained except 
through the church.“ Shenouda III 1999a, 65.    

859  Vgl. Shenouda III 2005b, 46.  
860  Vgl. Shenouda III 1999a, 54.  
861  Zu den Unterschieden gehört z.B., dass Luther noch teilweise vom Sakrament 

der Buße gesprochen hat. Vgl. Leonhardt 2008, 345. Auch Bonhoeffer befür-
wortete eine Art Beichtpraxis an dem Bruder. Andere beziehen die Buße und 
Beichte ausschließlich auf das persönliche Gebet zu Gott. Schenuda III. diffe-
renziert im Buch Das Priestertum zwischen vier Arten der Beichte.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

163 
 

Exkurs E: Das Priestertum  

Schenuda III. unterscheidet zwischen allgemeinem und besonderem 
Priestertum, das für die Darbringung der Sakramente vorgesehen ist. 
Das allgemeine Priestertum steht allen Gläubigen offen. Das Besondere 
gilt nur Auserwählten, die besonders berufen, gesalbt und gesendet 
werden. Die Verse für das allgemeine Priestertum (1 Petr 2,9862; Offb 
1,6863), die als Einwand von den Plymouth Brethren gegen ein beson-
deres Priestertum genommen werden, greift Papst Schenuda III. auf. 
Schenuda III. entgegnet, dass man diese Verse nicht buchstäblich verste-
hen dürfe, da man auch „Könige“ nicht wörtlich nehme, da nicht jeder 
Mensch König sei.864 In geistiger Sicht erkennt Schenuda III. ein Priester-
tum aller Gläubigen an, die durch Gebet und ihr Leben ein Lobpreisop-
fer bringen.865 Davon unterscheidet er aber das besondere Priestertum, 
das für die Darbringung der Sakramente vorgesehen sei: „Beide Wege 
stehen nebeneinander, im Alten wie im Neuen Testament.“866 Im AT 
konnte man Gebete vor Gott darbringen, aber keine Opfer. Im NT könne 
jeder Mensch Dankopfer darbringen, aber nicht das Opfer des Leibes 
und Blutes des Herrn in der Eucharistie. Dazu gebe es die Priester!867 Die 
Hauptbelegstelle ist Hebräer 5,4: „Und keiner nimmt sich eigenmächtig diese 
Würde, sondern er wird von Gott berufen, so wie Aaron.“ Einem weiteren 
Einwand, dass das Priestertum nur für das AT gelte, wird entgegnet, 
dass der Gott des AT derselbe Gott des NT sei. Schenuda III. versteht 
den Einwand als eine Missachtung des AT und damit des Wortes Gottes: 

„Wenn also die ganze Bibel von Gott geschrieben ist, warum 
dann die Feindschaft gegenüber dem Alten Testament – es ist 
doch ein Teil der Bibel… Hat Gott sich in seiner Beziehung zu 
den Menschen geändert? Stellt er im Alten Testament einen Mitt-
ler zwischen sich und den Menschen und lehnt dies im Neuen 
Testament ab?“868   

Mit Mt 5,17-18 wird darauf verwiesen, dass wir zwar nicht dem Buch-
staben, wohl aber dem Geist des AT verpflichtet seien, denn keine       

                                                 
862  1 Petr 2,9: „Ihr aber seid ein auserwähltes Geschlecht, eine königliche Priesterschaft, 

ein heiliger Stamm, ein Volk, das sein besonderes Eigentum wurde.“ 
863  Offb 1:6: „er hat uns zu Königen gemacht und zu Priestern vor Gott, seinem Vater.“ 
864  Vgl. Schenouda III. 2010a, 2.  
865  Vgl. ebd. 3.  
866  Ebd. 3.  
867  Vgl. ebd. 3f.  
868  Ebd. 6.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

164 
 

alttestamentlichen Befehle seien abgeschafft.869 So wird der Sabbat auf 
den Sonntag, die Beschneidung auf die Taufe und eben die Opfer auf die 
Eucharistie übertragen.870   

„Im Prinzip ist das Opfer im Neuen Testament nicht aufgehoben, 
sondern es existiert weiter. Doch wir sehen es jetzt in geistiger 
statt buchstäblicher Bedeutung. Auch den Altar (Opfertisch) gibt 
es im Christentum, aber nicht für das blutige Opfern, sondern un-
ser Paschalamm, das für uns geschlachtet wurde. Ebenso ist es 
mit dem Priestertum. Es ist nicht aufgehoben, sondern geändert 
vom Priestertum des Aaron zum Priestertum nach der Art des 
Melchisedek, vom Priester der blutige Opfer darbringt, zu dem, 
der Brot und Wein darbringt (…)“871   

Das Priestertumsverständnis in der koptischen Kirche ist demnach sehr 
eng mit dem Eucharistieverständnis verknüpft, das als Opfer verstanden 
wird.872 Das Eucharistieverständnis wird seinerseits – wie oben erläutert 
– auch hier stark mit der Auslegung von Joh 6 begründet, aber auch mit 
den anderen klassischen Abendmahlpassagen.873 Es geht um ein Priester-
tum nicht nach der Ordnung Aarons wie im AT, sondern nach der Ord-
nung Melchisedeks, der kein Blutopfer, sondern Brot und Wein dar-
brachte (Gen 14,18).874 Dieses Priestertum dauere an, solange wir auf der 
Erde seien und Vergebung der Sünden brauchen:875 

„(…) solange es ein Opfer mit vergossenem Blut und gebroche-
nen Leib gibt, muss es auch einen Altar, einen Opfertisch, geben. 
Und der Opfertisch bedarf des opfernden Dieners, des Priesters, 
desjenigen, der das Opfer darbringt. Es gibt einen sehr wichtigen 
Punkt bei diesem Opfer und diesem vergossenen Blut, dass sie 
nämlich zur Vergebung der Sünden sind. (…) Wenn dieses Blut 
zur Vergebung der Sünden vergossen wird, ist es nicht bloßes 
Andenken. Und das heißt, es handelt sich nicht um bloßen ge-
wöhnlichen Wein, denn der gewöhnliche Wein hat nichts mit 
Sündenvergebung zu tun. Denn ‚ohne Vergießen von Blut gibt es 
keine Vergebung‘ (Hebr 9, 22)“876   

                                                 
869  Vgl. ebd.  
870  Vgl. ebd. 6-8.  
871  Ebd. 8.  
872   Vgl. ebd. 9.  
873   Vgl. ebd. 71-80. 
874   Vgl. ebd. 77.  
875   Vgl. ebd. 78.  
876   Ebd. 76.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

165 
 

Dem Einwand, dass das Opfer Christi einmalig ist, antwortet         
Schenuda III., dass es wirklich einmalig sei, aber andauere.877   
Die Eucharistie ist aber bei Weitem nicht die einzige Aufgabe des Pries-
ters, es geht gemäß Schenuda III. um alle Sakramente. Den Priestern ist 
folgende Macht gegeben: Macht zu taufen, zu lehren, zu lösen und zu 
binden, die Kirche zu leiten, zur Handauflegung, um Diener und Klerus 
zu weihen, den Dienst des Gotteshauses [zu vollbringen], die Geheim-
nisse Gottes (1 Kor 4, 1) (allein) zu verwalten und den Heiligen Geist den 
Gläubigen zu spenden (Apg 8, 17-18).878   
Die Macht zu binden und zu lösen (vgl. Mt 16,19; 18,18) spreche von der 
Absolution, der Vergebung der Sünden, die der Priester ausspricht. Die 
Quelle der Vergebung sei aber Gott bzw. der Heilige Geist. Der Priester 
stelle nur die Echtheit der Umkehr fest und übermittle diese Vergebung 
den Umkehrenden.879 Priestertum wird als dreifacher Dienst verstanden: 
                                                 
877  „Wir sagen: Wahrlich, es ist einmalig, aber es dauert an. Es ist ein andauern-

des Opfer mit uns bis zur Wiederkunft des Herrn. Und der Beweis dafür ist, 
dass der Herr über dieses heilige Sakrament sagt: ‚Tut dies zu meinem Ge-
dächtnis‘. Wenn es nicht andauern würde, hätte er nicht gesagt. ‚Tut dies … 
bis ich komme“. Auch hätte der Herr es nicht einige Jahre nach seiner Aufer-
stehung dem Apostel Paulus überliefert (1 Kor 11). Dieses Sakrament muss 
andauern, weil der Herr Priester ist, der Opfer bringt in Ewigkeit nach der 
Ordnung des Melchisedech (Ps 110,4 – Hebr 7,21).“ Schenouda III. Priester-
tum, 79. Nachdem Schenuda III. noch einmal die Zitate zur Abendmahlstelle 
inkl. Joh 6 aufzählt, fragt er: „Sollen wir alle diese Stellen vergessen, wegen 
des Wortes ‚Gedächtnis‘? Ja wir denken an ihn, während wir seinen Leib und 
sein Blut annehmen. Wir gedenken der großen Erlösung, die er uns brachte. 
Wir erinnern uns an sein Sterben für uns, verkünden seine Wiedergut-
machung im Tod, bis er wiederkommt. Wir gedenken seiner Liebe, die ihn auf 
das Kreuz steigen lässt als Brandopfer und Sündopfer. Und dieses ganze Ge-
dächtnis hindert uns nicht an seine Worte zu glauben: Das ist mein Leib… Das 
ist mein Blut. Die Worte: ‚Sooft ihr esst‘ und ‚sooft ihr trinkt‘, bedeuten An-
dauer dieses Sakraments, das er uns am Gründonnerstag gab. (…) Die Ver-
wandlung von Brot und Wein werden sichtbar in den Worten Christi: ‚Das ist 
mein Leib … Das ist mein Blut‘. Er sagte nicht, das ist ein Gleichnis meines 
Leibes, ein Gleichnis meines Blutes. Er sagt auch nicht: Es wird euch erinnern 
an meinen Leib, euch erinnern an mein Blut.“ Ebd. 80. 

878  Vgl. ebd. 35.  
879   Schenuda III. unterscheidet vier Arten der Beichte: a) vor Gott, b) vor dem 

Priester, c) gegenüber den, gegen den gesündigt wurde, d) vor einem selbst. 
Die Beichte vor dem Priester wird nun mit Versen aus AT und NT unter-
mauert. Für das NT ist u.a. Mt 16,19 und Mt 18,18 entscheidend, wo Jesus von 
dem Schlüssel des Himmelreiches und der Macht zu lösen und zu binden 
spricht. Sünde vor anderen Menschen zu bekennen, sei natürlich auch gut, 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

166 
 

Altardienst, Dienst am Wort (Verkündigung) und Dienst der Versöh-
nung (Aufruf zu Glauben und Umkehr).880   
Dass teilweise die Beinamen Christi auf die Geweihten übertragen wer-
den (z.B. Hirte, Vater etc.), hilft zu erklären, warum in der koptischen 
Kirche der Papst sehr respektvoll mit „Seine Heiligkeit“ angeredet wird 
und alle Bischöfe mit „unser Herr“. Auch Priestern und Mönchen wird 
große Ehre entgegengebracht, die für westliche Beobachter befremdlich 
wirken kann, wenn es z.B. mit einer Verbeugung und Händekuss881 ver-
bunden ist. Hier unterscheidet Schenuda III. strikt zwischen einer Ver-
beugung zur Ehrerbietung vor dem Amt und der Anbetung. Ehrbezeu-
gung finde man in der ganzen Bibel. Anbetung außer von Gott allein ist 
strengstens untersagt.882    
In Bezug auf alle Argumente, die die Gleichheit der Brüder bzw. der 
Kirchenmitglieder betonen, entgegnet der Papst, dass es zwar in man-
chen Bereichen (Kindschaft, Erlösung, Würdigsein des Blutes Christi 
etc.) Gleichheit gebe,883 aber nicht in allen, wie man z.B. an einer         
Familienhierarchie (Mann, Frau, Kinder) sehen könne. Die Kirchen-
hierarchie bleibe bestehen. Auch Christus nannte die Jünger Brüder, 
deswegen war er noch lange nicht gleichrangig.884 Dem Gleichheits-
gedanken widerspricht Schenuda III. mehrfach, da er selbst von einer 
hierarchischen Stufung der Weihe ausgeht.885 Die Hierarchie des      

                                                                                                                                                         
aber nur der Priester habe die Macht Absolution zu gewähren. Dem Einwand, 
dass Vergebung doch von Gott kommt, wird entgegnet, dass Gott dem Pries-
ter ja die Vollmacht gegeben habe, die Sünden zu erlassen (vgl. Joh 20,23). Der 
Priester sei aber nicht die Quelle der Vergebung, sondern nur der, der die 
Vergebung mitteilt. Vgl. ebd. 81-86. – „Dieser Punkt ist jetzt klar. Es gibt keine 
Unklarheiten mehr, und das heißt: a) Gott ist es, der Sünden vergibt. Sein Hei-
liger Geist vergibt sie. b) Der Heilige Geist nimmt für uns von der Würdigkeit 
des Blutes Christi und vergibt. c) Der Heilige Geist teilt die Vergebung der 
Sünde durch den Mund des Priesters mit. d) Das gilt für den umkehrenden 
Sünder, der durch seine Umkehr des Blutes Christi würdig wurde. e) Durch 
die Beichte versichert sich der Priester der Umkehr des Sünders. f) Dann bittet 
er Gott im Gebet um Vergebung für ihn. Danach spricht er zu ihm: ‚Gott 
spricht dich frei aus meinem Mund durch seinen Heiligen Geist‘.“ Ebd. 93 

880   Vgl. ebd. 112f. 
881   Der Händekuss wird u.a. erklärt mit dem Eucharistieverständnis, da der 

Priester den Leib und das Blut Christi in den Händen hält. 
882   Vgl. ebd. 125-130. 
883  Vgl. ebd. 64.  
884  Vgl. ebd. 64.  
885  Vgl. ebd. 21.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

167 
 

Priestertums lautet: 1) Die Apostel – und ihre Nachfolger, die Bischöfe; 
2) die Priester 3) die Diakone.886 Der Unterschied zwischen Bischof und 
Priester ist, dass Bischöfe das Recht haben, Priester zu weihen; ein    
Bischof kann Priester verurteilen und belohnen.887 Die Priesterweihe, wie 
das Sakrament auch genannt wird, wird durch die Handauflegung888 
eines Bischofes übertragen, einen Bischof muss der Papst mit mindestens 
zwei bis drei anderen Bischöfen zusammen weihen. Bei der Priester-
weihe wie der Bischofsweihe ist die Zustimmung des Kirchenvolkes 
notwendig.889  

„Das Priestertum im Neuen Testament - wie auch im Alten Tes-
tament - ist für Auserwählte und nicht für alle Menschen: Eine 
ausgezeichnete Gruppe mit Berufung, Salbung, Erwählung, Sen-
dung, Handauflegung, Gebeten und bestimmten Bedingungen ...   
Eine Gruppe, die Stufen und Bezeichnungen hat und Qualifi-
kation - nicht für alle Menschen. Diese bestimmte Gruppe, die 
der Herr für das Priestertum erwählt, übt bestimmte Werke aus, 
die der Herr nicht dem ganzen Volk auftrug. Dann also sollte 
niemand denken, dass das ganze Volk Priester sein könnte...“890 

So werden auch die Begriffe „Presbyter“ und „Ältester“ im Neuen   
Testament als Priester oder Bischöfe (ggf. Apostel) gedeutet, so auch bei 
Paulus, der sich nicht nur mit einem Priester vergleiche, sondern auch 
selbst einer sei (vgl. Röm 15,16).891    
Die Auslegungen, die insgesamt sehr stark von evangelischen Verständ-
nissen (inkl. meinen eigenen) abweichen, können hier nicht diskutiert 
werden. Neben der Frage, was für eine Kirchenstruktur vom NT vorge-
geben ist, wäre dabei zu überprüfen, welche Rolle die Sakramente (be-
sonders die Eucharistie) dabei spielen, ob sich die genannten Ämter im 
NT (z.B. „Älteste“) ohne Weiteres eins zu eins auf das Priester-

                                                 
886  Vgl. ebd. 26.  
887  Vgl. ebd. 55. 
888  Biblisch wird die Handauflegung u.a. mit der Diakonenweihe aus Apg 6 

begründet. Vgl. ebd. 17f.  
889  Vgl. Gabra 2008, 47f.  
890  Schenouda III. 2010a, 35. 
891  Vgl. ebd. 49.52. – Römer 15:16: „damit ich als Diener Christi Jesu für die Heiden 

wirke und das Evangelium Gottes wie ein Priester verwalte; denn die Heiden sollen 
eine Opfergabe werden, die Gott gefällt, geheiligt im Heiligen Geist.“ Dass Paulus 
sich aufgrund dieses Verses als Priester (im Sinne der koptischen Kirche) ver-
steht, entspricht m.E. nicht der Textaussage, sondern ist durch das Vorver-
ständnis des Priestertums geprägt.   

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

168 
 

verständnis Schenudas III. übertragen lassen, und ob es im Ämterver-
ständnis nicht doch einen fundamentaleren Unterschied zum AT gibt. 
In Bezug auf das Eucharistieverständnis sei nochmal erwähnt, dass dem 
Verfasser die Aussage eines „andauernden Opfers“ auf dem Hinter-
grund des Hebräerbriefes, der gerade die Einmaligkeit des Opfers Chris-
ti stark betont, nicht einleuchtet (vgl. Hebr. 7,27; 9,12.25-28; 10,14.18). Die 
einzigen Opfer, die für die Gläubigen dort – neben dem einmalig voll-
brachten Opfer Christi – erwähnt werden, sind Opfer des Lobes (Hebr. 
13,15). Hier wird m.E. die Auslegung des Hebräerbriefes vom Eucharis-
tieverständnis und daraus folgend dem Priesteramtsverständnis mitge-
prägt und -bestimmt.892  

3.2.3.4 Gute Werke 

Im ganzen zweiten Kapitel von Salvation führt Schenuda III. aus, warum 
die (menschlichen) Werke für die Errettung wichtig sind. Errettung wer-
de zwar nicht durch gute Werke erlangt, aber auch nicht ohne sie.893 
Gute Werke seien die Früchte des Glaubens. Die Verdammnis, die 
Schenuda III. wörtlich als ewige Hölle versteht,894 werde am Tag des 
Gerichts basierend auf den Werken geschehen. Man brauche aber die 
Hilfe der Gnade, um gute Werke zu tun, denn ohne Jesus könne man 
nichts tun (Joh 15,5). Gute Werke seien deshalb die Gemeinschaft      
unseres Willens mit dem Wirken des Heiligen Geistes. Alle Bibelverse, 
die die Werke verkleinern, beziehen sich entweder auf AT-Rituale und -
Gesetze oder attackieren im Gespräch mit Ungläubigen Werke, die ohne 
den Glauben an das Erlösungswerk Christi getan wurden.895 Eine freie 

                                                 
892  Auch der Rückschluss vom Begriff „Hohepriester“ auf ein besonderes Pries-

teramt im NT ist m.E. zu weit hergeholt. Vgl. Schenouda III. 2010a, 11. Aus 
dem Priestertumsverständnis lässt sich wahrscheinlich auch erklären, warum 
Schenuda III. als Papst i.d.R. wertvollere Kleidung trug als sein Vorgänger 
Papst Kyrill VI. Vgl. Meinardus 1998, 73f. Um die Kirchenstruktur (Hierarchie) 
der koptischen Kirche besser zu verstehen, sei auf die selbst erstellte Grafik im 
Anhang 9 verwiesen.    

893  Vgl. Shenouda III 2005b, 56.  
894  Vgl. Shenouda III 1990b, 118-124, besonders 120. Eine Allversöhnungslehre 

wird von Schenuda III. sehr deutlich zurückgewiesen. Vgl. Shenouda III 
2003b, 66f. 

895  Vgl. Shenouda III 2005b, 58. Im Buch The Heresy of Salvation in a Moment unter-
scheidet Schenuda sogar zwischen zwischen Arten von Werken: „a. The works 
of the Law which are mere rituals. b. Works preceding faith i.e. good works 
done by the gentiles. c. Works which are merely human and God does not 
support them. d. The act of the Holy Spirit in the sacraments. e. Good works in 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

169 
 

(d.h. kostenlose bzw. bedingungslose) Erlösung führe zu Leichtfertigkeit 
und Korruption oder einer Erlaubnis zur Sünde. Schenuda III. führt nun 
zahlreiche paulinische896 und nicht paulinische897 Verse an, die zeigen, 
dass böse Werke zur ewigen Verdammnis führen. Seine Schlussfolge-
rung ist, dass Gläubige durch einen sündigen Lebenswandel ihre Erlö-
sung verlieren können und darum keine Heilsgewissheit haben können. 
Sowohl Paulus als auch Jesus lehrten, so Schenuda III., dies in den ver-
schiedenen Bibelstellen. Im folgenden Abschnitt listet Schenuda III. die 
Verse auf, die von einem Gericht nach Werken sprechen.898 Werke wer-
den als notwendige Früchte, als Beweis für die Existenz von Glauben, als 
Beweis von Gott geboren zu sein, sowie als Vervollkommnung des 
Glaubens beschrieben und jeweils mit Bibelversen (u.a. aus Jak und Mt) 
begründet. Deshalb seien die guten Werke unerlässlich, da die Bezie-
hung zu Gott (und damit die Erlösung) davon abhänge. Es wäre zu fra-
gen, ob die Rolle der Gnade Gottes damit genügend berücksichtigt ist. 

3.2.4 Die Rolle der Gnade und der freie Wille des Menschen  

Auch wenn Joh 15,5 („Getrennt von mir könnt ihr nichts tun“) betont wird, 
da man durch menschliche Kraft alleine nicht errettet werden könne, 
gehöre die Gnade und das menschliche Streben zusammen: „But grace 
would not save you by itself unless your will responds to it..”899 Es geht 
also um eine Zusammenarbeit mit Gott (bzgl. der Erlösung). Dieser Ge-
danke der Zusammenarbeit wird mit zahlreichen biblischen Beispielen 
untermauert, in denen sowohl von Gottes Handeln als auch von mensch-
lichem Handeln die Rede ist.900 Der Grundgedanke dahinter ist aber 
immer der freie Wille des Menschen, da das Werk der Gnade den freien 
Willen des Menschen nicht abschaffe.901 „Grace offers you help … and 

                                                                                                                                                         
communion with the Holy Spirit. f. Works of God alone and the means to have 
their deserts [merits]”. Shenouda III 1999a, 68f.    

896  Gal 5,19-21; Eph 5,5f.; 1 Kor 6,9f.; Hebr 13,4; 10,26f.29-31; 6,4-8; Kol 3,5f.;            
2 Thess 1,8f.; Röm 2,8f.; Tit 1,6.  

897  2 Petr 2,4-22; 1 Petr 4,17f.; Apg 5,9f.; Offb 21,8;18,7; 1 Joh 3,15; Jak 3,1f.; 5,1.9; 
Joh 5,28f.; Mt 13,40-32; 7,19f.21-23; 25,41-46; Lk 13,3.5; Mt 5,29f.; Lk 13,24-28; 
Mt 19,24; 12,36. 

898  U.a. Ps 62,12; Koh 12,14; Mt 16,27; Joh 5,28f.; Mt 12,36; Offb 22,12; Mt 25,31-46; 
Jak 2,14; 2 Kor 5,10; Röm 2,5-7; 1 Petr 1,17; 1 Kor 15,58. 

899  Shenouda III 2005b, 85.  
900  U.a. Ex 17,11; 1 Thess 5,19; Eph 4,30; Offb 3,20; Hebr 12,1.4; Mt 10,22; 1 Sam 17; 

Eph 6,10-18. 
901  Siehe auch Malaty 1991.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

170 
 

you have the option to accept or refuse, to work or not …“902 Auch Röm 
9,16 („So liegt es nun nicht an dem Wollenden, auch nicht an dem Laufenden, 
sondern an dem sich erbarmenden Gott.“), wo Gottes Erbarmen betont wird, 
wird durch andere paulinische Verse ergänzt, dass Gott gemäß      
Schenuda III. dem Wollenden und Laufenden Barmherzigkeit zeigt.903 
An weiteren Beispielen (Schüler, der nicht lernt und beten will; Pastor, 
der sich nicht um seine Gemeinde kümmert)904 will Schenuda III. zeigen, 
dass Gnade und Werke zusammengehören: 

„God, with His grace, with His power, and with His Holy Spirit 
says to you, I want to work with you to save you. If you accept 
to work with Me, you will be saved, but if you do not accept, 
you will deprive yourself of such salvation.. I stand knocking at 
the door, offering My grace, My love, My strength, My help and 
all the powers necessary for the salvation of the soul at which 
door I am knocking… But, if anyone opens for Me, if he accepts to 
work with Me, if he gives up Himself to Me to work in, if he 
submits to My work, then I shall co-work with him and He with 
Me’.”905 

Es geht also um eine Zusammenarbeit zwischen Gottes Gnade und dem 
Menschen, der (freiwillig) mitarbeiten soll.906 Demnach ist m.E. der Be-
griff Synergismus an diesen Stellen nicht ganz fehl am Platz. Gleichwohl 
muss man festhalten, dass die Gnade und Barmherzigkeit907 von Schen-
uda III. stark betont werden. Auch der koptische Gelehrte Malaṭī kann 
davon sprechen, dass Gnade das Zentrum der alexandrinischen Theo-

                                                 
902  Shenouda III 2005b, 88.  
903  Vgl. ebd. 93.  
904  Vgl. ebd. 98-100.  
905  Ebd. 101.  
906  Im selben Zusammenhang erwähnt er ein Buch (Save and kept) des Protes-

tanten F.B. Meyer (ein bekannter baptistischer Prediger aus dem 19. Jh. aus 
England) als das Schlechteste, was er in seinem ganzen Leben zum Thema 
Werke gelesen habe, da dieser selbst das Streben bzw. Eifern im Gebet ab-
lehne. Selbst die radikalsten Protestanten würden i.d.R. zumindest ein Streben 
bzw. Eifern auf diesem Gebiet anerkennen. Protestanten und andere, die das 
Streben und Werke bekämpften, bekämpften auch die geistlichen Übungen als 
bedeuteten diese, sich auf menschliche Kraft zu verlassen. Natürlich solle man 
sich auf Gottes Kraft verlassen, aber trotzdem die geistlichen Übungen nicht 
vernachlässigen und jeden Erfolg Gott zuschreiben. Vgl. ebd. 101-104.  

907  „And since God’s mercy is unlimited, hope in God’s mercy is likewise un-
limited.” Shenouda III 2005b, 105.    

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

171 
 

logie ist,908 der Schenuda III. sich ja verpflichtet fühlt: An manchen Stel-
len liest man auch von dem Vorrang der Gnade, die zur Buße führt, die 
das Werk in einem beginnt.909 Dennoch stehen der Betonung der Gnade 
immer die menschlichen Werke (s.o.) und der freie Wille des Menschen 
gegenüber, der immer auch die Möglichkeit des Abfalls vom Glauben 
einschließt. Heilsgewissheit gibt es deshalb ausdrücklich nicht. Leute, 
die behaupten, schon gerettet zu sein (oder fragen, ob man errettet sei), 
seien gewiss Protestanten oder aus einer protestantischen Umgebung 
und keinesfalls orthodox. Man könne ihnen antworten, dass man durch 
die Taufe von der Ursünde durch Jesu Blut gerettet wurde, aber die 
endgültige Errettung erst nach dem Tod entschieden wird, die wir nur 
erlangen, wenn wir den geistlichen Kampf gewinnen (vgl. Eph 6,12).910 
In diesem Zusammenhang ist auch die hohe Bedeutung der Heiligen911 
zu sehen, da diese eben im Gegensatz zu den Lebenden schon die Erret-
tung erlangt haben und deshalb Vorbilder seien (Hebr 13,7).912 Eine 
hoffnungsvolle Zuversicht entstehe durch die unbegrenzte Barmherzig-
keit Gottes und durch das Halten der Gebote.913 Furcht gehöre nach Phil 
2,12 aber auch dazu, da wir Christen zwar Gottes Verheißungen, aber 
nicht auf uns selbst vertrauen.914 Im Gegensatz zu den Plymouth     
Brethren, die laut Schenuda III. von einer Unverlierbarkeit des Heils 
ausgehen, begründet der Papst mit dem freien Willen und zahlreichen 

                                                 
908  Vgl. Malaty 1993, 256.  
909  Vgl. Shenouda III 1990b, 145. 
910  Vgl. zu diesem Abschnitt: Shenouda III. 2005b, 109f. 1 Joh 2,1f., in dem es von 

dem Beistand beim Vater spricht, sei nur mit (kontinuierlicher) Buße zutref-
fend. Deshalb solle man demütig sein und auf die Warnungen der Apostel 
bzgl. eines möglichen Abfalles hören (u.a. Hebr. 6,4-8). Vgl. Shenouda III 
2005b, 108f. Auch an anderer Stelle spricht Schenuda III. von dem geistlichen 
Kampf, der sich auf die Errettung beziehe und zu gewinnen sei. Vgl.   
Shenouda III 1999a, 27f.  

911  Schenuda III. sieht auch, dass im NT alle als Heilige angesprochen werden, 
jedoch macht er einen Unterschied zwischen Heiligen, die ihre Errettung  
wieder verlieren können, und den Heiligen, die schon endgültig geheiligt 
sind.  

912  Vgl. zu diesem Abschnitt Shenouda III. 2005b, 105-110.  
913  Vgl. Shenouda III 2005b, 106.115-132. Zuversicht erlange man dadurch, dass 

man Gottes Gebote befolge und so ein reines Gewissen habe gemäß 1 Joh 
3,21f., indem man in Christus bleibe mit der Einstellung des Zöllners aus Lk 
18,13: „Gott, sei mir, dem Sünder, gnädig!“ sowie mit vollendeter Liebe (1 Joh 
4,16-18). 

914  Vgl. Shenouda III 2005b, 131f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

172 
 

Bibelstellen915, dass es die Möglichkeit des Abfalls gibt. Daraufhin geht 
er auf 10 mögliche Einwände und die Verse916 ein, die (von Protestanten) 
angeführt werden. Die Argumentation verläuft jedes Mal ähnlich: 
Schenuda III. betont den freien Willen des Menschen und erläutert die 
Bedingungen, unter denen die jeweiligen Verheißungen erst Gültigkeit 
besitzen, wie z.B. in Christus zu bleiben durch Gehorsam. Während sich 
alle Einwände auf Protestanten beziehen, fasst der achte Einwand 
Schenudas III. Position noch einmal gut zusammen:   

„The protestants argue that the death of Christ satisfied the 
claims of the divine justice in all aspects.. Would God then        
require us to satisfy them again? No (…) We do not try to satisfy 
the divine justice, for this has been performed on the cross when 
the Lord shed His blood on our behalf… But we have only to be 
worthy of the blood of Christ.”917 

Schenuda III. geht also nicht davon aus, mit den Werken die göttliche 
Gerechtigkeit zu verdienen, da sie am Kreuz vollendet wurde. Es geht 
ihm darum, würdig zu sein (bzw. durch Werke zu werden) für das Blut 
Christi. Da man immer wieder sündigt und sogar abfallen kann, gebe es 
eben keine Heilsgewissheit.   
Wenn man danach fragt, was Schenuda III. unter Sünde versteht, findet 
man in den zwei Büchern Salvation und Moment keine ausführlichen 
Aussagen. In seinem Buch Life of Repentance and Purity findet man dage-
gen verschiedene Beschreibungen: Trennung von Gott, Verderbtheit der 
menschlichen Natur, Krankheit, Unreinheit, Blindheit (etc.).918 Als Resul-
tat der Sünde hat der Mensch nicht nur Ehre und Reinheit verloren, 
sondern sein Ebenbild Gottes.919 Dennoch wird trotz aller Sünde (mit 
                                                 
915  U.a. Röm 11,20-22; Hebr 3-4; 3,14; 6,4-8; 10; 1 Tim 4,1-3.10; 2 Petr 1,10,5-9; Offb 

13,7. 
916  U.a. Joh 10,27-29; Eph 1,13f; Lk 10,20; Phil 4,3; Offb 21,27; Gal 4,7; Joh 6,37; 1 

Joh 5,11f.; Ex 12,23f.; Joh 5,24; Hebr. 10,23. 
917  Shenouda III 2005b, 167.  
918  Vgl. Shenouda III 1990b, 13.92-96.  
919  Vgl. ebd. 105-108. – „You, my brother, are the image of God. The Bible said in 

the story of Creation: ‚Then God said, Let us make man in Our image, according to 
Our Likeness....So God created man in His own image; in the image of God He created 
him’ (Gen 1:26-27). For if you are the image of God and His likeness, then how 
can you sin? If you are defiled by sin, will you still keep your divine image? Of 
course not. For it is not possible for a person to see you in impurity and fall-
ing and say: ‘this is the image of God’. Saint Athanasious the apostolic, in his 
book ‘The Incarnation of the Word’, said when man ‘fell’ disfigurement        
occurred and he lost his divine image. Jesus Christ came to give us back our 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

173 
 

Hilfe des freien Willens, der auf die Gnade reagiert) eine Möglichkeit zur 
Buße ermöglicht und damit (durch die Taufe) die Wiederherstellung des 
Ebenbildes Gottes. Obwohl Schenuda III. häufig davon spricht, dass der 
Mensch (vgl. 1 Joh 1,8) nicht sagen kann, ohne Sünde zu sein, steht ihm 
immer der Weg zur Buße offen, da Christi Blut zur Vergebung der Sün-
den ausreiche.920 Buße wird zwar an einer Stelle auch als göttlicher Akt 
im Menschen beschrieben,921 aber i.d.R. wird Buße als freiwillige Tat des 
Menschen und als Pflicht des Menschen beschrieben, die er selbst wählt, 
um zu Gott umzukehren.922  
Auch in Kap. 6 von Salvation wird der freie Wille des Menschen mit dem 
Angebot der Errettung an alle Menschen und zahlreichen Bibelversen 
begründet.923 Die Prädestination wird als eine Entscheidung basierend 
auf Gottes Vorwissen verstanden. „(…) God’s predestination is not due 
to His choice but to His foreknowledge, as it is stated, ‚whom He foreknew, 
He also predestined‘..“924 Er wusste also vorher, wer die Dinge tun würde, 
die ihm gefallen, und hat danach diejenigen vorherbestimmt. So inter-
pretiert er auch die Stelle über die Erwählung Jakobs anstelle von 
Esau.925 Schenuda III. richtet sich also sehr deutlich gegen eine           
Erwählungslehre:  

„The principle of election implies injustice and partiality and 
does not conform with God’s justice who gives everyone       
‚according to what he has done‘ (2Cor. 5:10)”926 

Schenuda III. sieht in der Erwählung einen Widerspruch zu Gottes Ge-
rechtigkeit und dem freien Willen des Menschen. Der Gedanke der Be-
lohnung, die Gebote, die Versuchung des Teufels gegen den menschli-
chen Willen und das Predigen würden andernfalls alle keinen Sinn erge-
ben.927  

                                                                                                                                                         
original image. If you know my brother that you are the image of God, you 
could not sin.” (ebd. 54).  

920  Vgl. ebd. 32-39.  
921  Vgl. ebd. 14.  
922  Vgl. ebd. 15-21.  
923  Für Gottes Angebot an alle: 1 Tim 2,4; Ez 33,11; Joh 3,16; 1 Joh 2,2; Apg 10,34-

36; Apg 2,21: Für den freien Willen z.B. Dtn 30,15.19; Mt 16,24f.; 19,17.21; Offb 
3,20; Joh 5,40; Mt 22,3.8. 

924  Shenouda III 2005b, 179.  
925  Vgl. ebd. 179f.  
926  Ebd. 182.  
927  Vgl. ebd. 182f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

174 
 

Auch wenn man bei Schenuda III. teilweise Aussagen findet, die Gnade 
und Barmherzigkeit Gottes stark betonen, wird auch das Mitwirken, 
Reagieren, Akzeptieren des Wirkens Gottes aus dem freien Willen im-
mer mit hervorgehoben, sodass im Endeffekt die Rolle der Gnade sehr 
different zu den evangelischen Reformatoren oder auch dem von   
Schenuda III. selbst geschätzten Kirchenvater Augustinus ist.             
Augustinus (wie ihm folgend auch die Reformatoren) ging z.B. in der 
späteren Phase seines Lebens nicht von der Freiheit des Willens in Bezug 
auf die Erlösung aus. Deshalb wurde auch bei Augustinus und mehr 
noch bei den Reformatoren die Gnade deutlicher unterschieden von 
jeglichem Werk. Der Mensch ist so sehr Sünder, dass er eine komplette 
Rechtfertigung durch Gott benötigt, da er selbst nichts zu seinem Heil 
beitragen kann, auch nicht von sich aus eine Entscheidung zur Umkehr, 
Buße und zum Glauben. Dies muss nach evangelischem Verständnis 
ebenfalls von Gott gewirkt werden, wobei Schenuda III. in diesem Zu-
sammenhang natürlich zu Recht die Gefahr einer Leichtfertigkeit an-
merkt, gegen die sich aber nicht nur die Reformatoren, sondern auch 
schon Paulus selbst gewandt hat (vgl. Röm 6,15).928 Es bleibt aber ein 
Unterschied, ob man gute Werke aus Dankbarkeit über Gottes Erlösung 
in Christus tut, wie es meiner (bzw. i.d.R. evangelischer) Auffassung 
entspricht, oder um selbst erst der Erlösung würdig zu werden, wie 
Papst Schenuda III. es häufig ausdrückt.929 

Exkurs F: Theosis – die Vergöttlichung des Menschen  

Der Mönchsreformer Mattā Al-Miskīn († 2006) schrieb ein Büchlein mit 
dem Titel Pfingsten, das zuerst 1960 auf Arabisch publiziert wurde, aber 
gemäß Schenuda III. leider 1981 und 2002 zum zweiten und dritten Mal 
aufgelegt wurde.930 Darin nannte Al-Miskīn als Konsequenz von Pfings-

                                                 
928  Vgl. zur Freiheit des Willens: Joest/von Lüpke 2012, 27f. 
929  Gespräche über den Kirchenvater Augustinus wären evtl. eine Brücke, um 

noch mal neu über das Verhältnis von Gnade und dem freien Willen des Men-
schen nachzudenken. 

930  Vgl. Shenouda III 2005a, 11. Al-Miskīn schrieb aber auch andere Werke, in 
denen er dieselben Thesen vertrat: Schenuda III. nennt The Divine Incarnation 
(1978 und 1988); Orthodox Patristic Principles 2; May Christ dwell in your hearts 
through faith; Eucharist – the Lord’s Supper sowie the Groom. Dazu ein Buch von 
seinen Schülern namens The Church, the Bride of Christ: a human nature united 
with a divine nature! Sowie noch zwei Werke über den Heiligen Geist. Zitiert 
nach Shenouda III 2005a, 13.16.17.24.25. Bzgl. der Werke über den Heiligen 
Geist, privates Gespräch mit einem koptischen Mönch am 19.01.2014. Siehe 
auch Kāmil 2010.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

175 
 

ten u.a., dass wir in Anlehnung an 2 Petr 1,4931 „Teilhaber der göttlichen 
Natur” geworden sind.932 Al-Miskīn spricht von einer mystischen Ein-
gebung, „einer unsichtbaren Vereinigung von göttlicher und mensch-
licher Natur“.933 Damit wollte er u.a. betonen, dass wir wirklich zu Kin-
dern Gottes werden und ihm darum ähnlich sein werden: „Liebe Brüder, 
jetzt sind wir Kinder Gottes. Aber was wir sein werden, ist noch nicht offenbar 
geworden. Wir wissen, daß wir ihm ähnlich sein werden, wenn er offenbar wird; 
denn wir werden ihn sehen, wie er ist.“ (1 Joh 3,2).934 Er betonte diesen und 
ähnliche Verse der Bibel, die die Umgestaltung eines Christen zum neu-
en Menschen behandeln (u.a. Eph 3,19; 4.13; Röm 8,29 etc.). Mit ver-
schiedenen Kirchenväterzitaten935 versuchte er, die sogenannte Theosis 
zu belegen. Obwohl dieser griechische Begriff Theosis (θέωσις), der von 
der Vergöttlichung des Menschen spricht, nur sehr selten936 von            
Al-Miskīn verwendet wurde, vertrat er in seiner Auslegung deutlich eine 
Form dieser Lehre, die er bei seinem intensiven Kirchenväterstudium 
neu entdeckte.937 Al-Miskīn betonte, dass der Heilige Geist der Vermitt-
ler dieser mystischen Vereinigung zwischen Gott und den Menschen 
sei.938 Durch die Taufe werde man zum Kind Gottes, durch die Salbung 
(Firmung) komme der Heilige Geist auf einen und die Eucharistie sei 
dann entscheidend, um wirklich Anteil an Christi (Leib) zu haben.939 
                                                 
931  2 Petr 1,3-4: „Da seine göttliche Kraft uns alles zum Leben und zur Gottselig-

keit geschenkt hat durch die Erkenntnis dessen, der uns berufen hat durch 
seine eigene Herrlichkeit und Tugend, durch die er uns die kostbaren und 
größten Verheißungen geschenkt hat, damit ihr durch sie Teilhaber der gött-
lichen Natur werdet, die ihr dem Verderben, das durch die Begierde in der 
Welt ist, entflohen seid.“ 

932  Vgl. El-Meskeen 1995, 12f. [1. Auflage auf Arabisch 1960]  
933  Vgl. ebd. 23.  
934  Vgl. ebd. 30f.  
935  Johannes Christostomos zitiert er: „Der getaufte Christ ist nicht nur durch 

Gott geboren, er hat Christus angezogen, und dies nicht nur in moralischer 
Hinsicht, sondern reell. Die Inkarnation (ensarkosis) hat unsere Einverleibung 
in Christus bewirkt und unsere Heiligung (theosis) ermöglicht.“ Gregor von 
Nazianz: „Das was durch das Wort als wahr gilt, ist nicht versöhnt, aber was 
mit seiner Gottheit vereint ist, ist auch gerettet.“ Und Augustinus habe laut 
Al-Miskīn gesagt: „(…) Staunet, freuet euch, Christus sind wir geworden.“ 
Ebd. 36.40. 

936  Laut Masson gar nicht, aber in „Pfingsten“ findet sich der Begriff zumindest 
an einer Stelle in einem Kirchenvaterzitat, in: El-Meskeen 1995, 36. 

937  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 186. 
938  Vgl. El-Meskeen 1995, 20.37-43.  
939  Vgl. ebd. 43-47.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

176 
 

Christi Inkarnation (Menschwerdung) mache es möglich, Anteil an gött-
lichen Attributen zu bekommen. Für Al-Miskīn war das Teilhaben stark 
verkörpert in den monastischen Praktiken und der Liturgie.940 Mit Hilfe 
der drei Schwerpunkte seiner Theologie, Inkarnation, Gebet und Kom-
munion,941 integrierte er so die Theosis in seine Lehre. Er verwendete 
dabei speziell in Bezug auf das Abendmahl eine sehr mystische Sprache, 
die m.E. zu Recht regen Widerspruch bei Schenuda III. hervorrief.942  
Papst Schenuda III. lehnte diese teils mystische Auslegung, allem voran 
den Gedanken der Theosis, kategorisch ab. Dem Thema widmete er nicht 
nur einige seiner Mittwochabendvorträge943, sondern schrieb auch   
Bücher dagegen.944 In zwei Bändchen namens Man’s deification945 wider-
spricht er aufs Schärfste den Thesen von Abūnā Mattā Al-Miskīn bezüg-
lich einer Theosis.946 Wenn man bei Papst Schenuda III. nach einer    
Definition der Theosis fragt, lautet diese: „Deification means having the 
divine attributes, so, it is impossible to ascribe to any of the church   
fathers the call for deification. - Never has any Father said that the divine 
nature is united with the human nature!“947 Theosis bedeutete gemäß 
Schenuda III. also, sowohl die göttlichen Attribute zu haben als auch die 
Vereinigung von göttlicher und menschlicher Natur miteinander. Von 
daher gesehen ist es nicht verwunderlich, dass Schenuda III. darin eine 
große Sünde erkennt, die schon der erste Engel (Satan) begangen habe 
und die gegen das erste Gebot verstoße: „Du sollst keine anderen Götter 
haben neben mir.“ (Ex 20,3)948 Bemerkenswert ist aber vor allem die Aus-
                                                 
940  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 186.  
941  Vgl. Rubenson 1997, 41f. sowie Köhler 2008, 62. 
942  Vgl. Shenouda III 2007, 84-88. Hier weist Schenuda III. neben dem Gedanken, 

dass die Christen wortwörtlich Jesus essen und trinken, auch die eigenartige 
Vorstellung zurück, dass die Erlösung im letzten Abendmahl und nicht am 
Kreuz geschehen sei.   

943  Siehe Schenudas III. Vortrag, der sich teils gegen Al-Miskīns Thesen richtet: 
Schenuda III. 2014.  

944  Der englischen Ausgabe nach zu beurteilen 2005, wobei selbst die arabische 
Ausgabe wohl frühestens aus dem Jahr 2002 stammt. Die Diskussion mit      
Al-Miskīn fing aber schon Jahre zuvor an.  

945  Die englischen Ausgaben stammen vom Dezember 2005 (Band 1) und Juni 
2008 (Band 2). Die arabische Version findet man u.a. in dem Band: New        
heresies (بدع حديثة), das aber noch weitere Irrlehren behandelt (s.o.).   

946  Er lehrte koptische Theologiestudenten, die Bücher von Al-Miskīn zu zer-
stören. Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 186. 

947  Shenouda III 2005a, 5.  
948  Vgl. ebd.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

177 
 

sage Schenudas III., dass kein Kirchenvater jemals so eine Lehre vertre-
ten habe. Dass Kirchenväter dies behaupten, könne man nur sagen, 
wenn man deren Sätze aus dem Kontext reiße.949 Die einzelnen Kirchen-
väter selbst oder die Zitate, die von Al-Miskīn angeführt werden, wer-
den in dem zweiten Bändchen Schenudas III. aber kaum diskutiert. Ge-
mäß Masson war für Schenuda III. die Theosis eine häretische Inno-
vation, die er sogar „the heresy of the 20th century“ nannte.950  
Schenudas III. Anliegen war eindeutig, die Gottheit Christi zu verteidi-
gen. Man könne den Herrn Jesus entweder dadurch angreifen, dass man 
ihn auf der Ebene der Menschen belasse, wie die Arianer es getan haben, 
oder eben, indem man die Menschen auf dieselbe Ebene wie Christus 
heben möchte.951 Man soll deswegen nicht wie dieser Autor                  
(Al-Miskīn)952 und seine Nachfolger von einer Einheit zwischen der 
göttlichen und menschlichen Natur sprechen, außer bei Jesus Christus.953 
Schenuda III. widerspricht der Auslegung, dass man aus Eph 3,17 
(„Durch den Glauben wohne Christus in eurem Herzen.“) eine hypostatische 
Einheit mit der Fülle seiner Gottheit ablesen könne. Es gehe um ein 
Wohnen durch Glauben und habe nichts mit hypostatischer Einheit zu 
tun.954 In der Eucharistie esse und trinke man zudem nicht die Gottheit, 
auch nicht mystisch.955 Die Thesen der Theosis beruhen gemäß       
Schenuda III. auf einer Fehlinterpretation von Ps 82,6 „Wohl habe ich 
gesagt: Ihr seid Götter, ihr alle seid Söhne des Höchsten.“ Das Wort „Götter“ 
beziehe sich in diesem Kontext auf Herren oder Meister, wie der Kontext 
(Ps. 82,7: „Doch nun sollt ihr sterben wie Menschen…“) deutlich mache und 
wie man auch an anderen Beispielen sehe, wo das Wort „Gott“ nur die 
Bedeutung von „Meister“ hat (vgl. Ex 7,1).956 Die Bibelverse, die davon 
sprechen, dass wir sein werden wie er, wenn er kommt (s.o. 1 Joh 3,2) 
sowie die Rückkehr zum Ebenbild Gottes oder die Innewohnung des 
Heiligen Geistes haben alle nichts mit der göttlichen Natur oder einer 
Wesenseinheit zu tun.957 Das sei vielmehr ein Akt der Gnade, sonst 
bräuchte man ja nicht zu beten, dass Gott seinen Heiligen Geist nicht von 
                                                 
949  Vgl. ebd. 9f.  
950  Vgl. Masson 2014.   
951  Vgl. Shenouda III 2005a, 11.  
952  Al-Miskīn wird an keiner Stelle namentlich genannt, dafür aber seine Bücher.  
953  Vgl. Shenouda III 2005a, 11. 
954  Vgl. ebd. 16f.  
955  Vgl. ebd. 17f.  
956  Vgl. ebd. 18f.  
957  Vgl. ebd. 15f.20f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

178 
 

uns nehme.958 Auch, dass die Kirche alles erlangte, was Christus sei, 
stimme nicht, da dies weder auf seine göttliche Natur noch seine Einheit 
mit dem Vater zutreffe.959 In derselben Weise werden ähnliche Aus-
legungen zurückgewiesen, die von einer Übertragung der göttlichen   
Attribute sprechen (z.B. Joh 17,22).960 Im letzten Abschnitt vom ersten 
Büchlein geht Schenuda III. auf 2 Petr 1,4 ein: „(…) entflieht und an der 
göttlichen Natur Anteil erhaltet.“ Schenuda III. weist jegliche Interpretation 
auf Vergöttlichung als Fehldeutung der Präposition „an“ zurück. Es 
gehe hier nur um ein Teilhaben in der Arbeit, im Willen und in der Er-
bauung an Gottes Reich, aber keineswegs um die göttliche Natur 
selbst.961 Schenuda III. reicht es nicht aus, wenn man seiner Kritik an der 
Teilhabe an der Gottheit entgegnet, es gehe doch nur um Ähnlichkeit 
nicht um Gleichheit mit Gott.962 
Im zweiten Band von Man’s Deification 2 weist der Papst weitere Thesen 
von Mattā Al-Miskīn, aber auch von einem Dr. George Bibāwī scharf 
zurück, die von einer Teilhabe an der göttlichen Natur in irgendeiner 
Form sprechen. Dr. Bibāwī, ein ehemaliger Theologiedozent am kopti-
schen Seminar, wurde für seine Thesen – im Gegensatz zu Al-Miskīn – 
sogar aus der koptischen Kirche offiziell ausgeschlossen. Das hatte aber 
auch viel damit zu tun, dass dieser Papst Schenuda III. mehrfach      
attackierte und ihm u.a. unorthodoxe Lehren vorwarf.963 Auf die Frage, 
warum er Al-Miskīn nicht bestrafen würde, sagte er: „We don’t fight a 
person but we fight a certain thought“.964 Dies ist verbunden mit dem 
von ihm sehr wertgeschätzten Spruch: „blot out guilt through 
teaching“.965 Der Hauptpunkt in Schenudas III. zweitem Büchlein ist, 
dass wir nicht geschaffen wurden, um vergöttlicht zu werden, sondern 
nur um Gnade und Gottes Geschenk als Segen zu bekommen. Weder die 
Auferstehung, die Macht über den Teufel, die Eucharistie noch Aus-
sagen über uns als Gottes Kinder oder Gottes Erlösungsplan dürfe man 
als Vergöttlichung verstehen.966 Auch Christi Menschheit (bzw. mensch-
                                                 
958  Vgl. ebd. 15f.  
959  Vgl. ebd. 23.  
960  Vgl. ebd. 22-28.  
961  Da die Grundaussage Schenudas III. sehr deutlich wird, ist hier ein Vergleich 

mit der arabischen Originalversion überflüssig.   
962  Vgl. Shenouda III 2005a, 29.  
963  Siehe Shukri 2007 und al Sa’dawi 2007. Vgl. ‘Ismat 2007.  
964  Zitiert nach Shenouda III 2006b, 6.   
965  Shenouda III 2005a, 4. Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 25. 
966  Vgl. Shenouda III 2008a, 10-18.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

179 
 

liche Natur) wurde nicht vergöttlicht, da sie ja immer mit seiner Gottheit 
vereint war.967 Zum Verständnis sei hinzugefügt, dass in der Theosis die 
Lehre der Inkarnation (Menschwerdung) und der Gedanke, dass die 
menschliche Natur Christi durch ihre Einheit mit der göttlichen Natur 
vergöttlicht wurde, eine wichtige Stellung einnimmt, da erst die volle 
Menschwerdung (Gottes) die Vergöttlichung (des Menschen) ermög-
liche.968 Schenuda III. lehnt dies alles ab. Von göttlichen Attributen     
Unsterblichkeit, nicht essbar etc. ausgehend argumentiert Schenuda III., 
dass (Christi) Gottheit nie gelitten habe, aber trotzdem immer mit seiner 
Menschheit vereint war und ebenso nicht in der Eucharistie wortwört-
lich gegessen bzw. getrunken werde.969 Obwohl Schenuda III. ja an eine 
Wandlung glaubt, esse man in der Eucharistie nicht die Gottheit, da dies 
mit der Charakteristik der Gottheit nicht zusammenpasse, die wie Eisen 
und Feuer mit der vollen Menschheit vereint bleibe.     
Schenuda III. lehnt die Theosis nicht nur als Angriff auf die Gottheit 
Christi ab, sondern gleichfalls als Selbstüberschätzung des Menschen. 
Der Mensch soll demütig sein, denn Stolz komme vor dem Fall.970 Das 
ewige Leben wie alle anderen Attribute sind reine Geschenke Gottes, die 
nicht als Anlass genommen werden sollten, um von einer Vergöttlichung 
zu sprechen.971 Zusätzlich lehnt Schenuda III. die Theosis vor dem Hin-
tergrund einer islamischen Gesellschaft ab, in der eine Vergöttlichung 
des Menschen – gelinde gesagt – sehr befremdlich wirken muss. Wenn 
Menschen wirklich eine göttliche Natur annehmen, würden unsere mus-
limischen Brüder mit Recht von „Polytheismus“ sprechen.972 Von daher 
gesehen ist die radikale Ablehnung Schenudas III. gut nachvollziehbar. 
Es überrascht aber trotzdem insofern, als die Lehre der Theosis (zumin-
dest in der byzantinischen Tradition) ein zentrales orthodoxes Konzept 
ist.973   
In Bezug auf die Kirchenväter ist es interessant, dass Al-Miskīn sich 
nicht nur auf Kirchenväter beruft, die wie z.B. Origines auch in der kop-
tischen Kirche teils kritisch gesehen werden,974 sondern gerade auf die 
                                                 
967  Vgl. Shenouda III 2008a, 11f.  
968  Felmy 2007, 1008. 
969  Vgl. Shenouda III 2008a, 21.29f. Siehe dazu auch oben das Ende des zweiten 

Absatzes im Exkurs Theosis. 
970  Vgl. Shenouda III 2008a, 32. 
971  Vgl. ebd. 16.  
972  Vgl. Shenouda III 2005a, 30.  
973  Vgl. Watson 2012, 81.  
974  Vgl. dazu ebd. 121f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

180 
 

Hauptkirchenväter, wie z.B. Kyrill, deren Kritik unter Kopten immer mit 
dem Verdacht der Häresie belegt ist. Ein weiterer, unbestritten zentraler 
Kirchenvater der koptischen Kirche ist Athanasius, der in der koptischen 
Liturgie sogar apostelgleich genannt wird. Neben seinem positiven Be-
mühen, die Gottheit Christi verbal zu verteidigen, prägte er auch den 
(sehr missverständlichen) Ausdruck: „Gott wurde Mensch, damit wir 
göttlich würden“.975 Hier findet sich eine seltene Stelle, wo Schenuda III. 
konkret auf ein Kirchenvaterzitat eingeht. Schenudas III. Entgegnung 
hilft auch, seine Soteriologie besser einzuordnen:  

„Did God become Man so that man may become god?! If these 
words were taken literally, the purpose of the incarnation would 
be the deification of man!! But it is well known that God became a 
Man to redeem man, not to deify him. This is clearly evident in 
the book of St. Athanasius ‘The Incarnation of the Word’ and in 
the words of the Apostle about the Father that He ‘sent His Son to 
be the propitiation for our sins,’ and also the words in the Gospel of 
John: ‘For God so loved the world that He gave His only begotten Son, 
that whoever believes in Him should not perish but have everlasting 
life.’ (Jn 3:16) The purpose then was the salvation of man and tak-
ing away the punishment of eternal perdition. Therefore it is bet-
ter to say that God became the Son of man so that man may be-
come the son of God, and the main reason for incarnation contin-
ues to be the Redemption. It should also be understood that 
man’s sonship to God is different from Christ’s Sonship to 
God.”976  

Die Menschwerdung hat laut Schenuda III. niemals die Vergöttlichung 
zum Ziel, sondern die Erlösung aus den Sünden und der ewigen Ver-
dammnis. Den Unterschied zwischen der Sohnschaft Christi und der der 
Gläubigen beschrieb er zuvor bei Menschen als reines Privileg der Adop-
tion im Gegensatz zu Jesus, der es natur- bzw. wesenhaft ist. Man sieht 
hier, dass Schenuda III. Athanasius‘ Aussage etwas anpasst und durch 
seine Auslegung auf seiner Seite – und damit gegen jegliche Theosis – 
sieht. Bei aller berechtigten Kritik an einer missverständlichen Theosis-
lehre, muss man hier Al-Miskīn (und Anhängern) zugutehalten, dass sie 
sich wirklich mit Recht auf bestimmte Passagen bei Kirchenvätern beru-
fen können. Masson schreibt, dass die Theosis auf Basis von paulinischen 
und johanneischen Passagen von Irenäus, den alexandrinischen und 
kappadozischen Vätern entwickelt wurde, aber in Ägypten nach dem 
Konzil von Chalcedon verschwunden sei, bis sie von Mattā Al-Miskīn 
                                                 
975  Zitiert nach Felmy 2007, 1008.  
976  Shenouda III 2008a, 18. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

181 
 

(ohne den Begriff zu verwenden) wieder aufgenommen wurde.977 Dass 
Papst Schenuda III. die Kirchenväterzitate kaum diskutiert, lässt darum 
definitiv eine Lücke in seiner Zurückweisung der Thesen Al-Miskīns, die 
in der Debatte auch Anlass für Kritik an Schenuda III. wurde.   
Schenudas III. harsche Ablehnung der Theosis ist aber deshalb sehr ver-
ständlich, da er keinen Unterschied zwischen dem Annehmen von gött-
lichen Attributen und einer göttlichen Wesenheit macht. Das liegt m.E. 
auch daran, dass eine klare Unterscheidung zwischen gottgeschenkten 
Eigenschaften (z.B. ewig zu leben) und einer göttlichen Substanz oder 
Wesenheit bei Al-Miskīn (und bei Dr. Bibāwī) nicht (überall) zu finden 
ist, wie Aussagen wie „mystische Vereinigung von göttlicher und 
menschlicher Natur“ zeigen. Vor allem der Begriff „hypostatische Ein-
heit“ ist m.E. wirklich völlig fehl am Platz, da er i.d.R. für die Einheit der 
Person Jesu als vollkommener Mensch und vollkommener Gott verwen-
det wird. Was die Kirchenväter genau lehrten, kann hier nicht betrachtet 
werden. Unabhängig davon, wie man zu einer Theosislehre steht, ist es 
aber m.E. wichtig festzuhalten, wie der Autor Felmy zusammenfasst, 
dass bei den Kirchenvätern – auch in der Theosislehre – der Unterschied 
zwischen Gott und Mensch klar bestehen bleibe, indem z.B. Gregorius 
deutlich zwischen dem Wesen und den Energien Gottes unterscheide. 
Teilhabe an der göttlichen Natur heiße darum (laut Gregorius) nur Teil-
habe an den Energien Gottes, aber niemals am Wesen Gottes Anteil zu 
haben.978 Wenn man den himmelweiten Unterschied zwischen Gott und 
Mensch nicht deutlich macht, muss man Schenudas III. Ablehnung m.E. 
unterstützen. Abgesehen davon, dass Schenuda III. die Theosispassagen 
bei den Kirchenvätern nicht im Einzelnen thematisiert, zeigt seine    
Argumentation wiederum, dass die Bibel bei ihm maßgebliche Bedeu-
tung hat. Von der Bibel her lehnt er jeden Angriff auf die Gottheit Christi 
ab. Von den biblischen Passagen her, die die Sündhaftigkeit des Men-
schen betonen, betrachtet er alle anderen Passagen, die einen mystische-
ren Charakter haben. Die verschiedenen Sichtweisen liegen also auch in 
der unterschiedlichen Bibelinterpretation begründet.979 Schenuda III. 
konzentrierte sich auf die Bibeltexte, die die menschliche Misere und 
Sünde hervorheben, während Al-Miskīn die mystischeren Teile der Bi-
bel, wie z.B. die Transfiguration in Mt 17,1-13, in der Jesu Leib verwan-
delt wurde, bevorzugte.980 Masson schlussfolgerte dazu treffend:  
                                                 
977  Vgl. Masson 2014.  
978  Vgl. Felmy 2007, 1008.  
979  Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 186.  
980  Vgl. ebd.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

182 
 

„The two positions are unable to meet: one uses the language of 
the concrete evidence, the other that of mystical experience. This 
antagonism reflects the visceral diffidence of the rational facing 
the mystical.”981  

In Anbetracht der Missverständlichkeit von Al-Miskīns mystischer Spra-
che, ist m.E. also (eher) Schenudas III. Ablehnung der Theosis zuzu-
stimmen, jedoch wohlwissend, dass man damit einigen Bibelversen und 
vor allem einigen Kirchenväterpassagen noch nicht wirklich ausreichend 
gerecht geworden ist. Auch Al-Miskīn selbst würde man erst umfassend 
gerecht, wenn man alle seine Schriften zu diesem Thema in Betracht 
zieht. Damit ist nicht ausgeschlossen, dass es auch differenziertere Inter-
pretationen der Theosis gibt, die nicht ganz so pauschal zurückgewiesen 
werden können. 

3.2.5 Fazit zur Soteriologie 

Gegen die Protestanten (bzw. eine Rechtfertigung aus Glauben alleine) 
und natürlich auch gegen jeden in der koptischen Kirche, der eine    
protestantische Lehre propagieren möchte, vertritt Schenuda III. eine 
Errettungslehre, die im Prinzip aus zwei Teilen besteht: Auf der einen 
Seite steht das Erlösungswerk Christi. Durch sein Blut, seinen stellvertre-
tenden Tod wurden alle Sünden gesühnt bzw., genauer gesagt, besteht 
die Möglichkeit der Sühne für alle Sünden und damit der Versöhnung 
mit Gott. Aus Schenudas III. Sicht ist darum die Erlösung vollkommen 
und ausschließlich Gott bzw. Christus zuzuschreiben. Kein menschliches 
Werk (egal welcher Art) kann die Erlösung verdienen. Auf der anderen 
Seite gibt es eine Rolle des Menschen in der Erlösung mittels des Glau-
bens, der heilsnotwendigen Sakramente (d.h. der Taufe, der Myronsal-
bung, der Eucharistie, der Buße) und der guten Werken, die ihn zusam-
mengenommen würdig machen, die Erlösung bzw. Vergebung der Sün-
den (die allein durch Christi Blut erwirkt wurde) zu empfangen. Ent-
scheidend zum Verständnis der Soteriologie Schenudas III. ist die Ambi-
valenz der Betonung der Gnade und Barmherzigkeit Gottes auf der ei-
nen Seite und der starken Hervorhebung der Rolle des Menschen auf der 
anderen Seite, die auf einer Akzentuierung des freien Willens des Men-
schen beruht. Schenuda III. begründet (gegen die Protestanten) seine 
Bedingungen zur Erlösung ausschließlich biblisch. Die Rolle der Kirche 
in der Erlösung wird nur am Rande erwähnt, ist jedoch mit der Beto-
nung der Sakramente, die nur durch Priester durchgeführt werden kön-
nen, impliziert. Darauf, dass es sich bei dieser Soteriologie um einen 
                                                 
981  Zitiert nach Masson 2014.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

183 
 

radikal anderen Ansatz als jegliche evangelische Erlösungslehre handelt, 
wurde schon teilweise am Ende der einzelnen Bedingungen hingewie-
sen. Schenudas III. Grundaussage, dass sich die Errettung auf das ganze 
Leben bezieht und man deshalb nicht sagen sollte,982 man sei schon erret-
tet, ist nicht die größte Differenz, da er hier nur eine protestantische 
Position verallgemeinert. Man findet nämlich auch Protestanten, die 
aufgrund der Verse, die Schenuda III. anführt, ebenfalls von der Mög-
lichkeit eines Abfalles ausgehen. Die viel größere Differenz liegt in der 
Betrachtung der Werke bzw. Bedingungen allgemein. Problematisch aus 
evangelischer Sicht ist u.a. der Gedanke eines Würdigwerdens, um das 
Heil zu empfangen, da dies gerade eine reformatorische Grund-
erkenntnis Luthers war. Er behauptete, dass das Heil eben nicht von 
einem gottgefälligen Leben, sondern allein von der in Christi Gnade 
geschenkten Gerechtigkeit abhänge. Die guten Werke sind also bei 
Schenuda III. Teil des Erlösungsweges, während sie bei Protestanten 
(grob gesprochen) Dankbarkeit und die Frucht einer geschenkten Erlö-
sung ausdrücken sollen. Es steht außer Frage, dass die Bibel zahlreiche 
Verse enthält, die die guten Werke stark betonen. Es steht nur zur Debat-
te, in welchem Verhältnis diese zur Erlösung stehen. Schenuda III. 
spricht sowohl von den guten Werken als Früchten des echten Glaubens 
als auch einem Zusammenwirken mit dem Heiligen Geist. Einer Rede 
von guten Werken als Früchten des echten Glaubens würden wahr-
scheinlich alle Protestanten zustimmen. Schenudas III. Differenzierung 
(in AT-Rituale, von Ungläubigen durchgeführte und von Gläubigen mit 
dem Heiligen Geist bewirkte Werke) machen es für ihn aber selbstver-
ständlich zu sagen, dass gute Werke zur Errettung dazugehören. Hier 
würden wohl alle Protestanten widersprechen, da es wiederum funda-
mental gegen reformatorische Grunderkenntnisse, allen voran die Recht-
fertigungslehre Luthers, steht. Es wäre hier m.E. falsch, bei Schenuda III. 
von einem simplen monastischen Synergismus zu sprechen, also einem 
Zusammenwirken der Gnade Gottes mit dem Wirken des Menschen, 
gleichwohl ist er teils einer Art Synergismus wohl deutlich näher als 
einer Rechtfertigungslehre aus Glauben allein. Der erhebliche Unter-
schied im Rechtfertigungsverständnis ist damit auch in der Auslegung 
von Römer 3-5 festzustellen,983 da er jeden Vers mit Betonung der Gnade 
durch andere Verse, die die Werke der Menschen betonen, ergänzt. 
Auch wenn Schenuda III. wahrscheinlich selbst niemals sagen würde, 
dass der Mensch etwas zum Erlösungswerk dazu wirken muss, ist die 

                                                 
982  „Salvation is the story of the whole life.“ Shenouda III 1999a, 105.  
983  Vgl. dazu u.a. Leonhardt 2008, 314-323.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

184 
 

Rede vom Zusammenwirken mit der Gnade Gottes im Endeffekt inso-
fern ein Synergismus, als die Werke heilsentscheidend bleiben. Dazu 
passt auch, dass Schenuda III. zwischen der Rechtfertigung und Heili-
gung nicht trennt, sondern die Errettung auf das ganze Leben bezieht.984  
Ein weiterer Unterschied ist die Betrachtung des freien Willens. Obwohl 
Schenuda III. wie Augustinus von einer Ursünde spricht, die durch die 
Taufe weggewaschen wird, folgt Schenuda III. ihm nicht in der Unfrei-
heit des Willens und damit nicht dem Vorrang der Gnade bei            
Augustinus. Auch Schenudas III. Sündenverständnis ist anders, da es 
sich meistens auf konkrete Sünden bezieht. Für ihn ist ebenso klar, dass 
keiner sagen kann, er sei ohne Sünde ebenso wie die ständige Möglich-
keit zur Buße, die durch den freien Willen besteht. Bei der Interpretation 
des Sündenverständnisses ist Vorsicht geboten, da er sich in seinen bei-
den Soteriologiebüchern dazu kaum explizit äußert.   
Vielleicht kann Augustinus im interkonfessionellen Dialog zur Brücke 
werden, um zumindest zu fragen, ob nicht sowohl die Reformatoren mit 
ihrer Betonung der Gnade und der Unfreiheit des Willens in Bezug auf 
die Erlösung als auch Schenuda III. mit seiner Betonung der Freiheit des 
Willens und der moralistischen Betonung der Werke sich beide mit  
einem gewissen Recht auf die Alte Kirche berufen können. Wichtiger 
noch wäre aber m.E., die Rechtfertigungslehre bei Paulus u.a. in Römer 
3-5 exegetisch zu diskutieren. Auch wenn Schenuda III. teils ähnlich 
redet wie der Jakobusbrief, ist zu fragen, ob Schenuda III. Paulus auch so 
selbstverständlich auf seiner Seite sehen darf. Das Kontextprinzip in der 
Exegese ist zweifellos mit Schenuda III. zu beachten, aber m.E. folgt er 
selbst diesem Prinzip nicht immer, wenn er z.B. mit Röm 9,16 Werke 
betonen möchte oder einem Vers aus der Apg über den Glauben einen 
Vers aus Mt mit einem völlig anderen Kontext zur Seite stellt.   
Schenudas III. Soteriologie ist stark an das koptische Sakraments-
verständnis geknüpft, von deren heilsvermittelnder Wirkung er ausgeht. 
Damit spielt auch indirekt das Priestertum bzw. die koptische Kirche 
eine entscheidende Rolle in seiner Soteriologie. In Bezug auf die Sakra-
mente würde ich aufgrund des NTs zu anderen Ergebnissen kommen, 
wie teils deutlich gemacht. Trotz aller erwähnten Unterschiede stimmt 
Schenuda III. aber mit allen Christen überein, dass Errettung nur durch 
Jesus Christus möglich ist. Unbestritten unter Christen ist der Vers, den 
Schenuda III. selbst mehrfach zitiert hat: „Denn Gott hat die Welt so sehr 

                                                 
984  Vgl. Shenouda III 1999a, 216f.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

185 
 

geliebt, daß er seinen einzigen Sohn hingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht 
zugrunde geht, sondern das ewige Leben hat.“ (Joh 3,16).  
Wenn man Schenudas III. Prämissen akzeptiert (u.a., dass Recht-
fertigung und Heiligung nicht zu trennen sind und beides auf das ganze 
Leben bezogen ist, sowie sein Sakramentsverständnis), kann man in 
Schenudas III. Soteriologie eine Konsequenz feststellen, die auch durch 
die verschiedenen Bibelstellen genährt werden kann. Man kann m.E. 
Schenuda III. jedenfalls – trotz meiner völlig unterschiedlichen Aus-
legung – nicht den Vorwurf machen, dass er die Bibel nicht ernst nimmt. 
Gerade in seiner wörtlichen Auslegung der Bibel, die natürlich auch 
durch die Kirchenväter geprägt ist, findet er diese Zusammenschau von 
Werken (inkl. Sakramente) und Glauben wieder. Dass die gesamte evan-
gelische Tradition hier zu einem ganz anderen Ergebnis kommt, wurde 
schon mehrfach deutlich gemacht. Auf der Grundlage des gemeinsamen 
Glaubens an Jesus Christus als den einen und einzigen Erlöser, wahrer 
Gott und wahrer Mensch, der alleine das Erlösungswerk vollbracht hat, 
und der Einigkeit über den überragenden Stellenwert der Bibel muss 
man unter Christen verschiedener Konfessionen im offenen Gespräch 
bleiben über das richtige Verständnis des Evangeliums Jesu Christi. 
Neben den Unterschieden, die vor allem in Bezug auf die Lehre der 
Erlösung in gegenseitigem Respekt offen ausgesprochen werden müs-
sen, darf dabei nie vergessen werden, was alle Christen unwiderruflich 
eint: Die Anbetung des Einen und einzigen Herrn, Gottes und Erlösers 
Jesus Christus! 
 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

187 
 

4 Fazit 

Der Werdegang von Naẓīr Ğayyid bzw. Papst Schenuda III. (03.08.1923–
17.03.2012) hat schon sehr früh in seinem Leben die Themen beinhaltet, 
die später sein ganzes Leben mitbestimmen sollten. Durch den frühen 
Tod seiner Eltern nicht lange nach seiner Geburt und die Umzüge mit 
der Familie seines Bruders lernte er bald, mit Einsamkeit umzugehen und 
konsequent seinen eigenen Weg zu gehen, da er zeitweise schwierig 
Spielkameraden fand. Durch seine Familie bekam er aber auch eine enge 
Bindung an die koptische Kirche, Frömmigkeit und den Glauben an Jesus 
Christus mit auf den Weg gegeben. Seine Begeisterung fürs Lesen, die zu 
Beginn durch wenige Freunde gefördert wurde, begünstigte nicht nur 
eine ausgezeichnete Bildung in unterschiedlichen Bereichen, sondern 
bereitete ihn auch auf die großen Aufgaben vor, die auf ihn warteten. 
Die geistliche bzw. christliche Bildung sollte nämlich sein Lebensthema 
werden.    
Noch in der Jugend wurde er in der koptischen Kirche als Sonntagsschul-
lehrer in Kairo aktiv. Nach seinem Studium in Geschichte und Englisch 
arbeitete er zunächst ein paar Jahre als Schullehrer in Kairo. Nebenbei 
schrieb er auch (überwiegend) geistliche Artikel für die koptische Zeit-
schrift Al-Ḥaq und dann für das Sonntagsschulmagazin, dessen Redak-
teur er zunächst von 1949-54 wurde. Seine Liebe für Gedichte half ihm 
nicht nur seine Rezitations-, sondern auch seine rhetorischen Fähigkeiten 
als Bibellehrer zu verbessern. Noch während seines Bachelorstudiums 
begann er in neu eröffneten Abendkursen des Priesterseminars Theolo-
gie zu studieren und erzielte dabei so gute Ergebnisse, dass er nach Ab-
schluss mit einem Bachelor of Theology 1949 direkt als Lehrbeauftragter 
am Seminar angestellt wurde. Daneben betätigte er sich als Schriftsteller 
im kirchlichen Sonntagsschulmagazin sowohl mit geistlichen, aber teils 
auch politisch ausgerichteten Beiträgen. Während er schon 1949 eine 
Weihe für den Dienst an Gott in der Kirche (Takrīs) ablegte und darauf-
hin seine säkulare Arbeit aufgab, trat er am 18. Juli 1954 für ihn nur noch 
als logische Konsequenz der Hingabe an Gott ins syrische Kloster in 
Wādī An-Naṭrūn ein. Schon die Zeit vor seinem Klostereintritt war aber 
nicht nur durch das Thema Bildung und Lehre geprägt, sondern auch 
eine aktive Mitgestaltung und Beteiligung an der Ausrichtung der    
Kirche gehörten dazu. Auch im Kloster selbst wurde die Zeit sehr leben-
dig gestaltet. Die Priesterweihe am 31.08.1958 war vor allem bedingt 
durch das große Bedürfnis nach Beichtvätern im Kloster, aber schon 
vorher war der gebildete Abūnā Antonius zum Vorbild für junge Mön-
che geworden. Jetzt wurde seine Rolle als geistlicher Vater und Lehrer von 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

188 
 

jungen Mönchen noch konkreter. Neben der Betreuung von jungen 
Mönchen, dem Bewirten von ausländischen Gästen und nicht zu verges-
sen dem täglichen Stundengebet und Fastenzeiten war Abūnā Antonius 
im Kloster sehr beschäftigt mit der Neuordnung der Bibliothek. Hier 
sortierte und studierte er. Rückblickend sprach er aber immer von der 
Einsamkeit in der Wüste als der schönsten Zeit seines Lebens. Über meh-
rere Jahre (zwischen 1956 und 1962) hinweg lebte er die meiste Zeit in 
einer Höhle außerhalb des syrischen Klosters, um dort noch mehr Ruhe 
zum Gebet, aber auch zum Studium geistlicher Literatur zu haben. Zwi-
schendurch wurde er 1959 zwar zum Sekretär von Papst Kyrill VI. beru-
fen, doch kehrte er bald wieder in die Wüste zurück. Er ging in eine 
weiter weg gelegene Höhle, da das Klosterleben viel geschäftiger ist, als 
man sich es außen vorstellt. Von dieser sehr intensiven Zeit der Ruhe im 
Gebet und Studium, die er auch später wöchentlich suchte, zehrte er, 
nachdem Papst Kyrill VI. ihn 1962 – gegen seinen ausdrücklichen Wil-
len – zum Bischof für die Kirchliche Erziehung weihte. In dieser Funkti-
on wurde er als Kirchenlehrer mit seinen wöchentlichen Vorträgen be-
kannt, die bald Tausende anzogen. Seine einfachen, aber gleichfalls rhe-
torisch versierten und teils humorvollen Vorträge begeisterten die Kop-
ten in Massen. Die Leute merkten schnell, dass da jemand nicht nur 
geistlich tiefsinnig in ruhigen väterlichen Worten, sondern gleichfalls 
gebildet und pädagogisch sinnvoll die Bibel erklärte. Dass überhaupt ein 
koptischer Bischof nicht nur öffentlich in Vorträgen die Bibel lehrte, 
sondern auch auf die Fragen der Leute einging, war ein völliges Novum, 
das von der koptischen Gemeinde dankbar aufgenommen wurde. Darin 
betonte er immer wieder die Wichtigkeit des Gebetes, der persönlichen 
Beziehung zu Gott und eines geistlichen Lebenswandels, der für ihn 
selbstverständlich auch die koptische Kirche und die Sakramente mit-
einbezog. Seine öffentliche Bibellehre und vor allem seine Fragestunden 
wurden aber auch innerkirchlich teils kritisch gesehen. Das Problem lag 
nicht darin, dass seine Bibellehre sehr konservativ und koptisch-
kanonisch geprägt war, das wurde allseits begrüßt. Einigen erschienen 
seine Massenveranstaltungen aber zu politisch. Auch mit Papst Kyrill VI. 
selbst gab es Meinungsverschiedenheiten, die ihn zeitweise (1966) von 
seinen Bischofsaufgaben suspendierten oder zumindest bei der Ausfüh-
rung behinderten. Ein Diskussionsthema war die Frage, ob die Gemein-
de ihre Priester und Bischöfe nicht selber wählen dürften. Bischof   
Schenuda war dafür, Papst Kyrill VI. dagegen. Während Bischof   
Schenuda später als Papst in dieser Frage ein demokratisches Element 
stärkte, bewirkten seine episkopalen Reformen insgesamt eine Klerikali-
sierung, die teils einen Rückgang der Laienpartizipation bedeutete. 
Nachdem Bischof Schenuda am 31. Oktober 1971 durch ein Losverfahren 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

189 
 

zum 117. Papst und Nachfolger des Hl. Markus bestimmt wurde, folgte 
am 14. November 1971 seine Inthronisation. U.a., da sich Naẓīr Ğayyid 
bei der Entführung von Papst Yūsāb II. 1954 schon an der Debatte über 
den Nachfolger beteiligte oder diese sogar initiierte, schließen verschie-
dene Experten darauf, dass Schenuda III. schon damals selbst Papst 
werden wollte. Ich selbst würde die Frage zwar aufgrund der Selbstaus-
sagen Schenudas III. eher offen lassen, unbestritten ist aber sein großer 
Drang zur Gestaltung der Kirche im Sinne einer geistlich bibelzentrierten 
Bildung. Nachdem 1956 Papst Yūsāb II. starb, wurde Abūnā Antonius 
auf jeden Fall schon als Papstkandidat gehandelt, stand aber aufgrund 
einer neuen Regel, die 1957 aufgestellt wurde, noch nicht zur Wahl. 
Diese Regel war u.a. gegen Abūnā Antonius, aber auch gegen Mattā    
Al-Miskīn gerichtet.   
Mattā Al-Miskīn, neben Papst Schenuda III. zweifellos einer der wich-
tigsten Kirchenführer bzw. vor allem Mönchsreformer der koptischen 
Kirche im 20. Jh., war für Abūnā Antonius zeitweise ein geistlicher Vater 
und beeinflusste auch das erste Buch des Patriarchen, das von vielen als 
sein wichtigstes angesehen wird: Befreiung der Seele (1957). Dies trug m.E. 
mit dazu bei, dass die späteren, teils sehr heftigen theologischen Diskus-
sionen bzw. schriftlichen Auseinandersetzungen nicht zu ekklesio-
logischen Sanktionen führten, die Schenuda III. in anderen Fällen durch-
führte. Während in der Diskussion um das Verhältnis von Kirche und 
Staat Al-Miskīns Theorie der Trennung von Kirche und Staat sinnvoll 
erscheint, ist auch Schenudas III. sehr starke politische Rolle in der Praxis 
angesichts der angespannten Lage und der politischen Unterrepräsenta-
tion von Kopten im Parlament gut nachzuvollziehen. Papst Schenuda III. 
kämpfte als politischer Repräsentant der Kopten für deren Rechte. Unter 
Präsident Sadat (1970-81) während einer verstärkten (politischen) Islami-
sierung und auch dadurch vermehrter interreligiöser Konflikte erhob 
Schenuda III. seine Stimme und reagierte teils konfrontativ mit Stellung-
nahmen oder Protest. Dadurch zog er auch Kritik von (teils hochrangi-
gen) Leuten innerhalb der koptischen Kirche auf sich, die sich eine de-
fensivere oder rein geistliche Auslegung des Papstamtes wünschten. 
Manche Kritiker fürchteten wohl schon von Beginn an Konflikte mit dem 
Staat aufgrund der kompromisslosen und teils konfrontativen Art 
Schenudas III. Sadat, der durch verschiedene Seiten unter erheblichem 
politischen Druck stand, holte zu einem Befreiungsschlag aus, der zur 
Inhaftierung von über 1500 Oppositionellen und der Verbannung von 
Papst Schenuda III. ins Kloster St. Bišūy führte, die ca. dreieinhalb Jahre 
andauern sollte.   
Durch das Attentat auf Präsident Sadat am 6. Oktober 1981, bei dem 
auch Bischof Samuel ermordet wurde, nahm die Geschichte eine Wende. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

190 
 

Unter Mubarak verbesserten sich die Beziehungen. Schenuda III. war 
nach der Verbannung insgesamt viel weniger konfrontativ und versuch-
te nun, durch fast durchgängige Loyalität zum Regime und deeskalie-
rende, besonnene Worte zum friedlicheren Zusammenleben zwischen 
Kopten und Muslimen beizutragen, wofür er auch im Ausland mehrfach 
als Brückenbauer und Friedensstifter geehrt wurde. Gewalttaten gegen 
Kopten und teils moderate Muslime gab es aber nach wie vor, nach der 
Revolution 2011 sogar sehr verstärkt. Schenuda III. versuchte, durch 
persönliche Beziehungen die Rechte der Kirchen (u.a. auch im Familien-
recht) zu festigen. Das strenge Scheidungsrecht (das laut Anbā Būlā auf 
einer wörtlichen Auslegung von Mt 19 und Mk 10 beruht), aber auch die 
Wahlempfehlung für Mubarak 2005 führten gegen Ende von          
Schenudas III. Amtszeit zu vermehrter Kritik auch unter Kopten, vor 
allem von denjenigen, die sich selbst im politischen Protest betätigen 
wollten, darin aber von ihrem insgesamt sehr respektierten Kirchen-
oberhaupt – zumindest verbal – gebremst wurden. Papst Schenuda III. 
nahm also bewusst eine sehr starke politische Rolle ein, die sowohl durch 
Kritik (mehr unter Sadat) als auch überwiegend durch Loyalität (vor 
allem unter Mubarak) geprägt war, aber immer um die Rechte der Kop-
ten bemüht war. Politik und Theologie waren für ihn nicht zu trennen. 
Schenuda III. betonte die nationale Einheit, lehnte den Begriff der „Min-
derheit“ bei Kopten ab und machte durch seine patriotische Haltung 
zumindest indirekt deutlich, dass der Staat eigentlich keinen Grund 
hatte, sich nicht intensiv(er) um den Schutz der friedlichen Kopten zu 
kümmern.   
Papst Schenuda III. machte als Papst dort weiter, wo er als Bischof auf-
gehört hatte, nämlich in der Ausbildung und Förderung der christlichen 
Bildung durch geistliche Lehre und zusätzlich episkopale Reformen, die 
sowohl eine bessere Versorgung der Kirchen als auch einen Machtzu-
wachs des Papstes bedeuteten. Die Zahl der Diözesen wuchs von 1971 
bis 2012 von 23 auf 50. Schenuda III. ordinierte 117 Bischöfe oder Metro-
politen und 1001 Priester. Auch die Klöster wurden weiter von 13 auf 35 
vermehrt. Frauen erhielten im begrenzten Umfang mehr Partizipations-
möglichkeiten, wobei sie – wohl für die meisten Kopten in Ägypten 
selbstverständlich – nicht in kirchlichen Leitungsfunktionen (über Män-
nern) tätig sind. Die Erneuerungsbewegung, die durch die Sonntags-
schulbewegung mitbegründet, aber auch durch die Klöster-Renaissance 
gefördert wurde, ist mit Hilfe von Papst Schenuda III. in die ganze   
Kirche getragen worden. Die Jugend wurde mit Hilfe des neu ordinier-
ten Jugendbischofs Mūsā näher an die Kirche gebunden. Die ökumeni-
schen Beziehungen, die anfangs vor allem durch Bischof Samuel – nicht 
immer zur Freude Schenudas III. – ins Laufen gebracht wurden, führte 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

191 
 

Papst Schenuda III. trotz Vorbehalten konsequent weiter. Schenuda III. 
wirkte entscheidend an bahnbrechenden Übereinkünften in der Christo-
logie mit. Bedingt durch eine teils sehr apologetische Haltung, die die 
„rechte Lehre“ (Orthodoxie) der Kirche verteidigen will, sind in anderen 
Bereichen insgesamt noch weniger historische Übereinkünfte erzielt 
worden. Auch die Abendmahlsgemeinschaft steht für Schenuda III. (im 
Gegensatz zum verstorbenen Bischof Samuel) unter dem Vorbehalt der 
Glaubenseinheit. Trotzdem hat die koptische Kirche durch die Internati-
onalisierung, die Schenuda III. stark gefördert hat, eine große ökumeni-
sche Öffnung durchgemacht, die (wahrscheinlich) weiter voranschreiten 
wird.   
Die Christologie Schenudas III. geht von der Formel: „Die Eine-Natur 
Gottes, des Fleischgewordenen Wortes (Logos)“ (μία φύσις τοῦ θεοῦ 
λόγου σεσαρκωμένη) aus. Diese von Kyrill verwendete Formel, die ei-
gentlich auf den als Irrlehrer verurteilten Apollinaris zurückgeht, führt 
Schenuda III. auf Athanasius zurück. Jedenfalls sieht Schenuda III. darin 
die allerbeste Zusammenfassung des neutestamentlichen Zeugnisses 
über Jesus. Jesus habe eine Natur, eben die des fleischgewordenen Wor-
tes bzw. Gottes. Daraus folgernd lehnt Schenuda III. das Konzil von 
Chalcedon als nestorianisch ab. Nestorius habe die Person Jesu in zwei 
getrennt, und dies sei auch im Chalcedonense wiederzufinden. Auch 
Schenuda III. kann von einer göttlichen und menschlichen Natur spre-
chen, jedoch gelte dies nur vor der Vereinigung in der Jungfrau Maria. 
Danach soll man nur von der einen Natur Christi reden. Schenuda III. 
gebraucht den Naturbegriff meist synonym mit „Person“ und           
„Hypostase“ und sieht deshalb im Chalcedonense, das von „in zwei 
Naturen“ spricht, die Gefahr der Trennung. Mit der Aussage „aus zwei 
Naturen“ hätte Schenuda III. wohl – genau wie die Alexandriner da-
mals – keine Probleme, aber um zur Einigung zu gelangen, schlug           
Schenuda III. 1971 in Wien eine Christologieformel vor, die gerade den 
umstrittenen Physisbegriff weglässt, und dadurch für beide Seiten an-
nehmbar wird. Auch wenn Schenuda III. dies in Die Natur Christi teils 
apologetischer formulierte, muss man sagen, dass die Trennung in  
Chalcedon zum einen auf unterschiedlicher Terminologie beruhte, die 
im Prinzip auf denselben Glaubensinhalt hinausläuft. Zum anderen 
wurde die Trennung sicherlich auch durch politische Umstände und 
Verfeindungen zwischen den Byzantinern und Alexandrinern begüns-
tigt, auf die hier nicht näher eingegangen werden konnte. Papst       
Schenuda III. hat sich jedenfalls auf Dauer in der Kirchengeschichte 
einen Namen gemacht, indem er durch verschiedene Gespräche mit der 
römisch-katholischen, den orthodoxen und evangelischen Kirchen ent-
scheidend dazu beitrug, das Schisma von 451 n. Chr. auf christologischer 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

192 
 

Ebene zu überwinden. Hier wurde exemplarisch auf die bedeutende 
Erklärung mit der römisch-katholischen Kirche von 1988 eingegangen, 
die im Prinzip auf Schen udas III. christologische Formel von 1971 zu-
rückgeht. Bei Schenuda III. findet man zudem häufig eine starke Be-
tonung der Gottheit Christi. Die Ablehnung des Konzils von Chalcedon 
erfolgt auch aus soteriologischen Motiven.  
In der Soteriologie Schenudas III. wurde deutlich, wie radikal er den 
reformatorischen Grundsatz der Rechtfertigung aus Glauben alleine 
ablehnt. Schenuda III., der selbst von einer sehr strikten Verbal-
inspirationslehre ausgeht, versucht mit einem Ergänzungsprinzip alle 
Bibelstellen zum sola fide außer Kraft zu setzen. Die Erlösung werde zwar 
allein durch Jesu stellvertretenden Tod am Kreuz möglich gemacht, aber 
erst durch die Erfüllung folgender Bedingungen zeige man, ob man auch 
würdig sei, das Geschenk Gottes anzunehmen. Die Bedingungen lauten: 
1) Glauben, der sowohl als Geschenk als auch als eigene Tat verstanden 
wird. 2) Die Taufe, die heilsnotwendig sei und deshalb bei Kindern prak-
tiziert wird. Dadurch wird die Ursünde gereinigt und die Wiedergeburt 
bewirkt. 3) Die Myronsalbung, durch die man erst richtig den Heiligen 
Geist empfange. 4) Die Eucharistie, die als Wandlung und als kontinuier-
liches Opfer Christi verstanden wird, das zur Sündenvergebung not-
wendig ist. 5) Die tägliche Buße, durch die man immer wieder neu von 
seinen Sünden gereinigt wird. 6) Gute Werke, die Teil (nicht nur Folge) 
des Glaubens sind.   
Der freie Wille des Menschen wird bei der Erlösung sehr betont, was 
auch dazu führt, dass es keine Heilsgewissheit gibt, da man sich immer 
gegen die Erlösung entscheiden kann. Obwohl Schenuda III. auch sehr 
bemerkenswerte Aussagen über die große Rolle der Gnade Gottes 
macht, ist angesichts der zu erfüllenden Bedingungen (und u.U. auch 
wegen der Betonung des freien Willens) aus evangelischer Perspektive 
kritisch zu fragen, ob Schenuda III. damit der neutestamentlichen Rolle 
der Gnade Gottes und der Rechtfertigung durch Gott in Jesus Christus, 
wie sie z.B. in Röm 3-5 zu finden ist, wirklich ausreichend gerecht ge-
worden ist. Da Schenuda III. zwischen Rechtfertigung und Heiligung, 
zwischen Glauben und Werken nicht trennt und dazu sein Sakraments-
verständnis stark vom Priesteramtsverständnis abhängig ist, kommt er 
zu den erwähnten Ergebnissen. Das Verständnis des Priestertums ist 
wiederum stark abhängig von dem Verständnis der Eucharistie, die als 
Opfer verstanden wird und deshalb einen Priester nach der Ordnung 
Melchisedeks brauche. Ein allgemeines Priestertum gebe es zwar auch, 
aber dies stehe nicht im Gegensatz zum besonderen Priestertum. Hier ist 
aus evangelischer Sicht zu fragen, ob man die Priestertumsstellen aus 
der Bibel wirklich eins zu eins auf das koptische Priesteramtsverständnis 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

193 
 

übertragen kann und ob der Hebräerbrief nicht gegen ein andauerndes 
Opfer (auch ein unblutiges in der Eucharistie) verstanden werden muss. 
Aus seiner Taufwiedergeburtslehre folgt für Schenuda III. automatisch 
die Kindertaufe. Ob diese wirklich, wie Schenuda III. meint, seit Apostel- 
zeiten praktiziert wurde, muss eine offene Frage bleiben. Biblisch über-
wiegen m.E. die Argumente zur Glaubenstaufe, vor allem wenn man 
von einer Trennung von Wasser- und Geisttaufe ausgeht. Wichtiger noch 
als die Frage der Kinder- oder Glaubenstaufe war m.E. die Frage der 
Heilsnotwendigkeit. Hier muss zumindest aus reformierter Sichtweise 
die Heilswirksamkeit des äußeren Aktes der Taufe in Frage gestellt wer-
den. Entscheidend sind nicht äußere Akte, sondern Jesu Erlösungstat am 
Kreuz und in der Auferstehung, die durch ein gottgeschenktes Ver-
trauen darauf die Wiedergeburt mit dem Heiligen Geist bewirkt. Die 
Werke, die auch aus evangelischer Sicht zum Glauben dazugehören, 
sind hier aber aus der Motivation der Dankbarkeit und nicht als Bedin-
gung zur Erlösung verstanden. Trotz aller Unterschiede sollten sich alle 
Christen vor allem in der Anbetung des einen Gottes und Erlösers Jesus 
Christus einig bleiben.    
Papst Schenuda III. hat sich nicht nur gegen ein evangelisches Heils-
verständnis, sondern auch die von Mattā Al-Miskīn neu entdeckte Lehre 
der Theosis – der Vergöttlichung des Menschen – apologetisch gewandt. 
Schenuda III. lehnte diese radikal ab. Schenuda III. sah darin einen An-
griff auf die Gottheit Christi und eine Sünde der Selbstüberschätzung 
des Menschen. Obwohl diese Lehre wirklich bei Kirchenvätern (sowie in 
anderen orthodoxen Kirchen) zu finden ist, kann ich Schenudas III.  
Ablehnung gut nachvollziehen, da Al-Miskīn in seiner mystischen Spra-
che sehr missverständliche Aussagen macht. Schenuda III. trennt zudem 
in seiner Definition der Theosis nicht zwischen einer Theosis in Wesen 
(die m.E. immer abzulehnen ist) und in Attributen (die m.E. noch eher 
theologisch diskutiert werden darf), was m.E. wiederum in missver-
ständlichen Aussagen Al-Miskīns begründet liegt. Bei demselben Mattā          
Al-Miskīn lehnte er auch jegliche Aufnahme westlicher Theologie und 
Erkenntnisse der modernen Exegese ab. In diesem Fall sympathisiere ich 
eher mit Al-Miskīn, da Schenuda III. zu pauschal die moderne Bibel-
wissenschaft außer Acht lässt. 
Unabhängig von theologischen Einzelfragen bleibt Seine Heiligkeit Papst 
Schenuda III. der wichtigste Kirchenführer Ägyptens und der arabischen 
Welt im 20. Jh. Als charismatischer und zugänglicher Kirchenlehrer hat 
er sich auf Dauer einen Platz in den Herzen der Kopten verschafft. Das 
Mönchtum, die Lunge der koptischen Kirche, wurde langfristig gestärkt. 
Aus dem Mönchtum erklärt sich m.E. auch seine auf Gehorsam          
basierende sowie hierarchisch geprägte Kirchenstruktur. Seine Reformen 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

194 
 

haben mit dazu geführt, dass die Kopten eine sehr enge Bindung an ihre 
Kirche haben. Der allseits präsente Papst hat, nicht nur als politischer 
Repräsentant, die koptische Kirche durch extrem angespannte Zeiten 
geführt, und dies m.E. trotz aller Kritik in Einzelfragen oder Einzel-
situationen sehr gut und konsequent. Seine Konsequenz war dabei    
sowohl seine große Stärke als auch bisweilen durch seine Kompromiss-
losigkeit eine Schwäche. Papst Schenuda III. führte die koptische Kirche 
zu einer internationalen Konfession und trieb die ökumenische Öffnung 
– trotz Vorbehalten – historisch einmalig voran. Die geistliche Erneue-
rungsbewegung in der koptischen Kirche ist zwar bei Weitem nicht 
allein durch den Papst bewirkt, aber gewiss nicht ohne ihn vorstellbar. 
Papst Schenuda III. wurde zum geistlichen Vater für Millionen von Kop-
ten, von denen er zahllose – trotz aller erwähnten Unterschiede – auf 
wirklich beeindruckende Art in die Bibel, ins Gebet und die Anbetung 
Jesu Christi führte. Dies konnte er nur deshalb, weil sein eigenes Leben  
schon sehr früh durch ein starkes Vertrauen auf den himmlischen Vater 
und (verstärkt ab dem Klostereintritt) durch intensives Bibelstudium, 
Gebet und die Anbetung Jesu Christi geprägt war. Ein Zitat aus seinem 
wichtigsten Buch Befreiung der Seele macht seine geistliche Einstellung 
deutlich:   
„Gott, ich bekenne voller Scham, dass ich zu den Menschen zu viel über Tugend 
gesprochen habe, doch zu wenig über dich, denn du solltest ‚Alles in Allem‘ 
sein.“985 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
985  Schenouda III. 1993a, 3. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

195 
 

Literaturverzeichnis  
 
Primärquellen 
PAUL VI., Papst/SCHENUDA III., Papst. 1998. Gemeinsame Erklärung 

vom 10. Mai 1973, in: Stirnemann,Alfred/Wilfinger, Gerhard (Hg.), 
Konzilien und Kircheneinheit, Innsbruck – Wien, 258-260. (= Pro 
Oriente 20). 

SCHENOUDA III., Papst. 1990. Allem gewachsen, weil Christus mich 
stärkt, Freiburg.  

SCHENOUDA III., Papst. 1993a. Befreiung der Seele, Kairo.  
SCHENUDA III., Papst. 1993b. Ein Leben im Glauben, Kairo:  

http://kroeffelbach.kopten.de/upload/kroeffelbach.kopten.de/ 
01_dkb_buecher_pdf_final/03_dkb-buecher_papst_schenouda 
_III/15_Papst_Schenouda%20III_Ein%20Leben%20im%20Glauben.
pdf, letzter Aufruf 20.08.16. 

SCHENOUDA III., Papst. 1998a. Ein Leben im Glauben, übers. v. Maher  
Schacher, Kairo.  

SCHENOUDA III., Papst. 2006. Er zeigte mir sein zartes Herz.          
Glaubensweisheit aus der koptischen Kirche, Giessen. 

SCHENOUDA III., Papst. 22010a. Das Priestertum, Waldsolms-
Kröffelbach. 

SCHENOUDA III., Papst. 22010b. Vergleichende Theologie, Waldsolms-
Kröffelbach.  

SCHENOUDA III., Papst. 2011. Die Natur Christi, Waldsolms-
Kröffelbach.  

SCHENUDA III. 2013.  ذكرياتة فيه يروي شنودة للبابا نادر فيلم  [= seltener Film in dem Papst 
Schenuda seine Erinnerungen erzählt.] (wahrscheinlich aus den 
1990er Jahren): http://www.youtube.com/ 
watch?v=ji9iUoQD0po, letzter Aufruf 07.12.13. [englische Unter-
titel] 

SCHENUDA III., Papst. 2014. Ausschnitt aus einem Mittwochsvortrag, 
in dem er teils Thesen von Mattā Al-Miskīn zurückweist: http:// 
www.youtube.com/watch?v=4aMX0pfdU5w, letzter Aufruf 
27.01.14. 

SCHENUTI III., Abba. 1992. Die Natur Christi, Kairo. 
SCHENUTI III., Papst. 1994. Lebens Erfahrungen. Teil 2, Kairo. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

196 
 

SHENOUDA III., Papst. 1998a. Ansprache von Patriarch Shenouda III. 
am 6. Mai 1973, in: Stirnemann, Alfred/Wilfinger, Gerhard (Hg.), 
Konzilien und Kircheneinheit, Innsbruck – Wien, 252-255. (=Pro 
Oriente 20) 

SHENOUDA III., Papst. 1998b. Geleitwort, in: Stirnemann, Alfred/   
Wilfinger, Gerhard (Hg.), Konzilien und Kircheneinheit, Innsbruck 
– Wien, 9f. (=Pro Oriente 20) 

SHENOUDA III, Pope. 1990a. Holy Zeal, Cairo. 
SHENOUDA III, Pope. 1990b. The Life of Repentance and Purity, transl. 

by N. Guirgis, Sydney. 
SHENOUDA III, Pope. 1993a. Homosexuality and the Ordination of 

women, London. 
SHENOUDA III, Pope. 1993b. Many Years with People’s questions. Part 

1. Biblical Questions, Cairo.  
SHENOUDA III, Pope. 1993c. The Heresy of Jehovah’s Witnesses, Wādī 

An-Naṭrūn: http://www.stgeorgephilly.org/wp-content/uploads 
/The-Heresy-of-Jehovahs-Witnesses.pdf, letzter Aufruf 21.08.2016. 

  Kairo. [Schenuda III., Papst, die Natur , طبيعة المسيح .51995 .البابا  شنودة
Christi] 

SHENOUDA III, Pope. 21999a. The Heresy of Salvation in a Moment, 
Cairo.  

SHENOUDA III, Pope. 1999b. The Nature of Christ, Jersey City.  
SHENOUDA III, Pope (Ed.). 2000a. The Holy Family In Egypt, St. Mina 

Monastery. 
SHENOUDA III, Pope (Ed.). 2000b. Violence against Christians in        

Al-Kosheh (zitiert aus Al-Kiraza Magazine January 21, 2000): 
http://www.rim.org/muslim/egypt.htm, letzter Aufruf 08.02.14. 

SHENOUDA III, Pope (Ed.). 2000c. Coptic Neomartyrs in the New    
Millenium. Transl. from Al-Kiraza Magazine-January 21, 2000, in: 
Coptic Church Review 21, No. 1, Spring 2000, 2-7: http://www. 
copticchurchreview.com/Coptic/Home_files/2000%20Spring. 
Vol21.%231_1.pdf, letzter Aufruf 21.08.16. 

SHENOUDA III, Pope. 22003a. Comparative Theology Vol. 1, Cairo. 
SHENOUDA III, Pope. 22003b. So Many Years With the Problems of 

People. Part II. Theological & Dogmatic Problems, Cairo.  
SHENOUDA III, Pope. 2005a. Man’s Deification 1, Cairo. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

197 
 

SHENOUDA III, Pope. 32005b. Salvation In the Orthodox Concept,  
Cairo. [1. Arab. Aufl. 1967]  

SHENOUDA III, Pope. 2006a. Jehovah Witnesses & Their Heresies,  
Cairo. 

SHENOUDA III, Pope (Ed.). 2006b. Departure of Hegomen Matta          
Al Meskeen, (El-Keraza Magazine, 21,22; 23.06.2006): http://de. 
calameo.com/read/000369337c539a63473a9, letzter Aufruf 
31.07.16.  

 Cairo. [SHENOUDA III, Pope, New Heresies] , بدع حديثة .32007 .البابا شنودة
SHENOUDA III, Pope. 2008a. Man’s Deification 2. Partakers of the  

Divine Nature, Cairo. 
SHENOUDA III, Pope. 2008b. الجبال حُرِمت قصيدة : http://st-takla.org 

/Lyrics-Spiritual-Songs/03-Coptic-Taraneem-Kalemat_Hah-Khah-
Dal-Thal/Horemto-El-Gebal.html, letzter Aufruf 20.08.16.  

SHENOUDA III, Pope. 2014. شنودة للبابا قصائد الثالث  – Poems by Pope  
Shenouda III: http://tasbeha. org/hymn_library/cat/310, letzter 
Aufruf 01.02.14. [teils mit engl. Übers.]   

ST. ANTONIUS-KLOSTER. 2016a. Digitale Koptische Bibkliothek (DKB)-
Bücher Papst Schenouda III.: http://www.kroeffelbach.kopten.de/ 
dkb/papst-schenouda-iii/, letzter Aufruf 18.08.16.  
 

Sekundärliteratur 
ALCOCK, Anthony. 2010. Die Bedeutung des Wortes ‚Koptisch‘, in: 

Gabra, Gawdat, Kairo das koptische Museum und die frühen    
Kirchen. Kairo, 25f. 

ASSAD, Maurice. 1994a. Coptic Christianity – The Process of Incultura-
tion and Shaping the Coptic Identity, in Concilium International 
Journal for Theology 1994/2, 41-55.  

ASSAD, Maurice. 1994b. Das koptische Christentum. Der Prozeß der 
Inkulturation und die Herausbildung der koptischen Identität, in: 
Concilium 30, 28-38. 

ATANASSOVA, Diliana. 2012. Der koptische Ritus, in: Groen, Basilius 
J./Gastgeber, Christian (Hg.), Die Liturgie der Ostkirche. Ein  
Führer zu Gottesdienst und Glaubensleben der orthodoxen und 
orientalischen Kirchen, Freiburg, 205-232. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

198 
 

ATHANASIUS I. 2010. Vita Antonii, übers. v. Anton Stegmann, Wald-
solms-Kröffelbach. (= Lebensgeschichten der Heiligen Teil 6 von 8, 
Bibliothek der Kirchenväter) 

ʿAṬĪYA, ʿAzīz. 1968. A history of eastern Christianity. London. 

ʿAṬĪYA, ʿAzīz (Hg.). 1991. The Coptic encyclopedia. (8 Bde.). New York. 

AWA MINA, Rafael. 32010. Papst Kyrillus VI. und die geistliche        
Führung, Waldsolms-Kröffelbach. 

BĀḪŪMIYŪS, Anbā/IRMIYĀ, Anbā (Hg.). 2012.  مسيرة   سيرة عطرة  ..
  Kairo عطاء بلا حدود..علامة فرقة في التاريح.. قداسة البابا شنودة الثالث 
2012. - [Vorzügliche Biografie..Der Weg der Hingabe ohne       
Grenzen..ein großer Wendepunkt in der Geschichte. Seine Heilig-
keit Papst Schenuda III.].   

BARTH, Karl. 1967. Kirchliche Dogmatik (KD IV/4 Fragment). Die Taufe 
als Begründung des christlichen Lebens, Zürich.    

BASILIUS. 2001. Liturgie der koptisch-orthodoxen Kirche, hrg. von 
Schenouda III., Papst/Damian, Bischof, München. 

BEHRENS-ABOUSEIF, Doris. 1972. Die Kopten in der ägyptischen Ge-
sellschaft von der Mitte des 19. Jahrhunderts bis 1923, Freiburg. 

BEYSCHLAG, Karlmann. 1991. Grundriss der Dogmengeschichte. Band 
II. Gott und Mensch. Teil 1 Das christologische Dogma, Darmstadt. 

BISHOI, Amba. 1998. Die koptische Kirche im interorthodoxen Dialog 
(78. Ökumenisches Symposium, Wien, 6. März 1996), in:       
Stirnemann, Alfred/Wilfinger, Gerhard (Hg.), Konzilien und     
Kircheneinheit, Innsbruck – Wien, 379-382. (= Pro Oriente 20). 

BISHOY, Anba. 2005. Dialogues and Agreements between the Oriental 
Orthodox Churches and other Churches, in: Tamcke, Martin/ 
Heller, Dagmar (Hg.), Was uns eint und was uns trennt. 5. theolo-
gische Konsultation zwischen der EKD und den Orientalisch-
Orthodoxen Kirchen, Münster, 89-95. (= Studien zur Orientalischen 
Kirchengeschichte 37) 

BOOCHS, Wolfgang. 2015. Die Kopten – „Kirche der Märtyrer“, Aachen. 
BRUNNER-TRAUT, Emma. 1994. Die Kopten. Leben und Lehre der 

ägyptischen Christen in Geschichte und Gegenwart, München.   
BRADLEY, John R. 2008. Inside Egypt: The Land of the Pharaohs on the 

Brink of Revolution, Hampshire. 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

199 
 

BRAKMANN, Heinzgerd. 1994. Die Kopten – Kirche Jesu Christi in 
Ägypten. Ihre Geschichte und Liturgie, in: Gerhards, Albert/ 
Brakmann, Heinzgerd (Hg.), Die koptische Kirche. Einführung       
in das ägyptische Christentum, Stuttgart, 9-27. 

BÜTTNER, Friedemann/KLOSTERMEIER, Inge. 1991. Ägypten,      
München (= Beck’sche Reihe 842: Aktuelle Länderkunde)  

CARTERS, Barbara-Lynn. 1986. The Copts in Egyptian Politics          
1918-1952, Cairo.   

CHAILLOT, Christine. 2005. The Coptic Orthodox Church, Paris. 
CHAILLOT, Christine. 2009. The Life and Situation of the Coptic Ortho-

dox Church Today, in: Studies in World Christianity 15(3), 199-216.   
VON CLAUSEWITZ, Bettina. 2012. Christen in Ägypten – Verlierer der 

Revolution? Interview mit Kopten-Bischof Dr. Anba Damian, in: 
dies. (Hg.), Naher Osten: Christen in der Minderheit, Hamburg, 
134-143. (= Jahrbuch Mission 2012/44). 

DASSMANN, Ernst. 1994. Christusnachfolge durch Weltflucht.  
Asketische Motive im frühchristlichen Mönchtums Ägyptens, in: 
Gerhards, Albert/Brakmann, Heinzgerd (Hg.), Die koptische  
Kirche. Einführung in das ägyptische Christentum, Stuttgart, 28-45. 

DÖPMANN, Hans-Dieter. 1991. Die Orthodoxen Kirchen, Berlin. 
EL-KHAWAGA, Dina. 1993. Le Renourveau Copte. La Communauté 

comme acteur politique, Paris. (Nur als Microfiche zugänglich) 
EL-MESKEEN, Matta. 1993. Koptisches Mönchtum & Das Kloster des   

Hl. Makarius. Ein kurzer historischer Überblick, Kairo. 
EL-MESKEEN, Matta. 1995. Pfingsten, Kairo. [1. Arab. Aufl. 1960]. 
EL-MESKEEN, Matta. 2009. Church and State. Sectarianism and  

Fanaticism, Wadi El-Natrun. 
ELSÄSSER, Sebastian. 2014. The Coptic Question in the Mubarak Era, 

Oxford. 
FABRY, Heinz-Josef. 22009. Die Heilige Familie in Ägypten. Alttesta-

mentliche Vorbilder und Aspekte, in: Boochs, Wolfgang (Hg.),  
Geschichte und Geist der Koptischen Kirche, Aachen, 157-175. 

FELMY, Karl Christian. 2007. Art. „Vergöttlichung“, in: Religion in Ge-
schichte und Gegenwart (RGG4) Bd. 8, Tübingen, 1008. 

GABRA, Gawdat (Ed.). 2001. The Holy Family's Journey in Egypt, Cairo. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

200 
 

GABRA, Gawdat. 2008. Historical Dictionary of the Coptic Church,  
Cairo. 

GABRA, Gawdat. 2012. The Churches of Egypt: From the Journey of the 
Holy Family to the Present Day. Cairo. 

GABRA, Gawdat. 2014. Coptic Civilization: Two Thousand Years of 
Christianity in Egypt, Cairo. 

GHATTAS, Michael. 2001. Art. „Kopten“, in: Religion in Geschichte und 
Gegenwart (RGG4) Bd. 4, Tübingen, 1670-1677. 

GERHARDS, Albert/BRAKMANN, Heinzgerd (Hg.). 1994. Die kopti-
sche Kirche. Einführung in das ägyptische Christentum, Stuttgart. 

GLASSNER, Gottfried. 1994. Erneuerung im Zeichen der Mönche. Das 
Aufblühen der koptischen Klöster und das Reformwerk des Mattā 
al-Maskīn, in: Gerhards, Albert/Brakmann, Heinzgerd (Hg.), Die 
koptische Kirche. Einführung in das ägyptische Christentum, 
Stuttgart, 93-104. 

GRILLMEIER, Alois. 1979. Jesus der Christus im Glauben der Kirche 1. 
Von der Apostolischen Zeit bis zum Konzil von Chalcedon (451), 
Freiburg – Basel – Wien. 

HAGE, Wolfgang. 2007. Das orientalische Christentum, Stuttgart.  
(= Die Religionen der Menschheit 29,2) 

HAHN, E. 1994. Art. „Sühne. c) systematisch-theologisch,“ in: Evangeli-
sches Lexikon für Theologie und Gemeinde Bd. 3, Wuppertal –  
Zürich, 1936f. 

HAINTHALER, Theresia. 2009. Die Koptische Kirche in der Ökumene, 
in: Pinggéra, Karl (Hg.), Christentum im Schatten von Pyramiden 
und Minaretten. Beiträge zu Geschichte und Gegenwart der  
Koptischen Kirche, Evangelische Akademie Hofgeismar, 67-81. 

HASAN, Susan S. 2003. Christians versus Muslims in Modern Egypt. 
The Century-Long Struggle for Coptic Equality, Oxford.  

HAUBECK W. 1994. Art. „Sühne. b) biblisch,“ in: Evangelisches Lexikon 
für Theologie und Gemeinde Bd. 3, Wuppertal – Zürich, 1935f. 

HAUSCHILD, Wolf-Dieter. 22000. Lehrbuch der Kirchen- und Dogmen-
geschichte Bd. 1. Alte Kirche und Mittelalter, Gütersloh. 

HAUSCHILD, Wolf-Dieter. 32007. Lehrbuch der Kirchen- und Dogmen-
geschichte. Bd 1. Alte Kirche und Mittelalter, Gütersloh.  

HEIKAL, Mohamad. 1983. Autumn of Fury. The Assassination of Sadat, 
London. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

201 
 

HEIL, Uta. 2012. Zäsur: Die Synode von Nizäa (325), in: Hoff, Gregor 
Maria/Körtner, Ulrich H. J. (Hg.), Arbeitsbuch Theologie- 
geschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Band 1: 2. bis 15. 
Jahrhundert, Stuttgart, 101-112.  

HESEMANN, Michael. 2012. Jesus in Ägypten. Das Geheimnis der  
Kopten, München. 

HEYER, Friedrich. 1971. Die Kirche Äthiopiens, Berlin – New York.  
HOFRICHTER, Peter. 1998. Wissenschaftlicher Ertrag, in: Stirnemann, 

Alfred/Wilfinger, Gerhard (Hg.), Konzilien und Kircheneinheit, 
Innsbruck – Wien, 13-17. (= Pro Oriente 20). 

HOFRICHTER, Peter/MARTE, Johann (Hg.). 2013. Documents on Unity 
of Faith between the Oriental Orthodox Churches and the Roman 
Catholic Church, Innsbruck – Wien. (= Pro Oriente 36) 

HULSMAN, Cornelis. 2001. Tracing the Route of the Holy Family Today, 
in: Gabra, Gawdat (Ed.), Be Thou There. The Holy Family’s  
Journey in Egypt, Cairo, 31-132.  

HULSMAN, Cornelis (Ed.). 2014a. The Sharia as the Main Source of 
Legislation?: The Egyptian Debate on Article II of the Egyptian 
Constitution, Marburg. (= Anwendungsorientierte Religionswis-
senschaft 3). 

HULSMAN, Cornelis (Ed.). 2016. From Ruling to Opposition. Islamist 
Movements and Non-Islamist Groups in Egypt 2011-2013, Marburg 
2016 (= Anwendungsorientierte Religionswissenschaft Band 9) 

HURTADO, Larry W. 2003. Lord Jesus Christ. Devotion to Jesus in  
Earliest Christianity, Grand Rapids.  

IBRAHIM, Fouad N. (Hg.). 1990. Das wunderbare Wirken des kopti-
schen Papstes Kyrill VI. (1902-1971), Waldsolms-Kröffelbach. 

IBRAHIM, Fouad N./IBRAHIM, Barbara. 2011. Papst Kyrillos VI. –    
116. Nachfolger des Heiligen Markus auf dem Stuhl von Alex-
andria – sein Leben und Wirken, in: Kemet 4/2011, Berlin, 51-58 

ISHAK, Emile Maher. 1997. The Inspiration of the Holy Scriptures, Cairo. 
JOEST, Wilfried/VON LÜPKE, Johannes. 52012. Dogmatik II: Der Weg 

Gottes mit dem Menschen, Göttingen. 
JORDY, G. 1994. Art. „Versammlung, Christliche“, in: Evangelisches 

Lexikon für Theologie und Gemeinde Bd. 3, Wuppertal – Zürich, 
2086-2098. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

202 
 

KASPAR, Michael. 2012. Die Situation der Religionsfreiheit für die kop-
tisch-orthodoxe Kirche in Ägypten. Die Kopten zu Beginn des 21. 
Jahrhunderts: zwischen Akzeptanz und Ablehnung, Magister-
arbeit, Universität Erlangen-Nürnberg. 

KHELLA, Karam/FARAG, Yousef (Hg.). 1980. Die Kopten, Bd. 1,   
Hamburg. 

KHELLA, Karam/FARAG, Yousef (Hg.). 1981. Die Kopten, Bd. 2,   
Hamburg.  

KHELLA, Karam/FARAG, Yousef (Hg.). 1983. Die Kopten, Bd. 3,   
Hamburg. 

KHS-BURMESTER, Oswald Hugh Ewart, 1967. The Egyptian or Coptic 
church: a detailed description of her liturgical services and the rites 
and ceremonies observed in the administration of her sacraments, 
Le Caire. 

KÖHLER, Katrin. 2008. Mattā al-Miskīn – koptischer Theologie und 
Reformer (1919-2006). Zum Verhältnis von Kirche und Staat in 
Ägypten, Magisterarbeit am Orientalischen Institut der  
Universität Leipzig. 

KÖGER, Michaela. 2002. Das koptische orthodoxe Jugendbischofsamt 
zwischen Traditionsvermittlung und Verantwortung für junge 
ägyptische Bürger, in: Tamcke, Martin (Hg.), Daheim und in der 
Fremde. Beiträge zur jüngeren Geschichte und Gegenwartslage  
der orientalischen Christen, Hamburg, 187-252. (= Studien zur          
Orientalischen Kirchengeschichte 21) 

KOLLMANN, Bernd. 2014. Neues Testament kompakt, Stuttgart. 
KOLTA, K.S. 42010. Die koptische Kirche heute. Vortrag gehalten am 

Philoxenia-Treffen vom 21.-23.11.86, in: St. Antonius-Kloster (Hg.), 
Seminar-Vorträge Teil 2 über die koptische Kirche. Seminar-
vorträge im koptisch-orthodoxen Zentrum St. Antonius-Kloster-
Kröffelbach, Waldsolms-Kröffelbach, 37-45. 

KRIKORIAN, Mesrob K. 2005. Rezeption der Ergebnisse des Dialogs 
zwischen den orientalisch-orthodoxen Kirchen und der römisch-
katholischen Kirche, in: Tamcke, Martin/Heller, Dagmar (Hg.), 
Was uns ein und was uns trennt. 5. Theologische Konsultation 
zwischen der EKD und den Orientalisch-Orthodoxen Kirchen, 
Münster, 97-100. (= Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte 
37) 

KÜHN, Ulrich. 2003. Christologie, Göttingen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

203 
 

KYROLLOS VI SONS (Ed.). 2011. Healing the Brokenhearted, Cairo. 
LABIB, Subhi. 1983. Der koptische Patriarch in der Krise, in: Ökumeni-

sche Rundschau (ÖR) 31, Leipzig, 92-100. 
LANGE, Christian. 2008. Gestalt und Deutung der christlichen Initiation 

in der Alten Kirche, in: Lange, Christian/Leonhard, Clemens/ 
Olbrich, Ralph (Hg.), Die Taufe. Einführung in Geschichte und 
Praxis, Darmstadt, 1-28. 

LANGE, Christian. 2010. Die altorientalischen Kirchen: Dogmen-
geschichte Orientierung – Leben im Haus des Islam, in: Lange,  
Christian/Pinggéra, Karl (Hg.), Die altorientalischen Kirchen. 
Glaube und Geschichte, Darmstadt, 1-20.  

LANGE, Christian. 2012. Einführung in die allgemeinen Konzilien, 
Darmstadt. 

LANGE, Christian/LEONHARD, Clemens/OLBRICH, Ralph (Hg.). 
2008. Die Taufe. Einführung in die Geschichte und Praxis, Darm-
stadt. 

LANGE, Christian/PINGGÉRA, Karl (Hg.). 2010. Die altorientalischen 
Kirchen. Glaube und Geschichte, Darmstadt.  

LANGENER, Lucia. 22009. Chronologie der koptischen Kirche, in: 
Boochs, Wolfgang (Hg.), Geschichte und Geist der Koptischen   
Kirche, Aachen, 205-228. 

LEONHARD, Clemens. 2008. Gestalt und Deutung der christlichen  
Initiation in den orientalischen Kirchen, in: Lange, Christi-
an/Leonhard, Clemens/Olbrich, Ralph (Hg.), Die Taufe.  
Einführung in Geschichte und Praxis, Darmstadt, 125-142.   

LEONHARDT, Rochus. 22008. Grundinformation Dogmatik, Göttingen. 
LOHSE, Bernhard. 2011. Epochen der Dogmengeschichte, Berlin.  
MALATY, Tadros. 1979. Tradition & Orthodoxy, Alexandria. 
MALATY, Tadros. 1991. Man & Redemption. The Coptic Orthodox 

Church and The Dogmas, Alexandria. 
MALATY, Tadros. 1992. Dictionary of Church Terms, Alexandria. 
MALATY, Tadros. 1993. Introduction to the Coptic Orthodox Church, 

Alexandria.  
MALATY, Tadros. 1996. A Non-Chalcedonian Response: On the       

Initiatives of Unity, in: St. Nersess Theological Review 1(1), 79-82  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

204 
 

MALATY, Tadros. 31997. Christologie gemäß der nicht-chalcedonischen 
orthodoxen Kirchen, Kröffelbach.  

MARTIN, Maurice P./VAN NISPEN, Christian/SIDAROUSS, Fadel. 
1994. Gegenwärtige Entwicklungen in der koptischen Kirche, in: 
Gerhards, Albert/Brakmann, Heinzgerd (Hg.), Die koptische  
Kirche. Einführung in das ägyptische Christentum, Stuttgart –   
Berlin – Köln, 105-118. 

MATTHEW the Poor. 1984. [Mattā Al-Miskīn] The Communion of Love, 
New York. 

MAUER, Otto. 1998. Die heutige christologische Debatte. Bericht über 
die Erste Konsultation, in: Stirnemann, Alfred/Wilfinger, Gerhard 
(Hg.), Konzilien und Kircheneinheit, Innsbruck – Wien, 35-45. (= 
Pro Oriente 20). 

MCCALLUM, Fiona. 2010. Christian Religious Leadership in the Middle 
East. The Political Role of the Patriarch, Lewiston – Queenston – 
Lampeter. 

MCGRATH, Alister E. 22007. Der Weg der christlichen Theologie. Eine 
Einführung, Giessen.  

MEINARDUS, Otto F. A. 1970. Christian Egypt, Faith and Life, Cairo. 
MEINARDUS, Otto F.A. 1977. Christian Egypt Ancient and Modern, 

Cairo. 
MEINARDUS, Otto F. A. 1983. Die Wüstenväter des 20. Jahrhunderts. 

Gespräche und Erlebnisse, Würzburg. 
MEINARDUS, Otto F. A. 1986. The Holy Family in Egypt. Cairo. 
MEINARDUS, Otto F. A. 21989. Monks and Monasteries of the Egyptian 

Deserts, Cairo.  
MEINARDUS, Otto F. A. 1998. Patriarchen unter Nasser und Sadat, 

Hamburg. (= Mitteilungen/Deutsches Orient-Institut 55) 
MEINARDUS, Otto F.A. 2001. Die Kopten: Miaphysiten statt  

Monophysiten, in: Zeitschrift für Mission 27, 65-72. 
MEINARDUS, Otto F.A. 22002. Two Thousand Years of Coptic         

Christianity, Cairo. 
MEINARDUS, Otto F. A. 22007. Coptic Saints and Pilgrimages. Cairo. 
MEINARDUS, Otto F. A. 22009. Über die koptische Volksfrömmigkeit, 

in: Boochs, Wolfgang (Hg.), Geschichte und Geist der Koptischen  
Kirche, Aachen, 9-27.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

205 
 

METTAOUS, ANBA. 2000. The Sacrament of Priesthood 7, St. Mina-
Kloster. 

MOUSA, Bishop. 2000. The Characteristics of Orthodox Teaching, Cairo. 
MOUSSA, Bishop. 2007. Youth Concerns. Question and Answer, Cairo. 
O’MAHONY, Anthony. 2006. Coptic Christianity in modern Egypt, in: 

The Cambridge History of Christianity 5. Eastern Christianity, 
Cambridge, 488-510. 

O’MAHONY, Anthony. 2005. Coptic Orthodox Thought in Modern 
Egypt, in: One in Christ 40(3), 16-52.  

O’MAHONY, Anthony. 2007. Tradition at the Heart of Renewal: the 
Coptic Orthodox Church and Monasticism in Modern Egypt, in:  
International Journal for the Study of the Christian Church 7(3), 
164-178. 

ORLANDI, Tito. 1990. Art. „Koptische Kirche“, in: Theologische Real-
enzyklopädie (TRE) 19, 595-607. 

OSMAN, Tarek. 32013. Egypt on the Brink. From Nasser to the Muslim 
Brotherhood, New Haven – London.  

PERRY, Glenn E. 2004. The History of Egypt, Westport. 
PETRY, Carl F. 1991. Art. Copts in Late Medieval Egypt, in: Coptic Ency-

clopedia Bd. 2, New York, 618-635. 
PFIFFL-PERČEVIĆ, Theodor. 1998. Vorwort. Zweite Wiener Altorien-

talenkonsultation 1973, in: Stirnemann, Alfred/Wilfinger, Gerhard 
(Hg.), Konzilien und Kircheneinheit, Innsbruck – Wien, 19-22. (= 
Pro Oriente 20) 

PINGGÉRA, Karl. 2008. Martin Luther und das evangelische Tauf-
verständnis vom 16. bis 18. Jahrhundert, in: Lange, Christian/        
Leonhard, Clemens/Olbrich, Ralph (Hg.), Die Taufe.  
Einführung in Geschichte und Praxis, Darmstadt, 85-112. 

REISS, Wolfram. 1994a. „Die Erneuerung begann in der Sonntags-
schule“. Geschichte und Entwicklung der Sonntagsschulen in der 
Koptischen Orthodoxen Kirche, in: Gerhards, Albert/Brakmann, 
Heinzgerd (Hg.), Die koptische Kirche. Einführung in das  
ägyptische Christentum, Stuttgart, 84-92.  

REISS, Wolfram. 1994b. Gespräche der Koptisch-Orthodoxen Kirche    
mit anglikanischen, lutherischen und reformierten Kirchen, in: 
Gerhards, Albert/Brakmann, Heingerd (Hg.), Die koptische  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

206 
 

Kirche. Einführung in das ägyptische Christentum, Stuttgart –   
Berlin – Köln, 154-167.  

REISS, Wolfram. 1994c. Neue Formen des Episkopats in der Koptisch-
Orthodoxen Kirche, in: Kohl Bacher, Michael/Lesinski, Markus 
(Hg.), Horizonte der Christenheit. Festschrift für Friedrich Heyer 
zu seinem 85. Geburtstag, Erlangen, 550-560. (= Oikonomia 34). 

REISS, Wolfram. 1998. Erneuerung in der Koptisch-Orthodoxen Kirche. 
Die Geschichte der koptisch-orthodoxen Sonntagsschulbewegung 
und die Aufnahme ihrer Reformansätze in den Erneuerungs-
bewegungen der Koptisch-Orthodoxen Kirche der Gegenwart, 
Hamburg. (= Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte 5). 

REISS, Wolfram. 2001a. Art. „Kyrill IV.“, in: Religion in Geschichte und 
Gegenwart (RGG4) Bd. 4, Tübingen, 1920f. 

REISS, Wolfram. 2001b. Die Koptisch-Orthodoxe Kirche an der Wende 
zum 21. Jahrhundert: Von einer Nationalkirche zu einer internatio-
nalen christlichen Konfession, in: Tamcke, Martin (Hg.), Orienta-
lische Christen zwischen Repression und Migration. Beiträge zur 
jüngeren Geschichte und Gegenwartslage, Münster – Hamburg – 
London, 201-210. (= Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte 
12). 

REISS, Wolfram. 2002. Vereinbarung zwischen der Koptisch-Orthodoxen 
und der Eritreisch-Orthodoxen Kirche, in: Tamcke, Martin (Hg.), 
Daheim und in der Fremde. Beiträge zur jüngeren Geschichte und 
Gegenwartslage der orientalischen Christen, Münster – Hamburg – 
London, 261-275. (=Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte 
21). 

REISS, Wolfram. 2003. Das Bischofsamt für Jugend in der Koptisch-
Orthodoxen Kirche, in: Tamcke, Martin (Hg.), Koexistenz und  
Konfrontation. Beiträge zur jüngeren Geschichte und Gegenwarts-
lage der orientalischen ChristenMünster – Hamburg – London, 
157-168. (= Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte 28). 

REISS, Wolfram. 2004. Problematisches Bündnis. Christlich-muslimische 
Versöhnung gegen Israel, in: Tamcke, Martin (Hg.), Blicke gen  
Osten. Festschrift für Friedrich Heyer zum 95. Geburtstag, Müns-
ter, 207-217. (= Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte 30). 

REISS, Wolfram. 22009. Schritte der Erneuerung. Von der Sonntagsschule 
zur Reform des Klerus und der gesamten Kirche, in: Boochs,  
Wolfgang (Hg.), Geschichte und Geist der Koptischen Kirche, 
Aachen, 177-191. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

207 
 

 
REISS, Wolfram. 2013. Die Situation der Kopten in der Gegenwart, in: 

Hölscher, Andreas/Middelbeck-Varwick, Anja/Thura, Markus 
(Hg.), Kirche in Welt. Christentum im Zeichen kultureller Vielfalt, 
Frankfurt, 49-90. (= apeliotes – Studien zur Kulturgeschichte und 
Theologie 12) 

REISS, Wolfram (Hg.). 2016. Aufstieg und Fall der ägyptischen Muslim-
bruderschaft 2011–2013, Marburg. (=Anwendungsorientierte      
Religionswissenschaft 8) 

RICHTER, Siegfried G. 22009. Vom Mönchischen Leben. Entwicklungs-
linien des Mönchtums in Ägypten, in: Boochs, Wolfgang (Hg.),  
Geschichte und Geist der Koptischen Kirche, Aachen, 133-146. 

RITTER, Adolf Martin. 1999a. Art. „Chalcedon, Konzil von 451“, in: 
Religion in Geschichte und Gegenwart (RGG4) Bd. 2, Tübingen, 92f.   

RITTER, Adolf Martin. 1999b. Art. „Chalcedonense, christologische  
Definition”, in: Religion in Geschichte und Gegenwart (RGG4) Bd. 
2, Tübingen, 93f. 

RUBENSON, Samuel. 1997. Tradition and Renewal in Coptic Theology, 
in: Van Doorn-Harder/Vogt, Kari (Ed.), Between Desert and City. 
The Coptic Orthodox Church Today. Eugene, 35-51.  

SEMSEK, Hans-Günter. 2007. Ägypten und Sinai. Pharaonische Tempel 
und islamische Traditionen, Ostfildern. 

ST. ANTONIUS-KLOSTER (Hg.). 22010. Der Deutschlandbesuch Seiner 
Heiligkeit Papst Schenouda III. vom 15.11. bis 22.11.1990, Wald-
solms-Kröffelbach. 

STROHMAYER, Edda A. 2007. Stabilität, Friede und Demokratie im 
Nahen Osten? 25 Jahre Ägypten unter Hosni Mubarak, Baden-
Baden. (= Politik 147). 

STEINSEIFER, B. 1992., Art. „Anselm von Canterbury (1033/34 – 1109),“ 
in: Evangelisches Lexikon für Theologie und Gemeinde Bd. 1, 
Wuppertal - Zürich, 79f. 

STIRNEMANN, Alfred/WILFINGER, Gerhard (Hg.). 1998. Konzilien 
und Kircheneinheit, Innsbruck – Wien. (= Pro Oriente 20). 

STIRNEMANN, Alfred. 1998. Das PRO-ORIENTE-Regionalsymposium 
1993 in Kerala, in: Stirnemann,Alfred/Wilfinger, Gerhard (Hg.), 
Konzilien und Kircheneinheit, Innsbruck – Wien, 349-357. (= Pro 
Oriente 20). 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

208 
 

ST. MARKUS ZEITSCHRIFT. 2010. Die Heilige Schrift in der koptisch-
orthodoxen Kirche (St. Markus Zeitschrift des St. Antonius-Kloster 
Kröffelbach, Ausgabe Januar 2010), 21-23. 

SCHWAIGER, Georg/HEIM, Martin. 2001. Orden und Klöster. Das 
christliche Mönchtum in der Geschichte, München.  

SPULER, Bertold. 21968. Die Gegenwartslage der Ostkirchen in ihrer 
nationalen und staatlichen Umwelt, Frankfurt. 

SPULER, Bertold. 1977. Die Koptische Kirche in der Gegenwart, in: 
ZDMG Supplement III/1, Wiesbaden, 275–280. (= XIX. Deutscher 
Orientalistentag 1975 in Freiburg 1) 

TAMCKE, Martin. 2009. Christentum im Land der Pharaonen, in:    
Pinggéra, Karl (Hg.), Christentum im Schatten von Pyramiden und  
Minaretten. Beiträge zu Geschichte und Gegenwart der Koptischen 
Kirche, Hofgeismar, 7-21. 

TAMCKE, Martin. 2004. Das orthodoxe Christentum, München.  
THÖLE, Reinhard. 1999. Orthodoxe Kirchen, in: Frieling, Reinhard/ 

Geldbach, Erich/Thöle, Reinhard (Hg.), Konfessionskunde. Orien-
tierung im Zeichen der Ökumene, Stuttgart – Berlin – Köln, 127-
174. (= Grundkurs Theologie 5,2) 

THOMAS, Günther. 2011. Was geschieht in der Taufe. Das Tauf-
geschehen zwischen Schöpfungsdank und Inanspruchnahme für 
das Reich Gottes, Neukirchen.  

TROEGER, Eberhard. 2013. Zwischen Alexandria und Kairo. Die evange-
lische Missionsarbeit in Unterägypten im 19. und 20. Jahrhundert, 
Nürnberg. 

VAN DOORN-HARDER, Pieternella. 1995. Contemporary Coptic Nuns, 
Columbia South Carolina. (= Studies in comparative religion). 

VAN DOORN-HARDER, Nelly. 2011. The Modern Coptic Papacy (1798-
2011), in: Guirguis, Magdi/Van Doorn-Harder, Nelly, The Emer-
gence of the Modern Coptic Papacy. The Egyptian Church and Its  
Leadership from the Ottoman Period to the Present, Cairo, 53-188. 
(= The Popes of Egypt 3). 

VELKD (Hg.). 1986: Martin Luther, Der Große Katechismus, in: Unser 
Glaube. Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen    
Kirche (VELKD), bearbeitet von Hans-Jörg Pöhlmann, Gütersloh, 
726-744. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

209 
 

VERGHESE, Paul. 1973. Koptisches Christentum, die orthodoxen      
Kirchen Ägyptens und Äthiopiens, Stuttgart. (= Die Kirchen der 
Welt 12) 

WAKIN, Edward. 22000. A Lonely Minority. The Modern Story of 
Egypt’s Copts, Lincoln. [1. Aufl. 1963] 

WATSON, John. 1997. Signposts to Biography – Pope Shenouda III, in: 
Van Doorn-Harder, Nelly/Vogt, Kari (Ed.), Between Desert and 
City: The Coptic Orthodox Church Today, Eugene, 243-253. 

WATSON, John H. 32012. Among the Copts, Eastburne – Portland – 
Vaughan. 

WEBER, Otto. 1977. Grundlagen der Dogmatik Bd. II, Neukirchen. 
WEHR, Hans. 51985. Art. „kaffāra” „كفارة“,  in: Arabisches Wörterbuch für 

die Schriftsprache der Gegenwart. Arabisch-Deutsch, Wiesbaden, 
1110. 

WEHR, Hans. 51985. Art. „rūḥ“ „روح“, in: Arabisches Wörterbuch für die 
Schriftsprache der Gegenwart. Arabisch-Deutsch, Wiesbaden, 506. 

WERNER, Roland. 2013. Das Christentum in Nubien. Geschichte und 
Gestalt einer afrikanischen Kirche, Berlin – Münster – Wien –  
Zürich – London. 

WICK, Peter. 2011. Die Kindertaufe fordert uns heraus. Am Neuen  
Testament stoßen alle Tauftheorien an ihre Grenze, in: Theolo-
gische Beiträge 42(5), 264-282.  

WINKLER, Dietmar W. 1997. Koptische Kirche und Reichskirche. Altes 
Schisma und neuer Dialog, Innsbruck - Wien. (= Innsbrucker Theo-
logische Studien 48). 

WINKLER, Dietmar W. 2005. Ökumenischer Neubeginn. Der Dialog 
zwischen der katholischen Kirche und den orientalisch-orthodoxen 
Kirchen, in: Tamcke, Martin/Heller, Dagmar (Hg.), Was uns ein 
und was uns trennt. 5. Theologische Konsultation zwischen der 
EKD und den Orientalisch-Orthodoxen Kirchen, Münster, 49-71. 
(= Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte 37). 

 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

210 
 

Internetquellen  
AHMAD, Fatmah Sayīd. 2011. 2,869 churches, 108,395 mosques, says 

CAPMAS President (Arab West Report 04.10.2011): http://www. 
arabwestreport.info/year-2011/week-36/70-2869-churches-108395-
mosques-says-capmas-president, letzter Aufruf 12.01.14. 

AHRAM ONLINE. 2011. Pope Shenouda III supports Mubarak, Egyp-
tian state TV (ahramonline 06.02.2011): http://english.ahram. 
org.eg/NewsContent/1/64/5097/Egypt/Politics-/Pope-
Shenouda-III-supports-Mubarak,-Egyptian-state.aspx, letzter 
Aufruf 10.01.14. 

ALALAWI, Hadya. 2013. Cairo pupils moved to Coptic schools due to 
‘politicisation’ fears (BBC 06.10.2013): http://www.bbc.co.uk/ 
news/world-middle-east-24397641, letzter Aufruf 12.01.14. 

ANGAELOS, Bishop (Ed.). 2013. The Coptic Orthodox Church Centre 
UK: http://www.copticcentre.com, letzter Aufruf 21.08.13. 

ARAB WEST REPORT. 2002. 12. Blessed be my people in Egypt. 
(17.12.2002): http://arabwestreport.info/year-2002/week-51/12-
blessed-be-my-people-egypt, letzter Aufruf 17.10.16. 

ARAB WEST REPORT. 2007. 35. New [claims of] heresies renew the 
disagreement between Pope Shenouda and Father Mattá al-Miskin 
(21.01.2007): http://www.arabwestreport.info/year-2007/week-
3/35-new-claims-heresies-renew-disagreement-between-pope-
shenouda-and-father-matta-al, letzter Aufruf 25.01.14.  

AUSWÄRTIGES AMT. 2016: http://www.auswaertiges-amt.de/DE/ 
Aussenpolitik/Laender/Laenderinfos/01-Nodes_ 
Uebersichtsseiten/Aegypten_node.html, letzter Aufruf 18.08.16. 

BASILIUS. 2002. Canon law in the Coptic Church (Arab West Report 
27.12.2002): http:/ /www. arabwestreport.info/year-2002/week-
51/11-canon-law-coptic-orthodox-church, letzter Aufruf 06.12.13. 

BBC. 2016. Profile: Hosni Mubarak (09.05.2015): 
http://www.bbc.co.uk/news/world-middle-east-12301713,  
letzter Aufruf 15.10.16. 

BOLZ, Martina. 2006. Der Stand der Demokratisierung und der Heraus-
bildung einer Zivilgesellschaft in Ägypten am Beispiel des Dis-
kurses über die autochthone christliche Minderheit der Kopten, 
Berlin: http://edoc.hu-berlin.de/dissertationen/bolz-de-jesus-
macedo-martina-2006-07-21/PDF/bolz-de-jesus-macedo.pdf,    
letzter Aufruf 23.10.16. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

211 
 

BUNDESAMT FÜR MIGRATION UND FLÜCHTLINGE (Hg.). 2011. 
Informations-zentrum Asyl und Migration. Lage der Religions-
gemeinschaften in ausgewählten Ländern (August 2011): 
http://www.bamf.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/
Herkunftslaenderinformationen/lage-religionsgemeinschaft-
islamische-laender-2011-08.pdf?__blob=publicationFile, letzter 
Aufruf 19.08.16.  

CASPER, Jayson. 2012. Why Pope Shenouda’s Death Matters to Egyptian 
Protestants. The Coptic ‘pope of the Bible’ was controversial yet be-
loved (Christianity Today 19.03.2012): http://www.christianity 
today.com/ct/2012/marchweb-only/shenouda-protestants.html, 
letzter Aufruf 09.02.14. 

CASPER, Jayson. 2013. Mapping the Coptic Movements: Coptic Activism 
in a Revolutionary Setting (Arab West Report 15.05.13): http:// 
www.arabwestreport.info/sites/default/files/pdfs/AWRpapers/
paper44.pdf, letzter Aufruf 31.01.14. 

CIA, The World Factbook, Eritrea. 2013: https://www.cia.gov/library/ 
publications/the-world-factbook/geos/er.html, letzter Aufruf 
03.02.13. 

COPTIC MISSION. 2014. Homepage koptischer Auslandsgemeinden 
und Dienste in Afrika: http://www.copticmission.org, letzter Auf-
ruf 12.01.14. 

COPTIC WORLD. 2016. Homepage mit Weltkarte koptischer Kirchen: 
http://www.copticworld.org, letzter Aufruf 20.08.16.   

CLAREMONT COLLEGES DIGITAL LIBRARY (CCDL). 2016. 
Clarement Coptic Encyclopedia (CCE): http://ccdl.libraries. 
claremont.edu/cdm/landingpage/collection/cce, letzter Aufruf 
10.09.16 

CRINA, Boros. 2013. Art. POLL-Egypt is worst Arab state for women 
(Thomas Reuter 12.11.13): http://news.trust.org//item/ 
20131108170910-qacvu/?source=spotlight-writaw, letzter Aufruf 
22.08.16.  

CTV. Coptic Television 2014. Fernsehinterview mit Papst Schenuda III., 
„Whisper of Love“ (Teil 2 über die Zeit zwichen 1954-1971): 
http://www.youtube.com/watch?v=R3RbX37s4f4, letzter Aufruf 
01.02.14. [englische Untertitel] 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

212 
 

CYC. Christian Youth Channel 2013. Christian Youth Channel Fernseh-
interview mit Papst Schenuda III. präsentiert von ʿĀṭif Kāmil: 
http://www.youtube.com/watch?v=dhnM2olV6ys, letzter Aufruf 
05.11.13. [englische Untertitel] 

CYC. Christian Youth Channel 2014. Fernsehinterview mit Papst    
Schenuda III. präsentiert von ʿĀṭif Kāmil: http://www.youtube. 
com/watch?v=1whjE48jNZo, letzter Aufruf 08.02.14. [englische 
Untertitel] 

EKD. 2011. Kopten-Papst Shenouda III. erhält Augsburger Friedenspreis 
(EKD 08.11.2011): http://www.ekd.de/aktuell_presse/news_ 
2011_08_08_3_shenouda_friedenspreis.html, letzter Aufruf 
15.10.16. 

FASTENRATH, Christian. 2007. Interview with Tarek Heggy at the  
Center for Intercultural Dialogue and Translation (Arab West  
Report 21.03.2007): http://www.arabwestreport.info/year-2007/ 
week-21/2-interview-tarek-heggy-cidt-1, letzter Aufruf 21.08.16. 

FAWZI, Nirmin. 2002. January 7, a national holiday in Egypt (Arab West 
Report 2002): http://www.arabwestreport.info/year-2002/week-
51/7-january-7-national-holiday-egypt, letzter Aufruf 09.01.14. 

FERRECHIA, Jenna. 2013. Commemorating Maspero (Arab West Report 
10.09.2013): http://www.arabwestreport.info/commemorating-
maspero, letzter Aufruf 10.01.14. 

FROHNHOFEN, HERBERT (Hg.). 2013. § 5. Die dogmatische Formel  
von Chalcedon.: http://www.theologie-skripten.de/christologie/ 
5chalcedon.pdf; letzter Aufruf 28.11.13. 

GIRGIS, Samir F. 2013. Papst Schenudas Lebenslaufstationen: http:// 
www.coptic-churches.ch/Pop_Bishops_Fathers/PapstShenouda 
Leben.htm, letzter Aufruf 07.12.13. 

HABIB EL MASRI, Iris. 1956. The Story of the Copts. The True Story of 
Christianity. Book I. From the Foundation of the Church by Saint 
Mark to the Arab Conquest, Newberry Springs: http://www. 
saint-mary.net/coptic_faith/TheStoryoftheCoptstheTrueStory 
ofChristianityinEgy.pdf, letzter Aufruf 10.09.16. 

HABIB EL MASRI, Iris. 1982. The Story of the Copts. The True Story of 
Christianity in Egypt. Book II. From the Arab Conquest to the   
Present-Time, Newberry Springs: https://stnoufer.files.wordpress. 
com/2015/01/the-story-of-the-copts-iris-habib-el-masri-2.pdf,  
letzter Aufruf 10.09.16. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

213 
 

HABIB EL MASRI, Iris. 2016a. Neun Bände zur koptischen Geschichte:  
https://arabic.coptic-treasures.com/deacons/iris_habib/iris_ 
habib_books.php, letzter Aufruf 10.09.16. 

HANNA, Zakaria. 1995. Die Koptisch-Orthodoxe Kirche, in:  
Ökumenisches Forum 18, 255-274: http://unipub.uni-
graz.at/oekf/periodical/pageview/841288, letzter Aufruf 21.08.16.  

HULSMAN, Cornelis. 2002. Renewal in the Coptic Orthodox Church; 
notes of the Ph.D. thesis of Revd. Dr. Wolfram Reiss (Arab West 
Report 22.11.2002): http://www.arabwestreport.info/year-
2002/week-46/23-renewal-coptic-orthodox-church-notes-phd-
thesis-revd-dr-wolfram-reiss, letzter Aufruf 09.02.14.  

HULSMAN, Cornelis. 2011a. Egypt’s Christians After Mubarak  (Christi-
anity Today 11.02.2011): http://www.christianitytoday.com/ 
ct/2011/march/egyptaftermubarak.html?paging=off, letzter 
Aufruf 21.08.16.  

HULSMAN, Cornelis. 2011b. The context of the brutal attack on a Coptic 
Orthodox church in Alexandria on January 1, 2011. Analysis based 
on 15 years of research in Muslim-Christian relations in Egypt 
(missio 41): http://www.arabwestreport.info/sites/default/ 
files/pdfs/missio2011en.pdf, letzter Aufruf 21.08.16.  

HULSMAN, Cornelis. 2012a. Eyewitness: Maspero (Arab West Report 
26.02.2012): http://www.arabwestreport.info/year-2012/week-
13/24-eyewitness-maspero, letzter Aufruf 10.01.14.  

HULSMAN, Cornelis. 2012b. Pope Shenouda, the Arab World’s most 
influential Christian leader has passed away (Arab West Report 
17.03.2012): http://www.arabwestreport.info/en/year-
2012/week-12/2-pope-shenouda-arab-world%E2%80%99s-most-
influential-christian-leader-has-passed-away, letzter Aufruf 
21.08.16.  

HULSMAN, Cornelis. 2012c. The Harms of Misreporting on Egyptians 
Christians (Arab West Report 9.05.2012): http://www.arabwest 
report.info/sites/default/files/pdfs/AWRpapers/paper38.pdf, 
letzter Aufruf 21.08.16.  

HULSMAN, Cornelis. 2013a. Christians victims of the growing Islamist 
non-Islamist divide; the urgent need for peace and reconciliation 
(Arab West Report 10.09.2013): http://www.arabwestreport.info/ 
sites/default/files/pdfs/AWRpapers/paper48.pdf, letzter Aufruf 
21.08.16. [Deutsche Version siehe nächsten Artikel]  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

214 
 

HULSMAN, Cornelis. 2013b. Christen in Ägypten. Die wachsende Kluft 
zwischen Islamisten und Nicht-Islamisten, in: missio, Internatio-
nales Katholisches Missionswerk e.V., Fachstelle Menschenrechte. 
Christoph Marcinkowski (Hg.), (Menschenrechte 54) Aachen.  
http://www.missio-hilft.de/media/thema/menschenrechte/ 
studie/54-aegypten.pdf, letzter Aufruf 30.01.14. 

HULSMAN, Cornelis. 2014b. Transkription des Interviews mit Cornelis 
Hulsman vom 04.10.2013 in Kairo (Arab West Report 30.06.2014): 
http://www.arabwestreport.info/sites/default/files/pdfs/AWRp
apers/paper51_interviewhulsman.pdf, letzter Aufruf 20.08.2016. 

INTERNATIONALE GESELLSCHAFT FÜR MENSCHENRECHTE 
(IGFM). 2014. Menschenrechte in Ägypten: http://www.igfm.de 
/aegypten/, letzter Aufruf 10.01.14. 

 ‘ISMAT, Nuhayr. 2007. Who does George Ḥabīb Bibāwī work for? (Arab 
West Report 03-09.03.2007): http://www.arabwestreport.info/ 
year-2007/week-9/62-who-does-george-habib-bibawi-work,      
letzter Aufruf 29.01.14.  

JACOBS, Andreas. 2010a. Under Muslim Rule. On the Political and  
Social Situation of Egyptian Christians, in: KAS International     
Reports 12/2010: http://www.kas.de/wf/doc/kas_21238-544-2-
30.pdf?101124161703, letzter Aufruf 21.08.16.  

JACOBS, Andreas. 2010b. Unter muslimischer Führung. Zur politischen 
und gesellschaftlichen Situation der ägyptischen Christen, in: KAS 
Auslandsinformationen 12/2010: http://www.kas.de/wf/doc/ 
kas_21238-544-1-30.pdf?101124163 104, letzter Aufruf 13.01.14.  

KĀMIL, Girgis. 2010. Father Matta al-Maskin is accused of observing 
Protestant ways of thinking (Arab West Report 07.07.2010): 
http://www.arabwestreport.info/year-2010/week-27/11-father-
matta-al-maskin-accused-observing-protestant-ways-thinking,  
letzter Aufruf 06.02.14.  

KASSAB, Bissan. 2012. Pope Shenouda: Enemy of Sadat, Friend of  
Mubarak (alakhbarenglish 19.03.2012): http://english.al-
akhbar.com/node/5385, letzter Aufruf 21.08.16. 

KENNEDY, Chuck. 2009.  Official White House Photostream:  
http://commons.wikimedia.org/wiki/File:Pope_Shenouda_III_of
_Alexandria_by_Chuck_Kennedy_(Official_White_House_Photost
ream).jpg, letzter Aufruf 15.02.16. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

215 
 

KÖHLER, Katrin. 2007. Mattá al-Maskin [Yusuf Iskandar] (Arab West 
Report 2007): http://www.arabwestreport.info/matta-al-maskin-
yusuf-iskandar , letzter Aufruf 25.01.14. 

ST. MARKUS-KIRCHE (Hg.). 2013. Koptisch-Orthodoxe Gemeinden in 
Deutschland: http://www.kopten.de/, letzter Aufruf 21.11.13. 

LUQA BIBAWI, Nabil. 2002. A heresy in the Coptic Orthodox Church 
(Arab West Report 15.09.2002): http://www.arabwestreport.info/ 
year-2002/week-37/14-heresy-coptic-orthodox-church, letzter 
Aufruf 25.01.14. 

MASSON, Jaques. 2014. Abstract of LA DIVINISATION DE L'HOMME 
LES RAISONS DE L'OPPOSITION DE SHENOUDA III.: http:// 
cat.inist.fr/?aModele=afficheN&cpsidt=20269199, letzter Aufruf 
06.02.14. 

MEINARDUS, Otto F.A. 2005. Book review S.S. Hassan, Christians  
Versus Muslims in Modern Egypt. The Century long Struggle for 
Coptic Equality. Oxford 2003 (Arab West Report 06.01.2005): 
http://www.arabwestreport.info/year-2005/week-2/27-book-
review-ss-hassan-christians-versus-muslims-modern-egypt-
century-long, letzter Aufruf 17.01.14. 

MEINARDUS-STIFTUNG. 2014: http://www.otto-meinardus-
stiftung.de/Die_Kopten.html, letzter Aufruf 16.01.14.    

METTAOUS, Bishop. 2014a. Sacrament of Baptism: http://www. 
orthodoxbookstore.org/bishopmettaous.aspx, letzter  
Aufruf 08.01.14.   

METTAOUS, Bishop. 2014b. Sacrament of Confirmation 2: http:// 
www.orthodoxbookstore.org/bishopmettaous.aspx, letzter  
Aufruf 07.01.14.   

MIKHAIL, Father Mikail E. 2013: http://www.copticchurch.net/ 
topics/pope/#Biography, letzter Aufruf 20.09.13.  

MOUNIR, Anis. 2012. Statement from the Diocese of Egypt on the death 
of Pope Shenouda III. (Anglican Communion News Service 
18.03.12): http://www.anglicannews.org/news/2012/03/ 
statement-from-the-diocese-of-egypt-on-the-death-of-pope-
shenouda-iii.aspx, letzter Aufruf 21.08.16. 

ORF. 2012. Kopten-Papst Shenouda III. erhält „Kardinal-König“-Preis 
2012 ( ORF 31.02.2012): http://religionv1.orf.at/projekt03/news 
/1201/ne120131_shenouda.html, letzter Aufruf 21.08.16. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

216 
 

PERSAUD, Trevor. 2011. Do Egypt’s Evangelicals Get Along with the 
Coptic Orthodox. More than they used to, say observeers and in-
siders (Christianity Today 14.02.2011): http://www.christianity 
today.com/ct/2011/februaryweb-only/egyptevangelicals.html, 
letzter Aufruf 21.08.16. 

PFAHL-TRAUGHBER, Armin. 2011. Islamismus – Was ist das  
überhaupt? Definition – Merkmale – Zuordnung, (bpb - Bundes-
zentrale für politische Bildung 09.09.2011): http://www.bpb.de/ 
politik/extremismus/islamismus/36339/islamismus-was-ist-das-
ueberhaupt?p=all, letzter Aufruf 21.08.16. 

PRO ORIENTE. 2012. Ägypten. Kopten ziehen sich aus dem Verfas-
sungskomitee zurück: http://www.pro-oriente.at/?site=ne 
20120402132041, letzter Aufruf 20.08.2016.  

PUTZ, Ulrike. 2013. Studie: Arabische Frauen leiden in Ägypten am 
meisten (Spiegel Online 12.11.13): http://www.spiegel.de/ 
politik/ausland/studie-in-aegypten-leben-frauen-am-
schlechtesten-a-933158.html, letzter Aufruf 21.08.16. 

SA’DAWI, Ahmad. 2007. George Habib Bibawi: I will not apologize or 
ask for forgiveness (Arab West Report 07.03.07): http://www. 
arabwestreport.info/year-2007/week-10/50-george-habib-bibawi-
i-will-not-apologize-or-ask-forgiveness, letzter Aufruf 29.01.14. 

SALEH, Yasmin/PFEIFFER, Tom. 2012. Thousands attend funderal of 
Egypt’s Pope (Reuters 20.03.12): http://www.reuters.com/article/ 
2012/03/20/us-egypt-christians-pope-idUSBRE82J0AN20120320, 
letzter Aufruf 21.08.16. 

SAT7. 2011. Egypt: Millions Unite in Live Multi-Media Prayer Night 
(Sat7 18.11.11): http://www.sat7.org/news-item/3164, letzter 
Aufruf 21.08.16. 

SCHEP, Coline. 2009. Pope Shenouda's reactions to four Muslim-
Christian incidents in Egypt (Arab West Report Paper 18), 5-9: 
http://www.arabwestreport.info/sites/default/files/pdfs/AWRp
apers/paper18.pdf, letzter Aufruf 21.08.16. 

SHUKRY, Nader. 2010. The Nag Hammadi and the Farshout trials  
Conflict of interest (Arab West Report 23.05.10): http://www. 
arabwestreport.info/year-2010/week-21/56-nag-hammadi-and-
farshout-trials-conflict-interest, letzter Aufruf 13.01.14. 

SHUKRI, Tamir. 2007. Pope Shenouda and George Bibawi... a fierce 
battle (Arab West Report 16.02.07): http://www.arabwestreport. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

217 
 

info/year-2007/week-7/34-pope-shenouda-and-george-bibawi-
fierce-battle, letzter Aufruf 29.01.14. 

SÜDDEUTSCHE ZEITUNG. 2011. Deutsche Kopten sagen Weihnachts-
feier ab (Süddeusche 04.01.2011): http://www.sueddeutsche.de/ 
politik/reaktion-auf-anschlag-deutsche-kopten-lassen-
weihnachtsfeier-ausfallen-1.1042482, letzter Aufruf 21.08.16. 

ST. ABRAAM CHURCH. 2013. The Late Pope Shenouda III: http:// 
stabraam.org/the-coptic-faith/hh-pope-shenouda-iii.html, letzter 
Aufruf 26.10.13. 

ST. ANTONIUS-KLOSTER. 2016b. Lebenslauf von seiner Hl. Papst 
Schenouda III.: http://www.kroeffelbach.kopten.de/upload/ 
kroeffelbach.kopten.de/01_dkb_buecher_pdf_final/03_dkb-
buecher_papst_schenouda_III/00_Papst_Schenouda 
%20III_Lebenslauf.pdf, letzter Aufruf 20.08.16.  

ST. GEORG. 2013. Homepage der St. Georg Koptisch-Orthodoxen Kirche 
in Stuttgart: http://www.koptenbw.de/0000009b4209e1c30/ 
0000009b420fa1a1f/index.html, letzter Aufruf 26.10.13. 

ST. TAKLA. 2013. H.H. Pope Shenouda III. Coptic Pope of Egypt. The 
Patriarch of the Holy See of St. Mark: http://st-takla.org/Pope-
1.html, letzter Aufruf 24.09.13. 

THE ARABIC REPUBLIC OF EGYPT. 2013. Draft Constitution. New 
Constitutional Document After Amending the Suspended 2012 
Constitution: http://www.sis.gov.eg/Newvr/55m.pdf, letzter 
Aufruf 19.08.16. 

THE BRITISH ORTHODOX CHURCH. 2014. About the British Orthodox 
Church: http://britishorthodox.org/aboutus/, letzter Aufruf 
17.12.14. 

UNESCO. 2014. Unesco-Madanjeet Singh Prize – Laureates: 
http://www.unesco.org/new/en/social-and-human-
sciences/events/prizes-and-celebrations/unesco-prizes 
/madanjeet-singh-prize/laureates/, letzter Aufruf 22.10.14. 

U.S. DEPARTMENT OF STATE 2011. 2010 Human Rights Report: Egypt: 
http://www.state.gov/j/drl/rls/hrrpt/2010/nea/154460.htm, 
letzter Aufruf 10.01.14. 

UTSCH, Michael. 2013. Jehovas Zeugen (Evangelische Zentralstelle für 
Weltanschauungsfragen 2013): http://ezw-berlin.de/downloads/ 
Flyer_Kompakt-Information_Jehovas_Zeugen.pdf, letzter Aufruf 
21.08.16. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

218 
 

VAN DOORN-HARDER, Nelly. 2000. Following the Holy Call: Women 
in the Coptic Church, in: Parole de l’Orient 25, 733-750: http:// 
documents.irevues.inist.fr/bitstream/handle/2042/35333/po 
2000_733.pdf;jsessionid=78930873C8DA29B64E311B5B71DEA145? 
sequence=1, letzter Aufruf 21.08.16. 

VATICAN. 2009. International Joint Commission for Theological Dia-
logue Between the Catholic Church and the Oriental Orthodox 
Churches. 2009. “Nature, Constitution and Mission of the Church” 
(Vatican 29.01.2009): http://www.vatican.va/roman_curia/ 
pontifical_councils/chrstuni/anc-orient-ch-docs/rc_pc_christuni_ 
doc_20090129_mission-church_en.html, letzter Aufruf 24.01.14.   

VESTER, Nicholas. 2005. A Critical Commentary on the book ”On the 
Nature of Christ” by His Holiness Pope Shenouda III., South Ca-
naan: http://orthodoxinfo.com/ecumenism/coptic-christology-a-
commentary.pdf, letzter Aufruf 16.12.13. 

WAHBA, Father Matthias. 2013. The Chalcedon Crisis and  
Monophysitism, in: Coptic interpretations of the Fourth Ecume-
nical Council: http://www.zeituneg.org/Coptic_interpretations_ 
of_the_Fourth_Ecumenical_Council_(Chalcedon).pdf, 2-6, letzter 
Aufruf 16.12.13. 

WARC. 2001. Report of the international theological dialogue between 
the Oriental Orthodox family of churches and the World Alliance 
of Reformed Churches (1993-2001): https://ecumenism.net/ 
archive/docu/2001_oriental_warc_report.pdf, letzter Aufruf 
21.08.16. [darin: Agreed Statement on Christology between the 
World Alliance of Reformed Churches and Oriental Orthodox 
Churches vom 13.09.1994]. 

WEINERT, Fabian. 2014. The Coptic Orthodox Church under Pope 
Shenouda III Observations about his Theology and Biography.   
Review of the thesis of Matthias Gillé (Arab West Report Paper 51, 
30.06.14; 2nd revision 04.08.14): http://www.arabwestreport.info 
/sites/default/files/pdfs/AWRpapers/paper51.pdf, letzter 
Aufruf 20.10.14.  

YAHYÁ, Lamīs. 2011. What Happened in Mārīnāb Village? (Arab West 
Report 12.10.11): http://www.arabwestreport.info/what-
happened-marinab-village, letzter Aufruf 10.01.14. 

ZIEGLER. 1973. Schenudaartikel auf Orthodoxinfo.de. Christlich-
orthodoxes Informationszentrum, übers.v. Maria Ziegler: 
http://bibliothek.orthpedia.de/index.php?option=com_mtree& 
task=viewlink&link_id= 200 &Itemid=0, letzter Aufruf 20.08.16. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

219 
 

Aufgezeichnete Interviews:  
Interview mit Bischof Būlā in Kairo am 19.09.2013.   
Interview mit Abūnā Būlus im Syrischen Kloster in Wādī An-Naṭrūn am 

21.09.2013. 
Interview mit Abūnā Aksiyūs im St. Bišūy-Kloster in Wādī An-Naṭrūn 

am 21.09.2013. 
Interview mit ʿIṣām Mīlād in Kairo am 30.09.2013.    
Interview mit Cornelis Hulsman986 in Kairo am 04.10.2013.  
  
Nicht aufgezeichnete Telefongespräche:  
Telefongespräch mit Metropolit Anbā Bāḫūmiyūs am 03.10.2013. 
Telefongespräch mit Bischof Damyān am 09.01.2014. 
Telefongespräch mit Viviane Lesnik am 12.01.2014. 
Telefongespräch mit Nashwa Amer am 12.01.2014. 
Telefongespräch mit Marianne Fawzy am 18.01.2014. 
 

 
Auswahl weiterer nicht aufgezeichneter Gespräche  

mit Kopten:  
Gespräch mit Abūnā Ifrāyim in Kairo im September 2013 (vor dem 

21.09.2013). 
Gespräch mit Klostervorsteher des Syrischen Klosters in Wādī             

An-Naṭrūn am 21.09.2013. 
Gespräche mit einem koptischen Mönch am 19.01.2014 und 05.02.2014. 
Gespräch mit Viviane & Timo Lesnik in Maribor am 31.12.2013. 
 
 
 
 

                                                 
986   Die Transkription des Interviews mit Cornelis Hulsman ist unten in Anhang 1 
  sowie online unter Hulsman 2014b zu finden. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

 
 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

221 
 

Anhang 1 

Übersetzte Transkriptionen der Interviews in Auswahl: 

 
Interview mit Anba Būlā in Kairo am 19.09.2013:   
 Anbā Būlā begrüßte mich zusammen mit meiner Frau und meiner Schwägerin 
herzlich in seinem kleinen, aber fein ausgestatteten Büro in Kairo. Das Inter-
view wurde zwischendurch durch Telefongespräche von Anbā Būlā mit ver-
schiedenen Personen, die über die neue Verfassung sprachen, unterbrochen. Der 
Bischof begegnete mir sehr herzlich und offen und gab mir am Ende unseres fast 
dreistündigen Treffens auch seine Telefonnummer mit auf den Weg, falls ich 
noch weitere Fragen haben sollte. Das Gespräch wurde auf Arabisch geführt, 
gelegentlich mit ein paar englischen Sätzen. Anbā Būlā ist Bischof von Ṭanṭā, 
Vorsitzender des koptischen Rates bzgl. Ehefragen, war Vertreter der koptischen 
Kirche im Verfassungskommitee und zuvor jahrelang ein enger Vertrauter 
Schenudas III.     
 
[A.987 Zunächst mal die Frage nach ihrer Beziehung zu Papst Schenuda III. Seit 
wann kennen Sie Papst Schenuda III. und wie war Ihre Beziehung zu ihm?]  
Das ist natürlich eine lange Geschichte. Ganz am Anfang möchte ich 
zunächst sagen, dass wir alle Papst Schenuda III. schon kennen, bevor er 
Papst wurde. Wir alle erinnern uns an diesen Jungen Naẓīr Ğayyid, der 
die Stelle als Vorsitzender des Sonntagsschulmagazins einnahm. Dieses 
Magazin war das berühmteste damals in der ägyptischen Straße. Er war 
damals noch sehr jung. Wer war dieser Junge, (der Vorsitzende des  
Magazins)? Wir haben gelesen oder gehört - von anderen, die älter als 
wir sind – von diesem Naẓīr Ğayyid, der ein neues Denken und        
Prinzipien innerhalb der Kirche begründete, die damals in der Kirche 
nicht existierten und er war damals ein sehr junger Mann, aber durch 
das Magazin oder die Zeitung [schaffte er es]. Wir alle haben angefangen 
über das Geschriebene von Papst Schenuda III. zu reden. Wir waren 
damals noch sehr jung. Wer z.B. an Mönchtum (dachte) oder an das hohe 
spirituelle Leben, der musste (etwas) gelesen haben – ein einfaches, tief-
sinniges Buch über kleine Themen, „short notes“ oder leichte, schnelle 
                                                 
987   A = Autor. Der Text wurde übersetzt, wie er gesprochen wurde und hat des-

halb natürlich zahlreiche Fehler. In Klammern wurden teils implizierte Wörter 
ergänzt, damit die Sätze verständlich werden. Ein paar Wörter/Sätze sind 
weggelassen, entweder weil irrelevant oder weil sie in der Aufnahme nicht 
mehr zu verstehen waren. Manche englischen Sätze wurden in Klammern ste-
hen gelassen.    

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

222 
 

Lektüre und das wäre das Buch namens Die Befreiung der Seele. Es gibt 
kein Bischof oder Mönch in Ägypten, der das Buch nicht gelesen hat.  
 
[A. und das war vom Papst?]   
Ja, und das war schon ganz am Anfang und nachher (haben) wir alle 
ohne Ausnahme – jeder, der an das Kloster gedacht hat. (Man) sagte 
immer: Wo ist das Mönchtum aus dem 4. Jh. in der Kirche? Und wenn 
du einen mit dieser Mentalität findest, der zum Kloster hingegangen ist 
und das Kloster wieder verlassen hat und er ist weit weg zum Berg ge-
gangen, um da in einer Höhle zu leben. - Das heißt er hat uns zurückge-
zogen zu diesem Mönchtum aus dem 4. Jh. Er ist ein Denker geworden, 
Vorsitzender von einem Magazin, ein sehr berühmter Prediger und das 
war der junge Naẓīr Ğayyid. Über ihn kann man sagen in unserer Spra-
che: „988“السهل الممتنع – die Art wie er die Leute angesprochen hat, als er 
geredet hat, das überzeugte die Kleinen und sie konnten dadurch lernen 
und die Erwachsenen lernten ebenso. Wer Denken und Kenntnisse be-
saß, lernte dazu, und wer keine Kenntnisse hatte lernte ebenso. Und das 
war sehr schwierig. Deswegen war das das erste Mal, dass wir in Ägyp-
ten z.B. 5000 Leute bei einer Predigt sahen. So etwas ist nur mit Papst 
Schenuda III. passiert und niemand anders zuvor.  
    
[A. 5000 bei Papst Schenuda III. in derselben Kirche?]   
(Ja, 5000 (...). Du siehst, dass er in der Geschichte der [koptischen] Kirche 
am meisten von allen – eine so große Zahl von Büchern geschrieben hat, 
(er war derjenige,) der am meisten in der Geschichte der Kirche gepre-
digt hat. Wenn du die Predigten zählst, findest du, dass er der einzige 
(war,) der so eine große Menge von Predigten gehalten hat, (derjenige, 
der) der am meisten in der Geschichte der Kirche (…) überall in die Welt 
gereist ist. Vor ihm war jeder Patriarch nur in Ägypten geblieben und ist 
nie ins Ausland gegangen. Er ist derjenige, der am meisten Ehren-
doktoren in der Geschichte der Kirche erhalten hat überall in der ganzen 
Welt. Ich erzähle Dir von seinen Lebensphasen, damit Du seine einmali-
ge Persönlichkeit siehst. Er war eine Person, der über den (normalen) 
menschlichen Level lag in seinen Gaben. Man betrachtet ihn als idealen 
Mensch in allen Dingen. Warum denn? Als ich Student an der Hoch-
schule[High School?] - (…) (ich meine) schon vorher dachte ich an das 
Mönchsleben. Ein Einlass dafür über das Mönchsleben zu denken war 
die Geschichte von Anbā Antonius [Vita Antonii]. Die Geschichte hat 
mich sehr interessiert und darauf bin ich zu meinem Beichtvater gegan-
                                                 
988  Schwer zu übersetzende Redewendung, die in diesem Kontext ungefähr 

bedeutet: „Es ließ das Schwere leicht erscheinen.“  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

223 
 

gen. Die Idee war in mir drin. Als ich die Schule beendet habe, habe ich 
überbelegt welchen Fachbereich ich auswähle. Wenn ich wollte, hätte ich 
Medizin, Ingenieurwissenschaft oder irgendetwas studieren können. 
Solche Studiengänge hätten 5-6 Jahre gedauert und ich wollte so bald 
wie möglich ins Kloster gehen, also habe ich nach einer Fakultät gesucht, 
die nur vier Jahre dauert. Also habe ich Naturwissenschaft ausgewählt. 
Dann habe ich überlegt welche Fachrichtung. Ich hatte zur Wahl Chemie, 
Biologie Physik, Mathe. Was bereitet mich aufs Kloster vor? Geologie, 
warum Geologie?     
 
[A. wegen der Wüste!]   
Ja, weil ich damit in der Wüste arbeiten kann. (…)  
 
[A. Das heißt sie brauchen erst einen Uni-Abschluss, bevor Sie ins Kloster 
eintreten können?] Ja, nachdem das Studium vorbei ist. Allerdings/was 
wichtig ist [el muhim] als ich in die ägyptische Armee gegangen bin wie 
die meisten Ägypter, habe ich Zeit verloren. Ich werde versetzt an einen 
abgelegenen Ort, an dem es überhaupt keine Aufsicht gab. Das lag (so-
gar) noch 200 Kilometer hinter Assuan.   
 
[A. bei Abu Simbel?]  
Nein, Nicht Abu Simbel – ich wünschte es wäre Abu Simbel – noch abge-
legener. (…) In der Armee hatte (ich) alle zwei Monate Ferien.   
 
[…spricht über enges Verhältnis zu seiner Familie…ich kochte etc.]  
Ich und mein Vater gingen immer zuerst in die Kirche und kamen auch 
zuerst wieder. [d.h. er war voll konzentriert auf den Gottesdienst.] Mein 
Verhältnis zu meinen Eltern war sehr eng. Sie haben mich sehr geliebt. 
Wie kann man einfach die Familie hinter sich lassen und ins Kloster 
gehen? Das ist sehr schwer für die Familie nur ein Jahr nachdem ich von 
Assuan wiederkam.  
 
[A. Wo kommt Ihre Familie her?]  
Aus Kafr Aš-Šaiḫ. (…) – Ich kam immer (aus Assuan) 2-3 Tage zu Be-
such.  
(…) Die Wüste als Geologe ist nicht schwerer als die Wüste als Soldat.  
Was ist die Entscheidung? Warum sollte ich also Geologe arbeiten? Nach 
der Armee bin ich dann direkt ins Kloster gegangen. Ich ging zum Klos-
ter und der Bischof sagte mir: „Du musst zuerst zum Papst gehen.“  
 
[A. War das in der Zeit von Papst Schenuda III.?]   
Ja, er war schon Papst. Das war (am 17. März) 1976.   

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

224 
 

[A. Und das war das erste Mal, dass Sie den Papst trafen?]  
Das war das erste Mal, als ich von Angesicht zu Angesicht sah. Aber ich 
sah ihn an diesem Tag noch gar nicht wirklich „face-to-face“. Wie kam 
das? Ich ging zum Bischof (Augustus?) von dieser Gegend vom             
St. Bišūy-Kloster (…) und er nahm (mich) mit, um den Papst in Kairo zu 
treffen. Ich kam vor das Büro des Papstes, aber konnte nicht eintreten.
  
[A. Hatten Sie Angst?]  
Nein, keine Angst, aber wer bin ich? Ich war voller Ehrfurcht. Der    
Bischof sagte zu mir: „Der Papst ist ganz lieb.“ Also ich hatte keine 
Angst, aber so große Ehrfurcht. Vielleicht kann man sich das ungefähr so 
vorstellen, als wenn man vor dem Herrn stehen würde. Der Bischof 
sagte mir: „Ok ich gehe rein und rede mit dem Papst für Dich.“ Ich sagte: 
„Ok bitte.“ Der Bischof kam wieder raus und sagte: „Der Papst fragt 
Dich, in welches Kloster Du gehen möchtest.“ Ich sagte: „Ganz wie der 
Papst es will.“ Der Bischof sagte: „Du darfst wählen“ Aber ich sagte: 
„Wie der Papst es möchte.“ „Willst du zum Kloster Al-Barāmūs“, fragte 
der Bischof? „Wie der Papst es möchte.“ Ich war vorher noch nie zum 
Kloster von Al-Barāmūs gegangen. Danach sagte der Bischof mir: „Der 
Papst fragt dich, wann Du ins Kloster eintreten möchtest.“ „Was sollte 
ich ihm denn sagen?“ „Wie der Papst es wünscht.“„Ist folgender Tag 
passend für Dich?“ Er meinte Freitag, den 17. März 1976. Und der Papst 
hatte mich noch gar nicht gesehen und ich selbst hatte ihn auch nicht 
gesehen. Der Bischof sagte mir der Termin ist um so viel Uhr am Freitag 
und der Papst wird Dich selbst ins Kloster fahren.   
 
[A. Er selbst?]  
Genau. Das war an einem Freitag, in dieser Zeit predigte der Papst an 
einem Freitag.  
 
[A. Jeden Freitag?]  
Ja, damals war es jeden Freitag, die Predigt wurde später dann auf mitt-
wochs verlegt. Es wurde verlegt, denn es (gab Konflikte mit Leuten, die 
aus einer nahgelegenen Moschee kamen.) [wörtlich: denn Leute aus der 
benachbarten Moschee haben die Leute (aus der Kirche) damals geschla-
gen als diese wieder nach Hause gingen]  
 
[A. Deswegen wurde die Predigt von Freitag auf Mittwoch verlegt?]   
Ja, wir haben sie auf den Mittwoch verlegt. Damals gab es auch einen 
ganz berühmten Scheich, der genau zum selben Datum am Freitag in der 
Moschee gepredigt hat und wir wollten keine Probleme haben. (…)  
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

225 
 

(Als wir an diesem Freitag im Auto saßen) - also vorher hatten noch über 
den Papst gesprochen und jetzt saß ich im selben Auto mit dem Papst. 
Der Papst saß (…) der Bischof saß daneben. Was war überall in der Wüs-
te auf dem zum Kloster? Staub. Was war hinter dem Auto? Staub? Was 
war vor dem Auto?   
 
[A. Staub?]  
Tauben! Mindestens zwei, drei Kilometer vor dem Auto sahen wir auf 
dem Weg große, weiße Tauben vor uns herfliegen. Bis sie an einem be-
stimmten Ort vor dem Kloster wegflogen. Die Tauben waren wie ein 
Reiseführer, die den Papst willkommen hießen. Das war eine sehr au-
ßergewöhnliche Aussicht. Ich fragte mich. Wer ist das? Was ist hier los? 
Wer ist dieser Papst, um solche Zeichen zu sehen? Der Papst verstand 
das und sagte zu mir: „Siehst du Bruder (und er nannte meinen Namen), 
der Himmel begrüßt Dich als neuen Mönch hier.“ Das sagte der Papst 
nur aus seiner Demut. Auf jeden Fall kamen wir im Kloster an und gin-
gen in die Kirche. In der alten Kirche war der Klostervorsteher und bete-
te die Liturgie. Nach der Liturgie, nahm der Papst mein weißes 
(Mönchs)-Gewand segnete es und der Klostervorsteher machte den Rest. 
Der Klostervorsteher war (damals) selbst nur ein Priester und kein   
Bischof. Der Papst dachte an alles. Er wollte [dem Klostervorsteher] die 
Chance geben [an der Aufnahmeeinsegnung] teilzuhaben und ihm den 
Eindruck zu geben: „Das ist dein Sohn, der jetzt in deiner Verantwor-
tung steht.“ Deswegen überließ der Papst es dem Klostervorsteher meine 
Einsegnung zu vollenden. Wo machte der Papst nach der Kirche?  
 
[A. Beten…?]   
Vielleicht hinsetzten was essen oder trinken oder? Nein, er ging direkt 
ins Auto. Stell‘ Dir vor - der Papst, das Oberhaupt der Kirche, fährt Dich 
höchstpersönlich ins Kloster, nimmt einen ganz gewöhnlichen Mensch 
mit sich im Auto, fährt ins Kloster und macht das was anliegt und fährt 
dann wieder direkt nach Kairo zurück.   
 
[A. War das sehr ungewöhnlich, dass der Papst einen neuen Mönch zum Klos-
ter gefahren hat?]  
Ja, normalerweise konnte das jeder machen oder der Kandidat sogar 
selbst hinfahren. Aber in diesem Fall bestand der Papst darauf mich 
selbst hinzufahren. Er hatte ja eigentlich überhaupt keine Zeit. Wie kann 
er mich hinfahren, alles erledigen und muss direkt wieder zurückfahren? 
Das gab mir direkt einen sehr, sehr guten Eindruck vom Papst. Eine 
Woche später – exakt 7 Tage später kam der Papst und ordinierte er 
mich als Mönch. Normalerweise dauerte es als Novize drei Jahre bis man 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

226 
 

als Mönch ordiniert wurde. Nach 40 Tagen kam er, um mich als Priester 
zu ordinieren. Normalerweise dauerte es noch weitere 3 Jahre, bis man 
zum Priester ordiniert wurde. (…)   
 
[A. Das dauerte normalerweise noch 3 Jahre?]   
Ja, gewöhnlich dauerte es noch 2-3 Jahre, bis man zum Priester ordiniert 
wurde.   
 
[A. Also normalerweise dauerte es 6 Jahre bis man Priester wurde?]  
Ja, normal schon, aber er hat mich direkt [nach so kurzer Zeit] ordiniert. 
Normalerweise dauert es nochmal 14 [wahrscheinlich Jahre] bis man 
zum Bischof ordiniert wurde. Normal musste jemand mind. 37 oder 40 
Jahre alt sein, bis man Bischof wurde. Ich war damals der jüngste Pries-
ter im Kloster. Als ich dann Bischof wurde, wurde ich der jüngste     
Bischof in der Geschichte der koptischen Kirche. Ich war weniger als 26 
Jahre alt. 25 Jahre und 8 Monate. Er sah wohl irgendetwas Besonderes in 
mir.989 Ich war erst ein Hilfsbischof im Kloster Anbā Bišūy und dann vor 
25 Jahren wurde ich ein Diözesanbischof und am selben Tag wurde ich 
auch der Vorsitzende von [dem Gremien für] Ehefragen. Für 25 Jahren. 
Ok das ist genug. Such‘ Dir noch eine Frage aus [wörtl. aus anderen 
Text?].    
Das ist eine sehr schwere Aufgabe, darüber zu entscheiden wer in der 
Kirche heiraten darf und wer nicht. Mein Vorgänger hatte die Aufgabe 
nur 3 Jahre gemacht. Der davor nur 3 Monate. Der Papst hat [in mir] was 
gesehen, was kein anderer gesehen hat. Er erkannte Dich ohne Dich 
selbst gesehen zu haben. Kurze Zeit später wurde er mein Beichtvater. 
Wer ist mehr geistlich, mehr fürsorglich, wo gibt es einen besseren geist-
lichen Vater als ihn? Ja, das ist eine lange Geschichte.    
 
[A. Aber sehr interessant.]  
(…) Eine sehr beeindruckende Geschichte.   
 
[A. Können Sie vielleicht in, zwei Sätzen zusammenfassen, wie der Papst zu der 
Ehe bzw. Ehescheidung steht?]   
Papst Shenouda III. hält sich beim Thema Ehe an die Bibel im NT.    
Matthäus 5-6, Matthäus 1[9], Lukas 16, Markus 10. Das heißt es gibt 
keine Ehescheidung außer bei Ehebruch. Wer jemand Geschiedenes 
heiratet, begeht Ehebruch. Wer heiratet und sich scheiden lässt, begeht 
Ehebruch. Also bei Ehebruch gibt es kein Recht auf Wiederheirat, denn 
                                                 
989   Etwas unklare Aufnahme, vielleicht auch: „etwas, das er in mir entwickeln 

wollte.“  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

227 
 

vor Gott ist er oder sie noch Ehefrau oder Ehemann. Da ist jetzt zusam-
menfassend. Und hier kommt jetzt das Gericht und lässt Ehescheidung 
aus ganz vielen verschiedenen Gründen zu. Ich erinnere mich noch als 
der Papst im März 1989 mich zwei Dinge fragte, Bischof von Tanta zu 
werden (und sagte): „Und ab heute übernimmst du (dazu) als Vor-
sitzender das Ehefragengremium.“ Ich sagte ihm: „Aber ich bin doch 
überhaupt nicht spezialisiert in Gesetzen/Jura“ [Der Papst] lachte. Er 
lachte sehr stark. Welche Gesetze fragte er? Mein jüngster Sonntags-
schullehrer weiß alles über das Gesetz.   
 
[A. Weil er die Bibel meinte?]   
Genau. Der Papst sagte ich möchte nur zwei Dinge: „Ich möchte jemand, 
der den Leuten gut zuhört und jemand dessen Entscheidung nicht durch 
irgendetwas beeinflusst wird. Dass er nicht jemand kommen kann    
wegen irgendetwas, nicht mal einem anderen Bischof, oder weil jemand 
sagt, der ist mein Sohn, meine Tochter oder der Verwandte von xy ist 
etc. oder weil jemand Beziehung zu irgendeinem Minister xy hat...“ Er 
sagte mir: „Du wirst lächeln (Pause), aber du wirst tun, was du tun 
musst.“ (lacht) So mache ich es, ich lächele, aber ich tue, was ich tun 
muss. Ich höre gut zu (Anbā Būlā gibt ein figuratives Beispiel). Was jemand 
sagt, schreibe ich mir alles gut auf mit meinem schwarzen Stift. Meine 
eigenen Eindrücke schreibe ich mir dann in rot auf. (zeigt auf ein offizielles 
Papier, auf dem er etwas mit rot geschrieben hat) Ich kann schon fühlen was 
innen drin ist. [„I can see what’s inside“] Durch die Körpersprache usw. 
So in den ersten paar Minuten wirst du fühlen, dass ich dein Freund bin, 
jeder wird das fühlen. Das bedeutet, dass Du alles sagen wirst. Das ist 
(dann) Dein Problem. (lacht). Aber ich habe ein Problem (redet ernster). 
Aber wenn jemand mir persönlich seine Probleme erzählt, und ich treffe 
dieselben Person später offiziell in Büro, behandele ich sie so als ob ich 
sie noch nicht getroffen hätte. Ich erzähle euch mal eine sehr merkwür-
dige Geschichte, die schon fast 20 Jahre alt ist. Einmal war ich in Alex- 
andrien und ging in eine Kirche, um zuerst zu beten neben den Reli-
quien von St. Markus. Ich fand dort eine junge Frau, die dort saß und 
weinte. Ich sah sie, aber ich wollte sie nicht blamieren. Als sie mich sah, 
kam sie hinter mir her und sagte: „Abūnā ich möchte gerne beichten.“ 
Sie erkannte mich gar nicht. Damals gab es noch kein CTV und sie wuss-
te nicht wie ich aussehe. Also setzte ich mich zu ihr und sie erzählte mir, 
dass sie gegen ihren Ehemann gesündigt hatte. Dann habe ich für sie 
gebetet und bin weggegangen. Danach ging ich in das Büro, ins Sekre-
tariat in der Kirche, [weil dort ein Fall auf mich wartete]. Dort sind alle 
Eheprobleme geordnet in Ordnern gesammelt. [„case by case, file by 
file“] Dann kamen die Beteiligten (des Scheidungsstreitfalles, den ich zu 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

228 
 

lösen hatte) in das Büro. Da kam dieselbe junge Frau und als sie mich 
sah, war sie vollkommen schockiert. Sie hatte mir alles gebeich-
tet/erzählt und ich sollte jetzt derjenige sein, der über sie urteilt. (…) Als 
sie eintrat, sagte ich dem Kirchenpriester. Ich hab‘ sie schon draußen 
gesehen. - Was habe ich gesagt? (pause) Ich sagte ihr: „Den du da drau-
ßen (im Kirchenraum) getroffen hast, ist nicht derselbe, der hier sitzt. 
Draußen hast du den Beichtvater getroffen. Der hier sitzt ist Anbā Būlā, 
der Vorsitzende über Ehescheidungsfragen. Mit dem, was Du mir drau-
ßen gesagt hast, habe ich kein Recht irgendetwas zu machen/zu urtei-
len.“ Die Frau weinte. Und der Herr hat das gebraucht und das Ehepaar 
wieder zusammengeführt. (…) (benutzt englische Worte zwischendrin), Ich 
gebrauche (teils) englische Worte, um Dich zu ermutigen Englisch zu 
sprechen, wenn Du etwas nicht verstehst.    
 
[A. Trifft der Bischof jede Entscheidung alleine, oder hält er immer zuerst Rück-
sprache mit Papst Schenuda III.?]  
Nein, Nein, er trifft die Entscheidungen alleine. (…) Selbst, wenn jemand 
eine Beschwerde an den Papst schickt (über meine Eheprobleme-
entscheidungen), hat der Papst es immer an mich weitergeleitet. Wenn in 
der Beschwerde (z.B.) steht „Anbā Būlā hat mich ungerecht behandelt“ – 
dann strich er das Wort „ungerecht“ durch, damit ich ihn nicht ver-
urteile. Der Papst war echt ein (guter) Mensch. Er gibt dir die Autorität 
und lässt dich dann deine Arbeit machen und redet Dir nicht rein. (…) 
Ich erinnere mich noch an einmal, er war unter Druck durch ganz viele 
verschiedene Leute. Und ich wusste, dass er unter starkem Druck stand. 
(…?) (sinngemäß Bei einem Fall kamen Leute, die sich bei Papst       
Schenuda III. über mich beschwerten, da dieser Person keine Wieder-
heirat erlaubt wurde. Der Papst öffnete den Fallordner und las die Wor-
te: „Mein Gewissen erlaubt mit das nicht.“ Dann schloss er – direkt wie-
der den Fall ohne weiter zu lesen und meinte: Wenn Anbā Būlās Gewis-
sen ihm das nicht erlaubt, dann erlaubt mein Gewissen es auch nicht.“) 
(…unverständliche Aufnahme?)   
 
[A. Das Büro von Papst Schenuda III.?]   
Mein Büro. (…) und ich fand Papst Schenuda III. in meinem Büro sitzen. 
Wo saß Papst Schenuda III.? Er saß nicht auf meinem Schreibtisch [Anm. 
wie es im zusteht]. Er saß an einem kleinen Minischreibtisch von einem 
normalen Priester. Das ist der Mensch. Das ist Papst Schenuda III., Papst 
Schenuda III. dachte: Das ist das Büro von Anbā Būlā. Es ist nicht höf-
lich, wenn ich seinen Platz nehme. Obwohl er mein (geistlicher) Vater ist, 
aber der Papst sagte Nein [zu meinem Stuhl]. Wer bin ich im Vergleich zu 
ihm? Stell‘ Dir mal vor ein Präsident geht ins Büro von einem Minister 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

229 
 

und er sitzt sich nicht auf [den wichtigsten] Stuhl, sondern auf einen 
kleinen Stuhl in der Ecke. Nicht nur das. Als er reinkam, hat er einen 
Ordner [von mir] in der Hand genommen und er hat den durch-
geblättert und er sagte zu jemand, der auch dabei war. Ich guck‘ hier 
rein, damit ich von Anbā Būlā lernen kann. Später sagte mir der Papst. 
„Bitte sei nicht böse, dass ich den Ordner geöffnet habe, als Du weg 
warst.“ Das war (eigentlich) selbstverständlich, er ist ja verantwortlich 
für alles. Das war also sein volles Recht da rein zugucken. Auch wenn er 
mir diese Position gegeben hat, war das immer noch seine Verantwor-
tung. [(…)] Ich sag‘ Dir das, weil jeder Bischof ist für ein anderen Bereich 
verantwortlich [aber der Papst ist für alles verantwortlich]. In den 24 
bzw. 25 Jahren meines Dienstes unter Papst Schenuda III., hat er noch nie 
eine (einzige) Entscheidung von mir geändert.   
 
[A. Also er hat alle ihre Entscheidungen respektiert?]   
Genau. 
 
[A. Aber das heißt, hätte er irgendeine Entscheidung ändern wollen,            
hätte er es gekonnt?]  
Natürlich, selbstverständlich   
 
[A. Ok, darf ich noch ein paar andere Fragen stellen?]  
Ok, ich antworte ab jetzt in „short notes“  
 
[A. (Mir ist ja bewusst), dass Sie, dass Sie wenig Zeit haben.]   
Die Zeit ist schon lange vorbei – (alle lachen)   
 
[Während Anba Būlā telefoniert, frage ich meine Frau, wann wir ihm unsere 
kleines Geschenk (deutschen Tee) geben sollen. Er hört mich und sagt:]  
Bitte, bitte, ich danke euch (alle lachen) (…)   
 
[A. Ich hab‘ schon eine Kurzbiografie von Papst Schenuda III. auf Deutsch 
gefunden, aber die endet 1989 – gibt es andere Biografien, die Sie empfehlen 
können?]  
Ja, gibt es, aber ich bin nicht sicher, ob es die auch auf Englisch gibt. Aber 
ich erzähle alle die Geschichten, die man nirgendwo in einem Buch fin-
det.  
 
[A. Wenn man über die Theologie von Papst Schenuda III. spricht, was ist das 
Wichtigste bzw. die wichtigsten oder das wichtigste Gebiet worüber er gespro-
chen hat oder dass er den Menschen mitgeben wollte?]  
Der Fokus von Papst Schenuda III. lag auf dem geistlichen Leben („spiri-

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

230 
 

tual life“) Wie man ein geistliches Leben lebt („how to live a spiritual life, 
how to live a Christian life“). „It’s very rare for him to talk about dogma“  
 
[A. Selten?]  
„rare“ – selten, aber er liebte es mit dem Volk über das Leben mit Jesus 
zu reden. Alle seine Predigten enthalten diese Idee. Wenn wir z.B. sagen, 
dass es ca. 120 Bücher geschrieben hat, heißt das [nicht unbedingt, dass] 
er sich für jedes Buch eigens hingesetzt hat, sondern jedes Buch von 
diesen Büchern enthält mindestens 10 oder sogar 20 Predigten. Das heißt 
alle seine Predigten sind später in einem Buch herausgegeben worden. 
Z.B. spricht er heute über Buße und dann nach einem Jahr spricht er über 
anderen Bereich der Buße. Er ist ein (Prediger)typ, der alle seine Predig-
ten auf Karten aufgeschrieben hat. Die Gliederungen der Predigten von 
Papst Schenuda III. seit ca. 60 oder 65 Jahren gibt es noch alle auf Karten. 
Zum Beispiel hat er auf diesen Karten ein Thema geschrieben – z.B.  
Theologie – oder irgendein Thema. Danach wurden diese Karten (von 
anderen) gesammelt und zu einem Buch zusammengeschrieben. Danach 
ging der Papst noch einmal dadurch, ordnete und überprüfte noch mal 
alles. Alle Bücher gingen über dasselbe Thema. „How to live in a spiri-
tual way“ (wie man ein geistliches Leben führt) Das war der Fokus von 
Papst Schenuda III. Zur gleichen (Zeit) hat er klerikale Institute gegrün-
det von Null an. Er war der erste Bischof für Erziehung in der Geschichte 
der koptischen Kirche. Von Null an („from scratch“) hat er die klerikalen 
Institute gegründet. Es gab noch keine Leute draußen oder drinnen. Er 
war ein wandelndes Lexikon (Enzyklopädie). Er hat Curricula geschrie-
ben für alle christlichen Fachbereiche. In allen christlichen Fächern. Das 
gab es vorher nicht. Das ist die Basis geworden für alle, die darauf auf-
gebaut haben. Überall an den theologischen Seminaren/Schulen in 
Ägypten. Vorher gab es keine Forschung, keine PhD, nichts davon. Vor 
Papst Schenuda III. gab es keine Forschungen über Theologie von den 
Kopten in Ägypten.   
 
[A. Keine?]  
Keine. So hat er die Leute zuerst ermutigt in andere (theologische) Semi-
nare zu gehen, z.B. nach Griechenland oder irgendwo anders hin. Die 
Basis wurde zuerst in Ägypten gelegt und danach wurde darauf aufge-
baut, um irgendwo Studien zu machen.   
Zum Beispiel einmal hat der Papst eine Predigt von mir bei einem    
Jugendtreffen gehört wie ich über Genesis von einem geologischen Hin-
tergrund gesprochen habe. Ein Vergleich zwischen der Wissenschaft und 
der Bibel in Genesis 3. Der Papst hörte mir zu. Er hörte jeder Predigt zu, 
egal von einem Bischof oder noch von einem kleinen Jungen. Er sagte 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

231 
 

mir: „Anbā Būlā, schreib‘ uns ein Buch darüber.“ Er ermutigte mich drei 
Bücher zu schreiben. Und dann fragte er mich, im dem Al-Kirāza Maga-
zin jede Woche über naturwissenschaftliche Themen zu schreiben. Sein 
Ziel war nicht (einfach), dass Anba Būlā schreibt, sondern um die Basis 
von diesen naturwissenschaftlichen Themen (in der Kirche) zu legen. 
Weil der Papst selbst nicht mit Naturwissenschaften beschäftigt war, (…) 
dachte er, er kann jemand anders frage, der sich in dem Thema auskennt. 
Der Papst hat eine große Transformation bewirkt. Um die Wissenschaft 
aus christlicher Sicht zu verbreiten, hat er nicht nur gepredigt, sondern 
er wollte auch, dass die Leute lernen zu predigen. Früher vor Papst 
Schenuda III. war es ganz selten, dass du einen Priester predigen sahst. 
Es war unmöglich („impossible“) einen Bischof zu sehen, der predigte. 
 
[A. „impossible“?]  
„Yes, impossible“ Der Priester war damals nur beschäftigt mit Lie-
der/Hymnen und damit die Liturgie zu beten. Die Predigt war - sorry, 
um ganz offen zu sprechen: Wie sind die Protestanten nach Ägypten 
gekommen? Durchs Predigen. Der Kopte konnte damals nicht predigen. 
Anba Schenuda III. hat sich damals nicht nur um das theologische Semi-
nar gekümmert. Er hat angefangen theologische Seminare in allen gro-
ßen Städten von Ägypten zu gründen.   
 
[A. In Ägypten oder auch im Ausland?]  
Zuerst überall in Ägypten, in Tanta, Alexandrien, in Minya, usw. Es gab 
vorher noch nicht viele theologische Seminare in Ägypten. Und später 
dann auch im Ausland. Es gibt z.B. eins in New Jersey, eins in Sydney 
usw. Er bereitete die Sonntagsschulmitarbeiter durch die theologischen 
Seminare vor. Warum? Weil so eine theologische Bildung gab es sonst 
nirgendwo. Für das theologische Seminar konnten sich Mädchen oder 
Jungs bewerben. Das Ziel war hier nicht, um Priester zu werden. Das 
Ziel war es Sonntagsschullehrer zu werden.   
[A. Sonntagsschule für Kinder oder für alle?]  
[Für alle] (…) (unklare Aufnahme) – „we are caring for everbody in all his 
life all the time“. Es gab z.B. Sportwettwerbe z.B. 1989 habe ich auch 
einen Bibelwettbewerb gemacht und andere Arten von Wettbewerben. 
Das gab es vorher so nicht. Papst Schenuda III. hat davon erfahren und 
mir gesagt. Teil das bitte mit Anbā Mūsā und von da kam diese Idee des 
„Lesefestivals“ für alle. Papst Schenuda III. hat sich gekümmert um jede 
Person in allen Bereichen. Du bist nicht nur in der Kirche, um eine Pre-
digt zu hören oder an der Liturgie teilzuhaben. Die Kirche ist, wo man 
Lektionen der Schule lernen kann, spielen kann, singen kann, Theater 
spielen kann und seitdem heißt die Kirche: Die Kirche der Talente, wo 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

232 
 

man alles lernt. Die Kirche macht alles für die Leute. „How to feed your 
people?“ Wie ernährt man seine Leute? Du findest die Lösung in der 
Kirche.  
 
[A. Es gibt Leute, die sagen, dass es in der orthodoxen Kirche nicht viel Musik 
gibt?]  
Es gibt einen Unterschied, ob man Musik in der Liturgie spielt und der 
Musik bei den anderen kirchlichen Aktivitäten. Es gibt ein Theater (für 
Jugendliche), wo man spielen kann (Drama oder Musik). In diesem Fall, 
warum nicht? Diese Idee gab es vor Papst Schenuda III. auch nicht. Heu-
te gibt es das in allen Sonntagsschulen. In der Liturgie gibt es traditionel-
le koptische Lieder, aber wir versuchen das auch so zu machen, dass wir 
die Lieder auch ins Arabische übersetzen.    
 
[A. Würden Sie (sagen), dass die Bibel und Tradition auf derselben Stufe   
(stehen), oder steht die Bibel höher?]  
Nein, Nein wir kümmern uns um die Bibel. Ein Beweis dafür ist, wir 
lesen in der Liturgie fünf verschiedene Passagen aus der Bibel. Wir lesen 
etwas aus den Paulusbriefen, wir lesen etwas von den anderen Aposteln, 
wir lesen aus der Apostelgeschichte und wir lesen zwei Passagen aus  
den Evangelien. Die Predigt in der Liturgie geht um die Evangeliums-
lesung. Die Treffen am Nachmittag gehen dann über alles Mögliche. Der 
Unterschied zwischen der evangelischen (und) koptischen Nachmittags-
predigt ist: Die koptische Predigt geht über alles Mögliche, z.B. eine 
Erklärung der Liturgie, ein anderes Mal spreche ich über die Geschichte 
der Kirche. Die koptische Predigt unterscheidet sich von der protestan-
tischen Predigt im Folgenden: Als Prediger nehme ich nicht nur einen 
Vers aus der Bibel, sondern vielleicht auch einen Teil aus der Liturgie 
und dann nehme ich ein Wort von Anbā Antonius, dem Mönchen, über 
das Thema. Dann habe ich so in meiner Predigt einen Teil von der Bibel 
plus einen Teil der Geschichte der Kirche plus andere Teile der Liturgie 
gesammelt. Es gibt verschiedene Sachen. Die Protestanten konzentrieren 
sich nur auf die Bibel. Sie sind sehr gut im Auswendiglernen der Bibel.  
 
[A. Papst Schenuda III. hat sich aber doch im Vergleich zu anderen Kirchen 
sehr auf die Bibel konzentriert, oder?]  
Ja, mehr als alle. Er hat sich so sehr auf die Bibel konzentrieren, dass er 
sogar über sich selbst sagte: „Ich bin evangelischer, als die Evangeli-
schen.“ (…) Ich möchte Dir sagen, als der Papst uns immer getroffen hat 
in Seminaren für die Bischöfe, lag immer eine bestimmte Bibel vor ihm. 
Dann sagte er z.B.: „Matthäus 3,17 dann findest du den Vers dort auf der 
linken Seite.“ Ein geographisches Gedächtnis. Jemand, der den genauen 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

233 
 

Ort des Verses kannte. Und bei jedem Vers, den er zitierte sagte er    
Matthäus 4,13, Lukas usw. er kannte alle auswendig. (…)    
  
[A: Kannte er die ganze Bibel auswendig oder wusste er nur wo überall die 
ganzen Verse stehen?]   
Nein, Nein, die ganze Bibel. Also alle Teile, die er verwendet hat. Wenn 
er z.B. über ein Thema ging wie Liebe, konnte er direkt dazu auswendig 
zahllose Verse zitieren.     
 
[A. Das Alte Testament, vielleicht liege ich falsch, aber ich habe das Gefühl, dass 
das Alte Testament in der koptischen Kirche auch ganz wichtig ist. Natürlich 
sollte es in jeder Kirche wichtig sein…] (übernimmt das Wort)   
In der koptischen Kirche sind die Geschichten vom Alte Testament ganz 
wichtig. (…) Warum die Geschichten (…)? Wenn man z.B. über die Liebe 
spricht – da gibt es vielleicht 50 Verse. Aber mit einer Geschichte, da hat 
man von Dir etwas gelernt (…). Papst Schenuda III. hat es geliebt in jeder 
Lehre mit Geschichten Beispiele zu geben. Und natürlich ist das Alte 
Testament voll mit Geschichten.     
 
[A. Es gibt noch ein wichtiges Thema in der Theologie, die Christologie]  
Ja mit der Gottheit und der Menschheit.   
 
[A. Genau]   
Schau mal her. Wir hatten früher immer große Probleme zwischen den 
Kirchen, zwischen den östlich-orthodoxen und der Römisch-
Katholischen Kirche. (…) Und alles ging zurück auf die alte griechische 
Sprache. Schon seit Jahrhunderten wurde versucht das Problem zu lösen 
- ohne Erfolg. (…) Und der Papst kam und sagte dann: „Vergiss das 
Griechische, wir reden in der heutigen Sprache, um etwas zu erreichen, 
was uns alle in Bezug auf die Christologie einig macht.“ (…) Zum ersten 
Mal in der Geschichte (…) zwischen allen orthodoxen Kirche derselben 
Meinung über die Christologie zu sein. (…) Der zweite Schritt war mit 
(…) [Papst] Johannes Paul II. (…). Das war das erste Mal in der Ge-
schichte. Mit der Aufsicht und der Flexibilität und der einfachen Sprache 
von Papst Schenuda III. haben wir das erreicht. [Er] (…) war ganz wich-
tig bei diesem Thema, um das Problem zu lösen.   
 
[A. Also die Kircheneinheit war eine Idee von Papst Schenuda III.?]   
Ja, natürlich auf jeden Fall. (…) Er baute gute Beziehungen auf mit allen 
Kirchen. Es gab vorher überhaupt keine Treffen zwischen den Patriarch 
der Katholisch-Koptischen Kirche und der Koptischen (-orthodoxen)   
Kirche selbst. Das einzige Treffen war vielleicht als der Präsident zu 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

234 
 

einem Anlass einlud, aber in den Kirchen gab es keine Treffen. (…) Er 
ging zum Scheich Al-Azhar und der kam auch zu ihm. (…) Das ist das 
erste Mal, dass (der Scheich) eine Kirche betrat schon seit vielen Jahr-
hunderten. Das lag an der Flexibilität von Papst Schenuda III. und seiner 
Warmherzigkeit.   
 
[A. Also heute ist das Verhältnis der Kirchen untereinander besser als vor der 
Zeit von Papst Schenuda?]  
Ja, natürlich. (…) Wir sind ein(s?) (…) Vor ihnen allen [= Anders-
gläubigen] sind wir eins. Früher konnte man eins sein mit einem musli-
mischen Leiter, aber nicht mit einem Katholiken oder Protestanten. 
Durch den Papst wurde alles verändert und ich sehe, dass Papst 
Tawāḍurūs II. auch in derselben Richtung weitermacht. Papst 
Tawāḍurūs II. (hat) zum ersten Mal in der Geschichte einen nationalen 
Kirchenverbund gegründet, schon in den ersten Tagen seiner Amtszeit. 
Aber wer war derjenige, der die Basis dafür gelegt hat? Das war Papst 
Schenuda III. Das war die Idee von Anba Schenuda. Sie wurde umge-
setzt nach seinem Tod, wann genau? Als Papst Tawāḍurūs II. (sein Amt) 
begann. Papst Schenuda III. hat (es) so gewollt, dass das so passiert, 
(also) erst in der Zeit des nächsten Papstes. Warum? Damit er fühlt, dass 
er eine Rolle dabei gespielt hat. Ein fertiges Projekt, (welches) vor Papst 
Tawāḍurūs II. gelegt wurde, (das) er nicht ablehnen kann (, weil alles 
schon vorbereitet war). Weil die (anderen) Leute (in Ägypten) kannten 
ihn (Tawāḍurūs II.) noch nicht. [sinngemäß: So machte Schenuda III. es 
bewusst zum Projekt von Tawāḍurūs II., damit dieser es als sein Projekt 
betrachten würde.] Ok – die letzte Frage, (für heute zumindest), aber 
nicht das letzte Treffen, wir können uns noch öfter treffen.   
 
[A. Der Papst war ja als Oberhaupt der Kirche nicht nur geistlich aktiv, son-
dern ist ja auch für die Christen in Ägypten politisch aktiv geworden]  
„You cannot separate.“ (Das kann man nicht trennen.) zum einen. Zum 
zweiten: Ich als Bischof, wenn ich ein Wort sage, dann muss man zu-
hören. Warum sage ich das? Du musst Angst haben. (…) Ich rede mit 
voller Autorität (…). Der dritte Punkt: Jeder Laie, der seiner Arbeit nach-
geht, ist immer unter Aufsicht von irgendjemand im Land.(…) Aber Du 
musst eine sehr starke Person sein und eine sehr demütige Person (…) 
(Pause) 
 
[A. Herzlichen Dank für das Gespräch]   
Ich kann bezeugen. Kopten sind sehr effektiv im Land, besonders bei 
Wahlen (…) Alle gehen zur Wahl und alle wählen denselben Kandidat. 
Wir sind alle einig. Vor 25 Jahren haben wir das auch so gemacht. Alles 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

235 
 

in der Kirche wird über Wahlen bestimmt. Der Vorsitzende der Sonn-
tagsschulmitarbeiter wird über Wahlen bestimmt. Der (Papst) der Kirche 
(wird) durch Wahlen bestimmt.  
 
[A. Sind die Wahlen in der Kirche?]  
Ja, in der Kirche. (…) Wer gewählt werden sollte; wer gewählt werden 
darf, dafür haben wir Regeln in der Kirche. (…?) Vor 25 Jahren fragte das 
Parlament – willst du den, den oder den Kandidaten [sinngemäß: Früher 
war es auch bei politischen Wahlen so, dass wir in der Kirche uns auf 
einen Kandidaten einigten. Heute geht aber jeder selbst hin.](…?) Nach 
2011 kam Papst Schenuda III. zu mir und sagte: „Das ist das erste Mal, 
dass es an eine echte Wahl geben wird. Bitte erlass eine Ordnung, die die 
Leute ermutigt zur Wahl zu gehen.“ (…)      
 
[A. Herzlichen Dank für das Gespräch Herr Bischof!]  
Dein Besuch hat mich geehrt.  
 
Interview mit Cornelis Hulsman – Leiter des Arab West Report in 
Kairo am 04.10.2013990  
 
Wolfram Reiss stellte per E-Mail den Kontakt zu Cornelis Hulsman her. Dieser 
schickte mir schon vorher per E-Mail wichtige Artikel und gab mir sehr kurz-
fristig nach seiner Ankunft einen Termin (kurz vor meinem Rückflug). Er nahm 
sich ausführlich Zeit alle meine Fragen zu beantworten. Ich zeigte ihm zunächst 
meine vorläufige Gliederung. Das Gespräch begann über die Reise der Heiligen 
Familie nach Ägypten. Er empfahl mir in diesem speziellen Fall nicht das Buch 
von Meinardus zu verwenden.   
Die ersten Minuten sind nicht aufgenommen und Teile der Aufnahme 
waren durch laute Hintergrundgeräusche der benachbarten Moschee 
nicht mehr zu verstehen. Mein Text steht in Kursiv (A. = Autor;             
M. = meine Ehefrau; CH = Cornelis Hulsman). Erläuterungen sind teils 
auf Deutsch. Der Text ist wie gesprochen, deshalb teils mit unvoll-
ständigen Sätzen. Füllwörter wurden meist weggelassen. Evtl. vertrau-
liche Namen wurden weggelassen.  
 
CH: So we repeat. Meinardus was committing self-censorship. I have 
been working with Meinardus for a long time. I have worked with him 
                                                 
990   Das Interview wurde von dem Arab West Report mit minimaler Überarbei-

tung online veröffentlicht. Die Überarbeitung von Cornelis Hulsman ist hier 
schon berücksichtigt. Vgl. Hulsman 2014b.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

236 
 

on a Coptic bibliography that was never finished, unfortunately. It was 
too big and I left for Egypt in (19)94 and this wasn’t finished. That’s a big 
thing. And second, I have been touring around [Egypt] with Meinardus 
since the year 2000 till he passed away in 2005. So the last years of his life 
he came to Egypt to visit sights and to write about those. I was very often 
accompanying him and he was coming here. He came here in this house 
with his wife to have his dinners and of course, during the dinners you 
speak on things – [I would ask him] do you really believe that to be true? 
Do you really believe this and that? … No [Meinardus explained] this 
“Heilige Familie” [bzgl. der Reisedetails] it’s all phantasy but it’s phantasy 
with a purpose. It’s not history. And he [Meinardus said this but] didn’t 
write that. He uses in his writings traditions but then doesn’t further 
explain it. Then he writes they went from A to B to C to X seeing this. But 
that’s not historic. Historic is that its travel route developed throughout 
the centuries with the first references to the Holy Family in the fourth 
century stating that the Holy Family came [to al-Ashumanayn]. That 
tradition is old. And it is the story in those years of Christianity of the 
Christian faith being victorious over the Graeco-Roman faith: Where 
Christ is coming the idols are falling before him. So it fitted the stage the 
church was in in those years. It had a purpose. Later on in the Islamic 
period, the purpose changes and you see it in the stories being reported. 
There was one lecture of Meinardus that unfortunately was never 
properly recorded. It was recorded. I recorded it but we never had 
someone who could work this out but if this could have been published, 
it would have been interesting because that was Meinardus really telling 
in a lecture what he thought of the Holy Family tradition – which was 
never published. Most Muslims in the Muslim period had the story of 
the thousand and one nights. And one of those (stories) is the flying 
carpet. This is from Meinardus. Christians – you find this back in Graf – 
they had a story of the Holy Family. They went [back to Palestine] on a 
cloud.   
 
[A. When was that?]  
CH: That’s medieval, in the Islamic Period. Now I have to be careful 
here. They went by boats to Upper Egypt and they flew back on clouds. 
That was the story. That was reported from a medieval manuscript. 
Meinardus said [in his lecture]: “Where Muslims have the flying carpet, 
the Christians have their clouds.” Now, Christians today won’t do this 
because they find it a bit embarrassing to tell the believers they flew back 
on a cloud to Israel/Palestine. In those years, this was common belief. So 
you see a common belief, at least it was one of the stories told in those 
years. So, things like that Meinardus knew and he was explaining this 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

237 
 

also in his last lecture before he passed away. That was here at the Coptic 
Evangelical Seminary. Then he went back to Germany. And then a few 
months later, he passed away. There he was really honest on what     
happened about the Holy Family stories but not in this writings. 
[A. Would you say that the self-censorship also helped him in his research  
because he kept good contacts with the church?]  
CH: Meinardus had good – more or less – a good personal relationship 
with Pope Shenouda. And he treasured those relations with Pope 
Shenouda III. He was also critical of Pope Shenouda III but he wouldn’t 
state that [in public]. I went with Meinardus several times to Pope 
Shenouda III.  I am not sure of what the value was of his relationship to 
Pope Shenouda III.   
 
[A. for Meinardus?]   
CH: Yes – not (in) the later years because Pope Shenouda III would re-
ceive you, it would be nice and polite but no contact, no concrete infor-
mation that you would not be able to attain elsewhere. No introductions 
of Pope Shenouda III – of course as the church could do – to see people 
that otherwise would not be possible.   
 
[A. You mean other bishops or?]  
CH: Right. He didn’t do this. So it was more sentiments – as I would see 
it with Meinardus – to the past. He knew Pope Shenouda III from [the 
time] when he was a monk and was in his cave. He had his own cave. 
  
[A. He already knew him at that time?]  
CH: Yeah, Yeah, Meinardus was going around, he was teaching at the 
American University [in the] mid-fifties and Pope Shenouda III had 
joined monastic life in 1954. So Meinardus knew him from that time and 
has had good meetings with Pope Shenouda III as a monk from those 
days. Those must have been – if I meet with monks it’s different than 
when you meet with church leaders. Church leaders are aware of their 
position and they know they have to be cautious in whatever they say – 
and  certainly to foreigners. So Pope Shenouda III – in the last years of 
[his life] Meinardus – it was social, it was friendly but it was always non-
political.  
 
[A. So you mean he wouldn’t talk about the details of politics or church mat-
ters?]   
CH: He wouldn’t do this at all. He could receive Meinardus because of 
the early years. Of course welcomed.   
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

238 
 

[A. As an old friend?]  
CH: As an old friend, and at a certain moment after Meinardus passed 
away, I got a photo from Eva Meinardus, his widow, to give to Pope 
Shenouda III, which I did. And that was a photo from Pope Shenouda III 
when he was still a monk in his cave. I could see the emotion in Pope    
Shenouda’s III face when he received that old photo because that was   
remembering the old days but in modern issues you wouldn’t get any-
thing from Pope Shenouda III. He would be very cautious, very aware of 
what he was saying.  
 
[A. Do you think he was afraid or...?]  
CH: No he was not afraid. He is a politician. Pope Shenouda III has been 
turned into – He was a politician before he went to monastic life as the 
head of the Sunday School movement. But he was also young - young, 
ambitious. You explain your ambitions to people you meet. But later on, 
he was faced with so many problems within the church and outside the 
church that any word that he could say could have an impact. So you 
weigh your words. You are a politician. It’s not a matter of being afraid. 
Pope Shenouda III would say things that he wanted to say and he would 
not say things that he would not want to say.  
 
[A. So he was very careful of his words – and he knew well the impact of his 
words]  
CH: Yes, he knew very well the impact of his words as Pope.  
 
[A. Would you say if you describe the development of his monastic life to becom-
ing a long-term pope of 40 years. Has he changed a lot or was he about the same 
like before?]  
CH: He was an activist all of his life. He was an activist as editor-in-chief 
of the Sunday school movement, definitely. He was an activist as a 
monk. He was part of the group of [Father] Matta Al-Maskin and he left 
Matta Al-Maskin to be on his own. He didn’t want to serve under the 
authority of [Father] Matta Al-Maskin, who was then really the main 
figure in Coptic Monastic life.   
  
[A. Do you remember - when this was - roughly?]   
CH: I would have to ask. I know this. He didn’t stay long with Matta   
Al-Maskin. The person who knows this is Abuna XY, he knows it be-
cause he was a long term associate of [Father] Matta Al Maskin and 
when I did my report for “Christianity today” [Zeitschrift] on Pope 
Shenouda III and Matta Al-Maskin, I did this together with Father XY on 
behalf of Matta Al-Maskin – and Bishop Marcos on behalf of Pope 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

239 
 

Shenouda III. And I have checked information continuously on both 
sides.  I know that Abuna XY knows when this happened and how. So 
Abuna XY would be a key person.  
 
[A. Is he from (the monastery) Anba Makarious?]   
CH: Yes, you need to go to the monastery of Anba Makarios.   
 
[A. But he probably will not talk on the phone, right?]  
CH: No, he doesn’t know you. You have to gain trust. Gain trust is what 
you do with an introduction, which I can take care of and that you first 
explain who you are. And it’s not an abrupt intruding with a phone call. 
That doesn’t work.  
 (Ich erwähne kurz, dass ich mit Anbā Bāḫūmiyūs kurz am Telefon sprechen 
konnte, auch wenn das Gespräch nicht sehr lange war, aber wir stimmen beide 
darüber ein, dass das normalerweise nicht geht)  
CH: And the phone lines are also widely believed to be tapped by the 
Egyptian Security. So - No, with Abuna XY you would need an intro-
duction.   
Pope Shenouda III has been ambitious all his life, has been an activist all 
of his life but his activism - but his activism to a certain extent has been 
reduced in becoming older – to a certain extent it is not black-white be-
cause if you look at the issue of Wafa’a Constantine he was the old   
activist again of not willing to compromise - and here I am standing up 
for my rights and here this and here that. And really mobilizing the  
clergy behind in the position that he took. That’s not reported. But I 
know from priests who are called into the monastery to listen to Pope   
Shenouda’s III view on Wafa’a Constantine. So he was mobilizing the   
clergy behind him. That’s an activist. But on other issues, he has        
definitely been more cautious than he was in his earlier years. So he has 
become more cautious but it’s not that his activism has totally disap-
peared with age. It has become milder. It has been softening. He must 
have realized that not everything in the church was that great. On Abu 
Fana he has been more cautious.   
 
[A. What is Abu Fana?]  
CH: The monastery of Abu Fana. I have been spending a lot of time – 
over a year reporting on Abu Fana. He must have discovered by (…? 
Recording unclear) that he would speak about it that Bishop Malawi has 
not given him a full picture of what happened in Abu Fana and for any 
church leader that’s of course very disappointing. You expect that if 
someone is (put in the bishopric), the bishop is giving you full infor-
mation.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

240 
 

[A. Did he take consequences of that?]      
CH: I don’t know because this is internal and he would not go public 
with this. You are not going to publicly rebuke a bishop but of course 
[must have done this] internally.   
 
 [A. In what way?]  
CH: I don’t know. I know with some bishops [of being rebuked] but then 
again you don’t know all the stories behind it because that would not be 
made public. Bishop Amonious from Luxor was rebuked for very differ-
ent reasons and was sent to his monastery and could not function as 
bishop any more. So he was able to take strong measures against his own 
bishops but then what was really happening in talks between the Pope 
and his bishops we don’t know because it is not published. And no one 
will give you information about that. They wouldn’t speak about that.  
 
[A. I talked to Anba Boula and he said e.g. that – at least he himself never had 
that experience - the Pope never took any decision back that he made. But there 
are other examples as you said?]  
CH: Bishop Amonious is an example and then what the reasons were - I 
know the arguments in Luxor but Bishop Amonious was accused by his 
own priests to be too severe in being a monk. So he wanted his priests to 
lead a more simple life and he wanted them not to live in luxury and, 
and, and – so you go walking to your congregation you have to lead a 
very simple life as monks in the monastery do. That was an accusation.  
 
[A. The accusation was that he was too hard on them?]   
CH: Yes, that he was too hard on his own priests. And his own priests 
have been complaining to Pope Shenouda III. This I know for sure. One - 
that was reported. Second I have family, my wife is Egyptian and her 
family is from Luxor. So we know this from Luxor. So this is certain. 
What happened in the talks between the bishop and Pope Shenouda III 
is guessing. That was never reported back to the priests in Luxor. Pope 
Shenouda III made his decision and the decision was that the bishop was 
to be removed from his diocese. He is still bishop but no longer a func-
tioning bishop. So he was forced to retire to his monastery keeping the 
title of bishop but not able to function as bishop.   
 
[A. That’s interesting - now when you compare the time under Sadat and under 
Mubarak. Would you say that because of what happened with the exile –some 
people say that he was so ambitious at the beginning and that brought him into 
trouble and later he calmed down not to… ] (übernimmt das Wort)  
CH: That is very often heard and when Pope Shenouda III was 25 years 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

241 
 

pope I had the opportunity to interview him and I did so together – I had 
organized this for the foreign press association. And we asked Pope 
Shenouda III that question. Did you change after you had been in exile to 
your monastery? The answer of Pope Shenouda himself was: “No I have 
not changed, the president has changed and because of that I am dealing 
differently with Mubarak” – that was in 1996. Of course, 25 years after 
[his election]. So in 1996, I am dealing [differently] with Mubarak than I 
was then dealing with Sadat. So he himself claimed that he had not 
changed. Interesting then was also the question that I asked. How do 
you view yourself? What is your self-image? Very interesting and typical 
Pope Shenouda III. He was seeing himself as a teacher of the church[, 
which is] very typical. I think that’s a correct self-description. In the 
Wednesday evening meetings. In all the things he was doing. The books 
that he was writing. He would see himself as a teacher of the church.  
 
[A. Did he ever say anything how he saw the relationship between church and 
state? I asked Anba Boula a similar question and he said you can’t separate 
politics and religion. Did he say anything about himself - how he saw that?] 
CH: Not that explicit. He would probably say the same thing as Anba 
Boula because – one time – that I was with him he said he was seeing 
him(self) as a father of the church. Now a father has to take care of his 
children regardless of the situation that they are in. In other words, it is 
the teaching part but it is also if there are problems with the state you 
have to interfere. So he was seeing him(self) as overall responsible for 
what’s happening in the church (…) and that means you could not   
separate it.   
 
[A. Would you say – if we speak about the relationship of Mubarak and 
Shenouda – some people say that they had a very close relationship at the end. 
They say at the beginning it was cold but then it became better but they would 
not consider themselves as friends, right?]  
CH: No, No but Bishop Boula would know better than I do but how 
many times has Pope Shenouda III met with Mubarak privately. I think if 
am correct – I would have to check it – but I think only once. That’s not a 
sign of friendship. Of course, he has met Mubarak on different occasions 
that many people were there [would attend] as well. You are part of an 
audience and the Pope of the Coptic Orthodox Church is attending as 
well. So he has met with Mubarak on frequent occasions but private – 
one on one – to discuss issues of concern for both church and state as far 
as I know only once. You would have to check this but Bishop Boula 
would know. He should know it.   
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

242 
 

[M. Did Mubarak used to attend the ceremonies of Christmas or Easter before? 
(Anm. Es ist Tradition in Ägypten sich an den hohen Festen gegenseitig zu 
besuchen)]    
CH: No.    
 
[A. He never came?]  
[M. He used to always to send (one of his ministers) and later he used to send 
his son]   
CH: He sent his own son. He sent Usama al-Baz, one of his own advisers. 
This he has done but he didn’t go himself.   
 
[M. And that shows they were never friends?]  
CH: No, I don’t think they were friends but you would (need) to check 
that as well. He was at a certain moment – Pope Shenouda III in politics 
– advising Christians to vote Wafd party. When the Pope is giving an 
advice for a particular political party that is not the President’s party. 
That’s a sign of tensions between the two but Pope Shenouda III has not 
been in favor of direct (regime change?) (…). But he was never speaking 
out directly for the opposing party. But that was not out friendship. He 
knew well that would bring Islamists to power. Then you have to go to 
my reports that I published. So he knew that they would come into pow-
er. Well with many Christians, certainly today but also in those days and 
many liberals there was a lot of critique on Mubarak. But if there was a 
choice between Islamists and Mubarak, it would always be Mubarak.  
 
[A. That is what he would have said?]   
CH: Well he didn’t say that but he behaved that way and when the  
revolution started I was with a group of priests, Catholic priests, in  
Upper Egypt, that was on the 28th of January [2011] and the [Orthodox] 
priest was then giving a sermon in the church – and that was very    
remarkable because it was all the atmosphere of revolution and the 
priest was speaking about that the real authority is with God. And we 
should first be obedient to God. So he [the Orthodox priest giving the 
sermon] didn’t speak in favor or against the revolution. He spoke about 
(…?) to counter. That was a sign – for me at least – that here is a priest 
who is very cautious knowing the tensions all around you and possible 
security sitting in church – you don’t know. And here he is speaking not 
in favor of the revolution [those days]. Everybody was speaking in favor 
of the revolution. The priest didn’t do that.    
 
[A. You mean - in general - the priests didn’t do that?]  
CH: No, I don’t think so. But of course I attended this particular church 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

243 
 

and I listened to this particular sermon. This priest of the church of Abd 
el Masih el Managhi, a major pilgrimage sight, – so it’s not a far off small 
village church – a major pilgrimage sight did not do this. And I haven’t 
heard this but I have not attended other churches – because I [I am   
human (…?)] I can only be in one church at the same time. There is no 
research but I have not heard of any other priest having spoken in favor 
of the revolution. Christians did.    
 
[A. Some took part]   
CH: Some took part but not really church leadership.  
 
[A. If I can go back to the Sadat era. I haven’t heard it from Matta Al-Maskin 
myself but I heard that he sharply critized the role of the Pope in the seventies – 
I am still not familiar with the details – there were a lot of tensions between 
Christians and Muslims (…) and Matta Al-Maskin said as I understood it that 
Pope Shenouda would be part of the problem and not part of the solution. Would 
you say that this accusation is justified or an overstatement?]   
CH: Well, yes I think it was justified. I was there in the seventies and 
Pope Shenouda III was taking public stances that were bound to lead to 
responses from the Muslim side. And Matta Al-Maskin, he wrote then 
his famous book – I don’t know if you have seen this – on church and state  
 
[A. I have bought it but I haven’t read it yet]       
CH: It was written in that period. No – earlier. Actually it was when the 
church started to mingle itself more in politics and Matta Al-Maskin had 
a very strong opposition (to that). Clergy should not get themselves 
involved in politics but should speak about spiritual principles that are 
applicable in all ways of life – also in politics, but not speak about     
particular situations. He wrote his book. And I have worked with a 
German student Kathrin Köhler on her thesis on Matta Al-Maskin on 
church and state and the role of Pope Shenouda III in that. You should 
see her thesis.  
   
[A. Is it available anywhere?]   
CH: She unfortunately wrote this in German.   
 
[A. That’s not too unfortunate]   
CH: Not for you but for that reason it was never published, not in    
Germany and not outside of Germany. We had asked Kathrin – please 
write this in English but her supervisor in Leipzig University said no.  
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

244 
 

[A. Did you say Kathrin Köhler?]   
CH: Kathrin Köhler.   
 
[A. I know her. I think so. She studied Arabic right?]   
CH: Yes and political science. She was good. (…) Well - give her my 
regards because she was really good but I disagreed with her – tell her 
this – I still disagree with her that she wrote her thesis in German. No, I 
have read her thesis. It was well written – there was no problem there. 
But we are a small organization and I couldn’t get the funding to trans-
late her thesis in English. (…) So nothing was done with it – which is a 
pity because the issue of church and state is (…) today very important. 
Her thesis is very important and it is not known. It is not known outside 
a very small circle of people. Wolfram Reiss makes the same mistake 
with his thesis on the Sunday School movement. At that time, I have 
been summarizing his German thesis in English that is now more widely 
read – my summary – than his thesis because in Egypt no one really 
reads German. So there are using (in the church meeting) my summary 
of Wolfram Reiss thesis to understand what Wolfram Reiss has been 
doing in this thesis. So what language are you writing? (…)   
 (Versucht mich zu überzeugen auf Englisch zu schreiben und bittet mir dazu 
seine Hilfe sowie eine professionelle amerikanische Korrekturleserin an. Ich 
verspreche ihm aber nur eine englische Zusammenfassung.)  
 
CH: Yes, you can quote me but only a transcript shows in what context.  
(Ich zeige ihm meine – vorläufige – Gliederung, er schaut drüber und liest)  
CH: „Wunder“ – well go to an interview that was done with me in a 
Dutch newspaper. It should be on our website as well. I translated it 
from Dutch to English and it’s on our website – on miracles. There are so 
many miracles that are being told and I don’t know what is true because 
much is – I have become with all those years in Egypt a great skeptic. 
People tell you stories and the stories have a purpose but what of that is 
true and what of that is not true – in the newspaper interview I          
mentioned the miracle of moving the Moqattam, a well-known miracle 
in the church – you know it I guess – in Abuna Sama’an – in the time of 
patriarch, I think Abraam – [there were] great problems Muslims, Chris-
tians and the church and there was a discussion between the then ruler 
of Egypt and the patriarch. And there was a Jew there who said: “All 
these Christians have a strange faith because there is written in the Bible 
in the New Testament, in the Christian New Testament: ‘If you have the 
faith of a mustard seed, then you can move mountains.’” So he was  
taken that verse very literally. So the ruler asked the patriarch. “Is it true 
that this is in your Holy Book?” “Yes it’s true.” “Well show me – other-

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

245 
 

wise I will destroy the church” – or whatever else the threats were. And 
there comes the miracle of the Muqattam. You will not find this back in 
any secular document. You will find this back only in church texts. You 
can trace it back to medieval days but not [exactly] to the days of 
[Abraam]. It is later coming up in Coptic texts. If you have a text about a 
miracle that is not from the same era that it was supposed to have taken 
place, and you do not find something big like this written in any secular 
document, you should start to question it. Is this really true or is this a 
story like the Holy Family stories that were developed for a certain pur-
pose for teaching within the church. Or the Holy Family – Meinardus as 
he told me that [one/part?] of the Holy Family story is because it [places 
places Dayr al-Muharaq in the center of the tradition] – probably was a 
sermon of a bishop of the monastery of El-Muharaq because they were 
restoring the monastery and they needed funding and you make the 
monastery of Muharaq the central focus (…) and there bringing in pil-
grims. And pilgrims bring in funds. You help develop a monastery. So 
there are other motives that play a role. I have been invited to one of the 
miracles in a village in the Delta, where the Holy Virgin has appeared. 
That was in (19)95, 96, Shantena el Hagar, and I went there together with 
a German journalist photographer and my Coptic wife (…) – we were 
there on the roof of a building opposite to the church and the priest has 
given us the best possible place to see the miracle happening and what 
we saw where light flashes on the church tower and when light flashes 
were happening, the crowd was screaming: “the Holy Virgin.” –Was this 
so? (…) flashes – I [told the priest I] don’t see anything else. Then our 
German [friend] made the biggest mistake of his life – at that moment – I 
don’t know what other mistakes he made later on. He made a photo with 
flash. And the priest was trying to stop him but he was not in time to 
stop him. And you should have seen the reaction of the crowd (…) (they 
thought) the Holy Virgin is appearing again. So I told the priest that I 
wasn’t really convinced that this was the Holy Virgin. He declared me to 
be an unbeliever. So my poor wife – also didn’t see anything except flash 
lights. So she was declared an unbeliever as well. Well it’s true I am an 
unbeliever in that miracle. In that sense, yes I am an unbeliever. So the 
priest was not entirely wrong. But you need to have belief that this is 
truly the Holy Virgin. I have been [with American author Paul Perry to 
Assiut] – it is in our website making a photo in a church in Asyūṭ with 
his camera and on the camera appeared a flashlight and immediately 
Muslims who were sitting beside us, Muslim security as well – so it’s not 
only Christians - said: “This is a miracle, this is the Holy Virgin.” But we 
didn’t see anything on the church tower. It’s only on the camera, a   
normal electronic, digital camera. It became a big issue in Asyūṭ. The 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

246 
 

bishop sent the priest after us wanting to get a copy of the photo. He got 
it and he then gave it to Sabah-al-Khayr magazine and it became a big 
story in Sabah-al-Khayr that an American had made a photo of the Holy        
Virgin991. I am sorry, when you are experiencing this – I am a skeptic. I 
am not saying there are no miracles. I wouldn’t say that. But many of the 
miracles that are claimed to be miracles are not [miracles]  
(Ich erkläre kurz, dass die Wunderfrage gar nicht der Fokus der Arbeit sein 
wird, sondern nur ein kleiner Teil der Einleitung)  
CH: About the miracles that are reported in the church, you should be a 
bit careful how to write about it. If you [just] write about it as a narrative, 
you are not given an honest [description].  
(Ich erkläre kurz, was meine Idee ist)  
CH: But you can refer to that interview that I have done with that Dutch 
newspaper in Trouw – you find it on our website because they were 
asking about the miracles.   
(CH liest weiter in der Gliederung)  
CH: “Kirche der Märtyrer”    
(ich geb’ kurze Erläuterungen, was ich vor habe)  
CH: „Sonntagsschulbewegung“ is of course Reiss – and if you want my 
summary – it’s online.   
CH: “Kindheit”???    
(ich erkläre kurz was ich meine)   
CH: Yes, I think he [Pope Shenouda III] grew up in a very pious family, 
growing up in a pious Coptic family is important.    
 
[A. That’s how he came to faith..]  
CH: Yes.   
 
CH: „Klostereintritt“. You have to know, I have written about it. He was 
very ambitious. Do you know that he wanted to be pope from the very 
first moment he became a monk?   
 
[A. No I never knew that. That’s for sure?]  
CH: Well that’s an interpretation, but a likely interpretation because look 
at what happened.  
 
[A. But with a heart to reform the church, right?]  
CH: Yes, of course. He always had a heart to reform the church.   
 
 
                                                 
991 Siehe Arab West Report 2002 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

247 
 

[M: But I think he never wished that to himself and he said about the day that he 
became pope – that this was the saddest day of his life.]  
CH: But that’s not true.   
 
[M. But he said it himself]  
CH: Yes, because it is good to show the wider audience that you are very 
modest as a monk and a person and that’s why he also went into a cave. 
That was also image.   
 
[A. What do you mean – “image”? It was not his own desire to go there?]  
CH: It’s Matta Al-Maskin, Matta Al-Maskin genuinely went into a cave 
to separate him(self) from the world. No one [of the Sunday school 
movement] has done this before him.   
 
[A. (No one) before Matta Al-Maskin?]   
CH: Well in the old days but not in the days of Matta Al-Maskin, of 
course there are already examples of the church fathers, and Matta       
Al-Maskin was using this also as an example for himself – but not in his 
days. Matta Al-Maskin got a tremendous following specifically because 
of this. People [said]: “What’s this? Someone is withdrawing in a cave. 
What kind of person is this?” So he attracted people. Pope Shenouda III 
did so for the same reason, to attract people. This is how you get the 
attention of people.   
 
[A. But how can you judge the motifs of someone?]    
CH: Go to an interview that we did with Tarek Heggy. Tarek Heggy is a 
Muslim liberal who was befriended with Pope Shenouda and who has 
known Pope Shenouda for a very long time. Tarek Heggy is no longer in 
Egypt because of the Muslim Brotherhood. He felt threatened and he 
lives in London. I have his contact information. But Tarek Heggy came to 
our office and we did an interview with him. The interview is on the 
website. And he says: “look at the history of Pope Shenouda III when 
he” – and Abuna XY would say the same thing, Bishop Qulta would say 
the same thing. Bishop Qulta is Catholic. Now Pope Shenouda III was 
head leader, of the Sunday School Movement as editor in chief of the 
Sunday School Magazine. He was the main person of that movement. 
When Pope Yusab [II] was kidnapped (in) 1954. What did Pope   
Shenouda III do, what did Naẓīr Ğayyid do? He started a discussion on 
the succession of who would be the most ideal candidate to succeed 
Pope Yusab II. He didn’t denounce the kidnapping – not denouncing the 
kidnapping of your own pope and then starting a [discussion of succes-
sion] – that’s a scandal because that means you are not loyal despite all 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

248 
 

the mistakes of Yusab II. He was weak, and he was given in to all forms 
of corruption within the church. There was a lot of critique possible but 
he nevertheless was the head of the church. You are now excepting the 
violent removal of Pope Yusab IIfrom the throne by members of the 
Umma Al Qibtiyya. That’s questionable. Of all the responses of Pope – 
Naẓīr Ğayyid in those years.   
 
[A. But he didn’t say anything against it, that means he was more like passive 
instead of being an activist - ?]   
CH: No, No, No he was not passive. He was in fact justifying the      
removal of Yusab II. by starting a discussion on his succession. That is 
the critique. Tarek Heggy, Abuna XY, Bishop Qulta all three agree.  
Abuna XY would not do this in public and Bishop Qulta did not do this 
in public. It was private. Tarek Heggy did so in the interview that we did 
at the Arab West Report. Look at that. Secondly I have referred (to it) in 
my in-memoriam of Pope Shenouda III. Shortly after Naẓīr Ğayyid starts 
the discussion he becomes a monk. The police of Nasser bring Yusab II. 
back. So he is not deposed. He remains head of the church until his 
death, a severely hurt Pope, he lost a lot of authority in the church and in 
fact after he returned a group of bishops were ruling the church – so it 
was only Pope in name for the last two years in his life. He passed away 
in 56 and what happens – there are three candidates from the Sunday 
School Movement to succeed him, one of them Abuna Antonius, previ-
ously Naẓīr Ğayyid. That is not an accident. This is not possibly an   
accident, that you have the head of the Sunday School Magazine starting 
a discussion on the succession of Yusab II, he becomes monk because 
this is the only way to become pope and then he offers himself to a can-
didate to succeed him in 1956 – two years later. Not an accident.   
 
[A. Ok – I read (in one source) he already become a priest, just one year after he 
became monk – that was also pretty quick. Normally it takes longer right?]  
CH: Yeah but this I don’t know.   
 
[A. How long it normally takes]   
CH: For sure – Abuna XY would know because there you go into      
[details] – you can ask Abuna XY. At least 1954 he becomes monk after 
the discussion that he himself started on the succession of Yusab II and 
then he was a candidate in ‘56.   
 
[A. How can he be a candidate if he wasn’t even a bishop yet?]  
CH: You don’t need to be a bishop. Wrong. Total wrong. Read Reiss. It 
was – you (have) to be a monk and Pope Shenouda III himself changed 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

249 
 

this later that you can also be a bishop and then become Pope. But until 
that moment. Read Abuna XY. He wrote a book on church laws. He 
wrote a big book on church laws clearly stating that you have to be a 
monk in order to be elected as a Pope not a bishop a bishop is prohibited.  
 
[A. It’s only written in Arabic?]  
CH: It’s only in Arabic. But it’s there in the monastery of Makarios. He 
wrote about it. And we have on our website the table of contents of that 
book translated. Again funding - I found it important. Meinardus found 
it important. We discussed this together and what we did on our website 
was only this translated table of contents – perhaps a small introduction 
– possibly but that is what was done. You are speaking here about 2004, 
2005. Well it must have been before Meinardus passed away because it 
was discussed with him. Meinardus found this a tremendously im-
portant book that should be translated – yeah, but where do you get the 
funding for it?   
 
[A. Very important book within the Coptic Church – that was used by the  
clergy?]  
CH: Yes, so Abuna XY wrote this book. It is not [mentioned] in it [the 
book]. But he is the author.  
 
[A. He wrote it but it’s not in the book?]  
CH: No it’s not in the book. It says a monk from the monastery of     
Makarios. This is typical that monks from the monastery of Makarios 
would publish. They would not publish under their own name. They 
would publish under the name: A monk from the monastery of         
Makarios. Well I know who this “a monk” was. And he doesn’t hide that 
in interviews. It was clear that it was his work with – of course the bless-
ing of the monastery. You cannot publish without having – as a monk of 
St. Makarios – without having the blessing of your own monastery. So of 
course, it was with the blessing of his own monastery. So according to 
this book, only a monk and not a bishop [can become Pope]. A bishop, in 
comparison, is married, married to a diocese. And as husband and wife – 
you are married I guess? – good. Then you are not supposed to leave 
each other. You are married for life. The bishop is married to his diocese 
for life. So you are not going to another wife – to another diocese. The 
Pope is the bishop of Alexandria. You are not going to be the husband of 
the diocese of Assiut and become the husband of the diocese of Alexan-
dria.   
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

250 
 

[A. It never happened, that…?]  
CH: No, it happened but it only happened in the 20th century. In the 20th 
century, they started to change it – already before Yusab II. Yusab II – I 
think was the third. It is Pope Yuannis in the twenties - something. He 
was a diocesan bishop who became Pope and it – there was no consensus 
on it. There was critique that a diocesan bishop had become Pope. Then 
you have bishop Makarios in the Second World War, who then becomes 
Pope Makarios, then you get Yusab and then you have Pope        
Shenouda III. Those are the only bishops in the entire history of the Cop-
tic Orthodox Church who were bishop and who had then become Pope. 
All other were monk and became Pope. Now the monastery of Makarios 
- strongly – has always advocated that it is only a monk who can become 
Pope. Pope Shenouda changed this. And you go to the interviews that 
we have with Abuna XY about this in Arab West Report. [As well as] 
with Bishop Marcos in Arab West Report. And Bishop Markus is of the 
opinion – just as Pope Shenouda III was – that you (have) the diocesan 
bishop and you have the general bishop. The general bishop is new. It 
was only newly introduced in the 1960s by Pope Kyrillos VI under the 
influence of Pope Shenouda III, who later became bishop Shenouda – but 
under the influence of Shenouda. The general bishops are only from the 
1960s. (…) General bishops are serving the church in general and not in a 
specific geographical diocese – therefore they are not married to a par-
ticular geographic diocese. And also Pope Shenouda III when he became 
Pope of Alexandria – bishop of Alexandria, he did not give up his posi-
tion as general bishop. He was bishop of education. And that explains 
my interview when I asked him what is your self-image – well I am here 
a teacher of the church. The bishop of education, Pope Shenouda III had 
remained the bishop of education. So the Pope of Alexandria was also 
the bishop of education. So you see the change from the old church 
teachings on succession: from only a monk to the introduction of a gen-
eral bishop, the general bishop can also be able to become pope. So he 
has his own justification for this – Pope Shenouda – but it was a political 
motivated justification.   
 
[A. Do you think he did that so that he had the chance to become pope?]   
CH: Yes, it makes sense – but of course this is an interpretation. He 
would never state that but you have – throughout the history of Pope 
Sheonuda's III life, he started this discussion on the succession of Pope 
[Yusab II] in (19)54. He nominated himself in (19)56. He was rejected by 
the then bishops [as] too young. We don’t want someone who is that 
young and then making the minimum age 40 – that is still enforced to-
day and then that you need to be so many years monk before you can be 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

251 
 

elected. That was a rule made to keep Naẓīr Ğayyid out (…). It was Naẓīr 
Ğayyid and Matta Al-Maskin. Also Matta Al-Maskin was a candidate in 
(19)56 – also coming from the Sunday School Movement.  
[A. And that time they were still together, or…?]  
CH: No, no they were already separated. So the separation was before 
(19)56. I don’t know – somewhere between (19)54 and (19)56. It’s not 
difficult. If you formulate your question for Abuna XY in writing in Eng-
lish you send it to me – and I send it on to him. Well, I have a German 
friend working on a thesis – can you give a response to that. The only 
thing that Abuna XY will have to do is – so don’t expect long [explana-
tions] – he will not write long texts but he can give a year – it happened 
in that year – he can do that because that is a matter of - why? - well you 
need to go in an interview but to get a year is a simple e-mail.     
 
[A. When I went to the monastery of him (Pope Shenouda III.) – they told me 
that he was at the beginning also a librarian – and they showed me the room 
where he used to live – where he used to sleep and so on but at the same time the 
different biographies say he was six years in the cave. What didn’t make sense 
(to me) was – for six years in the cave – at the same time librarian – and they 
said for three years he has been living in this room and at the beginning he has 
been living with everybody else? Did he really live six years in the cave?]   
CH: I don’t know. Ask Abuna XY but make the questions in such a way 
that Abuna XY doesn’t have to write long texts because this will simply 
not happen but if you say – what year? Or even what month? Month and 
year – you will get a response. If you ask from when to when was he in 
the cave then you don’t need a monk who – reads his e-mails but does 
not write long texts (…) You can send (it to) me and I can make a phone 
call to him. (…) I send you an e-mail. Can you respond to this question? 
Perhaps (he) doesn’t give me an answer by e-mail but by telephone. (…)  
 
[A. So Matta Al-Maskin was in St. Makarius and Pope Shenouda was first in 
St. Anthony and then St. Bischoi - ?]  
CH: No he was not in St. Anthony.  
 
[A. No – I am sorry I meant the Syrian monastery.]  
CH: Yes.   
 
[A. (This time) I only visited the Syrian monastery of St. Mary (Syrian) and the 
one of St. Bischoi but they told me if you went to (St.) Makarios they wouldn’t 
talk much with you anyway. – (…) Is there a big tension between the monaster-
ies?]  
CH: (Well) no, no – I was years ago in the monastery of Makarios – and it 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

252 
 

was in the moment that St. Makarios came under the direct control of 
Pope Shenouda III – and that was when bishop Michael who had been 
the abbot, – not Matta Al Maskin. He had not been the abbot. – The abbot 
of the monastery was bishop Michael of Assiut. He is still alive – he is 
still there in Assiut in his late 80s and I think we should inform the 
Guinness book of records because he is probable the oldest living bishop 
in the world because he became a bishop in 1946. So a bishop conse-
crated in 1946 and still bishop today – I don’t think in any single church 
anywhere in the world you will find someone with that record. So this is 
Guinness book of records.   
 
[A. But it’s not in there yet?]   
CH: Well, no, it’s all that you report to them – if you want that to be 
reported to them you have to go through that procedure of the Guinness 
book of records. So someone should make the effort to inform them and 
you would have to go through the procedure. And they will ask for 
evidence and whatever because it’s not based on what you just tell them. 
So this is a procedure but in principle, he should have a place in the 
Guinness book of records – but bishop Michael gave up being the abbot 
of the monastery of Makarius after some mistake had happened – I don’t 
know the specifics. Abuna XY told me this and the monastery in 2010 
was divided and you could see this – physically see this by – because 
Pope Shenouda III had come to the monastery. He came to Makarios and 
he handed over the head [skullcap] – the monastic head that monks have 
with the crosses which the monks of the monastery Makarius usually 
never had in the days of Matta Al-Maskin – just a black skull cap and 
nothing else. The other one is coming from the Syrian tradition, it’s not a 
Coptic tradition. So in Makarios it was more the traditional – just black 
and nothing else.   
 
[A. And the other one with crosses?]  
CH: Yes. That’s a Syrian input, (…) from the Syrian Orthodox Church. 
And Pope Shenouda III liked that and promoted that in the church. Mat-
ta Al-Maskin never followed him in this.  
 
[A. He kept the black one.]  
CH: He kept the black one. So the monks of St. Makarios never did so. It 
was all black. Now when I came in 2010 I saw some monks – Pope 
Shenouda III had met with each monk individually and gave them – 
Abuna XY told me – a gift, and the gift was this skull cap with the cross-
es. And he left it to the monks to decide whether they would use the 
skull cap with the crosses or keep the black one but with this Pope 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

253 
 

Shenouda III could see which monk would be loyal to him by accepting 
the change and which monk was resisting this. That was very clever. It’s 
a way of seeing how individual monks are accepting your authority – the 
skull cap with the crosses it means you accept the authority of Pope 
Shenouda III and if you did not accept this…  
 
[A. They would take it but not wear - ?]  
CH: They took it – of course they all took it. Abuna XY took it but he 
wouldn’t wear it.   
 
[M. But I find it good as well. Because as a Pope he could have forced them all to 
wear it because they are all under his authority.]  
CH: Yes, he could have. But here it’s a matter of seeing who will be loyal. 
The whole thing is – in situations of authority with Pope Shenouda III. It 
is loyalty, loyalty, loyalty. And he would nominate bishops – that’s a 
critique of Father John Watson – he would nominate bishops not because 
of the quality but because of being loyal.   
 
[A. “loyal” in the sense of obedient?]    
CH: Obedience, yes.   
 
[A. But would you say that the church structure of the Coptic Church is pretty 
hierarchical. Is it about a strict hierarchy – that –what the Pope says everybody 
has to follow?]  
CH: That’s new.   
 
[A. That’s new?]  
CH: That’s new. That’s Pope Shenouda III. It was not [in the same way] 
before him.   
 
[A. But I thought if a bishop or so is elected, the church also has to give its  
consent? Or for a priest to become a priest of a parish – they also have to give 
their consent right?]  
CH: Yes.  
 
[A. And I thought that there are some more democratic elements in the church 
than there were before? But what you would say would be the opposite – right?] 
CH: Reiss – but he was afraid, self-censorship, to write this in his thesis 
but perhaps he would say this now but when I discussed the thesis, his 
thesis with Reiss. It was: Pope Shenouda III nominated, split up dioceses 
and why did he do this? To get more power over bishops. If you have a 
church with a small number of bishops – each bishop is a vote in the 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

254 
 

synod. And if you are as one pope facing 20 bishops, each individual 
bishop has one 1/20 of a vote. Now the church has [many more bishops] 
– I don’t know – you would have to check the numbers. I have done this 
with Meinardus. One story with Meinardus – that – I went to Pope 
Shenouda III and asked for the list of bishops. He didn’t have a list of 
bishops. This must have been in the mid-nineties, perhaps earlier, No – 
earlier it was earlier. So Meinardus needed a list of bishops and there 
was no list of bishops. And he was sitting and I was waiting for hours 
before the Pope was ready writing all the lists of names – hand written.  
 
[A. He wrote it himself?]  
CH: Yeah, he wrote it himself.   
 
[A. From his mind?]    
CH: From his mind.   
[A. Wow]  
CH: No, this must have been in the 1980s – I was a student then. This 
was a marvelous experience sitting six, seven hours with the Pope and 
waiting for the list to be completed because (there was no list)   
[A. Sitting in the same room?]  
CH: No, no, no because the Pope was interrupted continually by people 
coming in – so that’s why it took to many hours for this to be finished. 
But ultimately I got my handwritten list from the Pope himself and gave 
this to Meinardus. That was the first [main encounter with the pope] and 
I was just seeing what was going on in the Cathedral around Pope 
Shenouda III, and people coming in and out and how he was responding 
to that. So this was quite an experience. Of course today, this is different 
but throughout the years -   
 
[A. What do you mean – today it’s different?]  
CH: There is a list. But he had just been released from his – and I was a 
student. – he had just been released from his monastic arrest – house 
arrest. And has just being coming up into function – and that was the 
moment that Meinardus asked for that list. You should find it back in 
one of the publications of Meinardus. The list of bishops but that was 
very typical of Meinardus. Meinardus was encyclopedic. Lists, lists, lists. 
Lists of bishops, list of relics, list of churches, lists of this and that. Very 
Meinardus. You see this reflected back in his writings. It is good. It is a 
good thing too. But – so I got this list – but the number of bishops has 
been increasing throughout the years.   
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

255 
 

[A. But also the population has been increasing…?]  
CH: Of course but you have to look – it will not be easy – but it would be 
an interesting study in itself how many bishops were in 1970 when Pope 
Shenouda III became Pope – in 1971, how many bishops in 1981 when he 
was deposed and how many in ‘84 – probably the same as in ‘81 – I don’t 
think there was any bishop consecrated. And in (19)85 he was released, 
January (19)85. Yeah I know because I also was with Pope Shenouda III. I 
finished my studies in ‘84 and went to Egypt for one year in 84/85. So I 
was one year in Egypt before I came across a job in the Netherlands in 
the immigration service. So I have met with Pope Shenouda III for this 
exercise between his release in January ‘85 and June/July 85 when I went 
back to the Netherlands – somewhere in summer ‘85 I went back to the 
Netherlands. So in that period – in that half year. Meinardus asked me 
for – meeting Pope Shenouda III to get this bishop list. At that moment 
there was no printed bishop list and he did so from his memory. It is 
reported about by Meinardus – where I don’t know – you would have to 
go through his publications from (19)86, 87 – what did Meinardus pub-
lish? Because it is not only the books. It’s a mistake of Meinardus. He 
wrote hundreds of articles.   
 
[A. He was like a machine…?]  
CH: Yes, he was like a machine and he was like an encyclopedia. And he 
was proud of being like an encyclopedia. Yes and so – he was sensitive 
to self-censorship – not influencing his relationships with the church and 
he was able to get things like this list that I obtained in ‘85. Without the 
introduction of Meinardus I would not have been able to obtain that list. 
I was there as the representative of Meinardus in ‘85 with the Pope. For 
that reason, I was able to sit with him. It was not because of me. He 
wouldn’t [have met me.]. It was because Meinardus asked him for this. So 
it is must be reflected in an article somewhere of Meinardus. I gave 
Meinardus the list in summer ‘85 – so handwritten – still it is amazing 
having a handwritten list of Pope Shenouda III – in his own hand-
writing, having the list of bishops.   
 
[A. Did you make a copy for yourself?]  
CH: I think I made a copy for myself. But I filed that paper somewhere. 
But the original went to Meinardus, of course, because he was asking for 
it. So somewhere in ‘86 you must have an article of Meinardus pub-
lished. – And then you have the later lists of bishops but look at the 
number of bishops over the years – it is increasing and with increasing 
and with increasing [numbers] the influence of [the] bishop decreases 
and the influence of the Pope increases.   

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

256 
 

[A. He could have more influence on the church through more bishops?]  
CH: Yes, of course. The old bishops were not automatically following 
Pope Shenouda III. The later bishops who were consecrated by Pope 
Shenouda those were following but look at bishop Michael – he disa-
greed with Pope Shenouda III – and was public in disagreeing with Pope 
Shenouda (…) because he was nominated as a bishop (before) – he was 
senior to Pope Shenouda III in being a bishop – you may be Pope but I 
disagree.   
 
[A. In what particular way?]  
CH: Oh he wouldn’t come to Synod meetings. And he would go his own 
way in Assiut. This is known within the church.   
 
[A. Is it a certain diocese or?]  
CH: Yeah, yeah, he would rule his own diocese in his own way not con-
sidering the opinions of Pope Shenouda III.  
 
[A. We are still talking about the same bishop from the monastery of St.      
Makarius?]  
CH: The same bishop of the monastery of Makarios. He was abbot of the 
monastery before Pope Kyrillos VI asked Matta Al-Maskin to go to the 
monastery of Makarios and – to reform the monastery of Makarios and 
to bring new life – because when Matta Al-Maskin went to the monas-
tery of Makarios there were 10-15 monks left – nothing. It was a monas-
tery that had gone into – falling into ruins and bishop Michael the abbot 
allowed Matta Al-Maskin to make all those reforms. Well that wasn’t in 
line with Pope Shenouda III, so bishop Michael. – Abuna XY would be 
able to say lots of things of where bishop Michael disagreed with Pope 
Shenouda III – but one of the things was [right in – oder renovating?] the 
monastery of St. Makarius – a major thing.   
 
[A. Like the way to handle it?]  
CH: Yes, yes, so the bishop was the abbot not Matta Al-Maskin, but the 
bishop gave space to Matta Al-Maskin to do it in his way.  
 
[A. And then - this was also one thing that Pope Shenouda III didn’t like – the 
way that Matta Al-Maskin was doing it?]  
CH: No. No.   
[A. When we went to the tomb of Pope Shenouda III – (erzähle kurz von meinen 
gemischten Gefühlen bei der Pilgerstätte von Schenuda III.) - we also saw pray-
ers of praise for Pope Shenouda III there – do you think this is something that he 
himself would have agreed to – when/if he saw that now? – or would he have 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

257 
 

said – No I am just a human like you – pray to God and not to me?]   
CH: I was with Pope Shenouda III in 1994 in the Netherlands – those 
were discussions with the reformed churches in the world. The World 
Federation of Reformed Churches and he was there representing the 
Oriental Orthodox. He then made the statement – publicly – also on TV 
that he was Pope of the church but that he was not like the Pope of 
Rome. There is no infallibility. – He (the Catholic Pope) then made a 
statement on infallibility. Shenouda III was saying, No, I am not        
infallible. I am a human being. I am the head of the church but I am not 
infallible. Nice – of course it did well with the Reformed. But that was a 
statement made by him. I don’t know, go back to Reiss. Pope       
Shenouda III belongs in the Sunday School Movement to the school – 
because the Sunday School Movement is itself divided as Reiss writes it 
in his PhD into the school of Saint Anthony where Shenouda III comes 
from – [which is] very authoritarian. But it is not authoritarian because 
they want to be authoritarian. They believe teaching should be from a 
teacher to his disciples while the school – other schools – specifically the 
school of bishop – that bishop Samuel later came from reached out social, 
spiritual and social life – reaching out to the people in need was more 
important. So Pope Shenouda III has always been coming from a tradi-
tion – a teaching Sunday School Movement of St. Anthony that was top 
down. He believed in this. He believed in this top down [structure]. I 
don’t think he would like to see after his death someone on the Papal 
throne who would not believe in this. So of course – anyone wants his 
own ideas to live on. Would he welcome this? Perhaps. On the other 
hand, perhaps not – I don’t know. That he would the hierarchical struc-
ture top down to continue – yes, because this was his entire life. And of 
course you want – and all indications where there that he wanted this to 
continue – so that part of his heritage – yes but other things I can’t say. 
  
[A. Would you say that the relationship between the different churches in Egypt 
have become much better during the time of Pope Shenouda III?]  
CH: Definitely not. Definitely not. I have met with Protestant church 
leaders throughout the last decades – and there is not an increase – de-
spite what Coptic orthodox would tell you of church unity.   
 
[A. No increase in church unity (in Egypt)?]  
CH: No definitely not.  
[A. And how does that fit with the statement of Christology with the Roman 
Catholic Church and so on – that people say he did so much for ecumenism?] 
CH: It’s not [what you see on the ground]. Pope Shenouda III did things 
for ecumenism from his own perspective. And his own perspective – 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

258 
 

very Coptic Orthodox – was going to the [early] church councils. So I 
was there in his meeting   
 
[A. Coptic Orthodox Church Councils?]   
CH: Yes, of course. For the Coptic Orthodox Church, the schism at the 
council of Chalcedon is extremely important – still today. In the        
Reformed Church where I was at that meeting, you are dealing with     
theologians who say: “well the church council of Chalcedon – well ok. If 
this is important to the orthodox we will discuss (it)” – because they 
were eager in creating an understanding but for them it was not priority. 
– It was not priority. – For the Catholics? Not likely I wasn’t able to read 
things with the Catholics but because it was put on the agenda by the 
Coptic Orthodox – not even by the other Oriental Orthodox churches. 
But there you would have to go to people who are more insiders because 
it was – the Coptic Orthodox Church is the strongest of the group of 
Oriental Orthodox churches. So Pope Shenouda III had a leading role in 
those discussions bringing the other Oriental Orthodox churches with 
him to strengthen his position.  
(Ich erzähle im kurz was Anbā Būlā zu dem Thema gesagt hat – und wie ich es 
bis dahin verstanden habe)   
CH: I think that is true but there is a text on our website with – that was 
a book published of all the decisions – or all the main decisions of the 
Synod, the Coptic Orthodox Synod and all the Christology debate. This 
was published before Pope Shenouda III passed away. So these are the 
synod decisions during the reign of Pope Shenouda III. It was published 
in Arabic. I made an English summary. It is [in the website] on my name 
– I don’t remember – I’ve written so much but you can find this. Just 
write 2010 or 2011 and go to my articles – not 2012. A list of subjects 
discussed in the Holy Synod including all the Christology discussions 
from a Coptic orthodox perspective – official documents. I wrote com-
ments about it. So there is the summary and comments from me. This 
(…?) to an understanding of Christology. And those efforts were genuine 
– I would say to a certain extent because at the same time you see the 
same Synod in the years of Pope Shenouda making decisions that are not 
unity oriented, for example baptism – a major issue - Pope Shenouda III 
rejected it outside the oriental orthodox tradition. So rejecting a baptism 
of a Catholic is definitely not – was definitely a problem (…). That’s not 
unity oriented. Before that with Pope Kyrillos, that was accepted.  
 
[A. He accepted it?]  
CH: Yeah  
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

259 
 

[A. With Protestants as well?]  
CH: I don’t think all Protestants but I have to be careful here. Perhaps 
with the Anglicans. I don’t know, but it was certainly accepted with the 
Catholics and it was almost changed immediately in the Synod after he 
became pope. I don’t know how long but within the first year of being 
pope that was changed. That is affecting mixed marriages. You can only 
be married if you are of the same denomination. That is the consequence 
of this. So there were no mixed marriages. Either one has to convert to 
the denomination of the other.   
 
(wir reden über verschiedene persönliche Themen. Dann erzählt Hulsman von 
einem Priester, der die Bibel gut erklärt.)   
[A. Would you say this is something that has to do with the emphasis that Pope 
Shenouda III put on the Bible?]  
CH: Yes.   
 
[A. Because I once heard that before – Pope Kyrillos VI didn’t give sermons…?] 
CH: No, that’s not true – but there you would have to go to Watson but 
Pope Kyrillos’ VI focus was on prayer. It was fully a life of prayer. Baba 
Shenouda III knew the Bible by heart, if there would have been a Bible 
competition to quote verses from the Bible – he would be able to quote 
verses left and right. It was amazing. That was also Pope Shenouda III. 
(…) (But) when it comes to the belief in miracles I am too much of a 
Westerner where I have become skeptical. So it is not traditions in the 
Coptic Orthodox Church. It’s traditions that can be explained in a way 
that Abuna (XY) did. Then I say yes, this I can accept. It is tradition but it 
is tradition with biblical roots but not coming with stories of miracles – 
whereby I would never ever claim (…) with my background that      
miracles don’t exist. You have the Bible full of miracles. But not how 
people would be using this. So the same my (…) background comes in 
when it comes to relics. Yes there are saints – people who had remained 
true to their faith until death. So there is no problem with the issue of 
sainthood but (…) the way relics are dealt with No (…) but this I can 
easily say to bishops and priests without getting into trouble. They know 
my view on the Holy Family tradition. They know it very well because 
my name – the book that I did about the Holy Family for the American 
University Press is associated to the Holy Family. So they know it (…). It 
is typically me I would explain what the church believes and I would 
also explain what I myself believe. I would never state that what the 
church believes is wrong but that this is my belief. And any western 
reader will be able to see I do not believe the church teaching on the 
Holy Family but without being offensive.   

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

260 
 

[A. Were some in the Coptic Church offended by this?]  
CH. No, No they were not offended. If you ask Abuna XY about the 
monastery of Muharaq where I have argued [with a monk called father 
Philoxenos] about the way of presenting this – and ultimately his conclu-
sion was: That’s no problem, you are a westerner. In this way the discus-
sion was more or less ended. He presented it in the traditional way be-
lieving that these are facts, historical and I told him that I don’t believe 
there are facts – I told him in his face. This was really a confrontation but 
not a confrontation about church dogma. I was not criticizing church 
teaching. It was only about how to address the issue of the Coptic Holy 
Family tradition. It is not church dogma. Dogma you go into the Eucha-
rist. There you go into dogma. The status of the clergy in the church. 
There you go into dogma. I never challenged the church on those issues. 
I have only challenged the church on the presentation of the Holy Family 
Tradition.   
 
[M. Do you doubt that they went from one place to another or do you believe 
that the flight of the Holy Family didn’t exist?]  
CH: No, I would never state it didn’t exist. There is the book of Matthew. 
They went to Egypt. There I would not challenge the book of Matthew. 
(…) But what I have written is that nobody knows where the Holy Fami-
ly really went to in Egypt. They went to Egypt. There is Matthew. Where 
in Egypt? We don’t know. There is a tradition that he went to A, B, C, D 
– that is local folk belief. It has (come?) for various reasons throughout 
the centuries. And it says a lot on church history but it’s not first century 
history. The stories of the Holy Family in the fourth century are reflect-
ing the atmosphere of Christians in the fourth century. And the stories 
that were later developed in Muslim period reflect the situation of the 
church in those years. So the Holy Family tradition reflects history. That 
is – quote me on this. That is what I believe the Holy Family tradition is. 
And thus what happened in the year 2000. Pope Shenouda III was asked 
by the minister of tourism Mamduh El Biltagy to provide him with a 
map of the Holy Family – where the Holy Family went. There was no 
map until the year 2000 – or until 1999 there was no map. He prepared 
one because the minister of tourism requested him to prepare one.   
 
[M. The one in the hanging church?]  
CH: Yeah, it’s all over. And you have it on the Holy Family books. I 
know exactly how this map was developed. I met with the bishops who 
were involved in this. So then bishop Bishoi – I questioned him about 
this. On this I had no problems with the bishops. We disagreed but I 
know – where it would be a problem is if we disagreed on baptism. But 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

261 
 

this [on the Holy Family] – he has his position, I have my position and 
we know the positions are different and there is no (problem) – because 
it is not dogma. He (bishop Bishoi) placed the monastery of Demiana on 
the route of Holy Family. Until the year 2000 it was not on the route. It 
was new. It was created by the bishop.   
 
[A. He created this?? Did he also confirm this?]  
CH: Yeah, yeah, yeah, I wrote about it in my book and he placed my 
book in the entrance of the monastery. Not that anyone is able to read 
this because it is English, not in Arabic. It is because of the image, the 
photo of the monastery that is in the book. That’s why it is opened on 
that page. And now he says western scholars have confirmed that the 
Holy Family came to the monastery of Demiana. Yeah - I didn’t write 
that. I wrote that the bishops stated this and he changed this to tell his 
people that western scholars have confirmed this. The western scholars 
stated this – on his words. You can circle. So he knows this and I know 
this. 
 
[A. Interesting!]  
CH: So it is used to get pilgrims. It’s pure commercial interest. I know 
„commercial“ is not the nicest word to use and I wouldn’t use this – but 
there are of course – pilgrims bring in finance. So commercial is too hard. 
So find another word that is close to it but it is not historic, it is created 
by the bishop himself. The bishop that – well this is -   
 
[A. For me to state that is no problem?]   
CH: Yeah, yeah, if you would confront a bishop with it, he would – if 
you would ask him I know the answer of the bishop. “Well that is the 
opinion of so and so. That is his opinion.” So he would immediately do it 
away as this is my private opinion and end the discussion that way.   
 
[A. Would you say that in church dogma the Pope has changed a lot in his time 
or was he just kind of repeating what has been taught before?]  
CH: You are asking the wrong person that question because I haven’t 
really moved much around in the issue of dogma. So I am a sociologist. I 
am not a theologian but I haven’t really moved around in theological 
issues. I have not written about it as I told it. I have not made statements 
about this. I am not working in that field. Certainly church unity – I have 
been to this conference so I have been at this reformed council and the 
Oriental Orthodox churches. I was there but that was not really for any 
other reason than I was already involved in the Coptic Orthodox Church 
and I was in the Netherlands. So easy enough to attend and to go there. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

262 
 

If this would have taken place in Tokyo or in America, I wouldn’t have 
been there. So it was coincidence that this happened to be in the Nether-
lands and thus – yes I was there, I was attending.   
[A. But how come he was viewed so much as a unifier of the churches – and I 
think he got like several honorary doctor (degrees)?]  
CH: Honorary degrees are given for church political reasons. He is, he 
was the head of the largest – largest I am not sure the Ethiopian church 
may be larger than the Coptic Orthodox Church in numbers, I don’t 
know. But at least the most influential, the strongest leader in the orien-
tal – the group of Oriental Orthodox churches. The Coptic Orthodox 
Church was and is still the largest church in the Arab world. So with this 
it is an important church for western churches, Catholic or Protestant, to 
deal with and thus in order to – Angela Merkel only months ago got an 
honorary degree. She got a university degree of the university of       
Nijmegen. Was this because she deserved this for her scientific work or 
was this because she is the Bundeskanzler of Germany? You do this for 
relational reasons. So those honorary degrees are more church politically 
motivated than saying anything of his achievements.   
 
(Die Aufnahme endet hier – ich stimme dem letzten Punkt nicht 100% zu)  
 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

263 
 

Anhang 2:  

Die Geschichte, wie Schenuda III. gegen seinen Willen Bischof wurde 

Da Abūnā Antonius nachgesagt wurde, gute Beziehungen zum Abt 
Theophilus zu haben, kamen viele zu ihm mit ihren Problemen, aber 
eigentlich wollte er keine Freundschaften im Kloster schließen, um sich 
auf Gott zu konzentrieren.992 Er suchte sich deshalb einmal ein abgelege-
nes Zimmer in der alten Festung im Kloster aus, schloss dort hinter sich 
die Türe und blieb dort mehrere Tage. Als der Metropolit Athanasius 
von Banī Sūwaif starb, bat der Abt Theophilus Abuna Antonius, die 
Klosteraufsicht zu übernehmen, da der Abt evtl. von Papst Kyrill VI. 
zum Nachfolger bestimmt würde. Er versprach Antonius, dass er nach 
seiner Rückkehr oder Ordinierung wieder in Einsamkeit leben dürfe. 
Das Kloster hatte zu dem Zeitpunkt ein generelles Besuchsverbot.993 Der 
Papst wünschte per Brief eine Ausnahme für eine deutsche Studieren-
dengruppe. Als der Papst aus der Zeitung erfuhr, dass die Gruppe an-
geblich nicht hereingelassen wurde, bestellte er den Verantwortlichen 
(Abūnā Antonius) verärgert zu sich nach Kairo.994 Im Gespräch erklärte 
Abūnā Antonius dem zunächst verärgerten Papst, dass sie die Professo-
ren und den Fotografen der Gruppe empfangen hatten und den Studie-
renden vor dem Kloster Schokolade geschenkt hatten und alle zufrieden 
waren. Danach fragte der Papst ihn, warum er nicht mit ihm arbeiten 
würde. „Ich liebe das monastische Leben“, antwortete Abūnā Antonius, 
doch der Papst versuchte zunächst, ihn zu überzeugen. Auf die Frage, ob 
er nicht als Bischof im Ausland arbeiten wollte, antwortete Abūnā    
Antonius: „Nein, das Kloster.“995 Auf die Frage, ob er nicht Bischof für 
das theologische Seminar werden wollte, antwortete Abūnā Antonius: 
„Es gibt doch mehr Lehrer als Studierende dort.“ Damals gab es ver-
gleichsweise noch sehr wenige Studierende. Als Papst Kyrill VI. seine 
                                                 
992   Vgl. CTV 2014. 
993  Es gab neben dem Kloster ein Freizeitheim, in dem wöchentlich 400 Jugend-

liche vorbeikamen. Aufgrund des großen Andranges wurde ein generelles Be-
suchsverbot erlassen. Vgl. ebd.   

994  In der Vorbesprechung mit dem Abt Theophilus schlug Abūnā Antonius vor, 
dem Papst Folgendes zu sagen: Das Kloster hat den Verantwortlichen (Abūnā 
Antonius) seines Amtes enthoben, er ist nicht länger Klostervorsteher, son-
dern wurde zum Berg in der Wüste geschickt. Dies wäre gut für ihn, für den 
Abt Theophilus und für den Papst. Der Abt Theophilus entgegnete: „Der 
Papst ist nicht bereit, mir die Hand zu geben, bis ich ihm den Abūnā Antonius 
gebracht habe.“ Sie fuhren also nach Kairo.   

995  CTV 2014.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

264 
 

ablehnende Haltung merkte, wechselte er das Thema. Am Ende verab-
schiedete er den Abt Bischof Theophilus. Er legte die Hände auf Abūnā         
Antonius. Der dachte er wolle ihn nur mit einem Segen verabschieden; 
und der Papst legte seine Hände auf ihn: „Ich weihe Dich zum Bischof 
für die christliche Bildung.“ Zusammen mit dem Abt Theophilus, der 
dazukam, weihte er ihn zum Bischof für die religiösen Institute, für die 
Sonntagsschulen und das theologische Seminar und die kirchliche    
Bildung.996 
 
 
 
 
 
  

                                                 
996  Vgl. ebd.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

265 
 

Anhang 3:  

Gedicht bzgl. der Frage, ob Schenuda III. Papst werden wollte 

   Deprived of the Mountains   
  (Published [or republished online?] in July 2008)   
 
I was deprived of the wilderness and its ambience.   
I was deprived of the mountains and the cave.   
Instead, in the crowdedness of thousands I lived   
Responding to every slight beckon they gave.   
Then I made visits and I was visited   
My mind was distracted with every visit.   
And I started to argue about faith with others,   
“Qasr El Dubara” and “Salvation of Souls”!   
I kept preoccupying my heart with predicaments   
My thoughts with the atmosphere of management.   
So where is the silence? Where is the tranquility?   
And where is the prayer that is prayed burningly?!   
If I say I lost, I am subject to blame,   
And people get astonished at such a claim.   
For they are wondering, and keep asking   
‘Tell us for God’s sake: where is the loss?!   
Aren’t you calling in Christ’s name?!   
Defending His truth with excellence, with no shame’   
But the memory of life in the mountains   
Tickles my soul with maximum bitterness.   
For where is my heart spending its nights in the love of God   
And where is it spending its days?   
My Lord no longer has my mind as a whole   
I left my God and loved His home.   
It makes me wonder how my state has come to change   
And how I left the life of the cave.   
Finally, to what I have become I had to submit   
I surrendered to my Lord. I have accepted His will.997  
 
Pope Shenouda III.  الجبال حُرِمت قصيدة  Trans. Marianne Fawzy (2013) 

                                                 
997  Shenouda III. 2008b.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

266 
 

Anhang 4: Ehrungen 

Ehrendoktorwürden998 
1. durch die geisteswissenschaftliche Fakultäten  
    der Bloomfield-Universität in New Jersey, USA am 21.04.1977.  
2. durch die geisteswissenschaftliche Fakultäten  
    von der St. Peter-Universität in Jersey City, USA am 22.05.1977.  
3. durch die theologische Fakultät von der Vansan Universität, USA  
    am 28.09.1989.  
4. durch die theologische Fakultät der Universität Bonn, Deutschland   
    am 17.11.1990.999  
5. durch die theologische Fakultät  
     der North Park-Universität in Chicago, USA am 30.04.2001. 
6. durch die theologische Fakultät des Nasuta House  
      im Wisconsin State, USA am 2.05.2001. 
7. durch die theologische Fakultät der Toledo-Universität in den USA   
     am 30.08.2002. 

8. durch die Lorenz Universität in Michigan, USA am 23.08.2007.  

9. durch die katholische Universität in Ungarn am 19.08.2011.  

Preise in Auswahl  
1978 Preis des besten Predigers der Welt vom amerikanischen Browning Insti-
tut.1000 
„Als der internationale Methodisten-Rat Präsident Sadat den Friedenspreis im 
Jahr 1978 verlieh, hat dieser seiner Heiligkeit, Papst Schenouda, die goldene 
Medaille, welche ein Teil des Preises war, geschenkt, sie war begleitet von 
einem Schreiben, als Sonderauszeichnung für die Bemühungen des Papstes 
zur Bewahrung der Liebe und Bruderschaft unter den Menschen.“1001 

2000 erhielt er den Madensite Preis der UNESCO für Toleranz.1002  

2003 Menschenrechtspreis aus Libyen.1003  

2011 Augsburger Friedenspreis.  

2012 Kardinal-König-Preis1004 

                                                 
998  Nach Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012. 20. 
999  Siehe dazu auch Gerhards/Brakmann 1994, 173f. 
1000  Vgl. ebd.  
1001  St. Georg 2013.  
1002  Vgl. Bāḫūmiyūs/Irmiyā 2012, 20.  
1003  Vgl. ebd.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

267 
 

Anhang 5: Das Glaubensbekenntnis von Nizäa-Konstantinopel 381 
n.Chr. zitiert aus der koptisch-orthodoxen Liturgie1005 

Wir glauben an den einen Gott,  
den Vater, den Allmächtigen,  
der alles geschaffen hat, Himmel und Erde,  
die sichtbare und die unsichtbaren Dinge. 

Wir glauben an den einen Herrn Jesus Christus,  
Gottes eingeborenen Sohn,  
aus dem Vater geboren vor aller Zeit.  
Licht vom Licht, wahrer Gott vom wahren Gott,   
gezeugt, nicht geschaffen,  
eines Wesens mit dem Vater;  
durch ihn ist alles geschaffen.  
Für uns Menschen und zu unserm Heil ist er vom Himmel gekommen,  
hat Fleisch angenommen durch den Heiligen Geist  
von der Jungfrau Maria und ist Mensch geworden.  
Er wurde für uns gekreuzigt unter Pontius Pilatus,  
hat gelitten und ist begraben worden,  
ist am dritten Tage auferstanden nach der Schrift von den Toten 
und aufgefahren in den Himmel.  
Er sitzt zur Rechten Seines Vaters  
und wird wiederkommen in Seiner Herrlichkeit,  
zu richten die Lebenden und die Toten;  
und Seiner Herrschaft wird kein Ende sein. 

Ja, wir glauben an den Heiligen Geist,  
der Herr ist und lebendig macht,  
der aus dem Vater hervorgeht;  
der mit dem Vater und dem Sohn angebetet und verherrlicht wird,  
der gesprochen hat durch die Propheten,  
und an die eine, heilige, apostolische und universale Kirche.  
Wir bekennen die eine Taufe zur Vergebung der Sünden. (gesungen)  
Wir erwarten die Auferstehung der Toten  
und das Leben der kommenden Welt. Amen 

                                                                                                                                                         
1004   ORF 2014.   
1005   Basilius 2001, 12.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

268 
 

Anhang 6: Hintergründe zum Konzil von Chalcedon 451 n.Chr.1006  

Das größte Konzil der alten Kirche mit 400-450 Teilnehmer,1007 das in 
einem heutigen Stadtteil von Istanbul stattfand, wurde von den 
(ost)römischen Herrschern Marcian und Pulchera einberufen, um die 
Beschlüsse der sogenannten „Räubersynode“ von 449 zu verwerfen und 
den christologischen Streit mit der Abwehr des Nestorianismus sowie 
des Eutychianismus zu Ende zu bringen.1008 Trotz der Stimmen vieler 
Synodalen, die sich mit dem Lehrbrief von Papst Leo I. aus dem Jahr 449 
an Flavian von Konstantinopel begnügen wollten, entschied man sich 
nach anhaltenden Diskussionen für eine neue Lehrformel, die von allen 
Anwesenden unterschrieben wurde.1009 Der Patriarch Dioskur von   
Alexandrien wurde laut Ritter aus disziplinären, nicht dogmatischen 
Gründen schon früher abgesetzt und in die Verbannung geschickt.1010 
Die christologische Definition kam erst nach langem Widerstreben, auf 
Druck der kaiserlichen Kommissare und römischen Legaten zustande.1011 
Der Text sollte eine rechtgläubige Interpretation des Nicänums sein, und 
so wurden zunächst auch das Nicänum (325), das Konstantinopolitanum 
(381) sowie das Ephesinum (431) zitiert.1012 Dazu wurden Synodalbriefe 
von Kyrill von Alexandrien, der oben erwähnte Lehrbrief von Leo I von 
Rom beigefügt sowie die christologische Lehrformel.1013  

                                                 
1006  Voraus gingen dem Konzil 451 neben dem Ephesinum von 431 noch eine 

Unionsformel 433 sowie die sogenannte „Räubersynode“ von 449, in dem der 
alexandrinische Patriarch Dioskur mit Gewalt das Ephesinum von 431 bestä-
tigte und den Kompromissvorschlag von 433 verwerfen ließ. Vgl. Hauschild 
2000, 191.  

1007  Vgl. ebd. 192.  
1008  Vgl. ebd. sowie Ritter 1999a, 92f.   
1009  Vgl. Ritter 1999a, 93.  
1010  Vgl. ebd.  
1011  Vgl. ebd.  
1012  Vgl. ebd.  
1013  Vgl. Ritter 1999b, 93f. Es ist umstritten, wie stark das Chalcedonense vom 

Lehrbrief Leos I. bestimmt wurde. Während Lohse sowie auch Weber die 
dogmatischen Entscheidungen von Chalcedon im Wesentlichen auf ihn zu-
rückführen, resümiert Ritter eine viel stärkere Anlehnung an die                
Formulierungen von Kyrill von Alexandrien. Hauschild urteilt dagegen, dass 
das Neue gerade darin besteht, dass das Chalcedonense gerade die drei 
Grundpositionen [Kyrill, Antiochien (inkl. der Unionsformel von 433) sowie 
Leos Lehrbrief] ausgewogen zu verbinden weiß. Vgl. Lohse 2011, 97; Weber 
1977, 135; Ritter 1999b, 94 sowie Hauschild 2000, 194.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

269 
 

In dem Chalcedonense wurde Jesus bekannt als vollkommen und wahr-
haft in seiner Gottheit, vollkommen und wahrhaft in seiner Menschheit  
(inkl. Vernunftseele und Leib) sowie wesenseins mit dem Vater.        
Bemerkenswert war die Aussage „in zwei Naturen“. Im dem Abschnitt 
heißt es „als ein derselbe, Christus, Sohn, Eingeborener, (17) in zwei Na-
turen (ἐν δύο φύσεσιν) (18) unvermischt (ἀσυνχύτως), unverwandelt 
(ἀτρέπτως), ungeteilt (ἀδιαιρέτως) [und] ungetrennt (ἀχωρίστως) er-
kannt.“ In den Verhandlungen hatte man zunächst von „ein Christus aus 
zwei Naturen“ gesprochen. Damit griff man mehr die Einheit Christi 
und somit das alexandrinische Anliegen auf. Mit dem Begriff „in zwei 
Naturen“ hat man dann aber das antiochenische Verständnis aufge-
nommen und sich von einem Ein-Natur-Verständnis abgegrenzt.1014 
Dafür hatte man das Prädikat „Gottesgebärerin“ der Alexandriner auf-
genommen.1015 Die vier Adverbien kann man auch als Ablehnung des 
Eutychianismus (unvermischt/unverwandelt) und des Nestorianismus 
(ungeteilt/ungetrennt) sehen.1016   
Nach dem Abschnitt mit den Adverbien und einer Bekräftigung der 
Verschiedenheit der Naturen (gegen den Apollinarismus und evtl. auch 
Kyrills Verständnis) kommt eine Passage, die die Einheit der Person 
Christi stark betonte.1017 Hier wendet sich das Chalcedonense jetzt gegen 
den Nestorianismus bzw. ein Verständnis, das die Person Jesu in zwei 
spalten wollte. Durch die Betonung der wahrhaften Menschheit (mit 
Vernunftseele und Leib) sowie der zwei Naturen hat man sich gleichsam 
gegen den Eutychianismus gewandt. Alles in allem sah man sich in Ein-
klang mit den Vätern des Nicänums und damit in Kontinuität zu den 
Aposteln. So resümiert Hauschild: „eine ausgewogene Beschreibung des 
Persongeheimnisses Jesu Christi (…)“.1018 Lohse urteilt: „(…) das      
Chalcedonense (…) [hat] in schlichter, aber zugleich unüberbietbar kla-
rer und treffender Weise den Glauben der Christenheit bezeugt, daß 
nämlich Jesus Christus eine Person ist und daß er zugleich sowohl Gott 
als auch Mensch ist.“1019 In einem völlig anderen Licht sah es damals die 
Mehrheit der Alexandriner. Sie lehnten das Chalcedonense strikt ab. Bei 
dem Streit darf man aber die politischen Hintergründe nicht außer Acht 
                                                 
1014  Vgl. Lohse 2011, 98.  
1015  Vgl. ebd.   
1016  Vgl. Frohnhofen 2013.  
1017   Wie die Begriffe „einer Person und Hypostase“ genau zu verstehen sind, 

wurde aber noch nicht ausgeführt. 
1018  Hauschild 2000, 194.  
1019  Lohse 2011, 99.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

270 
 

lassen. Es ging auch um die Rivalität der Patriarchate von Konstanti-
nopel und Alexandrien. Politisch gesehen hat aber nur das oströmische 
Kaisertum gesiegt.1020  
Auch wenn das Konzil von Chalcedon im Prinzip einen Kompromiss1021 
darstellte, hat es mit der Erhebung des Dyophysitismus zum Dogma 
nicht nur den Eutychianismus, sondern auch jeglichen Miaphysitismus 
sowie Monophysitismus zurückgewiesen. Es gab zwar zwischen dem    
5. und 7. Jahrhundert noch mal Einigungsversuche, aber alle waren ohne 
Erfolg. Seit Chalcedon (451 n.Chr.) herrschte ca. 15 Jahrhunderte lang 
Uneinigkeit zwischen den chalcedonischen und nicht-chalcedonischen 
Kirchen über die Frage der Christologie. 
Chalcedonense:  
„(1) Den hl. Vätern also folgend, (4) lehren wir alle übereinstimmend, (3) 
unseren Herrn Jesus Christus (2) als ein und denselben Sohn zu beken-
nen; (5) derselbe ist vollkommen in der Gottheit (6) und derselbe voll-
kommen in der Menschheit, (7) derselbe wahrhaft Gott und wahrhaft 
Mensch (8) aus Vernunftseele und Leib, (9) mit dem Vater wesenseins 
(ὁμοούσιοv) der Gottheit (10) und als derselbe mit uns wesenseins der 
Menschheit nach, (11) in jeder Hinsicht uns ähnlich, ausgenommen die 
Sünde [vgl. Hebr 4,15]. (12) Vor den Zeiten aus dem Vater geboren der 
Gottheit nach, (13) am Ende der Zeiten jedoch, (14) als derselbe, um 
unseret- und um unseres Heiles willen (15) aus Maria, der Jungfrau 
[und] Gottesmutter, [geboren], (16) ist er, als ein und derselbe, Christus, 
Sohn, Eingeborener, (17) in zwei Naturen (ἐν δύο φύσεσιν) (18) unver-
mischt (ἀσυνχύτως), unverwandelt (ἀτρέπτως), ungeteilt (ἀδιαιρέτως) 
[und] ungetrennt (ἀχωρίστως) erkannt. (19) Dabei wird keineswegs die 
Verschiedenheit der Naturen um der Einung willen aufgehoben; (20) 
vielmehr bleibt die Eigenart einer jeden der beiden Naturen gewahrt (21) 
und verbindet sich zu einer Person und Hypostase (22). [Wir bekennen 
ihn] nicht als in zwei Personen gespalten und getrennt, (23) sondern als 
ein und denselben Sohn, Eingeborenen, (24), Gott, Logos, Herrn, Jesus 
Christus, (25) wie vorzeiten die Propheten über ihn [geweissagt] (26) 
und er selbst, Jesus Christus, uns unterwiesen (27) und das Vätersymbol 
(sc. Nicaea) uns überliefert haben.“1022 

                                                 
1020  Vgl. ebd. 100 und Hauschild 2000, 178.  
1021  Weber möchte es nicht Kompromiss nennen. Er spricht dagegen von einer 

paradoxen Aussage, die allein sachgemäß sei. Vgl. Weber 1977, 135f.  
1022    Zitiert nach Ritter 1999b, 94. (Griechische Umschrift wurde weggelassen). 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

271 
 

Anhang 7: Christologie Erklärungen 1023 

Schlussprotokoll der Dialoge zwischen der Katholischen und der Kop-
tisch-Orthodoxen Kirche in Ägypten – 12.02.1988 
 
Koptisch-Orthodoxes  
Patriarchat 
Seiner Heiligkeit Papst Shenouda III 
Kloster Anba Bishoy Wadi Natrun, Ägypten 
 
Datum: 12.02.1988 
 
In der Liebe Gott des Vaters, durch die Gnade seines eingeborenen   
Sohnes, und durch die Gabe des Heiligen Geistes. 
 
Am Freitag, den 12. Februar 1988, versammelte sich die Gemischte 
Kommission zum Dialog zwischen der Katholischen und der Koptisch-
Orthodoxen Kirche im Kloster des Heiligen Bishoy, Wadi Natrun, Ägyp-
ten. 
Seine Heiligkeit Papst Shenouda III eröffnete das Treffen mit einem Ge-
bet. Seine Exzellenz Giovanni Moretti, der Apostolische Nuntius in 
Ägypten, und Pater Duprey, Sekretär des Vatikanischen Sekretariats zur 
Förderung der Christlichen Einheit, waren bei diesem Treffen als Reprä-
sentanten seiner Heiligkeit Papst Johannes Paul II anwesend und er-
mächtigt, diese Vereinbarung zu unterzeichnen. Auch von Seiner Selig-
keit Stephanos II Ghattas, Patriarch der Koptisch-Katholischen Kirche, 
delegierte Bischöfe waren anwesend und beauftragt, diese Vereinbarung 
zu unterzeichnen. 
Wir sind erfreut über das historische Treffen zwischen Seiner Heiligkeit 
Papst Paul VI und Seiner Heiligkeit Papst Shenouda III, das im Mai 1973 
im Vatikan stattfand. 
 
Dies war das erste Treffen unserer beiden Kirchen nach etwa 15 Jahr-
hunderten. In vielen Fragen des Glaubens befanden wir uns bei diesem 
Treffen in Übereinstimmung. 
In dieser Versammlung wurde ferner eine gemischte Kommission zur 
Erörterung unterschiedlicher Ansichten in Lehre und Glauben zwischen 
                                                 
1023 Siehe für die Erklärungen u.a. im Anhang von Schenouda III. 2011.  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

272 
 

den beiden Kirchen mit dem Ziel der Einheit der Kirche gebildet. Zuvor 
hatte Pro Oriente im September 1971 in Wien ein Treffen zwischen Theo-
logen der Katholischen Kirche und Östlicher Orthodoxen Kirchen orga-
nisiert, der koptischen, syrischen, armenischen, äthiopischen und der 
indischen. Sie erzielten Übereinstimmung in Bezug auf die Christologie. 
Wir danken Gott dafür, dass wir nun in der Lage sind, eine gemeinsame 
Formel zu unterzeichnen, die unsere offizielle Übereinstimmung in der 
Christologie ausdrückt, und die von der Heiligen Synode der Koptisch-
Orthodoxen Kirche am 21. Juni 1986 bereits gebilligt wurde. 
Alle weiteren Punkte der Unterscheidung zwischen unseren Kirchen 
werden mit Gottes Willen nach und nach erörtert werden. 
 
Gemeinsame Christologieformel 
 
„Wir glauben, dass unser Herr, Gott und Erlöser Jesus Christus, das 
fleischgewordene Wort, vollkommen ist in SEINER Gottheit und voll-
kommen ist in SEINEM Menschsein. ER machte SEIN Menschsein eins 
mit SEINER Gottheit ohne Vermischung, Vermengung oder Verwechs-
lung. SEINE Gottheit war von SEINEM Menschsein nicht getrennt, nicht 
für einen Augenblick oder das Blinzeln eines Auges. Gleichzeitig belegen 
wir die Lehren von Nestorius und Eutyches mit dem Bann.“ 
 
Unterschriften 
 
Shenouda III                    
Stephanos II Ghattas 
Giovanni Moretti                   
Patr. D`Alex 
Pierre Duprey 
Bischof Bishoy 
G.-Sekretär der Heiligen Synode 
 

 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

273 
 

Schlussprotokoll der 2. Begegnung zwischen Theologen  
aus der Evangelischen Kirche in Deutschland  
und den Orientalischen Orthodoxen Kirchen 

 
Vom 4. – 8. März 1988 fand im koptischen St. Antonius-Kloster in Kröf-
felbach eine zweite inoffizielle Begegnung zwischen Theologen aus der 
Evangelischen Kirche in Deutschland und theologischen Vertretern der 
fünf altorientalischen orthodoxen nichtchalcedonischen Kirchen mit dem 
Thema „Christus im liturgischen Lobpreis und in der theologischen 
Reflexion“ statt. 
Da die unterschiedliche christologische Orientierung die orientalischen 
orthodoxen Kirchen auf der einen Seite und die von Byzanz herkom-
mende Orthodoxie sowie die Kirchen des Abendlandes auf der anderen 
Seite bisher getrennt [hat], wird das Ergebnis unserer Diskussion über 
diesen Teilbereich der Problematik im folgenden Protokoll festgehalten. 
Wir sind ermutigt zu einer Einigungsarbeit zur Christologie durch die 
Erfahrung, dass im liturgischen Lob einstimmig Christus zur gleichen 
Zeit als wahrer Mensch und wahrer Gott in einer Hypostase, die der 
inkarnierte Logon Gottes ist, bekannt wird. 
Von großer ökumenischer Bedeutung würde es sein, zu einer gemein-
samen Auffassung der kirchengeschichtlichen Vorgänge des 5. Jahrhun-
derts zu gelangen. Hier sah die westliche Kirchengeschichtsschreibung 
bisher einen Sieg des Papstes Leo über die Kirchen des Ostens, ist aber in 
einer Selbstkorrektur begriffen. Der Vorwurf, dass es sich bei den non-
chalcedonischen Kirchen um Monophysiten handle, ist aufgegeben. 
Wir stimmen mit folgenden Sätzen der 2. Konsultation der beiden ortho-
doxen Familien im Bristol 1967 überein, in denen es heißt: 
Some of us affirm two natures, wills and engergies hypostatically united 
in the One Lord Jesus Christ. Some of us affirm one united devine-
human nature, will and energy in the same Christ. But both sides speak 
of a union without confusion, without change, without division, without 
separation. The four adverbs belong to our common tradition. Both af-
firm the dynamic permanence of the Godhood and the Manhood, with 
all their natural properties and faculties, in the one Christ. Those who 
speak in terms of “two” do not thereby divide or separate. Those who 
speak in terms of “one” do not thereby commingle or confuse. The 
“without division, without separation” of those who say “one” need to 
be specially underlined, in order that we may understand each other. 
(Aus: “Does Chalcedon Divide or Unite?” S. 5-6) 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

274 
 

Hier bestehen hoffnungsvolle Ansätze für die notwendige kirchen-
geschichtliche Aufarbeitung der anstehenden Fragen. 
Die reformatorische Theologie, speziell die Christologie in der Ausprä-
gung Martin Luthers und der Formula Concordiae -, wie sie auf der 
Tagung vorgestellt wurde -, rezipiert und betont noch einmal die    
Christologie von Chalcedon in der von Cyrill geprägten Gestalt. 
Hier ist das soteriologische Anliegen besonders berücksichtigt. Dies 
wurde von orientalisch-orthodoxer und evangelischer Seite als sehr 
hilfreich für eine Verständigung betrachtet. 
Seit den von der Studienabteilung des Weltrates der Kirchen angeregten 
Diskussion zwischen chalcedonesischen und nichtchalcedonesischen 
Theologen, inoffiziell seit Arhus 1964 und offiziell seit Chambésy 1985, 
und den vorbildlichen Studien von Pro Oriente ist die Klärung der histo-
risch-christologischen Kontroversfragen so weit fortgeschritten, dass die 
Rezeption der theologischen Ergebnisse durch die Kirchen ansteht. 
Die Tagungsgemeinschaft der 2. inoffiziellen Begegnung ist der Über-
zeugung, dass der Rezeptionsprozess ein universalkirchlicher Akt sein 
müsse, und bittet die orientalischen orthodoxen Kirchen und den Rat der 
Evangelischen Kirche Deutschlands, eine offizielle Theologengruppe mit 
der Klärung der anstellenden Probleme zu beauftragen und am Rezep-
tionsprozess Anteil zu nehmen. 
Wir preisen miteinander Christus als den zur gleichen Zeit wahren Gott 
und wahren Menschen, der für uns gekreuzigt wurde, auferstanden ist 
und uns erlöst hat. 
 
Professor Dr. Friedrich Heyer, Evangelische Kirche in Deutschland 
Professor Dr. Karl Christian Felmy, Evangelische Kirche in Deutschland 
Professor Dr. Wolfgang Hage, Evangelische Kirche in Deutschland 
Bischof Bishoy, Koptische Orthodoxe Kirche 
Generalsekretär der Heiligen Synode der Koptischen Orthodoxen Kirche 
Michael Ghattas, Koptische Orthodoxe Kirche 
Thomas K. Muriyankal, Syrische Orthodoxe Kirche in Indien. 
 

 
 

  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

275 
 

Komunique der Vereinigten Kommission zum theologischen 
Dialog zwischen der Orthodoxen Kirche und  

den Orientalischen Orthodoxen Kirchen 
(Kloster Anba Bischoi, Ägypten, 20. bis 24. Juni 1989) 

Das zweite Treffen der Vereinigten Kommission zum theologischen 
Dialog zwischen der Orthodoxen Kirche und den Orientalischen Ortho-
doxen Kirchen fand im Kloster Anba Bischoi im Wadi Natrun, Ägypten, 
vom 20. bis 24. Juni 1989 statt. 
Die offiziellen Repräsentanten der beiden Familien der Orthodoxen 
Kirchen trafen sich in einer Atmosphäre warmer Herzlichkeit und christ-
licher Brüderlichkeit vier Tage lang im Gästehaus der Residenz des Pat-
riarchen im Kloster und erfuhren die große Gastfreundlichkeit und 
Freundschaft des Koptisch Orthodoxen Papstes und Patriarchen von 
Alexandria und seiner Kirche. 
Seine Heiligkeit Papst Patriarch Shenouda hielt die Einführungs-
ansprache des Treffens und forderte auf, die Einheit zwischen den bei-
den Kirchenfamilien wiederherzustellen. Die Teilnehmer fuhren auch 
nach Kairo, um dort die wöchentliche Ansprache von Papst Shenouda an 
Tausende von Gläubigen in der Großen Kathedrale von Kairo zu hören. 
Danach empfing Papst Shenouda sie in seiner Residenz.  
Die 23 Teilnehmer kamen aus 13 Ländern und repräsentierten 13      
Kirchen. Hauptthema der Beratungen war der Bericht des Vereinten 
Unterkomitees von sechs Theologen über Terminologie und Interpreta-
tion der christlogischen Dogmen heute. 
Die Sitzungen wurden von Seiner Eminenz Metropolit Damaskinos aus 
der Schweiz und Seiner Gnaden Bischof Bischoi von Damietta geleitet. In 
seiner Antwort an Papst Shenouda rief Metropolit Damaskinos die Teil-
nehmer auf, Schwierigkeiten, die durch Unterschiede in Formulierungen 
hervorgerufen sind, zu überwinden. Worte sollten im Grunde nur dem 
einen Ziel dienen, die Suche nach Wiederherstellung völliger Verständi-
gung. „Diese Teilung ist unnormal, eine blutende Wunde am Leib Chris-
ti, eine Wunde die nach Seinem Willen, dem wir demütig dienen, geheilt 
werden muss.“ Eine kleine Gruppe bestehend aus Metropolit Paulos 
Mar Gregorius von Neu Dehli, Professor Vlassios Phidas, Prof. Pater 
John Romanidis, Prof. Dimitroff und Joseph Moris Faltas verfasste eine 
kurze Darlegung des Glaubens basierend auf dem Bericht des Vereinten 
Unterkomitees, indem die gemeinsamen christologischen Überzeugun-
gen beider Seiten dargestellt wurden. 
Diese Darlegung war von der Vereinigten Kommission nach gewissen 
Abänderungen zur Übermittlung an unsere Kirchen zwecks Billigung 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

276 
 

und als Ausdruck unseres gemeinsamen Glaubens auf dem Weg zur 
Herstellung völliger Einigkeit zwischen den beiden Kirchenfamilien 
angenommen worden.  
Ü b e r e i n s t i m m e n d e  E r k l ä r u n g 
Wir haben von unseren Vätern in Christus einen apostolischen Glauben 
und eine Überlieferung geerbt, auch wenn wir Jahrhunderte lang als 
Kirchen von einander getrennt waren. Als zwei Familien Orthodoxer 
Kirchen, die lange ohne Einheit waren, beten wir jetzt voll Vertrauen auf 
Gott um die Wiederherstellung jener Einheit auf der Grundlage des 
gemeinsamen apostolischen Glaubens der ungeteilten Kirche der ersten 
Jahrhunderte, zu dem wir uns im gemeinsamen Glaubensbekenntnis 
bekennen. Das Folgende ist die einfache, ehrerbietige Feststellung des-
sen, was wir in Wahrheit glauben, mit dem Ziel der Wiederherstellung 
der Einheit zwischen unseren beiden Familien der Orthodoxen Kirchen. 
In unseren Beratungen haben wir eine gemeinsame Grundlage in der 
Formel unseres gemeinsamen Vaters, des Heiligen Kyrillos von         
Alexandria gefunden: „mia physis“ (hypostasis) tou Theou Lgon [sic!]            
sesarkomene, und in seiner Feststellung, „es genügt für das Bekenntnis 
unseres treuen und unbeirrbaren Glaubens zu sagen und zu bekennen, 
dass die Heilige Jungfrau Theotokus ist“ (Hom. 15, Ziff. 39). 
In Wahrheit wunderbar ist das Mysterium des Vaters, des Sohnes und 
des Heiligen Geistes, ein wahrer Gott, eine Ousia in drei Hypostasen 
oder drei proposa. 
Gepriesen sei der Name unseres Herrn und Gottes für immer und ewig... 
Groß ist in Wahrheit auch das unaussprechliche Geheimnis der Inkarna-
tion unseres Herrn Jesus Christus für uns und zu unserer Erlösung. 
Der Logos, der mit dem Vater und dem Heiligen Geist in seiner Gött-
lichkeit ewig wesensgleich ist, nahm in diesen letzten Tagen Fleisch an 
durch den Heiligen Geist aus der Seligen Jungfrau Maria Theotokos, 
wesensgleich mit uns in seinem Menschsein, doch ohne Sünde. Er ist 
wahrer Gott und wahrer Mensch zur gleichen Zeit, vollkommen in Sei-
nem Gottsein, vollkommen in SEINEM Menschsein. 
Weil der eine, den sie in ihrem Leib getragen hatte, zugleich vollkomme-
ner Gott und genauso vollkommener Mensch war, nennen wir die Selige 
Jungfrau Theotokos. 
Wenn wir von der einen zusammengesetzten (synthetos) Hypostase 
unseres Herrn Jesus Christus sprechen, sagen wir nicht, dass in IHM eine 
göttliche Hypostase und eine menschliche Hypostase zusammenkamen. 
Es ist dies die eine ewige Hypostase der zweiten Person der Heiligen 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

277 
 

Dreifaltigkeit, die unsere geschaffene menschliche Natur annahm, und 
sie in diesem Akt mit seiner eigenen, ungeschaffenen göttlichen Natur 
vereinte, um ein untrennbar und unverwechselbar vereintes göttlich-
menschliches Wesen zu schaffen; die Naturen können voneinander nur 
in der Betrachtung (theoria) unterschieden werden. 
Die Hypostase des Logos vor der Fleischwerdung, eben SEINE göttliche 
Natur, ist in der Tat nicht zusammengesetzt. Dieselbe Hypostase zum 
Unterschied von Natur des fleischgewordenen Logos ist ebenfalls nicht 
zusammengesetzt. Die vereinte Person (prosopon) Jesus Christus ist die 
eine ewige Hypostase, die durch die Fleischwerdung menschliche Natur 
annahm. So nennen wir jene Hypostase zusammengesetzt, wegen der 
Naturen, welche vereint sind, um eine zusammengesetzte Einheit zu 
bilden. 
Es trifft nicht zu, dass unsere Väter stets physis und hypostasis aus-
tauschbar gebrauchten und das eine mit dem anderen verwechselten. 
Der Ausdruck hypostasis kann benutzt werden, um beides zu bezeich-
nen, die Person im Unterschied zur Natur und auch die Person mit der 
Natur, denn eine Hypostase gibt es in der Tat ohne Natur nicht. 
Es ist dieselbe Hypostase der Zweiten Person der Dreifaltigkeit, seit 
Ewigkeit vom Vater gezeugt, die in diesen letzten Tagen ein menschli-
ches Wesen annahm und von der Heiligen Jungfrau geboren wurde. 
Dieses ist das Mysterium der hypostatischen Einheit, die wir in demüti-
ger Anbetung verehren – die wahre Einheit des Göttlichen mit dem 
Menschlichen, mit allen Eigenschaften und Funktionen der ungeschaffe-
nen göttlichen Natur, einschließlich natürlichen Willens und natürlicher 
Handlungskraft, untrennbar unverwechselbar vereint mit der geschaffe-
nen menschlichen Natur mit ihren Eigenschaften und Funktionen, ein-
schließlich natürlichem Willen und natürlicher Handlungskraft. 
Der fleischgewordene Logos ist es, der in allem Willen und Handeln von 
Jesus Christus will und handelt. 
Wir stimmen in der Verdammung der Irrlehren des Nestorius und Euty-
ches überein. Wir teilen weder, noch trennen wir die menschliche Natur 
in Christus von seiner göttlichen Natur, noch glauben wir, dass die erste 
von der letzten aufgesaugt wurde und so aufhörte zu existieren. 
Die vier Worte, die gebraucht werden, um das Mysterium der Hypostase 
zu bezeichnen, gehören zu unserer gemeinsamen Tradition – ohne Ver-
mischung (oder Verwechslung) (asyngchytos), ohne Ändern (atreptos), 
ohne Trennung (achoristos) und ohne Teilung (adiairetos). Diejenigen 
unter uns, die von zwei Naturen in Christus sprechen, leugnen damit 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

278 
 

nicht ihre untrennbare Einheit; diejenigen unter uns, die von der einen 
vereinten göttlich-menschlichen Natur sprechen leugnen damit nicht die 
andauernde, dynamische Präsenz der göttlichen und der menschlichen 
Natur in Christus ohne Trennung oder Verwechslung. 
Unsere gegenseitige Übereinstimmung ist nicht auf die Christologie 
beschränkt, sondern umfasst den ganzen Glauben der einen ungeteilten 
Kirche der frühen Jahrhunderte. Wir stimmen auch hier in unserem 
Verständnis der Person und des Wirkens des Heiligen Geistes überein, 
der allein vom Vater kommt und immer mit dem Vater und dem Sohn 
angebetet wird. 
 
Agreed Statement on Christology between the World Alliance 
of Reformed Churches and Oriental Orthodox Churches  
(13.09.1994)1024 
 
"We confess our Lord Jesus Christ, the only-begotten Son of God,  
perfect in divinity and perfect in humanity consisting of a rational  
soul and a body, begotten of the Father before the ages according to  
his divinity, the Same, in fullness of time, for us and for our salvation,  
born of the Virgin Mary, according to his humanity; the Same,  
consubstantial with the Father, according to his divinity. For a union  
had been made of two natures. For this cause we confess one Christ,  
one Son, one Lord.  
 
"In accordance with this sense of the unconfused union, we confess  
the holy Virgin to be Theotokos, because God the Word became  
incarnate and was made human, and from the very conception united  
to himself the temple taken from her. As to the expressions  
concerning the Lord in the Gospels and Epistles, we are aware that  
theologians understand some as common, as relating to one Person,  
and others they distinguish, as relating to two natures, explaining  
those that befit the divine nature according to the divinity of Christ,  
and those of a humble sort according to his humanity." [Based on the  
Formula of Union, AD 433]  
The four adverbs used to qualify the mystery of the hypostatic union  
belong to our common Christological tradition: "without commingling"  
(or confusion) (asyngchytos), "without change" (atreptos), "without  
separation" (achoristos),and "without division" (adiairetos). Those  

                                                 
1024   Zitiert nach WARC 2001, 3-4.   

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

279 
 

among us who speak of two natures in Christ are justified in doing so  
since they do not thereby deny their inseparable, indivisible union;  
similarly, those among us who speak of one united divine-human  
nature in Christ are justified in doing so since they do not thereby  
deny the continuing dynamic presence in Christ of the divine and the 
human, without change, without confusion.  
Both sides agree in rejecting the teaching which separates or divides  
the human nature, both soul and body in Christ, from his divine  
nature or reduces the union of the natures to the level of conjoining.  
Both sides also agree in rejecting the teaching which confuses the  
human nature in Christ with the divine nature so that the former is  
absorbed in the latter and thus ceases to exist.  
The perfect union of divinity and of humanity in the incarnate Word is  
essential for the salvation of the human race. "For God so loved the  
world, that he gave his only Son, that whosoever believeth in him  
should not perish, but have everlasting life." (Jn 3.16 KJV) 
 
Conclusion 
In offering this statement, we recognize the mystery of God's act in 
Christ and seek to express that we have shared the same authentic 
Christological faith in the one incarnate Lord. 
We submit this statement to the authorities of the Oriental Orthodox 
churches and to the executive committee of the World Alliance of 
Reformed Churches for their consideration and action.  
  
Signatures of co-chairmen on behalf of the representatives of the two church 
families: 
    His Grace Metropolitan Bishoy,  
   general secretary of the Holy Synod of the Coptic Orthodox Church 
     Rev. Dr Milan Opocensky,  
    general secretary of the World Alliance of Reformed Churches 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

280 
 

Anhang 8: Bücher von Papst Schenuda III. 

Bücher von Papst Schenuda III. in deutscher Sprache1025 
 
 
(1)   Befreiung der Seele 
(2)   Betrachtungen über die Auferstehung 
(3)   Betrachtungen über die Bergpredigt 
(4)   Betrachtungen über die Karwoche 
(5)   Das geistige Wachen 
(6)   Das Priestertum 
(7)   Dein ist die Kraft und die Herrlichkeit 
(8)   Der Augenzeuge Gottes, Abba Markus, der Apostel, Evangelist, Märtyrer 
(9)   Der Herr erhöre dich am Tag der Not 
(10) Die 7 Worte Christi am Kreuz 
(11) Die geistige Erweckung 
(12) Die Gottheit Christi (Version Kathedrale, Abbassia- Kairo, Ägypten) 
(13) Die Gottheit Christi (Version Kröffelbach, Deutschland) 
(14) Die Offenbarung der Geburt Christi 
(15) Ein Leben im Glauben 
(16) Fragen der Menschen Teil 1 
(17) Lebenserfahrungen Teil 2 
(18) Natur Christi (Version Kathedrale, Abbassia- Kairo, Ägypten) 
(19) Natur Christi (Version Kröffelbach, Deutschland) 
(20) Vergleichende Theologie 
(21) Wer ist der Mensch 
(22) Wie wir ein neues Jahr beginnen 
(23) Worte zum geistigen Gewinn (Teil 1) 
(24) Worte zum geistigen Gewinn (Teil 2) 
(25) Zehn Begriffe 
(26) Betrachtungen über die Geburt des Herrn 
(27) Allem gewachsen, weil Christus mich stärkt:  
  Stufen des Glaubens in koptischer Frömmigkeit,  
(28) Er zeigte mir sein zartes Herz.  
  Glaubensweisheit aus der koptischen Kirche  

 
  
 
 

                                                 
1025 Siehe St. Antonius-Kloster 2016a. Kursiv ergänzt. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

281 
 

Gesamte Bücherliste von Papst Schenuda III.   
Buchtitel aus dem Arabischen übersetzt von Maggie Gillé  

[Kursiv: E = Englisch; D = Deutsch]  
1. Our Father  
2. Characters from the Bible: Adam & 
Eve, Cain & Abel 
3. The spiritual and happy Family 
4. The spiritual man [E] 
5. The Temptation on the mountain 
6. Discipleship [D] 
7. Spiritual Warfares (2) 
8. Judge not Others 
9. Tears in the Spiritual life [E] 
10. The spiritual Ministry & the spiritual 
Minister (Part 1) [E] 
11. The spiritual Ministry & the spiritual 
Minister (Part 2) 
12. The spiritual Ministry & the spiritual 
Minister (Part 3) 
13. Return to God 
14. An example for Care Father Mikhael 
Ibrahim 
15. Spiritual watching and Vigil 
16. Anger 
17. Holy Jealousy 
18. The Two Saints Peter and Paul (In the 
Apostle’s Feast, which is their own Feast) 
[E] 
19. God and Nothing else 
20. Being with God 
21. Love is the Uppermost Virtue 
22. Contemplations on the Ten Com-
mandments – 1.  The First Four Com-
mandments 
23. Contemplations on the Ten Com-
mandments – 2. The Fifth Command-
ment [E] 
24. Contemplations on the Ten Com-
mandments –3. The Sixth Command-
ment 
25. Contemplations on the Ten Com-
mandments – 4. The Last Four Com- 

mandments [E] 
26. The Spiritual Wake [D] 
27. The Release of the Spirit [D, E]  
28. Verses to Study – Verses in an alpha-
betical order (Part 1) 
29. Job the righteous and why he has 
been tempted? 
30. Contemplations on the Sermon on the 
Mount [D, E] 
31. 15 Parables said by our Lord Jesus 
Christ 
32. Contemplations on the life of Saint 
Antonius 
33. The Fruitage of the Spirit 
34. Diabolic Wars [E] 
35. Life of Modesty and Meekness 
36. Life of Repentance and Purity [E]  
37. Life of Thankfulness [E] 
38. Life of Righteousness 
39. Contemplations on the Lives of St. 
Jacob & St. Joseph 
40. Experiences in Life (Part 1) [E] 
41. Experiences in Life (Part 2) [D] 
42. Years with the Questions of People 
(Part 1) [D] 
43. Years with the Questions of People 
(Part 2) 
44. Years with the Questions of People 
(Part 3) 
45. Years with the Questions of People 
(Part4) 
46. Years with the Questions of People 
(Part6) 
47. Years with the Questions of People 
(Part7)  
48. Years with the Questions of People 
(Part8)  
49. Years with the Questions of People 
(Part9) 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

282 
 

50. Years with the Questions of People 
Part10) 
51. So many years with the Problems of 
People: Theological & Dogmatic Prob-
lems (A) [E] 
52. So many years with the Problems of 
People: Theological & Dogmatic Prob-
lems (B) [E] 
53. So many Years with the Problems of 
People: Biblical Problems [E] 
54. So many years with the Problems of 
People: Spiritual Problems [E] 
55. Monogamy 
56. How to understand ten Definitions 
[D, E] 
57. Words of Spiritual Benefit (Vol. I 
From 1- 50) [E] 
58. Words of Spiritual Benefit (Vol. II 
From 51-100) [E] 
59. Words of Spiritual Benefit (Vol. III 
From 101-150) [D, E] 
60. Words of Spiritual Benefit (Vol. IV 
From 151-200) [D, E] 
61. How to Relate to Children 
62. Love being praised & dignified 
63. Famous words of Literature and 
Wisdom 
64. What is Man (Ps 8:4) [D] 
65. Striving and Grace 
66. Competitions (Part 4): Doctrine & 
Theology 
67. Christian Creed 
68. The Apostle Mark [D, E] 
69. Life of Hope 
70. Life of Faith [D, E] 
71. The spiritual means [E] 
72. Grace 
73. Why we reject the Purgatory? 
74. Comparative Theology (Vol. I) 
75. The Holy Spirit and His work in us 
76. Divinity of Christ [D, E] 
77. Questions about Nativity  

78. Contemplations on the book of Jona 
[E] 
79. How to start a new year [D] 
80. The holy virgin Saint Mary [E] 
81. Priesthood (Vol. I) [D, E] 
82. Salvation in the Orthodox concept [E] 
83. Contemplations on Psalm III 
84. Spirituality of Praying with the Agbia 
85. Contemplations on Psalm 20 [D] 
86. Fear of God 
87. The superstition of the Gospel of 
Barnabas 
88. Competitions on the Bible [E] 
89. The feast of the Cross 
90. Feast of the Annunciation [E] 
91. Spiritual Articles published in El 
Gomhouria Newspaper (in 1971 and 
1972) 
92.  Lord Jesus Christ’s words on the 
cross [D, E] 
93. The spirituality of Fasting [E] 
94. Contemplation on the Nativity of our 
Lord [D] 
95. Spiritual lessons of Christmas and 
Epiphany 
96. El Keraza – The Sermon 
97. Contemplations on the 6th Psalm 
98. The Epiphany and St. John the Bap-
tist [E] 
99. Christ the sufferer 
100. Contemplations on the prayer of the 
Holy week 
101. The nature of Christ [D, E] 
102. Contemplations on the Good Friday 
(A) 
103. The Resurrection: Why? [D, E] 
104. Moses and Pharaoh 
105. Contemplation of some Psalms of 
Morning Prayer 
106. Contemplation on the Ascension 
Feast  
107. Contemplations on the Song of  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

283 
 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Songs 
108. Contemplations on the Passion 
Week [D] 
109. Pope Shenouda’s message to his 
Children and his testament before his 
death 
110. Youth Guidance: is Purity hard?  
111. Inside the doors, which have been 
sprayed with Blood.  
112. The Cost.  
113. Return to God [E] 
114. Who appointed me as a Judge?  
115. It seems to me that I know Him.   
116. Your Spiritual Problems: How to 
love God? 
117. It seems to me that I know him: 
Charitable and Soft-Hearted 
118. Time is approaching 
119. Between humility and inferiority 
complex 
120. I wished to stay there 
121. Contemplations on the Ascension 

122. Your spiritual problems: when I 
stand for praying 
123. Silence and the rules of discussing  
124. How should I confess? 
125. New Heresies [includes man’s 
deifications 1+2 – E] 
126. Jehovah Witnesses and their Here-
sies [E] 
127. The Heresies of the Seventh day 
Adventists  
128. From the inspiration/revelation of 
the Nativity [D] 
129. Contemplations on the Prophet 
David’s Life 
130. Contemplations on the Good Friday 
131. Comparative Theology (Vol. 1) [D, 
E] 
132. Angels [E] 
133. Calmness [E] 
134. Transfiguration [E] 
135. The Heresy of Salvation in a Moment 
[E] (kursive Titel aus dem Engl. ergänzt)  

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805


 

284 
 

Anhang 9: Grafik zur Kirchenstruktur 
 

Selbst erstellte Grafik ohne die Takrīsbewegung. Die Zahlen beziehen sich auf das Jahr 2012. 
Die Grafik wurde zwar mit Hilfe eines koptischen Mönches erarbeitet, sie soll aber nur eine 
grobe Orientierung bieten. 

https://doi.org/10.5771/9783828866805 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866805

	Cover
	Vorwort des Herausgebers
	Vorwort des Autors
	Einleitung
	1 Einführung zu Geschichte und Prägung der Koptisch-Orthodoxen Kirche
	1.1 Der Begriff „koptisch“
	1.2 Der Beginn des Christentums in Ägypten
	1.3 Die Heilige Familie
	1.4 Das Mönchtum
	1.5 Offizielle Theologie versus Volksfrömmigkeit
	1.6 Die Liturgie und die Eucharistie
	1.7 Die Kirche der Märtyrer
	1.8 Kirche nach der arabischen Eroberung
	1.9 Ägypten in der Neuzeit
	1.10 Die Erneuerungsbewegung in der koptischen Kirche
	1.11 Der Bischof von Alexandrien

	2 Beobachtungen zur Biografie
	2.1 Kindheit und Jugendzeit
	2.2 Studienzeit
	2.3 Theologisches Seminar
	2.4 Klostereintritt
	2.5 Priesterweihe
	2.6 Bischofsweihe
	2.7 Wahl zum Papst und Patriarchen
	Exkurs A: Kritik an der Wahl
	Exkurs B: Wollte Schenuda III. Papst werden?

	2.8 Der Kirchenlehrer
	2.9 Der Kirchenpolitiker
	2.9.1 Papst Schenuda III. unter der Ära von Präsident Sadat (1971-81)
	2.9.2 Papst Schenuda III. im Exil (1981-85)
	2.9.3 Papst Schenuda III. unter der Ära von Husni Mubarak (1981-2011)
	2.9.4 Fazit und Diskussion um das Verhältnis von Kirche und Staat

	2.10 Papst Schenudas III. Rolle in der Erneuerungsbewegung
	2.10.1 Die Erneuerungsbewegung der koptischen Kirche
	2.10.2 Der Kirchenreformer

	2.11 Papst Schenuda III. im Gedenken der Kopten
	2.12 Zusammenfassung: Biografie von Papst Schenuda III.

	3 Beobachtungen zur Theologie
	3.1 Die Christologie Schenudas III.
	3.1.1 Dyophysitismus versus Miaphysitismus
	3.1.2 Die Natur Christi aus der Sicht Schenudas III.
	3.1.3 Chalcedon aus der Sicht von Schenuda III.
	3.1.4 Biblische Begründungen für die Ein-Natur-Lehre Schenudas III.
	3.1.5 Gemeinsame Christologieformel von 1988
	3.1.6 Fazit zur Christologie Schenudas III.

	3.2 Die Soteriologie Schenudas III.
	3.2.1 Kontext- und Ergänzungsprinzip gegen sola fide
	Exkurs C: Bibelverständnis
	3.2.2 Keine Errettung ohne Christi Blut
	3.2.3 Die Bedingungen zur Erlösung
	Exkurs D: Kindertaufe
	Exkurs E: Das Priestertum
	3.2.4 Die Rolle der Gnade und der freie Wille des Menschen
	Exkurs F: Theosis – die Vergöttlichung des Menschen
	3.2.5 Fazit zur Soteriologie


	4 Fazit
	Literaturverzeichnis
	Anhang 1: Übersetzte Transkriptionen der Interviews in Auswahl
	Anhang 2: Die Geschichte, wie Schenuda III. gegen seinen Willen Bischof wurde
	Anhang 3: Gedicht bzgl. der Frage, ob Schenuda III. Papst werden wollte
	Anhang 4: Ehrungen
	Anhang 5: Das Glaubensbekenntnis von Nizäa-Konstantinopel 381 n.Chr. zitiert aus der koptisch-orthodoxen Liturgie
	Anhang 6: Hintergründe zum Konzil von Chalcedon 451 n.Chr.
	Anhang 7: Christologie Erklärungen
	Anhang 8: Bücher von Papst Schenuda III.
	Anhang 9: Grafik zur Kirchenstruktur


