Ulrike Bechmann | Wolfram Reiss (Hg.)

Anwendungsorientierte Religionswissenschaft

Beitrage zu gesellschaftlichen und politischen Fragestellungen 11

Matthias Gillé

DER KOPTISCHE PAPST SCHENUDA II.

Beobachtungen zu Theologie und Biografie



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Anwendungsorientierte
Religionswissenschaft

herausgegeben von Ulrike Bechmann und Wolfram Reiss



https://doi.org/10.5771/9783828866805

218.73.218147, am 28.01.2028, 19

:30. i dtzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Matthias Gillé

Der koptische Papst Schenuda III.

Beobachtungen zu Theologie und Biografie

Tectum Verlag



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Fiir meine wunderbare Frau Maggie

Anwendungsorientierte Religionswissenschaft

Beitrage zu gesellschaftlichen und politischen Fragestellungen
Band 11

Ulrike Bechmann | Wolfram Reiss (Hg.)

Matthias Gillé

Der koptische Papst Schenuda III.
Beobachtungen zu Theologie und Biografie

© Tectum Verlag - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft,
Baden-Baden 2017

ISBN: 978-3-8288-6680-5

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter

der ISBN 978-3-8288-3839-0 im Tectum Verlag erschienen.)
Editorische Arbeiten:

Wolfram Reiss

Eva Ritt

Umschlaggestaltung: Rita Kdimmerer
Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben
sind im Internet tiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Inhalt

Vorwort des Herausgebers .............c.ccoviiiinnniniiininnicccne, 9
Vorwort des AUtOrs ... 13
EINI@tung . ......cooooiii s 15
1 Einfiihrung zu Geschichte und Priagung der
Koptisch-Orthodoxen Kirche.............ccccoocovninininnnnn. 23
1.1 Der Begriff , koptisch” .........cccccciiiiiiiiiire 24
1.2 Der Beginn des Christentums in Agypten ........cc.coovomrenrersrrnrennes 25
1.3 Die Heilige Familie ..........ccccoooooiiiiiiiiiiiiiiccceccceecces 26
1.4 Das MONChEUM .....cccoiiiiiiiiiiiiecee e 27
1.5  Offizielle Theologie versus Volksfrommigkeit..........c.ccccceeuvurunneee. 29
1.6 Die Liturgie und die Eucharistie........c..cocccoeoeevnniccinniiccinne, 30
1.7 Die Kirche der MErtyTer.........cccccoviiiiiinniicciiicceeccceeeenes 30
1.8 Kirche nach der arabischen Eroberung.............ccccccccevuviiiiinnnnnnes 31
1.9  Agypten in der NeUZeit.......coccoioeiurririieieneieeiecisee e 33
1.10 Die Erneuerungsbewegung in der koptischen Kirche.................... 35
111 Der Bischof von Alexandrien ............ccccceeeueueueieerereeecicnreneeeneenes 36
2 Beobachtungen zur Biografie..............cccccooeenincinincincnnnn. 39
21  Kindheit und Jugendzeit...........cccccccoiviiiiiiiiiiininie 39
2.2 SHUIENZEIL.....uiiiiiicicicci e 41
2.3  Theologisches SEeminar.............ccccccvriiicueininiiceirnicceeceeeeeeaes 42
24 KIOSEreintritt....cccceeueueueuiuiiiiiiiiiiicitreer e 45
25 Priesterweihie........cccoooiiiiiiiiiiii s 47
2.6 BiSChOfSWeINe ..o 49
2.7  Wahl zum Papst und Patriarchen..........cccococoevveieeeccecccvcecnnn 54
Exkurs A: Kritik an der Wahl.........cooooiiiiiiiicceccccenee 57
Exkurs B: Wollte Schenuda III. Papst werden? ...............cccccccuueee. 58
2.8  Der Kirchenlehrer ..o 59
5

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I Ir

far oder In


https://doi.org/10.5771/9783828866805

29

2.10

211
212

3.1

3.2

Der Kirchenpolitiker ... 63
291  Papst Schenuda III. unter der Ara von Prasident

Sadat (1971-81)....c.cciueuieiciriciricirecece e 63
2.9.2  Papst Schenuda III. im Exil (1981-85).........cccccovvirviricnnnes 71
293  Papst Schenuda III. unter der Ara von Husni

Mubarak (1981-2011) ...c.cceceuerererereuereieieieeieeireeeeeeeeeenes 76
294  Fazit und Diskussion um das Verhiltnis von

Kirche und Staat...........ccccoeiiiiiiiiiiiicccccccccceees 81
Papst Schenudas III. Rolle in der Erneuerungsbewegung............. 86
2.10.1 Die Erneuerungsbewegung der koptischen Kirche.......... 86
210.2 Der Kirchenreformer ............cccccccoceeeeeoencinininnnrnrenenns 90
Papst Schenuda III. im Gedenken der Kopten ...........cccccceueueueeeee 112
Zusammenfassung: Biografie von Papst Schenuda III................. 114
Beobachtungen zur Theologie.............ccccoueoveininiiinerns 117
Die Christologie Schenudas IIL.............ccccccciuiniiinnniiiiiee 117
311 Dyophysitismus versus Miaphysitismus......................... 119
3.1.2  Die Natur Christi aus der Sicht Schenudas III................. 120
3.1.3  Chalcedon aus der Sicht von Schenuda III. ..................... 125
3.14  Biblische Begriindungen fiir die Ein-Natur-Lehre

Schenudas IIT ... 129
315 Gemeinsame Christologieformel von 1988....................... 133
3.1.6  Fazit zur Christologie Schenudas III.............c.c.cccceeeueceee. 138
Die Soteriologie Schenudas II1. ............cccccccuviiiicinniiicinnee 139
3.21 Kontext- und Erganzungsprinzip gegen sola fide............ 140

Exkurs C: Bibelverstandnis.........ccccocoeecucurnniccrcnnccnees 142
3.22  Keine Errettung ohne Christi Blut........ccccccoovcciennnnnne. 145
3.23  Die Bedingungen zur Erlosung ..........ccccccoecccivniccnnnes 147

Exkurs D: Kindertaufe............cccocovvniniiniiiiecccccnnes 153

Exkurs E: Das Priestertum.........ccccccoecccuvnnccucnnencnee 163
3.24  Die Rolle der Gnade und der freie Wille des

MenSChen ... 169

Exkurs F: Theosis - die Vergottlichung des Menschen.. 174
3.2.5  Fazit zur Soteriologie........c.ccooieeirniicicniniccereccenens 182

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Literaturverzeichnis ...............ccooiiiiiie, 195
ANRNANG ... 221
Anhang 1: Ubersetzte Transkriptionen der Interviews in Auswahl...... 221
Anhang 2: Die Geschichte, wie Schenuda III. gegen seinen Willen
Bischof wurde ..o, 263
Anhang 3: Gedicht bzgl. der Frage, ob Schenuda III. Papst werden
WOIIEE .o 265
Anhang 4: ERTUNGEN ........ccccoiiiiiiiii e 266
Anhang 5: Das Glaubensbekenntnis von Nizda-Konstantinopel ......... 267
Anhang 6: Hintergriinde zum Konzil von Chalcedon 451 n.Chr............ 268
Anhang 7: Christologie Erklarungen.............cccoccceeeeciiiicccccccccnnn. 271
Anhang 8: Biicher von Papst Schenuda IIl. ..., 280
Anhang 9: Grafik zur Kirchenstruktur............c.ccccooviicnnnccinncennes 284
7

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

S. H. Papst Schenuda III. (1923-2012)

hitps://doi.org/10. wn/snuzaumos Generiert durch IP 218.73.218147, am 28.01.2028, 19:18:30. © Urheberrechtiich geschizter Inhalt. Ohne gesonderte


https://doi.org/10.5771/9783828866805

Vorwort des Herausgebers

Die koptischen Kirchenviter des dritten bis fiinften Jahrhunderts sind
jeder Theologin und jedem Historiker, die sich mit der Entwicklung der
christlichen Kirche beschiftigen, vertraut. Sie hatten eine grofse Bedeu-
tung bei der Formulierung der christlichen Dogmen, der Entwicklung
der christlichen Spiritualitdt und der Griindung der Institution des aske-
tischen und koinobitischen Monchtums. Weniger bekannt ist, dass es im
Laufe des 20. Jahrhunderts einige Personen in der koptischen Kirche
gegeben hat, die eine umfassende kirchliche Erneuerung eingeleitet
haben, die alle Bereiche des kirchlichen Lebens umfasst und sie trotz
groSer politischen Wirren, starker Emigration und muslimisch-christ-
licher Auseinandersetzungen wieder zu einer duflerst lebendigen und
attraktiven Kirche werden lief. Dies hat dazu gefiihrt, dass die koptische
Kirche viele Sorgen 6stlicher und westlicher Kirchen nicht bzw. kaum
kennt: Jugendliche und Kinder sind in den Gemeinden sehr aktiv es gibt
tausende von Ehrenamtlichen, die das kulturelle und spirituelle Leben
gestalten und sich mit ihrer Kirche identifizieren. Das Ménchtum wurde
wieder belebt: statt rund 200 in den 1960er Jahren hat die Kirche heute
tiber tausend Monche und neue Frauenkonvente haben zur Professiona-
lisierung der diakonischen Arbeit beigetragen (hunderte von ,Diako-
nissen” sind in der Sozialarbeit titig). Die Kirche expandiert und hat in
den letzten 50 Jahren trotz mancher Schwierigkeiten ca. 500 neue Kir-
chen in Agypten gebaut und renoviert und weitere ca. 400 Kirchen au-
Berhalb Agyptens auf allen Kontinenten neu gegriindet. Die Zahl der
Bischofe wurde seit den 70er Jahren vervierfacht. Neue Kloster, neue
theologische Ausbildungstdtten und andere Institutionen wurden in
Agypten und im Westen errichtet. Die Kirche nutzt mit groler Selbstver-
standlichkeit alle neuen Kommunikations- und Informationstechnolo-
gien. Es gibt keinen Priestermangel und der Zustrom von Novizen in die
Kloster ist kaum zu bewiltigen. Die Kirche ist kumenisch aktiv und hat
ihre Auslandsgemeinden gut mit der Heimatkirche vernetzt.

Die Geschichte dieser Erneuerung ist mittlerweile bereits mehrfach in
Studien dokumentiert worden. Allerdings sind die wichtigsten Akteure
und Protagonisten dieser Erneuerungsbewegung sowie ihr theologisches
Denken, ihre Einstellung zu sozialen und politischen Fragen noch kaum
behandelt worden. Es gibt zwar einige zur Hagiographie neigende
Schriften aus koptischer Hand, aber eine wissenschaftliche Wiirdigung

9

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

der Theologen, die die Erneuerung der Koptisch-Orthodoxen Kirche im
20. Jahrhundert mafigeblich pragten, steht noch aus. Ein erster Versuch
kann in der hier vorgelegten Biografie des vor kurzem verstorbenen
Papstes Schenuda III. gesehen werden. Das Buch trdgt die vielfach ver-
streuten Daten zusammen und gibt einen Einblick in die theologische
Position des Kirchenoberhauptes, der innerkirchlich zwar nicht unange-
fochten blieb, aber dennoch sicherlich zu einer der bedeutendsten cha-
rismatischen Figuren der Neuzeit gehorte und die Kirche sowie den
theologischen Dialog der Orientalisch-Orthodoxen Kirchen mit westli-
chen und 6stlichen Kirchen iiber Jahrzehnte pragte.

Im Blick auf die theologische Literatur, die hier (grofitenteils in Uberset-
zung) zugrunde gelegt wurde, ist anzumerken, dass Papst Schenuda III.
kein wissenschaftlich-akademischer Theologe im westlichen Sinne war.
Er hat wie die meisten seiner Generation kein mehrjdhriges Theologie-
studium absolviert, sondern nach einem anderen Grundstudium Theo-
logie in Abendkursen an dem koptischen Priesterseminar studiert, die
erst speziell fiir diese Generation eingerichtet wurden. Viele seiner Wer-
ke unterscheiden sich von wissenschaftlich-theologischer Literatur in
westlichen Kirchen erheblich, denn seine Schriften sind keine volumi-
nosen Dogmatiken, exegetischen Abhandlungen oder systematisch-
theologische Erorterungen mit ausfiihrlichen philosophisch-theore-
tischen Grundlegungen, die sich an ein theologisches Fachpublikum
richten. Vielmehr handelt es sich grofitenteils um populdrwissenschaft-
liche Abhandlungen, die sich an das gesamte Kirchenvolk richten, aktu-
elle Fragestellungen des Glaubens und der Gesellschaft aufgriffen und
praktische Lebensregeln und Orientierung zur Verfiigung stellen woll-
ten. Insoweit ist eher von theologischen Ansitzen zu sprechen denn von
ausformulierten wissenschaftlichen Entwiirfen theologischer Konzeptio-
nen. Die Entwicklung einer wissenschaftlichen Theologie der Koptisch-
Orthodoxen Kirche steht noch aus. Dennoch haben diese kleinen Schrif-
ten erhebliche Bedeutung gehabt. Sie wurden grofitenteils tiber Jahr-
zehnte hinweg immer wieder neu gedruckt und waren Anlass fiir inner-
kirchliche und gesellschaftliche Diskussionen. Insoweit sind sie es wert
genauer analysiert zu werden. Auch der hier wiedergegebene Lebens-
lauf ist keine vollstandige Biografie, der auf originalen Archivmaterialien
seines Nachlasses wie Briefen oder Dokumenten beruht und den Werde-
gang dieser Personlichkeit detailliert beschreibt. Vielmehr ist es eine
biografische Skizze, die einen ersten Einblick in die biografische Ent-

10

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

wicklung dieser Personlichkeit bietet. Das Buch trédgt aber erstmals viele
Informationen aus verschiedenen Quellen mit wissenschaftlicher Me-
thodik und Akribie zusammen, sodass ein wertvoller Ansatzpunkt fiir
weitere biografische Forschung gegeben wird. Dieses Buch will insoweit
dazu anregen ausfiihrliche Forschungsarbeiten zu seiner Person, aber
auch zu weiteren Personen der koptischen Erneuerung durchzufiihren
und sich intensiver mit Nachldssen zu beschiftigen sowie alle Werke
und Schriften wissenschaftlich zu erforschen.

Die Studie bietet im ersten Teil eine kurze Einfithrung und biografische
Informationen zu Papst Schenuda III. und im zweiten Teil Einblick in
zentrale Werke, die fiir die Theologie und den 6kumenischen Dialog von
besonderer Bedeutung waren. Eine lesenswerte Dokumentation fiir
Theologen, Historiker und Religionswissenschaftler, die die Hintergriin-
de der Entwicklung in der Nationalkirche Agyptens und ihre Position im
okumenischen Dialog besser verstehen wollen. Der Band ist zudem eine
wichtige Ergdanzung zu den anderen Banden der Reihe ,, Anwendungs-
orientierte Religionswissenschaft”, die die jiingeren Entwicklungen in
Agypten dokumentieren: Bd. 8 Wolfram Reiss (Hg.): Aufstieg und Fall
der Muslimbruderschaft 2011-2013; Bd. 9 Cornelis Hulsman (Ed.): From
Ruling to Opposition. Islamist Movements and Non-Islamist Groups in
Egypt 2011-2013; Bd. 10 Cornelis Hulsman/Dana Serodio (Eds.): The
2014 Egyptian Constitution in Context.

Wien, im November 2016 Prof. Dr. Wolfram Reiss

11

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

218.73.218147, am 28.01.2028, 19

:30. i dtzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Vorwort des Autors

Meine koptische Frau Maggie, die ich im Jahr 2009 in meiner Studienzeit
in Kairo (2008-2010) kennenlernte, und ihre Schwester Marianne berich-
teten mir immer wieder begeistert von ihrem koptischen Papst
Schenuda III. Ich hatte bis dahin schon vier Jahre Theologie studiert und
auch von der herausragenden Bedeutung der Kirche Alexandriens in der
frithen Christenheit gehort. Richtig bewusst war mir bis dahin aber
trotzdem nicht, dass es neben dem romisch-katholischen Oberhaupt
noch einen weiteren Kirchenfiihrer gibt, der sich Papst nennt, und das
inmitten einer mehrheitlich islamisch geprégten Gesellschaft. Meine Frau
und ihre Schwester fiihrten mich durch verschiedene historische kopti-
sche Kirchen, die sie als ehrenamtliche Kirchenfiihrerinnen in- und aus-
wendig kannten. Einmal nahmen sie mich auch zu den wochentlichen
Treffen mit Seiner Heiligkeit Papst Schenuda III. in die randvoll gefiillte
Markuskathedrale in Kairo mit. Auch wenn ich damals noch nicht sehr
viel von der koptischen Kirche und von der Person des Kirchenfiihrers
wusste, weckten ihre begeisterten Erzdhlungen mein Interesse fiir diesen
Patriarchen, der nicht nur Massen anzog, sondern diese auch Woche fiir
Woche die Bibel lehrte und auf deren schriftliche Fragen 6ffentlich ant-
wortete. Da ich in meiner Agyptenzeit vor allem mit Arabisch Lernen
beschaftigt war, freute es mich nun umso mehr, mich im Rahmen einer
Staatsarbeit, mit dieser Person genauer auseinandersetzen zu kénnen.

Mein Dank gilt allen Personen, die mich bei dieser Arbeit unterstiitzt
haben: Zunéchst danke ich meiner Frau Maggie, die mein Interesse fiir
dieses Thema geweckt, mir beim Verstindnis der arabischen Quellen
geholfen und dazu meine Nachtschichten geduldig ertragen hat. Ihr ist
dieses Buch gewidmet. Bei Volker Manz mochte ich mich herzlich be-
danken fiir seine auflergewohnliche Hilfe, v.a. bei der Literatursuche
sowie der Korrektur der Fufinoten. Anne Kiefel sei herzlich fiir ihre
wertvollen Rechtschreibkorrekturen gedankt, aber auch Judith Demmer,
Joachim Paesler und meinem Bruder Manuel, die jeweils Teile oder Vor-
versionen durchgesehen haben. Auch meine Schwigerin Marianne
Fawzy verdient besonderen Dank fiir ihre Kontakte, Internetquellen

1 Die offizielle Transkription des arabischen Namens 325 ist Sinada. Aller-
dings kursieren zahlreiche andere Transkriptionen, die teilweise auf die kopti-
sche Transkription Bezug nehmen (u.a. Schenute, Schenuti oder Schenouda).
Im Englischen ist meist ,Shenouda” iiblich. Zur besseren Lesbarkeit wird hier
in der gesamten Arbeit die vereinfachte deutsche Umschrift ,Schenuda” ver-
wendet.

13

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

sowie die Ubersetzung eines Gedichtes. Ebenso mein Vater, der nicht
nur ermutigt und Korrektur gelesen, sondern mich von anderen wichti-
gen Aufgaben befreit hat.

Danksagen mochte ich weiterhin allen Interviewpartnern, allen voran
Anba Buala sowie Cornelis Hulsman, aber auch Bischof Damian
(Damyan) und einem weiteren koptischen Geistlichen, der nicht nament-
lich genannt werden mdochte. Vivianne und Timo Lesnik, Nashwa Amer,
Sherry Ishak sowie unser ehemaliger Nachbar Dieter haben mir ebenfalls
weitergeholfen durch Gesprache und Riickmeldungen.

Meinen Professoren der Universitdt Siegen danke ich in vielfacher Hin-
sicht: Besonders meiner Betreuerin Prof'in Dr. Veronika Albrecht-Birkner
fiir die Gewdhrung einer Verldngerung, der mehrfachen Beratung und
nicht zuletzt der Unterstiitzung im Hinblick auf die Veroffentlichtung.
Prof. Dr. Thomas Naumann ist hier im gleichen Atemzug zu nennen.
Eine Stelle als wissenschaftliche Hilfskraft sowie das damit verbundene
Aufgabenprofil war keine Selbstverstdndlichkeit und half immens bei
der Uberarbeitung dieser Staatsarbeit. Prof. Dr. Georg Plasger sei gleich-
ermaflen fiir seine Beratung und sein Feedback gedankt.

Prof. Dr. Wolfram Reiss von der Universitit Wien verdient besonderen
Dank in mehrfacher Hinsicht: Im Vorfeld half er durch Literaturlisten
und Kontakte und im Nachhinein durch die tatkréftige und personliche
Unterstiitzung bei der Veroffentlichung, die mit Hilfe von Eva Ritt in das
passende Verlagsformat gebracht wurde. Schliellich bin ich dankbar
und geehrt, dass der Evangelische Bund Westfalen/Lippe mir fiir diese
Arbeit den Hochschulpreis fiir ckumenische Theologie und Konfes-
sionskunde 2015 verliehen hat.

Last but not least sei ein Dankgebet aus der koptischen Liturgie zitiert:
~Lafit uns danksagen dem Wohltaten spendenden und erbarmungsreichen Gott,
dem Vater unseren Herrn Gottes und Erldsers Jesus Christus. Denn er hat uns
beschiitzt, geholfen, bewahrt, angenommen, mit Erbarmen bedacht, gestirkt und
bis zu dieser Stunde gelangen lassen.” 2

Wiesloch, im November 2016 Matthias Gillé

2 Basilius 2001, 4.

14

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Einleitung

Papst Schenuda III. zdhlt zu den wichtigsten Kirchenfithrern der arabi-
schen Welt im 20. Jahrhundert. Er verstarb am 17. Marz 2012 im Alter
von 88 Jahren. Bis dato gibt es noch wenige Darstellungen, die versu-
chen, sowohl seine Biografie als auch Teile seiner Theologie zu betrach-
ten. Es gibt zudem gemdfs Watson (s.u.) nach wie vor keine kritische
Biografie zu Papst Schenuda III.

Das Ziel dieser Arbeit ist es - nach einer kurzen Einfithrung zur kopti-
schen Kirche - zum einen die teils sehr zerstreuten biografischen Daten
iiber Papst Schenuda III. sowohl chronologisch als auch thematisch ge-
ordnet zusammenzutragen und auszuwerten. Zum anderen soll konkret
die Christologie und Soteriologie Schenudas III. genauer herausgearbei-
tet und diskutiert werden.

Im ersten biografischen Teil der Arbeit liegt der Schwerpunkt eher auf
dem Werdegang, der Kirchenpolitik und den Reformen, im zweiten Teil
wird anhand von ausgewdhlten Biichern Schenudas III. konkret nach
seiner Christologie und Soteriologie gefragt. Dies hat zwar den Nachteil,
dass es eher den apologetischen als den geistlich-spirituellen Teil seiner
Theologie beleuchtet, fiir den Schenuda IIl. auch - vor allem in seinen
Predigten - bekannt ist. Der Vorteil ist aber, dass durch diese dogmati-
sche Fragestellung ansatzweise ein Rahmen der Theologie Schenudas III.
zumindest bezogen auf seine Christologie und Soteriologie herausge-
arbeitet werden kann. Durch verschiedene themenverwandte Exkurse
wird der Rahmen noch etwas erweitert. Der Titel , Beobachtungen” zeigt
aber schon an, dass dies weder fiir seine Biografie noch fiir seine Theo-
logie umfassend geleistet werden kann und soll. Die Darstellung poli-
tischer Ereignisse beschriankt sich auf exemplarische Vorfille, bei denen
Kopten bzw. Papst Schenuda III. eine besondere Rolle spielte. Das kom-
plexe Verhiltnis zum Islam wird hier nur als Hintergrund bzw. ge-
schichtlich aufgegriffen, aber nicht eigens systematisch behandelt. Auch
das Verhiltnis zu Israel und zum Judentum allgemein kommt nur am
Rande vor. Die Beziehungen Schenudas III. zu anderen Religionen wer-
den gar nicht behandelt. Auch Schenudas III. unzihlige Predigten, seine
Gedichte oder seine Rolle in den dgyptischen Medien stehen hier nicht
im Fokus. Diese Beschrankungen deuten an, dass von dieser vielseitigen
Person nur Ausschnitte behandelt werden. Vor allem in Bezug auf den
biografischen Teil sei zudem an die unter Historikern bekannte Erkennt-
nis erinnert, dass Geschichte immer Deutung ist und bleibt. Natiirlich ist
die Deutung nicht beliebig, sie bleibt aber doch immer abhingig von
ihren Quellen. Das fiihrt zu der Frage nach der Quellenlage. Zunéachst ist

15

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

jede Quelle selbst natiirlich immer abhédngig von der Fragestellung bzw.
wird erst durch diese zur Quelle. Hier werden als Primdrquellen Schrif-
ten, Predigten oder Erzdhlungen von Schenuda III. selbst verstanden.
Die Sekunddrliteratur handelt zwar auch direkt oder indirekt von
Schenuda III., wurde aber nicht von ihm selbst verfasst.

Die Quellenlage auf Deutsch ist insgesamt noch tiberschaubar. An
Primdrquellen gibt es ca. 25 auf Deutsch tibersetzte Biicher bzw. héufig
Biichlein von Papst Schenuda III., die meist von ungenannten Uber-
setzern iibersetzt und von Klostern herausgegeben wurden. Hinzu
kommen noch einige Ansprachen, die verstreut auch auf Deutsch zu
finden sind oder bisweilen Zitate von ihm aus der Sekundarliteratur.

Die Sekundirliteratur in deutscher Sprache besteht tiberwiegend aus
wissenschaftlichen Aufsdtzen. Als Einfiihrung sind hier neben Artikeln
von Kennern der Orientalischen Kirchen wie z.B. Martin Tamcke, Karl
Pinggéra oder Wolfgang Hage vor allem der Sammelband von Albert
Gerhards und Heinzgerd Brakmann Die koptische Kirche. Einfiihrung in
das dgqyptische Christentum (1994) sowie das von Wolfgang Boochs her-
ausgegebene Buch Geschichte und Geist der Koptischen Kirche (2009) zu
nennen. Grundlegend fiir die neuere koptische Kirchengeschichte wie
auch fir Teile dieser Arbeit ist die Dissertation Erneuerung in der Kop-
tisch-Orthodoxen Kirche (1998) von Wolfram Reiss sowie verschiedene
kiirzere Artikel aus derselben Feder. Besonders fiir den theologischen
Teil sei noch Dietmar Winklers Werk Koptische Kirche und Reichskirche
(1997) erwdhnt. Dazu kommen in deutscher Sprache noch einige Artikel
von einem Kenner der koptischen Kirche, dem deutschen Lutheraner
Otto F.A. Meinardus (1 2005), der in Amerika promovierte und sich von
1956-1968 in Kairo aufhielt, wo er als Pfarrer und Professor der Ameri-
can University of Cairo wirkte. Das leitet tiber zu den zahlreicheren
englischsprachigen Quellen, da Meinardus vor allem auf Englisch
schrieb. Dazu gehoren sowohl dltere Standardwerke (z.B. Christian EQypt
Faith and Life 1970; Christian Eqypt Ancient and Modern 1977) wie auch
Werke neueren Datums (z.B. Two Thousand Years of Coptic Christianity
1999). Meinardus ist auch deshalb eine wichtige (Sekundér-)Quelle, da er
Papst Schenuda III. selbst gut kannte. Er freundete sich mit ihm an, als
dieser selbst noch ein Monch war, und hatte deshalb spéter immer wie-
der Zugang zu ihm. In englischer Sprache ist an Sekundérliteratur Nelly
van Doorn-Harders Teil, in dem von ihr mit Magdi Guirguis verfassten
Buch The Emergence of the Modern Coptic Papacy (2011) mit am wichtigs-
ten. Von Nelly van Doorn-Harder wurde auch zusammen mit Kari Vogt
der Sammelband Between Desert and City. The Coptic Orthodox Church
Today (1997) herausgegeben, der wertvolle Artikel enthélt. Einer davon
ist von John Watson, der darin speziell die Biografie Schenudas III. in

16

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Kurzform behandelt. Derselbe Autor schrieb auch das sehr aufschluss-
reiche Buch Among the Copts (2000), in dem der anglikanische Priester
seine jahrelange Forschung iiber die koptische Kirche, einschliefilich
Papst Schenuda 1II., gut zusammenfasst. Neben kiirzeren Artikeln ver-
schiedener Autoren (u.a. O’Mahony) ist noch auf die Monografie
Christians versus Muslims in Modern Egypt. The Century-Long Struggle for
Coptic Equality (2003) von Susan S. Hasan hinzuweisen. Die muslimische
Autorin beleuchtet ebenfalls die Erneuerungsbewegung, jedoch stirker
aus soziologischer Perspektive, gepaart mit ihren Rechercheerfahrungen.
Sie geht dabei an vielen Stellen sehr konkret auf Papst Schenuda III. und
seine Kirchenpolitik ein. Dazu kommen auf Englisch noch Biicher von
anderen koptischen Gelehrten wie Tadrus Malati, Gawdat Gabra, aber
auch andere tiberwiegend tibersetzte Schriften von koptischen Geist-
lichen.

Ebenso ist hier ‘Aziz ‘Atiya mit seiner beeindruckenden Coptic Encyclo-
pedia (1991) und der History of Eastern Christianity von 1968 zu nennen.
Seine fiir fast alle koptischen Studien wichtigen Biicher wurden zwar
durchgesehen, aber fiir diese Arbeit nur exemplarisch benétigt, da sich
vieles Relevante schon in anderen Quellen vorfand. In dieselbe Kate-
georie, der grundlegenden Sekundarliteratur fallen folgende Titel: Die
drei Sammelbdnde Die Kopten herausgegeben von Karam Khella und
Yousef Farag (Bd. 1: 1980; Bd. 2: 1982; Bd. 3: 198?). Paul Verghg‘ses Buch
Koptisches Christentum, die orthodoxen Kirchen Agyptens und Athiopiens
(1987) ist zwar ebenfalls nicht neu, aber nach wie vor wichtig. Bertold
Spuler hat die Lage der koptischen Kirche zu seiner Zeit festgehalten,
einmal 1968 in dem Band Die Gegenwartslage der Ostkirchen in ihrer natio-
nalen und staatlichen Umwelt (1968) sowie in einem Aufsatz Die koptische
Kirche in der Gegenwart (1977). Um die jungere koptische Geschichte im
Kontext zu sehen, ist zudem auf Doris Behrens-Abouseifs Werk Die
Kopten in der dgyptischen Gesellschaft: von der Mitte des 19. Jahrhunderts bis
1923 (1972) sowie Barbara-Lynn Carters The Copts in Egyptian Politics
1918-1952 (1986) zu verweisen. Hinzu kommen Edward Wakins A Lonely
Minority. The Modern Story of Egypt’s Copts (1963), Dina El-Khawagas Le
Renouveau Copte. La Communauté comme acteur politique (1993), Christine
Chaillots The Coptic Orthodox Church (2005) sowie aktuelleren Datums
Sebastian Elséssers The Coptic Question in the Mubarak Era (2014).

Da es aus den letzten Jahren weniger Printquellen gibt, wurden auch
verschiedene Artikel aus dem Internet hinzugezogen. Neben den kopti-
schen Webseiten und ein paar ausgewéhlten Nachrichten- oder Lexikon-
artikeln ist hier vor allem die Datenbank des Arab West Report (AWR) zu
nennen. Diese vom Soziologen und Journalisten Cornelis Hulsman gelei-
tete Einrichtung erfiillt seit ihrer Griindung 1997 eine wichtige Funktion,

17

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

indem sie &gyptische Presseartikel {iibersetzt sowie eigene Medien-
forschung der englischsprachigen Welt zugidnglich macht und dadurch
Briicken des Dialogs und der Verstindigung aufbauen mochte. Da der
AWR sich auf kulturelle, gesellschaftliche und religitse Themen konzen-
triert, finden sich dort ab 1997 bis heute tiber 2000 Artikel tiber Papst
Schenuda III. Von diesen wichtigen und reichhaltigen Quellen konnte -
auch um den Rahmen dieser Arbeit zu wahren - nur in Auswahl
Gebrauch gemacht werden, da die Auswertung dieser Quellen eine ganz
eigene Arbeit von groflerem Umfang benotigen wiirde. Neben den
zusammenfassenden Aufsidtzen wurden konkret nach Artikeln gesucht,
die Aussagen anderer Autoren iiberpriift und vertieft haben.

Eine der Hauptquellen der Studie waren die Primdirquellen auf Englisch.
Von den ca. 140 Biichern Schenudas III. wurden iiber 50 ins Englische
tibersetzt. Die meisten sind kostenlos im Internet herunterzuladen. Dazu
kommen noch verschiedene arabische Fernsehinterviews mit
Schenuda III., die teils auch mit englischen Untertiteln verfiigbar sind.
Die koptische Kirchenzeitung Al-Kiraza, an der Schenuda III. selbst betei-
ligt war, konnte leider nur sehr exemplarisch befragt werden, da die
neue Internetplattform des Papstes zumindest bei Erstellung der Arbeit
keinen Download der alten englischen Ausgaben ermoglichte. Aufgrund
des Umfanges dieser Quelle, bediirfte die Auswertung aber ebenso einer
eigenen Arbeit, die hier nicht geleistet werden kann.

Um nicht nur deutsche oder englische Ubersetzungen und Sekundér-
literatur auszuwerten, wurde auf ausgewéhlte arabische Quellen zurtick-
gegriffen. Auf Arabisch gibt es selbstverstindlich die umfangreichste
Quellensammlung von und tiber Schenuda III. Hier wurden neben den
erwihnten Fernsehinterviews, die vor allem fiir die frithe Zeit seiner
Biografie von Interesse sind, auch Dokumentationen und ausgewéhlte
Predigten Schenudas III. einbezogen, wobei nur die fiir den Text konkret
verwendeten Quellen aufgefiihrt werden. Im theologischen Teil wurde
an relevanten Stellen die arabische Originalfassung bzw. im letzten Ex-
kurs (eher am Rande) ein jiingeres Werk Schenudas III. hinzugezogen,
das meines Wissens bislang nur auf Arabisch vorliegt. Haufig konsultiert
wurde auch eine aktuelle arabische Biografie von Anba Bahimiyas und
Anba Irmiya (2012), zwei eng vertrauten Bischofen von Papst
Schenuda Ill. Diese ist zwar knapp gehalten und unkritisch, enthilt
dafiir aber wertvolle und zuverldssige Daten tiber sein Leben. Kriterium
fur die Auswahl der arabischen Quellen insgesamt waren im biografi-
schen Teil zusammenfassende Selbstbeschreibungen sowie die Leitfrage,
inwiefern die Quelle dazu dient, die konkreten politischen oder theologi-
schen Positionen Schenudas III. aufzuzeigen und/oder zu tiberpriifen.

18

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Zudem wurde im September/Oktober 2013 eine Agyptenreise unter-
nommen, bei der trotz angespannter Lage nicht nur wichtige Literatur
gesammelt, sondern in Interviews und Gesprédchen wertvolle Eindriicke
fiir diese Beobachtungen gewonnen werden konnten. Direkt zu Beginn
der Reise bekam ich einen Interviewtermin mit Anba Bala, einem sehr
wichtigen Bischof. Der Kirchenleiter der Diozese Tanta, der als Vertreter
der koptischen Kirche an der neuen &dgyptischen Verfassung mitwirkte,
war ein enger Vertrauter Schenudas III., da der Papst nicht nur erster
Kollege im Bischofsamt und Oberhaupt der Kirche, sondern auch sein
Beichtvater war. Dieses ausfiihrliche Interview war sehr hilfreich auch
zur Einordnung der Literatur, die ich grofitenteils erst spiter bearbeiten
konnte. Bei dem Besuch einer Mittwochsveranstaltung des aktuellen
Papstes Tawadurais II. in der Markuskathedrale wurde ich dann nicht
nur durch ein tiberméchtiges Leinwandfoto auf dem Kirchengeldnde an
Papst Schenuda III. erinnert. Noch hilfreicher war der Besuch der beiden
Kloster in Wadi An-Natrun, die mit seinem Namen in Verbindung ge-
bracht werden; das Syrerkloster, in dem der Patriarch als Monch aufge-
nommen wurde und das Bisay-Kloster, in das er vier Jahre von Anwar
As-Sadat verbannt wurde und das er nach seiner Rehabilitierung als
zweiten Patriarchensitz ausbaute. Im syrischen Kloster wurde mir eine
ausfiihrliche Fithrung gegeben und ein fritheres Zimmer Schenudas III.
gezeigt. Im St. BiSty-Kloster war vor allem seine Grabstitte, aber auch
ein Interview mit einem Monch sehr aufschlussreich. Neben weiteren
Gespréachen mit verschiedenen Personen in Kairo war vor allem ein
Interview mit Cornelis Hulsman, dem erwihnten Leiter des Arab West
Report, duflerst hilfreich. Dieser Kenner der koptischen Kirche, der
Schenuda III. selbst schon interviewte, nahm sich ausfiihrlich Zeit, um
meine zahlreichen Fragen zu beantworten und mir Zusammenhinge
deutlich zu machen. Auch wenn Telefongespriche in Agypten aller
Wahrscheinlichkeit nach abgehort werden, war ich sehr dankbar, kurz
vor meiner Abreise nach Deutschland mit Anba Bahtumiyts, dem Inter-
imspapst im Jahr 2012, sprechen zu konnen, der sich gerade in einem
weiter entfernten Kloster aufhielt. Dankenswerterweise gab er mir in
diesem kurzen Gespriach - sogar noch einmal auf Englisch - ein paar
Kernpunkte des Wirkens Schenudas III. mit auf den Weg.

Der Aufbau dieser Arbeit wurde schon angedeutet: Im ersten Kapitel wird
eine kurze Einfiihrung zur koptischen Kirche, ihrer Gestalt und Ge-
schichte gegeben. Darin werden sowohl ein knapper geschichtlicher
Uberblick als auch Kennzeichen der koptischen Kirche, wie z.B. die
Liturgie und die Eucharistie, angesprochen. Hier liegen vorrangig kiir-
zere, teils Lexikaartikel zu Grunde.

19

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

In den Beobachtungen tiber die Biografie im zweiten Kapitel wird zu-
néchst in Kap. 2.1-7 auf zahlreiche, unterschiedliche Quellen und Kurz-
biografien Bezug genommen und diese gegeneinander ausgewertet. Die
Fernsehinterviews, aber auch die erwdhnte Biografie von Bahtmiyis/
Irmiya sind hier sehr wertvoll. Dazu kommen die Arbeit von Reiss und
Meinardus als wichtige Quellen. Seine Kindheit, Studienzeit, Kloster-
eintritt, Priester- und Bischofsweihe sowie seine Papstwahl sollen hier
chronologisch nachverfolgt werden, um daraufhin nach seinen Rollen als
Papst zu fragen. Nach der zentralen Rolle als Kirchenlehrer, die spéter
noch durch die Reformen und die Theologie erldutert wird, geht es in
Kapitel 2.9 chronologisch weiter um seine politische Rolle. Dieser Teil
beruht vorrangig auf Van Doorn-Harder (2011), ergdnzt durch
Meinardus (1998). Der Schwerpunkt liegt zunéchst eher auf dem ersten
Teil seiner 40jahrigen Amtszeit, da hier die Quellenlage besser ist. Die
jiingere Geschichte wurde aber auch versucht, in Auswahl zu bertick-
sichtigen. Hier wurde vor allem auf zusammenfassende Artikel des Arab
West Report zuriickgegriffen. Das Kapitel 2.9 wird abgeschlossen mit
einer kurzen Diskussion um das Verhiltnis von Kirche und Staat in
Agypten. Fiir die Darstellung der Rolle als Kirchenreformer in Kapitel
2.10 werden vorrangig die Arbeiten von Wolfram Reiss als Grundlage
genommen. Kapitel 2 wird insgesamt abgeschlossen mit einer kurzen
Betrachtung tiber die heutige Rolle von Papst Schenuda III. in der kopti-
schen Kirche sowie einer knappen Zusammenfassung des Kapitels.

Im dritten Kapitel wird auf zwei Kernbereiche der Theologie einge-
gangen. Die Christologie Schenudas IIl. in Kapitel 3.1 wird anhand
seiner Schrift Die Natur Christi diskutiert und u.a. auf die Christologie-
formel von 1988 eingegangen. Die Christologie war schon immer ein
zentraler Themenbereich auch und besonders der alexandrinischen
Theologie.

Das Kapitel 3.2 tiber die Soteriologie (d.h. Lehre der Erlosung/Heil)
bezieht sich speziell auf zwei Biicher Schenudas III. Salvation In the
Orthodox Concept (1967) sowie The Heresy of Salvation in a Moment (21999).
Die Erlosungslehre ist auch gemifs Schenuda III. eines der wichtigsten
Themen des Glaubens und der Theologie. Hier wird der Unterschied
zwischen koptisch-orthodoxer und evangelischer Theologie besonders
deutlich, da Schenuda III. hier konkret die evangelische Erlosungslehre
der freikirchlichen Plymouth-Brethren zuriickweist. Durch Exkurse tiber
sein Bibelverstindnis, die Kindertaufe, das Priestertum und die Theosis
wird die Soteriologie Schenudas III. in einen grofseren Kontext gestellt.

Durch verschiedene Zwischenresiimees kann das Endfazit im wvierten
Kapitel etwas kiirzer ausfallen. Hier werden die Ergebnisse zusammen-

20

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

getragen, vorsichtig Verbindungen zwischen den Beobachtungen zu
Biografie und Theologie gezogen und ein Ausblick geliefert.

Im Anhang finden sich weitere relevante Textquellen sowie eine Auswahl
von Transkriptionen gefiihrter Interviews.

Zu den arabischen Wortern sei angemerkt, dass den Transkriptionen die
Regeln der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft (DMG) zugrunde
liegen. Direkte Zitate sowie bekannte Orte und Personen sind jedoch in
der sonst {iiblichen deutschen Schreibweise beibehalten worden. Zur
besseren Lesbarkeit wird wie bereits im Vorwort erwahnt auSerdem fiir
den arabischen Namen von Papst 3254 (Sintida) die vereinfachte deut-
sche Schreibweise ,,Schenuda” verwendet.

21

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

218.73.218147, am 28.01.2028, 19

:30. i dtzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

1  Einfiihrung zu Geschichte und Priagung der
Koptisch-Orthodoxen Kirche

Um den koptischen Papst Schenuda III. niher verstehen zu konnen, hilft
es zundchst, Grundlegendes tiber seine Kirche zu wissen. Die Koptisch-
Orthodoxe Kirche gehort zu den sogenannten nicht-chalcedonischen
oder altorientalischen Kirchen, fiir die sich neuerdings die Bezeichnung
Orientalisch-Orthodoxe Kirchen eingebiirgert hat. Diese haben sich nach
einem berithmten Streit tiber die korrekte Formulierung der Lehre von
Christus (Christologie) auf dem Konzil von Chalzedon (451 n. Chr.) von
den chalcedonischen Kirchen® (d.h. damals vor allem der romischen
bzw. byzantinischen Kirche) mit ihrer ,Zweinaturenlehre” getrennt, da
sie in ihrer Christologie auf der kyrillischen Terminologie , einer Natur”
(,pia gvowg” - allerdings ,des fleischgewordenen Wortes”) beharrten.*
Seit dem 5. Jahrhundert wurde die koptische Kirche von der Gesamt-
kirche mehr und mehr isoliert. Nachdem in den skumenischen Konzilien
von Nicda (325 n. Chr.), Konstantinopel (381 n. Chr.) und Ephesus (431 n.
Chr.) jeweils dgyptische Kirchenoberhdupter den Vorsitz fiithrten, erfuhr
der Patriarch und Papst von Alexandrien Dioscorus die Macht des
byzantinischen Kaisers Markian, der ihn mit Unterstiitzung des romi-
schen Papstes Leos 1., als Folge des Konzils von Chalcedon (451 n. Chr.)
absetzte und verbannte.> Es wurden daraufhin von den Byzantinern
melkitische® (griechische)” Patriarchen in Alexandrien eingesetzt, die
aber von einem Grofiteil der Kopten, insbesondere auf dem Land nicht
akzeptiert wurden.8 Alle Einigungsbemiihungen bzw. Repressionen auf

3 Heute gehort die Mehrheit aller Kirchen - inklusive aller katholischen, evan-
gelischen und der meisten orthodoxen - zu den chalcedonischen Kirchen.
Nicht dazu gehoren vor allem die altorientalischen Kirchen. Vgl. Kap. 2.10.2.8.
- Zu den anderen altorientalischen Kirchen, die das Konzil Chalcedon ablehn-
ten, gehoren neben der Koptischen, Athiopischen und Eritreischen, die
Armenische, Syrische und Malankara-Orthodoxe Kirche. Vgl. Lange/Pinggéra
2010, XI.

4 Mehr Hintergriinde zur Christologie siehe unten in Kap. 3.1, zum Verhaltnis
zu anderen Kirchen in Kap. 2.10.2.8 sowie Anhang 6-7.

5 Vgl. Assad 1994b, 31.

6 Wortlich heifit es ,koniglich” und spricht von der Treue zu der byzantinischen
Herrschaft.
7 Es gab schon seit der hellenistischen Zeit griechische Einwanderer, die frith

zum Christentum konvertierten. Vgl. Hasan 2003, 23f.
8 Vgl. Assad 1994b, 32.

23

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

die Gruppen, die das Konzil von Chalcedon nicht annehmen wollten,
scheiterten.

1.1 Der Begriff ,koptisch”

Das Wort , koptisch” heifst tibersetzt einfach , dgyptisch”. Es stammt von
dem arabischen Wort gibt, das sich vom altidgyptischen Hi-ka-Ptah (Haus
des Ka des Gottes Ptah) ableitet, einer Bezeichnung fiir die altidgyptische
Hauptstadt Memphis. Bereits die Griechen hatten dieses Wort verball-
hornt und die Bewohner Agyptens als Aiybmtiot bezeichnet.? Die Araber,
die im 7. Jahrhundert Agypten eroberten!?, benutzten den Begriff, um
die eingesessene Bevolkerung von den Gréko-Byzantinern zu unter-
scheiden, die zuvor das Land regierten bzw. bis zum Konzil von
Chalcedon noch gemeinsam mit der einheimischen Bevolkerung das
Kirchenvolk! bildeten. Kopte war also urspriinglich nicht eine religitse
Bezeichnung. In den Folgejahrhunderten wurde der Begriff aber zuneh-
mend speziell fiir die Christen in Agypten verwendet.1? Diese stellten bei
der Eroberung die religiose Mehrheit in Agypten dar,!3> wurden aber in
Folge der islamischen Eroberung nach und nach zu einer religiosen
Minderheit, wobei auch diese Entwicklung eigens zu betrachten ware.14
Kopten selbst betonen jedenfalls oft, keine Araber zu sein.1>

? Die Vermittlung zur européischen Sprachform ,koptisch” erfolgte iiber ein
humanistenlateinisches cophti, cophtitae. Vgl. Orlandi 1990, 595. ,Das Grie-
chische versucht, das altdgyptische Wort Hikapthah wiederzugeben.
‘Hikapthah’ war einer der Namen der alten Metropole Memphis, der allge-
mein bekannt war, als die Griechen sich im 7. Jh. v. Chr. in Agypten nieder-
lieBen.” Alcock 2010, 25. Hikapthah bzw. Hai-ku-Ptah heifit Haus der Seele
des (Schopfergottes) Ptah. Vgl. Hesemann 2012, 17 und Hage 2007, 169.

10 Das Wort ,eroberten” oder ,,einnahmen” trifft zu, ist aber schon eine histori-
sche Wertung, da islamische Quellen meist viel positiver von einer ,Offnung”
(= Fath) zum Islam sprechen und nicht von einer Eroberung, Einnahme (53¢

Gazwa).
1 Vgl. Hage 2007, 169.
12 Petry 1991, 618 stellt fest, dass noch weit bis ins Mittelalter zum Islam konver-

tierte Kopten noch als Kopten bezeichnet wurden, um sie von den arabischen
Immigranten zu unterscheiden (Hinweis von W. Reiss).

13 Laut Alcock war die gesamte Bevolkerung des Landes zu dieser Zeit, d.h. vor
der islamischen Eroberung, christlich. Vgl. Alcock 2010, 25.

14 Bzgl. Prozentangaben siehe unten Kap. 1.9. Noch im Mittelalter gab es Bliite-
zeiten der koptischen Kultur.

15 Vgl. Tamcke 2009, 13.

24

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Heute spricht man am prazisesten von der Koptisch-Orthodoxen Kirche,
wenn man die grofite und élteste Kirche in Agypten meint, da es mittler-
weile durch Kontakte mit europdischen Kirchen auch katholische und
evangelische Kopten gibt, die diesen Begriff ebenfalls fiir sich beanspru-
chen.1®

1.2  Der Beginn des Christentums in Agypten

Kopten sehen sich selbst - nicht ohne Stolz - als die christlichen Nach-
fahren der Pharaonen.’” Im Selbstverstdndnis der Koptisch-Orthodoxen
Kirche beginnt das Christentum und damit die koptische Kirche bereits
im ersten Jahrhundert durch den Evangelisten Markus, der aus dem
Neuen Testament durch das zweite Evangelium'® bekannt ist, aber auch
in der Apostelgeschichte als Mitarbeiter des Paulus und Neffe von
Barnabas erwdhnt wird.? Die kirchliche Tradition geht davon aus, dass
Markus irgendwann zwischen 48 und 60 n. Chr. nach Alexandrien kam,
dort das Evangelium predigte und 68 n. Chr. den Martyrertod erlitt.20 Er
wird als Patriarch bzw. erster Papst von Alexandrien angesehen.?! Man
sieht sich also betont als apostolische Kirche, die direkt auf den Apostel
Markus zurtickgeht und derzeit von dessen (117. bzw. jetzt 118.) Nach-
folger geleitet wird.22

Westliche Betrachtungen sehen die Entwicklungen der &agyptischen
Christen bis zum Konzil von Chalcedon (451 n. Chr.) meist im Zusam-
menhang der gesamten alten Christenheit, wobei dadurch die dgyptische
Herkunft vieler Kirchenviter leicht iibergangen wird. Auch deshalb
wird 451 n. Chr. teilweise falschlich als Beginn der koptischen Kirche
angesehen. Andere sehen sogar erst das Jahr 543 als Anfangspunkt, in
dem Jakob Baradidus die antichalcedonische Kirche nach einer Krise

16 Vgl. zu diesem Abschnitt Orlandi 1990, 595. Im Folgenden wird mit der , kop-
tischen Kirche” ausschliefilich die Koptisch-Orthodoxe Kirche gemeint.

17 Vgl. Tamcke 2004, 28.

18 Die Verfasserfrage soll hier nicht diskutiert werden, da sie den Rahmen dieser
Arbeit sprengt.

19 Vgl. Apg 12,12.13,5; 15,36-40; Kol 4,10; Phlm 24; 1 Petr 5,13 sowie Mk.

20 Assad spricht vom Jahr 48 n.Chr., in dem der heilige Markus nach Agypten
kam. Das Todesjahr datiert er genau wie Alcock auf 68 n. Chr. Alcock geht
hingegen von ,ca. 60 n. Chr.” aus, als der Apostel Markus nach Alexandrien

kam und vor einer bereits existierenden christlichen Gemeinde predigte. Vgl.
Alcock 2010, 11 und Assad 1994b, 31.

21 Vgl. Assad 1994b, 31.
2 Vgl. Exkurs Priestertum nach Kap. 3.2.2.3.

25

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

wieder aufbaute.? Speziell die Zeit zwischen 451 und 640 n. Chr. wird
auch die koptische Periode genannt,? da sich hier eigenstdndige kop-
tische Literatur - in Konkurrenz zur griechisch-sprachigen Literatur -
etablierte. Unbestritten wird die grofite 4gyptische Kirche aber seit der
arabischen Eroberung im 7. Jahrhundert allgemeinhin als koptisch ver-
standen.?> Man kann auflerdem gut begriindet davon ausgehen, dass das
Christentum sehr frith nach Agypten kam. Schon in der Bibel werden
agyptische Christen erwdhnt (vgl. Apg 2,10; 18,24ff.). Die &lteste Ab-
schrift eines neutestamentlichen Textes? wurde in Agypten gefunden
und auf das frithe zweite Jahrhundert datiert. Die Existenz der alexand-
rinischen Katechetenschule steht zudem seit Ende des 2. Jh. aufer Frage.
Riickschliisse auf die genaue Entwicklung und Verbreitung des
Christentums in den ersten zwei Jahrhunderten lassen sich aber auf-
grund der spérlichen Quellenlage nicht ziehen.?”

1.3 Die Heilige Familie

Neben dem Evangelisten Markus spielt auch die Prasenz der Heiligen
Familie, d.h. von Maria, Josef und Jesus, eine grofse Rolle in der Tradition
der grofiten Kirche Agyptens. Die Kindheitsgeschichte Jesu, speziell die
Flucht nach Agypten (vgl. Mt 2,13-18), wird im Gegensatz zu manchen
kritischen Auslegern wortlich verstanden.?® Man geht nicht nur davon
aus, dass die Heilige Familie nach Agypten kam, sondern glaubt auch
ganz konkrete Orte festmachen zu konnen, an denen sich Jesus als Kind
aufgehalten hat. Aus den verschiedenen Traditionen wurde eine Reise-
route rekonstruiert, die aufzeigt, an welchen Orten sich die Heilige Fami-
lie genau aufgehalten haben soll. Papst Schenuda III. schrieb im Jahr
2000 das Vorwort zu einem Buch tiber die Heilige Familie, das von dem

3 Vgl. zu diesem Abschnitt Orlandi 1990, 595.

2 Vgl. Alcock 2010, 16.

% Parallel gab es aber weiterhin die wesentlich kleinere griechisch-byzantinische
Kirche. Zu Beginn gab es noch andere Bezeichnungen: Jakobiten als Fremd-
bezeichnung und Theodosianer als Eigenbezeichnung nach ihrem Patriarch
Theodosios (535-566). Vgl. Orlandi 1990, 595.

26 Das Papyrus 52 aus dem Johannesevangelium mit Versen aus Kapitel 18.

27 Vgl. zu diesem Abschnitt Alcock 2010, 19. Brunner-Traut spricht schon von
einer durchgebildeten Kirchenhierarchie um 180 n. Chr., die eine léngere Ent-
wicklung aufzeige. Vgl. Brunner-Traut 1993, 16.

28 Zur exegetischen Diskussion siehe vor allem den Artikel von Heinz-Josef

Fabry. Darin geht er auch auf verschiedene koptische Uberlieferungen bzgl.
der Reiseroute ein: Fabry 2009, 157-175.

26

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

koptischen St. Mina-Kloster herausgegeben wurde und die Reiseroute
dokumentieren mochte.? Der Patriarch sowie die meisten Kopten sehen
dies als historische Tatsachen an und halten dementsprechend Agypten
auch fur ein gesegnetes Land.30

Cornelis Hulsman, Leiter des Arab West Report, stellt wie der Verfasser
die Flucht von Maria, Josef und dem Jesuskind laut Mt 2,13-18 nach
Agypten an sich nicht in Frage, merkt aber hierzu kritisch an, dass die
Rekonstruktion der Orte oft mehr tiber den Glauben der Kopten in den
verschiedenen Jahrhunderten aussagt als tiber die tatsédchlichen histori-
schen Begebenheiten, da sich viele Traditionen z.B. erst im Mittelalter
finden.3! Der Koptologe Gabra spricht ebenso davon, dass sich die Tradi-
tionen der Reisedetails (Dauer und Route) iiber die Jahrhunderte ent-
wickelten.32 Die koptische Tradition ist jedenfalls insgesamt sowohl mit
dem Apostel Markus als auch direkt mit Jesus Christus und der Heils-
geschichte verbunden.®

14 Das Monchtum

Die monastische Bewegung ist in Agypten entstanden und wurde von
dort aus zu einer gesamtkirchlichen Erscheinung.3* Dieses spirituelle
Erbe geht auf Antonius den Eremiten® (t 356) und auf Paulus von
Theben (T 341) zurtick, die heute noch als Heilige verehrt und auf zahlrei-
chen Ikonen dargestellt werden. Ihr Einsiedlerleben hat eine ganze
monastische Bewegung ausgelost. Von Pachomios ( 347) gingen dann

29 Siehe dazu Gabra 2001, ders. 2012, ders. 2014 sowie Meinardus 1986.

30 Vgl. dazu die Karte im Anhang 9. Die Verse aus Jesaja 19, 21-25 [vor allem V.
25b ,,(...) Gesegnet ist Agypten, mein Volk (...) “] gelten als weitere Belegstelle
dafiir, dass Agypten ein gesegnetes Land ist.

31 In einem konkreten Fall sprach Cornelis Hulsman, der die Entstehung der
Reiseroute genau kennt, sogar von einer ganz neu hinzugekommenen Reise-
station, die speziell zur Forderung eines Wallfahrtortes bzw. dessen finanziel-
ler Unterstiitzung von einem Bischof hinzugefiigt wurde. Interview mit
Cornelis Hulsmann am 04.10.2013. Siehe dazu sein Kapitel: Hulsman 2001, 31-
132. Auch der katholische Historiker Michael Hesemann geht in seinem Buch
u.a. den Traditionen der Heiligen Familie nach. Vgl. Hesemann 2012.

32 Vgl. Gabra 2008, 109f. Gabra ist ein Koptologe aus Agypten, der in Miinster
promovierte.

3 Vgl. Kohler 2008, 24.

34 Vgl. Orlandi 1990, 596. Syrien spielte bald auch eine erhebliche Rolle. Vgl. u.a.
Schwaiger/Heim 2001, 9-14.

35 Von &pnpog ,Wiiste” daher ,, Wiisteneinwohner”. Vgl. u.a. Hage 2007, 180.

27

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

zahlreiche Klostergriindungen aus, die als koinobitisches Monchtum
beschrieben werden, da er im Gegensatz zum Eremitentum das gemein-
schaftliche Klosterleben nach festen Regeln forderte.3¢ Durch die Verbrei-
tung ihrer asketischen und spirituellen Lebensgeschichten wurden sie
zum Vorbild fiir viele andere. Athanasius, der Bischof von Alexandrien
im 4. Jahrhundert,?” stritt nicht nur fiir die Gottheit Christi, sondern
schrieb auch die Vita Antonii, die damals zum Bestseller wurde und auch
heute wieder in der koptischen Kirche weit verbreitet ist.3¥ Auch Papst
Schenuda III. machte sich diesen Antonius zum Vorbild, iibernahm sei-
nen Namen (,,Abina Antonius”), als er 1954 ins Kloster eintrat und ging
wie er eine Zeit als Einsiedler in die Wiiste. Der Archimandrit (Kloster-
vorsteher) Schenuda (f 466), auf den der Name von Papst Schenuda III.
zurtickgeht, hob etwas spéter im 5. Jahrhundert die koptische Sprache in
den Rang einer Literatursprache.? Zusammen mit dem alexandrinischen
Patriarchen arbeitete er an einer starken, ethischen, praktischen und
dogmatischen Ausrichtung der Kirche, um damals einen Riickhalt in der
Auseinandersetzung mit den Chalcedonensern zu gewinnen.*

Das Monchtum hat die koptische Kirche tiber die Jahrhunderte stark
geprégt. So sind z.B. zahlreiche Fastenzeiten und das Stundengebet Teil
des Kirchenlebens geworden, das alle Kopten einbezieht. Durch Papst
Kyrill VI.,# den Vorganger von Papst Schenuda III., durch den Ménchs-
reformer Matta Al-Miskin,# aber nicht zuletzt durch Papst Schenuda III.
selbst hat das Monchtum im 20. Jahrhundert eine gewaltige Erneuerung
erfahren und damit auch die verbreitete Integrierung ins Kirchenleben.#

36 Vgl. Richter 2009, 133-146.
37 Der 20. Papst von Alexandrien (295-373 n.Chr.) laut: Athanasius I. 2010, Cover.

38 Bei einem Besuch im koptischen St. Antonius-Kloster in Kroffelbach am
03.09.2013 schenkte Bischof Michael unserer Gruppe jeweils ein kleines Stun-
dengebetsbuch, ein koptisches Kreuz sowie die Vita Antonii auf Deutsch. Die
Ubersetzung bzw. Verbreitung von Kirchenviterschriften ist insgesamt eine
Folge der Sonntagsschulbewegung des 20. Jh. Vgl. unten Kap. 2.10.

3 Vorher war Griechisch noch die dominierendere Sprache. Gespréch mit kopti-
schem Monch am 19.01.2014.

40 Vgl. Orlandi 1990, 596.

41 Vgl. Richter 2009, 146.

42 Vgl. Glassner 1994, 93-104.

8 Siehe Meinardus 1983 sowie ders. 1989.

28

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

1.5 Offizielle Theologie versus Volksfrommigkeit

Als Grundlagen der offiziellen Theologie werden die Bibel*, die Schrif-
ten der Kirchenviter (vor 451 n. Chr.) und das Kirchenrecht*> angesehen.
Die Tradition und charismatische Fiithrungspersonen, z.B. bestimmte
Pépste, haben allerdings ebenfalls starken Einfluss auf die Theologie der
Kirche.# Die dogmatischen Lehrsitze der koptischen Kirche haben sich
aber im Prinzip seit 1600 Jahren, seit den Tagen des Konzils von Ephesus
431, als bestdndig erwiesen. Die Volksfrommigkeit dagegen hat immer
wieder auf aktuelle Bediirfnisse reagiert.#”’ Meinardus merkt hierzu tref-
fend an:

»[...] wo auch immer eine kultische ,Transzendentalisierung’ der
Religion stattfindet, in der den Gldubigen ihr Gott als der ,v6llig
Andere’ dargestellt wird, da erwéchst verstandlicherweise das
Bediirfnis nach geistlichen ,Mittlern’, sei es in der Form von
Engeln, Heiligen, Sehern, Heilern, Propheten oder Priestern.”48

Dies ist in der Volksfrommigkeit der koptischen Kirche nicht nur in der
Heiligenverehrung, sondern auch in verschiedenen Wundergeschichten
und nicht zuletzt unterschiedlichen Marienerscheinungen* auszu-
machen, die auch heute noch bei sehr vielen Kopten eine grofle Rolle
spielen. Auch Ikonen, Engel, Reliquien und Wallfahrten haben in der
Theologie, aber viel mehr noch in der Volksfrommigkeit eine wichtige
Funktion.

4“4 Im Selbstverstindnis sind alle orthodoxen Lehren aus der Bibel entnommen.
Vgl. Mousa 2000, 7.

4 Vgl. Basilius 2002.

46 Vgl. zu diesem Abschnitt Meinardus 2002, 40.

47 Vgl. Meinardus 2009, 10. Siehe dazu auch ders. 1970.

48 Ebd.

49 Grofle Marienerscheinungen werden auf die Zeit vom 2. April 1968 bis zum
29. Mai 1971 datiert und wurden von der koptischen Kirche (inkl
Schenuda III.) als authentisch anerkannt, u.a. da sich auch Muslime und Juden
unter den Augenzeugen befanden. Vgl. Watson 2012, 62 sowie Schenouda III.
1993b, 73 und Tamcke 2009, 18. Ein Bekannter, der damals ganz in der Nahe
des Erscheinungsortes Al-Zaittin lebte, kann die Erscheinung dagegen nicht
bestdtigen. Papst Schenuda III. wiirde dies wahrscheinlich als Kleinglauben
interpretieren. Vgl. Schenouda III. 1993b, 73. Siehe zu Marienerscheinungen
auch das Interview im Anhang (1) mit Cornelis Hulsman.

50 Vgl. Meinardus 2009, 10-27. Siehe auch Meinardus 2007.

29

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

1.6  Die Liturgie und die Eucharistie

Das Kernstiick des koptischen Gottesdienstes ist die Liturgie mit dem
der Eucharistie als ihrem Hohepunkt. Uber verschiedene Lehren wird
noch in Zusammenhang mit der Theologie von Papst Schenuda III. zu
sprechen sein, aber grundlegender als jeder theologische Lehrsatz ist im
koptischen Verstdndnis die Feier des offenbarten Mysteriums Gottes.5!
Gleichzeitig ist die Liturgie selbst nattirlich gefuillt mit christlichen Dog-
men.>2 Man kann etwas vereinfacht sagen, dass alles, was der koptischen
Kirche wichtig ist, auch Erwdhnung findet in der ca. dreistiindigen
Liturgie.

Die Liturgie wird in drei verschiedenen Riten gefeiert, je nach Anlass. Es
gibt die auf die Markusliturgie zuriickgehende Kyrill-Liturgie, tiblicher-
weise wird die Basileios-Liturgie und an hohen Christusfesten die
Gregorius-Liturgie gebetet.5* Die Sprachen der Liturgie sind heute Kop-
tisch (Bohairischer Dialekt), Arabisch und teilweise Griechisch. Aufler-
halb Agyptens wird die Liturgie teilweise oder ginzlich in der jeweiligen
Landessprache gebetet.>®

1.7 Die Kirche der Mirtyrer

Die Koptisch-Orthodoxe Kirche hat eine Geschichte mit vielen Verfol-
gungs- und Diskriminierungsperioden durchgemacht. Schon in der
romischen Zeit stand die Kirche in Agypten zeitweise unter starker Ver-
folgung. Das Wort , zeitweise” ist hier zu betonen, da begrifflich hdufig
wenig zwischen Verfolgungs- und Diskriminierungsperioden differen-
ziert wird.

Fiir die offensichtlichen Verfolgungsphasen ist in der frithen Zeit neben
der unter Kaiser Decius (249) vor allem die diokletianische Christen-
verfolgung (303-311) zu nennen. Sein Regierungsantritt (284) wurde
spdter auch zum Anfangsdatum des koptischen Kirchenkalenders (,,Ara

51 Vgl. Thole 1999, 142.
52 Siehe z.B. Malaty 1997, 21.

53 »If the outsider knows nothing of Coptic Culture, Theology, Mission and
History but knows the Liturgy then the outsider knows everything that is
important. The Liturgy is the heart of the encounter between human and
human, between human and divine.” Watson 2012, 34.

54 Vgl. Tamcke 2004, 48.

55 Vgl. Atanassova 2012, 207. Siehe fiir eine detailliertere Dokumentation
KHS-Burmester 1967.

30

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

der Mirtyrer”) genommen, da die Kirche sich selbst als eine Kirche der
Mirtyrer versteht.’ Der Kirchenkalender der koptischen Kirche beruht
auf einem pharaonischen Kalendersystem, was auch an den altigypti-
schen Monatsnamen zu sehen ist.>” Im Kirchenjahr wird an verschiedene
Mairtyrer und Heilige gedacht. Dazu wird auch das koptische
Synaxarium verwendet. In diesem Buch sind die Lebensgeschichten der
Heiligen, die tiberwiegend aus der vorislamischen Zeit stammen, fest-
gehalten.® Durch die zahlreichen Mairtyrer hat die Heiligenverehrung
eine gesonderte Stellung innerhalb der Koptisch-Orthodoxen Kirche.
Diese wurde bzw. wird durch die reichlichen Ikonen beférdert.> Nach-
dem das Christentum im 4. Jh. zur Staatsreligion wurde, tibernahmen
die Asketen die Funktion der Martyrer, da das Monchtum ebenso als
unblutiges Martyrium verstanden wird.®0

1.8 Kirche nach der arabischen Eroberung

Nach der islamischen Eroberung im 7. Jh. (ab 639¢') gab es zunichst
keine direkten Verfolgungen wie teilweise zuvor durch die christlichen
Byzantiner, dafiir jedoch verschiedenartige Diskriminierungen, die auch
zum Selbstverstindnis der Kopten als Kirche der Martyrer beitrugen.?
Fairerweise miisste jede Regierung oder zumindest jede Dynastie isoliert
betrachtet werden.%® Verkiirzt kann man aber sagen, dass Muslime und

56 Vgl. Brakmann 1994, 11.
57 Vgl. Gabra 2008, 70f. und Hasan 2003, 25.

58 60 Heiligennamen wurden erst im 20. Jh. bis 1951 hinzugefiigt in Folge von
Kirchenviterstudien. Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 144.
59 Es gibt im Zuge der Erneuerungsbewegung im 20. Jh. auch eine neo-koptische

ikonographische Erneuerungsbewegung, die neue koptische Ikonen gezielt
fordert. Vgl. Reiss 1998, 235.

60 Vgl. Dassmann 1994, 33. Die Aktualitit des Martyrergedanken sieht man
daran, dass die durch Gewalttaten getéteten Kopten heute ebenfalls als Marty-
rer bezeichnet werden. Die Heiligen- und Mértyrerverehrungen wurden auch
durch Schenuda III. gefordert. Vgl. Hulsman 2013a, 12. Kopten waren aller-
dings nicht immer nur in einer Opferposition. In der kurzen Zeit als sie Macht
hatten, haben Kopten auch Pogrome gegen Heiden (z.B. Hypathia) und Juden
angefacht oder z.B. die pharaonischen Tempel geschandet.

61 Vgl. Perry 2004, xviii und Hage 2007, 172.

62 Es ist tibertrieben zu sagen, die Kopten hitten die Araber als Befreier gesehen,
aber sie waren zundchst froh, dass die Byzantiner gehen mussten. Vgl
Brakmann 1994, 20.

63 Fiir eine etwas ausfithrlichere Kurzzusammenfassung der koptischen Ge-

schichte siehe Hage 2007, 167-195. Aus koptischer Feder: Malaty 1993, 103-200.

31

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Kopten zwar weitgehend friedlich miteinander lebten,** manche islami-
schen Herrscher jedoch stirker durch noch grofiere Diskriminierungen
oder gar durch Verfolgung gegen Kopten hervortraten. Zu den brutale-
ren Herrschaften gehorte z.B. die von Al-Hakim (996-1021), der direkt
auf den sehr toleranten Herrscher Al ‘Aziz (976-996) folgte.®> Nachdem
schon zu Beginn des 8. Jh. Arabisch das Koptische als offizielle Landes-
sprache®® verdrangt hatte, war auch die Bevolkerung im Laufe des 9. Jh.
zum ersten Mal mehrheitlich muslimisch geworden,®” viele um dadurch
einer Kopfsteuer (Gizya) zu entgehen.8 Im selben Zeitraum (8./9. Jh.)
wurden zudem mehrere Koptenaufstinde blutig niedergeschlagen. Nach
einer schwierigen Zeit unter den Ayyubiden® (1171-1250) kam eine
besonders harte Zeit unter den Mamlucken (1250-1517). Unter der
Mamluckendynastie wurden Ubertritte zum Islam erneut zum Massen-
phénomen. Die Mamlucken waren eine nicht-hereditdre Sklavendynas-
tie, bei der bei jedem Herrschertod Kampfe um die Nachfolge unter den
Sklavensoldaten erfolgten. Je nachdem auf welche Seite sich die Kopten
stellten, hatte das fatale oder giinstige Folgen. In dieser Zeit wurden
wegen der Instabilitit viele zuvor erbaute Kirchen zerstort.”0 Damit
stiirzte die koptische Kirche in eine tiefe Krise, die Jahrhunderte andau-
erte. Der Niedergang betraf aber auch das gesamte dgyptische Volk und
setzte sich unter der osmanischen Herrschaft (1517-1798) fort.”!

Fiir eine detailliertere Darstellung auf Arabisch siehe online die neun Bénde
von Habib el Masri 2016a. Sie fasste diese auf Englisch in zwei zusitzlichen
Béanden (vgl. dies. 1956 sowie dies. 1982) zusammen.

64 Vgl. Strohmayer 2007, 141.

65 Die Fatimidenzeit (969-1171) war mit Ausnahme von Al-Hakim eher tolerant
gegeniiber Kopten. Vgl. Hage 2007, 174.

66 Vom 3.-7. Jh. war Koptisch die Schrift- und Umgangssprache der christlichen
Bevolkerung. Vgl. Meinardus Stiftung 2014.

67 Vgl. zu diesem Abschnitt Meinardus 2002, 64. Laut Brakmann war ab ca. 830
n.Chr. die Mehrheit der Agypter zum Islam iibergetreten. Vgl. Brakmann

1994, 20.
68 Vgl. Hulsman 2013b, 14.
9 Watson dagegen beschreibt es als eine vergleichsweise gute Periode fiir die

Kopten. Vgl. Watson 2012, 144. Die Kreuzziige hatten aufgrund der gemein-
samen Ablehnung jedenfalls eher positive Auswirkungen fiir das Verhiltnis
von Christen im Orient und Muslims. Im 5. Kreuzzug kdmpften die Kopten
sogar gegen die Kreuzfahrer. Vgl. Langener 2009, 220.

70 Vgl. Hulsman 2013b, 14.

71 Vgl. zu diesem Abschnitt auch Orlandi 1990, 600.

32

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

1.9 Agypten in der Neuzeit

Der Agyptenfeldzug Napoleons (1798) bedeutete zwar den Anfang der
Neuzeit, aber keineswegs ein Ende der Diskriminierungen (u.a. be-
stimmte Kleidervorschriften sowie die Kopfsteuer’?). Im Gegenteil, die
Kopten entgingen knapp einem Massaker; dieser Zorn kam aber nicht
zuletzt, da einige Kopten mit den Franzosen gekdampft hatten.”> Nach
dem Abzug der Franzosen durch den Druck der Briten 1801 begann eine
harte Ubergangszeit (1802-1805) mit einer Fiille von antichristlichen
Gewalttaten. Darauf folgte die Muhammad Ali Dynastie (1805-1882), die
insgesamt eine Entlastung fiir die Kopten bedeutete, sowie eine Moder-
nisierungsphase fiir ganz Agypten.” Aufgrund finanzieller Schwierig-
keiten hatten die Briten ab 1881 die Faden in der Hand, ab 1914 als briti-
sches Protektorat. Nach dem ersten Weltkrieg gewann die National-
bewegung an Zulauf. 1922 entlief Grofibritannien Agypten daraufhin
zwar in die formale Unabhingigkeit,”> aber bis 1952 hatte das neu ge-
griindete Konigtum von Fu’ad I (gest. 1936) und seinem schwiécher re-
gierendem Sohn Fartiq I mit dem zeitweise sehr bestimmenden Einfluss
der Briten zu kimpfen.”¢ In der Phase zwischen den beiden Revolutionen
1919 (gegen die britische Herrschaft) und 1952 (u.a. gegen Konig
Faraq l.) wurden die Verbundenheit zwischen den beiden Religionen
und die nationale Einheit der Agypter mehr betont.”” In der Verfassung
von 1923 wurde die Gleichheit der Kopten auch grundsitzlich festge-
halten,”® wobei durch die Abkehr vom Dhimmi-System die Gleichheit
der Kopten schon zuvor in der Tanzimat-Ara unter den Osmanen im
19. Jh. erzielt wurde. Vor 1923 gab es auch schon zahlreiche koptische

72 Die Steuer wurde von Kopten bis 1815 eingenommen. Von den Diskriminie-
rungen waren auch die Juden betroffen, zumindest in Bezug auf die Kleider-
vorschriften und das Reiten auf Eseln (nicht Pferde). Vgl. Meinardus 2002, 66.

73 Vgl. Dassmann 1994, 24.

74 Vgl. ebd.; Meinardus 2002, 68f.; ,(...) seit 1815 wurde die, den Nichtmuslimen
auferlegte Kopfsteuer 1815 nicht mehr erhoben, (bzw. 1856 auch formlich ab-
geschafft), zwei Jahre spiter entfielen die besonderen Kleidervorschriften, und
1831 wurde die Gleichheit aller Untertanen vor dem Gesetz verkiindet.” Hage
2007, 185f.

75 Vgl. Biittner 1991, 55.

76 Vgl. Semsek 2007, 56.

77 Vgl. Strohmayer 2007, 142. Das ging z.T. so weit, dass Muslime und Christen
ihre Kanzeln in Kirchen und Moscheen tauschten, um iiber die nationale Ein-
heit zu sprechen. Vgl. Casper 2013, 2.

78 Vgl. Ghattas 2001, 1672.

33

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Minister und sogar schon einmal einen koptischen Ministerprédsidenten
Butrus Gali (1908-1910), der wurde jedoch - aus politischen Griinden -
im Amt ermordet.” In den 1930er und 1940er Jahren gab es durch die
1928 neu gegriindete Organisation der Muslimbriider wieder zuneh-
mend interreligitse Spannungen.s

Nach der Militdrrevolutions! vom 23. Juli 1952 begann eine Ara der
Militarregierungen, in deren Zeit auch Papst Schenuda III. wirkte. Ab
1954 regierte Gamal Abdel Nassers? bis zu seinem Tod 1970. Darauf
folgte Anwar As-Sadat bis zu seiner Ermordung 1981 sowie Husni
Mubarak bis zu seinem erzwungenen Riicktritt durch die Revolution
vom 25. Januar 2011, auf die bis zum Tod von Papst Schenuda III. am 17.
Mérz 2012 zundchst eine vom Militdr geleitete Ubergangsregierung
folgte.

Die politische Situation der Kopten wurde unter den Militdrregierungen
zunehmend schwieriger, sodass bis heute - trotz positiver Gegen-
beispiele - zahlreiche Diskriminierungen und auch immer wieder Ge-
walttaten gegen die Kopten zu beklagen sind.%3 Die erste Zeit unter
Nasser war fiir die Kopten zwar finanziell sehr belastend, da Nasser vor
allem reichen Kopten in Folge der Bodenreform viel Land wegnahm,3*
aber allgemein wurde die Situation dadurch sehr entschérft, dass
Préasident Nasser und Papst Kyrill VI. (Patriarch von 1959-1971) ein sehr
gutes Verhiltnis aufbauten und der Papst die Politik Nassers unter-

79 Vgl. Reiss 1998, 37 sowie Behrens-Abouseif 1972.
80 Vgl. Hasan 2003, 52f.

81 ,Militarrevolution” wird es gemeinhin in Agypten bezeichnet. Der Begriff
»Militarputsch”, wie Hage ihn verwendet, ist aber ebenso richtig. Vgl. Hage
2007, 185.

82 Der erste Prasident nach der Revolution (1952) von 1953 an war der General

Muhammad Nagib. Im Februar 1954 wurde er fiir kurze Zeit und im Novem-
ber 1954 endgiiltig aller seiner Positionen beraubt und unter Hausarrest ge-
stellt, mit der Anschuldigung mit den Muslimbriidern paktiert zu haben. 1984
starb er, nachdem nur in den letzten Jahren seines Lebens der Hausarrest auf-
gehoben wurde, da er schon alt und krank war. Vgl. Reiss 1998, 162.

83 Die Gewalttaten, Anschlige auf Kirchen etc. haben nach der Revolution
(25. Januar 2011) stark zugenommen. Siehe dazu: Hulsman 2013a.

84 1952 wurde ein Gesetz zur Agrarreform verabschiedet, das den Landbesitz
streng auf 200 Feddan bzw. 849.166 m? einschrénkte und den Rest nach einer
Kompensationszahlung durch Schuldscheine an landlose Bauern verteilte.
Vgl. Reiss 1998, 161. Der Grundbesitz war gemif3 Reiss nach wie vor grofiten-
teils in der Hand von koptischen GrofSgrundbesitzern.

34

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

stiitzte.8> Unter Préasident Sadat wurde es vor allem durch die wachsende
Islamisierung, die z.T. vom Staat stark gefordert wurde, viel problema-
tischer. Der Nachfolger Husni Mubarak tibernahm nach dem Attentat
auf Sadat 1981 in einer Zeit der nationalen Krise, die zeitlich zusammen-
fiel mit einer Kirchenkrise (1980-1985), die unten ausfiihrlicher beschrie-
ben wird. Mubarak forderte Islamisten®® zwar keineswegs aktiv, konnte
aber trotz unterschiedlich starker Gegenbemiihungen weitere Gewalt-
taten gegen Kopten (sowie moderaten Muslimen) tiber die Laufe der
Jahre (vor allem in den 90er Jahren)$” nicht immer verhindern.88 In seiner
Zeit gelang es den Muslimbriirdern ein immer stdrkeres Gewicht im
Parlament zu gewinnen und es kam zu Anschligen von radikal-
islamischen Gruppierungen, die den politischen Weg nicht mitgehen
wollten.8® Schon vor, aber vor allem nach der Revolution von 2011, ver-
vielfachten sich die Gewalttaten (nicht nur, aber besonders) gegen Kop-
ten.%

Heute leben iiber 88 Millionen Menschen in Agypten.®t Wenn man nach
der Zahl der Kopten fragt,”? erhilt man je nach Quelle sehr unterschied-
liche Informationen, meistens zwischen 5,5-20%. Schenuda III. selbst
sprach 2008 von 15%, die meisten westlichen Medien sprechen diplo-
matisch von 10%, Hulsman argumentiert dagegen sehr stark, dass es
weniger, d.h. 6-7% sein miissten.”

1.10 Die Erneuerungsbewegung in der koptischen Kirche

Vom oben beschriebenen Niedergang in Folge der Mamluckenherrschaft
war die koptische Kirche stark betroffen. Im 19. Jahrhundert durch er-

85 Vgl. u.a. Strohmayer 2007, 142 und Meinardus 1998, 25-59.
86 Vgl. unten Kap. 2.9.1.2.

87 Wobei Reiss darauf hinweist, dass die Lage der Christen trotz der Gewalttaten
in den 90er Jahren verhiltnismé&flig besser war als in den 1980er Jahren. Vgl.
Reiss 1998, 267.

88 Vgl. Strohmayer 2007, 147-152.

89 Vgl. Reiss 2016 sowie Hulsman 2016.

%0 Vgl. Hulsman 2013. Zur gegenwiértigen Situation vgl. Reiss 2013.

o Vgl. Auswartiges Amt 2016.

92 Die orthodo>5en Kopten machen ohne Zweifel den GrofSteil, d.h. iiber 90% der
Christen in Agypten aus, wobei die genauen Angaben der einzelnen Kirchen
auch schwanken. Vgl. ebd.

s Vgl. Hulsman 2013a, 70-78.112. Siehe zu dieser Frage auch: O’Mahony 2006,
493f. sowie Elsasser 2014, 75-77.

35

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

folgreiche Missionsbemiihungen von Amerikanern herausgefordert,®
begann Papst Kyrill IV. (1854-61) zahlreiche Reformen. Er wurde zum
Vorbild fiir eine Laienbewegung, die Anfang des 20. Jahrhunderts, ver-
starkt ab Mitte der 1930er eine Erneuerungsbewegung innerhalb der
koptischen Kirche anstief}, die Auswirkungen auf das komplette kirch-
liche Leben bis heute hat. Ein reges Gemeindeleben mit vielen Gottes-
dienstbesuchern, ein aufblithendes Monchtum, rasante Entwicklungen
im Bereich der Diakonie sowie zahlreiche Aktivitdten in der Okumene
sind nur Beispiele fiir die Friichte der Erneuerungsbewegung.” Sie hiangt
direkt mit der Sonntagsschulbewegung zusammen, die von Habib Girgis
initiiert wurde und in Kapitel 2.10 etwas ausfiihrlicher erldutert wird.
Papst Schenuda III. war selbst Teil dieser Sonntagsschulbewegung.® Er
fithrte diese Erneuerung, die von seinem Vorginger unterstiitzt wurde,
nicht nur fort, sondern gab ihr eine ganz neue Qualitdt. Schenuda III
war der erste Papst, der selbst direkt aus der Sonntagsschulbewegung
kam und diese damit endgiiltig in die ganze Kirche trug, die sich im
Zuge der Immigration von Kopten mehr und mehr von einer National-
kirche zu einer internationalen Konfession entwickelt hat.%”

1.11 Der Bischof von Alexandrien

Wéahrend Orlandi die Kirchenhierarchie schon sehr frith als streng
monokratisch auf den Bischof von Alexandrien ausgerichtet sieht, hat
Reiss gezeigt, dass man von dieser Machtfiille eigentlich erst nach den
episkopalen Reformen sprechen kann, die in Kap. 2 niher erldutert wer-
den.® Zu den Kirchenoberhduptern gehorten jedenfalls auch Kirchen-
viter, die als Glaubensvorbilder bis heute eine grofse Rolle in der Kop-
tisch-Orthodoxen Kirche spielen.!® Der alexandrinische Bischof war der
Erste, der noch vor dem romischen Bischof den Titel Papst trug und bis
heute trdgt. , Entstanden [ist der Begriff] aus dem kopt. p-apa, dem aus
dem Syrisch-Aramadischen entlehnten (und mit dem koptischen Artikel
versehenen) abd (,der Vater”), als Titel des dgyptischen Ersthierarchen

o4 Die Missionare hatten vor allem bei den Kopten in Oberdgypten durch ihre
Schulen, Hospitiler und Bibelarbeiten Erfolg. Vgl. Reiss 1994a, 85.

% Vgl. Reiss 1994a, 84.

% Vgl. ebd. 84f. sowie ders. 2001b, 201-210.

7 Vgl. zu diesem Abschnitt Kap. 2.10 unten sowie Reiss 1998.
98 Vgl. Orlandi 1990, 596.

9 Vgl. Kap. 2.10.2.5 sowie Reiss 1994c.

100 Vgl. Orlandi 1990, 596.

36

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

[war er] seit Anfang des 3. Jahrhunderts!?! (dann auch in Rom seit der
zweiten Halfte des 4. Jahrhunderts) [in Gebrauch].“102 Alexandrien war
zundchst noch vor Rom, Konstantinopel und Antiochien das Zentrum
des frithen Christentums oder anders gesagt die intellektuelle Haupt-
stadt des Christentums im 3. Jh.1% Trotz des Titels Papst wird aber damit
kein Primatsanspruch bzw. Vorrang gegentiber den anderen traditionel-
len Patriarchaten (Jerusalem, Rom, Konstantinopel und Antiochia) ver-
bunden.’ Im Arabischen hat das Wort ( LW baba) zusétzlich dieselbe
Verwendung wie das deutsche Wort Papa.l% Schenuda III. jedenfalls
wurde von zahllosen Kopten auch liebevoll als ihr (geistlicher) Vater
gesehen.

Der Bischofssitz des Patriarchen wurde im 11. Jahrhundert (ab 1047) in
der fatimidischen Zeit von Alexandrien nach Kairo verlegt.1% Titel und
offizielle Anrede ist aber bis heute ,Seine Heiligkeit Papst von Alexandri-
en und Patriarch des Stuhles vom heiligen Markus.”107

101 Laut Malaty ebenso seit Anfang des 3. Jh. Vgl. Malaty 1992, 85. Langener
nennt das Jahr 249 n.Chr. Vgl. Langener 2009, 207.

102 Hage 2007, 70.

103 Vgl. Hasan 2003, 23.
104 Vgl. Mousa 2007, 14f.
105 Vgl. Reiss 1998, 156.

106 Vgl. Langener 2009, 219. Kairo selbst wurde 969 von den Fatimiden gegriin-
det. Vgl. Biittner 1991, 21. Manche reden auch davon, dass sowohl Alexandria
als auch Kairo Sitz des Papstes ist. Dazu kdime dann noch das Kloster im Wadi
An-Natran zwischen Kairo und Alexandria, in dem sich Papst Schenuda III.
wochentlich zuriickzog. Vgl. Kohler 2008, 28.

107 Vegl. St. Antonius-Kloster 2010, 50. Wegen der besseren Lesbarkeit wird in
dieser Arbeit oft einfach Schenuda III. oder Papst Schenuda III. geschrieben.

37

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

218.73.218147, am 28.01.2028, 19

:30. i dtzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

2 Beobachtungen zur Biografie

21 Kindheit und Jugendzeit

Papst Schenuda III., unter seinem biirgerlichen Namen ,Nazir Gayyld
Ruwfa’il Gad“1%, wurde am 3. August 1923 in eine fromme Familie im
Dorf Abnub in der oberdgyptischen Provinz Asyut geboren.® Koptisch
getauft wurde er im Weilen Kloster, auch Anba Schenuda'? Kloster
genannt, in Sthag in Oberdgypten. Er war das jiingste von acht Kindern,
neben fiinf Schwestern hatte er zwei Briider. Seine Mutter starb ein paar
Tage nach seiner Geburt an Kindbettfieber.!! Sein Vater, aus einer rei-
chen Grofigrundbesitzerfamilie in Oberdgypten stammend, bat zunéchst
die &lteste Tochter, sich um den Sdugling zu kiimmern.’? Der Vater
heiratete daraufhin erneut, starb aber auch wenige Jahre spéter.!’® Das
Kleinkind wurde mit dem fiinf Jahre &lteren Bruder Sawqi von seinem
grofiem Bruder Ruwfa’il und dessen Familie grofsgezogen.!* Aufgrund
der Arbeit seines Bruders mussten sie mehrmals innerhalb Agyptens
umziehen. So ging Nazir Gayyid zunichst in eine koptische Schule in
Damanhur, danach in eine amerikanische Schule in Banha (beides Stadte
nordlich von Kairo) und daraufhin in die Al-Iman (Mittel-)Schule in
Subra, einem Stadtteil von Kairo.!’5 Die allgemeine Hochschulreife

108 In Agypten gibt es keine Vor- und Nachnamen. Im Pass stehen vier Namen,
der eigene Name, cvler Name des Vafers, Grofvaters und Urgrofvaters: i
s Jilés ) s (Nazir Gayyid Ruwfa’il Gad).

109 Vegl. Mikhail 2013 sowie St. Antonius-Kloster 2016b. Die Stadt Asyt hat einen
verhaltnisméflig hohen koptischen Bevolkerungsteil, ist aber in den letzten
Jahrzehnten immer mehr von Auswanderungen der Christen betroffen.

110 Der Name Schenuda bezieht sich hier auf den Eremiten Schenuda von Atripe
aus dem 5. Jahrhundert.

1 Vgl. Schenouda III. 2006, 17.

112 Vgl. Reiss 1998, 94. Watson schliefit von den frithen Fotos auf einen mittel-
standischen Hintergrund. Vgl. Watson 1997, 243.

113 Vgl. Schenouda III. 2006, 17.

114 Gesprach mit dem koptischen Abtna Aksiyts aus dem Kloster Anba-Bisay
am 21.09.13 und vgl. Meinardus 2002, 79 und Watson 1997, 243 sowie Reiss
1998, 94. Anba heifst unser Vater, wird aber nur als Anrede fiir Bischofe ver-
wendet. Der koptische Titel wurde vom hebréischen Abba abgewandelt durch
die idendititsbewusste Sonntagsschulbewegung. Vgl. Hasan 2003, 205.

15 Vgl. Meinardus 2002, 79f. Die Al-Iman Schule war damals gemifs Meinardus
eine koptische Schule (vgl. Meinardus 1998, 60). Heute ist sie es laut meiner
Ehefrau Maggie Gillé aus Subra nicht mehr, wahrscheinlich wurde sie unter

39

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

bekam er von einer weiteren Schule namens Ragib Murgan in
Al-Faggala, einem Innenstadtteil Kairos.’® In Kairo konnten sie linger
bleiben, da der Bruder beim Finanzministerium eine Dauerstellung als
Abteilungsleiter erhalten hatte!l” In seinen jungen Jahren hatte
Schenuda III. zunichst wenig Spielkameraden,!® dafiir las Nazir Gayyid
unheimlich viel und gern, u.a. auch bekannte westliche Autoren'®. Dies
half ihm auch in der Schule, einen Schritt voraus zu sein und regelmafig
Klassenbester zu werden.'20 Zeitweise litten seine Noten ein wenig, als er
sich ausschliefllich auf Gedichte fokussierte.’?! Er begann nidmlich schon
frith, Gedichte zu lesen, auswendig zu lernen und mit ca. 14 Jahren
selbst zu schreiben.!?2 Zwei Jahre spéter lernte er die Prinzipien und
Elemente der arabischen Poesie, um seine Gabe zu verbessern.?3 Gedich-
te blieben eine Leidenschaft seines Lebens. Seine Rezitierungskiinste
verschafften ihm Ansehen bei Lehrern und spéter Kommilitonen.12+ 1939
war er im Alter von 16 schon in der Sonntagsschule als Lehrer aktiv, die
noch nicht lange vorher zum ersten Mal angeboten wurde, um die christ-
liche Bildung in der koptischen Kirche zu verbessern.'?> Er lehrte zu-
néchst in der St. Maria-Kirche in Mahmasa in Kairo und allerspétestens
ab 1946 in der St. Antonius-Kirche in Subra (Kairo).126 Laut Reiss nahm
er schon 1940, mit 17 Jahren, zum ersten Mal an Versammlungen der
St. Antonius-Kirche teil.’?” Gemafs Bahtimiytis und Irmiya wirkte er aber

Gamal Abdel Nasser (wie viele andere auch) verstaatlicht. Vgl. zur Verstaat-
lichung der Schulen, Hesemann 2012, 285. Laut der arabischen Biografie von
Anba Bahtmiyts und Anba Irmiya (vgl. dies. 2012, 16) ging er vor Banha noch
in Alexandria und Asyut zur Schule.

116 Reiss schreibt, dass er von der Al-Iman Schule absolvierte. Vgl. Reiss 1998, 94.
Bahtamiyas/Irmiya (vgl. dies. 2012, 16) gehen dagegen als letzte Schulstation
von der Ragib Murgan Schule aus.

17 Vgl. Reiss 1998, 94.
18 Vegl. Schenuda III. 2013.

119 U.a. Shakespeare, die Geschichten von Sherlock Holmes oder dem russischen
Autor Tolstoy. Vgl. ebd.
120 So beschreibt er es zumindest selbst im Riickblick. Vgl. CYC 2014.

121 Vgl. Schenuda III. 2013.

122 Vgl. St. Takla 2013 und Schenouda III. 2006, 17.

125 Erst diese Gedichte betrachtete er wirklich als Gedichte. Vgl. CYC 2013.
124 Vgl. Schenuda III. 2013.

125 Vgl. Mikhail 2013 sowie Reiss 1994, 85.

126 Vegl. Bahumiyts/Irmiya 2012, 16 und St. Takla 2013.

127 Vgl. Reiss 1998, 94.

40

.73.218.147, am 28.01.2026, 18:18:30. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

erst (richtig) ab 1946 in der St. Antonius-Kirche in Subra.!?® Auf jeden
Fall wurde die St. Antonius-Kirche zu seinem Hauptort fiir seinen kirch-
lichen Dienst, bevor er ins Kloster eintrat.1? Nazir wuchs zu einer fiih-
renden Gestalt des Sonntagsschulzentrums heran.®0 Zusétzlich half er
spétestens ab 1949 noch im Sonntagsschulhaus der Erzengel-Michael-
Kirche mit.13!

2.2  Studienzeit

Nach der Schule begann Nazir Gayyid 1943132, Geschichte und Englisch
an der Philosophischen Fakultit der Universitdt Kairo'® zu studieren
und schloss dort 1947 mit 24 Jahren mit einem Bachelor of Arts in Ge-
schichte ab.13* Seine Semesterferien im Sommer verbrachte er gerne im
St. Maria-Kloster, bekannt unter dem Namen ¢l 2 (Dayr As-Suryan),
d.h. dem syrischen Kloster in Wadi An-Natran.'®® Nach dem Bachelor-
studium begann er am archidologischen Institut einen Aufbaustudien-
gang.1% Wahrend des Bachelorstudiums wurde er gleichzeitig von der

128 Gt. Takla 2013 schildert die Reihenfolge genau umgekehrt (erst St. Antonius
und dann Mahmasa) Vgl. St. Takla 2013. Bahtmiyts/Irmiya (2012) ist aber die
bessere Quelle, da sie Schenuda III. definitiv sehr gut kannten.

129 Vgl. Bahtimiyts/Irmiya 2012, 16.

130 Vgl. Reiss 1998, 94.

131 ,Obwohl er in St. Antonius sein eigentliches geistliches Zuhause sah, arbeitete
er auch in der Erzengel-Michael-Kirche mit und intensivierte vor allem sein
Engagement in dem von dem Zentrum begriindeten ,Sonntagsschulhaus’,
nachdem dessen Direktor, Edward Benyamin, 1949 nach Athiopien ging.”
Reiss 1998, 132.

132 Reiss schreibt hier von der Immatrikulation im Jahr 1948, meint damit aber
eventuell den Aufbaustudiengang. Vgl. Reiss 1998, 94.

133 Die Universitdt hiefS damals noch (bis 1953) Universitit Konig Fuad I. Vgl.
Reiss 1998, 98. Fiir den arabischen Begriff ,Kulliyyat Al-Adab” bevorzugt
Reiss die Ubertragung , Fakultit fiir Arabische Geschichte und Literatur”. Vgl.
Reiss 1998, 94.

134 Vgl. St. Takla 2013. U.a. Meinardus (vgl. ders. 2002, 80) spricht von Geschichte
und Englisch. Bahtmiyts/Irmiya (vgl. dies. 2012, 16) schreibt nur Geschichte.
Wahrscheinlich besuchte Schenuda III. neben oder als Teil des Geschichts-
studienganges Englischkurse. Papst Schenuda III. spricht jedenfalls flielend
Englisch. O'Mahony spricht sogar (félschlicherweise?) von einem Abschluss in
Englisch, erwéhnt daftir Geschichte gar nicht. Vgl. O’'Mahony 2006, 507.

135 Vgl. St. Takla 2013.

136 Vgl. O’Mahony 2006, 507.

41

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Armee zum Reserveoffizier ausgebildet.’¥” Diese Ausbildung schloss er
1947 als Klassenbester ab.13 Ein Jahr spdter kdmpfte er im ersten
arabisch-israelischen Krieg von 1948 als Infanterieoffizier.’®® Laut
Langener erkdampfte sich Nazir sogar eine Tapferkeitsmedaille, was auch
zu Haggls Aussagen passt, der von einem Foto Schenudas III. mit zwei
Sternen spricht.140

Nach dem Bachelorstudium verdiente Nazir Gayyid sein Geld zunichst
als Schullehrer in Kairo fiir Englisch, Geschichte und Sozialwissen-
schaften, z.T. arbeitete er aber auch als Journalist.14!

2.3 Theologisches Seminar

Seit 1946 besuchte er die kurz zuvor eréffneten Abendveranstaltungen
des koptisch-orthodoxen Seminars, d.h. noch wahrend seines letzten
Jahres im Bachelorstudium an der Universitit Kairo. Der Dekan des
theologischen Seminars Habib Girgis machte fiir ihn eine Ausnahme.142
Ab 1947 unterrichte Nazir morgens an einer Kairoer Schule, besuchte
nachmittags Vorlesungen am archdologischen Institut und abends Theo-

137 Vgl. St. Antonius-Kloster 2016b sowie St. Takla 2013.
138 Vegl. Bahumiyas/Irmiya 2012, 16. und CYC 2013.

139 Vgl. Meinardus 1998, 60; O’Mahony 2006, 507; Van Doorn-Harder 2011, 157
sowie Fastenrath 2007.

140 Vgl. ebd. sowie Langener 2009, 223.

141 Meinardus schreibt, dass Schenuda zunichst als Journalist arbeitete. In dieser
Arbeit erwédhnt er die Téatigkeit als Schullehrer gar nicht (vgl. Meinardus 1998,
60). Schenuda III. war aber zunichst hauptsdchlich als Schullehrer titig,
schrieb jedoch gleichzeitig zwischen 1947 und 1948 schon einige Artikel (siehe
unten Kap. 2.3), was auch Bahumiyts/Irmiya erwédhnten (vgl. dies. 2012, 17).
Die erste Tatigkeit als Schullehrer bestitigt auch der anglikanische Bischof
Munir in seinem Nachruf fiir Papst Schenuda IIL: ,Several times Pope
Shenouda mentioned to me that he appreciated the fact that he started his
career as a teacher of English in our Anglican School in Cairo.” Vgl. Mounir
2012. Bzgl. der Schulfacher: Vgl. Hesemann 2012, 286. Die Homepage der kop-
tisch-orthodoxen St. Georg-Kirche in Stuttgart (vgl. St. Georg 2013) schreibt
Englisch und Arabisch. St. Takla 2013 erwahnt nur Englisch und Geschichte.
Spuler 1977, 278 erwahnt nur Englisch.

142 Vgl. St. Takla 2013. Erst ab 1941 bzw. grofitenteils erst ab 1945 wurde durch
die Umbildung des theologischen Seminars mit einer Abendsektion unter der
Leitung von Habib Girgis auch gebildeten Laien ermoglicht, am Priester-
seminar Theologie zu studieren. Vgl. Reiss 1998, 175f. ,Papst Shenoude IIIL
gehorte zu den ersten, die diese neu begriindete Studienmdoglichkeit am
Priesterseminar nutzten.” Ebd.

42

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

logiekurse.’#> Am koptischen Seminar graduierte er 1949 mit 26 Jahren
mit einem Bachelor of Theology,'# ebenfalls als Klassenbester.14> Nach
seiner Graduierung wurde er am selben Seminar direkt Lehrbeauftragter
fiir Exegese im AT und NT.4¢ Zugleich wurde er Mitarbeiter und
Herausgeber des Sonntagsschulmagazins, das seit April 1947 erschien.’#”
Zunichst hatte er in der koptischen Zeitschrift , Al-Haq” (die Wahrheit)
1947-1948 einige Artikel geschrieben.!48 Ab 1947 schrieb er auch geist-
liche Gedichte'® und Artikel im bereits erwédhnten Sonntagsschulmaga-
zin (,Madaris Al-Ahad”).}5 Die Redaktionsleitung des Sonntagsschul-
magazins, das hauptsidchlich geistliche, aber teils auch politische Themen
aufgriff, hatte er zundchst von Ende 1949 bis zu seinem Klostereintritt
1954 inne.5! Seine regelmifiigen Artikel seit 1951 wurden 1957 zum
ersten Mal in einem Buch herausgegeben mit dem Namen Befreiung der
Seele’®2. Es wird noch heute von vielen'® als sein wichtigstes Buch ange-
sehen und auch Schenuda III. selbst sagt, dass es ihn am meisten
représentiere.’> Er betont darin eine spirituell-asketische Lebensweise

143 Vgl. Hesemann 2012, 286.

144 Vgl St. Antonius-Kloster 2016b sowie St. Takla 2013. Meinardus nennt es
B.D. = Bachelor of Divinity. Vgl. Meinardus 2002, 80.

145 Vgl. Schenouda III. 2006, 17 und Bahtmiyas/Irmiya 2012, 16.

146 Vgl. Meinardus 2002 , 80 und St. Takla 2013 sowie Reiss 1998, 176. Eine andere
koptische Quelle spricht von Exegese und Dogmatik. Vgl. Girgis 2013.

147 Vgl. Mikhail 2013; St. Antonius-Kloster 2016b sowie St. Takla 2013. Qumus =
Titel hoher als normaler Priester, aber niedriger als Bischof. Vgl. unten Exkurs
Priestertum am Ende von Kap. 3.2.3.3. - Laut St. Georg 2013 widmete er seine
Zeit auch der Sonntagsschule in Raud Al-Farag (Kairo). Vgl. St. Georg 2013.

148 Dazu wurde er u.a. durch seinen Beichtvater Al-Qummus Yasuf Al-Qadri aus
Subra ermutigt. Er schrieb sieben Artikel von 1947-1948.

149 In Bezug auf seine Gedichte gilt die Zeit zwischen 1946 und 1962 (1963) als
seine produktivste Zeit. Er schrieb mindestens 25. Vgl. Bahamiyas/Irmiya
2012, 17. Einige seiner Gedichte aus dieser Zeit sind 2006 in einem deutschen
Buch veroffentlicht worden: Vgl. Schenouda III. 2006. Fiir eine arabische, teils
englische Gedichtauswahl (0.A.) siehe Shenouda III 2014.

150 Bahamiyas/Irmiya 2012, 16.

151 Bzw. ab 1950, im Oktober 1949 ging E. Benjamin nach Athiopien. Die offizielle
Wahl erfolgte erst 1950. Vgl. Reiss 1998, 132 sowie Bahumiytas/Irmiya 2012,
17.

152 Engl. Ausgabe: Release of the Spirit, im Original ¢V &\l (Intilaq Ar-Rah).
Siehe auch Reiss 1998, 151 sowie Van Doorn-Harder 2011, 185f.

153 Z.B. von Abuna Ifrayim oder Anba Bala. Interview mit Anba Bala am
19.09.2013 in Kairo. So auch Watson 1997, 245.

154 Vegl. Bahumiyas/Irmiya 2012, 76.

43

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

inklusive des kontemplativen Gebetes, durch die ein Christ gegen die
Stinde kdmpfen und so bei Gott immer wieder neu Befreiung finden
kann.155 1949 legte Nazir selbst den Takris ab, eine Art Weihung fiir den
Kirchendienst, die aber nicht zwangsldufig auf das Monchtum oder
Priesteramt hinauslaufen musste.!56 Im Fall von Nazir Gayyid bedeutete
es aber, dass er seinen Beruf als Schullehrer niederlegte. Er widmete sich
der Betreuung der Kinder im Sonntagsschulhaus, das von der Erzengel-
Michael-Kirche begriindet wurde!s’, und unterrichtete hauptberuflich im
theologischen Seminar in Kairo. 1950 wurde er zum Direktor des Sonn-
tagsschulhauses gewdhlt, zu dem auch das Sonntagsschulmagazin ge-
horte.’®8 1952 wurde er dann zum Leiter eines Sonntagsschulkomitees
gewdhlt, ein Amt von dem er aber wieder zuriicktrat, um mehr Zeit fiir
seine Lehrtdtigkeit zu haben.’® 1953 wurde er ndmlich Dozent bzw.
Lehrbeauftragter an der Theologischen Hochschule in Hilwan.160 Mit
anderen Aktiven arbeitete Nazir zudem daran, eine starke Sonntags-
schule und Jugendgruppe an der St. Antonius-Kirche in Subra aufzu-
bauen. Aus diesem Dienst gingen zahlreiche, d.h. evtl. Hunderte!¢!,
eifrige Diener hervor, die begannen, Jugendgruppen in Nachbarkirchen
aufzubauen.'®> Damit fiihrte er den Dienst von Habib Girgis!63, dem

155 Siehe die deutsche Version des Buches unter St. Antonius-Kloster 2016a.
Historisch ist das Buch auch als Umkehrruf an die Zustinde der Kirche
damals zu sehen. Vgl. dazu Hulsman 2002.

1% Vgl. Bahumiyts/Irmiya 2012, 17. Siehe fiir die verschiedenen Bedeutungen
des Begriffes Takris bei Reiss 1998, 170-202; vor allem 171-174. Vgl. unten Kap.
2.10.2.2.

157 Vgl. Reiss 1998, 132. 1950 nahm Nazir Gayyid zudem an einem Freizeitlager
teil, die ab 1948 erstmals stattfanden. Vgl. Reiss 1998, 121.

158 Vgl. Reiss 1998, 132.

159 Vgl. Bahumiyas/Irmiya 2012, 17.

160 In Hilwan liegt heute die siidlichste Metrostation im Kairo-Netz. Es ist eine
eigene Stadt, gehort jedoch zum Grofiraum Kairo bzw. zur Metropolregion. -
Bahtmiyts/Irmiya sprechen von einer Madrasat Ar-Ruhban (Ménchschule).
Andere schreiben monastic college. Meinardus nennt es Theologische Hoch-
schule. In der Jahreszahl unterscheiden sich beide hier. Laut Meinardus lehrte
Schenuda hier ab 1950, Bahtmiyts geht von 1953 aus. Ich folge Bahtmiyts, da
er Schenuda III. ndher kannte. Vgl. Bahtmiyas/Irmiya 2012, 17 und
Meinardus 1998, 60 sowie fiir den Begriff monastic college siehe St. Abraam
Church 2013.

161 St. Takla 2013 spricht von Hunderten, was nicht unwahrscheinlich ist, wenn
man die rasante Ausbreitung der Jugendgruppen betrachtet. Vgl. dies.

12 Vgl. St.Takla 2013.
163 Habib Girgis beeindruckte ihn tief laut St. Georg 2013.

44

.73.218.147, am 28.01.2026, 18:18:30. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Griinder der koptischen Sonntagsschulbewegung!®, fort und wurde
zum Initiator der Jugendgruppen in der Koptisch-Orthodoxen Kirche.1>

2.4 Klostereintritt

Am 18. Juli 1954, mit fast 31 Jahren, entschied Nazir Cayyid sich fiir die
Einsamkeit der dgyptischen Wiiste. Er trat ins Kloster Dayr As-Suryan in
Wadi An-Natran® als Monch ein.’” In diesem nach koptischem Ver-
standnis engelhaften Leben'®® des Monchtums nahm er sich den grofien
Einsiedler St. Antonius zum Vorbild und lebte sogar mehrere Jahre in
einer Hohle.1®? Neben Antonius hatten sowohl der ermutigende Kloster-
vorsteher Anba Theophilus als auch der &dthiopische Asket Abtina ‘Abd
I-Masih Al-Habasi eine Vorbildfunktion.l”? Anba Theophilus 6ffnete die
Tuiren des Klosters fiir Akademiker-Monche, was damals eine vollige
Neuheit darstellte.” Schenuda IIl. sagte spéter sinngemidfi in einem
Interview, dass schon vor seinem Eintritt in das Monchsleben das
Monchsleben in sein Herz eingedrungen sei.!”? Es war also fiir ihn nur
die logische Konsequenz, ins Kloster einzutreten.

Ein weiteres Vorbild fiir Nazir Gayyid war in dieser Zeit auch Yasuf
Iskandar, der nach seinem Klostereintritt 1948 als Abana Matta, bzw.
Matta Al-Miskin (Matthidus der Arme) bekannt wurde. Seine Spiritualitit
beeindruckte Nazir Gayyid und auch sein erstes Buch (Befreiung der

164 Siehe dazu Kap. 2.10.
165 Vgl. Meinardus 2002, 80.

166 Wadi An-Natrin liegt ungefahr in der Mitte zwischen Kairo und Alexandria
in der Wiiste.

167 Zu dieser Zeit wurde das monastische Leben nicht als geeigneter Weg fiir
gebildete Kopten angesehen, doch Anba Theophilus As-Suryani hatte andere
Vorstellungen und zog durch seine aufgekliarte Weise viele Universitédtsabsol-
venten an. Vgl. Watson 1997, 245. Da dieses Modell zum Vorbild wurde, ist es
heute fiir Monche iiblich, zuerst eine Ausbildung oder einen Uniabschluss zu
haben, bevor man ins Kloster eintritt.

168 Vgl. Meinardus 1977, 15.

169 Father Miha’il spricht von 6 Jahren. Vgl. Mikhail 2013. Eine Hohle davon hat
der Papst (zusammen mit anderen Helfern) sogar selbst fiir sich ausgehauen.
Vgl. CTV 2014.

170 Vgl. Watson 1997, 246 sowie O’'Mahony 2006, 507. Der dthiopische Monch
lebte seit 1935 ein radikalasketisches Einsiedlerleben 3 Meilen stidlich vom
Kloster in Wadi An-Natrtn. Vgl. ebd.

171 Vgl. Reiss 1998, 183f.

172 Vgl. CTV 2014.

45

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Seele) wurde von ihm beeinflusst. Die Hinweise auf dieses Lehrer-
Schiiler-Verhiltnis wurden spiter aber aufgrund ihrer langjdhrigen
Differenzen nicht mehr betont oder erwéhnt.173

Als Monch bekam Nazir Gayyid nun den Namen Antaniyis
As-Suryani,'”* den er sich mit Genehmigung des Klostervorstandes sel-
ber aussuchte.!”> Auch schon vor seiner Priesterweihe 1958 wurde er in
Agypten nun Abinal’s Antonius genannt. Vor seiner Einsiedlerzeit in der
Hohle hatte er im Kloster u.a. die Funktion des Klosterbibliothekars inne.
Die Bibliothek wurde - bzw. wird laut Anba Bahtimiyts noch heute - als
eine der wichtigsten Klosterbibliotheken angesehen.’”” Abtina Antonius
sortierte diese Bibliothek vollig neu und verbrachte seine Zeit aufser mit
den tiblichen Stundengebeten und Fastenzeiten auch mit dem Lesen der
Kirchenvater und der Kirchengeschichte.'”® Die erste Zeit im Kloster
lebte Abtina Antonius in der Gruppe mit den anderen Ménchen zusam-
men. Danach lebte er mehr alleine in einem kleinen Raum mit sparlichen
Mobelstiicken, z.B. einem kleinen Schreibbrett am Boden. Ein Schlaf-

173 Vgl. zu diesem Absatz Reiss 1998, 188. Siehe Exkurse in Kap. 3.2 fuir die Dif-
ferenzen. Eine kurze Zeit seines Klosterlebens verbrachte er auch im
St. Samuel-Kloster mit Matta Al-Miskin, doch er kehrte 1957 wieder ins Syrer-
Kloster zuriick. Vgl. Meinardus 1977, 13.

174 Vgl. Mikhail 2013. As-Suryani = der Syrer; da er aus dem Syrer-Kloster
stammte. Der Name des Monches wird i.d.R. mit dem Namen des Klosters er-
gédnzt. Vgl. Schenouda III. 2006, 18. Der Klostername kam daher, dass das im
6. Jh. gegriindete Kloster im 8. Jh. von syrischen Kaufmannsleuten fiir Ménche
aus ihrer Heimat gekauft wurde. Vgl. Reiss 1998, 183.

175 Gesprdach mit dem jetzigen Vorstand des Klosters Dayr As-Suryan am
21.09.2013. Meinardus schreibt, dass der Klostervorsteher Anba Theophilus
ihm den Namen gab, aber beides schliefit sich nicht unbedingt aus. Vgl
Meinardus 2002, 80. Bischof Theophilus war Klostervorsteher von 1948-1989.
Vgl. St. Georg 2013.

176 Abuna = ,,unser Vater” bzw. im Deutschen wiirde wohl man einfach , Vater”
sagen. Der arabische Begriff wird aber bei einigen koptischen Priestern in
Deutschland meist stehen gelassen. In Agypten werden Moénche auch
~Abtna” genannt, selbst wenn sie keine Priesterweihe haben.

177 Vgl. Bahumiyus/Irmiya 2012, 17. Meinardus nennt sie eine ,(...) der dltesten
und grofiten Klosterbibliotheken in Agypten (...)". Meinardus 1998, 60. - Im
10. Jh. wurde das Kloster mit zahlreichen Handschriften ausgestattet, die zu
einer bedeutenden Sammlung anwuchs. Der grofite Teil der ehemals bedeu-
tenden Bibliothek ist aber heute im Vatikan und im Britischen Museum zu
finden, da im 18. und 19. Jh. zahlreiche Reisende aus Europa wertvolle Manu-
skripte aufkauften oder auch stahlen. Vgl. Reiss 1998, 183.

178 Vgl. Meinardus 2002, 80 und Bahamiyas/Irmiya 2012, 17.

46

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

raum lag in dieser Klosterzelle eine Etage hoher und war nur durch eine
sehr schmale Offnung erreichbar, zu der man hochklettern musste. Ge-
schlafen wurde hier auf dem Fuflboden ohne Bett.'”” Er arbeitete zeit-
weise auch im Klostergarten und lebte dort in verschiedenen Kloster-
zellen.’80 Das Monchsleben war sehr pragend fiir Abtna Antonius und
selbst als Papst lebte er es trotz aller Verpflichtungen in einem erstaun-
lichen Umfang weiter.18! Schon 1956 wurde Abtna Antonius nach dem
Ricktritt von Papst Yasab II. als Kandidat ins Spiel gebracht. Die neue
Wahlregel von 1957, die u.a. gegen den jungen Abtna Antonius sowie
Abtna Matta Al-Miskin gerichtet war, schrieb dann aber ein Mindest-
alter von 40 Jahren und 15 Jahre Ménchtum vor.182

2.5 Priesterweihe

Bei seiner Priesterweihe am 31.08.1958 war Abtna Antonius 35 Jahre
alt.’® Auch wenn Papst Schenuda IIl. vorher am koptisch-orthodoxen
Seminar Theologie studierte, war es damals keine Pflicht, zuerst Theo-
logie zu studieren. Es werden heute im Kloster zwar bevorzugt Leute
mit theologischer Vorbildung genommen, aber es ist bis heute keine
Verpflichtung.’®* Dennoch gehen Monche heute durch eine bestimmte
Trainingszeit, die auch viele Studien enthélt. Zuvor als Novize durch-
lduft man eine unterschiedlich lange Priifungsphase, bevor man als rich-
tiger Monch aufgenommen wird.’85 In der koptischen Kirche erhalten

179 Gespréch/Interview mit Abuna Balus aus dem syrischen Kloster, der mir
diesen Raum am 21.09.2013 zeigte. Laut seiner Aussage lebte er hier ca. drei
Jahre. In einer CTV-Fernsehdokumentation wird aber von verschiedenen
Zimmern gesprochen, in denen Abtna Antonius lebte. Vgl. CTV 2014.

180 Vgl. CTV 2014.

181 Vgl. Watson 1997, 245.

182 Vegl. Hulsman 2012b. Schenuda III. stimmte dieser Regel wohl nicht zu, zu-
mindest finden sich laut Hulsman im Sonntagsschulmagazin aus den Jahren
1956-1958 Artikel dagegen. Vgl. ebd. Siehe auch Reiss 1998, 199-202 sowie
Hulsman 2014b. Siehe auch Van Doorn-Harder 2011, 127. Laut Tariq Haggi
brachte er sich sogar selbst in Spiel. Vgl. Casper 2013, 3.

183 Gegen St. Antonius-Kloster 2016b sowie St. Takla 2013 und O’Mahony 2006,
507 laut denen er 1955 zum Priester geweiht wurde. Laut Bahtmiyts/Irmiya
sowie St. Georg Stuttgart war es erst 1958. Vgl. Bahtmiyts/Irmiya 2012, 18
und St. Georg 2013.

184 Gesprédch mit Abana Aksiyas im Kloster Anba Bisuy in Wadi An-Natran am
21.09.13.

185 Zumindest im Kloster Anba Makarius ist die Studienzeit sehr intensiv u.a. mit
Griechisch, Koptisch und Kirchenviterstudien. Die Trainingszeit bzw. auch

47

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

zwar viele, aber nicht alle Monche zusitzlich frither oder spéter die
Priesterweihe. Es gibt auch Monche, die dies ablehnen. Normale
Kirchenpriester, die in der koptischen Kirche heiraten miissen, haben
dagegen seit Papst Kyrill VI. eine verpflichtende theologische Aus-
bildung zu durchlaufen.8

Laut eigener Aussage wollte Schenuda III. gar nicht Priester werden,
sondern als Monch in der Einsamkeit der Wiiste leben.’8” Der Grund,
warum er das Priesteramt dennoch annahm, lag darin, dass das Kloster
zu wenige Beichtvéter's® fiir die Monche hatte.’® Dadurch wurde er zum
spirituellen Wegweiser fiir viele junge Monche.'® Seine Wiistenzeit lag
vor allem in den Jahren 1956-62, also zu Beginn zeitgleich mit der Suez-
krise (1956-57). Seine Hohle war zunéchst ca. 3 km vom Kloster ent-
fernt.1%! Das Hohlenleben wurde laut der Aussage eines Monches alle
paar Wochen durch einen kurzen Aufenthalt im Kloster unterbrochen.192
Dass er nicht ganz ununterbrochen in der Hohle lebte, sieht man auch
daran, dass Papst Kyrill VI. ihn im Juni 1959 zu einem seiner drei Sekre-
tére berief. Papst Kyrill VI. lernte Nazir Gayyid im Jahre 1950 in Altkairo
kennen, als dieser selbst noch kein Papst war. Schenuda III. beschrieb ihr
Verhiltnis in dieser Phase als sehr gut.’®® Die Berufung zum Sekretar
erfolgte 1959, nur einen Monat nachdem Papst Kyrill VI. selbst eingesetzt
wurde.!” Dieser wurde erst nach einem langen Nachfolgestreit (1956-59)
geweiht. Die Verantwortung von Abtna Antonius lag im theologischen
und kanonisch-juristischen Bereich. Im September 1959 kehrte

die Novizenphase, in der man noch nicht als Monch richtig aufgenommen ist,
variiert von Kloster zu Kloster und tlw. sogar von Ménch zu Monch. Gesprich
mit koptischem Monch am 08.12.2013.

186 Bzgl. der Ausbildungsverpflichtung vgl. Van Doorn-Harder 2011, 153.

187 Vgl. CTV 2014.

188 In der Koptisch-Orthodoxen Kirche hat jeder i.d.R. seinen bzw. ihren personli-
chen Beichtvater.

189 Vgl. Bahamiyts/Irmiya 2012, 18 sowie CTV 2014.

19 Vgl. St. Georg 2013 und CTV 2014. Der Papst beschreibt dies auch als anstren-
gende Zeit, da er die ganzen schlechten Nachrichten der Leute héren musste.

191 Vgl. Meinardus 2002, 80 und Bahtmiyts/Irmiya 2012, 18.

192 Gespréch mit dem jetzigen Klostervorstand und einem Monch im syrischen
Kloster am 21.09.2013.

93 Vgl CYC 2014.

194 Vgl. Bahumiyuas/Irmiya 2012, 18. Papst Kyrill VI. war wohl vorher, als er noch
Pater Mina Al-Baramiisi und Einsiedler war, eine Zeit lang der spirituelle
Wegweiser von Nazir Gayyid. Vgl. St. Georg 2013.

19 Vgl. Meinardus 1998, 60.

48

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Schenuda III. wieder ins Kloster bzw. in die Wiiste zurtick. Er ging
diesmal jedoch in eine Hohle, die weiter weg vom Kloster lag, ca. 7 Mei-
len bzw. ca. 11 km, um sich mehr auf das Lesen, die Meditation, das
Gebet und die Askese zu konzentrieren.’ Der Unterschied vom Leben
in der Hohle zu dem im Kloster lag u.a. in der Ruhe. Im Kloster war das
Leben sehr ausgefiillt mit immer mehr Besuchern, die herumgefiihrt
wurden, und anderen Dingen, die zu erledigen waren.1®” Ob bzw. wie er
das Einsiedlerleben mit der Sektretdrsaufgabe verband, wird in den
verwendeten Quellen nicht erwidhnt.198

2.6 Bischofsweihe

Am 30. September 1962 rief Papst Kyrill VI. ihn wieder nach Kairo, um
ihn zum Bischof zu weihen.!”” Sein Zustdndigkeitsbereich war die reli-
givose Unterweisung und christliche Erziehung inkl. den Sonntagsschu-
len, dem theologischen Seminar und dem koptischen Institut.2?0 Er war
der erste allgemeine Bischof bzw. Generalbischof in diesem neu eingerich-
teten Zustdndigkeitsbereich.2 Vorher gab es nur Diézesanbischofe, die
i.d.R. auf Lebenszeit mit ihrer Diozese verheiratet waren.202 Im selben
Jahr (1962) wurde mit Bischof Samuel, der sich um die Okumene kiim-
merte, ein weiterer Generalbischof ordiniert, dem 1967 Anba Gregorius

19 Vegl. St. Takla 2013 und Meinardus 2002, 80 sowie CTV 2014.
197 Vgl. CTV 2014. Gemafl Bahumiyas/Irmiya ging er erst 1960 in die ca. 12 km
weg gelegene Hohle [Vgl. dies. 2012, 18].

198 Das Sekretariat war in Kairo gelegen. Vgl. Meinardus 1998, 60. Die meisten
Kurzbiografien erwdhnen i.d.R. nur die Zeit in der Wiiste. Wieviel Zeit er zu-
sétzlich im Sekretariat zubrachte, wird also nicht erwdhnt. Hulsman geht so-
gar davon aus, dass er in die Hohle ging, um Aufmerksamkeit auf sich zu zie-
hen. Vgl. Interview mit Cornelis Hulsman in Kairo am 04.10.2013. Fiir die
Transkription des Interviews siehe im Anhang 1 oder Hulsman 2014b.

199 Urspriinglich war der Grund, ihn nach Kairo zu rufen, ein anderer. Vgl. die
ausfiihrlichere Darstellung dazu im Anhang 2.

200 Vgl. Mikhail 2013 und St. Antonius-Kloster 2016b sowie Meinardus 1998, 60.
Der arabische Begriff lautet: uiSll 4 il e iul (Allgemeiner Bischof fiir Kirch-
liche Erziehung) nach Reiss 1998, 224. Ein Nebeneffekt von der Bischofsweihe
Schenudas war, dass Dr. Wahib ‘Atallah (der spatere Anba Gregorius), der bis
dahin die Aufsicht tiber das theologische Seminar hatte, in das Muharrag-
Kloster eintrat. Vgl. Reiss 1998, 233.

201 Vgl. St. Takla 2013 und Bahtamiytis/Irmiya 2012, 18. Es ging hier also nicht um
eine bestimmte Ditzese, sondern um ein bestimmtes Aufgabengebiet. Siehe
unten Kap. 2.10.2.5.

202 Vegl. Hulsman 2012b und unten Kap. 2.10.2.5.

49

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

fiir die wissenschaftliche Forschung und spéter andere folgten. Das Auf-
gabengebiet von Gregorius tiberlappte sich somit etwas mit seinem
fritheren Schiiler Nazir Gayyid.23 Papst Schenuda III. betonte selbst in
einem Fernsehinterview wie auch in der Korrespondenz mit Meinardus,
dass die Bischofsweihe gegen seinen ausdriicklichen Willen geschah.204
Der lutherische Pfarrer und Wissenschaftler Meinardus lebte in Kairo
und war mit Schenuda III. befreundet. Er zitiert aus einem Antwortbrief,
der Schenudas III. Aussagen gut verdeutlicht:

,Die Gnade und der Friede unseres Herrn Jesus Christus sei mit
Dir. Ich danke Dir fiir Deine ehrlichen und aufrichtigen Gliick-
wiinsche. Unsere Freundschaft und unsere Liebe zueinander
werde ich auch nie vergessen. Jedoch, ein Wort des Trostes wére
passender gewesen als ein Gliickwunsch. Wie kann ein Monch
begliickwiinscht werden, der die Ruhe, den Frieden, die Stille der
Wiiste verlassen muf3, um in die Unruhe der Stadt und des stadti-
schen Lebens zu ziehen? Wie kann ein Mensch Maria gratulieren,
wenn sie ihren Platz zu den FiifSen Jesu verlidfst und Martha in die
Kiiche folgt? Fiir mich ist die Bischofsweihe eine Schande, und
ich erinnere mich meiner Bischofsweihe mit Tranen und Klagen,
denn die Herrlichkeit der Einsamkeit und Beschaulichkeit ist iiber
alles erhaben. Dieses Erlebnis kann weder mit der Bischofswiirde
noch mit der Wiirde und dem Amt des Papstes verglichen wer-
den. Denn die einzig wahre Weihe, mein lieber Freund, ist die
Weihe des Herzens als des heiligen Tempels Gottes, der uns am
Jiingsten Gericht nicht nach unserer kirchlichen Weihe fragt, son-
dern lediglich nach der Reinheit unseres Herzens. Diesen Brief
schreibe ich Dir aus meiner lieb gewordenen Hoéhle am Bahr
al-Farigh im Wadi al-Natrtn. Ich hoffe, hier bis Epiphanien zu
bleiben und dann nach Kairo zu ziehen.

Dein in Jesus Christus, Shenuda.”205

203

204

205

50

Bischof Schenuda III. kitmmerte sich fortan mehr um das theologische Semi-
nar, wahrend Bischof Gregorius, der zuvor ein sehr geschitzter Lehrer von
Schenuda war, das 4kl @l jall Jall se=dl (Hohes Institut fiir Koptische Stu-
dien), das Vertiefungsmoglichkeiten in der Koptologie bot, weiter intensiv be-
treute. Vgl. Reiss 1998, 233f.

Vgl. CTV 2014 sowie Anhang 1. Dabei darf man aber nicht auSer Acht lassen,
dass es ein klassisches Motiv in der Kirchengeschichte ist, dass sich der beru-
fene Bischof eigentlich geweigert hat, um ihn von personlicher Machtgier frei-
zusprechen. Daher ist die Verweigerung auch als theologisch begriindete Aus-
sage zu verstehen, die nicht unbedingt mit den realen Motiven tibereinstim-
men muss. (Hinweis von W. Reiss)

Meinardus 1998, 61.

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Den Namen Schenuda erhielt er in Anlehnung an den grofsen koptischen
Kirchen- und Monchsvater Schenuda von Atripe (4. und 5. Jh.).206 Gemaf3
Hasan wéhlte er diesen Namen ebenfalls selbst aus.27 Als Préasident und
Dekan des Seminars sowie als Leiter der koptischen Institute und Sonn-
tagsschulen hatte er seinen Hauptschwerpunkt in der theologischen
Lehre. Ab Januar 1965 kam noch die Funktion des Hauptredakteurs der
neu gegriindeten koptischen Zeitschrift Al-Kiraza (dt. die Verkiindi-
gung/Predigt) hinzu, dessen Leiter er auch bis zu seinem Tod blieb.208
Sein Leitspruch dafiir war Mk 16,15: ,,Geht hinaus in die ganze Welt, und
verkiindet das Evangelium allen Geschdpfen!”20

Bis 1969 hatte sich die Zahl der Vollzeitstudierenden am theologischen
Seminar verdoppelt (von 100 auf 207)210 und die der Teilzeitstudierenden
verzehnfacht im Vergleich zu 1962. Unter seiner Fithrung wurden Frau-
en zum theologischen Seminar zugelassen, um fiir die Sonntagsschule
oder den Familiendienst ausgebildet zu werden.?!* Als Bischof begann er
auch seine spéter berithmt gewordenen wochentlichen geistlichen Tref-
fen, in denen er vor einer Predigt Fragen zur Theologie und sozialen
Themen beantwortete.?12 Diese Treffen fanden in Kairo statt und wuch-
sen Stiick fiir Stiick an, so dass bald Tausende (ca. 700021%) Woche fiir

206 Vgl. Meinardus 1998, 60 und CV-Kroffelbach sowie oben Kap.v 2.1. Er hief
fortan Anba Schenuda oder Bischof Schenuda (bzw. Arabisch 325 Sinada).

207 Vgl. Hasan 2003, 87f.

208 Vgl. St. Antonius-Kloster 2016b sowie St. Takla 2013 und Mikhail 2013.
209 Vgl. St. Georg 2013.

210 Vgl. Meinardus 2002, 80.

21 Vgl. St. Takla 2013 sowie unten Kap. 2.10.2.4 Auch wenn es gemifs der Home-
page auch Frauen als Dozentinnen gab, unterrichteten Frauen hauptsichlich
nur Kinder (und ggf. junge Frauen). Geméf! Reiss stieg von 1962 bis 1971 die
Studentenzahl in der Tagesabteilung von 100 auf 270, in der Abendabteilung
von 30 auf 300 und Frauen wurden zur Abendabteilung zugelassen, um als
Miitter und geistliche Leiterinnen in den Familien geschult zu werden. Vgl.
Reiss 1998, 224.

212 Laut Bahumiyts/Irmiya fanden sie zuerst zweimal wochentlich statt und
wurden dann auf ein Treffen (mittwochs) reduziert. Anba Bala sprach dage-
gen im Interview davon, dass sie zuerst freitags stattfanden und spéter (d.h.
wahrscheinlich in den 1980er Jahren) aufgrund der Vermeidung von Konflik-
ten mit einer nahestehenden Moschee von Freitag auf Mittwoch verlegt wur-
den. Vgl. Interview mit Anba Bala in Kairo am 19.09.2013 sowie Bahumiyts/
Irmiya 2012, 18.

213 Zahl laut Bischof Gabriel, in: Schenouda III. 2006, 19 sowie St. Georg 2013.
Auch Meinardus schreibt von allwochentlich 7000-10 000. Vgl. Meinardus

51

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Woche kamen. Sie wurden - trotz kritischer Stimmen?! - zu den be-
rithmtesten christlichen Versammlungen im Nahen Osten.?> Die Treffen
wuchsen aus Vorlesungen im theologischen Seminar heraus, in dem er
als Novum auch interessierte Besucher zulief3. Da die Klasse so tiberfiillt
war, dass die Studierenden nicht mehr richtig studieren konnten, wech-
selten sie erst in die Halle im Anba-Rawis-Gebdude,?1¢ wo sie erst eine
kleine Ecke und nach und nach die ganze Halle fiillten, sodass es keinen
Platz mehr gab. SchlieSslich zogen sie auf demselben Geldnde in die
Markus-Kathedrale um. Zunichst nahmen sie dort wieder nur eine klei-
ne Ecke ein, da die Kathedrale ca. 7000 Leute fasste, aber Schritt fiir
Schritt wuchs die Zahl der Teilnehmer der Freitagslektion, sodass sie
auch die ganze Kathedrale fiillten.?'? Es war das erste Mal, dass ein
Bischof sich Woche fiir Woche offentlich den Fragen der Leute stellte
und den christlichen Glauben lehrte.?!8 Die Fragen wurden anonym auf
Zettel geschrieben und offentlich zu Beginn seiner Vortrage beantwor-
tet.2® Nach dem Frageteil dauerte die Predigt i.d.R. ca. 45 Minuten.?20
Dazu wurde das Treffen von koptischen Hymnen umrahmt. Es ging
Schenuda darum, Hilfestellung im personlichen Glaubensleben zu ge-
ben. So standen in den Vortrédgen nicht theologische Sachverhalte, son-
dern das geistliche Leben im Vordergrund.??! Trotz seiner Lehrtitigkeit

1998, 62. Als ich 2010 selbst bei einem normalen Mittwochstreffen dabei war,
war die Kirche ebenfalls ganz voll, d.h. mindestens 7000.

214 Vgl. Watson 2012, 122: ,,Shenouda was sensitive to the criticism often made
against him that he was a demagogue, who loved nothing so much as the
sound of his own voice. Many Copts disliked the way in which he pandered to
crowds. His public Bible studies often seemed little more than political
rallies.” Ebd.

25 Vgl. St. Georg 2013.

216 Auf dem Geldnde, wo heute die grofie St. Markuskathedrale steht. Vgl. Reiss
2003, 157.

27 Vgl. zum Abschnitt CYC 2014. Der neue Papst Tawadurus II. iibernahm diese
Tradition von Papst Schenuda IIl. und gibt heute Woche fiir Woche eine
Predigt mittwochabends.

218 Vgl. Reiss 1998, 225.

219 Vgl. Langener 2009, 225.

20 Assad spricht von jeweils 45 min. fiir Frage und Vortragsteil. Meine Frau
meinte aber, dass der Frageteil i.d.R. etwas kiirzer war als die Predigt. Vgl.
Assad 1994b, 36.

221 Vgl. Reiss 1998, 225. ,Im Zentrum seiner Vortrdge stand die =50 <l
(,spirituelle/ geistliche Theologie’), d.h. es ging nicht um die Vermittlung von
allgemeinen theologischen Sachverhalten oder theologischem Wissen, sondern
wie in der Sonntagsschule von St. Antonius vornehmlich darum, dem Indivi-

52

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

hing Bischof Schenuda gleichzeitig noch dem monastischen Leben an,
sodass er die Halfte der Woche in Kairo mit Predigten und Vortragen
verbrachte und die andere Halfte in der Wiiste im Gebet.222

Auch im Ausland war Bischof Schenuda aktiv, indem er neben bzw.
anstelle von Bischof Samuel bei einigen Anlédssen (internationalen Konfe-
renzen und Kongressen) die koptische Kirche vertrat.??? 1963 leitete er
eine koptische Delegation nach Griechenland und nahm an der 1000-Jahr
Feier der Athos-Kloster der griechisch-orthodoxen Kirche teil.??* Er galt
damals schon als einer der bedeutendsten Theologen der koptischen
Kirche und wurde 1966 mit 43 Jahren zum Prisidenten der ATENE
(Association of Theological Education in Near East) gewéhlt.22> Auch
nach Deutschland kam er 1969 schon als Bischof.22¢ Auf das christologi-
sche Gesprach in Wien 1971 wird unten eingegangen.??”

Mit Papst Kyrill VI. hatte Bischof Schenuda teils auch Meinungsver-
schiedenheiten, besonders in Bezug auf das Recht der Kirchengemeinde
ihre Hirten auszuwéhlen sowie im Umgang mit dem Erbe von Ditze-
sen.228 Schenuda IIl. meinte selbst dazu, dass es eine Zeit lang einen

duum im personlichen Glaubensleben Hilfestellung zu leisten, ihm konkrete
Anleitung zum Wachstum im Glauben zu geben. Aufgrund dieser Charakte-
ristik seiner Vortrage wurden aus den Hunderten von Zuhérern bald mehrere
Tausend.” Reiss 1998, 225.

22 Vgl. Meinardus 2002, 80.

25 Vgl. Reiss 1998, 225.

24 Vgl. Bahamiyts/Irmiya 2012, 18 und Reiss 1998, 225.

25 St. Antonius-Kloster 2016b spricht von 1965. 1966 ist aber besser belegt. Vgl.
Reiss 1998, 225 und Meinardus 1977, 13. Bahtumiyts/Irmiya schreibt hier 1969
(vgl. dies. 2012, 18) wie auch St. Georg 2013. Evtl. ist dies aber noch eine ande-
re Funktion. Laut der Homepage geht es um den Vorsteher der spirituellen
Institute im Nahen Osten, der alle christlichen Konfessionen umfasste und
seinen Sitz in Beirut hatte. Bahtmiyts/Irmiya (vgl. dies. 2012, 18) schreiben,
dass er 1969 zum Prisident aller theologischen Institute im Nahen Osten ge-
wihlt wurde. 1966 wurde Schenuda auSerdem Mitglied in einem Journalisten-
bund und blieb dies auch lebenslang.

226 Vgl. Schenuti 1994, 11f.
27 Siehe Kap. 2.10.2.8 und 3.1.

28 Die zwei Hauptdifferenzen erkldrt Schenuda III. folgendermafien: Damals
dachte man, dass der Patriarch ordinieren konnte, wen er wollte. Schenuda III.
dagegen meinte, dass dies vom Volk entschieden werden miisste, und so setz-
te er es spéter auch als Patriarch um. Im zweiten Fall ging man damals davon
aus, dass die Bischofe bzw. Metropoliten die Ditzesen erben wiirden.
Schenuda III. dagegen meinte, dass ein Bischof gar nichts besitze, da er als
Monch auf ein Leben in Armut geschworen habe. Vgl. CYC 2014.

53

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Dissens gab, der aber aufgrund der vorherigen Verbundenheit wieder
vortiberging.?2® Der Konflikt wurde spéter tatsdchlich gelost, aber gemafs
Hulsman wurde Schenuda zwischenzeitlich 1966 sogar suspendiert. Sein
Ruf nach Wahlen fiir Bischofe und Priester stiefS zundchst nicht auf Ge-
genliebe, wurde von Schenuda III. aber spiter als Papst umgesetzt.230
Dass Schenuda III. Woche fiir Woche vor einer riesigen Kulisse auf alle
moglichen Fragen einging, empfanden einige (auch koptische Geistliche)
als negativ und zu politisch.

2.7 Wahl zum Papst und Patriarchen

Am 9. Mirz 1971 verstarb der 69-jahrige Papst Kyrill VI. an einem Herz-
infarkt.?! Im selben Jahr wurde die Nominierung und Wahl des Nach-
folgers begonnen.?? Die Heilige Synode?? tagte nach dem Tod zum
ersten Mal am 22. Midrz 1971.2% Laut O’'Mahony war es der erste Schritt,
durch eine Wahlkommission, bestehend aus 9 Bischofen, 9 Laien und
dem Interimspatriarchen (locum tenens), eine Liste mit 9 Kandidaten zu
bestimmen. Diese Liste der 9 Kandidaten? (6 Bischofe und 3 Moénchs-

229 Vgl. CYC 2014. Schenuda III. beschreibt, sie saflen zusammen, sprachen und
lachten, doch hatten eben Meinungsverschiedenheiten, wenn sie zum Thema
Kirchengesetze kam. Es gab aber auch heftige Auswirkungen, auf die er z.T.
auch eingeht, da ihm dieser Dissens manche Blockaden (u.a. verschlossene
Kirchentiiren) im Dienst bescherte.

20 Vgl. Hulsman 2012b.
#1 - Vgl. O'Mahony 2007, 172.
232 Vgl. Meinardus 1998, 61.

23 Der Papst hat den Vorsitz iiber die Heilige Synode, die hochste Autoritét in
der koptischen Kirche. Darin sind alle Bischofe, die Klgsterdbte und ein paar
ausgewihlte Hegemons (erste Priester) vertreten. Sie treffen sich mehrmals im
Jahr, beraten und entscheiden tiber die anstehenden Themen. Es gibt darin
auflerdem verschiedene Arbeitsgruppen/Kommissionen, die sich mit be-
stimmten Themen wie der Okumene oder anderen Fragen beschéftigen.
Telefongesprach mit Bischof Damyan am 09.01.2014. Siehe auch Exkurs Pries-
tertum nach Kap. 3.2.2.3. Nach dem Tod des Papstes wird zusammen mit dem
Al-Maglis Al-Milli (Laienrat) bis zur Papstwahl ein Stellvertreter ausgesucht.
Vgl. Watson 2012, 47. Nach dem Tod von Papst Schenuda III. 2012 war dies
z.B. Anba Bahtmiyts, der zwar nicht wie iiblich der &lteste Bischof war, aber
da dieser aus Gesundheitsgriinden absagte, iibernahm Bahtumiyts. Gesprach
mit einem koptischen Monch am 05.02.2014.

234 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 155.

25 Bei der Wahl von Papst Kyrill VI. durften (in der Endauswahl) nur fiinf
Kandidaten aufgestellt werden, von denen drei gewahlt wurden (vgl. Reiss
1998, 167), obwohl die Liste wahrscheinlich wie bei der letzten Wahl von Papst

54

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

priester) wurde in der Zeitung sowie in allen Kathedralen veroffentlicht.
Nun konnten Einwidnde gegen die Kandidaten vorgebracht werden.2%
Die Auswahl bezog also indirekt die ganze Kirche ein, was man auch am
Wahlkollegium sieht.

,Das Wahlkollegium, bestehend aus 622 Delegierten, setzte sich
aus 28 Bischoéfen, 19 Abten, 5 Vertretern des Priesterrates, 11 Ver-
tretern des Laienrates, 31 Priestern, 11 Notabeln, 47 Mitglieder
des Majlis al-Milli, 72 Kairoer Kopten, 12 Alexandriner Kopten,
12 Kopten aus jedem Verwaltungsbezirk, 140 bischoflichen Ver-
waltern und 22 Journalisten zusammen. Zum ersten Mal wurden
der dthiopischen Kirche 40 Stimmen zugestanden.”2%7

Dieses Wahlkollegium wurde von einer anderen Kommission bestimmt
und hatte die Aufgabe, aus den letzten fiinf Kandidaten drei auszuwéh-
len.?%% Danach entschied das Los eines Kindes. Die Koptisch-Orthodoxe
Kirche ist wahrscheinlich die einzige Kirche im 21. Jahrhundert, die diese
Tradition des Loses (vgl. Apg 1,21-26) fortgefiihrt hat.2® Dieses Verfah-
ren wurde 1957 zwei Jahre vor der Wahl von Papst Kyrill V1. (1959-1971)
wieder eingefiihrt.?40 Zwischen 1956 und 1959 blieb der Papststuhl unbe-
setzt.2#! Nachdem Papst Yusab II. (1946-56) als schwacher und korrupter
Papst in die Geschichte einging, wollte man sich bei seinen Nachfolgern
starker auf die traditionellen Voraussetzungen fiir das Papstamt besin-
nen: Ein Monch mit aufiergewohnlicher Spiritualitit und Weisheit.2#2
Eigentlich durfte der Kandidat auch kein Bischof sein. Dieses Kriterium
wurde von Papst Kyrill VI. noch erfiillt, bei Yasab II. und seinen zwei

Tawaduras 2012 zu Beginn um ein Vielfaches linger war, standen geméfl dem
Beschluss von 1957 bei der Endauswahl 1971 auch fiinf Kandidaten zur Wahl.
Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 155 und Meinardus 1998, 61. Info bzgl. der Liste
2012 von einem koptischen Geistlichen, der zu Beginn gebeten wurde, sich
2012 auch zur Wahl zu stellen.

26 Vgl. O’Mahony 2006, 506f.
237 Meinardus 1998, 61.
238 Vgl. Watson 1997, 247 und O’'Mahony 2006, 507.

29 Vgl. Watson 1997, 247. Das Los war wohl insgesamt in der koptischen Ge-
schichte eher selten in Gebrauch. Man liest davon im 8. Jh. und danach erst
wieder 1959 bei der Wahl von Kyrill VI. Bei der Mehrheit der Wahlen wurde
der Patriarch durch das Kirchenvolk bestimmt, manchmal bestimmten
Patriarchen ihren Nachfolger auch selbst, was heute aber undenkbar wire.
Vgl. Watson 2012, 45. Siehe auch Spuler 1977, 278.

20 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 127.155.
21 Vgl. Hulsman 2012b.
242 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 123.126f.

55

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Vorgangern wurde es tibergangen.*3 Zu den neuen Generalbischofen gab
es unterschiedliche Meinungen.

Am 29. Oktober 1971 wurden die Namen von drei Kandidaten fiir den
Nachfolger von Papst Kyrill VI. préasentiert. Neben Anba Schenuda ge-
horten zu den drei letzten Kandidaten Abtna Timatawus Al-Maqari und
Bischof Samuel.2#¢ Der Kandidat mit den meisten Stimmen war Bischof
Samuel (440), auch ein Moénch aus dem syrischen Kloster und durch
Papst Kyrill VI. ernannter Generalbischof. Verantwortlich fiir die sozia-
len und okumenischen Belange, fungierte er sozusagen als Aufsen-
minister der Kopten. Beim Weltkirchenrat wurde Bischof Samuel geméafs
Watson bereits als koptischer Papst betrachtet.#> In den Vorwahlen lag
Bischof Schenuda mit 433 Stimmen auf Platz 2 hinter Bischof Samuel.24
Nach der heiligen Liturgie nahm am 31. Oktober 1971 ein fiinfjdhriger
Junge (Ayman Munir Kamil), dessen Augen verbunden wurden, einen
dieser drei Namen aus einem silbernen Kistchen,?4” das vom Altar auf
einen erhohten Tisch platziert wurde, und tibergab den Umschlag mit
dem Namen des Gewdhlten dem Metropoliten Antonius,?*® wihrend die
Versammlung das Vaterunser sowie das Kyrie eleison? betete.?>? Dieser
nahm das Papier, faltete es auf und verkiindete: ,,Shenuda, der 117. Pat-
riarch von Alexandrien, ganz Agypten, Jerusalem, Nubien?5!, Athiopien,
der Pentapolis und dem Bereich der Predigt des heiligen Markus, der
allerheiligste Papst Shenuda III., war durch Gottes Fithrung erwahlt.”252
Seine Inthronisation fand am 14. November 1971 in der St. Markus-
Kathedrale in Kairo statt.2?

23 Vgl. Reiss 1998, 201.
244 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 155 sowie Meinardus 1998, 61.
245 Vgl. Watson 1997, 247.

246 Vgl. McCallum 2010, 124. Der Qummus Timatawus Al-Maqari bekam 306
Stimmen. Vgl. Meinardus 1977, 12.

247 Laut Watson miissten sogar vier Namenszettel darin liegen, der Vierte mit der
Aufschrift: , Jesus Christus, der gute Hirte”. Wenn dieser Zettel gezogen wiir-
de, wiren die anderen drei Namen laut Watson ungiiltig und die Beratungen
miissten von vorne losgehen. Vgl. Watson 2012, 45. In den anderen erwahnten
Quellen heifit es dagegen, jeweils drei Zettel.

28 Vgl. Meinardus 1998, 61 und St. Takla 2013.

29 Kopte éNénoov = Herr erbarme Dich.

%0 Vgl. St. Takla 2013.

21 Siehe dazu Werner 2013.

252 Meinardus 1998, 61. Vgl. auch Meinardus 2002, 80 sowie oben Kap. 1.7.
%3 Vgl. St. Antonius-Kloster 2016b und St. Takla 2013.

56

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Exkurs A: Kritik an der Wahl

In der Literatur findet man auch Kritik an der Wahl. Neben der Anzwei-
felung der RechtmifSigkeit seiner Wahlzulassung,?* da man nach der
Meinung vieler als Bischof kein Anrecht mehr auf das Papstamt hatte,?
sowie der Angst vor grofieren Spannungen durch einen eigenwilligen
Papst®¢ gab es noch einen anderen Vorwurf. Ein einflussreicher Bericht-
erstatter in der arabischen Welt namens Muhammad Haykal behauptete,
dass Bischof Schenuda der Kandidat von Préasident Sadat gewesen sei. Er
implizierte damit, dass die Wahl manipuliert wurde. Die Wahl sollte das
présidiale Einverstidndnis erhalten, obwohl Sadat Bischof Schenuda noch
gar nicht kannte. Laut Haykal sagte der Innenminister Mamdah Salim zu
Prasident Sadat, dass er Schenuda garantieren kénne.?? Wenn man dem
amerikanischen Experten Betts glaubt, war Schenuda nicht die populérs-
te Entscheidung, da der Monch Matta Al-Miskin (1919-2006) noch viel
beliebter beim Volk war. Dieser wurde jedoch mit Argwohn von der
Kirchenautoritit und dem Staat betrachtet, da seine politische Philoso-
phie als marxistisch und er selbst (m.E. sehr unfair) als egoistischer
Demagoge kritisiert wurde.?>

Dass Matta Al-Miskin als Kandidat wegen zu wenig Unterstiitzung der
Kirchenhierarchie vorher aus dem Rennen genommen wurde, entspricht
sogar der Quellenauswertung anderer Historiker,?® aber um sich

%4 Vater Bisuy Kamil z.B. schrieb ein Pamphlet gegen die Zulassung von Bischo-
fen zur Papstwahl. Vgl. Hulsman 2012b.

%5 Bis 1928 waren nur Monche als Papst zugelassen worden, in Ausnahmen auch
Laien oder Priester, aber keine Bischofe. Im 20. Jh. gab es dann vor
Schenuda III. drei Di6zesanbischofe, die Papste wurden. Der Disput dartiber,
ob ein Bischof Papst werden durfte, fiihrte die langjdhrige Diskussion aus den
50er Jahren tiber die rechtméfiigen Kandidaten fort. Vgl. zur alten Diskussion:
Reiss 1998, 167.200f.

%6 Vgl. unten Kap. 2.9.1.1. Die Diskussion um Bischofskandidaten wurde in den
letzten Jahren in Bezug auf Papst Schenudas III. Nachfolger neu angestofien.
Schenuda III. sah kein Problem fiir Generalbischéfe im Gegensatz zu Dioze-
sanbischofen als Papstkandidaten. Vgl. Hulsman 2012b.

257 Vgl. Heikal 1983, 171 und Watson 1997, 247 sowie ders. 2012, 46.

%8 Vgl. Watson 1997, 247. Haykal ging wohl auch davon aus, dass Al-Miskin von
der Kandidatenliste gestrichen wurde, weil Sadat in ihm einen Kommunisten
sah. Vgl. Kohler 2008, 68.

%9 Vgl. O'Mahony 2007, 172. Matta Al-Miskin wurde ja schon bei der vorherigen
Papstwahl (1959) noch vor Abiina Antonius als Kandidat gehandelt [vgl. dazu
Reiss 1998, 191.199]. Spéter wurde er aber auch wegen Ungehorsams eine Zeit
lang verbannt und war nicht tiberall beliebt.

57

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

vorzustellen, dass die komplette Wahl manipuliert wurde, reicht der
Hinweis auf Haykal bei Weitem nicht aus. Selbst wenn man dazu auf
andere historische Fille von Korruption hinweisen kénnte (z.B. den
Berater von Papst Yasab II.), hat dies mit der Wahl von Papst Schenuda
III. erst einmal wenig zu tun. Zudem geht Meinardus im Gegensatz zu
Haykal vorsichtig davon aus, dass Sadat von Anfang an Bischof Samuel
und nicht Schenuda III. bevorzugte.20 Nicht zuletzt ist ein 6ffentlicher
Losentscheid durch Dritte schwer zu manipulieren, wenn dazu noch
Tausende den Prozess mitverfolgen kénnen und, wie bei der letzten
Wahl, auch die anderen Loszettel 6ffentlich gezeigt werden.

Exkurs B: Wollte Schenuda III. Papst werden?

Der Autor und Kenner der koptischen Kirche Cornelis Hulsman geht
davon aus, dass es der Plan von Nazir Gayyid war, in das Papstamt zu
kommen. Er sei von Anfang an ein Aktivist gewesen, der grofit-
moglichen Einfluss in der Kirche gewinnen wollte, um seine Reform-
vorstellungen durchzusetzen. Diese Ansicht kann ich zumindest deshalb
nicht uneingeschrénkt teilen, weil Papst Schenuda III. selbst m.W. immer
das Gegenteil behauptet hat. Hulsman kennt solche Aussagen Schenudas
III.,, wertet sie aber eher als geistliche Redeweisen, die dazu dienen
sollen, den Papst nicht in ein falsches Licht zu riicken.2¢? Ungeachtet
seiner Motive ist es sehr wahrscheinlich, dass Schenuda III. Zustimmung
zu seiner Nominierung als Papstkandidat ausdriicken musste, bevor er
aufgestellt wurde.262 Der Sichtweise eines geplanten Aufstieges steht
aber z.B. ein Gedicht von Papst Schenuda III. gegentiber, das genau das
Gegenteil behauptet.3 Zudem schreibt Watson, dass es zunédchst ein

260 Vegl. Meinardus 1998, 75. Schenuda III. soll Sadat sogar als autoritdr, gebie-
terisch und kompromisslos erschienen sein, wobei sich das nicht mit Van
Doorn-Harder deckt. Vgl. Van Doorn-Haader 2011, 158f. sowie unten Kap.
2.9.1. Reiss geht davon aus, dass Sadat schliefllich Bischof Schenuda als Kan-
didaten zugeneigt war. Vgl. Reiss 1998, 284.

261 Interview mit Cornelis Hulsman in Kairo am 04.10.2013.

262 Zumindest weifd ich von einem koptischen Geistlichen, der sich in der Papst-
wahl 2012 bewusst nicht als Papstkandidat hat aufstellen lassen, indem er
seine Unterlagen nicht einreichte.

263 Die englische Ubersetzung des Gedichtes findet sich im Anhang 3 (iibers. v.
Marianne Fawzy im Oktober 2013 fiir diese Arbeit). Das Gedicht wurde 2008
verdffentlicht, aber gemif Hulsman schon frither verfasst. Siehe dazu die eng-
lische Zusammenfassung dieser Staatsarbeit von Weinert 2014. Fiir Hulsmans
Position spricht zudem eine theologische Motivation hinter Schenudas IIL
Aussagen.

58

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Desaster fiir Schenuda III. war, gewdhlt zu werden.2* Hulsman kann fiir
seine These aber u.a. auf ein Interview mit Tariq Haggi verweisen. Dieser
politische Autor geht ebenfalls aufgrund von Aussagen von Priester
Ruwfa’il, dem Sekretdr von Papst Kyrill VI., davon aus, dass der Gedan-
ke, Papst zu werden, schon immer in Schenudas III. Sinn war. Vater
Ruwfa’il erfuhr dies laut Haggi direkt von Papst Kyrill VI.265 Auch
Meinardus, Watson und selbst ein koptischer Geistlicher gehen gemafs
Hulsman davon aus, dass der ambitionierte Schenuda III. schon von
1954 an Papst werden wollte.26¢ Als ndamlich 1954 der koptische Papst
Yasab II. entfithrt wurde, begann sofort eine Debatte tiber dessen Nach-
folge, die laut Hulsman von Schenuda III. iiber das Sonntagsschul-
magazin initiiert wurde. Daraus lédsst sich indirekt eine Beftirwortung
durch Nazir Gayyid, dem damaligen Direktor des Sonntagsschul-
magazins, der gewaltsamen Entfithrung ableiten.26” Bei Urteilen durch
Riickschliisse ist aber immer Vorsicht geboten. Unabhdngig von seiner
genauen Motivation ist es offensichtlich, dass Nazir Gayyid bzw. Bischof
Schenuda schon vor seiner Papstwahl viel an der geistlichen Ausrich-
tung der Kirche lag und er dies auch deutlich kundtat.

2.8 Der Kirchenlehrer

Als Nachfolger des in Agypten viel gelobten Papst Kyrill VI.,28 der eine
geistliche  Erneuerung der Koptisch-Orthodoxen Kirche im
20. Jahrhundert vor allem durch Riickbesinnung auf die monastischen

264 Vgl. Watson 2012, 71.

265 Vgl. Casper 2013, 3. Wenn man Tariq Haggi glaubt, war Schenuda III. vor
seinem Monchsleben nicht nur aktives Mitglied der politischen Partei Al-Kutla
Al-Wafdiyya. Vgl. Fastenrath 2007.

266 Vgl. Hulsman 2013a, 17 und ders. 2014b, der Papst Schenuda III. als einen
(politischen) Aktivisten beschreibt.

267 Vgl. Reiss 1998, 167f. In Folge dessen wurde auch das Sonntagsschulmagazin
starker vom Staat tiberwacht, da man es eben als politisches Magazin betrach-
tete.

268 Uber Papst Kyrill VI. wurden zahlreiche (Heilungs-)Wunder tiberliefert, die in
verschiedenen Biichern vor allem zeugnishaft aufgezeichnet sind. Diese sind
zwar zumindest teils in Verbindung mit einer ausgepréigten Volksfrommigkeit
zu sehen, zeigen aber ohne Frage die hohe Bedeutung Kyrills VI. bei den Kop-
ten. Watson weist zudem darauf hin, dass die Heilungswunder teils medizi-
nisch bestétigt wurden. Vgl. Watson 2012, 55. Siehe zu Kyrill VI.: Watson 2012,
49-64; Ibrahim 1990; Ibrahim/Ibrahim 2011, 51-58; Awa Mina 2010; Kyrollos
2011. - Zur koptischen Volksfrommigkeit siehe Meinardus 2009, 9-27.

59

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Starken?® bewirkte, trat Papst Schenuda III. in grofie Fufistapfen.270
Nachdem Schenuda III. schon als Bischof fiir die christliche Erziehung
zustdndig war, verstand er sich selbst vor allem als Kirchenlehrer.?”! Dies
war ihm definitiv wichtiger als jede politische Rolle, die der Papst ohne
Zweifel auch gespielt hat. Meinardus schreibt:

,Unmittelbar nach seiner Inthronisierung im November 1971 be-
gann Shenuda, von evangelischem Eifer beseelt, mit seinen
bekannten Freitagspredigten in der stets {iiberfiillten grofien
St. Markus-Kathedrale in "Abbasiya, wo ihm allwochentlich 7000
bis 10 000 Kopten zuhorten. Mit kaum geringerem Erfolg hielt er
auch zweimal monatlich seine Katechesen in Alexandrien. Reli-
gios unkritisch, biblisch und koptisch-kanonisch gepragt, gaben
seine Predigten Antworten auf Fragen seiner Horerschaft.”272

Papst Schenuda III. war zudem der erste Patriarch seit dem 5. Jahr-
hundert, der gleichzeitig Dekan des theologischen Seminars war. Er gab
als Papst weiterhin Vorlesungen im Seminar sowohl in Kairo also auch
in Alexandrien und teilweise auch im Ausland. In seiner Amtszeit wur-
den erstmals weitere theologische Seminare in anderen Stiadten Agyp-
tens sowie im Ausland aufgebaut.?”? Dazu kamen drei Aufbaustudien-
ginge in Biblischen Studien, Hymnologie sowie Koptologie. Fiir seine
Verdienste in der Theologie sowie in der Versshnungsarbeit (s.u.) hat
Schenuda III. neun Ehrendoktorwiirden erhalten, u.a. von der Universi-
tat Bonn.?”* Die geistlich erbaulichen Bibelauslegungen und Predigten

269 Unter den monastischen Starken verstand Papst Kyrill VI. selbst: ,,(...) "depri-
vation, love, modesty, prayer, reading, fasting, social interaction, work, guid-
ance, self-examination and confession, the Divine Liturgy, seclusion, trial, the
train of victory, admonishments, and spiritual sayings.”” Van Doorn-Harder
2011, 142. Sein Hauptfokus war aber zweifellos die koptische Liturgie, die er
tiglich zelebrierte. Es wurde ausgerechnet, dass er insgesamt mehr als fiinf
Jahre seines Lebens vor dem Altar stand. Vgl. Watson 2012, 34.49-53.

270 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 127-154. Reiss betont, dass viele Reformen nicht
von ihm selbst ausgingen, aber in seiner Amtszeit umgesetzt wurden. Vgl.
Reiss 1998, 203.

271 Vgl. Interview mit Cornelis Hulsman in Kairo am 04.10.2013 und Telefon-
gesprach mit Metropolit Anba Bahtmiyts am 03.10.2013. Siehe auch das Fern-
sehinterview, in dem er davon spricht, dass die wichtigste Verantwortung
eines Patriarchen die Lehre ist. Vgl. CYC 2014. Siehe auch Hulsman 2012b.

272 Meinardus 1998, 62.

273 Z.B. in Nordamerika, Europa (GB, D) und Australien, Vgl. Van Doorn-Harder
2011, 175.179.

74 Vgl. dazu die Liste im Anhang 4. Bahamiyts/Irmiya 2012, 20 und
St. Antonius-Kloster 2010, 50.

60

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

bescherten ihm internationales Ansehen, sodass er 1978275 vom
Browning Institut zum besten christlichen Prediger der Welt gewdhlt
wurde.?’6 Seine meist thematischen Predigten ermutigten anhand von
verschiedenen Bibeltexten zu einem geistlichen Leben im Gebet (sowohl
personlich als auch im Rahmen der koptischen Kirche). Das helfe trotz
aller widrigen und leidvollen Umstidnden, im Glauben an Jesus Christus
festzuhalten. Ein, wenn nicht der berithmteste, Satz Schenudas III. laute-
te: ,Rabbina mawgud!” (2s»5« W, Der Herr/Gott ist da!), mit dem er den
Gldubigen als ihr geistlicher Vater immer wieder Hoffnung machte.?””
Maurice As‘ad fasst den Stil seiner bibelzentrierten Predigten wie folgt
Zusammen:

,In seinen Vortrdgen spricht Patriarch Shenouda in sehr einfa-
cher, aber ausdrucksvoller Sprache. Seine sorgfiltig gewé&hlten
Worte sind von sehr hoher Qualitdt. Sein Espirit [sic!] und Sinn
ftir Humor tragen zu der Attraktivitit und Wirksamkeit seiner
Worte bei. Er vermag einfachen Gemditern schwierige Inhalte zu
verdeutlichen. Er setzt biblische Texte zu Lebenssituationen und
personlichen Problemen in Beziehung. Wenn der Patriarch
spricht, hat jeder einzelne Zuhorer das Gefiihl, daf$ die Worte an
ihn gerichtet sind.”278

Reiss verwendet zudem die Adjektive ,charismatisch”, ,rhetorisch tiber-
zeugend” und ,bibelgewandt”.?”? Schenuda III. hatte ein enzyklopadi-
sches Bibelwissen, das es ihm ermoglichte, auf fast jede Frage ein pas-
sendes Bibelwort parat zu haben. Er kannte, wenn nicht gar die ganze, so
doch grofSe Teile der Bibel auswendig. Jegliche Bibelkritik lehnte er da-
gegen scharf ab.2%0 Seine Liebe zur Poetik half ihm sowohl beim Aus-
wendiglernen als auch beim Schreiben seiner ca. 140 Biicher?! {iber ver-
schiedene theologische Themen. Diese haben vor allem das praktische

275 St. Antonius-Kloster 2016b schreibt 1979, u.a. Bahtmiyas/Irmiya aber 1978
(vgl. dies. 2012, 20).

276 Vgl. zu diesem Abschnitt St. Takla 2013.

277 Rabbina = ,(unser) Herr/Gott”, mawgud = da, anwesend. Sehr hiufig sagte er
auch: ,es hat bald ein (gutes) Ende” ( (¢ W e ) und ,es dient alles dem
Guten” ( sl 4),

278 Assad 1994b, 36f.

279 Vgl. Reiss 1998, 309.

20 Vgl. Meinardus 1998, 71 sowie Exkurs Bibelverstandnis in Kap. 3.2.

281 Die meisten sprechen von 140 Biichern. Viele Biicher sind nicht linger als 100
Seiten. Ca. 50 davon sind in englischer Sprache kostenlos als pdf im Internet
erhiltlich. In deutscher Sprache gibt es ca. 25 davon. Vgl. u.a. Bahumiyas/
Irmiya 2012, 23 und Liste im Anhang 8.

61

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

geistliche Leben zum Thema, aber Schenuda III. griff auch verschiedene
dogmatische Fragen apologetisch auf.22 Anba Bahumiyts sagte, dass
Schenuda III. neben der Forderung des Gebetslebens und der Bildung,
die pastorale Seelsorge mit Gottesdienst und Predigt am wichtigsten
war.28 Die fiir eine orthodoxe Kirche verhdltnismafsig ungewohnliche
Betonung der Predigt wurde zum Vorbild fiir viele andere in seiner
Kirche, vor allem die zahlreichen Bischofe, die er selbst ordinierte.284
Hier sind die Nachwirkungen der evangelischen Mission, gepaart mit
einer Riickbesinnung auf die koptischen Kirchenviter wohl am deut-
lichsten zu spiiren.?8> Zwar etwas pauschal, aber nicht ganz unberechtigt,
konnte er tiber sich sagen: ,Ich bin evangelischer als die Evangeli-
schen.”?%¢ Richtig daran ist seine zweifellose Bibelbetonung, die Ramiz
‘Atallah, den Leiter der Bibelgesellschaft in Agypten, dazu fiihrte zu
sagen: ,Shenouda was a pope of the Bible.”2” Dass in Agypten die
funftgrofste Bibelgesellschaft der Welt ist, fithrt er auf Schenuda III. zu-
riick, der den Kopten Hunger nach der Bibel gegeben habe.288

Seine Reformen und seine Theologie werden seine Rolle als Kirchen-
lehrer noch weiter erkldren. Bevor aber auf seine zahlreichen Erneuerun-
gen eingegangen wird, soll zunéchst seine Rolle als politischer Reprasen-
tant der Kopten betrachtet werden.

22 Zu den apologetischen Werken siehe die Anmerkung von Watson 2012, 132f.

283 Telefongesprach mit Anba Bahumiytas am 03.10.2013, enger Vertrauter von
Papst Schenuda III. und Interimspatriarch 2012. ,,A) Life of prayer B) Educa-
tion > give orders to institutes, giving opportunity for training c) pastoral
care: Sunday, service, preaching”, Notizen nach Telefongesprach.

284 Siehe u.a. Assad 1994b, 37.

285 Sicherlich kénnte man evangelischen Einfliissen in Agypten insgesamt auch in
anderen Bereichen nachgehen, wenn man z.B. an die Rolle der Frau oder der
Sozialdiakonie denkt. Vgl. z.B. Tamcke 2009, 10. Siehe auch den Artikel von
Persaud 2011.

286 Zitiert nach Anba Bala, Interview in Kairo am 19.09.2013.

287 Vgl. Casper 2012.

288 Vgl. ebd.

62

.73.218.147, am 28.01.202, 18:18:30. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt
....... at, RO odor 1 KL-Systeson. Ki-Modsillen oder Gaerativen Sorachmodelien.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

2.9 Der Kirchenpolitiker?s?

Die Amtszeit von Papst Schenuda III. deckt sich grob mit den Amits-
zeiten der zwei Prasidenten Anwar As-Sadat (1970 - 1981) und Husni
Mubarak (1981 - 2011). Die unterschiedliche politische Situation hat vor
allem die politische Rolle des Papstes stark geprégt.2?

2.9.1 Papst Schenuda III. unter der Ara von Prisident Sadat (1971-81)

Gemifl Van Doorn-Harder war Sadat zunéchst zufrieden mit der Wahl
von Papst Schenuda II1.2! Er erwartete wohl einen leicht zu beeinflus-
senden Papst und keinen durchsetzungsfidhigen Leiter. Wie die meisten
Patriarchen vor ihm, versuchte Papst Schenuda III. eine gute Arbeits-
beziehung aufrechtzuerhalten. So unterstiitzte der nationalistisch gesinn-
te Papst z.B. den Oktoberkrieg 1973 gegen Israel sowie die paldstinensi-
sche Sache.?2 Die Anfangs- und Endjahre der Sadat-Ara waren von Kon-
flikten und Gewalt geprégt, die Jahre 1972 - 1977 waren dagegen ver-
gleichsweise ruhig.2%

29.1.1 1972

Der erste Hauptkonflikt ereignete sich am 6. November 1972 in einem
Dorf namens Al-Hanka nordostlich von Kairo. Hier wurde eine kopti-
sche Kirche errichtet ohne die korrekte Baugenehmigung, da diese fiir
Christen extrem schwer zu erhalten sind. Dagegen protestierten einige
Muslime. Die Gewalt eskalierte so, dass die Kirche niedergebrannt wur-
de.?* Schenuda III. sandte daraufhin eine Gruppe von Bischofen und

29 Auch wenn Kirchenpolitik i.d.R. vom Staat ausgeht, ist der Begriff hier nicht
fehl am Platz, da der Papst in Agypten eine starke politische Funktion hat und
so selbst zumindest teils als (Kirchen-)Politiker gesehen wird. Die Kapitel
2.9.1-3 beziehen sich tiberwiegend auf das Kapitel 8 in: Van Doorn-Harder
2011, 155-171 und Meinardus 1998, 63-78.

290 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 158f.

21 Dies scheint unabhéngig von der Frage zu sein, welchen Kandidaten er zuerst
oder zuletzt bevorzugte.

22 Gemif Kolta wurde auch die Wiederwahl Sadats durch die Kirche unter-
stuitzt, daftir bekam die Kirche Unterstiitzung bei manchen Kirchenbauten
und einem St. Markus-Krankenhaus. Von der Regierung und der Kirche wur-
de zunichst die Einheit betont. Vgl. Kolta 2010, 39.

293 Vgl. zu diesem Abschnitt Van Doorn-Harder 2011, 160.

294 Meinardus schreibt etwas abweichend, dass die Kirche erst in Brand gesteckt
und am 12. Dezember véllig zerstort wurde. Vgl. Meinardus 1998, 63.

63

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Priestern®> zu diesem Ort und gab Ihnen den Auftrag, einen Gottes-
dienst auf den Ruinen zu feiern.?*¢ Diese Trotzreaktion provozierte Kra-
walle, christliche Hiduser und Liden in Al-Hanka wurden daraufhin
niedergebrannt. Sadat war dufierst wiitend auf den Papst.?” Dennoch
erhohte er nach diesen Unruhen von Al-Hanka die Kirchenbaugenehmi-
gungen von der durch Nasser festgesetzten Zahl 25 auf 50, wahrschein-
lich, um Wiederholungsfélle zu vermeiden;?8 die Zahl war fiir Islamis-
ten zu viel, fiir den Papst zu wenig.

Nach der Papstwahl 1971 gab es neben einer von ihrem gebildeten
Kirchenoberhaupt begeisterten koptischen Bevolkerung auch von
Anfang an kritische Stimmen von angesehenen Kopten, die wegen der
Spannungen mit Muslimen besorgt waren. Sie befiirchteten, dass durch
ihren eigenwilligen neuen Patriarchen die Konflikte noch verscharft
werden konnten. In den ersten Amtsjahren hatte sich diese Sorge laut
Meinardus auch bewahrheitet, wie man an dem Vorfall von 1972 sehen
kann.?

29.1.2 Riickblick: Kopten unter Nasser und Sadat

Insgesamt wurde die Lage fiir die Kopten zunehmend schwieriger.
Unter dem Vorgangerprasidenten Gamal Abdel Nasser wurden in Folge
der Landreform den Kopten viel Reichtum und Arbeitsmoglichkeiten
weggenommen, aber durch die gute Beziehung zwischen Papst
Kyrill VI. und Prasident Nasser wurden religiose Konflikte weitest-
gehend verhindert. Prasident Nasser, der als gldubiger Muslim eher
sozialistisch ausgerichtet war, nahm eine harte Haltung gegeniiber den

295 Meinardus spricht von 100 gesandten Priestern, die nach Al-Hanka kamen, um
gegen den Vorfall zu demonstrieren. Aufserdem erwihnt er: ,, Uber 60 Christen
sollen angeblich ermordet worden sein.” Meinardus 1998, 63.

296 Meinardus erwédhnt keine Messe, sondern schreibt nur: ,um gegen den Vorfall
zu demonstrieren”. Meinardus 1998, 63. Hasan spricht von ,vigil” (Mahn-
wache). Vgl. Hasan 2003, 107.

27 Vgl. zu diesem Abschnitt Van Doorn-Harder 2011, 162.

28 Vgl. Meinardus 1998, 77. Spiter wurden die jeweiligen Baugenehmigungen
offentlich durch die Provinzgouverneure bekannt gegeben. Die Erhéhung der
Baugenehmigungszahl auf 50 jihrlich war Islamisten zu viel, fiir Schenuda III.
wohl noch zu wenig. Vgl. O’'Mahony 2005, 44. 1972 gab es laut Dr. Kolta zu-
sdtzlich eine weitere Welle der Gewalt im Delta, die aber auf Reaktionen einer
Bekehrung von zwei Studenten zum Christentum durch einen koptischen
Priester zurtickzufiihren ist. Vgl. Kolta 2010, 40.

29 Vgl. Meinardus 1998, 62. Meinardus spricht sogar von den ersten zehn Amts-
jahren.

64

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Muslimbriidern ein. Besonders nach einem Attentatsversuch auf ihn
1954 inhaftierte er zahlreiche ihrer Fithrer. Dennoch wuchs die Zahl der
Muslimbriider in seiner Amtszeit weiter an. In den 60er Jahren fiihrte
dies zu wachsenden religios-politischen Spannungen. Besonders nach
der Niederlage gegen Israel 1967 schoben die Muslimbriider die Nieder-
lage auf die fehlende religiose Hingabe der Muslime.3® Sein Nachfolger
Préasident Sadat (ab 1970) nahm nun politisch eine vollig andere Position
ein. Durch eine Offnung zum Westen versuchte er, die Wirtschaft anzu-
kurbeln. Dazu wurden nattirlich zundchst die vorherigen Verbindungen,
die Pradsident Nasser zur Sow]etumon aufgebaut hatte, wieder aufge-
kiindigt. Die Offnung machte zwar einige Agypter sehr reich, aber fiir
viele bedeutete sie einfach nur die Erhohung der Lebenskosten. Kopten
hatten zwar teilweise zumindest in der freien Wirtschaft einige neue
Arbeitsmoglichkeiten, aber durch eine hohe Inflation hatte die Mittel-
und Unterklasse immer mehr zu kdmpfen, da dadurch auch das soziale
Sicherungsnetz in Bezug auf Essen, Strom und Mietkontrolle immer
mehr abgebaut wurde.? Sadat wandte sich in dieser Phase zum Islam
als Ausweg. Er entlief politische Gefangene der Muslimbruderschaft
und erlaubte ihre Publikationen. Er stellte sich als muslimischer Fiihrer
dar, und dies letztendlich auf Kosten der Kopten. Dadurch kam er hiu-
fig mit Papst Schenuda III. in Konflikt, der sich sehr mutig, kritisch und
direkt dufierte. Schenuda III. wollte gemdfS Van Doorn-Harder nicht
einfach leidend zusehen.32 Schon 1971 hatte Sadat in der Verfassung
festhalten lassen, dass die Scharia eine der Quellen der Gesetzgebung ist.
AuBerdem griindete er selbst die islamischen Gesellschaften (Al-Gama‘a
Al-Islamiyya) als Studentenbewegung mit dem Ziel, ein Bollwerk gegen
linksoppositionelle und islamistische3® Extremisten aufzubauen.3%* Mit
der Zeit wurden diese aber noch militanter als die Muslimbriider. Mitte
der Siebziger schikanierten sie Kopten und moderate Muslime auf den

300 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 160.
301 Vgl. ebd. 161.
302 Vgl. ebd.

303 Der Sammelbegriff Islamismus steht fiir eine i.d.R. fundamentalistische, z.T.
gewaltbereite (politische) Auslegung des Islams. In dieser Arbeit bezieht er
sich auf die gewaltbereiten Stromungen, die sowohl die Rechte anderer (Kop-
ten wie moderaten Muslimen) als z.T. auch den Staat selbst bzw. die Regie-
rung gefdhrden. Vgl. zum Begriff: Pfahl-Traughber 2011.

304 Vgl. Hulsman 2013a, 19.

65

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Hochschulgeldnden.3% Dieselbe Gruppe wurde spater verantwortlich fiir
das Attentat auf Sadat.300

29.1.3 1973-77

Diese Phase war stark vom Oktoberkrieg 1973 gegen Israel bestimmt.
Hier waren sich Prasident Sadat und Papst Schenuda III. einig. Das be-
deutete nattirlich, dass Papst Schenuda III. eine sehr kritische Haltung
gegeniiber Israel einnahm, jedoch begriifite er anschlieffend 1977 auch
die Friedensinitiative Sadats.3” Insgesamt behielt Schenuda III. aber eine
sehr israelkritische Einstellung zeit seines Lebens, auch vor dem Hinter-
grund einer dgyptischen Gesellschaft, die alles andere als unpatriotisch
verachtet hitte.308

In Bezug auf das Verhiltnis von Staat und Kirche waren diese Jahre, wie
bereits erwdhnt, vergleichsweise ruhig. Traditionell wurden zwischen
christlichen und muslimischen Geistlichen an den jeweiligen Festtagen
Gliickwiinsche tibermittelt. Sadat lud auch zu Empfiangen ein, um die
Verbundenheit der Religionsgemeinschaften zu erkldren. Es wurde ver-
sucht, die Beziehungen zwischen Kopten und Muslimen zu férdern,
doch die Spannungen waren teils schon so tiefsitzend, dass neue Vorfille
nicht lange auf sich warten liefsen.3%

2914 1977-80

Zwischen 1977 und 1980 gab es in Oberagypten antichristliche Kampag-
nen, die zu religiosen Zusammenstofsen fithrten. Es gab Anschuldigun-
gen, dass Kopten Waffen in ihren Kirchen horten wiirden mit dem Ziel,
einen koptischen Staat aufzubauen.®l0 In dieser angespannten Lage
wuchs dazu die Zahl der Moscheen exponentiell, wohingegen die Kop-
ten nur sehr wenige Baugenehmigungen erhielten, wie oben schon an-

305 Vgl. zu diesem Abschnitt Van Doorn-Harder 2011, 161.

306 Vgl. Hulsman 2013a, 19.

307 Vgl. Meinardus 1998, 66f.

308 Neben der Unterstiitzung von judenkritischen Aussagen von Sadat betonte
Schenuda III. 1977 gegeniiber US-Président Carter: , Die Juden kénnen nicht
als ein von Gott erwéhltes Volk betrachtet werden, denn dies wiirde bedeuten,
dafs die Christen nicht von Gott erwihlt worden seien.” Meinardus 1998, 67.
Aussagen iiber den Islam wurden dagegen weitestgehend vermieden oder
dufSerst vorsichtig formuliert. Vgl. Watson 2012, 131.

309 Vgl. Meinardus 1998, 65.

310 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 162.

66

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

gedeutet wurde. Die positive Haltung Sadats auch zu Islamisten zahlte
sich aber nicht aus. 1977 wurde der Minister fiir Religitse Stiftungen von
einer islamistischen Gruppe gekidnappt und ermordet. Sadat versuchte,
die radikalen muslimischen Gruppen zu besdnftigen.?!’ Nachdem es
schon seit 1971 durch den Verweis auf die Scharia als eine Rechtsquelle
wieder vermehrt Diskussionen um deren Einfithrung gegeben hatte,32
wurden 1977 koptische Reaktionen vor allem hervorgerufen, als ein
neues Gesetz den Glaubensabfall unter Strafe stellen wollte. Dies hitte
das Todesurteil fiir Kopten bedeutet, die zum Islam konvertierten und
daraufhin einen Widerruf leisten wollten. Moderate Muslime wollten die
Scharia dagegen als Garantie fiir die religidsen Minderheiten ver-
stehen.313 Schenuda III. verbot den koptischen Priestern, sich politisch zu
betdtigen, um die Situation nicht weiter zu belasten.?!* Schon im Dezem-
ber 1976 hatte er eine Konferenz in Alexandria einberufen, um die An-
liegen der koptischen Gemeinschaft auszudriicken.?!> Dazu dufserten sich
noch koptische Gemeinden im Ausland, vor allem aus den USA, sehr
kritisch und versuchten Druck auf die dgyptische Regierung auszu-
iiben.316 Der Rektor der beriihmten Al-Azhar Universitidt, Scheich ‘Abd
Al-Halim Mahmud, reagierte im Juli 1977 auf die koptische Kritik mit
einer islamischen Konferenz, auf der betont wurde, dass die Scharia
nicht in Frage gestellt werden sollte und alle Gesetze, die dem Islam
widersprechen, nichtig seien.3'” Vom 5.-9. September 1977 erkldrte Papst
Schenuda III. daraufhin ein fiinftigiges Fasten, das mit der wochentli-
chen Ansprache mit tiber 6000 Teilnehmern endete. Am 15. September
1977 wurde zur Erleichterung der Kopten durch den damaligen

31 Vegl. ebd.
312 Vgl. Meinardus 1998, 69.
313 Vgl. ebd.
314 Vgl. ebd.

315 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 162.

316 Vgl. ebd. und Meinardus 1998, 66. Es gab noch weitere Vorfille, die hier nur
angedeutet werden konnen: 1978 wurden z.B. im Delta zwei Kirchen angegrif-
fen, an Ostern eine gepliindert und am 26.3.1979 eine alte Marienkirche aus
dem 9. Jahrhundert (eine der é&ltesten Kirchen Alt-Kairos) zerstort. Dazu ka-
men noch weitere gewaltsame Zusammenstéfie in Alexandrien sowie in
Oberdgypten. Vgl. Meinardus 1998, 63. Besonders die Kritiken der Auslands-
kopten im Rahmen der Camp-David-Verhandlungen belasteten das Verhaltnis
von Sadat und Schenuda III. zusétzlich. Reiss deutet dies als Anlass fiir den
Bruch zwischen den beiden. Vgl. Reiss 1998, 232.

317 Vgl. Meinardus 1998, 66.

67

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Ministerprasidenten Mamdah Salim mitgeteilt, dass der Apostasie-
Vorschlag fallen gelassen wurde.318

Am 6. Januar 1980, am koptischen Weihnachtsfest, explodierten Bomben
in verschiedenen Kirchen in Alexandria.?'® Nachdem die Regierung nicht
reagierte und die Téter bestrafte, entschied sich Papst Schenuda III.,
offentlich Stellung zu beziehen. Er sagte die Osterfeiern in einer 6ffent-
lichen Rede am 26. Mirz 1980 ab, in der er auch die Bestrebungen, die
Scharia zur Grundlage der Gesetzgebung zu machen, heftig angriff. Er
verdrgerte den Présidenten auch mit der Aussage, dieser beniitze den
Islam als neue Form des &gyptischen Nationalismus.? Daraufhin zog
sich Schenuda III. mit den Mitgliedern der Heiligen Synode in das
St. Bistay-Kloster in Wadi An-Natrian zurtick.3?! Infolgedessen konnten
die Regierung und die muslimischen Wiirdentrdger nicht ihre tradi-
tionellen Festwiinsche tiberbringen. Prasident Sadat wurde dadurch sehr
blamiert, da er seit dem Camp-David-Abkommen von 1978322 mit Israel
international das Image des Friedensstifters pflegte. Hiermit verpasste er
seine jahrliche Gelegenheit, die nationale Harmonie zur Schau zu stel-
len.3% Auflerdem war Président Sadat auf Papst Schenuda III. zornig, da
dieser das Verbot fiir Kopten, nach Jerusalem zu pilgern, nicht auftheben
wollte. Der Prasident wollte die Zahl der &dgyptischen Touristen zum
Ausgleich fiir die israelischen Touristen anheben. Papst Schenuda IIIL
liefs dies aber nicht zu und meinte einmal:

,Die Probleme, die Agypten heute von der iibrigen arabischen
Welt trennen, werden eines Tages gelost werden, und wenn die-
ser Tag gekommen ist, sollen die Kopten nicht als Verrater an den
Arabern gebrandmarkt werden. Ich werde keine einzige Pilger-
reise nach Jerusalem bewilligen.”324

318 Vgl. ebd. 69.
319 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 162.

320 Vgl. ebd. 163. Meinardus beschreibt die Osterfeierabsage und die 6ffentliche
Rede als dasselbe Ereignis. Bei Van Doorn-Harder hort es sich wie zwei von-
einander zeitlich getrennte Aktionen an. Vgl. Meinardus 1998, 69 und Van
Doorn-Harder 2011, 162f.

321 Dies wurde in einer aufSerordentlichen Synode beschlossen. Vgl. Meinardus
1998, 64.69.

322 Das Camp-David-Abkommen vom September 1978 fiithrte im Marz 1979 zur
Unterzeichnung des Friedensabkommens mit dem israelischen Minister-
prasidenten Menachem Begin. Vgl. Meinardus 1998, 67 und Osman 2013, 98f.

323 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 162f.
324 Zitiert nach Reiss 2004, 214.

68

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

An dieser Position hat er festgehalten.3? Der Widerspruch gegen Sadat
brachte dem Papst auch Kritik aus den eigenen Reihen ein, da sich einige
moderate Bischofe und Laienfiihrer eine zurtickhaltendere Position ihres
Papstes wiinschten im Gegensatz zu vielen Kopten, die seine harte Hal-
tung begriifsten.326

Im Mai 1980 kam der endgiiltige Bruch zwischen Sadat und Papst
Schenuda III. Die Regierung wollte die Scharia zu ,der” Quelle der Ge-
setzgebung machen und nicht nur ,eine” von vielen Quellen des Geset-
zes, wie es seit 1971 hief3.3?” Dies hitte fiir Kopten die Riickkehr zum
sogenannten Dimma-Status®?® bedeutet, indem man als Schutzbefohlener
(Juden/ Christen) extra Steuern zahlen musste, vom Militdrdienst befreit
war, aber im Prinzip offiziell Biirger 2. Klasse blieb.?? Meinardus
schreibt:

»Am 24. Mai 1980 wurde Artikel 2 der Verfassung auf Druck der
Fundamentalisten, wie folgt gedndert: ,Der Koran ist nicht eine,
sondern die Quelle des &dgyptischen Rechts. Diese Bestimmung
hat Vorrang gegeniiber den Artikeln 40 und 46, die Religions-
freiheit und freie Religionsausiibung gewéhrleisten.””330

35 Heute wird es bei Auslandskopten aber nicht (mehr) ganz so streng (teils
Exkommunikation) gehalten wie ein koptischer Geistlicher mir mitteilte.

326 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 163. Vor dem Sechs-Tage-Krieg (1967) besuchten
jahrlich 35 000 bis 50 000 Kopten die Heilige Stadt. Seit der Besetzung Ostjeru-
salems wurden die Pilgerreisen aber eingestellt. Schenuda III. befiirchtete gro-
fien Schaden fiir die koptische Kirche durch eine Anndherung an Israel. Es gab
dazu einen Streit um ein (koptisches) Kloster in Jerusalem, das von Israel an
die dthiopische Kirche tibergeben wurde. Vgl. Meinardus 1998, 67 und fiir die
dthiopische Kirche unten Kap. 2.10.2.8. Schenuda IIl. ging so weit, die
Exkommunikation fiir alle Israelpilger zu befehlen. Da dies von vielen Kopten
ignoriert wurde, kam es, sofern Watson Recht hat, zu bis zu 17 000 Exkommu-
nikationen. Vgl. Watson 2012, 131. Gleichzeitig gibt es heute aber schon seit
Jahren eine kleine Zahl an koptischen Priestern/Monchen, die offiziell nach
Israel ausgesandt sind.

327 Erst am 6. September 1971 wurde eine neue Scharia-Gesetzgebung bestitigt:
»Der Islam ist die Religion des Staates, Arabisch ist die offizielle Sprache, und
die Prinzipien der islamischen Scharia sind eine wichtige Quelle der Gesetz-
gebung.” Meinardus 1998, 69.

328 Vgl. fiir den @egriff ,Dimma”, Hasan 2003, 32.106. Siehe oben Kap. 1.8-9. Zur
Kopfsteuer (Gizya) konnte noch eine weitere Landsteuer namens Al-Harag
kommen, evtl. aber fiir alle Biirger. Vgl. O’'Mahony 2006, 489.

329 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 163.
330 Meinardus 1998, 69f.

69

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Bischof Samuel hatte im Namen Schenudas III. vergeblich versucht, fiir
eine mildere Scharia-Gesetzgebung zu pléddieren.33! Papst Schenuda IIL
kehrte zuvor am 25. April 1980 in die St. Markus-Kathedrale zurtick, um
seine Freitagspredigt zu halten. Aufgebrachte koptische Massen riefen:
»~Shenuda ist unser Prédsident, wir opfern uns fuir dich.”332 Darauf rea-
gierte Président Sadat in einer Rede am 14. Mai 1980 vor dem Parlament,
worin er den Papst heftig attackierte.33? Schenuda III. wiirde als Politiker
agieren und hitte vor, einen christlichen Staat innerhalb des Staates
aufzubauen.®* Er erhielt auflerdem viel Applaus mit den Worten: ,Der
Papst muss aber verstehen, dass ich ein muslimischer Prasident eines
muslimischen Landes bin.”3%> Diese Rede war historisch und ungewohn-
lich zugleich, da sich selbst in den schlimmsten Zeiten (in der jiingeren
Geschichte zuvor) der dgyptische Staat zuriickhielt, die Kopten 6ffentlich
zu attackieren. Kein dgyptischer Herrscher hat seit dem frithen 19. Jahr-
hundert offentlich den koptischen Patriarchen attackiert.?* Dadurch
wurden militante islamistische Gesellschaften noch mehr angestachelt,
die Kopten in Predigten zu verunglimpfen.¥”

29.1.5 1981

In einem Bezirk in Kairo namens Al-Zawiyya Al-Hamra’ kam es im Juni
1981 zu einem tragischen Hohepunkt.3 Ein zorniger Kopte schoss auf
einen Muslim, der versuchte, eine Moschee auf einem Landstiick zu
bauen, das per Gerichtsurteil fiir eine neue Kirche zugewiesen wurde.
Mehrere Tage mit extremer Gewalt brachen aus. Die Polizei griff nicht
ein, wihrend 18 Leute getotet, 112 verletzt und 171 Laden zerstort wur-

31 Vgl. ebd. 70.

%2 Zitiert nach ebd. 77.

33 Vgl. ebd.

34 Er sprach von einem Plan eines separaten Koptenstaates mit Asyut als Haupt-
stadt. Er erinnerte an seine Grofziigigkeit mit der Erlaubnis, jahrlich 50 Kir-
chen zu bauen und betonte, in einem islamischen Land zu regieren. Seine
Maxime lautete: ,Keine Religion in der Politik und keine Politik in der Reli-
gion.” Vgl. ebd.

35 Van Doorn-Harder 2011, 163 (selbst tibers. aus dem Englischen).

36 Vgl. zu den letzten beiden Sitzen ebd. (fast wortlich tibersetzt).

37 Vgl. zu diesem Abschnitt Van Doorn-Harder 2011, 163. Siehe auch Hasan
2003, 116f.

338 Vgl. zu diesem Unterkapitel Van Doorn Harder 2011, 163f., das hier bei der
Darstellung zugrundegelegt wird.

70

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

den.®? Nach einer bekannten Strategie beschuldigten Sadat sowie Grofs-
teile der dgyptischen Presse den Papst. Gleichzeitig hatte Sadat andere
Probleme. Manche waren wiitend auf ihn, weil er mit Israel Frieden
geschlossen hatte, andere, weil er die Wirtschaft nicht mehr unter Kon-
trolle brachte. Islamisten erkldarten Agypten fiir ein unislamisches Land.
Am 3. September 1981 nutzte Sadat gemidfs Van Doorn-Harder diesen
Konflikt, um seine Opposition zum Schweigen zu bringen.3* Er nahm
1536 Oppositionelle fest. Viele davon waren muslimische Aktivisten,
aber es waren auch acht Bischéfe und 24 Priester darunter und zahlrei-
che andere Kopten.3#! Zwei Tage spédter wurde Papst Schenuda III. einer
seiner beriihmtesten Héftlinge. Prasident Sadat befahl, dass der Patriarch
im Kloster St. Bistty unter Hausarrest gestellt werden sollte.?*2 Die Zeit in
der Verbannung sollte 1213 Tage andauern.34

2.9.2 Papst Schenuda III. im Exil (1981-85)

Prasident Sadat nahm seinen prasidialen Erlass bzgl. Schenudas III.
Einsetzung zum Papstamt zurtick. Er nannte ihn fortan den Ex-Papst und
bezeichnete ihn vor seinem Tod als Fanatiker.3* Die pipstliche

39 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 163. Im August 1981 gab es wihrend eines
Trauergottesdienstes eine Bombenexplosion in einer Kirche in Subra mit drei
Toten und vielen Schwerverletzten. Vgl. Meinardus 1998, 64. Meinardus stellt
auf derselben Seite die These in den Raum, dass die gewalttdtigen Auseinan-
dersetzungen von arabischen Staaten geschiirt wurden, um in Agypten Unru-
he zu stiften. Ohne weitere Quellen ist dies aber weder zu verifizieren noch zu
falsifizieren.

340 Laut Meinardus hatte Priasident Sadat keine andere Wahl, als mit harter Hand
durchzugreifen, da das Verhiltnis zwischen den beiden Religionsgruppen so
belastet war. Vgl. Meinardus 1998, 65.

341 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 163f. Meinardus spricht von 150 Bischofen und
Priestern. Vgl. Meinardus 1998, 70.

32 Die Anschuldigung hatte mit dem Vorwurf eines geplanten Koptenstaates zu
tun. Nach der dubiosen Verschworungstheorie wollte die koptische Kirche
einen koptischen Staat in Oberdgypten aufbauen mit militirischer Hilfe der
libanesischen Phalange und finanziert durch den CIA, BND, die CDU und den
Weltkirchenrat. Vgl. Hasan 2003, 116.

343 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 163f. und Meinardus 1998, 70. Laut Meinardus
kam der Prasidentenerlass zur Verbannung auch vom 3. September 1981. Van
Doorn-Harder schreibt hier aber préziser.

344 Im letzten Interview vor seinem Tod sagte Sadat: ,Schenuda ist ein Fanatiker.
Meine Schwierigkeiten mit ihm begannen mit dem Tag seiner Ernennung.
Schenuda will neben seiner kirchlichen Autoritit politische Macht, so wie die
Kirchenfiirsten im européischen Mittelalter. Als Erstes sicherte er sich eine

71

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Kirchenzeitschrift Al-Kiraza wurde genauso verboten wie die koptische
Wochenzeitung Watani. Darauf startete Président Sadat eine Medien-
kampagne gegen Papst Schenuda III., indem er ihn beschuldigte, einen
Krieg gegen die Regierung zu fithren.3*> Fiir Papst Schenuda III. wurde
eine Kommission aus funf Bischtfen eingesetzt, die alle mit dem kon-
frontativen Kurs des Papstes nicht einverstanden waren und deshalb
Verstdndnis fiir die Mafinahmen des Prédsidenten zeigten.3*¢ Es waren
der bereits erwédhnte Bischof Samuel®*” sowie Bischof Gregorius®$,
Bischof Athanasius aus Bani Suwaif, Bischof Maksimuis von Banha und
Bischof Y@thanna von Tanta, der auch der Sekretdr der Heiligen Synode
war. Sie waren alle dafiir, dass sich die Kirche eher auf die Starkung der
Wirtschaft, der Bildung oder nur auf den geistlichen Bereich beschrian-
ken sollte3¥ Thre Bereitschaft, in dem Komitee mitzuarbeiten, war
biblisch durch Rom 13,1.2%0 und zudem vor allem durch die Angst
motiviert, dass die letzte Konfrontation zwischen Sadat und
Schenuda IIl. eine islamistische Gegenreaktion hervorbringen konnte.
Die funf Bischofe machten aber klar, dass sie im Gegensatz zu Sadat
Schenuda III. immer noch als Papst ansahen, was er auch auf Lebenszeit
bleiben wiirde.?*! Die Mehrheit der Kopten sah Papst Schenuda III. so-

bequeme Stimmenmehrheit von Ja-Sagern in der Heiligen Synode der kopti-
schen Kirche und lief sich als ,Sprecher der Kopten’ ausrufen. Das war der
erste Schritt in die Politik und stand ihm gar nicht zu, denn politisch werden
unsere Kopten durch die Parlamentsabgeordneten und den Maglis el-Milla,
den Kirchenrat, reprasentiert.” Zitiert nach Kshler 2008, 48.

35 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 164.

346 Vgl. ebd. und Meinardus 1998, 65.

347 Nach seiner Ermordung 1981 ersetzte ihn Bischof Bahtmiyts von Al-Buhayra.
Vgl. Meinardus 1998, 72.

38 Laut Reiss hatte Bischof Gregorius den Vorsitz dieses Komitees inne. Vgl.
Reiss 1998, 236.

39 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 164.

%0 Vgl. Meinardus 1998, 65. Rom 13:1f: , Jeder leiste den Trigern der staatlichen
Gewalt den schuldigen Gehorsam. Denn es gibt keine staatliche Gewalt, die nicht von
Gott stammt; jede ist von Gott eingesetzt. 2 Wer sich daher der staatlichen Gewalt
widersetzt, stellt sich gegen die Ordnung Gottes, und wer sich ihm entgegenstellt,
wird dem Gericht verfallen.”

351 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 164.

72

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

wieso noch als ihren Papst an, da er der Einzige war, der mutig fiir ihre
Rechte aufgestanden war.352

Die Formierung dieses Komitees hat die Koptisch-Orthodoxe Kirche fast
entzweit. Es brachte die unterschiedlichen Denkrichtungen ans Licht, die
sich seit den 50er Jahren entwickelt hatten. Die neu entstandenen inter-
nationalen Verbindungen (u.a. durch den Beitritt zum Weltkirchenrat
sowie durch koptische Auslandskirchen) trugen mit dazu bei, dass die
diversen Meinungen publik wurden.3%

Auch wenn Papst Schenuda III. im Volk grofie Unterstiitzung genoss,
gab es neben den fiinf erwédhnten Bischéfen noch andere, die sich offen
gegen die Vorgehensweise von Papst Schenuda IIlI. aussprachen. Der
Bekannteste war sein fritherer Kollege in der Sonntagsschularbeit und
zeitweise spiritueller Mentor, der beriihmte monastische Leiter Matta
Al-Miskin. Al-Miskin behielt eine freundliche Beziehung zu Prasident
Sadat. Dieser bestellte den Kirchenleiter sogar zu sich ein, nachdem er
Papst Schenuda III. ins Exil geschickt hatte und beriet mit ihm, was es
fir Konfliktlosungen gebe.3* Sehr wahrscheinlich wollte Sadat
Al-Miskin als neuen Papst einsetzen, dieser lehnte aber ab.? Gemif3
Meinardus sahen nicht wenige Kopten in ihm eine Art Gegenpapst.35
Eine der moglichen Losungen, die Al-Miskin vorschlug, war die Formie-
rung einer Kommission, und das war auch die einzige Losung, die Sadat
akzeptierte.?>” Durch ein dufSerst kritisches Time Magazine Interview am
28. September 1981 verdrgerte Matta Al-Miskin den Papst dann in ho-
hem Mafle. Fiir ihn war die Rolle der Kirche rein geistlich und Papst
Schenuda III. nahm eine viel zu politische Rolle ein. Dagegen rechtfertig-
te Matta Al-Miskin die Aktion von Prédsident Sadat, den Papst zu ver-

352 Als er Kairo verlassen musste, riefen viele Kopten: , Bi-l-riith, bi-I-dam nafdik!”
(»With our souls and our blood we will vindicate you.”) Van Doorn-Harder
2011, 164.

%3 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 164f.

%4 Laut Al-Miskin fand dieses Treffen mit der Genehmigung von Papst
Schenuda III. statt. Vgl. Kohler 2008, 46. Bei Schenuda III. selbst horte sich dies
in einem Interview nachher anders an. Vgl. Kohler 2007.

355 Vgl. Reiss 1998, 293 und Watson 2012, 102 sowie privates Gesprach mit einem
Monch, der sowohl Abuna Matta als auch Papst Schenuda III. personlich
kannte.

356 Vgl. Meinardus 1998, 64.75.

357 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 165.

73

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

bannen, als von Gott gewollt, da sie die Kirche und die Kopten beschiit-
zen wiirde.%8

Es gab auch andere Stimmen im Ausland, die sich fiir Papst
Schenuda III. aussprachen.3® Einer davon, ein Kenianer, der zur Kop-
tisch-Orthodoxen Kirche konvertierte und daraufhin Priester in den USA
wurde, kritisierte die Kommission 6ffentlich. Dafiir wurde er exkommu-
niziert, jedoch schrieb Papst Schenuda III. aus dem Exil einen Brief, der
diese wieder aufhob. Die Schlussworte des Briefes lauteten:

,As the direct and supreme chief of the Coptic Orthodox
Churches in America, I state that Father Mark al Askeety is still
the pastor and priest of our congregation in Houston and the
head of its congregation.”360

Die zwischenzeitliche Exkommunikation fiithrte dazu, dass die vorher
neutralen Kopten sich auf die Seite von Papst Schenuda III. stellten.36!
Auch die westlichen Partnerkirchen wussten nicht so recht mit der Situa-
tion umzugehen. Sie unterstiitzten die Koptisch-Orthodoxe Kirche wei-
terhin finanziell und hielten gute Verbindungen mit dem bekannten
Bischof Samuel, sei es im Weltkirchenrat, von der katholischen Kirche
aus oder in der Afrikakonferenz der Kirchen, in der Samuel Vize-
préasident war.32 Nachdem Bischof Samuel am 6. Oktober 1981 zusam-
men mit Priasident Sadat erschossen wurde, wandelte sich die Situation

%8 Vgl. ebd. - Ein Auszug der Time Magazine Aussage von Al-Miskin:
“[Shenouda is the best educated Pope in church history. But] Shenouda’s
appointment was the beginning of the trouble. The mind replaced inspiration,
and planning replaced prayer. For the first years I prayed for him, but I see the
church is going from bad to worse because of his behavior [...] I can’t say I'm
happy, but I am at peace now. Every morning I was expecting news of more
bloody collisions. Sadat’s actions protect the church and the Copts. They are
from God.” Zitiert von Hulsman 2012b. Klammer ergénzt nach Kohler 2008,
66.

359 Dies half ihm auch bei der Rehabilitation in der Kirche. Sie bewirkten u.a.,
dass Papst Schenuda III. von Amnesty International als prisoner of conscience
aufgenommen wurde. Vgl. Reiss 1998, 232.

30 Watson 2012, 89.152.

%1 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 165f. Der Brief Schenudas III. vom 05.06.1982
wurde aus dem Kloster geheim in die USA geschmuggelt und dort bei einer
staatlichen Gerichtsverhandlung am 29.07.1982 verlesen und vom zustindigen
Richter offiziell unterstiitzt. Leider wurde derselbe Priester (Vater Markus) ein
Jahr spidter, Mitte April 1983, unter mysteriosen Umstdnden ermordet. Der
Fall konnte nie aufgeklart werden. Vgl. Watson 2012, 80-92.151f.

362 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 166.

74

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

jedoch.?63 Ein Jahr spdter kamen Reprdsentanten des Weltkirchenrats
sowie der katholischen Kirche und besuchten Papst Schenuda III. im
Exil. Dies machte die Position der Kommission unsicher. Unter dem
neuen Présidenten Mubarak &dnderte sich die Situation allmé&hlich. Zu-
néchst fiihrte Mubarak eine neue Sprachregelung ein, nach der das im
September 1981 eingesetzte Bischofskollegium nur noch eine
Verwaltungsinstanz und Schenuda III. wieder das geistliche Oberhaupt
der koptischen Kirche wurde.3¢* 1983 tauschten der Papst und Prasident
Mubarak Neujahrswiinsche aus. Es war wohl sowohl im staatlichen als
auch im Interesse Schenudas III., die Riickkehr erst dann vorzunehmen,
wenn sich die innenpolitische Lage beruhigt hatte.35 Zwei Jahre spéter
durfte Papst Schenuda III. dann kurz vor dem koptischen Weihnachten
wieder zurtick nach Kairo, um dort die Liturgie zu zelebrieren.3% Jetzt
begann eine neue Phase in der koptischen Kirche, denn nun stand die
Kommission in einem sehr schlechten Licht.?7 Alle Bischofe sowie auch
Matta Al-Miskin wurden auf die eine oder andere Art bestraft. Bischof
Gregorius zog sich zurtick und beschrinkte sich auf seine akademische
Arbeit. Bischof Athanasius musste lange Zeit 6ffentliche Demiitigungen
hinnehmen, aber vertrug sich spédter im Leben wieder mit Papst
Schenuda III. Die Biicher von Matta Al-Miskin wurden aus den papstli-
chen Buchldden verbannt, was aber auch noch andere theologische
Griinde hatte.38 Auch auf den verstorbenen Bischof Samuel war der
Papst selbst Jahre spiter nicht gut zu sprechen. Neben seiner Rolle in der
Kommission missfiel ihm schon vorher seine viel zu offene kumenische
Art, obwohl der Papst selbst nach 1981 stirker okumenisch engagiert
war 369

%3 Die Anklagen und Denunziationen brachten Schenuda III. zu der - mit
Meinardus gesprochen unchristlichen - Bemerkung, dass dies ein Akt der gott-
lichen Gerechtigkeit sei, der die Kirche vor einem schlimmen Ubel befreien
wiirde. Vgl. Meinardus 2005.

34 Vgl. Strohmayer 2007, 147.
35 Vgl. ebd.

366 Im Herbst 1984 hatte Mubarak zunichst in der ersten Parlamentswahl nach
seiner Amtstibernahme seine Position gefestigt. Jetzt durfte Papst
Schenuda III. nach dreieinhalb Jahren im Wiistenkloster wieder nach Kairo.
Vgl. ebd. 147f.

37 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 166.
38 Vgl. ebd. und siehe unten Exkurse in Kap. 3.2 zu den anderen Griinden.
39 Vegl. Hasan 2003, 90-99 sowie unten Kap. 2.10.2.8.

75

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Die Zeit des Exils oder Hausarrests jedenfalls beschreibt Papst
Schenuda III. aber auch als eine Zeit, in der er beten, studieren und
schreiben konnte.3”0 Diese Phase wird als Zeit hochster literarischer
Tatigkeit angesehen.3”!

2.9.3 Papst Schenuda III. unter der Ara von Husni Mubarak (1981-
2011)

Nach seiner Riickkehr aus dem Exil betonte Papst Schenuda III. in seiner
ersten Botschaft Liebe, Frieden und Freundschaft unter den Agyptern.372
Auf die Frage, ob sich Papst Schenuda III. unter Mubarak sehr gedndert
hat im Vergleich zu Sadat, antwortete er spéiter in einem Interview:
»Nein, der Prédsident hat sich gedndert.”3”® Papst Schenuda IIl. gab
Prasident Mubarak seine eindeutige Unterstiitzung und sprach zusam-
men mit der Heiligen Synode sogar Wiederwahlempfehlungen fiir ihn
aus. Schenudas III. scheinbar uneingeschrankte Loyalitit zu Mubarak lag
u.a. darin begriindet, dass sie mit dem islamistischen Extremismus den-
selben Feind teilten.374 Dies dnderte aber nichts daran, dass es auch in
den 1990er Jahren immer wieder zu Gewalttaten gegen Christen kam.
Schon Mitte der 1980er Jahre hatten sich islamistische Gruppen formiert,
die Angriffe auf christliche Héduser, Geschifte oder Kirchen organisier-
ten.375 Van Doorn-Harder nennt nur einige Orte, mit denen antikoptische

370 Vgl. zu diesem Abschnitt Van Doorn-Harder 2011, 167.
371 Vgl. St. Antonius-Kloster 2010, 53.

372 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 167 und Watson 2012, 116f. - Nach einer Erkla-
rung der christlichen Liebe sagte der Papst: ,Egypt has lived in love through-
out her history. We have lived as nation in friendship and peace for centuries.
We hope that love will govern our country and that peace will reign in this
age. We extend this hope: May Love rule the world. We pray that fratricidal
war will end . . . If one part of the body is in pain the whole suffers. In Egypt,
we hope to be of one spirit and one mind for the sake of our beloved home-
land. At this Christmas Festival, all Coptic Orthodox Christians open their
hearts to all their Muslim brothers and sisters. We Copts know that our Mus-
lim brothers and sisters are our flesh, our blood, our bones and in one family
with us in this beloved country. We Copts send to all Muslims greetings from
the bottom of our hearts, and we ask for all Egyptians a time of comfort, pro-
gress and prosperity.” Schenuda III. am 6/7. Jan 1985, zitiert nach Watson
2012, 117.

373 Interview mit Cornelis Hulsman in Kairo am 04.10.2013, der Papst
Schenuda III. selbst zu dieser Frage interviewt hatte. Vgl. auch Hulsman
2012b.

374 Vgl. McCallum 2010, 138.
375 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 166f.

76

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Gewalt verbunden war: Sanaba (1992),7¢ Abta Qurqas (1995), Al-Qusiyya
(1996), Al-Kush (1998 und 2000), Alexandria (2005 und 2011), Dairat
(2009) und Nag' Hammadi (2010).37 Hier versagte der Schutz des Staa-
tes,8 aber Papst Schenuda III. versuchte durch Diplomatie und Versch-
nungsanstrengungen, die Lage immer wieder zu beruhigen. So hielt er
offentlich Fastenbrechen-Mahlzeiten (Iftar) im Ramadan mit hohen
muslimischen Géasten ab. Aufserdem baute er ein Komitee der nationalen
Einheit auf, um das Verhiltnis mit den Muslimen zu verbessern.3”° Fiir
seine Anstrengungen zur Verschnungsarbeit erhielt der Patriarch 2000
den Madensite-Preis der UNESCO fiir die Férderung von Toleranz und
Gewaltlosigkeit.38 In seiner Rede betonte er: ,There is a way to win your
enemy over to become your friend. (...) We will not allow victory to
hatred but overcome it with goodness.”38!

Staatlicherseits dnderte sich in den 1990er Jahren mit zunehmender Ge-
walt von Seiten der Islamisten die Rhetorik der Regierung gegentiber
den Kopten zum Positiven.382 Es gab Buchveroffentlichungen, die die
Anstrengungen der Kopten fiir Agypten betonten. Der Hohepunkt der
Bemiithungen um nationale Einheit war um die Jahrtausendwende, als
Prasident Mubarak zum 2000-jahrigen Jubildum das koptische Weih-
nachten (7. Januar) zum nationalen Feiertag erkldrte.3% In Zusammen-
hang mit dem Jubildum erschien auch eine Veroffentlichung tiber die
Reise der Heiligen Familie in Agypten, die von Papst Schenuda IIL

376 13 christliche Bauern wurden mit Maschinengewehren erschossen sowie vier
weitere Christen in einem anderen Ort (Tama) mit der Axt ermordet. Vgl.
Hasan 2003, 143.

377 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 167f. Siehe zu Al-Kush auch Bolz 2006.

378 Z.B. stehen vor jeder Kirche in Agypten normalerweise dgyptische Polizisten.

379 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 168. Trotz verschiedener Gewaltakte und Span-
nungen muss auch betont werden, dass unter vielen dgyptischen Muslimen
und Kopten ein freundschaftliches Verhiltnis herrscht.

380 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 169 und Schenouda III. 2006, 19. Vgl. auch
Unesco 2014.

381 Van Doorn-Harder 2011, 169f.

382 Attentate trafen ndmlich nicht nur Kopten, sondern auch liberale Intellektuel-
le, Politiker und ausldndische Touristen sowie Sicherheitskrafte (d.h. natiirlich
auch Muslime). Vgl. Strohmayer 2007, 147-152. 210. Siehe auch Hasan 2003,
117f. Auch auf Mubarak selbst wurden insgesamt laut BBC mindestens sechs
Attentatsversuche (u.a. 1995, 1999) vertibt. Vgl. BBC 2016.

33 Van Doorn-Harder scheint vom Jahr 2000 zu sprechen, aber laut dem Arab
West Report muss es sich um das Jahr 2002 handeln. Vgl. Van Doorn-Harder
2011, 168f. und Fawzi 2002.

77

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

unterstiitzt wurde.?* Dennoch fing das Jahr 2000 mit einem Massaker in
dem oberdgyptischen Ort Al-Kush an, bei dem ca. 20 Christen getotet
und 33 verletzt wurden, auflerdem wurden 33 christliche und 45 musli-
mische Geschifte zerstort.8> Obwohl die Polizei nur langsam eingriff
und das Rechtssystem lax im Verurteilen von Tdtern war, betonte Papst
Schenuda III. zunéchst ausdriicklich die nationale Einheit und sein Ver-
trauen darauf, dass sich die Autoritdten mit dieser Krise befassen wiir-
den. Nachdem aber am 1. Dezember 2000 8938 Beschuldigte im Zusam-
menhang mit diesem Massaker ohne Kaution freikamen, sah er nur die
Option, die Entscheidung anzufechten. Er listete nochmals alle Opfer mit
Namen im Al-Kiraza Magazin auf, damit die Nation sie nicht vergessen
wiirde.37 Vorher hatte es schon Debatten um die nationale Einheit gege-
ben, in denen Papst Schenuda III. deutlich betonte, dass die Kopten kei-
ne Minderheit seien. Sie seien ein Teil von Agypten und loyale Biirger.
Die Sichtweise als einer Minderheit hitte fiir die Kopten nur negative
Folgen.3% Im selben Zusammenhang steht auch die offene Frage nach
der genauen Prozentzahl der Kopten.3?

Seine Ablehnung jeglicher auslédndischer Einmischung in Agypten sowie
seine politische (israelkritische) Haltung zur Palédstinenserfrage gab
Schenuda III. eine hohe Glaubwiirdigkeit als &gyptischer Patriot.3%
Schenuda III. sagte hédufig den Satz: ,Agypten ist nicht eine Heimat, in
der wir leben, sondern die, die in uns lebt.”3 Es gab jedoch mehr und
mehr Stimmen, die die offentliche Politik von Papst Schenuda III. und
seine Loyalitdt zum Staat sehr kritisch sahen. Das lag auch daran, dass
Mubarak autokratisch regierte und dadurch zunehmend in der Kritik
stand: Die nach der Ermordung von Sadat 1981 (wieder) eingefiihrten

34 Vgl. Shenouda III 2000a. Zur heiligen Familie in Agypten siehe auch Kap. 1.3.
35 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 169.

36 McCallum spricht von 92 von 96, die freigesprochen wurden. Vgl. McCallum
2010, 141.

37 Vgl. Shenouda III 2000b sowie Shenouda III 2000c. Siehe auch Van Doorn-
Harder 2011, 169.

388 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 169 sowie McCallum 2010, 142.
39 Vgl. Kap. 1.9.

30 Vgl. McCallum 2010, 142. Zur Ablehnung der Einmischung vgl
Bahamiyts/Irmiya 2012, 34. Auch die Einmischung von Auslandskopten
lehnte er i.d.R. ab. Er sprach zudem immer wieder von ,Egypt our Mother”.
Vgl. Watson 2012, 66.

391 Zitiert nach Labib 1983, 92 von Bischof Damyan tibertragen: , Agypten ist ein
Land, das in unseren Herzen lebt und nicht nur ein Land, in dem wir leben.”
Von Clausewitz 2012, 140.

78

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

und immer wieder verldngerten Notstandsgesetze sanktionierten eine
rechtliche Willkiir, z.B. grundlose Festnahmen. Sein Sicherheitsapparat
leistete sich zahllose Menschenrechtsverletzungen, Korruption war in
der Regierung weit verbreitet, und Kopten selbst hatten immer noch -
trotz teilweiser Verbesserungen z.B. im Kirchenbaurecht - mit zahl-
reichen Diskriminierungen z.B. bei der Arbeitssuche und in cffentlichen
Amtern zu kiampfen.32 Manche Kopten und z.T. auch Priester wollten
selbst politisch aktiv werden und nicht mehr einfach ihrem Papst in
seiner regimeloyalen Meinung folgen.3%

Papst Schenuda III. bezog gegen Ende von Mubaraks Amtszeit - in der
der Papst vermehrt durch Krankheitsphasen®* geplagt wurde - teils
auch direkter Stellung,®> besonders nachdem ihm seine Wahlempfeh-
lung 2005 fiir Mubarak mehr Kritik einbrachte.3% Eine Art des Protests
war es immer, sich ins Kloster St. Bistty zurtickzuziehen und offentliche
Protestbriefe zu formulieren und an die Autoritidten zu appellieren, et-
was gegen die Gewalt gegen Christen zu unternehmen. Auf diese Art
signalisierte er auch, dass er dem Présidenten nicht bedingungslose
Unterstiitzung  leistete.?” Fiir einige Kopten waren aber z.B.
Schenudas III. Aussagen in Folge des Massakers®® in Nag' Hammadi am
koptischen Weihnachten 2010 nicht regimekritisch genug.3* Nach dem
blutigen Bombenanschlag an Silvester 2011 vor der Kirche in Alexandria

392 Zu den Menschenrechtsverletzungen siehe u.a. das Buch, das die Revolution
vorausgesagt hat: Bradley 2008 sowie einen der zahlreichen Menschenrechts-
berichte, z.B.: U.S. Department of State 2011. Siehe auch die verschiedenen Be-
richte der Internationalen Gesellschaft fiir Menschenrechte (IGFM) 2014. Bei
anderen Berichten (u.a. auch von Auslandskopten) muss man die Fakten bzw.
Quellen héufiger nachpriifen, da sie aus politischen Motiven teils zur Uber-
treibung neigen. Siehe dazu auch: Hulsman 2012c.

393 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 170. Ein Priester wurde suspendiert, weil er 2005
im Zuge der Parlamentswahlen Teil der Oppositionspartei Al-Kifaya wurde.
Vgl. Kohler 2008, 78.

34 Vgl. Tamcke 2009, 19.

35 Van Doorn-Harder meint seit 2005. Vgl. dies. 2011, 159.

3% Vgl. Kohler 2008, 79.

%7 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 171. Auch 2004 bzgl. der (angeblichen) Konver-
sion der Priestergattin Wafa’ Qustantin bezog er Stellung, aber vorrangig ge-
gen die zweifelhafte Rolle der Medien in dieser Frage. Vgl. Hulsman 2013a, 29
sowie McCallum 2010, 140.

3% Mindestens 7 Tote (6 Kopten und 1 Muslim) und ca. 20 Verletzte. Vgl. Shukry
2010.

39 Vgl. in Bezug auf Nag' Hammadi: Jacobs 2010a, 28.

79

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

rief Schenuda III. vor allem zur Ruhe auf, appellierte aber auch (unge-
wohnlich) kritisch an den Staat, der die Probleme sehen und zu losen
versuchen solle. Kopten seien den Gesetzen verpflichtet, aber ungerechte
Gesetze miissten gedndert werden.s® Manchen aufgebrachten Kopten
ging Schenudas III. verstandliche und diplomatisch formulierte Kritik
aber nicht weit genug. Sein Brief an die koptischen Kirchen vom 6. Janu-
ar 2011 zeigt seine ermutigende Einstellung:

,The painful circumstances that happened to us have brought
compassion upon us from all sides, as well as extreme care and
eagerness in protecting the churches, as well as care for our cause.
Also, tribulation, by its nature, makes the soul closer to God. And
we believe that God is the Protector and Helper, and that unless
the Lord guards the city, the watchman stays awake in vain.”401

Wihrend der Revolution vom 25. Januar 2011 war Schenuda III. - trotz
der Teilnahme von Muslimen und Christen - sehr zuriickhaltend und
brachte zundchst seine Loyalitit zu Prédsident Mubarak zum Aus-
druck.#2 Noch Anfang Februar sagte er im Fernsehen: , The things that
are happening now are against God's will.”4% Papst Schenuda III. war
auch bewusst, dass trotz der zahllosen Miangel der Mubarak-Regierung,
Kopten unter einer radikal-islamischen Regierung noch mehr zu fiirch-
ten hitten. Am 15. Februar 2011, vier Tage nachdem Mubarak zum
Riicktritt gezwungen worden war, gratulierte Papst Schenuda III. aber
der dgyptischen Jugend in einer Stellungnahme, gab der dgyptischen
Armee seine Anerkennung und betonte, dass Agypten jetzt eine Demo-
kratie und eine zivile Nation werden sollte.*%

Obwohl der bereits schwer kranke Papst furchtlos einen Tag nach dem
Maspero-Massaker#> vom 9. Oktober 2011 in Kairo eine Totenmesse fiir
die Mirtyrer vom Maspero-Platz abhielt und zu drei Tage Fasten und
Gebet aufrief, gab es teils dhnliche Diskussionen.*% Papst Schenuda III.

400 Vgl. Stiddeutsche Zeitung 2011.
401 Zitiert aus: Hulsman 2011b.

402 Vgl. Ahram online 2011.

403 Zitiert von Hulsman 2011a.

404 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 171.

405 Kopten demonstrierten in Kairo gegen das - kurz zuvor geschehene - Anziin-
den einer Kirche in Assuan und wurden daraufhin u.a. von Militdrfahrzeugen
iiberrollt. Gemifs Hesemann starben mind. 35 Kopten [zweifellos tiber 24],
tiber 320 wurden schwer verletzt. Vgl. Hesemann 2012, 279.

406 Ein paar Tage nach dem Maspero-Massaker 2011 wurde ein koptischer Be-
kannter von mir auf dem Weg zur Arbeit ohne Grund festgenommen und im

80

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

hatte zuvor die politischen Demonstrationen nicht unterstiitzt und nach
Meinung einiger Kopten nach dem Gewaltakt die Ubergangsmilitar-
regierung (den SCAF47) zu wenig kritisiert.4®8 Gemif} einem Beobachter
nahm insgesamt die Kritik an der politischen Rolle Schenudas III. in
Folge der Revolution zu.4"”

Im Vergleich zu Sadats Zeiten hielt sich Schenuda III. insgesamt betrach-
tet nicht nur unter Mubarak, sondern auch nach der Revolution mit
offentlicher Kritik an der Regierung zuriick. Inmitten von Anspannun-
gen versuchte er stattdessen hdufig, als Briickenbauer zu fungieren und
durch besonnene Reaktionen deeskalierend zu wirken, wofiir er u.a. in
Deutschland 2011 mit dem Augsburger Friedenspreis ausgezeichnet
wurde.410

2.9.4 Fazit und Diskussion um das Verhiltnis von Kirche und Staat

Schenudas III. politischen Einstellungen unter Sadat und Mubarak sind
gemein, dass er sich als Reprédsentant der Kopten verstand, der die poli-
tischen Ziele der Kirche erreichen wollte, sei es eher konfrontativ wie
unter Sadat oder durch personliche Kontakte mit Politikern wie unter
Mubarak. Die Ziele waren u.a., die Rechte der Kopten in Kirchenbau und
-renovierung zu verteidigen oder die strengen Regelungen in Bezug auf
die Ehe(scheidung) ohne staatliche Probleme durchsetzen zu kénnen.*!
Im Familienrecht konnen die Kopten untereinander bislang ihr eigenes
kanonisches Kirchenrecht durchsetzen.#12 Wie in der Politik allgemein
tiblich, ist das Verhiltnis von Kirche und Staat von gemeinsamen

Gefédngnis tiber einen Monat festgehalten und gefoltert. Thm zufolge versuchte
das Militar, das eindeutig fiir die ermordeten Kopten verantwortlich war, die
Schuld auf andere zu schieben. Auch einige Medien versuchten zunéchst Kop-
ten die Schuld zu geben: Vgl. Hulsman 2012a sowie Ferrechia 2013. Fiir Hin-
tergriinde zum Kirchenbrand in der Nihe von Assuan siehe: Yahya 2011.

407 SCAF = Security Counsel of Armed Forces.

408 Vgl. Kassab 2012.

409 Vegl. Casper 2012.

40 Vgl EKD 2011.

411 Die Ehescheidung ist in der koptischen Kirche grundsitzlich, bis auf wenige
Ausnahmen, verboten. Das fithrt immer wieder zu Problemen, da Kopten teils
nur mit Konversionen zum Islam eine Ehescheidung erwirken konnen.

412 Vgl. Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge 2011. ,Kénnen”, da sie laut
Aussage von mir bekannten Kopten auch die Option haben, z.B. durch staat-
liche Gerichte eine Scheidung zu erwirken, die aber i.d.R. von der koptischen
Kirche nicht anerkannt wird.

81

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Interessen gepragt. Das Hauptinteresse der Kopten liegt neben einem
friedlichen Zusammenleben im Angesicht von islamistischen Stréomun-
gen in der Austibung ihres kirchlichen Lebens, allen voran ihrer Gottes-
dienste sowie dem Streben nach mehr Gleichberechtigung als Agypter.
Der gemeinsame Nenner ist aber eher das friedliche Zusammenleben als
vollkommene Gleichberechtigung. Die koptische Kirche war (nach dem
Konzil von Chalcedon) niemals Staatskirche.*!3 Trotz sdkularer*!* Ein-
fliisse bleibt in Agypten der Islam die Staatsreligion#5 und darum in
vielen Bereichen bevorzugt bzw. im Recht teils mafigebend.#'¢ Daneben
wurden bislang nur die ,himmlischen” Religionen, d.h. das Christentum
und Judentum, offiziell als Religionsgemeinschaften anerkannt.*’” So
sind koptische Schulen zugelassen und z.T. findet sich neben dem
tblichen islamischen Religionsunterricht auch koptischer Religions-
unterricht an staatlichen Schulen.#!8 Das heifit, die Staatsregierung
kooperiert bis zu einem gewissen Mafie mit der koptischen Kirche und
umgekehrt. Mubaraks Regierung bemiihte sich vor allem in Krisen-
momenten, die Einheit aller Agypter zu betonen. Vorteilhaft fiir die
Regierung war es zudem, nur einen Ansprechpartner fiir alle Kopten zu

43 Darum hat sie eine andere Entwicklung als die Kirchen in manchen Landern
des Westens, die teils von einer Staatskirche durch einen Sékularisierungs-
prozess zu einer Trennung von Kirche und Staat kamen, wenn auch unter-
schiedlich stark ausgeprégt. Der Begriff Sikularisierung ist in Agypten eher
negativ geprdgt. Die Verbindung von Politik und Kirche in Byzanz, die zeit-
weise (5-7. Jh.) die Kopten verfolgten, wurde koptischerseits immer wieder
scharf kritisiert. Vgl. Kohler 2008, 12.16.

414 Man muss sich bei allen Sikularisierungstendenzen vergegenwértigen, dass
die Religion in Agypten nach wie vor einen immens hohen und &ffentlichen
Stellenwert hat, der mit der Situation in Westeuropa, wo man Religion meist
als Privatsache ansieht, schwer zu vergleichen ist.

415 Siehe auch in den Verfassungsentwurf aus dem Jahr 2013: , Article 2: Islam is
the religion of the state and Arabic is its official language. The principles of Is-
lamic Sharia are the principle source of legislation. - Article 3: The principles
of Christian and Jewish Sharia of Egyptian Christians and Jews are the main
source of legislations that regulate their respective personal status, religious
affairs, and selection of spiritual leaders.” Draft of the Constitution 2013. Siehe
bzgl. des 2. Artikels auch Hulsman 2014a.

416 Siehe dazu Kap. 4-5 in folgender Magisterarbeit: Kaspar 2012, 49-106.

47 Dies bereitet anderen Religionsgemeinschaften Probleme. Vgl. Bundesamt fiir
Migration und Fliichtlinge 2011.

48 Vgl. Alalawi 2013 sowie Telefongesprédche mit Viviane Lesnik sowie Nashwa
Amer am 12.01.2014. Religionsunterricht in Agypten ist ein Thema fiir sich.

82

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

haben,*? der sich spdter mehrfach als Friedensstifter verdient machte.
Andererseits war, kritisch betrachtet, gerade die Unterreprédsentierung
der Kopten im Parlament*? ein Grund fiir die starke politische Rolle des
koptischen Patriarchen.

Bemerkenswerterweise wurde in Schenudas III. Verhiltnis zum Staat
unter Mubarak vor allem das Gegenteil (zu regimeloyal) von dem kriti-
siert, was ihm in der Phase unter Sadat zur Last gelegt wurde (zu
regimekritisch). Es gab aber noch eine grundsitzlichere Kritik an
Schenudas III. politischer Rolle. Der Monchsreformer Matta Al-Miskin
ging davon aus, dass Kirche und Staat (und damit auch Politik und
Theologie) vollig getrennt sein sollten. Die Kirche habe sich als einzige
Funktion um die Errettung der Seelen zu kiimmern. Jede Vermischung
von kirchlichen und staatlichen Aufgaben sei unumganglich unbiblisch
und damit unchristlich.#?! Schenuda III. war da ganz anderer Meinung.
Das bedeutet aber keineswegs, dass Schenuda III. fiir eine ,Ehe” zwi-
schen Kirche und Staat stand. Im Gegenteil, er kimpfte im Verhéltnis mit
dem Staat um grofitmogliche Autonomie als koptische Kirche und wollte
nicht wie die Al-Azhar Universitit in die Rolle einer offentlich-
rechtlichen Institution gedridngt werden.*? Die nahezu durchgingige
Unterstiitzung der Mubarak-Regierung war somit vor allem Mittel zum
Zweck.*? Nur so konnte der Papst es sich leisten, im Scheidungsrecht
einen Machtkampf mit der Regierung zu fithren. Die Voraussetzungen
fur eine kirchliche Scheidung wurden unter Schenuda III. mehrfach
verschiérft, sodass im Gegensatz zu einer flexibleren koptischen Schei-
dungsregelung aus dem Jahr 1938 nur noch Ehebruch oder Konversion

419 Vgl. Hulsman 2012b.

420 Z.B. ,2005 standen bei den Parlamentswahlen nur zwei koptische Namen auf
einer Liste von 444 Kandidaten.” Tamcke 2009, 8.

421 Vgl. El-Meskeen 2009. Urspriinglich auf Arabisch im Juni 1963 erschienen und
gegen Papst Kyrill VI. gerichtet, der wihrend des Jemen-Krieges fiir den Sieg
der Armee betete. Nach Al-Miskin diirfe man nur fiir Frieden beten. Im Buch
findet sich auch der Gedanke, dass fiir Al-Miskin Konstantin der Grofde der
Erste war, der Kreuzziige im Namen der Religion fiithrte. - Schenuda III. sagte
2003 in einem Interview: ,He [Matta Al-Miskin] issued a book titled ,The
Church and the State”... in this book he wrote hard words about the church.
[...] But the Patriarch of Copts cannot be separated from the state. He and the
Copts are part of the state, and separation from the state is neither in his, nor
in their, nor in the state’s interest.” Zitiert nach Kohler 2008, 78. Vgl. auch dies.
2007.

422 Vgl. Jacobs 2010a.
423 Vgl. Zitat in der vorletzten Fn.

83

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

als Griinde zuldssig sind.#* Auch wenn der Streit seit 2008 zwischen der
koptischen Kirche und der &gyptischen Justiz beigelegt wurde und
Schenuda III. sein strengeres Scheidungsrecht durchsetzen konnte, wun-
dert es nicht, dass dies auch unter Kopten teils zu heftiger Kritik und
sogar Demonstrationen gegen das Scheidungsrecht fiithrte.#?> Auch die
Debatten um Konversionen zum Islam*? aus Scheidungsgriinden stellen
eine Herausforderung fiir die koptische Kirche und ihr Verhiltnis zum
Staat dar. 2004 gab es in dieser Hinsicht besonders grofie Diskussionen
und sogar Zusammenstofie zwischen Christen und Muslimen, als Wafa’
Qustantin, die Frau eines koptischen Priesters, sich durch Konversion
zum Islam scheiden lassen wollte und darauf durch Papst Schenuda III.
dazu gebracht wurde, ihre noch nicht vollendete Konversion abzubre-
chen.#?” Dieser Fall beschiftigte die Medien mit vielen Spekulationen,
auch da Qustantin selbst von da an in einem Kloster in Wadi An-Natran
wohnte und m.W. bis heute von allen Journalisten ferngehalten wird.
Schenudas III. energisches Vorgehen wurde kritisiert, u.a. inoffiziell auch
von einem sonst - bzgl. Kopten - freundlich gestimmten Regierungs-
beamten.#? Kritik von Regierungsangestellten, die nicht speziell auf
diesen Fall bezogen ist, geht z.T. so weit, dass man die koptische Kirche
anklagte, einen ,Staat innerhalb des Staates” geschaffen zu haben.*?
Schenuda III. selbst wies solche Kritik - wie tibrigens auch jegliche

424 Die theologisch-biblischen Aspekte dieser Frage konnen in dieser Arbeit nicht
diskutiert werden.

425 Vgl. zu diesem Abschnitt, Kaspar 2012, 77-83 und Van Doorn-Harder 2011,
184f.

426 Zur Zahl der Konversionen zum Islam gibt es nur unbestitigte Schitzungen:
Ein dgyptischer Sicherheitsbeamter sprach zu einem Bischof von jahrlich 10 -
15 000 Christen, die zum Islam konvertierten. Vgl. Hulsman 2013a, 80.

427 Auch wenn mittlerweile in der Theorie Agypten Religionsfreiheit gewéhrt hat,
wird dies durch andere islamische Gesetze sowie eine andere Praxis untermi-
niert. Konversionen zum Islam sind sehr leicht moglich. Vom Islam zum
Christentum konvertiert man nur mit erheblichen Problemen. Vgl. Kaspar
2012, 87-99. Die koptische Kirche hat bei Konversionen einer Frau doppelt ver-
loren, da die Kinder automatisch islamisch werden. Vgl. Watson 2012, 113.
Konversionen vom Islam zum Christentum gibt es nattirlich auch, aber wegen
der Verfolgungsgefahr ist es hier noch schwieriger, zuverldssige Zahlen zu
bekommen.

428 Vgl. Hulsman 2013a, 80f. sowie Schep 2009, 5-9. Danach war es koptischen
Priestern verboten, potenzielle Konvertiten noch einmal zu einem Gesprach
zu treffen.

49 Vgl. Hulsman 2011b, 7-9.

84

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Bildung ausschliefilich christlicher Parteien - zurtick.# Es ist aber inso-
fern richtig, dass Kopten oftmals hdufiger bei der Kirche Hilfe suchten
als beim Staat, gerade wenn der Staat darin versagte.#3! Die Kirche ist
ndmlich eifrig bemiiht, sich um alle Bediirfnisse der Kopten zu kiim-
mern, d.h. z.B. auch um Arbeitsvermittlung.*2

Schenudas III. politisches Wirken bleibt in starkem Kontrast zu Matta
Al-Miskins Thesen, der sich (theoretisch) eine Abstinenz der Kirche
(nicht der einzelnen Mitglieder!) von jeglicher Politik wiinschte.*33 Fiir
Schenuda III. dagegen waren Politik und Theologie kaum zu trennen.
Dasselbe bestitigte auch Anba Bula tiber Schenuda III., der selbst als
Vertreter der koptischen Kirche an der neuen Verfassung mitgearbeitet
hat.#3* Gegentiber Haggi sagte Schenuda III. einmal: ,Do not ask me not
to talk about politics!”435 Schenuda III. fragte ihn weiter, ob es denn ir-
gendein Thema gebe, das keine politische Dimension habe, selbst dieser
Kaffee: Wenn er schlecht wire, bedeute dies, dass der falsche Kaffee aus
dem falschen Land importiert worden sei, was wiederum politisch sein
wiirde.#3¢ Deshalb schliefit Haggi, dass Schenuda III. das Leben (und
damit auch die Kirche) in einer sehr politischen Weise betrachtete. Er
geht aber m.E. zu weit, wenn er sagt, dass der Patriarch mehr als Premi-
erminister denn als Papst gehandelt habe.*” Dies ldsst Schenudas IIL
Hauptaugenmerk, die Forderung des geistlichen Lebens und der
Bildung, zu stark aufser Acht. Schenuda III. bleibt aber ohne Zweifel der
einflussreichste christliche Leiter im Agypten des 20. Jh.43

430 Vgl. Bahumiyas/Irmiya 2012, 33. Unabhéngig davon gab es ab 1952 mit der
Umma Al-Qibtiyya tatsdchlich eine (wenig einflussreiche) Bewegung, die
genau das forderte: einen koptischen Staat. Vgl. Hasan 2003, 60f.204.206 und
unten Kap. 2.10.1.

431 Vgl. Hulsman 2011b, 8 sowie Kohler 2008, 52.

432 Schenuda III. selbst betitigte sich auch regelmifiig im Dienst fiir Arme. Ge-
mé&fl Munir hatte er jeden Donnerstag ein besonderes Treffen, in dem Arme
finanziell sowie durch Seelsorge und Gebet unterstiitzt wurden. Vgl. Mounir
2012.

433 Ganz abstinent vom politischen Wirken war Matta Al-Miskin selbst nicht. Vgl.
oben Kap. 2.9.2

44 Vgl. Interview mit Anba Bala in Kairo am 19.09.2013.
435 Fastenrath 2007.

436 Vgl. ebd.

47 Vgl. ebd.

438 Vgl. Hulsman 2012b.

85

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Wéhrend mir von der Theorie betrachtet Al-Miskins These der Trennung
von Kirche und Staat einleuchtet, kann ich von der Praxis Schenuda III.
besser nachvollziehen, da er m.E. deutlich konsequenter gehandelt hat.
Al-Miskin hat sich zumindest durch den Kontakt zu Sadat wihrend
Schenudas III. Verbannung sowie durch andere Schriften®® mehr poli-
tisch engagiert, als dies bei ihm zu erwarten wire. Kritik an der Rolle
Schenudas III. von auflen wird jedenfalls ohne Berticksichtigung der
angespannten politischen Lage der Kopten kaum der Realitdt gerecht.
Die starke politische Rolle des Patriarchen ist ndmlich auch durch die
schwache politische Vertretung der Christen bedingt. Eine Starkung des
Laiengremiums (Al-Maglis Al-Milli) in der Interessenvertretung dem
Staat gegeniiber wére hier aber m.E. kein Riickschritt.#40 An der Diskus-
sion sieht man zumindest - was fiir die gesamte koptische Geschichte
gilt -, dass es in der koptischen Kirche keine einhellige Meinung zum
Verhiltnis zwischen Staat und Kirche gegeben hat, diese hing jeweils
stark von den Fiithrungspersonen und den Umstdnden ab.#! Obwohl die
Mehrheit der Christen zufrieden und stolz auf ihren politischen Repra-
sentanten war, ging, mit Tamcke gesprochen, jede Aktion des Kirchen-
oberhauptes den einen zu weit, den anderen nicht weit genug.42

210 Papst Schenudas III. Rolle in der
Erneuerungsbewegung

2.10.1 Die Erneuerungsbewegung der koptischen Kirche

Nach Jahrhunderten der Stagnation fithrte Kyrill IV. im 19. Jahrhundert
in seiner kurzen Amtszeit (1854-1861) erste Reformen durch (u.a. den
Bau von koptischen Schulen) und bekam dadurch den Namen Vater der
Reform (Abu Al-Islah),*3 doch es sollte noch 100 Jahre dauern, bis sich
mit Papst Kyrill VI. (1959-1971) und Papst Schenuda III. eine Erneue-
rungsbewegung in der ganzen Kirche durchgesetzt hatte.*** Nach Papst

439 Vgl. Glassner 1994, 98.

440 Vgl. Kohler 2008, 80-82.

441 Vgl. Meinardus 1998, 19-23 und Kashler 2008, 32f.
442 Vgl. Tamcke 2009, 19.

443 Vgl. Hage 2007, 186. Siehe auch Reiss 2001a, 1920f. Neben zahlreichen Refor-
men im Bildungsbereich, kdampfte er - im Gegensatz zu jeder koptischen
Tradition - gegen Ikonen, da er dies fiir Gotzendienst hielt. Vgl. Watson 2012,
39f.

44 Vgl Hage 2007, 188.

86

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Kyrill IV. folgten ndmlich wieder reformunwillige Patriarchen.44> Mit
Papst Yasab II. folgte von 1946 bis 1956 der letzte reformfeindliche
Patriarch. Er wurde sogar zeitweilig vom Volk*¢ entfiihrt, 1955 schlief3-
lich abgesetzt und starb ein Jahr spater.44

21011  Kirchenzustand vor und nach der Erneuerungsbewegung

Vor der Erneuerungsbewegung war der Zustand der Kirche negativ
geprédgt durch das Vererben von Priesterdamtern,*8 hiufig an die am
wenigsten Gebildeten in der Familie, Korruption**, u.a. durch Bevor-
teilung von Reichen, das Erkaufen von Bischofssitzen** und dhnliche
Vorgdnge, die weit verbreitet waren und dazu fiihrten, dass nach
Augenzeugenberichten die Kirchen und Kloster noch in den 1940er und
1950er Jahren fast leer waren.#! Die geringe Identifizierung mit der Kir-
che wurde auch dadurch hervorgerufen, dass , das Gemeindeleben (...)
fast ausschliefSlich aus dem Abhalten der traditionellen Liturgien und
Stundengebete [bestand], wobei von vielen Priestern die Gebete ohne
Verstiandnis ,heruntergeleiert’ wurden.”#2 In den 1990er Jahren sowie
heute sind die Kirchen dagegen regelmifiig tiberfiillt, das Gemeinde-
leben gestaltet sich dufierst vielfiltig inklusive den Klostern, der Kinder-

45 Bis auf die Einrichtung eines theologischen Seminars 1893 brachten sie wenig
Innovatives hervor.

46 Genauer gesagt, war es geleitet durch die Umma Al-Qibtiyya (Koptische
Nation), eine Gruppe politischer Aktivisten, die frustriert von der Korruption
in der Kirche war. Laut Hasan pladierte die Gruppe - entgegengesetzt zu den
Forderungen der Muslimbruderschaft - fiir eine koptische Nation. Vgl. Hasan
2003, 51 sowie Hulsman 2013a, 17 und ders. 2012b. Laut Meinardus hatte man
auch schon versucht, ihn zu vergiften. Vgl. Meinardus 1983, 191.

447 Vgl. Hage 2007, 188. Papst Schenuda III. sagte selbst, dass er die neue Gener-
ation und die neue Mentalitit, die in den Sonntagsschulen aufgewachsen sei,
reprasentieren wiirde. Papst Yasab II. reprédsentierte dagegen noch die alte
Generation. Vgl. CYC 2014. Trotzdem gab gemifi Hesemann Yiisab II. schon
1948 der Sonntagsschulbewegung seinen Segen. Vgl. Hesemann 2012, 285.

48 Diese Praxis wurde durch schlechte Bildung und schlechte Gehilter noch
negativ verstarkt. Vgl. Hasan 2003, 74.

449 Vgl. Hasan 2003, 33.66f.74.79.83.
450 Vgl. Reiss 2001b, 201.

451 Vgl. zu diesem Abschnitt Hasan 2003, 12. Schenuda beschreibt die Zeit von
Habib Cirgis Ende des 19 Jh. selbst folgendermaflen: ,Habib Girgis lived
during a dark period of history, in which there were no preachers or teachers
of theology.” Shenouda III 1990a, 89.

452 Reiss 2001b, 201.

87

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

und Jugendarbeit sowie der kirchlichen Sozialarbeit. Dies hat insgesamt
zu einer hohen Identifizierung der Kopten mit ihrer Kirche gefiihrt.4>

210.1.2  Die Sonntagsschulbewegung als Beginn der Erneuerung

Die Reformen gingen im 20. Jh. zu Beginn von den Laien und in erster
Linie von der sogenannten Sonntagsschulbewegung aus. Der Begriff Sonn-
tagsschulbewegung darf nicht mit einer Kindergottesdienstbewegung gleich-
gesetzt werden, da sie ab den 30er Jahren nicht nur auf Kinder bezogen
war, sondern auch zu Programmen und Aktivitdten gefiihrt hat, die die
Altersstufen 4-40 Jahre umfasste.*>* Die Bewegung ist anfangs vor allem
mit Habib Girgis®® (+ 1951) verbunden, dessen Hauptanliegen die
Reform der Priesterausbildung und die Erziehung in Kirche und Schule
war. Es wurde erstmals christlicher Religionsunterricht in ffentlichen
Schulen eingefiihrt. Girgis verbreitete mit viel Eifer das Anliegen des
Unterrichts fiir Kinder und Jugendliche nicht nur in der Schule.* Er
wurde auch selbst zum Vorbild, indem er beispielhaften Sonntagsschul-
unterricht in Kirchen und Wohltitigkeitsvereinen durchfiihrte und zu-
sdtzlich die Lehrplane mit praktischen Erkldrungen verdffentlichte, die
auch in den neu gegriindeten Sonntagsschulen als Basis genommen
wurden.*7 Seine Studenten nahmen sein Anliegen auf, aber bis Mitte der
1930er Jahre blieben es lokale Initiativen.458

Aus einer Erweckung in Asyat in den 1920er Jahren, die als Reaktion
bzw. Imitation der Aktivitdten evangelischer Missionare mit verstarkter
Jugendarbeit und vor allem Erweckungspredigten anfing, kamen in den
1930er Jahren viele begeisterte Studenten nach Kairo, die dort zum ers-
ten Mal eine Sonntagsschularbeit begannen. Daraus entstanden ver-
schiedene Sonntagsschulzentren, die spiter die Kirchenreformen be-
stimmen sollten.*® Reiss nennt die vier Hauptzentren in Kairo: 1) die
St. Antonius-Kirche in Subra, 2) in Giza, 3) im Stadtteil Gazirat Badran460

453 Vgl. zu diesem Abschnitt Hasan 2003, 12.
454 Vgl. Reiss 1998, XXXIV.

455 Schenuda III. fasst sein Lebenswerk selber kurz als Beispiel fiir heiligen Eifer
fir Gott auf ein paar Seiten in seinem Buch Holy Zeal zusammen. Vgl.
Shenouda III 1990a, 89-92.

46 Vgl. Reiss 1994a, 86.
47 Vgl. ebd.

48 Vgl. ebd. Es wurden auch verschiedene Wohltitigkeitsvereine gegriindet, in
denen koptische Laien praktisch tétig werden konnten. Vgl. Reiss 1998, 59-69.

459 Vgl. Reiss 1994a, 87.
460 Vgl. ebd. 87f.

88

.73.218.147, am 28.01.202, 18:18:30. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt
....... at, RO odor 1 KL-Systeson. Ki-Modsillen oder Gaerativen Sorachmodelien.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

und 4) die Erzengel-Michael-Kirche im Stadtteil Tastn.%! In der
St. Antonius-Kirche wurde das Studium der koptischen Tradition mit
ihrer Kirchengeschichte und asketischen Frommigkeit geférdert. Dazu
lag ein Schwerpunkt auf dem Studium des Alten Testamentes.42 Die
Erlosung des Einzelnen stand hier im Mittelpunkt.463 Papst Schenuda IIL
ging aus dieser Sonntagsschulrichtung hervor neben anderen, die spater
Bischofsamter einnahmen.** Die koptische Tradition wurde auch in Giza
gefordert, aber daneben kam ein stidrkerer Fokus auf die soziale Arbeit
hinzu. Hier war Zarif ‘Abdallah, Abtuna Antonius Amin, Matta
Al-Miskin (damals Yasuf Iskandar) und vor allem Sa‘ad ‘Aziz, der spé-
tere Bischof Samuel, mit dem Aufgabenbereich fiir soziale Dienste sehr
aktiv.465 Neue Formen der Jugendarbeit wurden vor allem in Gazirat
Badran gefordert: Jugendklubs, Ausfliige zu den Klostern, Freizeitlager
und eine ganzheitliche Erziehung waren das Markenzeichen dieses
Zentrums.*® Die Erzengel-Michael-Kirche, in der es keine zusitzlichen
Charakteristika gab, war dafiir aber eine Diskussionsplattform fiir die
verschiedenen Ansitze. 47

Nach der Griindungsphase in den 1930er Jahren kam eine Einigungs-
phase in den 1940er Jahren, in der durch Sonntagsschulkongresse die
Arbeiten der verschiedenen Sonntagsschulzentren immer mehr koordi-
niert wurden. Zum Teil wurden diese auch politisch (Unterschriften—
aktion gegen Mehrehegesetz) oder innerkirchlich aktiv (Ablehnung eines
Bischofs). Wahib ‘Atallah wurde 1951 nach dem Tod von Habib Girgis
der Nachfolger des Sonntagsschulpioniers.468

461 Vgl. Reiss 2009, 178f.
462 Vgl. Reiss 1994a, 87f.
463 Vgl. Reiss 2009, 178.

464 Vgl. Reiss 1994a, 87f. Reiss nennt neben Scher}uda III. den Bischof Athanasius
von Bani Suwaif, Bischof Gregorius, Bischof Arsaniyts von Al-Minya, Bischof
Yt annis von Al-Garbiyya und Bischof Bahtimiyts von Damanhur.

465 Vgl. Reiss 1994a, 88. Hasan nennt Nazirs Gruppe ,spiritual revivalists”, Sa‘ads
Gruppe ,social activists” und beide ,modernists.” Vgl. Hasan 2003, 77.

466 Vgl. Reiss 1994a, 89.
467 Vgl. Reiss 2009, 179.

468 Vgl. Reiss 1994a, 90f. Die Sonntagsschulen wurden nun offiziell Schulen der
Kirchlichen Erziehung genannt und den Priestern untergeordnet und die mann-
lichen Mitarbeiter zur Diakonatsweihe aufgefordert.

89

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

2.10.2 Der Kirchenreformer

Mit Kyrill VI. kam ein Patriarch an die Macht, der der Sonntagsschul-
bewegung sehr wohlgesonnen gegeniiberstand, und so laut
Schenuda III. einen Vermittler zwischen der alten und neuen Generation
darstellte.#®® Unter dessen Fithrung wurden verschiedene Leiter der
Sonntagsschulbewegung befordert einschliefflich Schenuda III. selbst,
obwohl das mit ihm gestaltete Sonntagsschulmagazin teilweise sehr
kritisch mit der Kirchenleitung umging. Was waren Schenudas IIL
Reformimpulse? Zundchst ist vor allem deutlich auf seine Funktion als
Kirchenlehrer hinzuweisen, die oben schon erldutert wurde, aber nicht
iiberbetont werden kann. Das Predigthalten wurde ndmlich von vielen
koptischen Bischofen oder Priestern nachgeahmt. Auch die spontanen
Fragerunden stellten ein volliges Novum sowohl im orthodoxen
Christentum allgemein als auch in der Koptisch-Orthodoxen Kirche im
Speziellen dar.#”0 Sein Fokus lag hier auf der Forderung des spirituellen
Lebens,*”! die durch die Publikationen sowie die Mitarbeiter auch in die
Sonntagsschulen und damit in die ganze Kirche getragen wurde. Prak-
tisch hat er dies auch durch eine Standardisierung der theologischen
Ausbildung sowie durch feste Priestergehilter umgesetzt.#”2 Daneben
gab es aber weitere Verdnderungen, von denen folgende laut Van
Doorn-Harder am tiefgreifendsten waren: die Verbesserung der Qualitit
der Kloster, die Neuziehung der Grenzen von Didzesen, die Integrierung
neuer Bischofe und Laien in verschiedenen Stufen der Kirchenhierarchie
(inkl. Al-Maglis Al-Milli), die Einbindung der Jugend und der Frauen in
offizielle Strukturen des Laiendienstes und die Verbesserung des
Bildungsstandards aller Involvierten.*”3

2.10.2.1 Die Reform des Monchtums

Wie sein Vorganger’* veranlasste Papst Schenuda III., monastische Ein-
richtungen wiederbeleben zu lassen. 2012 war die Zahl der Monchs-

469 Vegl. Reiss 1994a, 91 sowie vgl. zu diesem Absatz CYC 2014.

470 Siehe Hasan 2003, 73-75.80. Neben den Predigten nennt Hasan auch die
Hymnen.

471 Interview mit Anba Bala in Kairo am 19.09.13 sowie Telefongesprach mit
Anba Bahtmiyts am 03.10.2013.

472 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 175.

473 Vgl. ebd. 173. Siehe auch O’Mahony 2006, 508.
474 Papst Kyrill VI. griindete 1959 zum ersten Mal nach {iber 1000 Jahren ein
koptisches Kloster neu. Vgl. Glassner 1994, 93.

90

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

kloster von 9 auf 28 angewachsen und der Nonnenkloster von 5 auf 7.47>
Die Zahl der Monche wuchs laut Van Doorn-Harder von 206 im Jahr
1960 auf iiber 1200 im Jahr 2001. Auch die Nonnenkldster verzeichneten
ein rapides Wachstum mit 61 neuen Nonnen, die z.B. allein zwischen
1992 und 1993 vom Papst ordiniert wurden.4’¢ Dieses Wachstum ist ein
volliges Novum seit der Ankunft des Islams im 7. Jh.#77 Die meisten
Monche haben heute einen Hochschulabschluss und bringen ihre
Kenntnisse auch verschiedenartig in den Dienst der Kirche ein, sei es in
der Restauration, Kunst oder auch der Gartenarbeit.4”8 Vor allem durch
die geteerten Straflen, die die Wiistenkloster jetzt mit den Stadten ver-
binden, hat sich das Leben der Monche sehr verdndert.4”2 Nicht nur
Priester, sondern auch zahllose andere Kopten (sowie Touristen) kom-
men in die Kloster, um dort an Kirchenfesten teilzunehmen oder sich
einen Segen von den heiligen Orten oder den heiligen Menschen abzuho-
len. Der Papst war selbst ein Vorbild darin, indem er sich wichentlich in
das St. Bisay-Kloster zuriickzog, wo er aber auch haufig Gaste empfing
oder Konferenzen abhielt.*80 Schenuda III. ist der erste Papst, der kopti-
sche Kloster auerhalb Agyptens gegriindet hat.481 Momentan gibt es
z.B. in Deutschland neben ca. 20 Gemeinden*®? zwei Kloster (Hoxter und
Kroffelbach) sowie ein koptisches Zentrum in Borgenteich.43 Neben der
groflen Expansion findet sich insgesamt eine hohere Integration des
Moénchtums ins Kirchenleben. Agypten ist damit nicht nur das Land, in
dem das christliche Monchtum entstand, sondern auch der Ort, wo eine
moderne monastische Erweckung begann.$* Die Entscheidung zum

475 2012 befanden sich von den 35 Klostern 25 in Agypten und 10 im Ausland (9
Monchs- und 1 Nonnenkloster). Vgl. Bahumiyuas/Irmiya 2012, 65.

476 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 173.

477 Vgl. Hulsman 2012b.

478 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 173.

479 Vgl. Reiss 1998, 272. Monche bleiben zudem oft tiber E-Mail, Handy etc. mit
der koptischen Gemeinde in Kontakt. Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 174.

480 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 174. Trotz seiner vielen Verantwortungen ver-
brachte der koptische Papst in der Regel drei Tage in der Woche im Kloster.

481 Vgl St. Takla 2013.

482 Vgl. St. Markus-Kirche 2013.

483 Vgl. ebd. Die beiden Kloster haben aber in Deutschland jeweils im Vergleich
zu Agypten, wo hiufig weit tiber 100 Monche in einem Kloster sind, nur eine
kleine Zahl von Priestern bzw. Monchen und dazu noch einige Kirchenhelfer
oder Diakone. (Verschiedene Besuche des Verfassers in Hoxter und Kroffel-
bach 2012/13).

484 Vel. O’'Mahony 2006, 501f.

91

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Moénchtum mit dem Gehorsam-, Armuts- und Keuschheitsgeltibde*® ist
definitiv durch eine hohe Identifikation mit der Kirche (und dem Glau-
ben) gepragt, z.T. zusitzlich auch aus Protest gegen die Weltlichkeit der
Gesellschaft oder sogar der Kirche. Da alle Triager hoherer Kirchen-
amter*® aus den Klostern gewdhlt werden, kann aber auch diese ambiti-
onierte Motivation nicht vollig ausgeschlossen werden.*$” Es gilt dabei
immer das Prinzip: Ein starkes monastisches Leben bedeutet eine starke
Kirche, da die Kloster als Lungen der Kirche gesehen werden. 48

Fiir die Reform des Monchtums ist zu einem grofien Teil auch Matta
Al-Miskin verantwortlich, der das fast leerstehende Kloster des
HI. Makarius zu einer so noch nie gesehenen Bliite in jeder Hinsicht
fiithrte.#8° Das Kloster wuchs von 6 im Jahr 1969 auf iiber 120 Ménche im
Jahr 2007 an.*® Sein geistliches Leben mit einer Betonung auf der
Inkarnation, dem Gebet und der Kommunion, verbunden mit den
Kirchenvéterstudien, der aktiven Gestaltung des Klosterlebens sowie
einer Betonung des historischen und okumenischen Charakters des
Glaubens zog viele Monche an.#! Matta Al-Miskins Haltung wahrend
Schenudas IIl. Verbannung, seine Thesen in Bezug auf Politik, die kriti-
sche Aufnahme westlicher Theologien sowie die Lehre der Theosis ver-
anlassten den Papst aber, sich mehrfach von ihm zu distanzieren und
sogar Biicher gegen ihn zu schreiben.*? Auflerdem werden die Monche

485 Gesprdch mit koptischem Monch am 19.01.2014.

48 Sowohl Bischofe (allgemein sowie Ditzesan-), Metropoliten und der Papst
kommen alle aus dem Monchtum und leben im Zolibat, im Gegensatz zu ein-
fachen Kirchenpriestern, die heiraten miissen, und Diakonen, die es diirfen.

487 Vgl. O'Mahony 2006, 502. Hulsman sieht sie sogar bei Schenuda III. selbst.
Vgl. Interview mit Hulsman in Kairo am 04.10.13.

488 Vgl. Watson 2012, 54 und Bischof Damyan in Hesemann 2012, 314.

489 Siehe dazu: Glassner 1994, 93-104; El-Meskeen 1993; Watson 2012, 15-18 sowie
Meinardus 1989, 72-104.

490 Vgl Kohler 2008, 58f.

91 Vgl. O'Mahony 2006, 505 sowie Glassner 1994, 98. Al-Miskin schrieb sehr viele
Biicher und Artikel. In folgendem Standardwerk sind einige Artikel gesam-
melt: Matthew the Poor 1984.

492 Vgl. dazu oben Kap. 2.9.4 sowie Exkurse in Kap. 3.2 unten. Matta Al-Miskin,
in Alexandria geboren, arbeitete zunichst als Apotheker, bevor er ab 1948
Monch wurde und 1969 die Reform im Kloster des Hl. Makarius begann. Vgl.
O’Mahony 2006, 505.

92

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

aus Al-Miskins Kloster i.d.R. nicht fiir hohere Kirchendmter vorgese-
hen 4%

210.22  Die Partizipation der Laien am Kirchenleben

Schenudas III. Ziel war es, die Laienleiterschaft in die Kirche zu integrie-
ren. Auf lokaler Ebene gab es den Maglis Al-Kanisa (Gemeinderat), der
die Wiinsche der Kirchenmitglieder an die Kirchenfiihrer tibermitteln
und u.a. auch die Finanzen der Kirchen tiberwachen sollte.#* Fiir die
nationale Ebene wurde 1973 der Al-Maglis Al-Milli, der 1874 gegriin-
det*> und zeitweise ausgesetzt wurde, wieder eingefiihrt, wohlgemerkt
aber (schon zuvor) mit viel weniger Befugnissen als zu Beginn seiner
Geschichte.*% Es blieb aber die wichtige Aufgabe, den Papst zu wahlen.
Das Gremium wurde immer mehr von gebildeten Laien besetzt, die auch
schon das Sonntagsschulprogramm und oft auch weitere theologische
Kurse besucht hatten.*” Die verbesserte theologische Laienbildung fiihr-
te auch zu einer Verbesserung der Priesterausbildung, da die Priester
nun gebildeten Laien antworten mussten.**

Durch die starke Integration der Laien in die Kirche - nicht nur als Pries-
ter, sondern auch in anderen geringeren Amtern - erfolgte aber eine
starke Klerikalisierung. Die Laienpartizipation ist dadurch in einigen
Bereichen - trotz insgesamt hoher Beteiligung - geringer als zu fritheren
Zeiten.*”

495 In der koptischen Geschichte dagegen hat das Kloster des Hl. Makarius mehr
Patriarchen (29) als jedes andere hervorgebracht. Vgl. Meinardus 1989,
100.211.

494 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 175.

495 Vgl. Watson 2012, 47.

4% Der Al-Maglis Al-Milli, der auch durch die koptischen Absolventen der evan-
gelischen Missionsschulen beeinflusst wurde, strebte schon im 19. Jh. nach
einer demokratischeren Kirchenstruktur. Vgl. O’'Mahony 2006, 495. Siehe zur
Geschichte/ Aufgaben des Al-Maglis Al-Milli ebd. 495-501. Es gibt verschiede-
ne Sichtweisen innerhalb der koptischen Kirche zum Verhiltnis von Papstamt,
Heiliger Synode und dem Laiengremium Al-Maglis Al-Milli. Vgl. Watson
2012, 47.

497 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 175f. Papst Schenuda III ordinierte die Mitglie-
der des wiedererweckten Gremiums auch zu Diakonen und tibernahm sie
damit in die niedere Kirchenhierarchie. Vgl. ebd.

498 Vgl. Reiss 1998, 176.

499 Vgl. Watson 2012, 69.

93

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

210.2.3  Klerikalisierung der Takrisbewegung

Mit Takris wird die Weihung im Sinne einer Heiligung oder Abson-
derung eines Kirchenmitglieds beschrieben, die jedoch unterschiedlich
aussehen kann.5® Schon vor der Amtszeit Schenudas III. setzten sich
engagierte Laien aus der Sonntagsschulbewegung immer mehr fiir ihre
Kirche ein. Im Studium war dies noch moglich, doch als Arbeiter zogen
sie teilweise schlechtere Positionen vor, um gentigend Zeit fiir den
Kirchendienst zu haben. Aus Giza kamen die ersten vollzeitlichen Takris
(bzw. Mukarrastin), darunter auch Sa‘ad ‘Aziz (spater Bischof Samuel),
der mit seiner Gruppe stark diakonisch wirkte.’? Auch die Takris-
Bewegung ist urspriinglich stark mit Matta Al-Miskin verbunden.2 Der
Laientakris in einem Takrishaus (Bayt Al-Takris) zeichnete sich durch
die Hingabe fiir Jesus, den Kirchendienst, eine Gemeinschaft des
Wohnens, Essens und Teilens, ein zolibatidres Leben sowie ein Studium
der Kirchenviterschriften aus.5® Fiir viele war dies aber nur die Vor-
stufe, bis sie in den Klerus eintraten, da man i.d.R. nur als Priester oder
Monch der Kirche voll dienen konnte. Mit den Mukarrasin, die teils
hauptamtlich tdtig waren, gab es nun aber eine weitere (beschrédnkte)
Form der Partizipation auflerhalb des Klerus.5%¢ Ab 1948 wurden zum
ersten Mal Monche und Priester aus dieser Bewegung geweiht. Damit
wurde der Takris nach und nach im Priestertum verankert.5% Die ersten
Reformmonche,?% darunter auch Papst Schenuda III., kamen aus dieser
Takrisbewegung und forderten diese wiederum durch die Ausweitung
der kirchlichen Programme fiir Laien, jedoch bemiihte sich Schenuda III.,
sie in den Klerus einzubinden, was zur Folge hatte, dass der ménnliche

500 Vgl. dazu Reiss 1998, 170-198.

501 Vgl. zu diesem Abschnitt Reiss 2009, 180f. Die Autorin Hasan (vgl. dies. 2003),
die ihre Beschreibung der Erneuerungsbewegung im Gegensatz zu der Disser-
tation von Wolfram Reiss (ders. 1998) stirker aus einer soziologischen
Perspektive schreibt und dabei immer wieder ihre eigenen Erfahrungen ein-
flieBen ldsst, betont u.a. stirker die unterschiedlichen Ausrichtungen des
sozial-diakonischen Bischofs Samuel und des eher padagogisch-spirituellen
Bischofs Schenuda. (Hauptsichlich befasst sie sich aber damit, dass die kopti-
sche Kirche durch den Aufbau und die Betonung ihrer eigenen Kultur und
Identitdt in Abgrenzung von ihrer islamischen Umgebung zur Kirchenerneue-
rung beigetragen hat.) Vgl. Reiss 1998 und Hasan 2003.

502 Vgl. Hasan 2003, 89.

505 Vgl. Reiss 1998, 192.

504 Vgl. zu diesem Abschnitt Reiss 2009, 180f. sowie ders. 1998, 173.

505 Vgl. Reiss 2009, 182f.

506 Vgl. ebd. 183-185.

94

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Laientakris keine starke Verbreitung fand.®” Den Frauen stand der
Dienst zwar auch offen, jedoch war das Bemiithen um die Eingliederung
in ein klerikales Amt begrenzter, sodass die geweihten Tochter (Al-Banat
Al-Mukarrasat) nur fiir sozial-diakonische Dienste in Frage kamen.>% Seit
den 70er Jahren schritt der weibliche Laien-Takris aber so voran, dass
heute in jeder Divzese geweihte Tochter zu finden sind, neben den oben
kurz erwdhnten Nonnenklostern.>%

2.10.24 Die Rolle der Frau

Fiir Frauen haben sich im Kirchendienst neue Moglichkeiten aufgetan.>10
So entschied sich keine geringe Zahl an Frauen (heute ca. 100051), ihr
Leben der Kirche zu weihen und nicht zu heiraten, jedoch ohne Nonnen
zu werden. Sie sind Mukarrasit, werden auch als Schwestern angespro-
chen und leben in Hidusern zusammen. Sie konnen in der Hierarchie von
der Mukarrasa zur Subdiakonin und schlieflich zur vollen Diakonin>'?2
(Sammasa) aufsteigen.5® Laut Anba Mita'us war das Amt der Diakonin
seit dem 13. Jh. abgeschafft und wurde erst durch Papst Schenuda III. an
Pfingsten 1981 wieder eingefiihrt, um den grofien Dienstbediirfnissen
gerecht zu werden.>* Um Diakonin zu werden, musste man aber erst
einmal 15 Jahre ununterbrochen gedient haben. Das bedeutet auch, dass
die Diakoninnen alle tiber 40 Jahre alt sein sollten. Schenuda III. driangte
darauf, die Initiationsriten fiir Frauendiakone zu reformieren, da er das
Modell einer Frauengruppe in Bani Stawaif als zu katholisch empfand.
Hunderte von Mukarrasat®!> sind heute hdufig u.a. im Sonntagsschul-
dienst tdtig. Ihre Zahl ist weiter im Wachstum begriffen.>1¢ Schenuda III.

507 Vgl. Reiss 1998, 250.

508 Vgl. Reiss 2009, 187. 1981 wurden zwar 28 dltere Frauen zu Diakonissen ge-
weiht, jedoch ohne liturgische Funktion, denn ihre Arbeit blieb wesentlich auf
Frauen und Kinder beschrankt. Vgl. Reiss 1998, 248f.

509 Vgl. Reiss 1998, 250. Zu den Nonnenklostern siehe vor allem: Van Doorn-
Harder 1995.

510 Siehe auch St. Takla 2013.
511 Zahl nach Reiss 2009, 187.
512 Laut Chaillot seit 1960. Vgl. Chaillot 2009, 207.

513 Fiir eine ausfiihrlichere Darstellung der verschiedenen Partizipationsmoglich-
keiten von Frauen in der koptischen Kirche siehe Van Doorn-Harder 2000,
733-750.

514 Vgl. Mettaous 2000, 50f.
515 Bzw. 1000 laut Reiss 2009, 187.
516 Vgl. zu diesem Abschnitt Van Doorn-Harder 2011, 176f.

95

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

schreibt in seinem Buch (gegen) Homosexuality and the ordination of
women:

,In the Coptic Church we have thousands of women as Sunday
School teachers. In Cairo alone we have between ten to fifteen
thousand5'” females as Sunday School teachers. In our Seminary
and Coptic Institute we have four ladies teaching in the Seminary:
one teaches the Old Testament, another the Hebrew Language,
and two teach the history of the Church. In every church we have
women organising and supervising social activities. We also have
women in many of the councils of churches. They have many
responsibilities.”518

Auch wenn hier die Aktivitdten der Frauen hervorgehoben werden, wird
in diesem Vortrag insgesamt die strikte Ablehnung der Frauenordin-
ation vertreten. Dies wird mit dem Priesteramtsverstiandnis, der Kirchen-
tradition und vor allem mit verschiedenen Bibelstellen (u.a. 1 Tim 2,11-
15) begriindet, die alle nicht kritisch hinterfragt werden sollen.5? Man
muss die Rolle der Frau auch vor dem Hintergrund der patriarchali-
schen Kultur in Agypten betrachten. Frauen in kirchlichen Leitungsam-
tern werden nicht nur aus theologischen und traditionellen, sondern
auch kulturellen Griinden nach wie vor grundsétzlich abgelehnt.5? Laut
Bischof Bula, der fiir alle Ehescheidungsfragen in der koptischen Kirche

517 Die Zahl steht nicht in Widerspruch zu den 1000 Mukarrasat, da es sich im
Gegensatz zu gewohnlichen Sonntagsschullehrerinnen bei einer Mukarrasa ja
um eine geweihte Frau handelt.

518 Shenouda III 1993a, 36.
519 Vgl. hierzu Exkurse in Kap. 3.2.

520 Hierzu ist auch die nach wie vor strikte Segregation in Gottesdiensten zu
erwdhnen. Das Abendmahl wird zunichst an die Méanner ausgeteilt und die
Taufe von Babys findet zuerst bei Jungen statt (nach 40 Tagen; Midchen nach
80 Tagen). Zum Verstindnis der Lage von Frauen in der dgyptischen Gesell-
schaft insgesamt ist hinzuzufiigen, dass diese deutlich schlechter ist als in an-
deren (inkl. arabischen) Lindern. Eine Umfrage der Thomas Reuters
Foundation kam sogar 2013 zu dem Ergebnis, dass es Frauen in Agypten am
schwersten von allen arabischen Lindern haben, was vor allem mit einer ho-
hen Rate an Genitalverstiimmelungen und verbreiteter sexueller Beldstigung
zu tun hat. Vgl. Crina 2013 sowie Putz 2013. Frauenbeschneidungen sind zwar
mittlerweile gesetzlich verboten, finden aber in landlichen Gegenden immer
noch statt, obwohl u.a. die koptische Kirche sowie die Al-Azhar diese Praxis
deutlich verurteilt haben.

96

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

zustdndig ist, sei dies auch noch kein grofles Diskussionsthema inner-
halb der koptischen Kirche.52!

2.10.25  Die Reform des Episkopats

Wie erwidhnt, war Schenuda III. selbst 1962 der erste allgemeine oder
Generalbischof5?2, zusammen mit Anba Samuel.52 Der Unterschied zu den
Ditzesanbischofen lag in ihrem gesamtkirchlichen Charakter.52* Sie
waren entweder fiir einen bestimmten Aufgabenbereich oder als Hilfs-
bischofe in Ditzesen, als voriibergehende Klosterbischofe oder ganz
ohne festgelegten Bereich und damit als flexible Einsatztruppe des
Papstes aktiv.52> Die von Schenuda III. eingesetzten Chorbischofe dage-
gen stellten eine Wiederbelebung eines alten Amtes dar. Diese wurden
meist als Hilfsbischofe eingesetzt.> Daneben wurden zusitzlich ein paar
Klosterbischofe ohne Bistum eingesetzt.5?” Die Reformen fithrten dazu,
dass das Bischofsamt vielgliedriger und damit flexibler wurde. Es gab
dadurch mehr Di6zesen, die nicht mehr von einem einzigen Bischof,
sondern gleich von mehreren verschiedenen betreut wurden, sei es als
Hilfsbischof, allgemeiner Bischof, Ditzesanbischof oder als Metropolit.
Es bedeutete eine Vernetzung der Arbeit, die es vorher so nicht gegeben
hatte.528 Neben einer Senkung des Altersdurchschnittes und einer Steige-
rung des Bildungsgrades hatten sie teils durch neu geschaffene Diozesen
grofien Gestaltungsfreiraum.’? 1971 gab es 23, 2012 50 Di6zesen. Die

521 Interview mit Anba Buala in Kairo am 19.09.2013. Gemifs Hasan sprach Bischof
Bula auf einer Konferenz davon, dass in der Familie der Mann das Haupt, die
Frau die Helferin und darum nicht vollkommen gleich(berechtigt?) sei. Vgl.
Hasan 2003, 254f.

522 1808 gab es schon mal fiir kurze Zeit eine Vorstufe mit einem ,allgemeinen
Metropoliten”. Vgl. Reiss 1994c, 550.

523 Vgl. oben Kap. 2.6. 1967 folgte Anba Gregorius als Bischof fiir Hohere Studien,
Koptische Kultur, Wissenschaftliche Forschung.

524 Vgl. Reiss 1994c, 550f. 1985 folgte Anba Sirabytn als Nachfolger von Bischof
Samuel fiir den Bereich Soziale Dienste und Okumene. 1976 Anba Antonius
Murqus fiir Afrikanische Angelegenheiten sowie 1980 der Bischof Masa fiir
die Jugend.

55 Vgl. ebd. 551-553.

526 Vgl. ebd. 554. Zwischen 1974 und 1979 setzte Schenuda III. 10 junge Chor-
bischofe ein, mind. 2 davon wurden spéter zu Klosterbischofen und 6 zu Ge-
neralbischofen erhoben.

527 Vgl. ebd. 555f.
28 Vgl. ebd. 556f.
529 Vgl. ebd. 558.

97

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Zahl der Auslandsbischofe wuchs von 3 auf tiber 20.530 Insgesamt weihte
der Papst 117 Bischofe oder Metropoliten sowie 1001 Priester.53! Die
episkopalen Reformen fithrten zu einem starken Machtzuwachs des
Papstes, da sein Jurisdiktionsbereich sich ausweitete, u.a. durch die
Landflucht in seine eigene Ditzese und die Emigration. Alle ausldandi-
schen Di6zesen fallen ndmlich auch in seinen Machtbereich. Durch die
Teilung verschiedener Ditzesangebiete wurde auflerdem das Gewicht
einzelner Bischofe im hochsten Gremium, der Heiligen Synode, verklei-
nert.532 Kritisch ist hier mit Reiss anzumerken, dass durch die episko-
palen Reformen viele Aufgaben, die ehemals von Laien wahrgenommen
wurden, an den Klerus abgegeben wurden.5® Dies ist auch deshalb zu
bedauern, da in der koptische Kirche gerade durch eine starke Laien-
bewegung die Erneuerungsbewegung erst begonnen hat.

Neben einzelnen demokratischen Elementen, inklusive seiner Volksnihe
und der Volkszustimmung zu Priestern oder Bischofen, stand
Schenuda III. fiir eine sehr hierarchisch geprégte Kirchenstruktur, die auf
vollkommener Loyalitdt und Gehorsam dem Papstamt gegeniiber ruhte.
Dazu gehorte auch die Verbannung (z.T. Exkommunikation)®** von min-
destens 27 (wahrscheinlich mehr) Geistlichen. Die Griinde waren teils
offensichtlich (Korruption), teils schwerer verstandlich (z.B. andere Auf-
fassungen).>® Eine gegenseitige Kontrolle wurde mit der Begriindung,
dass eine Familie durch Liebe und Loyalitit gepragt sei, grofitenteils

50 Vgl. O’'Mahony 2006, 508 und Bahtmiyts/Irmiya 2012, 41.48-58.

551 Vgl. Bahtmiyas/Irmiya 2012, 41.

52 Vgl. Reiss 1994c, 558f. Auch die Frage, warum Wanderpriester im Gegensatz zu
den reisenden, allgemeinen Bischofen so strikt abgelehnt werden, ist, laut
Reiss, von koptischer Seite noch nicht ausreichend begriindet worden.

533 Vgl. Reiss 1994c, 559f. Siehe dazu auch Watson 2012, 124f.

54 Darunter auch der urspriinglich koptische Gelehrte George Habib Bibaw1i.
Siehe u.a. Van Doorn-Harder 2011, 186f.

%5 Vgl. Hasan 2003, 240. Der ehemalige Monchspriester Daniyal Al-Baramtsi
musste z.B. wegen zu pfingstlerischer Lehre gehen und predigt heute als
evangelischer Pastor. Vgl. Hulsman 2012b. Wihrend meiner Agyptenreise im
September/Oktober 2013 war ich zu einer grofleren evangelischen Gebets-
konferenz eingeladen, die ich u.a. wegen dieser Arbeit ausschlug. Erst spéter
erfuhr ich, dass einer der Konferenzsprecher der ehemalige Monchspriester
war. - Ein anderer Priester, der genauso provokativ wie erfolgreich unter
Muslimen missionierte, musste auf staatlichen Druck das Land verlassen. Die
verschiedenen Griinde fiir die Trennungen wéren noch eine eigene Studie
wert, da sie viel aussagen tiber das Selbstverstandnis der koptischen Kirche,
ihr Verhaltnis zu anderen Kirchen und dem Islam.

98

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

abgewehrt.’% Hier war der monastische Gehorsamsgedanke préagend,
der tiber andere Werte gestellt wurde.

2.10.2.6  Das Jugendbischofsamt

Schenuda III. war seit 1962 als Bischof fiir Kirchliche Erziehung auch fiir
die Kinder- und Jugendarbeit zustindig. Als Patriarch kiimmerte er sich
seit 1971 weiter um die Jugend, jedoch wurde sein Engagement durch
andere Verpflichtungen erschwert.>” Am 25.05.1980 weihte Schenuda III.
den mit biirgerlichen Namen Emile ‘Aziz%% genannten aus Asyat zum
Bischof Mitisa.>® Dieser wurde zum Bischof fiir die Jugend, ein Bereich,
in dem er schon Erfahrungen in Bani Stwaif gesammelt hatte.>*0 De jure
blieb Schenuda III. selbst Hauptverantwortlicher fiir die Kinder- und
Jugendarbeit, da Bischof Musa Generalbischof wurde und damit theore-
tisch fiir einen anderen Aufgabenbereich eingesetzt werden konnte.>!
Nach dem Exil Schenudas III. (ab 1985) erhielt Anba Miusa etwas mehr
finanzielle Unterstiitzung und konnte so die Jugendarbeit z.B. mit einem
Konferenzzentrum mehr und mehr ausbauen.>*? ,Der Erfolg der Jugend-
arbeit ist jedoch im Wesentlichen nicht die materielle Grundlage, son-
dern auf die Person, Geisteshaltung und Spiritualitdt von Bischof Mousa
zuriickzufiihren.”5% Charakteristisch fur die Jugendarbeit war ein inte-
grativer Ansatz, der spirituelle, kulturelle und soziale Themen des
Dienstes fruchtbar verband.>** Dazu gehort eine Organisation mit Hun-
derten von Mitarbeitern in verschiedenen Bereichen.>*5 Bischof Musa hat

536 Vgl. u.a. Hasan 2003, 243-245. Siehe auch Interview mit Hulsman in Kairo am
04.10.2013. Laut Watson wurden manche Posten auch unweise besetzt, da die
Hauptqualifikation Loyalitdt und nicht immer Kompetenz war. Vgl. Hulsman
2012b und Watson 2012, 109.

537 Vgl. Reiss 2003, 157 und Koger 2002, 190.

538 Emile ‘Aziz wurde 1976 zum Monch geweiht und arbeitete vorher als Arzt.
Vgl. Koger 2002, 191.

539 Vgl. Reiss 2003, 157.
540 Vgl. ebd. 157f.

541 Diozesanbischofe konnen in Agypten im Prinzip nicht mehr fiir andere Auf-
gaben eingesetzt werden, da sie im koptischen Verstindnis mit ihrer Diczese
auf Lebenszeit verheiratet sind. Vgl. Interview mit Cornelis Hulsman in Kairo
am 04.10.2013.

52 Vgl. Reiss 2003, 158f.

53 Reiss 2003, 160.

54 Vgl. Reiss 2003, 160. Vgl. auch Koger 2002, 230.
545 Vgl. dazu Reiss 2003, 161-168.

99

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

durch ein Netzwerk von Jugendmitarbeitern sowie die Nutzung ver-
schiedener Medien (Biicher, Zeitschriften, Internet, Musik, Video etc.)
viele junge Leute erreicht. Seine theologischen Schriften erértern (z.T.
komplexe) Glaubensfragen im personlichen Stil und mit einfachen Wor-
ten.>¢ Dazu kommen noch Fragen der Lebensgestaltung (inkl. dem Um-
gang mit Sexualitdt oder andere ethische Themen).>#” Durch seinen ver-
gleichsweise unhierarchischen Fiihrungsstil®*® und die grofie Partizipati-
onsmoglichkeit wurden viele junge Leute in das Leben der koptischen
Kirche einbezogen. So konnte Schenuda III. sich zusammen mit Hilfe des
Jugendbischofs besser um die nédchste Generation kiitmmern.

2.10.2.7  Der vernetzte Papst: Neue Medien und Auslandsaktivititen

Zum Erreichen der nédchsten Generation machte Schenuda III. umfang-
reich von neuen Medien Gebrauch. Wahrend frither zahllose Predigt-
kassetten zu seinen schriftlichen Publikationen hinzukamen, sind heute
nicht nur CDs und DVDs und die Internetseite des koptischen Papstes
relevant und erfolgreich, sondern vor allem das Fernsehen. Seit 2005 gibt
es in Agypten koptisches Fernsehen. Heute gibt es folgende Kanile:
Aghapy TV (seit 2005), CTV (seit 2007), Logos (seit 2010), ME Sat sowie
auf Englisch CYC5¥ Vor allem CTV ist tdglich mit den Predigten
Schenudas III.,, Dokumentationen iiber die Kirche oder Interviews mit
anderen Geistlichen sowie Gesprédchsrunden tiiber kirchliche sowie
soziale Themen gefiillt. Auch das wochentliche Treffen von Papst
Schenuda III. war hier live mit der Predigt und den Fragen zu sehen,
sodass jeder Haushalt tibers Fernsehen mit der Kirche verbunden
wird.550

56 Vgl. Koger 2002, 191-194. Die Schriften haben erbaulichen Charakter und
wiederholen oft theologische Aussagen, vor allem iiber die Frage nach der
personlichen Erlosung. Hier bezieht sich Bischof Masa hiufig auf die Aus-
sagen von Athanasius dem Groflen. Andere Konfessionen kommen nur am
Rande vor, obwohl sie laut Koger wichtig wéren. Durch das Jugendbischofs-
amt wird zudem die Diskussion auch iiber politische Themen gefordert. Vgl.
ebd. 245-247. Fiir eine Zusammenfassung und exemplarische Analyse einiger
Schriften von Bischof Muisa und seinen Mitarbeitern siehe ebd. 187-248.

547 Vgl. ebd. 218-228.

548 Vgl. dazu Reiss 2003, 160.

549 Vgl. Bahtumiyas/Irmiya 2012, 25.

%0 Der Nachfolger Papst Tawaduriis II hat diese von Schenuda III. eingefiihrte
Tradition fortgefiihrt, jedoch bislang ohne den Frage- und Antwortteil.

100

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Aufgrund der wachsenden Emigration von Kopten in der zweiten Halfte
des 20. Jahrhunderts wurde es mehr und mehr notwendig, Auslands-
kirchen zu griinden und zu stdrken.®! Dadurch bedingt, wurde Papst
Schenuda III. der am haufigsten und weitesten gereiste Patriarch in der
koptischen Geschichte. Er machte ca. ein bis zwei pastorale Auslands-
besuche pro Jahr. Sogar in Lindern wie Japan, Pakistan oder Bangla-
desch ordinierte er Priester. Seine erste Reise als Papst ging 1972 nach
Libyen. Danach besuchte er im selben Jahr eine Reihe von orthodoxen
Kirchen (u.a. in Russland und der Tiirkei). 1977 kam er zum ersten Mal
in die USA, die er mit 57 Reisen am hé&ufigsten besuchte.>>2 Dort befindet
sich heute eine der grofiten Auslandsgemeinden. Deutschland besuchte
er als Papst vier Mal, u.a. 1990, um die Kathedrale im St. Antonius-
Kloster Kroffelbach einzuweihen.5 Dies sind nur Beispiele fiir seine
Reisen. Charakteristisch fiir seine Auslandsreisen war, dass er immer
wieder neue Kirchen und Priester weihte. 2008 wurden 450 Auslands-
kirchen gezdhlt, manche davon mit grofsen Mitgliederzahlen.> Van
Doorn-Harder geht von einer geschitzten Zahl von tiber einer Million
Auslandskopten aus.’® Heute gibt es Bischofe auf vier bzw. fiinf Konti-
nenten, zur Zeit von Schenudas III. Einsetzung gab es nur drei Di6zesen
(1 in Jerusalem, 2 im Sudan).5* Neben theologischen Seminaren gab es

%1 Die Emigration begann in den spéten 50er Jahren aufgrund der repressiven
Mafinahmen der Nasser-Regierung. Eine weitere Fluchtwelle folgte aufgrund
muslimisch-christlicher Spannungen in den 70er Jahren. Vgl. Reiss 2001b, 203f.

%2 Vgl. zu diesem Abschnitt Van Doorn-Harder 2011, 179 und Bahamiyas/
Irmiya 2012, 59-64.

%3 Der erste koptische Gottesdienst wurde in Wiesbaden 1964 und 1969 von
Abuna Salib gefeiert, der spéter Priester der koptischen Gemeinde in Frank-
furt wurde. Vgl. Reiss 2001b, 204. Vgl. auch St. Antonius-Kloster 2010. Nach
Deutschland kam er als Papst 1990, 1992, 1998 und 2006. Nach den USA be-
suchte er GB (31 Mal), Kanada (12 Mal), den Libanon (9 Mal) und Syrien (8
Mal) am haufigsten. Vgl. Bahtumiyts/Irmiya 2012, 59-64.

%4 Van Doorn-Harder spricht bei manchen Kirchen von teilweise mehr als 2000
Familien. Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 179. In Deutschland sind die Zahlen
meiner Erfahrung nach kleiner, wobei sich z.B. in Frankfurt auch Woche fiir
Woche weit tiber 100 Personen versammeln und im Kloster in Kroffelbach
(nach ungepriiften Erzdhlungen) sogar noch mehr als in Frankfurt.

555 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 179. Zahlenangaben sind, wie erwihnt, schwer
zu verifizieren. O'Mahony schitzte vor 2007 noch ca. 450 000 bzw. 10% Aus-
landskopten, wohingegen Hesemann (wahrscheinlich etwas hoch) von ca. 3
Millionen ausgeht. Vgl. O'Mahony 2006, 494 und Hesemann 2012, 17.

%6 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 179. In Siidamerika (Brasilien und Bolivien), in
verschiedenen Landern Europas, in Nordamerika, Australien und Afrika. Die

101

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

2012 auch 10 koptische Kloster im Ausland, darunter neben Deutschland
auch in den USA, Australien, Frankreich und Italien.?%” Durch die hohe-
ren Spendeneinnahmen durch Auslandskopten dnderten sich die finan-
ziellen Moglichkeiten erheblich, wodurch u.a. neue Kirchen finanziert
werden konnten.8

Nachdem die erste feste Auslandskirche in Toronto 19655 geweiht und
mit einem hoch qualifizierten Priester besetzt wurde, nahm sich Papst
Schenuda III. dies zum Vorbild und schickte nur Priester mit den besten
Qualifikationen ins Ausland.’®® Auch in Afrika wurde die koptische
Kirche immer aktiver und auch viel missionarischer.’! Dazu wurden
u.a. zwei Missionsbischofe ordiniert.562 Die Mission hat ihren Schwer-
punkt insgesamt in der kirchlich-geistlichen Betreuung sowie in ver-
schiedenartiger sozial-diakonischer Arbeit. Sie beschrankt sich aber bei
weitem nicht auf Agypter, die im Ausland leben.563 Als erste einheimi-

Autorin spricht von fiinf Kontinenten, wahrscheinlich, weil sie Nord- und
Siidamerika als zwei Kontinente z&hlt.

%7 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 179. In GB gibt es neben zahlreichen Gemeinden
ein koptisches Zentrum in Stevenage. Siehe Angaelos 2013. Auf den britischen
Inseln gibt es zudem eine Britisch-Orthodoxe Kirche, die seit 1994 zum kop-
tisch-orthodoxen Patriarchat gehort. Siehe dazu The British Orthodox Church
2014.

%8 Vgl. Hulsman 2012b.

59 Es gab ein Jahr vorher schon einen umherreisenden Priester sowie 1959 eine
koptische Gemeinde in L.A. bzw. in der Umgegend. Vgl. Van Doorn-Harder
2011, 180.

560 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 180. Siehe dort auch das Beispiel in den USA, in
denen 1995 der erste Bischof ordiniert wurde, nachdem vorher 15 koptische
Kirchen entstanden waren.

51 Die Initiative fing mit der Unterstiitzung der Athiopisch-Orthodoxen Kirche
1966 durch einen Arzt an. Dieser Arzt kehrte 1975 nach Agypten zuriick, ging
ins Kloster und wurde 1976 nach Kenia geschickt, um dort eine kleine Gruppe
von orthodoxen Christen zu unterstiitzen. Sein Dienst bedeutete den Beginn
dieser Arbeit, die heute von zwei Bischoéfen geleitet wird. Es gibt in verschie-
denen schwarzafrikanischen Landern iiber 60 koptische Kirchen, 3 Kloster,
Krankenhduser, Berufsschulen und Schulen in 14 Lindern. Zusammen
machen die Kirchenmitgliederzahlen hier eine grofie Zahl aus (laut Van
Doorn-Harder eine halbe Million, die Quelle - Wikipedia - ist aber nicht zu-
verlissig), wegen der grofien Ausbreitung sind die einzelnen Kirchen meist
aber sehr klein. Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 182.

562 Vgl. Mounir 2012.

%3 Vgl. Coptic Mission 2014. 2009 gehorten zu der wachsenden Zahl von Lan-
dern, in denen Kopten und/oder neu bekehrte Kopten aktiv sind: Kongo,

102

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

sche Kirche auf dem afrikanischen Kontinent rechnet man damit, die
Menschen dort besser mit dem Evangelium zu erreichen.>%

Da die Auslandsgemeinden so umfangreich geworden sind, dass ihre
Geschichte hier nicht anndhernd nachgezeichnet werden kann, sei hier
auf das Internet verwiesen. Wihrend einzelne Kirchenwebseiten (mal
mehr, mal weniger) Informationen tiber deren Entstehung liefern, gibt
eine neue Plattform einen ersten Uberblick {iber die Ausbreitung und
Verteilung der koptischen Kirchen weltweit. Die Weltkarte von
www.CopticWorld.org ist dazu dufSerst hilfreich, wobei sie z.B. in Bezug
auf Agypten nicht mal vollstandig ist.56> Die Organisation begann 2007
mit dem Segen von Papst Schenuda IIl. und der Heiligen Synode ihren
Dienst und hat u.a. zum Ziel, jeder koptischen Kirche einen Internet-
auftritt zu ermdglichen und diese untereinander bzw. auf der Homepage
zu verkniipfen.>%

210.28  Der apologetische und 6kumenische Papst

Seit dem 5. Jh. bis weit ins 20. Jh. war das Verhdltnis der koptischen
Kirche zu westlichen Kirchen durch weitgehende Isolation und oft
gegenseitige Polemik geprdgt.®” Die Isolation lebt auch heute noch in
manchen Bereichen fort, indem man z.B. offiziell die Taufe von anderen
Kirchen - bis auf die altorientalischer Kirchen und teils anderer ortho-
doxer Kirchen - nicht anerkennt.>® Auch das Abendmahl wird bislang

Ghana, Elfenbeinkiiste, Kenia, Libyen, Namibia, Stidafrika, Sudan, Tansania,
Togo, Sambia und Zimbabwe. Vgl. Chaillot 2009, 209.

564 Vgl. O’'Mahony 2006, 509.

55 Vgl. Coptic World 2016. Sie umfasst bis dato 1745 Gemeinden weltweit. Der
Président einer statistischen Zentralstelle in Agypten sprach 2011 von 2869
Kirchen sowie 108 395 Moscheen alleine in Agypten. Vgl. Ahmad 2011.

%6 Vgl. Coptic World 2016.

567 Der Kirchenreformer Papst Kyrill IV. (1854-1861) war hier eine Ausnahme, in
der Hinsicht, dass er schon im 19. Jh. vor der ckumenischen Bewegung u.a.
gute Beziehungen zur anglikanischen Kirche aufbaute. Vgl. Meinardus 1983,
190.

568 Das bedeutet, die Taufen der katholischen und evangelischen Kirchen werden
offiziell nicht anerkannt. Der verstorbene Bischof Samuel (wie heute auch ein-
zelne Kopten) und sogar teils der Vorgianger Schenudas III., Papst Kyrill VI,
waren da anderer Meinung, aber offiziell hat sich an der Haltung bislang
nichts gedndert, sodass bei einer koptischen Heirat zwischen Angehorigen
zweier christlichen Konfessionen der Nichtkopte offiziell wieder getauft wer-
den muss. Siehe Watson 2012, 79. Auch die Tauferklirung der ACK in
Deutschland wurde am 27. April 2007 von 11 Kirchen, darunter die Athio-

103

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

offiziell nur mit den altorientalischen Kirchen gefeiert, da eine grund-
legende Glaubenseinheit als Voraussetzung fiir die Kircheneinheit be-
trachtet wird.>°

Die Missionsbemiithungen anderer Kirchen unter Kopten, die zwar an-
fangs bisweilen kooperativ verliefen, 5 haben insgesamt das Verhiltnis
der Kirchen zusétzlich belastet.5! Vor diesem Hintergrund ist die apolo-
getische Haltung Schenudas III. zu verstehen, der seine Kirche in Gefahr
sah, Irrlehren zu folgen. Teils bei exklusiven Adventisten, aber vor allem
bei den Zeugen Jehovas,>? zweifellos einer religitsen Sondergemein-
schaft, war diese Sicht berechtigt, aber Schenuda III. verhielt sich gegen-
iiber protestantischen Kirchen teilweise ebenso apologetisch.5”® Ein
Altester der grofiten protestantischen Kirche Agyptens, der den Papst
insgesamt unheimlich lobte, sagte mir, dass die Einheit der Kirchen in
Agypten untereinander durch Schenuda III. insgesamt nicht sehr gefor-
dert wurde®* Auch beziiglich der katholischen Kirche kénnte man

pisch-Orthodoxe Kirche unterzeichnet, aber ohne die koptische Kirche. Vgl.
Hainthaler 2009, 72. Orthodoxe Taufen werden dagegen wohl anerkannt. Vgl.
ebd. 81. Malati schreibt auch von einer gemeinsamen Taufe eines koptischen
und griechisch-orthodoxen Priesters. Vgl. Malaty 1996, 80. Siehe dazu das
Interview von Heseman mit Metropolit Bisty, der fiir den skumenischen Dia-
log zustindig ist. Vgl. Hesemann 2012, 292-298 sowie das Interview mit
Cornelis Hulsman in Kairo am 04.10.2013.

569 Schenuda III. war nicht erfreut iiber die eucharistische Gastfreundschaft des
syrisch-orthodoxen Patriarchen mit der Romisch-Katholischen Kirche. Vgl.
Martin/Van Nispen/Sidarouss 1994, 109 und Hofrichter/Marte 2013, 65-89.

50 Im 19. Jh. fing die Mission verstdrkt an, anfangs eher kollegial. Aber schon
vorher gab es im 18. Jh. sehr kooperative Missionsbemiihungen der Herrnhu-
ter, die nach einer Wiederbelebung der koptischen Kirche strebten. Vgl.
Tamcke 2009, 11.

51 Zur evangelischen Missionsgeschichte siehe: Troeger 2013. - Okumene
(Kircheneinheit) und (kulturell sensible) Mission (als Zeugnis fiir Christus)
sollten sich m.E. eigentlich ergdnzen und nicht gegeneinander ausgespielt
werden.

572 Vgl. Shenouda III 2006a und Utsch 2013.

573 Seine Biicher tiber ,Vergleichende Theologie” sind sowohl von seinen Bemii-
hungen um das Verstindnis anderer Kirchen als auch einer starken Apolo-
getik der koptischen Lehren gepragt. Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 187 und
z.B. Schenouda III. 2010b. In Bezug auf missionarisch aktive Protestanten
muss man auch verstehen, dass - trotz eines Protestant Councils als Vermitt-
lungsorgan zur Regierung - der Papst als koptischer sowie christlicher Repré-
sentant im Prinzip fiir alle Konflikte, die durch Konversionen von Muslimen
erzeugt werden, Rede und Antwort stehen muss.

574 Interview mit ‘Isam Milad in Kairo am 30.09.2013.

104

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

negative Beispiele aufzeigen.5”> Die Kopten haben eine lange Geschichte
einer anti-katholischen Einstellung.57¢ Die Marginalisierung der anderen
Konfessionen in Agypten ist auch durch ein Klima der religiosen Domi-
nanz in der dgyptischen Gesellschaft geprégt.5”” Die starke Betonung der
koptisch-orthodoxen Identitét ist so immer auch als Gegenreaktion auf
die durch die islamische Dominanz bestehende Bedrohung der kopti-
schen Existenz in Agypten zu sehen.

Davon ausgehend ist es umso erstaunlicher, was fiir eine kumenische
Offnung, die in der koptischen Geschichte ihresgleichen sucht, in den
letzten Jahrzehnten unter Papst Schenuda III. (und seinem Vorginger)
vor sich gegangen ist. Dieses Bemiithen um mehr Kircheneinheit ist Er-
gebnis eines - durch die Emigration und die Bildungsinitiativen der
koptischen Kirche - verstarkten Dialoges mit anderen Kirchen, der an-
fangs vor allem von Bischof Samuel57, aber auch von Papst Schenuda II1.
sehr geférdert wurde und zu zahlreichen, historischen Ubereinkiinften

575 Wihrend meine koptische Schwégerin in ihren jungen Jahren in der Sonntags-
schule rein erbaulich-spirituelle Lehren erhielt, so horte sie in ihren spaten
Teenagerjahren auch immer wieder unfaire und harte Kritik an anderen
Kirchen, viel an der katholischen, aber noch mehr an den evangelischen Kir-
chen. Sie war vor nicht langer Zeit ganz verwundert, dass die koptische Kirche
die Priesterweihe von Katholiken (zumindest teilweise) anerkenne, da sie in
ihrer Teenagerzeit meist gehort hat, dass auch die katholische Kirche keine
richtige Kirche sei. Selbst wenn es immer noch exklusive Tendenzen gibt, hat
sich trotz alledem viel Positives getan im Verhiltnis der Kirchen unter-
einander. Telefongespréich mit Marianne Fawzy am 18.01.2014.

576 Vgl. Watson 2012, 109. Von anglikanischen Priestern, die réomisch-katholisch
wurden, sprach Schenuda III. einmal als solchen, die einen Irrtum verlassen,
um einen anderen anzunehmen, der noch schlimmer sei. Vgl. Watson 2012,
113.

577 Vgl. Tamcke 2009, 10 sowie Watson 2012, 79.

58 Bischof Samuel (+ 1981) war der Mann der Okumene der koptischen Kirche im
20. Jh. Er brachte die Beziehungen zu anderen Kirchen richtig ins Laufen. Er
selbst pladierte im Gegensatz zu Schenuda III. nicht nur fiir eine Tauf-
anerkennung anderer Kirchen, sondern auch fiir die immense Wichtigkeit der
Laienpartizipation als Tradition der apostolischen Kirche sowie einer htheren
Frauenbeteiligung. Bei 6kumenischen Treffen freute er sich tiber die Abend-
mahlsgemeinschaft mit anderen Christen, egal welcher Denomination. Bischof
Samuel sah sogar die Ablehnung von katholischen und evangelischen Taufen
als Blasphemie an. Es gab damals unterschiedliche Lager in Bezug auf die
Taufanerkennung. Mit Schenuda III. hat sich aber vorerst (m.E. leider) offiziell
die Seite der Ablehnung durchgesetzt. Vgl. Watson 2012, 101f.

105

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

vor allem im Kernthema Christologie gefiihrt hat.5”® Auf weitere viel-
faltige Motive fiir die Offnung, die noch nicht von allen Kopten begriifit
wird, kann hier nicht nidher eingegangen werden.5 Es finden sich so-
wohl theologische Begriindungen (z.B. bei Matta Al-Miskin)! als auch
rein wirtschaftliche und soziale Erkldrungsversuche fiir das Streben nach
mehr Kircheneinheit.?2 Innerhalb der koptischen Kirche gibt es in Bezug
auf die Okumene zwei Trends, einen offenen und einen geschlossenen.
In Theologie bzw. Ekklesiologie gehorte Schenuda III. eher zum ge-
schlossenen Lager, aber trotzdem ist seinem starken okumenischen
Engagement m.E. die theologische Motivation nicht abzusprechen. All-
gemein gesagt, siecht man die Verbindung zu anderen Kirchen zuneh-
mend als Bereicherung und nicht mehr als Bedrohung. Zudem wird hier
nur die offizielle Ebene betrachtet. Auf personlicher Ebene pflegte
Schenuda III. einen sehr freundschaftlichen Umgang mit anderen
Konfessionen und besonders Auslindern. Die Freundschaft zum
Deutschen Otto F.A. Meinardus ist da nur ein Beispiel.

Die engsten historischen Verbindungen bestehen zu der Athiopisch-
Orthodoxen Kirche, die bis 1959 unter dem Machtbereich des Patriarchen
von Alexandria standen.58 Die Schwesterkirche wurde nach vielen Ver-
suchen unter Papst Kyrill VL. in die weitgehende Autokephalie (Selbst-

579 Vgl. unten Kap. 3.1. Gemifs Watson ist Schenudas III. starkes okumenisches
Engagement auch auf dem Hintergrund seiner Isolation in der Verbannung zu
sehen. Wire nochmals so etwas geschehen, wiirden jedenfalls der Weltkir-
chenrat und viele andere wissen, wer der Papst ist. Vgl. Watson 2012, 117.

580 Vgl. Reiss 1998, 215-218.

581 Siehe Matthew the Poor 1984, 215-222. Der Gedanke der Einheit (in Geist und
Liebe, wenn nicht in Lehre) der christlichen Kirchen war Matta Al-Miskin
duflerst wichtig. Vgl. Kohler 2008, 63.76. O’'Mahony schreibt: ,Matta el
Meskeen also went on to make some significant contributions to ecclesiology
and ecumenical theology. He was highly critical of the ecumenical movement
but reassessed his position in later years, which allowed for a monastic
opening and dialogue to take place.” O’Mahony 2007, 172.

%2, For the Copts, the practice of ecumenicity was and still is a highly ambiguous
policy, economically and socially profitable, yet theologically and ecclesio-
logically damnable and even ruinous, a danger of western acculturation.”
Meinardus 2005.

53 Watson schreibt sogar, dass der in Agypten in Bezug auf Schwarze (leider teils
noch immer) verbreitete Rassismus auch indirekt in der Geschichte Teil des
Problems zwischen der Athiopisch- und Koptisch-Orthodoxen Kirche war.
Vgl. Watson 2012, 55.

106

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

standigkeit) entlassen.’®* Gegen andere Autoren weist Reiss darauf hin,
dass man erst ab 1994 auch von koptischer Seite offiziell von einer vollen
Autokephalie sprechen kann.®8> Uneinig waren sich die Schwester-
kirchen auch, als Papst Schenuda III. gegen den Willen der dthiopischen
Kirche 1994 die Unabhéngigkeitsbemiihungen der Eritreisch-Orthodoxen
Kirche’® durch die Ordinierung mehrerer Bischoéfe unterstiitzte, sodass
diese wiederum autokephal von der Athiopisch-Orthodoxen Kirche
wurde.?®” Auch die Zwangsabgabe eines koptischen Klosters in Jerusa-
lem an die Athiopier belastete die Beziehungen der Schwesterkirchen.5s8

Mit allen altorientalischen Kirchen, die ebenfalls das Konzil von
Chalcedon ablehnen, verstirkte man die schon bestehenden Beziehun-
gen (es besteht volle Interkommunion®), vor allem ab 1965 auf einer
Konferenz in Adis Abeba, an der Schenuda III. als Bischof teilnahm.59
Dazu gehoren neben der Koptischen, Athiopischen und Eritreischen
auch die Armenische, Syrische und Malankara-Orthodoxe Kirche.?
Seitdem mit der Syrischen und Armenisch-Orthodoxen Kirche am 11.
Maérz 1998 eine gemeinsame Erkldarung unterzeichnet wurde, agiert man
noch enger als Konfessionsfamilie und trifft sich regelméafiig.5%2

Seit dem Griindungsjahr 1948 oder spétestens 1954 (je nach Quelle) trat
die koptische Kirche dem Okumenischen Rat der Kirchen bei und ist seit-
dem im regelmifliigen Austausch mit anderen Kirchen.5® Noch unter

8¢ Dopmann 1991, 297-301. Zur Athiopisch-Orthodoxen Kirche siehe u.a. Heyer
1971.

585 Vgl. Reiss 1998, 215. Die meisten Autoren schreiben ,1959“, da es die Athio-
pier selbst so interpretierten. Auch Winkler z.B. spricht von voller Selbststan-
digkeit ab 1959. Vgl. Winkler 1997, 206.

56 Das Land Eritrea wurde 1993 unabhingig von Athiopien (nach 30 Jahren
Unabhingigkeitskrieg). Vgl. CIA 2013.

%87 Vgl. O’'Mahony 2006, 510. Siehe auch fiir die Patriarchenweihe der eritreischen
Kirche am 7./8. Mai 1998: Reiss 2002, 261-275.

58  Vgl. Martin/Van Nispen/Sidarouss 1994, 109. Dies hatte freilich eher politi-
sche Griinde, aber die koptische Kirche nutzte die neu gewonnenen ckumeni-
schen Kontakte ebenso politisch, um den Zionismus und Israel scharf zu ver-
urteilen. Vgl. Watson 2012, 46.

59  D.h. Abendmahlgemeinschaft.
50 Vgl. Winkler 2005, 50.

591 Vgl. Lange/Pinggéra 2010, XI.
592 Vgl. Hainthaler 2009, 69f.

55 Man findet beide Zahlen in zuverldssigen Quellen: fiir 1954 Vgl. Reiss 1998,
216 sowie Ghattas 2001, 1670-1677. Laut Winkler, Hainthaler, Meinardus und

107

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Papst Kyrill VI. hatte es von 1959 an verstdrkt verschiedene 6kumenische
Zusammentreffen und Konferenzen gegeben.?* Als , orthodoxe” (rechte
Lehre) Kirche erreichte man in den letzten Jahrzehnten verstdandlicher-
weise die grofiten Anndherungen zu anderen orthodoxen Kirchen.5%
1972 besuchte der koptische Papst - zum ersten Mal in der Geschichte
seit dem 5. Jh. - den Patriarchen von Antiochia®¢ sowie Patriarch
Dimitros von Konstantinopel auflerhalb Agyptens.5” Damit bekréftigte
er den Wunsch, den Dialog zu vertiefen. Weitere Gesprache mit uner-
wartet grofien Ubereinstimmungen folgten, sodass die Orientalisch-
Orthodoxen Kirchen 1985 in einen offiziellen Dialog mit den orthodoxen
Kirchen byzantinischer Tradition eintraten.>® Mit den Patriarchen von
Damaskus und Moskau gab es auch verschiedene Treffen. Nach Konsul-
tationen auf verschiedenen Ebenen seit den 1960ern kam es dann zu
offiziellen gemeinsamen Erkldrungen tiber die Christologie zwischen
den altorientalischen und den (6stlich-)orthodoxen Kirchen (1989, 1990)
byzantinischer Tradition.> In Agypten einigten die Kirchenfamilien sich
zudem am 5. April 2001 auf ein Papier zur Trauung und Ehe-Fragen.60

Mit der Rdémisch-Katholischen Kirche gab es ebenfalls historische
Zusammenkiinfte. Papst Schenuda III. hat selbst mehrfach auf seine
eigenen positiven Erfahrungen als Bischof bei einer Konsultation von
Pro Oriente in Wien 1971 hingewiesen.®! Dies bereitete das historische
Zusammentreffen - nach ca. 1500 Jahren - am 10. Mai 1973 zwischen
dem koptischen Papst Schenuda III. und dem romisch-katholischen
Papst Paul VI. vor, die im Vatikan eine gemeinsame Erkldrung ab-
gaben.®? Dies erdffnete die 1. (offizielle) skumenische Dialogphase der

Hanna wire es schon seit dem Griindungsjahr 1948. Vgl. Winkler 1997,
204.208; Hainthailer 2009, 70; Meinardus 2001, 70 sowie Hanna 1995, 258.

594 Nicht zuletzt ein historisches Zusammentreffen zwischen dem Patriarchen
Athenagoras von Konstantinopel (1948-1972) und dem russischen Patriarchen
Alexej (1945-1970) in Kairo. Vgl. Reiss 1998, 217. Wichtige Dialogtreffen zwi-
schen den orthodoxen Kirchen sind: 1964 in Aarhus (Ddnemark), 1967 in
Bristol, 1970 in Genf und 1971 in Adis Abeba. Vgl. u.a. Ziegler 1973.

55 Vgl. Watson 2012, 127.

5% Vgl. Ziegler 1973.

597 Vgl. ebd. sowie St. Antonius-Kloster 2010, 53.
598 Vgl. Reiss 1998, 217.

59 Vgl. unten Kap. 3.1.

600 Vgl. Tamcke 2009, 13.

601 Vgl. unten Kap. 3.1.

602 Vgl. Reiss 1998, 276f.

108

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

beiden Kirchen.®® Schon 1968 wurden Reliquienteile des HI. Markus
nach Kairo tberfithrt und 1973 folgten Reliquienteile des HI.
Athanasius.®® Zwischen 1974 und 1992 gab es acht offizielle Treffen
zwischen der Romisch-Katholischen und der koptischen Kirche, die 1988
zu einer offiziellen gemeinsamen Erkldrung tiber die Christologie fiihr-
ten.®%5 Wahrscheinlich deshalb wird 1988 auch als Ende der (erfolg-
reichen) 1. Dialogphase gesehen.® Von 1992 kamen die Gespréche bis
2004 evtl. wegen der katholischen Dialoge mit der assyrischen Kirche
(s.u.) zum Erliegen.®” 2004 dann beschloss Schenuda III. mit dem
Patriarchen von Syrien und Kilikien, statt bilateraler Treffen nur den
kollektiven Dialog zwischen den altorientalischen Kirchen und der
Romisch-Katholischen Kirche fortzusetzen, was in einer Reihe von inof-
fiziellen Pro Oriente-Gespriachen geschah.®% Dies fiihrte im Januar 2009
zu einem Dokument, in dem Ubereinstimmungen im Bereich der Ekkle-
siologie festgehalten wurden.® Aber schon vorher, im Jahr 2000, kam
Papst Johannes Paul II. zu Besuch nach Kairo.610

Gegentiber einem Dialog mit Protestanten duflerte sich Papst
Schenuda III. dagegen 1986 noch skeptisch.o!! Die Skepsis wurde aber im
Licht der christologischen Verstindigungsfortschritte mit den anderen
westlichen Kirchen iiberwunden, sodass es in verschiedenen

603 Vgl. St. Antonius-Kloster 2010, 53.

604 Vegl. Reiss 1998, 217.277.

605 Vgl. Hainthaler 2009, 74. Siehe auch St. Antonius-Kloster 2010, 54.

606 Vgl. St. Antonius-Kloster 2010, 54.

607 Vgl. Hainthaler 2009, 77.

608 Vgl. ebd. 77f.

609 Vgl. Hofrichter/Marte 2013, 65-89. Auch abzurufen unter Vatican 2009. -
Sieben Hauptunterschiede fasst Bischof Miisa so zusammen: ,,[1.] The concept
of purgatory [2.] The belief that the Holy Spirit proceeds from the Father and
Son [3.] The primacy of St. Peter [4.] The infallibility of the Pope of Rome [5.]
The immaculate conception of St. Mary [6.] That sins can be forgiven through
indulgences (selling the forgiveness of sins) [7.] The acceptance of non
Christians in marriage.” Moussa 2007, 14.

610 Vgl. St. Takla 2013.

611 ./ As to our brothers, the Protestants, the differences are many and crucial. In
view of the number of denominations, and the differences between them, in
spite of a common name, I do not know whom to reach. There are many com-
plex questions such as denying all the sacraments of the church, intercession
of saints, priesthood, confession, Tradition, rituals etc. Therefore we should
presently aim more at cooperation than at unity of faith.”” Reiss 1994b, 154.
Vgl. auch Reiss 1998, 280.

109

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Konsultationen mit Anglikanern (1985, 1987, 1990, 1993) - trotz Diskus-
sionen um die Frauenordination und Homosexualitdt®?? - zu einer
»,Common Declaration” (1987) und der Ausarbeitung eines ,Common
Statement on Christology” (1993) kam.®®3 Aufgrund der anglikanischen
Ordinierung eines homosexuellen Bischofs wurden die Gespréache nach
2002 vorerst angehalten.t Die (eher) inoffiziellen Konsultationen mit
der EKD (1983, 1988, 1991) wiirdigten eine gemeinsame Erkldrung zwi-
schen den beiden orthodoxen Kirchenfamilien.t' Mit dem Reformierten
Weltbund traf Papst Schenuda III. 1992 in Genf zusammen und lud da-
raufhin nach Agypten ein. Die Gespridche wurden als positiv empfunden
und fithrten 1994 zum , Agreed Statement on Christology”.6® Mit der
Koptisch-Evangelischen Kirche in Agypten gab es von 1988 bis 1990 drei
Konsultationen, die aber aus innenpolitischen Differenzen vorerst abge-
brochen wurden.6'” Mit der Lutherischen Kirche in Schweden, die schon
linger Kooperation in Entwicklungsprojekten pflegt, wurden ebenfalls
Gespréche gefiihrt.o18

Auch in verschiedenen ckumenischen Gremien ist die koptische Kirche
vertreten. 1994 wurde Papst Schenuda III. z.B. zum Présidenten des
Zentralkomitees des Okumenischen Rates der Kirchen (ORK) gewhlt.619
Im selben Jahr wurde Schenuda III. zu einem der vier Prédsidenten des
MECC (Middle East Council of Churches).? Dazu kommt die Mitglied-
schaft in der Allafrikanischen Kirchenkonferenz (AACC) und weitere
auslidndische Gremien (z.B. ACK in Deutschland).62!

612 Gegen die Anglikaner betonte Schenuda III. seine strikte Ablehnung der
Homosexualitdt sowie der Frauenordination besonders deutlich, da er damit
eine Entweihung des Priesteramtes verbunden sah. Vgl. Reiss 1994b, 238 (Fn.
42).

613 Vgl. Reiss 1994b, 155-159.

614 Vgl. Hainthaler 2009, 78f.

615 Vgl. Reiss 1994b, 160.

616 Vegl. ebd. 166f. sowie Reiss 1998, 281.

617 Vgl. Reiss 1994b, 164-166.

618 Vgl. Reiss 1998, 281. - Die sieben Hauptunterschiede zu den Protestanten fasst
Bischof Miuisa so zusammen: Protestanten glauben nicht an folgende Punkte:
,[1.] The seven sacraments [2.] The intercession of saints. [3.] Salvation
through faith and deeds. [4.] Tradition [5.] Rituals [6.] The possibility that a
believer may perish [7.] An apostolic chain.” Moussa 2007, 14.

619 Vgl. Reiss 1998, 281f.
620 Vgl. ebd. 282 und Hainthaler 2009, 71.
621 Vgl. Reiss 1998, 282.

110

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Mit der Assyrischen Kirche des Ostens wurden zundchst erfolgreiche
Dialoggesprache gefiihrt, ab 1997 wechselte es aber zu Polemik, da man
sie als ,nestorianisch” und damit héretisch betrachtete.®?? Hier tiberwog
wieder die apologetische Haltung. Eine nicht ratifizierte gemeinsame
Christologieformel von 1995 machte aber deutlich, dass Gespréche auch
hier nicht als unmdglich angesehen wurden.6%

Trotz der erwdhnten Einschriankungen haben Schenudas III. 6kumeni-
sche Bemiihungen international zu Recht grofie Achtung erfahren.62
Noch 1972 sagte der Patriarch Schenuda III. in Beirut: ,Man fragt oft, ob
die Einheit von Oberhiduptern der Kirchen gemacht werde oder vom
Kirchenvolk, eines ist sicher: sie wird von den Demiditigen und Sanft-
miitigen gemacht...”.92> Er présentierte sich nicht nur dort authentisch
und ernsthaft bemiiht um die Kircheneinheit, nicht nur in Bezug auf die
orthodoxen Kirchen.?? In Agypten wurde Schenuda III. trotz aller er-
wahnten Differenzen von den allermeisten Christen anderer Deno-
minationen sehr geschitzt. Auch seine (wenn auch tiberschaubaren)
Verstandigungsbemiihungen unter den Kirchen werden gewtirdigt.6?
Trotz aller Vorbehalte haben sich die Einheitsbemiihungen zwischen den
Kirchen (besonders bei den jungen Christen) in Agypten insgesamt unter
Papst Schenuda III. zunehmend verstarkt.62 Auch hierfiir konnte man
zahlreiche Beispiele aufzihlen.6?

Papst Schenuda III. hat insgesamt trotz allem Bemiihen um die Verteidi-
gung (Apologie) seiner Kirche und dem daraus entstehenden ambivalen-
ten Verhiltnis zur Kircheneinheit historisch bahnbrechende Fortschritte
in den (internationalen) ckumenischen Gesprachen zu verantworten. Die
christologischen Einigungsdokumente sind hier entscheidend. In ande-
ren Bereichen sind - aufgrund der Vorbedingung einer Einheit im

622 Vgl. Hainthailer 2009, 71.
623 Vgl. ebd. 71.76.

624 Vgl. u.a. die Reden zur Ehrenpromotion Seiner Heiligkeit Papst Schenouda III,
in: St. Antonius-Kloster 2010, 50-66.

625 Ziegler 1973.

626 Vgl. ebd.

627 ,He was always willing to forgive and walk the second mile.” Casper 2012.

628 Vgl. Persaud 2011.

629 Vgl. ebd. Besonders nach der Revolution 2011. Erwdhnenswert ist hier eine
Gebetsnacht in der koptischen Hohlenkirche Kairo am 11. November 2011 mit
weit tiber 10 000 Christen (manche Quellen sprechen sogar von bis zu 70 000)
aus verschiedenen Denominationen. Siehe den Bericht von Sat7 2011.

111

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Glauben - noch weniger Erfolge erzielt worden,® aber die Grundlage
fiir weitere Gesprache ist durch die wichtigen Christologieerkldrungen
gelegt worden. Da Okumene in der koptischen Kirche stark personen-
bezogen ist, bleibt eine Zukunftsprognose nach Schenuda III. spekulativ,
der Wandel von einer (vorwiegend) Nationalkirche®! zu einer Weltkirche
lasst aber eine weitere Offnung wahrscheinlich werden.®®2 In Deutsch-
land jedenfalls ist Bischof Damyan ein positives Beispiel fiir eine herzlich
gelebte Okumene, ohne dabei die koptische Identitit aufzugeben.

211 Papst Schenuda III. im Gedenken der Kopten

Bei seinem Tod im Alter von 88 Jahren am 17. Marz 2012 war Seine
Heiligkeit Papst Schenuda III. 40 Jahre, 4 Monate und 3 Tage im Amt.
Schon vorher litt er nicht nur an Nierenproblemen und Diabetes, son-
dern auch an Lungenkrebs.®® Am Tag seines Todes fiillten gemaf3
Hesemann Hunderttausende schon in der Nacht die Strafilen um die
Kathedrale in Kairo. Am folgenden Tag wurde der Leichnam noch ein-
mal mit den Patriarchengewéndern auf seinen Thron in der Kirche ge-
setzt, wiahrend Abertausende Kopten und etliche Wiirdentrager jeglicher
Art von einem der grofiten Agypter des 20. bzw. 21. Jh. Abschied nah-
men.®* Andere verfolgten es tiber CTV. Durch Generalfeldmarschall
Tantawi wurde eine dreitdgige Staatstrauer angeordnet, was
Schenudas III. hohe Bedeutung erahnen ldsst.®® Laut Heseman nahmen
zwei Millionen®% an seiner Beisetzungsfeier teil.®37 Sein Leichnam wurde

630 Vegl. Martin/ Van Nispen/Sidarous 1994, 109.

651 Man kann in der Literatur auch Argumente fiir die koptische Kirche als Welt-
kirche finden. Daraufhin deutet u.a. der komplette Titel des Papstes, der auch
von Nubien, Athiopien und den Fiinf Stadten spricht. Vgl. Brakmann 1994, 17.
Zu der Sichtweise einer Nationalkirche bzw. gegen die Universalitét spricht
auch, dass der Papst Agypter sein muss. Vgl. Watson 2012, 80. Auf jeden Fall
ist die koptische Kirche sehr stark durch eine nationale Identitit bestimmt.
Nichtdgypter haben teils Schwierigkeiten, als echte Kopten angesehen zu
werden. Vgl. Watson 2012, 109 und Tamcke 2009, 20.

632 Vgl. Reiss 2001b, 201-210.

63 Vgl. Hesemann 2012, 191. Laut Hesemann galt es als medizinisches Wunder,
dass er noch so lange lebte.

634 Der Abschied war genauso beeindruckend wie - fiir westliche Augen - unge-
wohnlich. Vgl. Watson 2012, 48. Watson bezieht sich auf dhnliche Vorgiange
bei Kyrill VI.

635 Vgl. Hesemann 2012, 299.

636 Ohne Zweifel Abertausende.

637 Vgl. zu diesem Abschnitt Hesemann 2012, 299f.

112

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

vom Militdr von Kairo nach Wadi An-Natrian zu seiner Grabstitte ge-
flogen.638

Noch heute ist S. H. Papst Schenuda III. sehr prasent in der koptischen
Kirche, nicht nur weil erst wenige Jahre seit seinem Tod vergangen sind.
Er wird von den meisten Kopten wortwortlich wie ein Heiliger verehrt.
Aber schon vor seinem Tod war es iiblich, dass ihm koptische Massen
wie einem Superstar zujubelten und nach seinem Segen trachteten.
Heute hat seine Begrabnisstitte im Kloster von St. Bisuy in Wadi
An-Natran nicht nur Museumscharakter,%® sondern ist auch Pilger- und
Verehrungsstitte fiir viele Kopten, die sich von dem Verstorbenen Segen
(Baraka) erhoffen und geméfl dem koptischen Verstindnis den Papst um
seine Fuirbitte vor Gott fiir ihre Anliegen bitten.®** Neben seinen Biichern,
die in allen koptischen Buchhandlungen zu finden sind, sind vor allem
seine Bilder in Hdusern und in Kirchen zu sehen. Wenn man seine zahl-
reichen Predigten nicht selbst kauft oder im Internet herunterlddt, kann
man sie auszugsweise oder komplett immer noch héufig im koptischen
Fernsehkanal sehen. Teilweise wird dort auch eine hagiographische
Kurzbiografie ausgestrahlt, die mit einem Lobgesang fiir den Papst
untermalt ist. Diese Beobachtungen zeigen, dass die Rolle von Papst
Schenuda III. fiir die Kopten kaum zu {tiberschétzen ist. Auch evangeli-
sche Christen und sogar viele (moderate) Muslime in Agypten schitzten
Papst Schenuda III.,, wie man u.a. an seinen zahlreichen abgedruckten
Nachrufen®! sehen kann, auch wenn sie ihn nattirlich nicht als Heiligen
(im koptischen Sinne) verehren. Von vielen Muslimen wurden nicht
zuletzt sein Patriotismus und seine kritische Haltung zu Israel sehr ge-
mocht.®2 Wenn man von unqualifizierten, salafistischen Hasspredigern
absieht,® bezog sich Kritik tiberwiegend auf seine politische Funktion.

638 Saleh/Pfeiffer 2012.

639 Die Begrébnisstitte wird zurzeit (September 2013) noch zu einem grofieren
Museum ausgebaut, wobei der jetzige Raum schon neben dem Grab in der
Mitte mit einem kleinen Museum mit Gegenstinden und Bildern aus seinem
Leben eingerichtet ist.

640 Selbst eine lebensgrofie Statue ist schon inmitten der offenen Kantine des
St. Bisuy-Klosters zu finden. Dies ist deshalb bemerkenswert, da Statuen in
der koptischen Kirche eigentlich nicht zugelassen sind. Evtl. ist sie deshalb
auch bewusst von dem Inneren der Kirche sowie dem Begrébnisort getrennt.

641 Nattirlich sind Nachrufe als Quelle mit viel Vorsicht zu geniefSen, aber sie
bestitigen auch das, was ich tiber die Jahre von verschiedenen Personen tiber
Papst Schenuda III. gehort habe.

642 Vgl. Hulsman 2012b.

643 Vgl. Pro Oriente 2012.

113

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Abgesehen davon bleibt seine Liebe zu Agypten, zur koptischen Kirche
insgesamt, zur Bibel als Wort Gottes und vor allem zu Jesus Christus als
Gott und Erloser unbestritten. Er wird auf lange Zeit eine Identifi-
kationsfigur sowie Kirchenlehrer der Kopten bleiben. Auch wenn
Schenuda III. selbst alles andere als ,modern” sein wollte, trifft der Aus-
druck ,moderner Kirchenvater der koptischen Kirche” m.E. genauso zu.
Man konnte fast sagen, wenn es die Heiligenverehrung in der koptischen
Kirche nicht schon seit Friihzeiten gébe, wiirde sie spitestens mit Papst
Schenuda III. beginnen.

212 Zusammenfassung: Biografie von Papst Schenuda III.

Nazir Gayyid wurde am 3. August 1923 in der Provinz Asyat geboren.
Aufgrund des frithen Todes seiner Eltern wuchs er die meiste Zeit in der
Familie seines grofsen Bruders auf und besuchte aufgrund dessen Arbeit
verschiedene Schulen in Agypten. Durch seine Familie hatte er eine
starke Bindung an die koptische Kirche und wurde dort mit 16 Jahren in
der Sonntagsschule sehr aktiv, vor allem in der St. Antonius-Kirche in
Subra. Durch seine Liebe fiir das Lesen und Begeisterung fiir Gedichte
war er in der Schule ausgezeichnet. 1947 schloss er sein Bachelorstudium
in Geschichte sowie eine Ausbildung zum Reserveoffizier ab und nahm
1948 am Krieg gegen Israel teil. Neben einem Aufbaustudium in Archéo-
logie studierte er Theologie im Abendstudium und schloss dieses 1949
als Klassenbester ab. Danach legte er den Takris (Weihe) ab, unterrichte-
te Vollzeit am theologischen Seminar, bevor er 1954 ins Kloster eintrat.
Im Kloster lebte Abiina Antonius, wie sein Namensvorbild, einige Jahre
als Einsiedler in der Wiiste. 1958 wurde er zum Priester und Beichtvater
fiir viele Monche. 1962 weihte ihn Papst Kyrill VI. gegen seinen Willen
zum Bischof fiir die christliche Erziehung. Nun begann er u.a. seine
wochentlichen Predigten, denen die Beantwortung von schriftlich ge-
stellten Fragen vorausging. Die Treffen wuchsen Stiick fiir Stiick, sodass
bald Tausende Horer Woche fiir Woche kamen. Dies brachte ihm auch
Kritik ein, da viele ihm politisches Engagement nachsagten.

1971 wurde er durch das Los zum 117. Papst und Nachfolger auf dem
Stuhl des heiligen Markus gewahlt. Er verstand sich selbst vorwiegend
als Kirchenlehrer und brachte das durch Publikationen, die Fortfiihrung
seiner Vorlesungen und seiner wochentlichen Predigten, den Ausbau
der theologischen Seminare, die Weihung neuer Priester und Bischofe
und andere Reformen zum Ausdruck. Gleichzeitig bezog er in kritischen
Situationen, in denen Kopten Opfer von Gewalttaten wurden, immer
wieder Stellung fiir die Rechte der Kopten. Vor allem in den 1970er Jah-
ren kam er dabei mit Président Sadat (1970-81) in Konflikt, der ihn auch

114

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

1981 ins Exil schickte. Das bedeutete, dass er das St. Bistiy-Kloster nicht
mehr verlassen durfte. Dieses Exil dauerte ca. dreieinhalb Jahre an. Die
Beziehung zu dem neuen Prasidenten Mubarak verbesserte sich aber
erheblich, sodass er am koptischen Weihnachten 1985 wieder nach Kairo
durfte. Die Kommission aus fiinf Bischofen, die als Interimskirchen-
leitung von Sadat eingesetzt wurde, stand nun in einem schlechten Licht
und wurde von Papst Schenuda III. auch in ihre Schranken verwiesen.
Die Zeit unter Mubarak (1981-2011) war trotz weiterer Gewalttaten ge-
gen Kopten (und andere) im Laufe der Jahre iiberwiegend von Loyalitat
gegeniiber Mubarak geprdgt bis hin zu Wahlempfehlungen fiir den
Prasidenten. Durch indirekte Botschaften zeigte der Papst vor allem
gegen Ende seiner Amtszeit aber manchmal, dass er auch nicht bedin-
gungslos hinter Mubarak stand. Insgesamt war die Zeit nach dem Exil
von grofserer Loyalitdt zum Staat geprdgt als unter Sadat. Sein ehema-
liger Mentor, der Monchsreformer Matta Al-Miskin, kritisierte nicht nur
den konfrontativen Kurs unter Sadat, sondern grundsétzlich jegliche
Verbindung von Politik und Theologie. Aufgrund heftiger Kritik am
Papst 1981 wurde die Beziehung zwischen beiden fortan nachhaltig
gestort.

Papst Schenuda III. war der erste Papst, der selbst direkt aus der Sonn-
tagsschulbewegung kam, die sich Anfang des 20 Jh. als Laienbewegung,
vor allem ab den 1930er Jahren immer mehr in der Kirche ausbreitete.
Habib Cirgis, der sich die kirchliche Erziehung zur Aufgabe gemacht
hatte, war der Griinder, aber nur durch zahlreiche junge Sonntags-
schulmitarbeiter, von denen Schenuda III. einer war, konnte sich die
Bewegung ausbreiten. Deshalb wird neben seinem pastoralen und politi-
schen Engagement als Kirchenreformer vor allem in Erinnerung bleiben,
dass er durch seine geistliche Bibellehre die Herzen der Kopten gewann.
Zudem expandierte das Klosterleben und wurde ins Kirchenleben inte-
griert. Die Laien bekamen zwar teils mehr Partizipationsmoglichkeiten,
aber insgesamt wurde die sogenannte Takrisbewegung der Minner
zunehmend klerikalisiert. Frauen bekamen zusitzlich als , Mukarrasat”
und ausgebildete Sonntagsschullehrerinnen etwas mehr Moglichkeiten.
Die Episkopatsreformen verbesserten sowohl die Versorgung der Dioze-
sen als auch die Machtoptionen des Papstes. Um seinen urspriinglichen
Bereich in der Jugendarbeit zu betreuen und in die Kirche einzugliedern,
wurde ein Jugendbischof bzw. Generalbischof mit diesem Aufgabenbe-
reich eingesetzt. Durch die neuen Medien, vor allem das Fernsehen, und
zahlreiche Auslandsreisen war Schenuda IIl. immer Reprédsentant und
Identifikationsfigur der Kopten in der Offentlichkeit. Nicht allein durch
Schenuda III., aber mit seiner starken Fithrung und seinen zahlreichen
»Schiilern”, sind die koptischen Kirchen heute gefiillt und die Kopten

115

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

identifizieren sich insgesamt sehr stark mit ihrer Kirche, die sich von
einer Nationalkirche zu einer internationalen Konfession gewandelt hat.
Der 6kumenische Dialog wurde daraufhin von Papst Schenuda III. vor
allem beim Thema Christologie sehr gefordert, wobei in anderen Berei-
chen weniger Erfolge vorzuweisen sind. Dies liegt auch begriindet in
seinem teils sehr apologetischen Verhalten gegeniiber anderen Auffas-
sungen, die aber im Licht der Verteidigung der ,rechten Lehre” (Ortho-
doxie) seiner Kirche zu sehen ist. Neben seiner teils gepriesenen, teils
kritisierten Apologie richtete sich Kritik vorwiegend gegen die starke
politische Rolle des Papstes, die auch durch die schwache politische
Reprasentation der Kopten im &dgyptischen Parlament bedingt ist. Die
verstirkte Klerikalisierung und dadurch bedingte verminderte Laienpar-
tizipation wird ebenfalls ambivalent beurteilt.

Nach seinem Tod am 17. Mirz 2012 bleibt er bis heute durch seine Publi-
kationen, Predigten, Bilder und die Pilgerstitte seines Grabes in lebendi-
ger Erinnerung. Fiir Kopten geht er als herzlicher und kompromissloser
Kirchenvater und Heiliger, fiir alle anderen (inklusive Muslime) als
starker christlicher Leiter, dgyptischer Patriot und politischer Reprasen-
tant der Christen Agyptens (positiv oder negativ betrachtet) in die Ge-
schichte ein.

116

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

3  Beobachtungen zur Theologie

3.1 Die Christologie Schenudas III.

Uber die Frage, wer Jesus von Nazareth war bzw. ist, wird sich schon
seit dem 1. Jahrhundert gestritten. Das Neue Testament lehrt, dass Jesus
der Christus ist. Aber was heifit das genau? Die ersten Christen jeden-
falls begannen sehr friih, den Auferstandenen anzubeten und ihn in
Gottesdiensten zu verehren und als ,Herrn” (griech. xoptog) anzurufen.
Damit sahen sie ihn nicht nur in Kontinuitit zu seinem irdischen Auf-
treten, sondern stellten ihn damit sogar Gott gleich, da derselbe Begriff
,Herr”, mit dem man Jesus bezeichnete, im griechischen AT (Septua-
ginta) als Gottesbezeichnung verwendet wurde.®** Die Diskussion horte
aber mit den klaren Bekenntnissen zu Jesus wie z.B. in Johannes 20,28
»mein Herr und mein Gott” oder in Phil 2,6 (,Er war Gott gleich, hielt aber
nicht daran fest, wie Gott zu sein”) nicht auf. Wie passte die Verehrung
Jesu dazu, dass man als (christus-)gldubiger Jude nur einen einzigen
Gott verehrte? Wie passte es dazu, dass Jesus doch eindeutig Mensch
war? So stellte sich bald die Frage nach dem Verhiltnis von Gott, dem
Vater, zu Jesus Christus, dem Sohn Gottes. Hieraus entwickelte sich der
Streit um die Trinitdtslehre, die sich aus der Reflexion iiber Jesus
Christus ergab. Obwohl der Gedanke der Prédexistenz Jesu schon friith im
Neuen Testament zu finden ist,%45 entwickelten sich im 2. Jahrhundert
verschiedene Konzepte, wie die Beziehung Jesu zu Gott zu denken sein
konnte.®* Es gab den sogenannten Monarchianismus, worunter sowohl
Adoptianer als auch Modalisten subsumiert werden. Adoptianer gingen
davon aus, dass Jesus, der unbestritten Mensch war, erst von Gott durch
die Taufe zum Christus erhoben wurde. Die Modalisten dagegen sahen
Jesus als eine Erscheinungsform (Modus) des Vaters an und wendeten
sich damit - in ihrer Weise - gegen einen Subordinatianismus, der den
Sohn dem Vater unterordnete.®*” Es gab auch doketische Tendenzen in
den ersten Jahrhunderten, die Jesus nur einen Scheinleib zugestehen
wollten.®48 Letztlich setzte sich aber der Gedanke der Inkarnation
(Mensch- bzw. Fleischwerdung) Gottes gegeniiber anderen Modellen
durch. Dieser konnte sich neben dem Philipperhymnus (Phil 2,5-11) u.a.

644 Vgl. Hurtado 2003, bes. 108-118 sowie Kiithn 2003, 142.
645 Vgl. Hurtado 2003, 118-126 sowie Kiihn 2003, 138f.

646 Vgl. Hauschild 2007, 5-9.

647 Vgl. ebd. 13f.

648 Vgl. ebd. 165f.

117

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

auf Joh 1,14 (,,das Wort wurde Fleisch”) berufen. Bis zu einem vorldufigen
Konsens gab es aber zundchst mehrere Jahrzehnte Streit sowie verschie-
dene Synoden:

Arius (gest. 336) betonte die Einheit und die Einzigkeit Gottes so sehr,
dass er meinte, Jesus sei nicht mit Gott gleich, sondern nur ein heraus-
ragendes Geschopf. Seine Lehre (bzw. jede Form von Subordinatia-
nismus) wurde 325 n. Chr. auf dem Konzil von Nicda zuriickgewiesen.
Die tagenden Bischofe in Nicda bekannten, Jesus war ,Gott von Gott,
Licht von Licht, wahrer Gott von wahrem Gott, gezeugt und nicht ge-
schaffen, weseneseins mit dem Vater”.¥ Dies wurde laut Lange von
allen christlichen Kirchen anerkannt und 381 n. Chr. von fast allen erneut
bestitigt sowie auf den Heiligen Geist bezogen.®0 Man bekannte also die
Lehre der Trinit4t Gottes, die zwar (indirekte) Anhaltspunkte im NT hat,
aber erst jetzt explizit ausgefithrt wurde. Mit dem Bekenntnis zu ,einem
Wesen - drei Gestalten” (pia oUoia - tpelg bmootdoetg),®5! also einem Gott,
Vater, Sohn und Heiliger Geist, wurde zwar ansatzweise die Frage be-
antwortet, wie Jesus zu Gott dem Vater steht und welche Rolle der Hei-
lige Geist hat, jedoch wurde gleichzeitig weiter tiber folgende Frage
diskutiert: Wie ist Jesus ,wesenseins” mit Gott dem Vater und gleich-
zeitig nach Zeugnis des NT voll und ganz Mensch? Hier setzte nun die
christologische Debatte ein, die das Konzil von Chalcedon 451 n. Chr.
mit der sogenannten Zwei-Naturen-Lehre, dem Bekenntnis zu Jesus als
~wahrem Gott und wahrem Menschen”, zu einem vorldufigen Abschluss
brachte. Von einem wirklichen Konsens kann aber nicht die Rede sein,
da dies zugleich den Anfangspunkt der Trennung von chalcedonischen
und nicht-chalcedonischen Kirchen, zu denen sich wie erwdhnt auch die
koptische Kirche zihlt, bedeutete.

Wie sieht Papst Schenuda III. Jesus Christus? Hier wird vor allem auf
sein Buch Die Natur Christi®? eingegangen, das auf seinen Vorlesungen
aus dem Jahr 1984 beruht, da er hier am ausfiihrlichsten zur Christologie
Stellung nimmt. Zunichst soll aber mit den Begriffen Dyophysitismus
und Miaphysitismus auf historische Zusammenhinge des christo-

649 Zitiert nach Heil 2012, 104.
650 Vgl. Lange 2012, 17-29.
651 Vgl. Kollmann 2014, 327.

652 Vgl. Schenouda III. 2011. (Als 1. Auflage betitelt, aber es muss mindestens die
3. Aufl. bzw. wahrscheinlich die 2. {iberarbeitete Aufl. (Ubersetzung) als Neu-
druck sein.) Die zweite Auflage der deutschen Ausgabe, die ebenso in der
Online-Version vorliegt, enthlt an vielen Stellen eine bessere Ubersetzung des
arabischen Originals als die Version von 1992: Vgl. St. Antonius-Kloster 2016a.

118

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

logischen Streites der frithen Kirche hingewiesen werden, um den Hin-
tergrund der Bemiithungen Schenudas III. nachzuvollziehen.®%

3.11 Dyophysitismus versus Miaphysitismus

Der Titel des Buches Die Natur Christi ist mit dem Singular ,Natur” an
sich schon ein klares Bekenntnis, da der christologische Streit im 4. und
5. Jahrhundert sich vor allem um folgende Frage drehte: Wenn die
Kirche laut dem Nicinum (325 n. Chr.) bzw. auch dem Nicaeno-
Constantinopolitanum (381 n. Chr.) aufgrund des Zeugnisses des Neuen
Testamentes davon ausging, dass Jesus wesenseins®>* (6poovotlog) mit
Gott, dem Vater, ist, was bedeutete das dann fiir das Wesen Christi? Wie
verhalten sich Gottheit und Menschheit in Jesus zueinander? Hier gab es
heftige Debatten, da man - nicht immer erfolgreich - versuchte, Irrlehren
zu vermeiden. Vor allem in den Patriarchaten Alexandrien und Antio-
chien bildeten sich die fiihrenden Lehrschulen in dieser Diskussion.
Antiochien betonte die Menschheit Jesu mit exegetischen Argumenten
und sprach daher von den zwei Naturen Jesu, da es auch seine Gottheit
bzw. seine gottliche Natur im Sinne des Nicdnums keineswegs leugnete.
Deshalb spricht man auch von ,Dyophysitismus“®®%. In Alexandrien
dagegen wurde eher die Gottlichkeit Jesu und die Einheit seiner Person
betont, ebenfalls ohne die Menschheit zu leugnen. Dies ist mit dem Be-
griff ,Miaphysitismus” zusammenzufassen und nicht wie man héaufig
liest ,Monophysitismus”, da dieser Ausdruck meist Fehldeutungen
impliziert, die von beiden Seiten zuriickgewiesen wurden.6%

Zu Beginn des 5. Jahrhunderts war der Patriarch Kyrill von Alexandrien
(t 444), der von der einen Natur Gottes des fleischgewordenen Wortes
sprach, einer der Hauptakteure. Mit Nestorius (1 um 451), dem Patriar-
chen von Konstantinopel und Vertreter der antiochenischen Schule, kam
es zu einem Streit tiber die Frage, wie man Maria, die Mutter Jesu, be-

03 Siehe fiir mehr Hintergriinde im Anhang 6.

654 Biblische Belege sind u.a. Joh 1,1; 10,30; 14,9; 20,28; Phil 2,6 und Hebr 1.

655 dvo = zwei; pvoig = Natur.

656 Schenuda III. verwendet den Begriff Monophysiten als Fremdbezeichnung,
betont aber gleichfalls, dass er hédufig fehlgedeutet wurde. Vgl. Schenouda III.
2011, 1. Eine Fehldeutung ist z.B., dass Monophysit z.T gleichgesetzt wird mit
den Lehren Eutyches (s.u.). Der koptische Priester Tadrus Malati spricht sich
noch deutlicher gegen den Begriff ,Monophysitismus” aus und redet von
,Mia-Physis”. Mia spreche von der ,vereinten Natur”, meinte aber keinen
Ausschluss aller Naturen zu einer. Vgl. Malaty 1997, 8f. Siehe auch Meinardus
2001, 65-72.

119

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

zeichnen sollte. Nestorius polemisierte gegen den Begriff ,Gottes-
gebédrerin® (Oeotdéxog) und bevorzugte stattdessen ,Christusgebarerin®
(xprototoxdg). 431 n. Chr. wurde Nestorius im Konzil zu Ephesus - nicht
ganz ohne dubiose Umstdnde®” - verdammt und Maria als Gottes-
gebérerin bestdtigt. 451 n. Chr. kam es dann im Konzil von Chalcedon im
Bestreben, den Streit ein fiir alle Mal zu beenden, zu der folgenschweren
Kirchenspaltung zwischen Beftirwortern und Gegnern des Chalcedonen-
ses.%58 Im Konzil von Chalcedon wurde u.a. festgehalten:

,ein und derselbe Christus Sohn Herr (kyrios) Eingeborener, in
zwei Naturen (en dyo physesin) unvermischt, unverwandelt, unge-
trennt, ungesondert erkennbar; niemals wird der Unterschied der
Naturen aufgehoben der Einheit wegen, vielmehr wird die Eigen-
timlichkeit jeder der beiden Naturen bewahrt, auch im Zusam-
menkommen zu einer Person (prosopon) und einer Hypostase
(hypostasin)” .65

3.1.2 Die Natur Christi aus der Sicht Schenudas III.

Im ersten Kapitel der ,Natur Christi” schreibt Schenuda III. iiber den
Glauben der [koptischen] Kirche bzgl. der Natur Christi:

,Jesus Christus ist Gott, das fleischgewordene Wort. Er war voll-
kommen Gott und ebenso vollkommen Mensch. Seine gottliche
Natur war mit seiner menschlichen Natur ohne Vermischung,
Verwandlung oder Verdnderung eins in einem grundlegenden,
wesentlichen, hypostatischen Einssein. Es gibt keine angemesse-
nen Ausdriicke, die diese Einheit beschreiben kénnten. Deshalb
kann man ohne Widerspruch behaupten: ,Grof ist das Geheimnis
der Frommigkeit, Gott wurde offenbart im Fleisch.” (1. Tim 3, 16).
Da diese Einheit bestindig ist, niemals isoliert oder getrennt,
sagen wir in der Liturgie, dass seine Gottlichkeit sein Menschsein
auch nicht fiir das Blinzeln eines Augen verliefs.” 660

Schenuda III. betont direkt im ersten Satz die Gottheit Jesu. Dies ist fiir
ihn keinesfalls ungewohnlich und zeigt schon eine Betonung der
Christologie Schenudas III. Die Gottheit Christi wird von Schenuda III. -

657 Kyrill und Nestorius verdammten sich gegenseitig. Kyrills Entscheidung
wurde erst nachtraglich als rechtskréftig betrachtet. Vgl. unten Anhang 6.

658 Vegl. Kap. 2.10.2.8 und unten Anhang 6. Diese wurde auch durch politische
Feindseligkeiten gefordert.

659 Text zitiert nach Hainthaler 2009, 67.
660 Schenouda III. 2011, 1.

120

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

zumindest in einigen Schriften®! - deutlicher betont als die Menschheit.
Die Ausfiihrung ,das fleischgewordene Wort” zeigt aber direkt zweier-
lei. Zum einen leugnet Schenuda III. das Menschsein Jesu keinesfalls. Mit
dem Wort ,fleischgeworden” (bzw. inkarniert) soll ndmlich sein
Menschsein ausgedriickt werden. Zum anderen lehnt sich der Begriff
Jfleischgewordene[s] Wort” stark an die Formel des Patriarchen Kyrill
aus dem 5. Jahrhundert an (s.u.). ,Das fleisch-gewordene Wort Gottes”
ist wiederum in Anlehnung an Joh 1,14 (,,das Wort wurde Fleisch”) formu-
liert. Um jeden Anschein von Eutychianismus oder Apollinarismus zu
vermeiden, fiigt Schenuda III. erkldrend hinzu, dass Jesus sowohl voll-
kommene Gottheit als auch Menschheit besitzt. Auch die Worte ,,ohne
Vermischung, Verwandlung oder Veranderung” richten sich gegen diese
Irrlehren. Apollinaris und Eutyches glaubten beide - kurz gesagt - nicht
an die vollstandige menschliche Natur Christi, jedoch aus verschiedenen
Griinden.®? Beide Positionen werden als Irrlehren von Schenuda III. in
Kapitel 2 seines Buches kurz vorgestellt, wobei es hieriiber Uberein-
stimmung unter den Kirchen gibt. Gemifs Schenuda III. leugnete
Apollinaris den menschlichen Geist Jesu,%% Eutyches lief dagegen , die
menschliche Natur Christi von Seiner gottlichen Natur” aufsaugen bzw.
auflgsen.o04

Wenn man im dritten Satz von seiner ,gottlichen und menschlichen
Natur” liest, dessen Einheit mit dem Wort ,hypostatisch” wiederge-
geben wird, konnte man schlussfolgern, dass diese Gedanken ziemlich
nahe am Chalcedonense und seiner ,,Zwei-Naturen-Lehre” liegen.®®> Im
arabischen Original taucht das arabische Wort fiir Natur (4x:k) in diesem
ersten Absatz aber gar nicht erst auf. Es miisste daher wortlich eher

661 Neben der Natur Christi schrieb er ein Buch tiber die Gottheit Christi sowie
gegen die Zeugen Jehovas. Die Betonung der Gottheit Christi sieht man in Die
Natur Christi u.a. auch an der Auswahl der Bibelverse, die vorrangig seine
Gottheit betonen.

662 Siehe weitere Erlduterungen im Anhang 6.

663 Bemerkenswert ist hier der Vergleich der 1. und 2. Ausgabe. Wihrend in der
1. Ausgabe noch ,Seele Jesu” stand, wird hier jetzt mit ,Geist” Jesu tibersetzt.
Die 2. Ausgabe gibt somit die Lehre des Apollinaris praziser wieder, wobei die
englische Version nach wie vor ,soul” schreibt. Das arabische Original , Rah”
,zsJ” kann sowohl ,Seele” als auch ,Geist” bedeuten. Vgl. dazu Wehr 1985,
506.

664 Schenouda III. 2011, 3f.

665 Vgl. den Text des Konzils von Chalcedon im Anhang 6.

121

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

»~Menschheit” bzw. , Gottheit” tibersetzt werden.®®® Auch wenn gedank-
lich der ,,Naturbegriff” wohl mit gemeint ist, sollte man daraus in dieser
Passage keine zu grofien Schliisse ziehen. Es ist aber richtig, dass
Schenuda III. an anderen Stellen (s.u.) ohne Probleme von einer gott-
lichen und menschlichen Natur sprechen kann, solange die Einheit und
darum in seiner Terminologie die eine Natur Christi im selben Gedanken-
gang mit genannt wird. Der Naturbegriff wird also unterschiedlich ver-
wendet und interpretiert. Was man aber im obigen Zitat zweifellos sieht,
ist, dass Schenuda III. sowohl von der Gottheit als auch der Menschheit
spricht, dabei aber die Einheit doppelt betont sowohl mit dem Wort
»eins” als auch am Ende dieses Satzes mit dem Ausdruck ,hyposta-
tischen Einssein”. Die schon erwihnten Begriffe ,,ohne Vermischung,
Verwandlung oder Veranderung” weisen nicht zufillig grofle Ubereinst-
immungen mit den vier Adverbien des Chalcedonenses (unvermischt,
unverwandelt, ungeteilt und ungetrennt) auf, was aber nur darauf hin-
weist, dass der Streitpunkt im Konzil von Chalcedon woanders lag.%¢”
Die vier Adverbien gehoren ndamlich zur Tradition beider Kirchen.t68 Auf
den genauen Streitpunkt damals, ndmlich die Formulierung ,in“ zwei
Naturen im Gegensatz zum alexandrinisch anerkannten ,aus” zwei Na-
turen, geht der Papst nicht direkt ein.t¢® Schenudas III. Worte wollen hier
in erster Linie den oben genannten Irrlehren begegnen und damit auch
dem falschen Verstindnis, dass man aufgrund der Einheit von einem
Mischwesen sprechen konnte. Denselben Gedanken, der eine Verdnde-
rung oder Vermischung nach der Vereinigung (d.h. Menschwerdung)
ablehnt, findet man auch deutlich in Kapitel 3. Hier spricht Schenuda III.
auch bemerkenswert von der Unveradnderlichkeit der gottlichen ,Natur”
und der menschlichen ,Natur” (hier auch im arabischen Original),
jedoch leitet er denselben Satz bewusst mit der Vereinigung der Naturen
in Christi ein und schliefit den Gedankengang wieder damit ab.®70

666 Vgl. 5254 LI 1995, 7. Die Ubersetzung dieses Absatzes in der ersten deutschen
Ausgabe ist noch verwirrender, da der Naturbegriff in diesem Absatz noch
inkonsequenter verwendet wurde.

667 Vgl. oben 3.1.1 und unten Anhang 6.

668 Vgl. Hainthaler 2009, 67.

669 Vgl. ebd. 67f.

670 Vgl. Schenouda III. 2011, 6. - Direkt anschlieSend an obiges Zitat findet sich
im ersten Kapitel noch ein Beispiel, das zeigt, dass Schenuda III. von einer
gottlichen und einer menschlichen Natur (inkl. arabischem Original) spricht,
solange die Vereinigung bzw. das ,Einswerden” mit erwdhnt wird. Ahnlich
spricht er auch in einer anderen Publikation von ,human nature” und , divine
nature”. Vgl. unten Exkurs Theosis.

122

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Der Hauptakzent liegt hier aber - wie im ganzen Buch - auf der Einheit,
was auch folgender Absatz im 1. Kapitel deutlich macht, der die Ver-
einigung, die ab der Schwangerschaft Marias geschah, hervorhebt:
»Durch der [sic!] Vereinigung beider Naturen - der gottlichen
und der menschlichen im Schofe der Jungfrau - war eine Natur

gebildet: ,die Eine-Natur-Gottes, des Fleischgewordenen Wortes
(Logos)’. Wie der HI. Kyrill sie genannt hat.”67!

Der Ausdruck ,Die Eine-Natur Gottes, des Fleischgewordenen Wortes
(Logos)“672 (pia @bvoig tod 0o Noyov osoapxapéve) ist mafigebend fiir
Schenudas III. Verstindnis der Natur Christi. Dieser Begriff wurde vom
Kirchenvater Kyrill gepragt, war aber vorher schon in Gebrauch von
dem Irrlehrer Apollinaris,®”® was Schenuda III. jedoch (bewusst oder
unbewusst?) nicht erwdhnt. Wichtiger gemafS Schenuda III. ist ndmlich,
dass der grofie orthodoxe Kirchenvater Athanasius den Begriff schon
verwandt habe und er deshalb der beste Ausdruck bleibe, den die Kirche
(jemals) gefunden habe.®” Er diskutiert dabei auch nicht, dass die Schii-
ler von Apollinaris den Begriff u.a. unter dem Namen Athanasius in
Umlauf brachten.6”
Nach der Ablehnung des Begriffes ,Monophysiten”¢¢ bzw. dessen Fehl-
deutung fragt Schenuda III. noch im ersten Kapitel erstaunt:
,Diese Falschinterpretationen hielten Jahre an, als ob wir an eine
Natur glaubten und die Existenz der anderen leugneten! Welche
Natur leugnete die Alexandriner Kirche angeblich? Die gottliche?
Unsere Kirche war der eifrigste Gegner der Arianer auf dem
Konzil von Nizea (325 n. Chr.), auch in der Zeit davor und da-
nach. Hat die Alexandriner Kirche etwa die menschliche Natur
geleugnet? Es war das dlteste und tiefste Buch ,die Incarnatione
verbi’ [sic!] oder ,Menschwerdung’, das dies erkldrte, verfasst

671 Schenuti III. 1992, 9 (in Bezug auf die kyrillische Formel tibersetzt die erste
Ausgabe genauer).

672 Englisch: ,The One Nature of God the Incarnate Logos” Vgl. Shenouda III
1999b, 3.

673 Vgl. Grillmeier 1979, 674 und Hainthaler 2009, 68. Auch nach Beyschlag geht
die Mia-Physis-Formel in Wahrheit auf Apollinaris zuriick, obwohl Kyrill sie
fiir athanasianisch hilt. Vgl. Beyschlag 1991, 84f.

674 Vgl. Schenouda III. 2011, 1.
675 Vgl. Hainthaler 2009, 68.

676 Siehe auch das Vorwort zu folgender Ausgabe, in der der Hg. den Begriff
deutlich ablehnt: Schenouda III. 2011, VI.

123

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

vom Heiligen Athanasius, dem Alexandriner. Der Ausdruck ,eine
Natur’ zeigt nicht die gottliche oder menschliche Natur allein an,
sondern die Einheit dieser beiden Naturen in einer, die eben die
,Natur des fleischgewordenen Wortes’ ist.”677

Man sieht hier das Verstindnis von Papst Schenuda III. zusammen-
gefasst. Der Begriff , Eine-Natur-Christi” enthélt sowohl die géttliche als
auch die menschliche Natur. Der Glaube an die gottliche Natur Christi
wird mit einem historischen Verweis auf die Rolle gegen die Arius-
Héresie (der die Wesenseinheit mit dem Vater leugnete) begriindet. Der
Glaube an die menschliche Natur wird mit dem Verweis auf Athanasius
und seine bzw. die Kyrill-Formel belegt: Die Natur des fleisch-
gewordenen Wortes. Hier ist das Wort ,fleischgewordene” entschei-
dend, wird aber von Schenuda III. an dieser Stelle nicht niher erldutert,
stattdessen folgen darauf Griinde, warum man nicht von zwei Naturen
sprechen sollte. Zum einen, weil Kyrill dies so lehrte,®”8 zum anderen,
weil der Ausdruck zwei Naturen in sich selbst ein Isolieren und Trennen
impliziere. Die Begriindungsstrategie ist also erneut der Verweis auf den
Kirchenvater, von dessen Lehre man nicht abriicken will, sowie der
abzuwehrende Ton des Trennens, der auch im Konzil von Chalcedon
wahrgenommen wird.”

Zusammengefasst kann man sagen, dass Schenuda III. auch von einer
gottlichen und einer menschlichen Natur ausgeht, aber nach der Einheit
bzw. Vereinigung (in der Jungfrau Maria), die ohne Mischen oder Ver-
dnderung (der Gottheit bzw. Menschheit) geschah, kann bzw. soll man
nicht mehr von zwei Naturen sprechen, sondern nur von der einen
Natur des fleischgewordenen Wortes, um nicht eine Trennung zu impli-
zieren. %80

677 Ebd. 2

678 Es steht aufier Frage, dass Kyrill die ,Mia Physis”-Formel bevorzugte, aber
laut Grillmeier war der spate Kyrill nicht mehr kategorisch gegen eine Ver-
wendung der Redeweise von ,zwei Naturen”. Vgl. Grillmeier 1979, 676.680f.

679 Vgl. Schenouda III. 2011, 2. Als - schon von Kyrill und Augustin verwendete -
Beispiele nennt Schenuda die Einheit von Seele und Korper sowie die Einheit
von Eisen und Feuer als Glitheisen. Vgl. Schenuti III. 1992, 21-25. Die Allegorie
der Einheit von Seele und Kérper passt jedoch nur, wenn man von einer (m.E.
missverstandlichen) geistlichen Natur der Seele und physischen Natur des
Korpers spricht, und selbst dann ist die Ubertragung auf die Natur Christi
sehr fragwiirdig, da es m.E. trotzdem als Mischwesen verstanden werden
kann.

680 Beim koptischen Gelehrten Malati finden sich folgende Begriffe: ,von zwei
Naturen (...) in Vereinigung” (Malaty 1997, 6); ,eine Zwei-Naturen Natur”

124

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

3.1.3 Chalcedon aus der Sicht von Schenuda III.

Nicht {iiberraschend, aber doch aufschlussreich, ist die Stellung des
Chalcedonenses in der Gliederung Schenudas IIl. Es hat zwar keine
eigene Nummerierung, steht aber am Ende des 2. Kapitels und damit
eindeutig unter den Irrlehren/Hiresien tiber die Natur Christi.®s! Aus Sicht
von Papst Schenuda III. bzw. aus koptischer Sicht hat das Konzil von
Chalcedon ,nestorianische Wurzeln” und kann daher nicht angenom-
men werden:

,Trotz der Exkommunikation von Nestorius auf dem Konzil von
Ephesus, wirkte seine Lehre auf das Konzil von Chalcedon ein; es
gab eine offensichtliche Stromung, die zwei Naturen zu trennen.
Man sagte, Christus habe zwei Wesenheiten gehabt, eine gottliche
und eine menschliche, die eine habe uns mit ihren Wundern in
Erstaunen versetzt, die andere Beleidigungen und Demiitigungen
erlitten. Dieser Stromung folgte Leo, der Bischof von Rom; er gab
sein bertthmtes Buch (TOMOS) bekannt, das von der koptischen
Kirche verworfen wurde. Doch das Konzil von Chalcedon nahm
es an und bekréftigte damit die Lehre, dass zwei Naturen nach
der Vereinigung in Christus waren; eine gottliche mit deren Wir-
kungen und eine menschliche mit ihren Bediirfnissen. Nestorius
erklédrte, dass die zwei Naturen streng getrennt waren. Das Kon-
zil von Karthago bekriftigte ihre Einheit. Nestorius beharrte auf
der Trennung. Er schloss, dass, wenn Christus zwei Naturen be-
saf, er auch zwei Willen und zwei verschiedene Richtungen des
Handelns hatte. Hier hat das Problem der zwei Naturen bzw.
zwei Willen seine Wurzeln. Auseinanderleben und theologische
Streitigkeiten und Spaltungen kamen in die Kirche. Wir versu-
chen, das Problem zu 16sen, indem wir eine fiir alle annehmbare
Formel finden.” 682

Papst Schenuda III. wehrte sich - wie damals die Alexandriner - aus
soteriologischen Griinden®® gegen jeglichen Nestorianismus. Aus seiner
Sicht folgte das Konzil von Chalcedon wie auch der Lehrbrief Leos I. von

(Ebd. 21); ,‘eine Natur’ (aus zwei Naturen)” (Ebd. 24); ,in ihm [sind] zwei
Naturen in Hypostase (...) vereint” (Ebd. 26); Jugendbischof Misa schreibt:
,Jesus who is One nature in two (...)” Mousa 2000, 95. Alle Ausdriicke stim-
men aber prinzipiell mit Schenuda III. tiberein, indem sie nur von zwei Natu-
ren sprechen, sofern sie im selben Satz von der einen Natur oder zumindest
sehr deutlich von der Vereinigung der beiden Naturen sprechen.

681 Vgl. Schenouda III. 2011, 3-5.

652 Ebd.5.

683 Siehe unten Kap. 3.1.4 sowie Kap 3.2.

125

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

449,084 der dem Chalcedonense beigefiigt wurde, dieser Fehldeutung.
Das Chalcedonense wird im obigen Zitat beschrieben als eine Formel,
die - wie Nestorius - Christus trenne. Christus als zwei Wesenheiten,
eine gottliche und eine menschliche, konne nur als Trennung verstanden
werden. Die Naturen werden getrennt, selbst nach der Einheit (d.h. nach
der Menschwerdung). Direkt im folgenden Satz (2. Absatz) ist wieder
von Nestorius die Rede: ,Nestorius erklarte, dass die zwei Naturen
streng getrennt waren.”68> Der Verweis auf die ,Wunden” noch im ers-
ten Absatz ist eine Anspielung auf die Bemithungen der antiochenischen
Schule (inkl. Nestorius), die zwei Naturen exegetisch zu belegen.®% Da-
raufhin wird Nestorius wieder erwéhnt als jemand, der im Gegensatz zu
Karthargo®” auf der Trennung beharrte. Es wird schon durch das
wechselhafte Zitieren des Chalcedonenses und von Nestorius deutlich,
dass fiir Schenuda III. das Konzil von Chalcedon mit der Lehre des
Nestorius (genau) tibereinstimmt und deshalb abzulehnen ist. Der unte-
re Teil des Zitates, der das ,,Problem” der zwei Willen und Ebenen des
Handelns anspricht und von Schenuda III. abgelehnt wird, spielt mit auf
den spiteren monergistisch-monotheletischen Streit von 633-681 an, der
sich aus dem Dyophysitismus in Folge von Einigungsbemiihungen ent-
wickelte und laut Schenuda III. schon in den Gedanken von Nestorius
bzw. dem Chalcedonense seinen Ursprung hatte.8¢ Es wird im Konzil
von Chalcedon (inkl. Leos Tomus) also ein Abriicken vom tiberlieferten
Glauben gesehen, indem Nestorius schon 431 n. Chr. im Konzil von
Ephesus exkommuniziert wurde.

Wie wird Nestorius charakterisiert? Er ist in der koptischen Kirche heute
noch gut bekannt als Irrlehrer.%¥® Unter den Irrlehren iiber die Natur

684 Der im Nachhinein als sehr wichtig anerkannte Lehrbrief (Tomus Leonis) des
romischen Papstes Leos I. an den Patriarchen Flavian von Konstantinopel soll-
te eigentlich schon 449 in Ephesus (Raubersynode) vorgelesen werden, wozu
es aber nicht kam. Vgl. Beyschlag 1991, 56f.

685 Schenouda III. 2011, 5.

686 Vegl. Beyschlag 1991, 33.36.

687 Auf welches Konzil bzw. welche Synode von Karthargo Schenuda III. hier
anspielt, wird hier nicht niher erldutert, ist aber auch nicht entscheidend fiir
seine Argumentation.

688 Siehe fiir den monergistisch-monotheletischen Streit: Hauschild 2000, 204-207.

689 Meine Frau Maggie Gillé sagte mir, dass sie von ihm sowohl in der Sonntags-
schule in der Kirche als auch im Religionsunterricht als ,Gottesldsterer” ge-
hort hat. Zumindest die Sonntagsschulcurricula gehen ihrem Wissen nach
direkt auf Papst Schenuda III. zurtick.

126

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Christi im zweiten Kapitel nimmt Nestorius den grofiten Raum ein. Die

,Héresie” von Nestorius wird folgendermafien charakterisiert:

,Er wurde exkommuniziert, weil er der Jungfrau Maria den Titel
,Gottesmutter’ (Theotokos) verweigerte. Er glaubte, dass sie nur
ein Menschenwesen geboren hatte und die Gottheit auf dieses
niederkam und es erfiillte. Deshalb sollte die Jungfrau Maria nur
,Mutter Jesu’ heiflen. Nestorius Priester, Anatasius, verbreitete
diese Lehre; Nestorius unterstiitzte ihn; er schrieb 5 Biicher, um

der Jungfrau den Titel ,Mutter Gottes’ abzusprechen.

Deshalb sieht man ihn als Leugner der Gottheit Christi an. Seine
Behauptung, dass die Géttlichkeit auf ihn herab kam [sic!] und
erfiillte, bedeutete keine hypostatische Einheit; sie war ledig-
lich bei ihm, um ihn zu begleiten oder auszufiillen, wie dies bei
Heiligen geschieht. Mit anderen Worten: Christus wurde nur
,Wohnort" fiir Gott, wie er ,Wohnort’ fiir den Heiligen Geist
durch die Taufe wurde. In dieser Lehre ist Christus ,Gottestrager’
(Theophorus), ein Name, den man auch St. Ignatius von Antio-
chien beilegt. Er erklirte, dass die Jungfrau keinen Gott gebdren
konnte, da niemals das Geschopf den Schopfer hervorbringen

konne! Fleisch konne nur Fleisch gebéren.

Nach der Ansicht des Nestorius begann die Beziehung zwischen
gottlicher und menschlicher Natur Christi sofort nach der Geburt
durch die Jungfrau und war also nicht hypostatischer Einheit. Ex
sagte ganz deutlich: ,Ich unterscheide zwischen zwei Naturen.’
Die nestorianische Lehre richtet sich deshalb auch gegen den
Glauben an die Entsithnung. Weil Christus nicht mit der gott-
lichen Natur vereint wurde, ist die unbegrenzte Entstihnung (das
Opfer) fiir die Vergebung aller Stinden der Menschen zu allen

Zeiten nicht vorhanden.”6%

Neben dem Gedanken der Einwohnung, der sich in der antiochenischen
Schule findet,®! stellt Schenuda III. hier vor allem richtig heraus, dass
Nestorius das ,0e0t6x0g” ablehnte. Dabei erwdhnt er jedoch sein positi-
ves Anliegen nicht. Nestorius selbst wandte sich gegen die Irrlehre des
Apollinarismus, die auch Schenuda III. sowie schon das Nicaeno-
Constantinopolitanum ablehnte, da Apollinaris nicht an Christi vollstdn-
dige menschliche Natur glaubte.®®2 Vor allem in Bezug auf die Leugnung
der Gottheit Christi kann man aber die Frage stellen, ob Nestorius hier-
mit sachgerecht bzw. umfassend wiedergegeben wird, da Nestorius z.B.

6% Schenouda III. 2011, 3f. (Fettdruck ist der arabischen Ausgabe entnommen).

691 Vgl. hierzu Beyschlag 1991, 37f. Es bezieht sich u.a. auf Kol 1,19.
692 Vgl. Schenouda III. 2011, 3.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I

far oder In

127


https://doi.org/10.5771/9783828866805

nicht einfach von der ,Mutter Jesu” sprach.®®> Was man hier aber vor
allem sieht, ist der Hauptgrund der Ablehnung Nestorius” aus
Schenudas III. Sicht: Dem Unterscheiden in zwei Naturen folgt die
Unméglichkeit der ,Sithne” bzw. der , Versohnung”** mit Gott. Nur die
eine vereinte Natur Christi konne diese unbegrenzte ,Versohnung”
(Stihne) und damit Stindenvergebung aller Menschen erreichen. Es gibt
also ein soteriologisches Motiv fuir die Ablehnung des Nestorius und
damit auch des Konzils von Chalcedon. Daraus folgt auch fiir
Schenuda III. selbstverstindlich, dass die 12 Anathemata, die der Patri-
arch Kyrill im Ephesinum 431 n. Chr. gegen Nestorius aussprach, eine
wichtige Antwort auf die nestorianischen Héresien bleiben.®5 Der Aus-
druck ,bedeutete keine hypostatische Einheit” bringt das Anliegen
Schenudas III. der einen Natur Christi nochmals negativ (als Gegensatz
zu Nestorius) zum Ausdruck. Es ging Schenuda III. also darum, eine
Trennung der Person Jesu in zwei zu vermeiden, da die menschliche
Natur alleine keine Erlosung und keine Stihne fiir die Menschen erwir-
ken konne. Nur die Einheit, darum die eine Natur des fleischgewordenen
Wortes, kann die Erlosung vollbringen.t% Der Begriff ,Hypostase” (bzw.
die hypostatische Union), der von verschiedenen Autoren (sehr) unter-
schiedlich gebraucht wird, ist von Schenuda III. in diesem Zitat mit dem
Begriff ,Natur” und damit der Person gleichgesetzt.®®” Das Konzil von

0% Siehe zu der Frage vor allem Grillmeier 1979, 637-775 (besonders 637-672).
Grillmeier sieht ihn selbst als einen eher gemifSigten Antiochener und spricht
ihn von einigen Vorwiirfen (z.B. der Zwei-Sohne-Lehre) frei. Er zitiert darin
auch Anastos folgendermaflen: ,'If Nestorius and Cyril could have been com-
pelled to discuss their differences calmly and to define their terms with pre-
cision, under the supervision of a strict and impartial arbiter who could have
kept them under control until they had explained themselves clearly, there is
little doubt, that they would have found themselves in substantial agreement
theologically, though separated toto caelo as far as the prestige of their respec-
tive archiepiscopal sees was concerned.” Ebd. 644. Siehe auch Beyschlag 1991,
58-62.

04 Die 2. dt. Ausgabe (Schenouda III. 2011, 4) tibersetzt: , Entsithnung” (besser
tibersetzt ist m.E. Siihne), die 1. dt. Ausgabe (Schenuti III. 1992, 16): Versoh-
nung, die engl. Ausgabe (Shenouda III 1999, 13) schreibt: , propitiation” (Stih-
ne), die arabische (325 Ll 1995, 11) 5l saie (Doktrin der Sithne, Bule, Wie-
dergutmachung nach Wehr, Worterbuch, 1110.)

69 Vgl. Schenouda III. 2011, 4.

6%  Vgl. hierzu bei Schenuda III. (ders. 2011, 13-17) Kap. 6 und 7, wo er diesen
Gedanken niher ausfiihrt.

697 Es wire aber m.E. falsch, daraus ganz grundsitzlich auf einen synonymen
Gebrauch der Begriffe ,@voig” und ,dnéotaoig” bei Schenuda III. zu schlie-
fien. In der gemeinsamen Erkldrung mit anderen orthodoxen Kirchen wird

128

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Chalcedon hat hier eine andere Terminologie, es spricht von einer Person
und Hypostase, aber von zwei Naturen.®”® Dem kann Schenuda III. aber
aufgrund seiner strikten Befolgung der ,Mia-Physis”-Formel sowie vor
allem der soteriologischer Bedenken nicht zustimmen. Viel mehr als eine
unterschiedliche Terminologie ist aber von der Sache her m.E. nicht zu
erkennen.

3.1.4 Biblische Begriindungen fiir die Ein-Natur-Lehre Schenudas III.

Es wire aber eine Verkiirzung der Christologie Schenudas III., wenn
man seine Ein-Natur-Lehre einfach als literalistisches Festhalten an der
Glaubensformel Kyrills deuten wiirde. Schenuda III. verbindet die Ein-
heit der Natur Christi vorwiegend mit neutestamentlichen Stellen, die er
in seine Begriindung einbaut. In Kapitel 4 von Die Natur Christi demons-
triert Schenuda III., was die Einheit der Natur in Bezug auf dessen Ge-
burt bedeutet. Mit den Versen Lk 1,35.43, Mt 1,23, Jes 9,6, Rom 8,29, Gal
4,4, Joh 8,58, einem Zitat von Athanasius und einem Ausschnitt aus dem
Nicinum begriindet er die Formel ,fleischgewordener Gott”. Er ver-
wendet demnach ,fleischgewordenes Wort” und ,fleischgewordener
Gott” austauschbar,®® was man als weiteren Hinweis auf eine bewusste
Betonung der Gottheit Jesu interpretieren kann. Insgesamt sind seine
Erlduterungen sehr knapp, da die Verse an sich schon mit zur Begriin-
dung gehoren und deshalb nicht einzeln ausfiihrlich ausgelegt werden.
Schenuda III. fragt, was die Bibelverse denn meinen, wenn sie in Lk 1,35
von ,Sohn Gottes”, in Mt 1,23 von ,,Immanuel” und in Jes 9,6 von
~Machtiger Gott” sprechen?”® Seine Schlussfolgerung daraus lautet:

»Die Jungfrau gebar nicht einen Gott und einen Menschen, dann
hitte sie ja zwei Sohne gehabt; einen, der Gott, einen der Mensch
ist. Was tibrig bleibt ist, dass sie den ,fleischgewordenen Gott’ ge-

festgehalten: ,Es trifft auch nicht zu, dass unsere Viter stets physis und
hypostasis austauschbar gebrauchten und das eine mit dem anderen verwech-
selten.” Zitiert nach Schenouda III. 2011, 32.

6% In der antiochenischen Christologie wird eher der griech. Begriff ,mpoowmov”
(Angesicht) verwendet, um die Einheit auszudriicken. Dies ist also zumindest
ein Beispiel fiir eine unterschiedliche Terminologie zwischen Nestorius und
dem Chalcedonense, wobei Nestorius den Begriff ,mpéowmov” nicht nur fiir
die Einheit verwendet. Zusammen mit seiner Ablehnung jeglicher
communicatio idiomatum bringt er damit die Einheit Christi nur unklar zum
Ausdruck. Vgl. Beyschlag 1991, 38-40.61f.

0 D.h. auch synonym mit der Formel der Einen Natur Gottes des fleisch-
gewordenen Wortes (Adyog).

700 Vgl. Schenouda III. 2011, 9f.

129

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

bar. Christus ist nicht ,zwei Schne’, ein Gottessohn, der angebetet,
ein Menschensohn, der nicht angebetet wird. (...) Unsere An-
betung gilt nicht nur der gottlichen Natur allein ohne die Men-
schennatur. Er gibt keine Unterscheidung: Konsequenterweise
gilt alle Anbetung dem fleischgewordenen Gott.”701

Auch diese biblischen Begriindungen werden vor dem Hintergrund der
Irrlehre des Nestorius vorgestellt. Dieser wird sozusagen als einzige
Alternative dargestellt, um sich deutlich davon und von den ,zwei S6h-
ne[n]” abzugrenzen, die der Lehre des Nestorius vorgeworfen werden.
Die Anbetung gilt darum immer dem fleischgewordenen Gott, der laut
Schenuda III. besten Formel, um die Einheit seiner menschlichen und
gottlichen Natur auszudriicken.

Ein dhnliches Muster findet sich in den anderen Versen dieses Kapitels
(Gal 4,4; Lk 1,43 und Joh 8,58), die kurz thematisiert werden. Bei dem
Vers Joh 8,58 (,Ehe Abraham war, bin Ich”) wird z.B. darauf verwiesen,
dass Jesus hier mit ,Ich bin” nicht ausschliefllich von seiner gottlichen
Natur sprach, sondern die Einheit und das Eine seiner Natur betonte,
wobei man hier (dhnlich wie bei den anderen Stellen) die Frage stellen
konnte, ob Schenuda III. nicht die Worte (, Ich bin®) fiir seine Argumen-
tation tiberstrapaziert, da Johannes den ,Naturenbegriff” explizit gar
nicht erw&dhnt.702

In Kapitel 5 spricht Schenuda III. tiber die Moglichkeit einer solchen
Einheit in der Natur und bezieht ,die Offenbarung des Geheimnisses”
(R6m 16,25) bzw. , was kein Auge gesehen hat” (1 Kor 2,9) auf die Men-
schwerdung Gottes.” Wichtig ist hier folgende Passage:

5.1 Die Eine Natur des fleischgewordenen Wortes

Es handelt sich um eine Natur (eine Wesenheit), die alle Eigen-
schaften der beiden Naturen hat: die der gottlichen und die der
menschlichen. In ihr ist der Leib nicht gottliche Natur geworden,
er blieb Leib, jedoch der des fleischgewordenen Wortes. Auch das
Wort wurde nicht zu einer menschlichen Natur; es behielt seine
Gottlichkeit, obwohl es eins war mit dem Leib.

Seine gottliche Natur ist dem Tod nicht ausgeliefert, wihrend die
menschliche Natur den Tod schuldig ist. Beide, gottliche und
menschliche Natur, sind wesentlich in Hypostase ohne Trennung
vereint.”704

701 Vgl. ebd. Siehe auch St. Antonius-Kloster 2016a.
702 Vgl. Schenouda III. 2011, 10.

708 Vgl. ebd. 11.

704 Ebd.

130

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Hier scheint Schenudas IIl. Verstindnis der einen Natur des fleisch-
gewordenen Wortes explizit von einer klaren Unterscheidung zwischen
gottlicher und menschlicher Natur zu sprechen, die nicht nur auf die
Zeit vor der Vereinigung hinweist, sondern permanent alle Eigenschaf-
ten der beiden Naturen hat. Im arabischen Original fehlen hier aber
wieder alle ,Naturbegriffe” mit Ausnahme der Stellen, wo es von der
Einheit der Natur spricht. Statt ,menschliche Natur und gottliche Natur”
miisste eigentlich ,,Menschheit” und ,Gottheit” tibersetzt werden. Dies
ist zwar von der Idee her wiederum im Prinzip dasselbe, jedoch macht es
bei diesem Thema, bei dem man gerade um die Bedeutung des Naturen-
Begriffes so sehr gestritten hat, einen Unterschied. Laut der deutschen
Ubersetzung miisste man Schenuda I11. eine inkonsequente Terminologie
vorwerfen. Dieser Vorwurf wird jedoch in dieser Passage durch die
arabische Originalversion entlastet. Die Grundaussage, dass die
Menschheit ihre Eigenschaften behilt, genau wie die Gottheit in der
einen Natur Christi - selbst bei Christi Tod -, bleibt aber in beiden Fillen
bestehen. Deshalb kann hier von keinem fundamentalen Unterschied
zum Chalcedonense gesprochen werden. Der Unterschied liegt in der
Verwendung des Naturbegriffs. Schenuda III. gebraucht hier wieder das
Wort ,Hypostase”, um die Einheit ohne Trennung auszusagen, dieses
steht aber hier wieder synonym zu seinem Naturbegriff, der ebenfalls
die Einheit ausdriickt.”®

Im Rest des Kapitels 5 verweist Schenuda III. auf den Auferstehungsleib
Jesu (Joh 20,19), um damit die eine Natur zu belegen, und weist darauf-
hin erneut einen ,Zwei-Naturen”-Begriff zuriick, da es nur Trennung
bedeuten konne.”06

Wenn man nach weiteren biblischen Belegen fiir die Ein-Naturen-Lehre
bei Schenuda III. fragt, wird man in Kapitel 8 und vor allem in Kapitel 9
fundig. Obwohl zu Beginn von Kapitel 8 ein grundsitzlicher Bedeu-
tungsunterschied zwischen den Begriffen ,Menschensohn” und , Gottes-
sohn” eingerdumt wird, wird an verschiedenen Versen vor allem aus
den Evangelien gezeigt, dass man die Begriffe nicht trennen darf.”” Ge-
meinsam ist diesen Versen, dass sie alle dem Menschensohn géttliche

705 Der Hauptstreitpunkt im Konzil von Chalcedon lag im theologischen Bereich,
in der Formulierung ,in” zwei Naturen. Mit der Formulierung ,aus” zwei
Naturen hitte man dagegen leben kénnen. Vgl. Anhang 6.

706 Vgl. Schenouda III. 2011, 11f.

707 Die angefiihrten Verse lauten Joh 3,13; Mt 12,8; Mt 9,6; 16,27; 25,31-34; Joh 5,22;
Mt 26,64; Apg 7,57, Mt 24,29-31; Joh 6,62; 1 Kor 15,47.

131

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

bzw. vollmichtige Charakteristika zuschreiben.”® Das passt auch zur
erwdhnten These, dass Schenuda III. die Gottheit Christi etwas mehr
betont. Die Schlussfolgerung ist im Prinzip in jedem Vers dieselbe, wie
oben an Joh 8,58 schon exemplarisch vorgestellt wurde: Man kann weder
in eine gottliche und menschliche Natur noch in Menschensohn und
Gottessohn trennen, da iiberall von der einen Natur Christi die Rede sei.

Es ist natiirlich richtig, dass in diesen Versen nicht von einer Trennung
die Rede ist, sondern von dem einen Menschensohn gesprochen wird,
der hier auch meist synonym mit Gottessohn gebraucht wird, aber wenn
Schenuda III. dies als Beweis fiir die ,Eine Natur” bzw. die , Eine Natur
des Fleischgewordenen Wortes” anfithrt, muss man fragen, ob er nicht
von diesem Ausdruck ausgeht und diese Bedeutung an diese Stellen
herantrégt. Die Verse selber sprechen zumindest wortwdortlich nicht von
der ,Natur” Christi - egal in welchem Sinne. Es leuchtet aber durchaus
ein, diese Verse wie auch die weiteren Verse aus Kapitel 9,7 als Belege
fur die Einheit der Person Jesu zu sehen. Wie man diese Einheit begriff-
lich fiillt, ist damit aber noch nicht endgiiltig gekladrt, weil das NT im
Gegensatz zu dem spateren christologischen Streit eher nach der Funk-
tion als dem Wesen Jesu fragt. Offensichtlich ist jedoch, dass
Schenuda III. die Einheit (bzw. Vereinigung der Gottheit und Mensch-
heit ohne Trennung oder Vermischung) der Person Jesu mit dem Begriff
»Natur Christi” beschreibt und diese Stellen als Belege dafiir anfiihrt.”0

Die Verbindung der einen Natur mit der Sithne”" und Erlosung stellt
Schenuda III. in Kapitel 6 etwas ndher vor. Der Herr der Herrlichkeit
(IKor 2,8), der Fiirst des Lebens (Apg 3,14f.), der Urheber des Heils
(Hebr 2,10), der Erste und der Letzte (Offb 1,17f.) wurde gekreuzigt und
starb. Nicht nur seine menschliche Natur, sonst wire die Erlosung un-
moglich.712 Bzgl. des Todes Jesu findet man in Kapitel 7 ndhere Aus-
fihrungen. Hier hat der Gedankengang viele Ubereinstimmungen mit
der sogenannten ,communicatio idiomatum”, dem Austausch der

708 Vgl. Schenouda III. 2011, 18-20.

709 Folgende Verse werden angefithrt und kurz besprochen: Mt 3,17, Joh
1,1.15.18.30; 9,35-37; 1 Tim 3,16; 1 Kor 10,4.9; Mt 2,11, Lk 4,40; Mt 5,29; Joh 9,6;
20,30.

710 Vgl. Schenuti III. 1992, 44-54. Im Selbstverstiandnis der koptischen Kirche
kommen alle Traditionen, Glaubensformeln etc. direkt aus der Bibel: ,All the
doctrines of the Church are taken from the Holy Bible.” Mousa 2000, 7.

711 Der in der Theologie nicht unumstrittene Begriff ,Stihne” wird nicht ngher
erldutert oder problematisiert.

712 Vgl. Schenouda III. 2011, 13f.

132

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Eigenschaften: Gott kann eigentlich nicht sterben, aber es ist biblisch kein
Problem, zu sagen, der Herr bzw. der Sohn Gottes starb fiir uns (vgl. u.a.
Rom 8,32; Joh 3,16; 1 Joh. 4,10). Von der Gottheit kann man also dasselbe
aussagen, was eigentlich fiir das Menschsein gilt. Begriindet wird dies
aber hier mit der kyrillischen Formel der einen Natur.”’® Somit sieht
Schenuda III. gerade in diesen fiir die Soteriologie entscheidenden Aus-
sagen Belege fiir die Eine-Natur-Christi. Darum wird es zu einer zen-
tralen dogmatischen Lehre, die nicht aufgegeben oder gedndert werden
kann.

Im letzten Kapitel (10) weist Schenuda III. noch logisch schlussfolgernd
aus der Einen-Natur-Lehre (inkl. biblischen Argumenten) die Lehre von
den zwei Willen abwehrend zuriick, die, wie oben erwihnt, im 7. Jahr-
hundert debattiert wurde. Jesus hatte Schenuda IIl. zufolge nur einen
Willen und eine Kraft. Ein Widerstreit zwischen gottlichem und mensch-
lichem Willen wire Siinde, was auf Jesus nicht zutreffe. Bemerkenswert
ist, dass Schenuda III. den Willen Jesu mit dem Willen des Vaters gleich-
setzt. Dies kann erneut als Hinweis auf seine Betonung der Gottheit
Christi verstanden werden, der man auch in anderen Werken
Schenudas III. begegnet, wie z.B. im Buch Die Gottheit Christi, in dem mit
Bibelstellen auf die Dreifaltigkeit, Christi gottliche Eigenschaften, seine
Macht und Wunder sowie auf ganz explizite Verse seiner Gottheit ein-
gegangen wird.”

3.1.5 Gemeinsame Christologieformel von 1988

Nach jahrhundertelanger Isolation kam es in einem inoffiziellen Ge-
sprdch in Wien 1971, an dem sowohl Schenuda, damals noch als Bischof,
als auch andere theologische Experten auf diesem Gebiet (u.a. Alois

713 Vgl. ebd. 15f.

714 Auch in Schenudas III. Buch ,The Heresy of Jehovah's Witnesses”
(Shenouda IIT 1993c) findet sich diese Betonung, wobei es sich hier um ein
apologetisches Werk gegen eine Sekte handelt, die genau an diesem Punkt
Sonderlehren verkiindet. Zudem muss man natiirlich daran denken, dass ge-
rade in Agypten mit dem Islam als Staatsreligion die Mehrheit der Bevélke-
rung gerade die Menschheit Jesu stark betont und somit Schenuda III. sehr
bewusst mit biblischer Begriindung einen anderen Akzent setzt. Es ist auf3er-
dem Vorsicht geboten, wenn man insgesamt in den Schriften Schenudas III.
von einer stirkeren Betonung der Gottheit Christi spricht, da die Schriften vor
allem getrankt sind mit sehr unterschiedlichen biblischen Versen und
Schenuda III. sich immer wieder an die biblische Terminologie (Jesus, der
Herr etc.) anlehnt. Siehe z.B. sein wichtigstes Buch Schenouda IIL, Befreiung
der Seele, (1. Auflage in Arabisch 1957), Kairo 1993 (Schenouda III. 1993a).

133

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Grillmeier) teilnahmen, zu einer historischen Ubereinstimmung. Das
Thema dieses Gespraches wird von Schenuda III. folgendermafien zu-
sammengefasst:

,Als ich 1971 an einer von Pro Oriente in Wien (Osterreich) ZWi-
schen romisch-katholischen wund altorientalisch orthodoxen
Kirchen veranstaltete [sic!] Debatte itiber die Natur Christi teil-
nahm, war die Feststellung des Heiligen Kyrillos, ,eine Natur des
fleischgewordenen Gottes715 (miaphisis tou Theou Logou
sesarkomeni), Gegenstand der Diskussion.”716

In diesem Gesprach wurde insgesamt eine erstaunliche Ubereinstim-
mung in der Christologie festgestellt. Dieses positive Gesprach bereitete
den ebenfalls historischen Besuch von Papst Schenuda III. 1973 in Rom
vor, wo man sich dann u.a. tiber einen offiziellen Dialog verstandigte.””
Es dauerte - auch aufgrund der politischen Lage in Agypten - bis zum
12.02.1988, als nach weiteren Gesprichen eine offizielle gemeinsame
christologische Formel der beiden Kirchen unterzeichnet wurde, die aber
fast wortwortlich mit dem Hauptteil der Wiener Formel von 1971 iiber-
einstimmt.”’® Da man hédufig eher das Gemeinschaftsprodukt betont
findet, wird kaum néher auf die Frage eingegangen, ob der komplette
Wortlaut der Wiener Formel eins zu eins aus der Feder Schenudas III
stammte. Sein entscheidender Anteil an der Einigungsformel ist aber
unbestritten. So heifst es auf dem Cover des neuen Buches Documents on
Unity of Faith sogar:

,In 1971, while still a bishop, the Coptic Orthodox Pope Shenou-

da III (2012 1) managed to settle the misunderstanding on Christ-

ology that had existed for more than 1500 years between the Ori-

ental Orthodox Churches and the Roman Catholic Church.”719

715 Wie oben erwihnt, wird die kyrillische Formel besser tibersetzt mit ,, Die Eine-
Natur Gottes, des Fleischgewordenen Wortes (Logos)” wie in der 1. Uberset-
zung von 1992, aber der Rest ist in dieser Version (2011) besser formuliert.

716 Schenouda III. 2011, 1.

717 Hier wurde am 10. Mai 1973 schon eine gemeinsame Erkldrung zwischen
Papst Paul VI. und Papst Schenuda III. unterzeichnet, die nicht nur auf die
christologischen Gemeinsamkeiten (anlehnend an Wien - siehe unten) ein-
geht, sondern auch auf weitere Gemeinsamkeiten in verschiedenen Bereichen
(apostolische Tradition, Sakramente, Heiligenverehrung etc.). Vgl. Paul VI./
Schenuda III. 1998, 258-260.

718 Vgl. Winkler 2005, 65 sowie Paul VI./Schenuda III. 1998, 9. Hofrichter 1998,
13; Bishoi, 1998, 379.

719 Vgl. Hofrichter/Marte 2013, Cover Riickseite. Laut der tabellarischen Kurzbi-
ografie des koptischen Klosters Kroffelbach wurde die christologische Formel

134

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Im Buch ,Konzilien und Kircheneinheit”, in dem ebenfalls die Ergeb-
nisse sowie Berichte iiber die verschiedenen Treffen gesammelt wurden,
wird Schenuda III. von verschiedenen Autoren beschrieben als ,einer
der Architekten der christologischen Ubereinstimmung in Wien“720,  [er]
spielte eine wichtige und fruchtbare Rolle bei der Wiener Konsul-
tation”721, ,,Shenouda III., der sich 1971 in Wien bei der 1. Konsultation
als Bischof grofle Verdienste um die Erarbeitung der Wiener christolo-
gischen Formel gemacht hatte”.”?2 Otto Bauer, der von Winkler als
Co-Autor der Wiener Formel genannt wird, beschreibt das Kommuniqué
(von 1971), zu dem u.a. auch die Formel gehort, dagegen als Gemein-
schaftsprojekt.”? Die inhaltliche Handschrift von Papst Schenuda IIIL
kann man aber zweifellos sehen, wenn man seine Schrift Die Natur
Christi mit den Einigungsformeln vergleicht:

Wiener christologische Formel 1971 Gemeinsame Christologieformel 1988

,Wir glauben, dass unser Gott und | ,’Wir glauben, dass unser Herr, Gott und
Erloser, Jesus Christus, Gottes Fleisch | Erloser Jesus Christus, das fleischgewor-
gewordener Sohn ist; vollkommen in | dene Wort, vollkommen ist in SEINER
seiner Gottheit und vollkommen in | Gottheit und vollkommen ist in SEINEM
seiner Menschheit nicht einen Augen- | Menschsein. ER machte SEIN Menschsein
blick getrennt. Seine Menschheit ist eins | eins mit SEINER Gottheit ohne Vermi-
mit seiner Gottheit, ohne Vermischung, | schung, Vermengung oder Verwechslung.
ohne Vermengung, ohne Teilung, ohne | SEINE Gottheit war von SEINEM Mensch-
Trennung. (...)"7?* sein nicht getrennt, nicht fiir einen
Augenblick oder das Blinzeln eines Auges.
Gleichzeitig belegen wir die Lehren von
Nestorius und Eutyches mit dem
Bann. 725

von Schenuda III. von 1971 zur Grundlage des von Papst Paul VI. aufgenom-
menen 6kumenischen Dialogs. Vgl. St. Antonius-Kloster 2016b.

720 Pfiffl-Percevié 1998, 19.
21 Bishoi 1998, 379.

722 Stirnemann 1998, 352. Schenuda III. selbst erwihnt in seiner Ansprache an
Papst Paul VI. 1973 zwar die Glaubensformel, aber nicht seinen Anteil daran,
was aber verstindlich ist. Vgl. Shenouda III. 1998a, 254. Der Metropolit Bisty
nennt Schenuda III. dagegen als den Verfasser der Wiener Formel, Bishoy
2005, 89. Auch Reiss spricht von Schenuda III. als Verfasser. Vgl. Reiss 1998,
277.

723 Vgl. Mauer 1998, 45 und Winkler 2005, 60f.

724 Zitiert nach Winkler 2005, 53. Fiir den kompletten Text in Englisch siehe
Hofrichter/Marte 2013, 13.

725 Zitiert nach Schenouda III. 2011, 27.

135

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Winkler, der in der Wiener christologischen Formel noch einzelne Quel-
len des christologischen Bekenntnisses aus dem 5. und 6. Jahrhundert
herausarbeitete, stellt darin insgesamt eine besondere Berticksichtigung
der alexandrinischen Tradition fest. Auflerdem weist er darauf hin, dass
auf die umstrittenen Fachtermini ¢voig, vmootdolg und npéowmov ganz
verzichtet wurde, wodurch es vorchalcedonisch bliebe. Vom
Chalcedonense wurden lediglich die vier Adverbien tibernommen, die
zur gemeinsamen Tradition gehoren, sowie ein Zitat (,vollkommen in
seiner Gottheit und vollkommen in seiner Menschheit”), das schon in
der Unionsformel’? 433 n. Chr. zu finden sei.’?” Auch die offizielle
Christologieformel von 1988 vermied bewusst die drei umstrittenen
griechischen Fachbegriffe. Dies war laut Anba Bula genau das Anliegen
und die Herangehensweise Schenudas III., um so zu einer Ubereinkunft
zu kommen.” Die gemeinsame Ablehnung der Lehren von Nestorius
und Eutyches wurde zwar hier nicht am Ende der Wiener Formel er-
widhnt, wo es eher um die Unbeschreibbarkeit des gottlichen Geheimnis-
ses geht, dafiir wurde es aber am Anfang des Communiqués deutlich
genannt.”?

Man glaubt also gemeinsam an die vollkommene Menschheit und die
vollkommene Gottheit (der einen Person?) Jesu Christi und lehnt

726 Die Unionsformel war schon ein Einigungsversuch (Kompromiss) nach dem
Konzil von Ephesus 431 n.Chr. zwischen Antiochia und Alexandrien, der aber
nicht lange anhielt. Vgl. Lange 2010, 8.

727 Vgl. Winkler 2005, 53f. Die anderen beiden Quellen, die Winkler ausmacht,
sind die koptische Basileiosliturgie sowie interessanterweise die syrische Vita
Dioskoros. Hervorgehoben werden zudem die Wichtigkeit der ersten drei
okumenischen Konzilien sowie die Zuriickweisung der Lehrmeinungen von
Nestorius und Eutyches. Vgl. Krikorian 2005, 98.

728 Vgl. Interview mit Anba Bala am 19.09.2013 in Kairo.

729 Vgl. Hofrichter/Marte 2013, 13. Erzbischof Krikorian zitiert noch als Teil der
Wiener Lehrformel: , wir stimmen tiberein in der Zuriickweisung der nestori-
anischen und eutychianischen Lehrmeinungen tiber Jesus Christus”, Krikorian
2005, 97. So auch der koptische Metropolit Anba Bisay, vgl. Bishoy 2005, 90f.

730 Das Wort Person wird zwar nicht verwendet, aber gedanklich ist es (bzw.
seine Einheit) in den Worten Jesus Christus sowie in der Ablehnung einer
Trennung enthalten. Laut dem koptischen Priester Matthias F. Wahba konnte
man fiir die Einheit auch die Worte vmootdoig oder npéowmov verwenden, da
es dariiber zwischen Nicht-Chalcedoniern und Chalcedoniern Ubereinstim-
mung gebe. Wegen der unterschiedlichen Interpretationen dieser Begriffe
(zumindest in der Geschichte) wiirde ich es aber vorziehen, diese Begriffe nur
mit genauen Definitionen und Erlduterungen zu verwenden. Vgl. Wahba
2013, 5.

136

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

gleichzeitig die Vorstellung eines Mischwesens oder eines Doppel-
wesens (u.a. mit den vier Adverbien) strikt ab, um so den Gedanken der
Menschwerdung (Fleischwerdung) Gottes gemeinsam auszudriicken.

Wenn man von der offiziellen Christologieformel (1988) ausgeht und
dazu nach Parallelen in der Schrift Die Natur Christi von Schenuda IIIL
sucht, wird man sinngemdfs, wenn nicht gar wortwortlich, in jedem
Satzteil fiindig. Das braucht nicht extra im Detail nachgewiesen zu wer-
den, da es offensichtlich ist. Es geniigt hier, nur nochmals den ersten
Absatz von Die Natur Christi der offiziellen Christologieformel von 1988

gegeniiberzustellen:

Shenoudas I1I. Die Natur Christi

Offizielle Christologieformel 1988

,Jesus Christus ist Gott, das fleisch-
gewordene Wort. Er war vollkommen
Gott und ebenso vollkommen Mensch.
Seine [Gottheit’?!] war mit seiner
[Menschheit’3?] ohne Vermischung,
Verwandlung oder Verinderung eins
in einem grundlegenden, wesentlichen,
hypostatischen Einssein. (...) Da diese
Einheit bestandig ist, niemals isoliert
oder getrennt, sagen wir in der
Liturgie, dass seine Gottlichkeit sein
Menschsein auch nicht fiir das Blinzeln
eines Augen verlief3.”733

,'Wir glauben, dass unser Herr, Gott
und Erloser Jesus Christus, das fleisch-
gewordene Wort, vollkommen ist in
SEINER Gottheit und vollkommen ist
in SEINEM Menschsein. ER machte
SEIN Menschsein eins mit SEINER
Gottheit ohne Vermischung, Vermen-
gung oder Verwechslung. SEINE Gott-
heit war von SEINEM Menschsein nicht
getrennt, nicht fiir einen Augenblick
oder das Blinzeln eines Auges. Gleich-
zeitig belegen wir die Lehren von
Nestorius und Eutyches mit dem

Bann.”734

Auch wenn man fairerweise sagen muss, dass Schenuda III. sein Buch
Die Natur Christi schon vor dem Hintergrund der laufenden 6kumeni-
schen Gespréche schrieb, bleiben die Ubereinstimmungen sehr bemer-
kenswert und weisen auf Schenudas III. Anteil an der Einigungsformel
hin. Auch wenn teils deutliche Unterschiede in der Interpretation der
griechischen Fachtermini (¢pvotg, vmootdolg und npéowrov) bleiben, wie
vor allem am Physis-Begriff deutlich wurde, muss man von einer histori-
schen Ubereinkunft sprechen. Nachdem man 1500 Jahre die christo-
logischen Unterschiede betonte, wird hier zum ersten Mal (bzw. 1971

751 Eigene Ubersetzung vgl. oben Kap. 3.1.2.

Ebd.
Schenouda III. 2011, 1.
Ebd. 27.

732
733
734

137

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 19:18:30. ©
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

und 1973) die Gemeinsamkeit in der Christologie zwischen der Romisch-
Katholischen und der Koptisch-Orthodoxen Kirche festgehalten.”>

3.1.6 Fazit zur Christologie Schenudas III.

Es wire vollig verkehrt, wenn man Schenuda III. aufgrund der christo-
logischen Einigungsformeln eine revolutiondre Neuinterpretation der
koptischen Christologie unterstellte. Schenuda III. orientiert sich im
Gegenteil mit seinem Buch Die Natur Christi sehr stark an der kyrilli-
schen Mia-Physis-Formel. Diese findet er in der Bibel bestétigt, betrach-
tet sie fiir die Erlosung als alternativlos und lehnt vor diesem Hinter-
grund nicht nur Nestorius und Eutyches, sondern auch das
Chalcedonense und dessen Rede von zwei Naturen sowie die (daraus
entstandenen) zwei Willen ablehnt. Trotz seiner traditionell alexandrini-
schen Pragung, die Kyrill insgesamt noch viel strenger antichalcedonisch
interpretiert als dies m.E. notwendig wére,”¢ tragt Schenuda III. mit
seiner Christologie und einer gleichzeitig diplomatischen Fokussierung
auf die gemeinsamen Begriffe zu einer historischen Ubereinkunft mit
den chalcedonischen Kirchen bei.”?” Schenuda III. gibt in seiner Christo-
logie wenig preis, aber gerade der Verzicht auf den Physis-Begriff, der aus
seiner Sicht von der Einheit, der aus Gottheit und Menschheit vereinig-
ten (nicht gemischten) Person Jesu spricht, macht es fiir beide Kirchen-
gruppen’?® moglich, ihre Traditionen darin wiederzufinden und den
gemeinsamen Glauben an den einen Christus (als fleischgewordenes
Wort, wahren Gott und wahren Menschen”® ohne Trennung oder Ver-
mischung) zu bekennen. Ein Punkt, der die beiden Parteien ebenfalls
deutlich eint, ist die gemeinsame Ablehnung der Lehren von Nestorius
und Eutyches, wobei man Nestorius wahrscheinlich im Lichte neuer
Studien noch differenzierter betrachten miisste. Es ist zu fragen, ob man
dasselbe berechtigte Anliegen Schenudas III. nicht auch ebenso deutlich
ohne Verweis auf konkrete Personen, sondern mit Betonung auf kon-

735 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 183; sowie unten die iibernéchste Fn.

736 Vgl. hierzu Grillmeier 1979, 676.759-764.

737 Siehe die kompletten Dokumente z.B. in: Schenouda III. 2011, 26-33; im
Anhang von Gerhards/Brakmann (Hg.) 1994, 168-195; oder bei Bishoy 2005,
89-95 sowie z.T. in Anhang 7.

738 Das bezieht sich hier insbesondere auf die Einigung zwischen der koptischen
und der romisch-katholischen Kirche, ldsst sich jedoch (sehr vorsichtig) auf die
anti-chalcedonischen bzw. chalcedonischen Kirchen insgesamt tibertragen.

7% Die Vereinigung geschah schon ab der Schwangerschaft Marias und nicht erst
durch eine spatere Einwohnung. Vgl. Schenuti I1I. 1992, 9.

138

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

krete Inhalte ausdriicken kann. Die gemeinsame Erkldrung von 1994
zwischen den altorientalischen Kirchen und dem Reformierten Welt-
bund wire hier ein vorbildliches Beispiel.7#0

Kritisch konnte man die Anfrage stellen, die schon an Kyrill im 5. Jahr-
hundert gestellt wurde, ob namlich mit der Betonung der Mia-Physis-
Formel sowie der Gottheit Jesu die Verschiedenheit der Gottheit und
Menschheit immer deutlich zum Ausdruck kommt.”#! Da Schenuda IIL
aber das Menschsein Jesu gleichfalls immer mit einschliefst, teils auch
betont und niemals verleugnet, wiirde ich stattdessen die historischen
Einigungsformeln der Christologie hervorheben. Die Rezeption der
Christologie Kyrills ist zudem - mit der Betonung auf ,das fleisch-
gewordene Wort” - eher ein Einigungsmoment geworden, da er als
vorchalcedonischer Kirchenvater von allen Kirchen akzeptiert wird.

3.2 Die Soteriologie Schenudas III.

Die Darstellung der Soteriologie (von griech. owtnpia Rettung, Heil; d.h.
die Lehre vom Heil oder der Erlosung) basiert hauptsichlich auf zwei
Vorlesungen inkl. dem Frage- und Antwortteil, die auf zwei Konferen-
zen im Mirz 1966 in Banha fiir Sonntagsschulen gehalten wurden.”2 Es
sind apologetische Vorlesungen, die als Antwort auf eine bzw. biblische
Zurtickweisung einer protestantischen Erlosungslehre aus Glauben al-
lein formuliert worden sind.”® Diese wurden im Buch Salvation in the
Orthodox Concept (abgekiirzt hier Salvation) publiziert. Dem folgte eben-
falls als Zuriickweisung einer protestantischen Erlosungslehre der
Plymouth Brethren ein weiteres Buch 1980 The Heresy of Salvation in a
Moment (abgekiirzt hier Moment).”* Da die Argumentation beider

740 Sijehe die Erkldrung im Anhang 7 oder in WARC 2001, 3-4.
741 Vgl. zu dieser Anfrage an Kyrill: Grillmeier 1979, 683.
742 Vgl. Shenouda III 2005b, 5.

743 Wie ernst es Schenuda III. dabei ist, sieht man daran, dass er einen Priester
(Abtna Zakarlyya Butrus), der in einem Buch die Moglichkeit einer direkten
Erlosung durch Bufle erwog sowie in Predigten verkiindete, als haretisch
bezeichnete und suspendierte, bis dieser widerrief. Vgl. Hasan 2003, 242 und
Luga Bibawi 2002.

744 Auf die Plymouth Brethren selber kann hier nicht niher eingegangen werden,
da (mir) fiir Agypten zu wenige Quellen vorliegen und es den Rahmen dieser
Arbeit sprengt. Die Briidderbewegung ist um 1830 in Irland und England ent-
standen und kam noch im 19. Jh. nach Agypten. Vgl. Jordy 1994, 2087 und
Troeger 2013, 49.69.120f. Schenuda III. bezieht sich hier mit ,protestantisch”

139

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Biicher insgesamt sehr dhnlich ist, wird vorrangig auf das erste Buch
Salvation eingegangen, jedoch an manchen Stellen auch Punkte aus der
zweiten Publikation (Moment) aufgegriffen sowie beides exemplarisch
durch andere Schriften Schenudas III. erganzt.

3.21 Kontext- und Ergidnzungsprinzip gegen sola fide

In der Einleitung von Salvation argumentiert Schenuda III. dagegen,
einen einzelnen Vers zu verwenden, um darauf eine Lehre aufzubauen.
»The Holy Bible is not mere verses but a certain spirit involves all its
parts.“7% Schenuda III. bezieht sich besonders auf die (exegetische)
Grundregel, den Kontext nie aufler Acht zu lassen. Als Beispiel wéhlt er
Apg 16,31 (,,Glaube an den Herrn Jesus, und du wirst errettet werden, du und
dein Haus.”), um daran zu verdeutlichen, dass man mit dem Vers keine
Lehre der Errettung aus Glauben allein aufstellen kénne. Der Vers sei
zundchst an Heiden gerichtet, deren gute Taten ohne Glauben an Chris-
tus nichts niitzten. Manchmal werde aufSerdem der erste Schritt in der
Bibel verwendet, um die ganze Sache damit zu kennzeichnen, die aber
mit dem ersten Schritt beginne, was Schenuda III. anhand zweier ande-
rer Bibelstellen erldutert (Lk 2,28-31; 19,9). Der Satzteil ,du und dein
Haus” wird als Beweis angefiihrt, dass der Glaube nur der erste Schritt
sei, da niemand fiir jemand anderen glauben konne und so der Glaube
des Gefdngniswérters nur der Anfang sei, um auch die Familie zu tiber-
zeugen. Dasselbe sehe man auch in Apg 16,32f. Schenuda III. folgert aus
diesem Gedankengang, dass man andere Verse neben Apg 16,31 stellen
muss, und nennt Mt 19,16f. als Beispiel: ,,(...) was soll ich Gutes tun, damit
ich ewiges Leben habe? (...) Wenn du aber ins Leben hineinkommen willst, so
halte die Gebote!” Daraus folgert Schenuda III.:

~Would we dare say then that keeping the commandments alone
is sufficient to give salvation! Without faith, without baptism, and
without sacraments?! Nay, we cannot do wrong against our-
selves, against others or against faith itself by using a single verse
alone...”746

In diesem Zitat ist zwar schon viel vorweggenommen von der Soterio-
logie Schenudas III., aber es soll zunéchst lediglich der Hauptgedanke

also vorrangig auf ein evangelikal briidergemeindliches, bisweilen auch bap-
tistisches Heilsverstandnis. Vgl. Shenouda III 2005b und ders. 1999a.

745 Shenouda III 2005b, 9. Schenuda III. bezieht sich am Ende seiner Einleitung
konkret auf 2 Kor 3,6, um zu sagen, es gehe nicht um den Buchstaben, sondern
den Geist der Bibel, dem wir folgen sollten. Vgl. ebd. 19f.

746 Ebd. 12.

140

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

seiner Einleitung hervorgehoben werden, ndmlich keinen Vers allein-
stehend zu verwenden und darum auch nicht vom (evangelischen) Glau-
be alleine zu sprechen. Genau dasselbe Muster demonstriert Schenuda III.
an Rom 5,1:

,Another verse used by the Protestants and their followers is:
‘Therefore, having been justified by faith, we have peace with
God..” (Rom 5:1). You may be faced with some person who con-
centrates on one verse only saying to you, ,See, here is an explicit
verse about justification by faith. You need not argue or say a
word! would [sic!] you deny the verse or object to God’s words!..”
Say to him, ‘No, brother, we neither deny the verse nor object to
God’s words but we put beside this verse another one from the
same Epistle of St. Paul the Apostle to the Romans what we can
understand. The apostle says, ‘For not the hearers of the law are
just in the sight of God, but the doers of the law will be justified.”
(Rom 2:13). Here the apostle talks about the justification of the
doers of the law.. would we then make such a mistake as to de-
pend on this verse alone to say that works alone may save a
person! Nay, but we put together the two verses (Rom 2:13 and,
Rom 5:1) This will provide us with the right teaching which con-
forms with God’s words i.e. the role of faith in justification does
not ignore the importance of works.. and likewise, the necessity of
works for justification does not deny the role of faith... Beside the
verse, ‘having been justified by faith..” we can put another verse
also i.e. “You see then that a man is justified by works, and not
by faith only. Likewise, was not Rahab the harlet also justified by
works when she received the messengers and sent them out an-
other way?’ (Jas 2:24,25).”747

Die Vorgehensweise Schenudas III. ist also, Verse tiber die Recht-
fertigung aus Glauben (allein) durch andere Verse zu ergianzen, sodass
man zusammengenommen nicht mehr von der Rechtfertigung aus
Glauben allein sprechen kann. Es wird dagegen (u.a.) von der Recht-
fertigung aus Glauben und Werken gesprochen. Es kann hier nicht
exegetisch auf die einzelnen Verse eingegangen werden. Auch die Frage,
ob die ergénzenden Verse in jedem Fall den Kontext erhellen oder nicht,
soll zunéchst aufien vor bleiben.

Nach dem eben beschriebenen Ergénzungsmuster werden andere Verse
besprochen, die die Rechtfertigung aus Glauben erwédhnen (Rom 2,5;
Eph 2,8f.; Rom 11,6; Rom 3,27f.; Tit 3,4-6), um sie mit weiteren Versen zu
erginzen, die vor einem gottlosen Leben warnen oder die Werke

747 Ebd. 13f.

141

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

betonen, hdufig im direkten Kontext, wie z.B. Eph 2,8f., dem Eph 2,10
beigefiigt wird oder noch deutlicher in Rom 11,6 (Wenn aber durch Gnade,
so nicht mehr aus Werken; sonst ist die Gnade nicht mehr Gnade.), der mit
Ro6m 11,20-22, speziell mit der Betonung auf V. 22b (,,wenn du an der Giite
bleibst; sonst wirst auch du herausgeschnitten werden.”), erganzt wird, um
zu folgern, dass die Errettung zwar durch das Blut Jesu erlangt wurde,
aber man daran mit Werken der Bufse festhalten muss, um sie nicht zu
verlieren.”# Zur Einordnung sei hier an die &uflerst hohe Bedeutung
erinnert, die Schenuda III. der Bibel einrdumt.

Exkurs C: Bibelverstindnis

Auf das Verhiltnis von Tradition und Bibel kann hier nicht nidher einge-
gangen werden.” Klar ist aber, dass alle Lehren der koptischen Kirche
in der Schrift begriindet sein miissen.”® Fiir Schenuda III. sind die Verse
der Bibel das unfehlbare Wort Gottes und gelten darum als erste Be-
griundung fiir seine Soteriologie. Emile Mahir Ishaq, der Dekan des theo-
logischen Seminars der koptischen Kirche in Kairo, vertritt in einem vom
Papst autorisierten Biichlein eine strikte Verbalinspirationslehre inkl. der
Unfehlbarkeit der Schrift (d.h. der Originaltexte) auch in Bezug auf his-
torische sowie naturwissenschaftliche Themenbereiche?!. Eine histo-
risch-kritische Betrachtungsweise wird genauso abgelehnt wie eine par-
tielle Inspiration, die z.B. nur fiir Glaubensfragen gelte.”>2 Schenuda III.
hat sich auch selbst ausdriicklich und mehrfach gegen jegliche Bibel-
kritik und fuir die Inspiration der Bibel ausgesprochen. In einer Antwort
auf die Frage, was er den Leuten entgegne, die die genaue Inspiration
bestimmter Teile der Bibel in Frage stellen, antwortete Schenuda III. u.a.
mit den Worten: ,, What about the respect of the Bible? We try to criticise
the Bible. We try to subject the Bible to our minds, not to surrender to the
inspiration of the Holy Spirit.”7>® In dem Abschnitt fallt zwar insgesamt
nicht das Wort Verbalinspiration, aber der Begriff gibt seine Haltung zur
Bibel am besten wieder.””* Meinardus schreibt: , Verstindlicherweise
sieht er die Heilige Schrift als das vom Heiligen Geist inspirierte, fehler-
lose Wort Gottes an, das durch die Entscheidungen der ersten drei

748 Vgl. Shenouda III 2005b, 14-20.

749 Siehe dazu u.a. Moussa 2000 sowie Malaty 1979.

750 Vgl. Mousa 2000, 7.

751 Auch die Evolutionstheorie wird in einigen koptischen Schriften abgelehnt.
752 Vgl. Ishak 1997.

753 Shenouda IIT 1993c, 48-50.

754 Vgl. ebd.

142

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

okumenischen Konzilien (Nizda 325, Konstantinopel 381, Ephesus 431)
und die Ausspriiche der Kirchenviter ausgelegt und kommentiert
wird.”7%> Obwohl Matta Al-Miskin an manchen Stellen ganz deutlich von
einer kompletten gottlichen Inspiration spricht,”> wirft Schenuda III. ihm
vor, zu sehr von westlicher Theologie und der historisch-kritischen
Wissenschaft beeinflusst zu sein.”” An einigen Stellen in seinen Mitt-
wochsveranstaltungen sowie in seinen Publikationen wendet der Papst
sich auch direkt gegen die Thesen von Matta Al-Miskin. In dem Buch
New/Modern Heresies, das m.W. bislang nur auf Arabisch erschienen ist,
geht er auf verschiedene Gedanken von Al-Miskin ein. Konkret lehnt
Schenuda III. Al-Miskins Argumentation ab, dass die letzten 12 Verse
des Markusevangeliums verloren gegangen seien und sehr friith erganzt
wurden.”® Diese unter - konservativen wie liberalen - Exegeten allge-
mein akzeptierte Feststellung zeigt, wie ernst es Schenuda III. mit der
Verbalinspiration ist. Schenuda III. ist besorgt, dass die Bibelkritik als
Munition von Nichtchristen gegen die Kirche verwendet wird. Wenn
man die Kritik zuldsst, sieht er den einfachen Glauben der Kirche in
Gefahr, der dann zur Philosophie verkomme.”® ,In our seminaries,
should we give our people the spirit of the Bible, or stress on criticism of
the Bible?”7¢0 Watson geht davon aus, dass Schenudas III. Bibelverstand-
nis auch stark vom Islam gepragt ist, in dem jegliche Korankritik tabui-
siert ist.”6! Das Bibelverstdndnis ist zudem m.E. durch die evangelisch-
freikirchlichen Missionen aus dem 19. Jh. beeinflusst. Evangelische Ein-
fliisse kann man im Bibelverstindnis Schenudas III. bzw. der koptischen
Kirche an verschiedenen Punkten feststellen. Laut Watson ist der Bibel-
kommentar von Matthew Henry (1662-1714) ein Standardwerk bei Kop-
ten.”62 Henry war ein angelséchsischer, presbyterianischer Pfarrer und
Kommentator, der auch in der evangelikalen Welt noch gern gelesen
wird. Schenuda III. selbst, der zwar teils sehr kritisch von Evangelischen

755 Meinardus 1998, 71.

756 Vgl. z.B. Matthew the Poor 1984, 15. Dies wurde mir auch in einem person-
lichen Gesprich bestitigt durch einen ehemaligen Schiiler von Al-Miskin.

757 Vgl. Kohler 2008, 66.

758 Arab West Report 2007. In vielen deutschen und englischen Bibeln findet man
den Hinweis, dass die frithesten und besten Handschriften die letzten 12 Verse
nicht enthalten.

759 Vgl. Shenouda III 1993a, 48f.
760 Ebd. 50.

761 Vgl. Watson 2012, 128.

762 Vgl. ebd. 129.

143

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

spricht, soll die Predigten des britischen baptistischen Predigers
C.H. Spurgeon (1834-92) sehr geschitzt haben.”¢®> Dazu kommt noch,
dass die Koptisch-Orthodoxe Kirche zwar eigentlich die Apokryphen als
Teil des Kanons betrachtet, aber gleichzeitig - nach anfanglicher Ableh-
nung im 19. Jh. - die arabische Van-Dyk Bibel anerkannte und damit
ebenfalls teils deren protestantische Einteilung und Zahlweise der Bibel-
bticher verwendet.”* Im Eigenverstdndnis ist der Einfluss der Kirchen-
viter und der Bibel selbst natiirlich viel grofer als jeglicher protestanti-
scher oder gar islamischer Einfluss. Als traditionelle Kirche lehnt man
die moderne Theologie ab. Der Papst jedenfalls ist ein Papst der Bibel, der
haufig die wortliche Auslegung anwendet und auf historisch-kritische
Auslegungen verzichtet. Fiir nicht wortliche Bibelauslegung finden sich
mindestens folgende Beispiele, zum einen bezogen auf die Schopfungs-
tage, die auch lang sein konnten,”®> zum anderen in Bezug auf das 1000-
jahrige Reich, das symbolisch verstanden wird.”¢ Altes und Neues
Testament werden aber als Einheit betrachtet.”?” Auch wenn das NT
keineswegs zu kurz kommt, kann man in der koptischen Kirche und bei
Schenuda III. schon eine stirkere Betonung des AT ausmachen, als dies
in manchen anderen Kirchen der Fall ist. Dies wird aber immer christo-
logisch ausgelegt. Schenuda III. wehrt sich jedenfalls dagegen, dass z.B.
Protestanten seine Begriindungen nicht anerkennen, nur weil er mit dem
AT argumentiere. Die Psalmen haben in der koptischen Kirche eine
iiberragende Bedeutung und werden nicht nur von den Monchen im
Stundengebet tdglich gebetet.

Mit der Verbalinspiration hat das Bibelverstindnis nattirlich starke
Parallelen mit einigen evangelikalen Sichtweisen. Die Stérke ist die Ver-
deutlichung der gottlichen Dimension der Schrift. Je nach Auspragung
kann es eine Schwiche sein, dass die menschliche Dimension der Bibel
und die Unterschiede der Autoren nicht deutlich wahrgenommen wer-
den. Auch wenn ich selbst von einer gottlichen Inspiration der Bibel
ausgehe und zumindest den Glauben an die volle Autoritét der Bibel fiir
alle Kirchen fiir unerlésslich halte, sollte man die menschliche Dimen-
sion der Bibel nicht gering achten. Wahrend vor allem im Westen m.E.
eine grofiere Gefahr darin liegt, dass man sich selbst mit seinem Ver-
stand zum Richter tiber die Bibel macht und die eigenen Fragen tiber die

763 Vgl. ebd. 129f.

764 Vgl. ebd. 130.

765 Vgl. Shenouda III 1993b, 12 sowie St. Markus Zeitschrift 2010, 22.
766 Vgl. Shenouda IIT 2003a, 201-218.

767 Vgl. Gabra 2008, 36f.

144

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Fragen Gottes (in der Bibel) stellt, ist bei Schenuda III. an manchen Stel-
len die Gefahr, dass er die menschliche Dimension nicht so stark wahr-
nimmt. Wenn z.B. der textlich schwach bezeugte Markusschluss
(Mk 16,9-20) diskutiert wird, ist es zu einfach, dies mit einem Verweis
auf die Gottlichkeit der ganzen Schrift abzutun. Auch wenn man die
Gefahr islamischer Kritik (die z.T. Bibelverfdlschung vorwirft) angesichts
des Eingestdndnisses menschlicher Dimensionen nachvollziehen kann,
so ist doch der Glaubwiirdigkeit des Evangeliums (langfristig) nicht
dadurch geholfen, dass man historische Fakten (wie den fehlenden
Markusschluss) tibergeht. Es kann deshalb sehr hilfreich sein, wenn man
die Ergebnisse der modernen Bibelwissenschaft diskutiert, auch wenn
man ihr m.E. nicht in jeder radikalen Kritik folgen sollte, und sei es nur,
um sich der modernen Fragen bewusst zu sein, um seine eigene Position
darin besser im Diskurs einordnen zu konnen. Zur Verteidigung von
Schenudas III. Herangehensweise sei aber nochmals darauf hingewiesen,
dass die im Westen so verbreiteten religionskritischen Anfragen in
Agypten noch bei Weitem nicht so ausgeprdgt sind und Papst
Schenuda III. deswegen verstidndlicherweise viel weniger Notwendigkeit
sieht, auf diese Fragen einzugehen. Jedenfalls wird die gottliche Dimen-
sion, die bei Christus betont wird, ebenfalls im Verstindnis der Bibel
betont.

3.2.2 Keine Errettung ohne Christi Blut

Im ersten Kapitel No Salvation except through the blood of Christ alone im
Buch Salvation wird zundchst auf die Heilsbedeutung des Todes Jesu
bzw. des Blutes Jesu hingewiesen:

»No faith nor works without the blood of Christ can be of any
benefit...Faith means to believe in the blood of Christ, and works
are those based on the deserts of the blood of Christ, as St. Paul
the Apostle says, “...without shedding of blood there is no remis-
sion” (Heb. 9:22)"7768

Zunichst betont Schenuda III., dass Werke ohne das Blut Christi wertlos
sind. So versteht Schenuda III. auch alle neutestamentlichen Verse, die
Werke attackieren, entweder als Werke, die alleine ohne das Blut Christi
geschahen, oder als Werke des Gesetzes aus dem AT. Ein Ungldubiger
kann nicht durch gute Werke errettet werden. Deshalb sollte man auch
gegeniiber Ungldubigen betonen, dass nicht Werke, sondern das Blut
Christi errettet. Jedoch sei das nur der Startpunkt der Errettung, da
Glaube ohne Werke tot sei (vgl. Jak 2,20). Mit dem Stihneopfergedanken

768 Shenouda III 2005b, 21.

145

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

wird erkldrt, warum es keine Errettung, aufier durch Christi Blut gebe:
»(...) sin cannot be forgiven except by an unlimited propitiation. But
whatever works man can do are limited.””%® Deshalb musste Gott selbst
auch inkarniert werden und sterben, um ein unbegrenztes Sithneopfer
zu werden, das Gottes unbegrenzte Gerechtigkeit erfiillt.””0

Der Begriff Siihneopfer steht neutestamentlich im engen Zusammenhang
mit dem stellvertretenden Tod Jesu. Der aus dem AT stammende Begriff
geht davon aus, dass die Beziehung zu Gott durch die Stinde so gestort
ist, dass der Mensch an seiner Schuld alleine nichts dndern kann. Der
Mensch benétigt ein Sithneopfer. Da Gott die Siinde nicht einfach tiber-
geht, hat Gott selbst diesen Ausweg in Christi Tod geschaffen, der pauli-
nisch gesprochen den Schuldschein getilgt und ans Kreuz geheftet hat.””!
Das Wort ,,unlimited” bei Schenuda III. weist darauf hin, dass nur Gott
dieser Mittler sein kann und kein Mensch. Die Menschwerdung Gottes
wird dabei (aufgrund von Hebr 9,22) gleichfalls als unerldsslich fiir die
Erlosung der Menschen mitgedacht, sodass nur Jesus Christus die Men-
schen erlosen kann. Diese (m.E. biblische) Interpretation hat nicht zufal-
lig Anklinge an Anselm von Canterbury (1 1109), der dies in seiner
Satisfaktionslehre argumentativ entfaltete und dabei u.a. die Notwen-
digkeit der Inkarnation betonte.””? Deshalb ist es nicht verwunderlich,
dass Rubenson zu dem Schluss kommt, dass Schenuda III. im Siihn-
opferverstindnis ndher an der westlichen Tradition von Anselm von
Canterbury steht, die auch in mittelalterlichen arabischen Texten zu
finden ist, als sein Kritiker (Bibawi), der sich u.a. auf griechisch-
patristische Texte beruft.”3

Nachdem Schenuda III. die Gnade Gottes betont und klassische Verse774
zur Gnade zitiert hat, fahrt er fort:

769 Ebd. 23.

770 Auf die Diskussion, inwiefern man von einem Siihneopfer sprechen kann, geht
Schenuda III. nicht ein, da er den Gedanken selbstverstindlich als biblisch
voraussetzt. Vgl. ebd. - Dieser Begriff wird in der westlichen Theologie heute
oft sehr kritisch diskutiert, vor allem wird i.d.R. - aufgrund kritischer Anfra-
gen an das Gottesbild - abgelehnt, dass Gott Blutopfer benotige. Theologisch
weniger umstritten bzw. m.E. schwer zu bestreiten ist aber, dass Gott sich in
Jesus Christus selbst geopfert hat, fiir uns starb, Gott damit selbst die Versoh-
nung geschaffen hat und Gott somit das Subjekt der Versohnung ist.

771 Siehe dazu: Haubeck 1994, 1935f. und Hahn 1994, 1936f.

772 Vgl. Steinseifer 1992, 79f.

773 Vgl. Rubenson 1997, 45.

774 Rom 3,24f.; 2 Tim 1,9; Tit 3,5; Eph 2,8f.; Rom 11,6.

146

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

,We mention such verses used by the Protestants and do not
conceal them because we do not deny God’s grace which sought
us, nor deny the free salvation given us by God. We cannot
deny that all of us were dead in trespasses and sins (Eph. 2:1)
and would have perished but for His most holy blood. But the
point is that we understand the true meaning of these verses and
confess that we attain salvation through the blood of Christ.

4. However, we say that the blood of Christ is one thing and the
deserts of His blood is another thing. The blood of Christ is
capable of remission of the sins of the whole world.. but
did the whole world gain the remission of their sins?!.. ‘For God
so loved the world that He gave His only begotten Son...” (Jn. 3:16).
Are all the world saved because of His giving His only
begotten Son? Or only those who believe in Him are saved?

So, the blood of Christ is available, ready to save and capable of
that.. but there are certain conditions that must be fulfilled first
so that a sinner might deserve to be saved by this blood.”77>

Schenuda III. betont nach der Aussage der kostenlosen Erlosung, die
allein durch Gottes Gnade geschah, Bedingungen, die erfiillt sein miis-
sen, um es zu verdienen durch das Blut errettet zu werden. Da
Schenuda III. die Errettung am Kreuz als mogliche Option versteht, die
durch den freien Willen des Menschen in Anspruch genommen wird,
gibt es in seiner Soteriologie keinen Widerspruch zwischen der freien
Erlésung und den Bedingungen. Schenuda III. nennt darauf vier Bedin-
gungen: 1. Glaube, 2. Taufe, 3. Fiir die Erlosung notwendige Kirchen-
sakramente und 4. Gute Werke. Im Folgenden erklart Schenuda III. diese
mit dutzenden Bibelversen, die die einzelnen Bedingungen biblisch be-
legen wollen. Es werden jeweils nur einige Beispiele gegeben.

3.2.3 Die Bedingungen zur Erlosung

3.2.3.1 Glaube als Bedingung zur Erlosung

Fiir den Glauben zitiert er u.a. erneut Joh 3,16, ergénzt aber noch vor der
zweiten Bedingung Verse aus Jak 2, um zu betonen, dass es sich um
lebendigen Glauben handeln muss, der zudem laut weiteren paulini-
schen Versen (u.a. Gal 5,6) durch die Liebe arbeite. Schenuda III. bezieht
sich in einzelnen Punkten auf die Protestanten, um sie mit den zitierten
Versen zu tiberzeugen:

775 Shenouda III 2005b, 24f.

147

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

»Thus, we do not think that any Protestant - even though he
denies works - can say that salvation may be attained through
faith void of works. The apostle says further, ‘Even the demons
believe - and tremble!” (Jas. 2:19)” 776

Glaube ohne Werke reiche also nicht aus. Glaube wird zwar auch gemafs
Schenuda III. (an anderer Stelle) als Geschenk Gottes betrachtet, er sei
aber nur der erste Schritt zur Errettung.””” Dazu gehoren eben auch Wer-
ke.

Wenn man weiter nach Definitionen oder Beschreibungen des Glaubens
fragt, findet man in Schenudas III. Buch Ein Leben im Glauben’”8 sowohl
Worter wie , Vertrauen”, , iiberzeugt sein von Unsichtbarem” als auch
,praktischer Glaube”, ,starker und unerschiitterlicher Glaube” sowie
~ein Glaube als Gnadengabe”, der ,ein hoheres Niveau besitze”.”7? Der
Glaube erfiille ein Herz mit Ruhe und Frieden und bewahre vor
Angst.780 Auch die Reinheit des Herzens, die Bescheidenheit und der
Gehorsam bzw. die Ubergabe des Lebens in die Hinde Gottes wiirden
durch Glauben gefordert.”s!

Man findet also in seinen Beschreibungen des Glaubens sowohl Worter,
die den Beziehungsaspekt (Vertrauen, Zuversicht, Hoffen) und Gottes
Wirken (Glaube als Geschenk oder auch das Mitwirken des Heiligen
Geistes’2) betonen, als auch weitere Aspekte, die den Glauben als Praxis
(bzw. aus evangelischer Sicht konnte man evtl. sagen als Werk) be-
schreiben. Einen Gegensatz zwischen Glauben als Geschenk der Gnade
Gottes bzw. Vertrauen in seine Giite und Glauben als Tat (als Werk)
bzw. Vollzug im Leben findet man bei Schenuda III. nicht, da beide be-
wusst nicht getrennt werden. Deshalb besteht fiir Schenuda III. auch
insgesamt tiberhaupt kein Gegensatz zwischen Glauben und Werken
(s.u.). Der Glaube beinhaltet geméfs Schenuda III. mehr als ein Geschenk
des Vertrauens, selbst mehr als Erkennen und Bekennen.

776 Ebd. 28f.
777 Vgl. Shenouda III 1999a, 80.143-146.

778 Schenouda III. 1998a oder Online Ausgabe (Schenouda III. 1993b) unter
St. Antonius-Kloster 2016a. Im Folgenden wird zitiert nach der Printausgabe
der UB Tiibingen (Schenouda III. 1998a).

779 Vgl. Schenouda III. 1998a, 81-88.
780 Vgl. ebd. 91-109.

781 Vgl. ebd. 111-168.

782 Vgl. ebd. 46f.88.

148

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Da der Glaube an den Lebensvollzug gebunden wird, folgt fiir
Schenuda III. auch, dass es unterschiedliche Kategorien des Glaubens
gibt. Zu einer Bewertung des eigenen Glaubens wird wiederholt ermu-
tigt mit den Worten von Paulus: ,‘Fragt Euch selbst, ob Thr im Glauben
seid, Priift euch selbst.” (2 Kor 13,5)“78 Die Bewertung erfolgt danach, ob
der Glaube in der Liebe wirksam ist durch gute Werke, die Reinheit des
Herzens, die aus ihm geschopften Kraft, den inneren Frieden, das Ein-
halten der Gebote, die Bemiihung, das ewige Leben zu erlangen, die
geistige Wachsamkeit, die richtige Lehre, die Ubergabe des Lebens an
Gott und die Friichte, die daraus wachsen.”®* ,’Glaube’ bedeutet nicht,
das Glaubensbekenntnis zu rezitieren, sondern er findet im Leben eines
jeden statt...“785 ,Glaube bedeutet [aufierdem], Du sollst stindig nur
Gott vor Deinen Augen halten...”78 Es liegt bei Schenuda III. eine starke
Betonung auf der Kontinuitdt des Glaubens. Den Glauben kénne man
starken, indem man sich immer wieder Gott, seine Eigenschaften und
seine VerheifSungen vor Augen fiihrt, indem man sich seiner Begrenzt-
heit bewusst bleibt und sich Gott zum Freund nimmt und ihn um Hilfe
bittet.”8” Geschwécht werde der Glaube durch das Ego, die Herrschaft
der Sinne, Ubermut des Verstandes, Umgang mit Zweifelnden, durch
wankelmiitige Personlichkeiten, Angst, Begierde, notreiche Umstéinde,
Irrefithrungen des Satans oder Zweifel.”s8 Zweifel wird insgesamt fast

783 Schenouda III. 1998a, 23.37.216
784 Vgl. ebd. 215-231.

785 Ebd. 37.

786 Ebd. 167.

787 Vgl. ebd. 169-188. Das Kapitel endet mit einem Gebet um den Glauben: ,,Du
sollst Gott darum bitten, dass er Dir hilft, Deinen Glauben zu stirken und ver-
grossern [sic!]. In Deinem Gebet sprich die Worte: ,Gott, hilf mir, dass ich den
vollen Glauben an Dich besitzen kann, Dich liebe und Dir vertraue und davon
tiberzeugt bin, dass alles, was Du fiir mich tust, auch wenn ich es nicht ver-
stehe und die Situation als unlésbar betrachte, zu meinen Gunsten und zum
Guten fiihrt. Lass mich spiiren, dass mein Hirn nicht in der Lage ist, Deine
Weisheit und Vorschriften zu erfassen. Ich bin mir bewusst, dass Du der
Wohltaten-Spender, voller Liebe und der Allméchtige bist und alles siehst,
trotzdem werde ich schwach, deshalb hilf mir, gegen meine Kleingldaubigkeit
anzukommen.” Ebd. 188.

788 Vgl. ebd. 189-214.

149

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

ausschliefSlich negativ behandelt, er soll also im Idealfall nicht zum
Glauben dazugehoren.”®

Da Schenuda III. in seiner Erlosungslehre davon ausgeht, dass ein Glau-
biger seine Errettung wieder verlieren kann, besteht fiir ihn auch ein
klarer Unterschied zwischen Gldaubigen und Erwéhlten. Alle Erwéhlten
seien Gldubige, aber nicht alle Glaubige Erwéhlte, da einige wieder vom
Glauben abfallen, indem sie (laut 1 Tim 4,1) auf betriigerische Geister
und Lehren von Damonen achten.”

Dass der Glaube sich insgesamt im Leben auswirkt, ist eine allgemein-
christliche Uberzeugung, die Schenuda III. zu Recht hervorhebt, aber die
starke Zusammenschau von Glauben und Werken (d.h. menschlichem
Tun), die zusitzlich die Sakramente’! einschliest, unterscheidet
Schenuda III. an diesem Punkt von evangelischer Theologie jeglicher

Pragung.
3.23.2 Taufe als Bedingung zur Erlésung

Die zweite Bedingung fiir die Erlosung ist die Taufe, die u.a. mit Joh 3,5
(,Wahrlich, wahrlich, ich sage dir: Wenn jemand nicht aus Wasser und Geist
geboren wird, kann er nicht in das Reich Gottes hineingehen.”) begriindet
wird, da hier das Wasser auf die Taufe bezogen wird.”2 Mk 16,16 (, Wer
Qliubig geworden und getauft worden ist, wird errettet werden”), der
Missionsbefehl in Mt 28,19f., Tit 3,4f. mit Betonung auf V. 5b ,errette uns
(...) durch die Waschung der Wiedergeburt und Erneuerung des Heiligen Geis-
tes.”7 und Apg 2,38 (, Tut BufSe, und jeder von euch lasse sich taufen auf den
Namen Jesu Christi zur Vergebung eurer Siinden! Und ihr werdet die Gabe des
Heiligen Geistes empfangen.”) werden ebenfalls als Belegstellen angefiihrt.
Durch die Taufe geschieht laut Schenuda III. die Siindenvergebung;:

,This means that baptism is necessary for one’s salvation, for
through baptism sins are forgiven and one is made capable of
receiving the Holy Spirit.”794

789 Vgl. ebd. 157.163.210-214. - Das sieht man auch deutlich daran, dass
Schenuda III. die Frage, ob Johannes der Tédufer in Lk 7,19 Zweifel hatte, ver-
neinte, obwohl der Vers dies m.E. impliziert. Vgl. Shenouda III 1993b, 101-104.

7% Vgl. Shenouda III 2005b, 31-33.
791 Vgl. Schenouda III. 1998a, 54.

792 Schenuda III. weist die Interpretation zurtick, dass das Wasser sich auf das
Wort beziehe. Vgl. Shenouda III 1999a, 36.

793 Vgl. Shenouda IIT 2005b, 34f.
794 Shenouda III 2005b, 36.

150

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Ebenfalls mit Verweis auf Apg 2,38 wird das Sakrament der Heiligen
Salbung begriindet, durch das man den Heiligen Geist empfange. Nach
weiteren Beispielen vor allem aus Apg”® wird gefolgert:

,Baptism is the gate through which one attains salvation, while
faith paves the way to it. We say this because many Protestants
think that one’s faith is capable of saving one...! Or in other
words they think that regeneration is achieved through faith not
through baptism! They do not admit that baptism is the regener-
ation.. in spite of the plain verse speaking about the washing of
regeneration (Tit.3:5)!! (...)"7%

Bildlich ist die Taufe das Tor und der Glaube der Weg zur Errettung. Mit
der Taufe geschieht die Wiedergeburt. Schenuda III. geht also von einer
Taufwiedergeburtslehre aus mit dem groflen Unterschied, dass die
Wiedergeburt zwar durch den Heiligen Geist bewirkt wird, der Heilige
Geist dann aber nicht direkt durch die Taufe, sondern die Myronsalbung
verliehen wird.”” Die Taufe wird als Teilhabe an Christi Tod verstanden.
Errettung begann mit dem Tod Jesu, der fiir die Stinde bezahlte und wir
miissen mit Christus sterben durch die Taufe (vgl. Rom 6,3-8). Errettung
wird fortgefiihrt durch den Tod, indem man sich der Siinde fiir tot halt
(vgl. Rom 6,11f.; 8,10.13.36; 2 Kor 4,10.12), d.h. Tod gegeniiber den Taten
des Korpers, Tod gegentiber den Liisten des Korpers und Tod der Welt
gegentiber (vgl. Jak 4,4):

»This is the right concept of salvation according to Orthodoxy:

We have been saved through the death of Christ when we died

with Him in baptism... We are now capable of being saved by

Christ living in us and by our submitting our lives wholly to

His will saying along with the apostle, ‘It is no longer I who live,

but Christ lives in me’.”798

Da die Errettung erst im Tod vollendet wird, soll man nie sagen: ,Ich bin
schon errettet!” Dies werde auch in Offb 2,10 (,, Sei treu bis zum Tod! Und
ich werde dir den Siegeskranz des Lebens geben.”) deutlich.

7% Neben Apg 2,37.21; 8,36-39; 16,33; 10,47f.; 16,15; Gal 3,27. Auch Eph 5,25-27
(,Wasserbad im Wort” aus V. 27) wird auf die Taufe gedeutet.

796 Shenouda III 2005b, 37.

797 Siehe unten Kap. 3.2.3.3.1. Diesen Punkt der Trennung sollte man aber deshalb
nicht {iberbetonen, da die Myronsalbung i.d.R. zur Taufzeremonie dazugehort
und man m.E. evtl. mit Bezug auf die komplette Taufzeremonie sagen konnte,
der Heilige Geist werde durch die Taufe verliehen.

798 Shenouda III 2005b, 44.

151

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Das Sakrament der Taufe errettet laut Schenuda IIl. nur von der
Urstinde” und vergangenen Siinden, deshalb sind fiir alle anderen
Siinden kontinuierliche Bufie inkl. den anderen Sakramenten und guten
Werken notwendig.8% Deshalb wendet sich der Papst auch entschieden
in dem zweiten Buch Moment gegen die protestantische (bzw. eigentlich
miisste es heiffen in protestantischen Kreisen vertretene) Lehre der Erret-
tung durch einen Moment (der Umkehr bzw. des Glaubens).80! Errettung
bezieht sich gemif3 Schenuda III. auf das ganze Leben der Umkehr, nicht
nur auf einen Moment 802

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang, dass laut Schenuda III.
das Ebenbild Gottes durch die Stinde Adams verlorenging und durch
die Taufe wiederhergestellt wird.8%® An diesem Punkt steht Schenuda III.
in der Tradition Cyprians von Karthargo, der zuerst die Aufthebung der
Schuld (inkl. Urstinde) in der Kindertaufe gelehrt hat.8% In der Tradition
der Erbstindenlehre®® von Augustinus steht er wohl auch insofern, als er
auch von der Urstinde spricht, die heilsnotwendig durch die Taufe ab-
gewaschen wird wund das Ebenbild Gottes wiederherstellt.8%
Schenuda III., der an anderen Stellen Augustinus bestétigend zitiert, geht

799 Laut einem (6stlich?)orthodoxen Theologiestudenten sei die westliche Erb-
siindenlehre (inkl. dem Bediirfnis, dass die Jungfrau gereinigt werden musste)
in die koptische Kirche eingedrungen. Vgl. Vester 2005, 23.

800 Vgl. Shenouda IIT 2005b, 50.110.113. Dem Einwand, dass der Dieb am Kreuz
auch nicht getauft wurde, entgegnet Schenuda IIl. an anderer Stelle damit,
dass die Taufe Tod bedeute (Rom 6,3-8) und der Dieb wortwortlich mit Chris-
tus gestorben und damit auch getauft sei. Durch die Verteidigung Jesu am
Kreuz habe er sogar Werke vollbracht. Vgl. ebd. 184-189.

801 Vgl. Shenouda III 1999a.

802 Vgl. ebd. 105-124. Man diirfe zudem Bufe, eine Verdnderung oder gesegnete
Momente nicht mit der Errettung verwechseln. Vgl. ebd. 187-205.

803 Vgl. ebd. 106f. Hier dachte z.B. Luther anders, der zwar auch eine Tauf-
wiedergeburtslehre vertrat, aber davon ausging, dass die Erbsiinde in uns
bleibt, uns aber durch die Taufe nicht mehr angerechnet wird. Vgl. Pinggéra
2008, 85-112.

804 Vgl. zu Cyprian: McGrath 2007, 528.

805 Vgl. Thomas 2011, 27-30 und McGrath 2007, 527f.

806 Leonhard spricht beim koptischen Taufverstindnis von einer Wiederherstel-
lung des Zustands vor dem Siindenfall, die dem Christen (zudem) eine Adam
und Eva tiiberteffende Wiirde und Gnade gebe. Vgl. Leonhard 2008, 134f. -
Aus der Wiederherstellung des Ebenbildes wird aber m.W. niemand Unge-
tauftes das Ebenbild Gottes abgesprochen. Meine Frau zumindest wurde in
der koptischen Sonntagsschule immer gelehrt, dass man jeden Menschen
respektieren sollte, da er oder sie das Ebenbild Gottes trage.

152

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

aber im Gegensatz zu diesem von einem freien Willen des Menschen aus
und betont die Gnade (an manchen Stellen) womdglich deshalb nicht so
stark wie dieser. Die Erbsiinde werde nach Schenuda III. auch nicht tiber
die Eltern weitergegeben, sondern direkt durch die Stammeltern Adam
und Eva, wobei er gleichwohl immer betont, dass es niemanden gibt, der
ohne Siinde sei (vor und nach der Taufe).807

Exkurs D: Kindertaufe

Die Kindertaufe bzw. Sauglingstaufe wird von Schenuda III. ausdriick-
lich bejaht. Die Taufe hat eine Wirksamkeit zur Vergebung der Stinden
und ist nicht wie bei den Plymouth Brethren nur ein Zeichen, um den
Glauben zu erkldren.8®® Man konne Kinder nicht davon abhalten, gerettet
zu werden.8® ,,We should baptize children for their salvation. If we do
leave them without baptism and without faith, they will surely per-
ish...”810 Schenuda III. z&hlt weitere Griinde auf, u.a. Jesu Sorge um
Kinder (Mt 18,3; Mk 10,14-16) und dem Kind alle Moglichkeiten fiir sein
geistliches Leben mitzugeben. Ein bestimmtes Bekennen des Glaubens
(selbst wenn es dlter wird) sei nicht notwendig, da es gemafs seinen Mog-
lichkeiten kontinuierlich den Glauben bekenne 81! Das kann man als eine

807 Vgl. Schenouda III. 2010b, 22.
808 Vgl. Shenouda III 1999a, 20.
809 Vgl. ebd. 43.

810 Ebd. ,Another view say that children may be saved without baptism.. but this
view contradicts with the teaching of the Holy Bible on redemption, atone-
ment and the importance of the blood of Christ for salvation.. This view has no
supporters.” Ebd., 45. - Von einer Nottaufe liest man zwar hier bei
Schenuda III. in diesem Zusammenhang nichts. Sie wird aber folgerichtig in
der koptischen Kirche praktiziert. Die Taufe wird eigentlich 40 bzw. fiir Mad-
chen 80 Tage nach der Geburt des Kindes durchgefiihrt. Wenn ein Kind aber
krank ist, muss jemand anderes als die Mutter das Kind aber zur Kirche brin-
gen, selbst wenn es nur einen Tag alt ist. Vgl. Mettaous 2014. - Die Tradition,
die Kirche (40 o. 80 Tage) nicht zu betreten, lehnt sich an den Reinigungsritus
fur die Mutter an, der Lev 12 auf kirchliche Regeln tibertragt. Vgl. Leonhard
2008, 127.141. ,,Es ist [der Mutter nicht] gestattet, die Kirche zu betreten, bevor
die Riten des Reinigungsgebets vollzogen wurden.” Ebd. 141.

811 Vgl. Shenouda III 1999a, 44. Dieser Punkt wird von Schenuda III. auf der
folgenden Seite nochmals betont. Man brauche kein besonderes Alter fiir die
Wirksamkeit der Taufe: ,Baptism, being death with Christ and rising up with
Him, does not need a certain age to have its effectiveness. Neither regener-
ation nor washing away of the original sin of the person or of the sins commit-
ted previous to baptism needs a certain age to be achieved in a person. A per-
son becomes a child of God, has his sins forgiven and obtains justification and

153

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Art Kinderglauben verstehen, wenn Schenuda III. kurz davor davon
spricht, dass Kinder keine Zweifel gegeniiber dem Glauben hegen und
Gott von ihnen nicht dasselbe Verstindnis erwartet wie von Erwachse-
nen.82 In dem Buch Vergleichende Theologie erwdhnt Schenuda III. den
Grund, dass es mit dem Prinzip der ,freien Erlosung” tibereinstimme,
das die protestantischen Briider ja so stark proklamierten. Hier weist
Schenuda III. interessanterweise mit der rhetorischen Frage nach dem
Maf’ des Glaubens darauf hin, dass man so auch vielen Erwachsenen die
Taufe vorenthalten miisste, die nicht genug geschult oder anderweitig
begrenzt seien.83 Auflerdem geschehe die Taufe gemidfs dem Glauben
der Eltern.8* Davon gebe es in der Bibel dhnliche Beispiele wie die Be-
schneidung, die Rettung der Erstgeburten (bei den 10 Plagen) oder die
Uberquerung des Roten Meeres.815 Die Kirche taufe zudem seit der
apostolischen Zeit Kinder, da Apg 16,15.33 Kinder mit impliziere.81¢ U.a.
daraus leitet Schenuda III. auch ab, dass die Bibel die Kindertaufe mit
dem Verweis auf die Hausgemeinschaften sogar vorschreibe.®1” Dariiber
hinaus spreche kein Bibelvers gegen die Siduglingstaufe.®8

Es steht aufier Frage, dass Schenuda III. bei der Kindertaufe den Grofiteil
der Kirchentradition inklusive Augustinus auf seiner Seite hat.81 Ob die
Kirche aber wirklich, wie Schenuda III. annimmt, seit dem apostolischen
Zeitalter Kinder tauft, ist historisch nicht belegt.820 Biblisch gesehen
tiberwiegen zwar eindeutig die Texte fiir die Glaubenstaufe, jedoch kann

regeneration at the time of his receiving baptism. At that time the old man dies
and a new man is born...putting on Christ (Gal. 3:27).” Ebd. 45.

812 Vgl. ebd. 44.
813 Vgl. Schenouda III. 2010b, 10f.

814 Vgl. Shenouda III 1999a, 44f. In der koptischen Kirche ist i.d.R. die Mutter die
einzige Taufpatin.

815 Vgl. ebd. Als Symbole der Taufe aus dem AT werden in einem anderen Buch
von Schenuda III. Noahs Arche, die Beschneidung, die Durchquerung des
Roten Meeres sowie eine Stelle aus Hesekiel aufgezihlt (Ez 16,8f). Vgl
Schenouda III. 2010b, 5f,

816 Vgl. Shenouda III 1999a, 44-46. In dem Buch Vergleichende Theologie erwahnt
Schenuda III. noch den Grund, dass es mit dem Prinzip der ,freien Erlésung”
tibereinstimme, das die protestantischen Briider ja so stark proklamieren wiir-
den.

817 Vgl. Schenouda III. 2010b, 11.
818 Vgl. Shenouda III 1999a, 46 und Schenoudalll. 2010b, 12.
819 Vgl. Schenouda III. 2010b, 12.

820 Vgl. Barth 1967, 180f. (vor allem die Literaturhinweise) und Lange 2008, 1-28
(vor allem 9f.).

154

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

man insofern von einem exegetischen Patt sprechen, als dass man bis
heute noch keinen Konsens tiber deren Aussagewert finden konnte.2!
Zumindest Ende des zweiten Jh. wurde die Kindertaufe zur Gewohn-
heit. Nach Tertullian, dem frithen Gegner der Kindertaufe, wurde die
Praxis erst wieder wirklich durch die Tduferbewegungen in Folge der
Reformation herausgefordert. Schenuda IIl. erwédhnt zwar in einem Satz
auch Calvin, Zwingli und Luther,822 die Unterschiede im Taufverstdand-
nis werden aber dort nicht vorgestellt bzw. an dieser Stelle falsch darge-
stellt, als ob es unter allen Protestanten Konsens sei, die Heilsnotwen-
digkeit der Taufe zu leugnen und bei der Taufe nicht von einem Sakra-
ment zu sprechen.’? Denn wéahrend Calvin und (stdrker noch) Zwingli
die Heilsnotwendigkeit leugneten, hatte Luther selbst noch davon ge-
sprochen.8? Schenuda IIl. wendete sich aber, wie erwahnt, konkret ge-
gen ein baptistisches bzw. briidergemeindliches Taufverstdndnis, das die
Taufe als Zeichen bzw. Bekenntnis des Glaubens auffasst und damit von
der Wiedergeburt trennt und diese an den Glauben bindet (dhnlich wie
Zwingli). Wenn man von der unprézisen Verallgemeinerung absieht,
stellt Schenuda III. richtig heraus, dass die Taufe (hier) nicht als heils-
notwendig bzw. als Sakrament im Sinne eines Gnadenmittels verstanden
wird, sondern eben nur als Zeichen und Bekenntnis.

Von einer Taufwiedergeburtslehre ausgehend ist Schenudas III. Beja-
hung der Sduglingstaufe nur konsequent. Die Frage, ob die aufgezihlten
Griinde alle einleuchtend sind - Jesu Sorge um Kinder hat z.B. exege-
tisch nichts direkt mit der Taufe zu tun®?® - oder untereinander immer

821 Vgl. Wick 2011, 267.

822 ,Even the followers of Luthor [sic!] did not follow all his teaching. There arose
some who denied church teaching more than him such as Calvin, Zwingel
[sic!] and others...” Shenouda III 19994, 16.

823 Vgl. ebd. 16-18.

824 Luther hat bei der Taufe von einem Sakrament und auch von einer Heilsnot-
wendigkeit gesprochen. Noch deutlicher wird es in der (von Melanchthon ver-
fassten) Confessio Augustana, in der die Heilsnotwendigkeit unzweideutig
aufgeschrieben wurde. Luther ging davon aus, dass (u.a. bei der Taufe) durch
Gottes Wort das Element (Wasser) zum Sakrament und Heilsmedium wird. Er
betonte gleichwohl immer, dass der Glaube allein selig mache. Da die Taufe
aber Gottes Werk sei, falle die Taufe nicht unter (menschliche) Werke. Vgl.
VELKD 1986, 729-733. Vgl. dazu auch: Pinggéra 2008, 85-112. (Fiir Luther be-
sonders 92-96; fiir Zwingli, 98f; fiir Calvin, 99f.).

825 Vgl. Wick 2011, 269. Wick schlieSt zwar nicht aus, dass man die Stelle indirekt
auf die Taufe beziehen kann, weist aber darauf hin, dass der Zusammenhang
zwischen dem Segnen von Kindern und der Taufe nicht im Text steht, sondern

155

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

logisch zusammenpassen,82 ist deshalb gar nicht so bedeutend. Wichti-
ger sind m.E. die Fragen, ob mit den Hauptbelegstellen (Mk 16,16; Joh
3,5; Apg 2,38 und Tit 3,5) die Wiedergeburt durch die Taufe ausgesagt
wird und ob man die Verleihung des Heiligen Geistes von beiden tren-
nen kann, indem man auf die Myronsalbung verweist. Da im koptischen
Verstdndnis die Myronsalbung zwar ein eigenstindiges Sakrament ist,
aber direkt zur Taufzeremonie dazugehort, sei dazu nur soviel gesagt,
dass der biblische Beleg (1 Joh 2,20.27) der Myronsalbung exegetisch
alleinstehend m.E. nicht tiberzeugen kann und deshalb vorrangig durch
die Kirchentradition verstidndlich gemacht werden muiisste.8?” In Bezug
auf die Bibelstellen bzgl. der Taufwiedergeburtslehre sei nur beispielhaft
zu Joh 3,5 gesagt, dass es zwar viele Ausleger gibt, die das Wasser auf
die Taufe beziehen, ich aber eher eine Parallele zu Joh 3,6 (,aus dem
Fleisch geboren™) sehe, womit das Wasser von der menschlichen Geburt
spricht. Der ndhere (und deshalb entscheidende) Kontext von Joh 3,5
deutet m.E. auch nicht auf die Taufe hin.

Wenn man davon ausgeht, dass die Taufe mit dem Heiligen Geist und
die Taufe mit Wasser nicht identisch sind, bei der Taufe des Heiligen
Geistes Gott im Menschen die neue Geburt bewirkt und bei der Wasser-
taufe der Mensch auf Gottes Wirken antwortet, wird man gleichzeitig
die Taufwiedergeburtslehre ablehnen, die biblischen Belege nicht als
Errettungswirken, sondern als Errettungszeichen deuten. So hat es
jedenfalls auch Karl Barth, der in Deutschland im evangelisch volks-
kirchlichen Bereich groite Gegner der Kindertaufe im 20. Jh., getan und
damit zumindest in dem Punkt der Trennung von Wiedergeburt (als
Geisttaufe) und Wassertaufe (als menschliche Antwort) die evangelisch-
briidergemeindliche Position gestarkt, die Schenuda III. so vehement mit
seinem sakramentalen Verstindnis abzuwehren versucht.’2

vom Vorverstindnis geprigt wird. Der Beitrag ist insgesamt weiterfiihrend,
vgl. ebd.

826 Die Ablehnung eines Mafles des Glaubens steht m.E. zumindest etwas in
Spannung zu seinem sonstigen Glaubensverstindnis, das gerade verschiedene
Arten des Glaubens nahelegt. Vgl. oben Kap. 3.2.3.1.

827 Vgl. zur Tradition der Myronsalbung und zu den Taufverstindnissen allge-
mein das Buch: Lange/Leonhard/Olbrich 2008; besonders 125-142.

828 Vgl. zu Barths Taufverstindnis: Barth 1967, 33-215. - Ungeachtet der Frage, ob
Calvin und Zwingli dadurch inkonsequent waren, haben beide gezeigt, dass
man die Kindertaufe bejahen kann, auch ohne von deren Heilsnotwendigkeit
auszugehen.

156

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Bei der koptischen Kindertaufe ist zu berticksichtigen, dass neben den
theologischen Uberlegungen auch - stirker als in anderen Konfes-
sionen - der Identitits- und kollektive Gemeinschaftsgedanke hinzu-
kommt, in dem Kinder automatisch als Teil der Kirche betrachtet wer-
den, denen nichts vorenthalten werden soll. Auch wenn m.E. insgesamt
die Argumente fiir die Glaubenstaufe iiberwiegen, ist es gerade in
Kirchen, die die Kindertaufe praktizieren (werden) wichtig zu betonen,
dass das Heil nicht von duferlichen Akten (z.B. der Taufe), sondern von
Christi Tod und Auferstehung und gottgeschenktem Vertrauen darauf
abhangt.

3.2.3.3 Weitere heilsnotwendige Sakramente

Von den 7 Sakramenten’? seien nicht alle heilsnotwendig, wie z.B. die
Ehe oder die Priesterweihe®¥. Folgende - neben der schon erwihnten
Taufe - dagegen schon:

3.23.31 Das Sakrament der Myronsalbung83!

Mit Verweis auf Apg 2,38 werde in der Myronsalbung der Heilige Geist
empfangen. In dem Vers ist zwar von der Gabe des Heiligen Geistes die
Rede, aber nicht wortlich von der Myronsalbung. Dies wird zusatzlich
mit 1 Joh 2,20.27 verbunden, wo zweimal von einer Salbung gesprochen
wird (ohne das Wort ,Myron”). Die Bedeutung dieses Sakraments wird
mit der Bedeutung der Rolle des Heiligen Geistes untermauert, der zu
einem geistlichen Leben verhelfe:

»~Unless we receive the gift of the Holy Spirit, all our life will be
futile and subject to perdition. It is a gift which we receive
through the sacrament of the Holy Unction and for which we cry
out in out in prayers continually saying: ‘Do not take Your Holy
Spirit from me’ otherwise we shall perish.”832

Man erhélt den Heiligen Geist also weder durch den Glauben (wie ge-
méifl den Plymouth Brethren)$3® noch direkt durch die Taufe, sondern
durch das Sakrament der Myronsalbung, was zusatzlich mit Verweis auf

829 Taufe, Myronsalbung, Eucharistie, Buf3e, Ehe, Priestertum, Krankensalbung.
830 Vgl. zur Priesterweihe den Exkurs nach Kap. 3.2.4.3.

831 Es wird teilweise im Englischen auch ,Holy Anointment” (Heilige
Olung/Salbung) oder auch ,Sacrament of Confirmation” (im Dt. besser
»Firmung”) genannt. Vgl. Mattaous 2014, 2.

832 Shenouda III 2005b, 47.
833 Vgl. Shenouda III 1999a, 22.

157

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Apg 8 und 19 belegt wird, da in Samaria und Ephesus die Taufe nicht
ausreichte, um den Heiligen Geist zu empfangen.83 Somit ist auch die
Myronsalbung heilsnotwendig, da man zwar durch die Taufe Kind
Gottes werde, aber erst durch die Salbung den Heiligen Geist verliehen
bekomme, der uns hilft, wie Kinder Gottes zu leben.8> Die Myron-
salbung erfolgt i.d.R. direkt nach der Taufe.t%

3.2.3.3.2 Das Sakrament der Eucharistie

Joh 6,53-58 ist hier die Belegstelle, besonders ,(...) wenn ihr nicht das
Fleisch des Sohnes des Menschen efSt und sein Blut trinkt, so habt ihr kein Leben
in euch selbst.”837 Dies wird dann direkt auf das Abendmahl bzw. die
Eucharistie tibertragen, ohne welches man umkomme:

,Being Orthodox, and having Orthodox faith, we believe in what
is said in the Divine Mass about the flesh of the Lord, “...given for
us: salvation, and remission of sins, and eternal life for whoever
partakes of it’.

So, if anyone asks, ‘Is salvation possible without the holy com-
munion?’ I say, ‘No, this this [sic!] is impossible.. because the
flesh of the Lord is given for us: salvation and remission of sins
and eternal life for whoever partakes of it...”838

84 Vgl. oben die Anmerkungen im Exkurs Kindertaufe. - Schenuda III. antworte-
te bejahend auf die Frage, ob der Heilige Geist auch in Ungldubigen wirke, mit
der Aussage, dass der Heilige Geist den Ungldubigen zum Glauben fiihre, da
niemand ohne den Heiligen Geist Jesus als Herrn bekennen konne, aber die
Myronsalbung werde benétigt, damit der Geist immer in ihm arbeite. Vgl.
Shenouda III 2003b, 35f.

85 Vgl. Shenouda III 2005b, 49. In der Myronsalbung wird der Korper mit dem
heiligen Ol 36 mal in der Form eines kleinen Kreuzes am Korper gesalbt und
zeigt so an, dass der ganze Korper ein Tempel des Heiligen Geistes wird. Da-
nach wird (i.d.R. dem Baby) neue weifie Kleidung angezogen. Vgl. Malaty,
1993, 272.

8% Vgl. oben Exkurs Kindertaufe. Man geht zudem davon aus, dass das Ol zuerst
von den Aposteln hergestellt wurde und daraufhin kontinuierlich neues Ol
mit einem Teil des alten Ols hergestellt wurde, sodass das Ol ebenso auf die
Apostel zuriickgeht. Vgl. Mettaous 2014, 3.

837 Mit Verweis auf die Stelle in Joh 6 wehrt Schenuda III. auch im Buch Das
Priestertum jegliche Moglichkeit eines symbolischen Abendmahlverstandnisses
ab. Alles andere als vom wahren Leib und Blut auszugehen, widerspreche den
Worten des Herrn. Vgl. Schenouda III. 2010a, 71-73.

838 Shenouda III 2005b, 49f.

158

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Die Taufe errettet nach Schenuda III. nur von der Urstinde und allen der
Taufe vorangegangenen Stinden, deshalb sei die Eucharistie so wichtig,
da wir jeden Tag neue Stinden begehen (vgl. 1 Joh 1,8):

,Every day you sin, and you need the flesh of Christ sacrificed
on your behalf. You need the Holy Sacrifice an atonement for
your sins.. In fact, the Holy offering of Eucharist is a continua-
tion of the sacrifice of Christ. Therefore, you cannot be saved of
your sins without it because it is given for us: salvation and re-
mission of sins.. Through it, we also abide in the Lord as He Him-
self said.

Someone may say to you, ‘If you want to be saved, just throw
yourself at the feet of Christ and say to Him: accept me, O Jesus!!’
My brethren, such words need to be put into action.. do you want
Christ to accept you!..This is the way of salvation: to die with
Christ, and be buried with Him in baptism and He will accept
you..; to be anointed with the Holy Spirit, and He will accept
you..; to partake of His flesh and blood in order to abide in Him,
and He will accept you..., to confess your sins, and He will accept
you.. This is the practical way through which the Lord may
accept you.. It is improper to ask Him to accept you without go-
ing along the way planned by Him.”839

Hier wird die Eucharistie als eine , continuation”, d.h. Fortsetzung, Fort-
fithrung des Opfers Christi verstanden und daraus dessen Heilsbedeu-
tung erkldrt. Es reiche nicht aus (wie Protestanten) zu sagen: , Christus,
nimm mich an.”, sondern man miisse auch den Weg der Errettung be-
folgen, den Christus geplant hat. Gemafs dem Papst gehdren zu dem
Weg der Errettung eben die Taufe, die (Myron-)Salbung, die Eucharistie
und die Bufle (was er in dem Zitat schon mit den Worten , confess your
sins” andeutet) dazu. Die Eucharistie ist uns gegeben zur ,salvation and
remission of sins”.840 Schenuda III. sieht darin eine Opfergabe, die gege-
ben ist zur Vergebung der Stinden. Das sehe man an den Einsetzungs-
worten sowie der koptischen Liturgie.?*! Dem Einwand, dass das Opfer
Christi einmalig war und nicht wiederholt wird, entgegnete
Schenuda IIL.: ,Wahrlich, es ist einmalig, aber es dauert an.”$? Jesus

839 Ebd. 50.

840 Schenuda III. erwdhnt im selben Zusammenhang Mt 26,28 (...zur Vergebung
der Siinden) als Belegstelle.

841 Vgl. Schenouda III. 2010a, 76. Daraus folgt auch, dass man kein Leben in sich
hat, wenn jemand sich von ihr und dem Glauben abwendet. Vgl. ebd. 77.

842 Ebd. 79.

159

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

hitte nicht gesagt, tut dies, bis ich komme, wenn es nicht andauern wiir-
de. 843

Wihrend die wortliche Auslegung von Johannes 6,53-58 unter der Pra-
misse nachvollziehbar ist, dass Johannes 6 direkt vom Abendmahl und
nicht stirker vom Glauben spricht, ist die Begriindung eines andauern-
den Opfers Christi m. E. nicht so leicht nachvollziehbar. Auch der Ver-
weis auf die Einsetzungsworte, die Ordnung des Melchisedechs sowie
darauf, alle Bibelverse des Themas im Kontext zu lesen, iiberzeugt m.E.
nur, wenn man schon von einer Wandlung ausgeht.8

Obwohl der Gedanke der Wandlung der Elemente von Brot und Wein
zu Christi Leib und Blut sowohl von Schenuda III. als auch in der kopti-
schen Liturgie®® (von St. Basilius) deutlich ausgedrtickt wird, sucht man
das Wort Transsubstantiation® (hier) bei Schenuda III. vergeblich. Der
koptische Priester und Gelehrte Tadrus Malatl verwendet zwar in ande-
ren Schriften mehrfach den (romisch-katholischen) Begriff Transsubstan-
tiation fiir die koptische Eucharistie, Watson verweist aber darauf, dass
der Begriff der koptischen Kirchentradition eigentlich fremd ist. Er sei
vielmehr ein westlicher Begriff, der Kopten selbst nicht weiterhelfe und
auch die koptische Theologie nicht korrekt wiedergebe, da es weder im
Arabischen noch im Koptischen ein Aquivalent zu Transsubstantiation
gebe.8 Auch wenn man die Wandlung der Elemente bei Schenuda III.
eher auf dem Hintergrund der Kirchenviter und der koptischen Liturgie
als mit Hilfe von lateinisch-philosophischen Begriffen zu verstehen hat,
liegt es auf der Hand, dass das Eucharistieverstindnis sehr viel ndher am
romisch-katholischen®® als an einem der evangelischen Abendmahlver-

843 Vgl. ebd.
844 Vgl. ebd. 79f.

845 In der sogenannten Epiklese betet der Priester z.B., ,und um dieses Brot in
seinen heiligen Leib zu verwandeln (...) und diesen Kelch in sein kostbaren
Blut des Neuen Bundes.” Basilius 2001, 19. Watson folgerte aus der koptischen
Anaphora: ,In no other Christian tradition is the matter [die Wandlung] ex-
pressed more starkly than here among the Copts.” Watson 2012, 37.

846 Transsubstantiation spricht von einer Wesensverwandlung von Brot und
Wein durch Jesu Prasenz in den eucharistischen Gaben. Vgl. Leonhardt 2008,
351.

847 Vgl. Watson 2012, 134.

848 Gleichwohl gibt es noch so viele Unterschiede mit den Rémisch-Katholischen,
dass es keine Abendmahlsgemeinschaft zwischen Kopten und Katholiken
gibt.

160

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

standnisse®* liegt, die ja grofitenteils bewusst nicht von einer Wandlung
ausgehen. Die Wandlung kann laut Schenuda III. nur (wie alle anderen
Sakramente auch) von einem Priester durchgefiihrt werden.$° In Bezug
auf alle Sakramente sei aber hinzugefiigt, dass diese unabhingig von der
Wirdigkeit des Priesters giiltig sind. Das heifst, ein schlechter Lebens-
wandel eines Priesters macht z.B. eine Taufe (oder das Abendmahl) nicht
ungiiltig, da Gott selbst in der Taufe durch den Heiligen Geist wirkt.

3.2.3.3.3 Das Sakrament der Bufie

Da die Taufe nur von der Ursiinde errettet, ist gemafs 1 Joh 1,8 (stdndige)
Bufie notwendig, da man stindig gegen Stinde kampfe. Durch die Bufse
wird man (immer wieder) erneuert und die Stinden werden vergeben.
Hier merkt Schenuda III. an, dass kein Protestant die Wichtigkeit und
Notwendigkeit der Bufle leugne.85! Er fahrt fort:

,However, I do not say that a person can be saved through
repentance alone for repentance without the blood of Christ is of
no avail. But, I say that repentance makes one worthy of being
washed off and cleansed by the blood of Christ and thus be
saved.”852

Den Gedanken, durch Bufle wiirdig zu werden, erwdhnt Schenuda III.
auch an anderer Stelle. Das Blut Christi ist der Preis der Errettung, aber
die Bufle sei das Mittel, um dieses Blut zu verdienen.83 Mit Lk 13:3
(,wenn ihr nicht Bufle tut, werdet ihr alle ebenso umkommen™) sowie weite-
ren NT-Versen wird die Bedeutung der Bufie hervorgehoben. Da jede
Stinde zum Tod bzw. zur Verdammnis fithren kann, ist die Buf3e so not-
wendig:8>

,The sacrament of repentance is also known in Church as the
Sacrament of Confession.. for you need to come to the priest and

849 Auch unter den Reformatoren gibt es hier wieder grofle Unterschiede:
Wihrend Luther noch (gegen Zwingli) an der Gegenwart des Leibes und Blu-
tes Christi in den leiblichen Elementen festgehalten hat, ging Calvin eher von
einer besonderen Priasenz des Heiligen Geistes und Zwingli nur von einem
symbolischen Gedéchtnismahl aus. Vgl. Joest/Von Liipke 2012, 215-218.

850 ,Aber diese Worte [, Tut dies’] bedeuten die Wandlung des Brotes in seinen
Leib. Und diese Wandlung bedarf eines besonderen Menschen, der dazu die
Macht hat, ndmlich des Priesters.” Schenouda III. 2010a, 70.

81 Vgl. Shenouda III 2005b, 51-53.
852 Ebd. 53.

853 Vgl. Shenouda III 1999a, 49.

854 Vgl. Shenouda III 2005b, 53-55.

161

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

confess your sins in order to have absolution from him and have
them forgiven...”8%

Von den Versen {iiber die Bufie wird also unmittelbar auf das Sakrament
der Bufle bzw. Beichte geschlossen und auch das Priestertum sowie die
Absolution (Stindenerlass) durch einen Priester miteinbezogen.’¢ Das
Priestertum begriindet Schenuda III. zwar in einer anderen Publi-
kation®¥, aber BufSe wird hier deutlich als ein heilsnotwendiges Sakra-
ment genannt, welches direkt mit der Kirche zusammenhingt. Im Ge-
gensatz zu einer (vergleichsweise) individuellen Gottesbeziehung zwi-
schen dem Gldubigen und Gott, wie es Protestanten vertreten, glaubt
Schenuda III., dass die Kirche speziell durch die Sakramente, aber auch
durch das Predigen des Wortes eine sehr grofse Rolle in der Errettung
spielt, ohne hier von einer koptischen Exklusivitdtslehre zu sprechen.8%
Das Priestertum sei jedoch schon heilsnotwendig, um den Heiligen Geist
zu spenden und die anderen Sakramente auszuteilen.8 In Bezug auf die
Bufle betonten die Protestanten laut Schenuda III. nur die gottliche Rolle
und die Gnade, wihrend es eigentlich auch um das Ringen und Kamp-
fen in der Bufle geht, welches die menschliche Rolle ist, die von Protes-
tanten ignoriert werde.8%0 Wahrend Schenuda III. protestantische Unter-
schiede in Bezug auf die Bufle oder Beichte hier nicht beachtet, stellt er
richtig heraus, dass Protestanten dies nicht an ein Priesteramt gebunden
sehen. 861

85 Ebd. 55.

856 In der koptischen Kirche hat der Gedanke eines Beichtvaters eine hohe Bedeu-
tung. Es gibt zwar keine Beichtkabinen, aber die Kopten sind angehalten, ih-
rem persdnlichen Beichtvater ihre Stinden zu bekennen. Vgl. u.a. Shenouda III
1999a, 50f.

87 Vgl. Schenouda III. 2010a sowie unten Exkurs Priestertum.

88  Vgl. Shenouda III 1999a, 18.50-53.58-65. Nachdem Schenuda die Rolle der
Kirche in der Errettung durch das Predigen und die Sakramente aufgezeigt
hat, schliefit er: ,Hence we say that no salvation may be attained except
through the church.” Shenouda III 1999a, 65.

8% Vgl. Shenouda III 2005b, 46.

860 Vgl. Shenouda II1 1999a, 54.

861 Zu den Unterschieden gehort z.B., dass Luther noch teilweise vom Sakrament
der Bufe gesprochen hat. Vgl. Leonhardt 2008, 345. Auch Bonhoeffer befiir-
wortete eine Art Beichtpraxis an dem Bruder. Andere beziehen die BufSe und
Beichte ausschliefllich auf das personliche Gebet zu Gott. Schenuda III. diffe-
renziert im Buch Das Priestertum zwischen vier Arten der Beichte.

162

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Exkurs E: Das Priestertum

Schenuda III. unterscheidet zwischen allgemeinem und besonderem
Priestertum, das fiir die Darbringung der Sakramente vorgesehen ist.
Das allgemeine Priestertum steht allen Glaubigen offen. Das Besondere
gilt nur Auserwihlten, die besonders berufen, gesalbt und gesendet
werden. Die Verse fiir das allgemeine Priestertum (1 Petr 2,952, Oftb
1,6%5), die als Einwand von den Plymouth Brethren gegen ein beson-
deres Priestertum genommen werden, greift Papst Schenuda III. auf.
Schenuda III. entgegnet, dass man diese Verse nicht buchstéiblich verste-
hen diirfe, da man auch ,Konige” nicht wortlich nehme, da nicht jeder
Mensch Konig sei.8%* In geistiger Sicht erkennt Schenuda I1I. ein Priester-
tum aller Glaubigen an, die durch Gebet und ihr Leben ein Lobpreisop-
fer bringen.8¢> Davon unterscheidet er aber das besondere Priestertum,
das fuir die Darbringung der Sakramente vorgesehen sei: ,Beide Wege
stehen nebeneinander, im Alten wie im Neuen Testament.”866 Im AT
konnte man Gebete vor Gott darbringen, aber keine Opfer. Im NT konne
jeder Mensch Dankopfer darbringen, aber nicht das Opfer des Leibes
und Blutes des Herrn in der Eucharistie. Dazu gebe es die Priester!5¢” Die
Hauptbelegstelle ist Hebréer 5,4: , Und keiner nimmt sich eigenmichtig diese
Wiirde, sondern er wird von Gott berufen, so wie Aaron.” Einem weiteren
Einwand, dass das Priestertum nur fiir das AT gelte, wird entgegnet,
dass der Gott des AT derselbe Gott des NT sei. Schenuda III. versteht
den Einwand als eine Missachtung des AT und damit des Wortes Gottes:

~Wenn also die ganze Bibel von Gott geschrieben ist, warum
dann die Feindschaft gegeniiber dem Alten Testament - es ist
doch ein Teil der Bibel... Hat Gott sich in seiner Beziehung zu
den Menschen geéndert? Stellt er im Alten Testament einen Mitt-
ler zwischen sich und den Menschen und lehnt dies im Neuen
Testament ab?”868

Mit Mt 5,17-18 wird darauf verwiesen, dass wir zwar nicht dem Buch-
staben, wohl aber dem Geist des AT verpflichtet seien, denn keine

862 1 Petr 2,9: , Ihr aber seid ein auserwdihltes Geschlecht, eine konigliche Priesterschaft,
ein heiliger Stamm, ein Volk, das sein besonderes Eigentum wurde.”

863 Offb 1:6: ,er hat uns zu Konigen gemacht und zu Priestern vor Gott, seinem Vater.”
864 Vgl. Schenouda III. 2010a, 2.
865 Vgl. ebd. 3.

866 Ebd. 3.
867 Vgl. ebd. 3f.
868 Ebd. 6.

163

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

alttestamentlichen Befehle seien abgeschafft.8®® So wird der Sabbat auf
den Sonntag, die Beschneidung auf die Taufe und eben die Opfer auf die
Eucharistie tibertragen.870

,Im Prinzip ist das Opfer im Neuen Testament nicht aufgehoben,
sondern es existiert weiter. Doch wir sehen es jetzt in geistiger
statt buchstédblicher Bedeutung. Auch den Altar (Opfertisch) gibt
es im Christentum, aber nicht fiir das blutige Opfern, sondern un-
ser Paschalamm, das fiir uns geschlachtet wurde. Ebenso ist es
mit dem Priestertum. Es ist nicht aufgehoben, sondern gedndert
vom Priestertum des Aaron zum Priestertum nach der Art des
Melchisedek, vom Priester der blutige Opfer darbringt, zu dem,
der Brot und Wein darbringt (...)”s7!

Das Priestertumsverstandnis in der koptischen Kirche ist demnach sehr
eng mit dem Eucharistieverstindnis verkniipft, das als Opfer verstanden
wird.872 Das Eucharistieverstindnis wird seinerseits - wie oben erldutert
- auch hier stark mit der Auslegung von Joh 6 begriindet, aber auch mit
den anderen klassischen Abendmahlpassagen.’” Es geht um ein Priester-
tum nicht nach der Ordnung Aarons wie im AT, sondern nach der Ord-
nung Melchisedeks, der kein Blutopfer, sondern Brot und Wein dar-
brachte (Gen 14,18).57* Dieses Priestertum dauere an, solange wir auf der
Erde seien und Vergebung der Stinden brauchen:$7>

»(...) solange es ein Opfer mit vergossenem Blut und gebroche-
nen Leib gibt, muss es auch einen Altar, einen Opfertisch, geben.
Und der Opfertisch bedarf des opfernden Dieners, des Priesters,
desjenigen, der das Opfer darbringt. Es gibt einen sehr wichtigen
Punkt bei diesem Opfer und diesem vergossenen Blut, dass sie
nédmlich zur Vergebung der Siinden sind. (...) Wenn dieses Blut
zur Vergebung der Siinden vergossen wird, ist es nicht blofses
Andenken. Und das heifit, es handelt sich nicht um blofien ge-
wohnlichen Wein, denn der gewdhnliche Wein hat nichts mit
Stindenvergebung zu tun. Denn ,ohne Vergieflen von Blut gibt es
keine Vergebung’ (Hebr 9, 22)”876

869 Vgl. ebd.
870 Vgl. ebd. 6-8.
871 Ebd. 8.

872 Vgl.ebd. 9.

873 Vgl. ebd. 71-80.
874 Vgl. ebd. 77.
875 Vgl. ebd. 78.
876 Ebd. 76.

164

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Dem Einwand, dass das Opfer Christi einmalig ist, antwortet
Schenuda 111, dass es wirklich einmalig sei, aber andauere.”

Die Eucharistie ist aber bei Weitem nicht die einzige Aufgabe des Pries-
ters, es geht geméfd Schenuda III. um alle Sakramente. Den Priestern ist
folgende Macht gegeben: Macht zu taufen, zu lehren, zu I6sen und zu
binden, die Kirche zu leiten, zur Handauflegung, um Diener und Klerus
zu weihen, den Dienst des Gotteshauses [zu vollbringen], die Geheim-
nisse Gottes (1 Kor 4, 1) (allein) zu verwalten und den Heiligen Geist den
Gldubigen zu spenden (Apg 8, 17-18).87

Die Macht zu binden und zu l6sen (vgl. Mt 16,19; 18,18) spreche von der
Absolution, der Vergebung der Stinden, die der Priester ausspricht. Die
Quelle der Vergebung sei aber Gott bzw. der Heilige Geist. Der Priester
stelle nur die Echtheit der Umkehr fest und tibermittle diese Vergebung
den Umkehrenden.8” Priestertum wird als dreifacher Dienst verstanden:

877 ,Wir sagen: Wahrlich, es ist einmalig, aber es dauert an. Es ist ein andauern-
des Opfer mit uns bis zur Wiederkunft des Herrn. Und der Beweis dafiir ist,
dass der Herr iiber dieses heilige Sakrament sagt: ,Tut dies zu meinem Ge-
ddchtnis’. Wenn es nicht andauern wiirde, hitte er nicht gesagt. , Tut dies ...
bis ich komme”. Auch hétte der Herr es nicht einige Jahre nach seiner Aufer-
stehung dem Apostel Paulus tiberliefert (1 Kor 11). Dieses Sakrament muss
andauern, weil der Herr Priester ist, der Opfer bringt in Ewigkeit nach der
Ordnung des Melchisedech (Ps 110,4 - Hebr 7,21).” Schenouda III. Priester-
tum, 79. Nachdem Schenuda III. noch einmal die Zitate zur Abendmahlstelle
inkl. Joh 6 aufzihlt, fragt er: ,Sollen wir alle diese Stellen vergessen, wegen
des Wortes ,Gedichtnis’? Ja wir denken an ihn, wihrend wir seinen Leib und
sein Blut annehmen. Wir gedenken der grofien Erlésung, die er uns brachte.
Wir erinnern uns an sein Sterben fiir uns, verkiinden seine Wiedergut-
machung im Tod, bis er wiederkommt. Wir gedenken seiner Liebe, die ihn auf
das Kreuz steigen lisst als Brandopfer und Siindopfer. Und dieses ganze Ge-
dédchtnis hindert uns nicht an seine Worte zu glauben: Das ist mein Leib... Das
ist mein Blut. Die Worte: ,Sooft ihr esst’ und ,sooft ihr trinkt’, bedeuten An-
dauer dieses Sakraments, das er uns am Griindonnerstag gab. (...) Die Ver-
wandlung von Brot und Wein werden sichtbar in den Worten Christi: ,Das ist
mein Leib ... Das ist mein Blut’. Er sagte nicht, das ist ein Gleichnis meines
Leibes, ein Gleichnis meines Blutes. Er sagt auch nicht: Es wird euch erinnern
an meinen Leib, euch erinnern an mein Blut.” Ebd. 80.

878 Vgl. ebd. 35.

879 Schenuda III. unterscheidet vier Arten der Beichte: a) vor Gott, b) vor dem
Priester, c) gegeniiber den, gegen den gesiindigt wurde, d) vor einem selbst.
Die Beichte vor dem Priester wird nun mit Versen aus AT und NT unter-
mauert. Fiir das NT ist u.a. Mt 16,19 und Mt 18,18 entscheidend, wo Jesus von
dem Schliissel des Himmelreiches und der Macht zu l6sen und zu binden
spricht. Stinde vor anderen Menschen zu bekennen, sei nattirlich auch gut,

165

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Altardienst, Dienst am Wort (Verkiindigung) und Dienst der Versch-
nung (Aufruf zu Glauben und Umkehr).s80

Dass teilweise die Beinamen Christi auf die Geweihten tibertragen wer-
den (z.B. Hirte, Vater etc.), hilft zu erkldren, warum in der koptischen
Kirche der Papst sehr respektvoll mit ,Seine Heiligkeit” angeredet wird
und alle Bischofe mit ,unser Herr”. Auch Priestern und Moénchen wird
grofSe Ehre entgegengebracht, die fiir westliche Beobachter befremdlich
wirken kann, wenn es z.B. mit einer Verbeugung und Héndekuss®! ver-
bunden ist. Hier unterscheidet Schenuda III. strikt zwischen einer Ver-
beugung zur Ehrerbietung vor dem Amt und der Anbetung. Ehrbezeu-
gung finde man in der ganzen Bibel. Anbetung aufier von Gott allein ist
strengstens untersagt.ss2

In Bezug auf alle Argumente, die die Gleichheit der Briider bzw. der
Kirchenmitglieder betonen, entgegnet der Papst, dass es zwar in man-
chen Bereichen (Kindschaft, Erlosung, Wiirdigsein des Blutes Christi
etc.) Gleichheit gebe,3 aber nicht in allen, wie man z.B. an einer
Familienhierarchie (Mann, Frau, Kinder) sehen konne. Die Kirchen-
hierarchie bleibe bestehen. Auch Christus nannte die Jiinger Briider,
deswegen war er noch lange nicht gleichrangig.8$¢ Dem Gleichheits-
gedanken widerspricht Schenuda III. mehrfach, da er selbst von einer
hierarchischen Stufung der Weihe ausgeht.85 Die Hierarchie des

aber nur der Priester habe die Macht Absolution zu gewéhren. Dem Einwand,
dass Vergebung doch von Gott kommt, wird entgegnet, dass Gott dem Pries-
ter ja die Vollmacht gegeben habe, die Stinden zu erlassen (vgl. Joh 20,23). Der
Priester sei aber nicht die Quelle der Vergebung, sondern nur der, der die
Vergebung mitteilt. Vgl. ebd. 81-86. - , Dieser Punkt ist jetzt klar. Es gibt keine
Unklarheiten mehr, und das heifst: a) Gott ist es, der Stinden vergibt. Sein Hei-
liger Geist vergibt sie. b) Der Heilige Geist nimmt fiir uns von der Wiirdigkeit
des Blutes Christi und vergibt. ¢) Der Heilige Geist teilt die Vergebung der
Stinde durch den Mund des Priesters mit. d) Das gilt fiir den umkehrenden
Stinder, der durch seine Umkehr des Blutes Christi wiirdig wurde. e) Durch
die Beichte versichert sich der Priester der Umkehr des Siinders. f) Dann bittet
er Gott im Gebet um Vergebung fiir ihn. Danach spricht er zu ihm: ,Gott
spricht dich frei aus meinem Mund durch seinen Heiligen Geist’.” Ebd. 93

880 Vgl. ebd. 112f.

881 Der Handekuss wird u.a. erkldrt mit dem Eucharistieverstindnis, da der
Priester den Leib und das Blut Christi in den Handen halt.

82 Vgl ebd. 125-130.
8 Vgl ebd. 64.

84 Vgl ebd. 64.
85 Vgl ebd. 21.

166

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Priestertums lautet: 1) Die Apostel - und ihre Nachfolger, die Bischofe;
2) die Priester 3) die Diakone.88¢ Der Unterschied zwischen Bischof und
Priester ist, dass Bischofe das Recht haben, Priester zu weihen; ein
Bischof kann Priester verurteilen und belohnen.88” Die Priesterweihe, wie
das Sakrament auch genannt wird, wird durch die Handauflegung®s®
eines Bischofes tibertragen, einen Bischof muss der Papst mit mindestens
zwei bis drei anderen Bischofen zusammen weihen. Bei der Priester-
weihe wie der Bischofsweihe ist die Zustimmung des Kirchenvolkes
notwendig.8%

,Das Priestertum im Neuen Testament - wie auch im Alten Tes-
tament - ist fiir Auserwihlte und nicht fiir alle Menschen: Eine
ausgezeichnete Gruppe mit Berufung, Salbung, Erwahlung, Sen-
dung, Handauflegung, Gebeten und bestimmten Bedingungen ...
Eine Gruppe, die Stufen und Bezeichnungen hat und Qualifi-
kation - nicht fiir alle Menschen. Diese bestimmte Gruppe, die
der Herr fiir das Priestertum erwihlt, iibt bestimmte Werke aus,
die der Herr nicht dem ganzen Volk auftrug. Dann also sollte
niemand denken, dass das ganze Volk Priester sein konnte...”8%

So werden auch die Begriffe ,Presbyter” und , Altester” im Neuen
Testament als Priester oder Bischofe (ggf. Apostel) gedeutet, so auch bei
Paulus, der sich nicht nur mit einem Priester vergleiche, sondern auch
selbst einer sei (vgl. Rom 15,16).89

Die Auslegungen, die insgesamt sehr stark von evangelischen Verstand-
nissen (inkl. meinen eigenen) abweichen, konnen hier nicht diskutiert
werden. Neben der Frage, was fiir eine Kirchenstruktur vom NT vorge-
geben ist, wire dabei zu tiberpriifen, welche Rolle die Sakramente (be-
sonders die Eucharistie) dabei spielen, ob sich die genannten Amter im
NT (z.B. ,,Alteste”) ohne Weiteres eins zu eins auf das Priester-

886 Vgl. ebd. 26.
87 Vgl. ebd. 55.

888 Biblisch wird die Handauflegung u.a. mit der Diakonenweihe aus Apg 6
begriindet. Vgl. ebd. 17f.

889 Vgl. Gabra 2008, 47f.

890 Schenouda III. 2010a, 35.

891 Vgl. ebd. 49.52. - Rémer 15:16: , damit ich als Diener Christi Jesu fiir die Heiden
wirke und das Evangelium Gottes wie ein Priester verwalte; denn die Heiden sollen
eine Opfergabe werden, die Gott gefillt, geheiligt im Heiligen Geist.” Dass Paulus
sich aufgrund dieses Verses als Priester (im Sinne der koptischen Kirche) ver-
steht, entspricht m.E. nicht der Textaussage, sondern ist durch das Vorver-
standnis des Priestertums gepragt.

167

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

verstiandnis Schenudas III. {ibertragen lassen, und ob es im Amterver-
standnis nicht doch einen fundamentaleren Unterschied zum AT gibt.

In Bezug auf das Eucharistieverstindnis sei nochmal erwdhnt, dass dem
Verfasser die Aussage eines ,andauernden Opfers” auf dem Hinter-
grund des Hebriderbriefes, der gerade die Einmaligkeit des Opfers Chris-
ti stark betont, nicht einleuchtet (vgl. Hebr. 7,27; 9,12.25-28; 10,14.18). Die
einzigen Opfer, die fiir die Gldubigen dort - neben dem einmalig voll-
brachten Opfer Christi - erwdhnt werden, sind Opfer des Lobes (Hebr.
13,15). Hier wird m.E. die Auslegung des Hebraerbriefes vom Eucharis-
tieverstandnis und daraus folgend dem Priesteramtsverstindnis mitge-
prégt und -bestimmt.52

3.2.34 Gute Werke

Im ganzen zweiten Kapitel von Salvation fithrt Schenuda III. aus, warum
die (menschlichen) Werke fiir die Errettung wichtig sind. Errettung wer-
de zwar nicht durch gute Werke erlangt, aber auch nicht ohne sie.?
Gute Werke seien die Friichte des Glaubens. Die Verdammnis, die
Schenuda III. wortlich als ewige Holle versteht,$* werde am Tag des
Gerichts basierend auf den Werken geschehen. Man brauche aber die
Hilfe der Gnade, um gute Werke zu tun, denn ohne Jesus kénne man
nichts tun (Joh 15,5). Gute Werke seien deshalb die Gemeinschaft
unseres Willens mit dem Wirken des Heiligen Geistes. Alle Bibelverse,
die die Werke verkleinern, beziehen sich entweder auf AT-Rituale und -
Gesetze oder attackieren im Gespriach mit Unglidubigen Werke, die ohne
den Glauben an das Erlosungswerk Christi getan wurden.?%> Eine freie

82 Auch der Riickschluss vom Begriff ,Hohepriester” auf ein besonderes Pries-
teramt im NT ist m.E. zu weit hergeholt. Vgl. Schenouda III. 2010a, 11. Aus
dem Priestertumsverstiandnis ldsst sich wahrscheinlich auch erkldren, warum
Schenuda III. als Papst i.d.R. wertvollere Kleidung trug als sein Vorginger
Papst Kyrill VI. Vgl. Meinardus 1998, 73f. Um die Kirchenstruktur (Hierarchie)
der koptischen Kirche besser zu verstehen, sei auf die selbst erstellte Grafik im
Anhang 9 verwiesen.

8% Vgl. Shenouda III 2005b, 56.

894 Vgl. Shenouda III 1990b, 118-124, besonders 120. Eine Allversohnungslehre
wird von Schenuda III. sehr deutlich zurtickgewiesen. Vgl. Shenouda III
2003b, 66f.

8% Vgl. Shenouda III 2005b, 58. Im Buch The Heresy of Salvation in a Moment unter-
scheidet Schenuda sogar zwischen zwischen Arten von Werken: ,,a. The works
of the Law which are mere rituals. b. Works preceding faith i.e. good works
done by the gentiles. c. Works which are merely human and God does not
support them. d. The act of the Holy Spirit in the sacraments. e. Good works in

168

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

(d.h. kostenlose bzw. bedingungslose) Erlosung fiihre zu Leichtfertigkeit
und Korruption oder einer Erlaubnis zur Stinde. Schenuda III. fithrt nun
zahlreiche paulinische?? und nicht paulinische$®” Verse an, die zeigen,
dass bose Werke zur ewigen Verdammnis fiithren. Seine Schlussfolge-
rung ist, dass Gldubige durch einen siindigen Lebenswandel ihre Erlo-
sung verlieren kénnen und darum keine Heilsgewissheit haben konnen.
Sowohl Paulus als auch Jesus lehrten, so Schenuda III., dies in den ver-
schiedenen Bibelstellen. Im folgenden Abschnitt listet Schenuda III. die
Verse auf, die von einem Gericht nach Werken sprechen.8% Werke wer-
den als notwendige Friichte, als Beweis fiir die Existenz von Glauben, als
Beweis von Gott geboren zu sein, sowie als Vervollkommnung des
Glaubens beschrieben und jeweils mit Bibelversen (u.a. aus Jak und Mt)
begriindet. Deshalb seien die guten Werke unerldsslich, da die Bezie-
hung zu Gott (und damit die Erlosung) davon abhinge. Es wire zu fra-
gen, ob die Rolle der Gnade Gottes damit gentigend beriicksichtigt ist.

3.24 Die Rolle der Gnade und der freie Wille des Menschen

Auch wenn Joh 15,5 (,, Getrennt von mir kénnt ihr nichts tun”) betont wird,
da man durch menschliche Kraft alleine nicht errettet werden konne,
gehore die Gnade und das menschliche Streben zusammen: , But grace
would not save you by itself unless your will responds to it..”8% Es geht
also um eine Zusammenarbeit mit Gott (bzgl. der Erlosung). Dieser Ge-
danke der Zusammenarbeit wird mit zahlreichen biblischen Beispielen
untermauert, in denen sowohl von Gottes Handeln als auch von mensch-
lichem Handeln die Rede ist.?®0 Der Grundgedanke dahinter ist aber
immer der freie Wille des Menschen, da das Werk der Gnade den freien
Willen des Menschen nicht abschaffe.®! ,Grace offers you help ... and

communion with the Holy Spirit. f. Works of God alone and the means to have
their deserts [merits]”. Shenouda III 1999a, 68f.

896 Gal 5,19-21; Eph 5,5f; 1 Kor 6,9f; Hebr 13,4; 10,26{.29-31; 6,4-8; Kol 3,5f,;
2 Thess 1,8f.; Rom 2,8f.; Tit 1,6.

897 2 Petr 2,4-22; 1 Petr 4,17f.; Apg 5,9f.; Offb 21,8;18,7; 1 Joh 3,15; Jak 3,1f.; 5,1.9;
Joh 5,28f.; Mt 13,40-32; 7,19£.21-23; 25,41-46; Lk 13,3.5; Mt 5,29f.; Lk 13,24-28;
Mt 19,24; 12,36.

898 U.a. Ps 62,12; Koh 12,14; Mt 16,27; Joh 5,28f.; Mt 12,36; Offb 22,12, Mt 25,31-46;
Jak 2,14; 2 Kor 5,10; Rom 2,5-7; 1 Petr 1,17; 1 Kor 15,58.

899 Shenouda III 2005b, 85.

900 U.a. Ex 17,11; 1 Thess 5,19; Eph 4,30; Offb 3,20; Hebr 12,1.4; Mt 10,22; 1 Sam 17;
Eph 6,10-18.

01 Siehe auch Malaty 1991.

169

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

you have the option to accept or refuse, to work or not ...”%2 Auch Rom
9,16 (,, So liegt es nun nicht an dem Wollenden, auch nicht an dem Laufenden,
sondern an dem sich erbarmenden Gott.”), wo Gottes Erbarmen betont wird,
wird durch andere paulinische Verse erginzt, dass Gott gemdafs
Schenuda III. dem Wollenden und Laufenden Barmherzigkeit zeigt.?03
An weiteren Beispielen (Schiiler, der nicht lernt und beten will; Pastor,
der sich nicht um seine Gemeinde kiimmert)** will Schenuda III. zeigen,
dass Gnade und Werke zusammengehoren:

,God, with His grace, with His power, and with His Holy Spirit
says to you, I want to work with you to save you. If you accept
to work with Me, you will be saved, but if you do not accept,
you will deprive yourself of such salvation.. I stand knocking at
the door, offering My grace, My love, My strength, My help and
all the powers necessary for the salvation of the soul at which
door I am knocking... But, if anyone opens for Me, if he accepts to
work with Me, if he gives up Himself to Me to work in, if he
submits to My work, then I shall co-work with him and He with
Me’.”905

Es geht also um eine Zusammenarbeit zwischen Gottes Gnade und dem
Menschen, der (freiwillig) mitarbeiten soll.?6 Demnach ist m.E. der Be-
griff Synergismus an diesen Stellen nicht ganz fehl am Platz. Gleichwohl
muss man festhalten, dass die Gnade und Barmherzigkeit®” von Schen-
uda III. stark betont werden. Auch der koptische Gelehrte Malati kann
davon sprechen, dass Gnade das Zentrum der alexandrinischen Theo-

902 Shenouda III 2005b, 88.
903 Vgl. ebd. 93.

904 Vgl. ebd. 98-100.

905 Ebd. 101.

%6 Im selben Zusammenhang erwéhnt er ein Buch (Save and kept) des Protes-
tanten F.B. Meyer (ein bekannter baptistischer Prediger aus dem 19. Jh. aus
England) als das Schlechteste, was er in seinem ganzen Leben zum Thema
Werke gelesen habe, da dieser selbst das Streben bzw. Eifern im Gebet ab-
lehne. Selbst die radikalsten Protestanten wiirden i.d.R. zumindest ein Streben
bzw. Eifern auf diesem Gebiet anerkennen. Protestanten und andere, die das
Streben und Werke bekampften, bekampften auch die geistlichen Ubungen als
bedeuteten diese, sich auf menschliche Kraft zu verlassen. Natiirlich solle man
sich auf Gottes Kraft verlassen, aber trotzdem die geistlichen Ubungen nicht
vernachldssigen und jeden Erfolg Gott zuschreiben. Vgl. ebd. 101-104.

207 ,And since God’s mercy is unlimited, hope in God’s mercy is likewise un-
limited.” Shenouda IIT 2005b, 105.

170

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

logie ist,”® der Schenuda III. sich ja verpflichtet fiihlt: An manchen Stel-
len liest man auch von dem Vorrang der Gnade, die zur Bufie fiihrt, die
das Werk in einem beginnt.”® Dennoch stehen der Betonung der Gnade
immer die menschlichen Werke (s.0.) und der freie Wille des Menschen
gegeniiber, der immer auch die Moglichkeit des Abfalls vom Glauben
einschliefst. Heilsgewissheit gibt es deshalb ausdriicklich nicht. Leute,
die behaupten, schon gerettet zu sein (oder fragen, ob man errettet sei),
seien gewiss Protestanten oder aus einer protestantischen Umgebung
und keinesfalls orthodox. Man kdnne ihnen antworten, dass man durch
die Taufe von der Ursiinde durch Jesu Blut gerettet wurde, aber die
endgiiltige Errettung erst nach dem Tod entschieden wird, die wir nur
erlangen, wenn wir den geistlichen Kampf gewinnen (vgl. Eph 6,12).910
In diesem Zusammenhang ist auch die hohe Bedeutung der Heiligen®!!
zu sehen, da diese eben im Gegensatz zu den Lebenden schon die Erret-
tung erlangt haben und deshalb Vorbilder seien (Hebr 13,7).912 Eine
hoffnungsvolle Zuversicht entstehe durch die unbegrenzte Barmherzig-
keit Gottes und durch das Halten der Gebote.?’3 Furcht gehore nach Phil
2,12 aber auch dazu, da wir Christen zwar Gottes Verheiflungen, aber
nicht auf uns selbst vertrauen* Im Gegensatz zu den Plymouth
Brethren, die laut Schenuda III. von einer Unverlierbarkeit des Heils
ausgehen, begriindet der Papst mit dem freien Willen und zahlreichen

%08 Vegl. Malaty 1993, 256.
%09 Vegl. Shenouda IIT 1990b, 145.

910 Vgl. zu diesem Abschnitt: Shenouda III. 2005b, 109f. 1 Joh 2,1f., in dem es von
dem Beistand beim Vater spricht, sei nur mit (kontinuierlicher) Bufie zutref-
fend. Deshalb solle man demiitig sein und auf die Warnungen der Apostel
bzgl. eines moglichen Abfalles horen (u.a. Hebr. 6,4-8). Vgl. Shenouda III
2005b, 108f. Auch an anderer Stelle spricht Schenuda III. von dem geistlichen
Kampf, der sich auf die Errettung beziehe und zu gewinnen sei. Vgl.
Shenouda III 1999a, 27f.

911 Schenuda III. sieht auch, dass im NT alle als Heilige angesprochen werden,
jedoch macht er einen Unterschied zwischen Heiligen, die ihre Errettung
wieder verlieren konnen, und den Heiligen, die schon endgiiltig geheiligt
sind.

912 Vgl. zu diesem Abschnitt Shenouda III. 2005b, 105-110.

913 Vgl. Shenouda III 2005b, 106.115-132. Zuversicht erlange man dadurch, dass
man Gottes Gebote befolge und so ein reines Gewissen habe gemifi 1 Joh
3,21f., indem man in Christus bleibe mit der Einstellung des Zollners aus Lk
18,13: ,Gott, sei mir, dem Siinder, gnidig!” sowie mit vollendeter Liebe (1 Joh
4,16-18).

914 Vegl. Shenouda III 2005b, 131f.

171

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Bibelstellen”, dass es die Moglichkeit des Abfalls gibt. Daraufhin geht
er auf 10 mogliche Einwdnde und die Verse®¢ ein, die (von Protestanten)
angefithrt werden. Die Argumentation verlduft jedes Mal &dhnlich:
Schenuda III. betont den freien Willen des Menschen und erldutert die
Bedingungen, unter denen die jeweiligen Verheiflungen erst Giiltigkeit
besitzen, wie z.B. in Christus zu bleiben durch Gehorsam. Wihrend sich
alle Einwidnde auf Protestanten beziehen, fasst der achte Einwand
Schenudas III. Position noch einmal gut zusammen:

»,The protestants argue that the death of Christ satisfied the
claims of the divine justice in all aspects.. Would God then
require us to satisfy them again? No (...) We do not try to satisfy
the divine justice, for this has been performed on the cross when
the Lord shed His blood on our behalf... But we have only to be
worthy of the blood of Christ.”917

Schenuda III. geht also nicht davon aus, mit den Werken die gottliche
Gerechtigkeit zu verdienen, da sie am Kreuz vollendet wurde. Es geht
ihm darum, wiirdig zu sein (bzw. durch Werke zu werden) fiir das Blut
Christi. Da man immer wieder stindigt und sogar abfallen kann, gebe es
eben keine Heilsgewissheit.

Wenn man danach fragt, was Schenuda III. unter Stinde versteht, findet
man in den zwei Biichern Salvation und Moment keine ausfiihrlichen
Aussagen. In seinem Buch Life of Repentance and Purity findet man dage-
gen verschiedene Beschreibungen: Trennung von Gott, Verderbtheit der
menschlichen Natur, Krankheit, Unreinheit, Blindheit (etc.).’8 Als Resul-
tat der Siinde hat der Mensch nicht nur Ehre und Reinheit verloren,
sondern sein Ebenbild Gottes.”? Dennoch wird trotz aller Siinde (mit

915 U.a. Rém 11,20-22; Hebr 3-4; 3,14; 6,4-8; 10; 1 Tim 4,1-3.10; 2 Petr 1,10,5-9; Offb
13,7.

916 U.a. Joh 10,27-29; Eph 1,13f; Lk 10,20; Phil 4,3; Offb 21,27; Gal 4,7; Joh 6,37; 1
Joh 5,11f.; Ex 12,23f.; Joh 5,24; Hebr. 10,23.

917 Shenouda III 2005b, 167.

918 Vgl. Shenouda ITI 1990b, 13.92-96.

919 Vgl. ebd. 105-108. - ,You, my brother, are the image of God. The Bible said in
the story of Creation: ,Then God said, Let us make man in Our image, according to
Our Likeness....So God created man in His own image; in the image of God He created
him’ (Gen 1:26-27). For if you are the image of God and His likeness, then how
can you sin? If you are defiled by sin, will you still keep your divine image? Of
course not. For it is not possible for a person to see you in impurity and fall-
ing and say: ‘this is the image of God’. Saint Athanasious the apostolic, in his
book ‘The Incarnation of the Word’, said when man ‘fell’ disfigurement
occurred and he lost his divine image. Jesus Christ came to give us back our

172

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Hilfe des freien Willens, der auf die Gnade reagiert) eine Moglichkeit zur
Bufie erméglicht und damit (durch die Taufe) die Wiederherstellung des
Ebenbildes Gottes. Obwohl Schenuda III. hiufig davon spricht, dass der
Mensch (vgl. 1 Joh 1,8) nicht sagen kann, ohne Stinde zu sein, steht ihm
immer der Weg zur Bufle offen, da Christi Blut zur Vergebung der Siin-
den ausreiche.2 Bufle wird zwar an einer Stelle auch als gottlicher Akt
im Menschen beschrieben,®?! aber i.d.R. wird BufSe als freiwillige Tat des
Menschen und als Pflicht des Menschen beschrieben, die er selbst wihlt,
um zu Gott umzukehren.®?

Auch in Kap. 6 von Salvation wird der freie Wille des Menschen mit dem
Angebot der Errettung an alle Menschen und zahlreichen Bibelversen
begriindet.?? Die Préadestination wird als eine Entscheidung basierend
auf Gottes Vorwissen verstanden. ,(...) God’s predestination is not due
to His choice but to His foreknowledge, as it is stated, ,whom He foreknew,
He also predestined’..”92* Er wusste also vorher, wer die Dinge tun wiirde,
die ihm gefallen, und hat danach diejenigen vorherbestimmt. So inter-
pretiert er auch die Stelle tiber die Erwidhlung Jakobs anstelle von
Esau.? Schenuda III. richtet sich also sehr deutlich gegen eine
Erwéhlungslehre:

»The principle of election implies injustice and partiality and
does not conform with God’s justice who gives everyone
,according to what he has done’ (2Cor. 5:10)”92¢6

Schenuda III. sieht in der Erwéhlung einen Widerspruch zu Gottes Ge-
rechtigkeit und dem freien Willen des Menschen. Der Gedanke der Be-
lohnung, die Gebote, die Versuchung des Teufels gegen den menschli-
chen Willen und das Predigen wiirden andernfalls alle keinen Sinn erge-
ben.”?

original image. If you know my brother that you are the image of God, you
could not sin.” (ebd. 54).

920 Vgl. ebd. 32-39.

21 Vgl. ebd. 14.

922 Vgl. ebd. 15-21.

923 Fiir Gottes Angebot an alle: 1 Tim 2,4; Ez 33,11; Joh 3,16; 1 Joh 2,2; Apg 10,34-
36; Apg 2,21: Fiir den freien Willen z.B. Dtn 30,15.19; Mt 16,24f.; 19,17.21; Offb
3,20; Joh 5,40; Mt 22,3.8.

924 Shenouda III 2005b, 179.

925 Vgl. ebd. 179f.

926 Ebd. 182.

927 Vgl. ebd. 182f.

173

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Auch wenn man bei Schenuda III. teilweise Aussagen findet, die Gnade
und Barmherzigkeit Gottes stark betonen, wird auch das Mitwirken,
Reagieren, Akzeptieren des Wirkens Gottes aus dem freien Willen im-
mer mit hervorgehoben, sodass im Endeffekt die Rolle der Gnade sehr
different zu den evangelischen Reformatoren oder auch dem von
Schenuda III. selbst geschidtzten Kirchenvater Augustinus ist.
Augustinus (wie ihm folgend auch die Reformatoren) ging z.B. in der
spdteren Phase seines Lebens nicht von der Freiheit des Willens in Bezug
auf die Erlosung aus. Deshalb wurde auch bei Augustinus und mehr
noch bei den Reformatoren die Gnade deutlicher unterschieden von
jeglichem Werk. Der Mensch ist so sehr Siinder, dass er eine komplette
Rechtfertigung durch Gott benétigt, da er selbst nichts zu seinem Heil
beitragen kann, auch nicht von sich aus eine Entscheidung zur Umkehr,
Bufie und zum Glauben. Dies muss nach evangelischem Verstindnis
ebenfalls von Gott gewirkt werden, wobei Schenuda III. in diesem Zu-
sammenhang nattirlich zu Recht die Gefahr einer Leichtfertigkeit an-
merkt, gegen die sich aber nicht nur die Reformatoren, sondern auch
schon Paulus selbst gewandt hat (vgl. Rom 6,15).92% Es bleibt aber ein
Unterschied, ob man gute Werke aus Dankbarkeit tiber Gottes Erlosung
in Christus tut, wie es meiner (bzw. i.d.R. evangelischer) Auffassung
entspricht, oder um selbst erst der Erlosung wiirdig zu werden, wie
Papst Schenuda III. es hdufig ausdriickt.9?

Exkurs F: Theosis - die Vergottlichung des Menschen

Der Monchsreformer Matta Al-Miskin (1 2006) schrieb ein Biichlein mit
dem Titel Pfingsten, das zuerst 1960 auf Arabisch publiziert wurde, aber
gemdfs Schenuda III. leider 1981 und 2002 zum zweiten und dritten Mal
aufgelegt wurde.??0 Darin nannte Al-Miskin als Konsequenz von Pfings-

928 Vgl. zur Freiheit des Willens: Joest/von Liipke 2012, 27f.

929 Gesprache iiber den Kirchenvater Augustinus wéren evtl. eine Briicke, um
noch mal neu iiber das Verhéltnis von Gnade und dem freien Willen des Men-
schen nachzudenken.

930 Vgl. Shenouda III 2005a, 11. Al-Miskin schrieb aber auch andere Werke, in
denen er dieselben Thesen vertrat: Schenuda III. nennt The Divine Incarnation
(1978 und 1988); Orthodox Patristic Principles 2; May Christ dwell in your hearts
through faith; Eucharist - the Lord’s Supper sowie the Groom. Dazu ein Buch von
seinen Schiilern namens The Church, the Bride of Christ: a human nature united
with a divine nature! Sowie noch zwei Werke iiber den Heiligen Geist. Zitiert
nach Shenouda III 2005a, 13.16.17.24.25. Bzgl. der Werke iiber den Heiligen
Geist, privates Gesprach mit einem koptischen Ménch am 19.01.2014. Siehe
auch Kamil 2010.

174

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

ten u.a., dass wir in Anlehnung an 2 Petr 1,41 , Teilhaber der géttlichen
Natur” geworden sind.?? Al-Miskin spricht von einer mystischen Ein-
gebung, ,einer unsichtbaren Vereinigung von gottlicher und mensch-
licher Natur”.?33 Damit wollte er u.a. betonen, dass wir wirklich zu Kin-
dern Gottes werden und ihm darum &dhnlich sein werden: ,,Liebe Briider,
jetzt sind wir Kinder Gottes. Aber was wir sein werden, ist noch nicht offenbar
geworden. Wir wissen, daf$ wir ihm dhnlich sein werden, wenn er offenbar wird;
denn wir werden ihn sehen, wie er ist.” (1 Joh 3,2).93* Er betonte diesen und
dhnliche Verse der Bibel, die die Umgestaltung eines Christen zum neu-
en Menschen behandeln (u.a. Eph 3,19; 4.13; Rom 8,29 etc.). Mit ver-
schiedenen Kirchenviterzitaten®> versuchte er, die sogenannte Theosis
zu belegen. Obwohl dieser griechische Begriff Theosis (Béwmotg), der von
der Vergottlichung des Menschen spricht, nur sehr selten®® von
Al-Miskin verwendet wurde, vertrat er in seiner Auslegung deutlich eine
Form dieser Lehre, die er bei seinem intensiven Kirchenviterstudium
neu entdeckte.?” Al-Miskin betonte, dass der Heilige Geist der Vermitt-
ler dieser mystischen Vereinigung zwischen Gott und den Menschen
sei.” Durch die Taufe werde man zum Kind Gottes, durch die Salbung
(Firmung) komme der Heilige Geist auf einen und die Eucharistie sei
dann entscheidend, um wirklich Anteil an Christi (Leib) zu haben.9

931 2 Petr 1,3-4: ,Da seine gottliche Kraft uns alles zum Leben und zur Gottselig-
keit geschenkt hat durch die Erkenntnis dessen, der uns berufen hat durch
seine eigene Herrlichkeit und Tugend, durch die er uns die kostbaren und
grofiten Verheiffungen geschenkt hat, damit ihr durch sie Teilhaber der gott-
lichen Natur werdet, die ihr dem Verderben, das durch die Begierde in der
Welt ist, entflohen seid.”

%2 Vgl. El-Meskeen 1995, 12f. [1. Auflage auf Arabisch 1960]

%3 Vgl. ebd. 23.

94 Vegl. ebd. 30f.

935 Johannes Christostomos zitiert er: ,Der getaufte Christ ist nicht nur durch
Gott geboren, er hat Christus angezogen, und dies nicht nur in moralischer
Hinsicht, sondern reell. Die Inkarnation (ensarkosis) hat unsere Einverleibung
in Christus bewirkt und unsere Heiligung (theosis) ermoglicht.” Gregor von
Nazianz: ,Das was durch das Wort als wahr gilt, ist nicht versohnt, aber was
mit seiner Gottheit vereint ist, ist auch gerettet.” Und Augustinus habe laut

Al-Miskin gesagt: ,(...) Staunet, freuet euch, Christus sind wir geworden.”
Ebd. 36.40.

936 Laut Masson gar nicht, aber in , Pfingsten” findet sich der Begriff zumindest
an einer Stelle in einem Kirchenvaterzitat, in: EI-Meskeen 1995, 36.

%7 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 186.
938 Vgl. El-Meskeen 1995, 20.37-43.
%9 Vgl. ebd. 43-47.

175

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Christi Inkarnation (Menschwerdung) mache es moglich, Anteil an gott-
lichen Attributen zu bekommen. Fiir Al-Miskin war das Teilhaben stark
verkorpert in den monastischen Praktiken und der Liturgie.®* Mit Hilfe
der drei Schwerpunkte seiner Theologie, Inkarnation, Gebet und Kom-
munion,®! integrierte er so die Theosis in seine Lehre. Er verwendete
dabei speziell in Bezug auf das Abendmabhl eine sehr mystische Sprache,
die m.E. zu Recht regen Widerspruch bei Schenuda III. hervorrief.%42

Papst Schenuda III. lehnte diese teils mystische Auslegung, allem voran
den Gedanken der Theosis, kategorisch ab. Dem Thema widmete er nicht
nur einige seiner Mittwochabendvortrdge®3, sondern schrieb auch
Biicher dagegen.®* In zwei Bandchen namens Man’s deification®* wider-
spricht er aufs Schérfste den Thesen von Abtna Matta Al-Miskin beziig-
lich einer Theosis.?* Wenn man bei Papst Schenuda III. nach einer
Definition der Theosis fragt, lautet diese: , Deification means having the
divine attributes, so, it is impossible to ascribe to any of the church
fathers the call for deification. - Never has any Father said that the divine
nature is united with the human nature!“%*” Theosis bedeutete gemaf
Schenuda III. also, sowohl die gottlichen Attribute zu haben als auch die
Vereinigung von gottlicher und menschlicher Natur miteinander. Von
daher gesehen ist es nicht verwunderlich, dass Schenuda III. darin eine
grofSe Stinde erkennt, die schon der erste Engel (Satan) begangen habe
und die gegen das erste Gebot verstofe: , Du sollst keine anderen Gétter
haben neben mir.” (Ex 20,3)°*8 Bemerkenswert ist aber vor allem die Aus-

940 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 186.

941 Vgl. Rubenson 1997, 41f. sowie Koéhler 2008, 62.

942 Vgl. Shenouda III 2007, 84-88. Hier weist Schenuda III. neben dem Gedanken,
dass die Christen wortwortlich Jesus essen und trinken, auch die eigenartige
Vorstellung zuriick, dass die Erlosung im letzten Abendmahl und nicht am
Kreuz geschehen sei.

943 Siehe Schenudas III. Vortrag, der sich teils gegen Al-Miskins Thesen richtet:
Schenuda III. 2014.

%4 Der englischen Ausgabe nach zu beurteilen 2005, wobei selbst die arabische
Ausgabe wohl frithestens aus dem Jahr 2002 stammt. Die Diskussion mit
Al-Miskin fing aber schon Jahre zuvor an.

945 Die englischen Ausgaben stammen vom Dezember 2005 (Band 1) und Juni
2008 (Band 2). Die arabische Version findet man u.a. in dem Band: New
heresies (> g ), das aber noch weitere Irrlehren behandelt (s.o0.).

946 Er lehrte koptische Theologiestudenten, die Biicher von Al-Miskin zu zer-
storen. Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 186.

947 Shenouda III 2005a, 5.

% Vgl ebd.

176

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

sage Schenudas III., dass kein Kirchenvater jemals so eine Lehre vertre-
ten habe. Dass Kirchenviter dies behaupten, kénne man nur sagen,
wenn man deren Sitze aus dem Kontext reife.9 Die einzelnen Kirchen-
viter selbst oder die Zitate, die von Al-Miskin angefiihrt werden, wer-
den in dem zweiten Biandchen Schenudas III. aber kaum diskutiert. Ge-
méafl Masson war fiir Schenuda III. die Theosis eine hiretische Inno-
vation, die er sogar , the heresy of the 20th century” nannte.>0

Schenudas III. Anliegen war eindeutig, die Gottheit Christi zu verteidi-
gen. Man konne den Herrn Jesus entweder dadurch angreifen, dass man
ihn auf der Ebene der Menschen belasse, wie die Arianer es getan haben,
oder eben, indem man die Menschen auf dieselbe Ebene wie Christus
heben mochte.®® Man soll deswegen nicht wie dieser Autor
(Al-Miskin)?2 und seine Nachfolger von einer Einheit zwischen der
gottlichen und menschlichen Natur sprechen, aufier bei Jesus Christus.
Schenuda III. widerspricht der Auslegung, dass man aus Eph 3,17
(,Durch den Glauben wohne Christus in eurem Herzen.”) eine hypostatische
Einheit mit der Fiille seiner Gottheit ablesen koénne. Es gehe um ein
Wohnen durch Glauben und habe nichts mit hypostatischer Einheit zu
tun.%4 In der Eucharistie esse und trinke man zudem nicht die Gottheit,
auch nicht mystisch.%> Die Thesen der Theosis beruhen gemaifs
Schenuda III. auf einer Fehlinterpretation von Ps 82,6 ,Wohl habe ich
gesagt: Ihr seid Gétter, ihr alle seid Schne des Hochsten.” Das Wort , Gotter”
beziehe sich in diesem Kontext auf Herren oder Meister, wie der Kontext
(Ps. 82,7: ,,Doch nun sollt ihr sterben wie Menschen...”) deutlich mache und
wie man auch an anderen Beispielen sehe, wo das Wort ,Gott” nur die
Bedeutung von ,Meister” hat (vgl. Ex 7,1).9%¢ Die Bibelverse, die davon
sprechen, dass wir sein werden wie er, wenn er kommt (s.0. 1 Joh 3,2)
sowie die Riickkehr zum Ebenbild Gottes oder die Innewohnung des
Heiligen Geistes haben alle nichts mit der gottlichen Natur oder einer
Wesenseinheit zu tun.%’” Das sei vielmehr ein Akt der Gnade, sonst
brauchte man ja nicht zu beten, dass Gott seinen Heiligen Geist nicht von

%9 Vgl. ebd. 9f.

%0 Vgl. Masson 2014.

%1 Vgl. Shenouda III 2005a, 11.

%2 Al-Miskin wird an keiner Stelle namentlich genannt, dafiir aber seine Biicher.
%3 Vgl. Shenouda III 2005a, 11.

%4 Vgl. ebd. 16f.

%5 Vgl. ebd. 17f.

%6 Vgl. ebd. 18f.

%7 Vgl. ebd. 15£.20f.

177

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

uns nehme.®® Auch, dass die Kirche alles erlangte, was Christus sei,
stimme nicht, da dies weder auf seine gottliche Natur noch seine Einheit
mit dem Vater zutreffe.9° In derselben Weise werden dhnliche Aus-
legungen zuriickgewiesen, die von einer Ubertragung der gottlichen
Attribute sprechen (z.B. Joh 17,22).90 Im letzten Abschnitt vom ersten
Biichlein geht Schenuda III. auf 2 Petr 1,4 ein: ,(...) entflieht und an der
gottlichen Natur Anteil erhaltet.” Schenuda III. weist jegliche Interpretation
auf Vergottlichung als Fehldeutung der Préposition ,an” zuriick. Es
gehe hier nur um ein Teilhaben in der Arbeit, im Willen und in der Er-
bauung an Gottes Reich, aber keineswegs um die gottliche Natur
selbst.%! Schenuda III. reicht es nicht aus, wenn man seiner Kritik an der
Teilhabe an der Gottheit entgegnet, es gehe doch nur um Ahnlichkeit
nicht um Gleichheit mit Gott.%?2

Im zweiten Band von Man’s Deification 2 weist der Papst weitere Thesen
von Matta Al-Miskin, aber auch von einem Dr. George Bibawi scharf
zuriick, die von einer Teilhabe an der gottlichen Natur in irgendeiner
Form sprechen. Dr. Bibawi, ein ehemaliger Theologiedozent am kopti-
schen Seminar, wurde fiir seine Thesen - im Gegensatz zu Al-Miskin -
sogar aus der koptischen Kirche offiziell ausgeschlossen. Das hatte aber
auch viel damit zu tun, dass dieser Papst Schenuda IIl. mehrfach
attackierte und ihm u.a. unorthodoxe Lehren vorwarf.? Auf die Frage,
warum er Al-Miskin nicht bestrafen wiirde, sagte er: ,We don’t fight a
person but we fight a certain thought”.%* Dies ist verbunden mit dem
von ihm sehr wertgeschidtzten Spruch: ,blot out guilt through
teaching” %> Der Hauptpunkt in Schenudas IIl. zweitem Biichlein ist,
dass wir nicht geschaffen wurden, um vergéttlicht zu werden, sondern
nur um Gnade und Gottes Geschenk als Segen zu bekommen. Weder die
Auferstehung, die Macht tiber den Teufel, die Eucharistie noch Aus-
sagen tiber uns als Gottes Kinder oder Gottes Erlosungsplan diirfe man
als Vergottlichung verstehen.?¢ Auch Christi Menschheit (bzw. mensch-

958 Vgl. ebd. 15f.
959 Vgl. ebd. 23.
960 Vgl. ebd. 22-28.

%1 Da die Grundaussage Schenudas III. sehr deutlich wird, ist hier ein Vergleich
mit der arabischen Originalversion iiberfliissig.

%2 Vgl. Shenouda III 2005a, 29.

%3 Siehe Shukri 2007 und al Sa’dawi 2007. Vgl. ‘Ismat 2007.
964 Zitiert nach Shenouda III 2006b, 6.

%5 Shenouda III 2005a, 4. Vgl. Bahtmiyts/Irmiya 2012, 25.
966 Vgl. Shenouda III 2008a, 10-18.

178

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

liche Natur) wurde nicht vergottlicht, da sie ja immer mit seiner Gottheit
vereint war.%” Zum Verstandnis sei hinzugeftigt, dass in der Theosis die
Lehre der Inkarnation (Menschwerdung) und der Gedanke, dass die
menschliche Natur Christi durch ihre Einheit mit der gottlichen Natur
vergottlicht wurde, eine wichtige Stellung einnimmt, da erst die volle
Menschwerdung (Gottes) die Vergéttlichung (des Menschen) ermdog-
liche.%8 Schenuda III. lehnt dies alles ab. Von gottlichen Attributen
Unsterblichkeit, nicht essbar etc. ausgehend argumentiert Schenuda IIL,
dass (Christi) Gottheit nie gelitten habe, aber trotzdem immer mit seiner
Menschheit vereint war und ebenso nicht in der Eucharistie wortwort-
lich gegessen bzw. getrunken werde.?® Obwohl Schenuda III ja an eine
Wandlung glaubt, esse man in der Eucharistie nicht die Gottheit, da dies
mit der Charakteristik der Gottheit nicht zusammenpasse, die wie Eisen
und Feuer mit der vollen Menschheit vereint bleibe.

Schenuda III. lehnt die Theosis nicht nur als Angriff auf die Gottheit
Christi ab, sondern gleichfalls als Selbstiiberschiatzung des Menschen.
Der Mensch soll demiitig sein, denn Stolz komme vor dem Fall.” Das
ewige Leben wie alle anderen Attribute sind reine Geschenke Gottes, die
nicht als Anlass genommen werden sollten, um von einer Vergottlichung
zu sprechen.%”! Zusditzlich lehnt Schenuda III. die Theosis vor dem Hin-
tergrund einer islamischen Gesellschaft ab, in der eine Vergotttlichung
des Menschen - gelinde gesagt - sehr befremdlich wirken muss. Wenn
Menschen wirklich eine géttliche Natur annehmen, wiirden unsere mus-
limischen Briider mit Recht von ,Polytheismus” sprechen.®”2 Von daher
gesehen ist die radikale Ablehnung Schenudas III. gut nachvollziehbar.
Es tiberrascht aber trotzdem insofern, als die Lehre der Theosis (zumin-
dest in der byzantinischen Tradition) ein zentrales orthodoxes Konzept
ist.973

In Bezug auf die Kirchenviter ist es interessant, dass Al-Miskin sich
nicht nur auf Kirchenviter beruft, die wie z.B. Origines auch in der kop-
tischen Kirche teils kritisch gesehen werden,””* sondern gerade auf die

%7 Vgl. Shenouda III 2008a, 11f.
968 Felmy 2007, 1008.

969 Vgl. Shenouda III 2008a, 21.29f. Siehe dazu auch oben das Ende des zweiten
Absatzes im Exkurs Theosis.

970 Vgl. Shenouda III 2008a, 32.
71 Vgl. ebd. 16.

972 Vgl. Shenouda III 2005a, 30.
973 Vgl. Watson 2012, 81.

74 Vgl. dazu ebd. 121f.

179

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Hauptkirchenvéter, wie z.B. Kyrill, deren Kritik unter Kopten immer mit
dem Verdacht der Héresie belegt ist. Ein weiterer, unbestritten zentraler
Kirchenvater der koptischen Kirche ist Athanasius, der in der koptischen
Liturgie sogar apostelgleich genannt wird. Neben seinem positiven Be-
miithen, die Gottheit Christi verbal zu verteidigen, pragte er auch den
(sehr missverstandlichen) Ausdruck: ,Gott wurde Mensch, damit wir
gottlich wiirden” .97 Hier findet sich eine seltene Stelle, wo Schenuda III.
konkret auf ein Kirchenvaterzitat eingeht. Schenudas III. Entgegnung
hilft auch, seine Soteriologie besser einzuordnen:

»Did God become Man so that man may become god?! If these
words were taken literally, the purpose of the incarnation would
be the deification of man!! But it is well known that God became a
Man to redeem man, not to deify him. This is clearly evident in
the book of St. Athanasius “The Incarnation of the Word” and in
the words of the Apostle about the Father that He “sent His Son to
be the propitiation for our sins, and also the words in the Gospel of
John: “For God so loved the world that He gave His only begotten Son,
that whoever believes in Him should not perish but have everlasting
lzfe (Jn 3:16) The purpose then was the salvation of man and tak-
ing away the punishment of eternal perdition. Therefore it is bet-
ter to say that God became the Son of man so that man may be-
come the son of God, and the main reason for incarnation contin-
ues to be the Redemption. It should also be understood that
man’s sonship to God is different from Christ's Sonship to
God.”976

Die Menschwerdung hat laut Schenuda III. niemals die Vergottlichung
zum Ziel, sondern die Erlosung aus den Stinden und der ewigen Ver-
dammnis. Den Unterschied zwischen der Sohnschaft Christi und der der
Glaubigen beschrieb er zuvor bei Menschen als reines Privileg der Adop-
tion im Gegensatz zu Jesus, der es natur- bzw. wesenhaft ist. Man sieht
hier, dass Schenuda III. Athanasius’ Aussage etwas anpasst und durch
seine Auslegung auf seiner Seite - und damit gegen jegliche Theosis -
sieht. Bei aller berechtigten Kritik an einer missverstindlichen Theosis-
lehre, muss man hier Al-Miskin (und Anhéngern) zugutehalten, dass sie
sich wirklich mit Recht auf bestimmte Passagen bei Kirchenvitern beru-
fen kénnen. Masson schreibt, dass die Theosis auf Basis von paulinischen
und johanneischen Passagen von Irendus, den alexandrinischen und
kappadozischen Vitern entwickelt wurde, aber in Agypten nach dem
Konzil von Chalcedon verschwunden sei, bis sie von Matta Al-Miskin

975 Zitiert nach Felmy 2007, 1008.
976 Shenouda III 2008a, 18.

180

.73.218.147, am 28.01.2026, 18:18:30. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

(ohne den Begriff zu verwenden) wieder aufgenommen wurde.””” Dass
Papst Schenuda III. die Kirchenviterzitate kaum diskutiert, ldsst darum
definitiv eine Liicke in seiner Zuriickweisung der Thesen Al-Miskins, die
in der Debatte auch Anlass fiir Kritik an Schenuda III. wurde.

Schenudas III. harsche Ablehnung der Theosis ist aber deshalb sehr ver-
standlich, da er keinen Unterschied zwischen dem Annehmen von gott-
lichen Attributen und einer gottlichen Wesenheit macht. Das liegt m.E.
auch daran, dass eine klare Unterscheidung zwischen gottgeschenkten
Eigenschaften (z.B. ewig zu leben) und einer gottlichen Substanz oder
Wesenheit bei Al-Miskin (und bei Dr. Bibawi) nicht (tiberall) zu finden
ist, wie Aussagen wie ,mystische Vereinigung von gottlicher und
menschlicher Natur” zeigen. Vor allem der Begriff , hypostatische Ein-
heit” ist m.E. wirklich vollig fehl am Platz, da er i.d.R. fiir die Einheit der
Person Jesu als vollkommener Mensch und vollkommener Gott verwen-
det wird. Was die Kirchenvéter genau lehrten, kann hier nicht betrachtet
werden. Unabhingig davon, wie man zu einer Theosislehre steht, ist es
aber m.E. wichtig festzuhalten, wie der Autor Felmy zusammenfasst,
dass bei den Kirchenvétern - auch in der Theosislehre - der Unterschied
zwischen Gott und Mensch klar bestehen bleibe, indem z.B. Gregorius
deutlich zwischen dem Wesen und den Energien Gottes unterscheide.
Teilhabe an der gottlichen Natur heifle darum (laut Gregorius) nur Teil-
habe an den Energien Gottes, aber niemals am Wesen Gottes Anteil zu
haben.?”8 Wenn man den himmelweiten Unterschied zwischen Gott und
Mensch nicht deutlich macht, muss man Schenudas III. Ablehnung m.E.
unterstiitzen. Abgesehen davon, dass Schenuda III. die Theosispassagen
bei den Kirchenvitern nicht im Einzelnen thematisiert, zeigt seine
Argumentation wiederum, dass die Bibel bei ihm mafigebliche Bedeu-
tung hat. Von der Bibel her lehnt er jeden Angriff auf die Gottheit Christi
ab. Von den biblischen Passagen her, die die Stindhaftigkeit des Men-
schen betonen, betrachtet er alle anderen Passagen, die einen mystische-
ren Charakter haben. Die verschiedenen Sichtweisen liegen also auch in
der unterschiedlichen Bibelinterpretation begriindet.®”” Schenuda IIL
konzentrierte sich auf die Bibeltexte, die die menschliche Misere und
Stuinde hervorheben, wihrend Al-Miskin die mystischeren Teile der Bi-
bel, wie z.B. die Transfiguration in Mt 17,1-13, in der Jesu Leib verwan-
delt wurde, bevorzugte.?® Masson schlussfolgerte dazu treffend:

977 Vgl. Masson 2014.

978 Vgl. Felmy 2007, 1008.

979 Vgl. Van Doorn-Harder 2011, 186.
980 Vgl. ebd.

181

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

,The two positions are unable to meet: one uses the language of
the concrete evidence, the other that of mystical experience. This
antagonism reflects the visceral diffidence of the rational facing
the mystical.” 981

In Anbetracht der Missverstandlichkeit von Al-Miskins mystischer Spra-
che, ist m.E. also (eher) Schenudas III. Ablehnung der Theosis zuzu-
stimmen, jedoch wohlwissend, dass man damit einigen Bibelversen und
vor allem einigen Kirchenviterpassagen noch nicht wirklich ausreichend
gerecht geworden ist. Auch Al-Miskin selbst wiirde man erst umfassend
gerecht, wenn man alle seine Schriften zu diesem Thema in Betracht
zieht. Damit ist nicht ausgeschlossen, dass es auch differenziertere Inter-
pretationen der Theosis gibt, die nicht ganz so pauschal zurtickgewiesen
werden konnen.

3.2,5 Fazit zur Soteriologie

Gegen die Protestanten (bzw. eine Rechtfertigung aus Glauben alleine)
und nattirlich auch gegen jeden in der koptischen Kirche, der eine
protestantische Lehre propagieren mochte, vertritt Schenuda III. eine
Errettungslehre, die im Prinzip aus zwei Teilen besteht: Auf der einen
Seite steht das Erlosungswerk Christi. Durch sein Blut, seinen stellvertre-
tenden Tod wurden alle Stinden gesiihnt bzw., genauer gesagt, besteht
die Moglichkeit der Siihne fiir alle Stinden und damit der Versohnung
mit Gott. Aus Schenudas III. Sicht ist darum die Erlosung vollkommen
und ausschliefilich Gott bzw. Christus zuzuschreiben. Kein menschliches
Werk (egal welcher Art) kann die Erlosung verdienen. Auf der anderen
Seite gibt es eine Rolle des Menschen in der Erlosung mittels des Glau-
bens, der heilsnotwendigen Sakramente (d.h. der Taufe, der Myronsal-
bung, der Eucharistie, der Bufle) und der guten Werken, die ihn zusam-
mengenommen wiirdig machen, die Erlésung bzw. Vergebung der Siin-
den (die allein durch Christi Blut erwirkt wurde) zu empfangen. Ent-
scheidend zum Verstdndnis der Soteriologie Schenudas III. ist die Ambi-
valenz der Betonung der Gnade und Barmherzigkeit Gottes auf der ei-
nen Seite und der starken Hervorhebung der Rolle des Menschen auf der
anderen Seite, die auf einer Akzentuierung des freien Willens des Men-
schen beruht. Schenuda III. begriindet (gegen die Protestanten) seine
Bedingungen zur Erlosung ausschlieflich biblisch. Die Rolle der Kirche
in der Erlosung wird nur am Rande erwé&hnt, ist jedoch mit der Beto-
nung der Sakramente, die nur durch Priester durchgefiihrt werden kon-
nen, impliziert. Darauf, dass es sich bei dieser Soteriologie um einen

981 Zitiert nach Masson 2014.

182

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

radikal anderen Ansatz als jegliche evangelische Erlosungslehre handelt,
wurde schon teilweise am Ende der einzelnen Bedingungen hingewie-
sen. Schenudas III. Grundaussage, dass sich die Errettung auf das ganze
Leben bezieht und man deshalb nicht sagen sollte,”82 man sei schon erret-
tet, ist nicht die grofite Differenz, da er hier nur eine protestantische
Position verallgemeinert. Man findet ndmlich auch Protestanten, die
aufgrund der Verse, die Schenuda III. anfiihrt, ebenfalls von der Mog-
lichkeit eines Abfalles ausgehen. Die viel grofsere Differenz liegt in der
Betrachtung der Werke bzw. Bedingungen allgemein. Problematisch aus
evangelischer Sicht ist u.a. der Gedanke eines Wiirdigwerdens, um das
Heil zu empfangen, da dies gerade eine reformatorische Grund-
erkenntnis Luthers war. Er behauptete, dass das Heil eben nicht von
einem gottgefilligen Leben, sondern allein von der in Christi Gnade
geschenkten Gerechtigkeit abhédnge. Die guten Werke sind also bei
Schenuda III. Teil des Erlosungsweges, wihrend sie bei Protestanten
(grob gesprochen) Dankbarkeit und die Frucht einer geschenkten Erlo-
sung ausdriicken sollen. Es steht aufler Frage, dass die Bibel zahlreiche
Verse enthilt, die die guten Werke stark betonen. Es steht nur zur Debat-
te, in welchem Verhiltnis diese zur Erlosung stehen. Schenuda III.
spricht sowohl von den guten Werken als Friichten des echten Glaubens
als auch einem Zusammenwirken mit dem Heiligen Geist. Einer Rede
von guten Werken als Friichten des echten Glaubens wiirden wahr-
scheinlich alle Protestanten zustimmen. Schenudas III. Differenzierung
(in AT-Rituale, von Ungldubigen durchgefiihrte und von Gldubigen mit
dem Heiligen Geist bewirkte Werke) machen es fiir ihn aber selbstver-
standlich zu sagen, dass gute Werke zur Errettung dazugehoren. Hier
wiirden wohl alle Protestanten widersprechen, da es wiederum funda-
mental gegen reformatorische Grunderkenntnisse, allen voran die Recht-
fertigungslehre Luthers, steht. Es wére hier m.E. falsch, bei Schenuda III.
von einem simplen monastischen Synergismus zu sprechen, also einem
Zusammenwirken der Gnade Gottes mit dem Wirken des Menschen,
gleichwohl ist er teils einer Art Synergismus wohl deutlich niher als
einer Rechtfertigungslehre aus Glauben allein. Der erhebliche Unter-
schied im Rechtfertigungsverstandnis ist damit auch in der Auslegung
von Romer 3-5 festzustellen,”® da er jeden Vers mit Betonung der Gnade
durch andere Verse, die die Werke der Menschen betonen, erginzt.
Auch wenn Schenuda III. wahrscheinlich selbst niemals sagen wiirde,
dass der Mensch etwas zum Erlosungswerk dazu wirken muss, ist die

%82 Galvation is the story of the whole life.” Shenouda III 1999a, 105.
983 Vgl. dazu u.a. Leonhardt 2008, 314-323.

183

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Rede vom Zusammenwirken mit der Gnade Gottes im Endeffekt inso-
fern ein Synergismus, als die Werke heilsentscheidend bleiben. Dazu
passt auch, dass Schenuda III. zwischen der Rechtfertigung und Heili-
gung nicht trennt, sondern die Errettung auf das ganze Leben bezieht.?s

Ein weiterer Unterschied ist die Betrachtung des freien Willens. Obwohl
Schenuda III. wie Augustinus von einer Urstinde spricht, die durch die
Taufe weggewaschen wird, folgt Schenuda III. ihm nicht in der Unfrei-
heit des Willens und damit nicht dem Vorrang der Gnade bei
Augustinus. Auch Schenudas III. Siindenverstdndnis ist anders, da es
sich meistens auf konkrete Stinden bezieht. Fiir ihn ist ebenso klar, dass
keiner sagen kann, er sei ohne Siinde ebenso wie die stindige Moglich-
keit zur Bufle, die durch den freien Willen besteht. Bei der Interpretation
des Stindenverstindnisses ist Vorsicht geboten, da er sich in seinen bei-
den Soteriologiebiichern dazu kaum explizit duf8ert.

Vielleicht kann Augustinus im interkonfessionellen Dialog zur Briicke
werden, um zumindest zu fragen, ob nicht sowohl die Reformatoren mit
ihrer Betonung der Gnade und der Unfreiheit des Willens in Bezug auf
die Erlosung als auch Schenuda III. mit seiner Betonung der Freiheit des
Willens und der moralistischen Betonung der Werke sich beide mit
einem gewissen Recht auf die Alte Kirche berufen kénnen. Wichtiger
noch wire aber m.E., die Rechtfertigungslehre bei Paulus u.a. in Romer
3-5 exegetisch zu diskutieren. Auch wenn Schenuda IIL teils &hnlich
redet wie der Jakobusbrief, ist zu fragen, ob Schenuda III. Paulus auch so
selbstverstiandlich auf seiner Seite sehen darf. Das Kontextprinzip in der
Exegese ist zweifellos mit Schenuda III. zu beachten, aber m.E. folgt er
selbst diesem Prinzip nicht immer, wenn er z.B. mit Rom 9,16 Werke
betonen mochte oder einem Vers aus der Apg tiber den Glauben einen
Vers aus Mt mit einem vollig anderen Kontext zur Seite stellt.

Schenudas III. Soteriologie ist stark an das koptische Sakraments-
verstandnis gekntiipft, von deren heilsvermittelnder Wirkung er ausgeht.
Damit spielt auch indirekt das Priestertum bzw. die koptische Kirche
eine entscheidende Rolle in seiner Soteriologie. In Bezug auf die Sakra-
mente wiirde ich aufgrund des NTs zu anderen Ergebnissen kommen,
wie teils deutlich gemacht. Trotz aller erwdhnten Unterschiede stimmt
Schenuda III. aber mit allen Christen tiberein, dass Errettung nur durch
Jesus Christus moglich ist. Unbestritten unter Christen ist der Vers, den
Schenuda III. selbst mehrfach zitiert hat: , Denn Gott hat die Welt so sehr

984 Vgl. Shenouda III 1999a, 216f.

184

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

geliebt, dafs er seinen einzigen Sohn hingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht
zugrunde geht, sondern das ewige Leben hat.” (Joh 3,16).

Wenn man Schenudas III. Priamissen akzeptiert (u.a., dass Recht-
fertigung und Heiligung nicht zu trennen sind und beides auf das ganze
Leben bezogen ist, sowie sein Sakramentsverstindnis), kann man in
Schenudas III. Soteriologie eine Konsequenz feststellen, die auch durch
die verschiedenen Bibelstellen gendhrt werden kann. Man kann m.E.
Schenuda III. jedenfalls - trotz meiner vollig unterschiedlichen Aus-
legung - nicht den Vorwurf machen, dass er die Bibel nicht ernst nimmt.
Gerade in seiner wortlichen Auslegung der Bibel, die natiirlich auch
durch die Kirchenviter gepragt ist, findet er diese Zusammenschau von
Werken (inkl. Sakramente) und Glauben wieder. Dass die gesamte evan-
gelische Tradition hier zu einem ganz anderen Ergebnis kommt, wurde
schon mehrfach deutlich gemacht. Auf der Grundlage des gemeinsamen
Glaubens an Jesus Christus als den einen und einzigen Erloser, wahrer
Gott und wahrer Mensch, der alleine das Erlosungswerk vollbracht hat,
und der Einigkeit tiber den {iberragenden Stellenwert der Bibel muss
man unter Christen verschiedener Konfessionen im offenen Gesprich
bleiben iiber das richtige Verstindnis des Evangeliums Jesu Christi.
Neben den Unterschieden, die vor allem in Bezug auf die Lehre der
Erlosung in gegenseitigem Respekt offen ausgesprochen werden miis-
sen, darf dabei nie vergessen werden, was alle Christen unwiderruflich
eint: Die Anbetung des Einen und einzigen Herrn, Gottes und Erlosers
Jesus Christus!

185

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

218.73.218147, am 28.01.2028, 19

:30. i dtzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

4 Fazit

Der Werdegang von Nazir Gayyid bzw. Papst Schenuda III. (03.08.1923-
17.03.2012) hat schon sehr friih in seinem Leben die Themen beinhaltet,
die spéter sein ganzes Leben mitbestimmen sollten. Durch den frithen
Tod seiner Eltern nicht lange nach seiner Geburt und die Umziige mit
der Familie seines Bruders lernte er bald, mit Einsamkeit umzugehen und
konsequent seinen eigenen Weg zu gehen, da er zeitweise schwierig
Spielkameraden fand. Durch seine Familie bekam er aber auch eine enge
Bindung an die koptische Kirche, Frommigkeit und den Glauben an Jesus
Christus mit auf den Weg gegeben. Seine Begeisterung fiirs Lesen, die zu
Beginn durch wenige Freunde gefordert wurde, begtinstigte nicht nur
eine ausgezeichnete Bildung in unterschiedlichen Bereichen, sondern
bereitete ihn auch auf die grofSen Aufgaben vor, die auf ihn warteten.
Die geistliche bzw. christliche Bildung sollte ndmlich sein Lebensthema
werden.

Noch in der Jugend wurde er in der koptischen Kirche als Sonntagsschul-
lehrer in Kairo aktiv. Nach seinem Studium in Geschichte und Englisch
arbeitete er zunichst ein paar Jahre als Schullehrer in Kairo. Nebenbei
schrieb er auch (iiberwiegend) geistliche Artikel fiir die koptische Zeit-
schrift Al-Haq und dann fiir das Sonntagsschulmagazin, dessen Redak-
teur er zunéchst von 1949-54 wurde. Seine Liebe fiir Gedichte half ihm
nicht nur seine Rezitations-, sondern auch seine rhetorischen Fahigkeiten
als Bibellehrer zu verbessern. Noch wéhrend seines Bachelorstudiums
begann er in neu erdffneten Abendkursen des Priesterseminars Theolo-
gie zu studieren und erzielte dabei so gute Ergebnisse, dass er nach Ab-
schluss mit einem Bachelor of Theology 1949 direkt als Lehrbeauftragter
am Seminar angestellt wurde. Daneben betétigte er sich als Schriftsteller
im kirchlichen Sonntagsschulmagazin sowohl mit geistlichen, aber teils
auch politisch ausgerichteten Beitrdgen. Wahrend er schon 1949 eine
Weihe fiir den Dienst an Gott in der Kirche (Takris) ablegte und darauf-
hin seine sékulare Arbeit aufgab, trat er am 18. Juli 1954 fiir ihn nur noch
als logische Konsequenz der Hingabe an Gott ins syrische Kloster in
Wadi An-Natrtn ein. Schon die Zeit vor seinem Klostereintritt war aber
nicht nur durch das Thema Bildung und Lehre geprigt, sondern auch
eine aktive Mitgestaltung und Beteiligung an der Ausrichtung der
Kirche gehorten dazu. Auch im Kloster selbst wurde die Zeit sehr leben-
dig gestaltet. Die Priesterweihe am 31.08.1958 war vor allem bedingt
durch das grofle Bedtirfnis nach Beichtvitern im Kloster, aber schon
vorher war der gebildete Abtina Antonius zum Vorbild fiir junge Mon-
che geworden. Jetzt wurde seine Rolle als geistlicher Vater und Lehrer von

187

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

jungen Monchen noch konkreter. Neben der Betreuung von jungen
Monchen, dem Bewirten von ausldndischen Gésten und nicht zu verges-
sen dem taglichen Stundengebet und Fastenzeiten war Abiina Antonius
im Kloster sehr beschiftigt mit der Neuordnung der Bibliothek. Hier
sortierte und studierte er. Riickblickend sprach er aber immer von der
Einsamkeit in der Wiiste als der schonsten Zeit seines Lebens. Uber meh-
rere Jahre (zwischen 1956 und 1962) hinweg lebte er die meiste Zeit in
einer Hohle aufierhalb des syrischen Klosters, um dort noch mehr Ruhe
zum Gebet, aber auch zum Studium geistlicher Literatur zu haben. Zwi-
schendurch wurde er 1959 zwar zum Sekretdr von Papst Kyrill VI. beru-
fen, doch kehrte er bald wieder in die Wiiste zuriick. Er ging in eine
weiter weg gelegene Hohle, da das Klosterleben viel geschiftiger ist, als
man sich es aufSen vorstellt. Von dieser sehr intensiven Zeit der Ruhe im
Gebet und Studium, die er auch spater wochentlich suchte, zehrte er,
nachdem Papst Kyrill VI. ihn 1962 - gegen seinen ausdriicklichen Wil-
len - zum Bischof fiir die Kirchliche Erziehung weihte. In dieser Funkti-
on wurde er als Kirchenlehrer mit seinen wochentlichen Vortrdgen be-
kannt, die bald Tausende anzogen. Seine einfachen, aber gleichfalls rhe-
torisch versierten und teils humorvollen Vortrdge begeisterten die Kop-
ten in Massen. Die Leute merkten schnell, dass da jemand nicht nur
geistlich tiefsinnig in ruhigen véterlichen Worten, sondern gleichfalls
gebildet und padagogisch sinnvoll die Bibel erkladrte. Dass tiberhaupt ein
koptischer Bischof nicht nur offentlich in Vortragen die Bibel lehrte,
sondern auch auf die Fragen der Leute einging, war ein volliges Novum,
das von der koptischen Gemeinde dankbar aufgenommen wurde. Darin
betonte er immer wieder die Wichtigkeit des Gebetes, der personlichen
Beziehung zu Gott und eines geistlichen Lebenswandels, der fiir ihn
selbstverstindlich auch die koptische Kirche und die Sakramente mit-
einbezog. Seine 6ffentliche Bibellehre und vor allem seine Fragestunden
wurden aber auch innerkirchlich teils kritisch gesehen. Das Problem lag
nicht darin, dass seine Bibellehre sehr konservativ und koptisch-
kanonisch gepragt war, das wurde allseits begriifst. Einigen erschienen
seine Massenveranstaltungen aber zu politisch. Auch mit Papst Kyrill VL
selbst gab es Meinungsverschiedenheiten, die ihn zeitweise (1966) von
seinen Bischofsaufgaben suspendierten oder zumindest bei der Ausfiih-
rung behinderten. Ein Diskussionsthema war die Frage, ob die Gemein-
de ihre Priester und Bischofe nicht selber wahlen diirften. Bischof
Schenuda war dafiir, Papst Kyrill VI. dagegen. Wahrend Bischof
Schenuda spéter als Papst in dieser Frage ein demokratisches Element
stiarkte, bewirkten seine episkopalen Reformen insgesamt eine Klerikali-
sierung, die teils einen Riickgang der Laienpartizipation bedeutete.
Nachdem Bischof Schenuda am 31. Oktober 1971 durch ein Losverfahren

188

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

zum 117. Papst und Nachfolger des HI. Markus bestimmt wurde, folgte
am 14. November 1971 seine Inthronisation. U.a., da sich Nazir Gayyid
bei der Entfithrung von Papst Yasab II. 1954 schon an der Debatte tiber
den Nachfolger beteiligte oder diese sogar initiierte, schlieflen verschie-
dene Experten darauf, dass Schenuda III. schon damals selbst Papst
werden wollte. Ich selbst wiirde die Frage zwar aufgrund der Selbstaus-
sagen Schenudas III. eher offen lassen, unbestritten ist aber sein grofser
Drang zur Gestaltung der Kirche im Sinne einer geistlich bibelzentrierten
Bildung. Nachdem 1956 Papst Yusab II. starb, wurde Abtna Antonius
auf jeden Fall schon als Papstkandidat gehandelt, stand aber aufgrund
einer neuen Regel, die 1957 aufgestellt wurde, noch nicht zur Wahl
Diese Regel war u.a. gegen AbtGna Antonius, aber auch gegen Matta
Al-Miskin gerichtet.

Matta Al-Miskin, neben Papst Schenuda III. zweifellos einer der wich-
tigsten Kirchenfithrer bzw. vor allem Monchsreformer der koptischen
Kirche im 20. Jh., war fiir Abtina Antonius zeitweise ein geistlicher Vater
und beeinflusste auch das erste Buch des Patriarchen, das von vielen als
sein wichtigstes angesehen wird: Befreiung der Seele (1957). Dies trug m.E.
mit dazu bei, dass die spateren, teils sehr heftigen theologischen Diskus-
sionen bzw. schriftlichen Auseinandersetzungen nicht zu ekklesio-
logischen Sanktionen fiihrten, die Schenuda III. in anderen Fallen durch-
fihrte. Wahrend in der Diskussion um das Verhiltnis von Kirche und
Staat Al-Miskins Theorie der Trennung von Kirche und Staat sinnvoll
erscheint, ist auch Schenudas III. sehr starke politische Rolle in der Praxis
angesichts der angespannten Lage und der politischen Unterreprasenta-
tion von Kopten im Parlament gut nachzuvollziehen. Papst Schenuda III.
kampfte als politischer Reprisentant der Kopten fiir deren Rechte. Unter
Prasident Sadat (1970-81) wihrend einer verstiarkten (politischen) Islami-
sierung und auch dadurch vermehrter interreligioser Konflikte erhob
Schenuda III. seine Stimme und reagierte teils konfrontativ mit Stellung-
nahmen oder Protest. Dadurch zog er auch Kritik von (teils hochrangi-
gen) Leuten innerhalb der koptischen Kirche auf sich, die sich eine de-
fensivere oder rein geistliche Auslegung des Papstamtes wiinschten.
Manche Kritiker fiirchteten wohl schon von Beginn an Konflikte mit dem
Staat aufgrund der kompromisslosen und teils konfrontativen Art
Schenudas III. Sadat, der durch verschiedene Seiten unter erheblichem
politischen Druck stand, holte zu einem Befreiungsschlag aus, der zur
Inhaftierung von tiber 1500 Oppositionellen und der Verbannung von
Papst Schenuda I1I. ins Kloster St. Bisay fiihrte, die ca. dreieinhalb Jahre
andauern sollte.

Durch das Attentat auf Priasident Sadat am 6. Oktober 1981, bei dem
auch Bischof Samuel ermordet wurde, nahm die Geschichte eine Wende.

189

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Unter Mubarak verbesserten sich die Beziehungen. Schenuda III. war
nach der Verbannung insgesamt viel weniger konfrontativ und versuch-
te nun, durch fast durchgingige Loyalitit zum Regime und deeskalie-
rende, besonnene Worte zum friedlicheren Zusammenleben zwischen
Kopten und Muslimen beizutragen, woftir er auch im Ausland mehrfach
als Briickenbauer und Friedensstifter geehrt wurde. Gewalttaten gegen
Kopten und teils moderate Muslime gab es aber nach wie vor, nach der
Revolution 2011 sogar sehr verstdrkt. Schenuda III. versuchte, durch
personliche Beziehungen die Rechte der Kirchen (u.a. auch im Familien-
recht) zu festigen. Das strenge Scheidungsrecht (das laut Anba Bala auf
einer wortlichen Auslegung von Mt 19 und Mk 10 beruht), aber auch die
Wahlempfehlung fiir Mubarak 2005 fiithrten gegen Ende von
Schenudas III. Amtszeit zu vermehrter Kritik auch unter Kopten, vor
allem von denjenigen, die sich selbst im politischen Protest betédtigen
wollten, darin aber von ihrem insgesamt sehr respektierten Kirchen-
oberhaupt - zumindest verbal - gebremst wurden. Papst Schenuda III.
nahm also bewusst eine sehr starke politische Rolle ein, die sowohl durch
Kritik (mehr unter Sadat) als auch tiberwiegend durch Loyalitdt (vor
allem unter Mubarak) gepragt war, aber immer um die Rechte der Kop-
ten bemiiht war. Politik und Theologie waren fiir ihn nicht zu trennen.
Schenuda III. betonte die nationale Einheit, lehnte den Begriff der ,Min-
derheit” bei Kopten ab und machte durch seine patriotische Haltung
zumindest indirekt deutlich, dass der Staat eigentlich keinen Grund
hatte, sich nicht intensiv(er) um den Schutz der friedlichen Kopten zu
kiimmern.

Papst Schenuda III. machte als Papst dort weiter, wo er als Bischof auf-
gehort hatte, namlich in der Ausbildung und Forderung der christlichen
Bildung durch geistliche Lehre und zusatzlich episkopale Reformen, die
sowohl eine bessere Versorgung der Kirchen als auch einen Machtzu-
wachs des Papstes bedeuteten. Die Zahl der Diézesen wuchs von 1971
bis 2012 von 23 auf 50. Schenuda III. ordinierte 117 Bischofe oder Metro-
politen und 1001 Priester. Auch die Kloster wurden weiter von 13 auf 35
vermehrt. Frauen erhielten im begrenzten Umfang mehr Partizipations-
moglichkeiten, wobei sie - wohl fiir die meisten Kopten in Agypten
selbstverstandlich - nicht in kirchlichen Leitungsfunktionen (iiber Méan-
nern) titig sind. Die Erneuerungsbewegung, die durch die Sonntags-
schulbewegung mitbegriindet, aber auch durch die Kldster-Renaissance
gefordert wurde, ist mit Hilfe von Papst Schenuda III. in die ganze
Kirche getragen worden. Die Jugend wurde mit Hilfe des neu ordinier-
ten Jugendbischofs Masa ndher an die Kirche gebunden. Die 6kumeni-
schen Beziehungen, die anfangs vor allem durch Bischof Samuel - nicht
immer zur Freude Schenudas III. - ins Laufen gebracht wurden, fiihrte

190

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Papst Schenuda III. trotz Vorbehalten konsequent weiter. Schenuda III.
wirkte entscheidend an bahnbrechenden Ubereinkiinften in der Christo-
logie mit. Bedingt durch eine teils sehr apologetische Haltung, die die
»rechte Lehre” (Orthodoxie) der Kirche verteidigen will, sind in anderen
Bereichen insgesamt noch weniger historische Ubereinkiinfte erzielt
worden. Auch die Abendmahlsgemeinschaft steht fiir Schenuda III. (im
Gegensatz zum verstorbenen Bischof Samuel) unter dem Vorbehalt der
Glaubenseinheit. Trotzdem hat die koptische Kirche durch die Internati-
onalisierung, die Schenuda III. stark gefordert hat, eine grofle 6kumeni-
sche Offnung durchgemacht, die (wahrscheinlich) weiter voranschreiten
wird.

Die Christologie Schenudas IIl. geht von der Formel: ,Die Eine-Natur
Gottes, des Fleischgewordenen Wortes (Logos)” (pia @boig tod Oeol
Aoyoo oeoapkmpévr)) aus. Diese von Kyrill verwendete Formel, die ei-
gentlich auf den als Irrlehrer verurteilten Apollinaris zurtickgeht, fiihrt
Schenuda III. auf Athanasius zuriick. Jedenfalls sieht Schenuda III. darin
die allerbeste Zusammenfassung des neutestamentlichen Zeugnisses
tiber Jesus. Jesus habe eine Natur, eben die des fleischgewordenen Wor-
tes bzw. Gottes. Daraus folgernd lehnt Schenuda III. das Konzil von
Chalcedon als nestorianisch ab. Nestorius habe die Person Jesu in zwei
getrennt, und dies sei auch im Chalcedonense wiederzufinden. Auch
Schenuda III. kann von einer gottlichen und menschlichen Natur spre-
chen, jedoch gelte dies nur vor der Vereinigung in der Jungfrau Maria.
Danach soll man nur von der einen Natur Christi reden. Schenuda III.
gebraucht den Naturbegriff meist synonym mit ,Person” und
~Hypostase” und sieht deshalb im Chalcedonense, das von ,in zwei
Naturen” spricht, die Gefahr der Trennung. Mit der Aussage ,aus zwei
Naturen” hitte Schenuda III. wohl - genau wie die Alexandriner da-
mals - keine Probleme, aber um zur Einigung zu gelangen, schlug
Schenuda III. 1971 in Wien eine Christologieformel vor, die gerade den
umstrittenen Physisbegriff wegldsst, und dadurch fiir beide Seiten an-
nehmbar wird. Auch wenn Schenuda III. dies in Die Natur Christi teils
apologetischer formulierte, muss man sagen, dass die Trennung in
Chalcedon zum einen auf unterschiedlicher Terminologie beruhte, die
im Prinzip auf denselben Glaubensinhalt hinauslduft. Zum anderen
wurde die Trennung sicherlich auch durch politische Umstinde und
Verfeindungen zwischen den Byzantinern und Alexandrinern begiins-
tigt, auf die hier nicht ndher eingegangen werden konnte. Papst
Schenuda III. hat sich jedenfalls auf Dauer in der Kirchengeschichte
einen Namen gemacht, indem er durch verschiedene Gespréche mit der
romisch-katholischen, den orthodoxen und evangelischen Kirchen ent-
scheidend dazu beitrug, das Schisma von 451 n. Chr. auf christologischer

191

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Ebene zu iiberwinden. Hier wurde exemplarisch auf die bedeutende
Erklarung mit der romisch-katholischen Kirche von 1988 eingegangen,
die im Prinzip auf Schen udas III. christologische Formel von 1971 zu-
riickgeht. Bei Schenuda III. findet man zudem héufig eine starke Be-
tonung der Gottheit Christi. Die Ablehnung des Konzils von Chalcedon
erfolgt auch aus soteriologischen Motiven.

In der Soteriologie Schenudas III. wurde deutlich, wie radikal er den
reformatorischen Grundsatz der Rechtfertigung aus Glauben alleine
ablehnt. Schenuda III.,, der selbst von einer sehr strikten Verbal-
inspirationslehre ausgeht, versucht mit einem Ergénzungsprinzip alle
Bibelstellen zum sola fide aufier Kraft zu setzen. Die Erlosung werde zwar
allein durch Jesu stellvertretenden Tod am Kreuz moglich gemacht, aber
erst durch die Erfiillung folgender Bedingungen zeige man, ob man auch
wiirdig sei, das Geschenk Gottes anzunehmen. Die Bedingungen lauten:
1) Glauben, der sowohl als Geschenk als auch als eigene Tat verstanden
wird. 2) Die Taufe, die heilsnotwendig sei und deshalb bei Kindern prak-
tiziert wird. Dadurch wird die Ursiinde gereinigt und die Wiedergeburt
bewirkt. 3) Die Myronsalbung, durch die man erst richtig den Heiligen
Geist empfange. 4) Die Eucharistie, die als Wandlung und als kontinuier-
liches Opfer Christi verstanden wird, das zur Stindenvergebung not-
wendig ist. 5) Die tdgliche Bufie, durch die man immer wieder neu von
seinen Stinden gereinigt wird. 6) Gute Werke, die Teil (nicht nur Folge)
des Glaubens sind.

Der freie Wille des Menschen wird bei der Erlosung sehr betont, was
auch dazu fiihrt, dass es keine Heilsgewissheit gibt, da man sich immer
gegen die Erlosung entscheiden kann. Obwohl Schenuda III. auch sehr
bemerkenswerte Aussagen iiber die grofse Rolle der Gnade Gottes
macht, ist angesichts der zu erfiillenden Bedingungen (und u.U. auch
wegen der Betonung des freien Willens) aus evangelischer Perspektive
kritisch zu fragen, ob Schenuda III. damit der neutestamentlichen Rolle
der Gnade Gottes und der Rechtfertigung durch Gott in Jesus Christus,
wie sie z.B. in Rom 3-5 zu finden ist, wirklich ausreichend gerecht ge-
worden ist. Da Schenuda III. zwischen Rechtfertigung und Heiligung,
zwischen Glauben und Werken nicht trennt und dazu sein Sakraments-
verstindnis stark vom Priesteramtsverstindnis abhingig ist, kommt er
zu den erwéhnten Ergebnissen. Das Verstiandnis des Priestertums ist
wiederum stark abhidngig von dem Verstindnis der Eucharistie, die als
Opfer verstanden wird und deshalb einen Priester nach der Ordnung
Melchisedeks brauche. Ein allgemeines Priestertum gebe es zwar auch,
aber dies stehe nicht im Gegensatz zum besonderen Priestertum. Hier ist
aus evangelischer Sicht zu fragen, ob man die Priestertumsstellen aus
der Bibel wirklich eins zu eins auf das koptische Priesteramtsverstindnis

192

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

tbertragen kann und ob der Hebrderbrief nicht gegen ein andauerndes
Opfer (auch ein unblutiges in der Eucharistie) verstanden werden muss.
Aus seiner Taufwiedergeburtslehre folgt fiir Schenuda IIl. automatisch
die Kindertaufe. Ob diese wirklich, wie Schenuda III. meint, seit Apostel-
zeiten praktiziert wurde, muss eine offene Frage bleiben. Biblisch tiber-
wiegen m.E. die Argumente zur Glaubenstaufe, vor allem wenn man
von einer Trennung von Wasser- und Geisttaufe ausgeht. Wichtiger noch
als die Frage der Kinder- oder Glaubenstaufe war m.E. die Frage der
Heilsnotwendigkeit. Hier muss zumindest aus reformierter Sichtweise
die Heilswirksamkeit des dufieren Aktes der Taufe in Frage gestellt wer-
den. Entscheidend sind nicht duflere Akte, sondern Jesu Erlosungstat am
Kreuz und in der Auferstehung, die durch ein gottgeschenktes Ver-
trauen darauf die Wiedergeburt mit dem Heiligen Geist bewirkt. Die
Werke, die auch aus evangelischer Sicht zum Glauben dazugehoren,
sind hier aber aus der Motivation der Dankbarkeit und nicht als Bedin-
gung zur Erlosung verstanden. Trotz aller Unterschiede sollten sich alle
Christen vor allem in der Anbetung des einen Gottes und Erlosers Jesus
Christus einig bleiben.

Papst Schenuda III. hat sich nicht nur gegen ein evangelisches Heils-
verstindnis, sondern auch die von Matta Al-Miskin neu entdeckte Lehre
der Theosis - der Vergottlichung des Menschen - apologetisch gewandt.
Schenuda III. lehnte diese radikal ab. Schenuda III. sah darin einen An-
griff auf die Gottheit Christi und eine Siinde der Selbstiiberschitzung
des Menschen. Obwohl diese Lehre wirklich bei Kirchenvétern (sowie in
anderen orthodoxen Kirchen) zu finden ist, kann ich Schenudas III.
Ablehnung gut nachvollziehen, da Al-Miskin in seiner mystischen Spra-
che sehr missverstandliche Aussagen macht. Schenuda III. trennt zudem
in seiner Definition der Theosis nicht zwischen einer Theosis in Wesen
(die m.E. immer abzulehnen ist) und in Attributen (die m.E. noch eher
theologisch diskutiert werden darf), was m.E. wiederum in missver-
standlichen Aussagen Al-Miskins begriindet liegt. Bei demselben Matta
Al-Miskin lehnte er auch jegliche Aufnahme westlicher Theologie und
Erkenntnisse der modernen Exegese ab. In diesem Fall sympathisiere ich
eher mit Al-Miskin, da Schenuda III. zu pauschal die moderne Bibel-
wissenschaft aufier Acht lasst.

Unabhéngig von theologischen Einzelfragen bleibt Seine Heiligkeit Papst
Schenuda III. der wichtigste Kirchenfiihrer Agyptens und der arabischen
Welt im 20. Jh. Als charismatischer und zuganglicher Kirchenlehrer hat
er sich auf Dauer einen Platz in den Herzen der Kopten verschafft. Das
Monchtum, die Lunge der koptischen Kirche, wurde langfristig gestarkt.
Aus dem Monchtum erkldrt sich m.E. auch seine auf Gehorsam
basierende sowie hierarchisch geprégte Kirchenstruktur. Seine Reformen

193

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

haben mit dazu gefiihrt, dass die Kopten eine sehr enge Bindung an ihre
Kirche haben. Der allseits prasente Papst hat, nicht nur als politischer
Reprasentant, die koptische Kirche durch extrem angespannte Zeiten
gefithrt, und dies m.E. trotz aller Kritik in Einzelfragen oder Einzel-
situationen sehr gut und konsequent. Seine Konsequenz war dabei
sowohl seine grofse Stdrke als auch bisweilen durch seine Kompromiss-
losigkeit eine Schwiche. Papst Schenuda III. fiithrte die koptische Kirche
zu einer internationalen Konfession und trieb die 6kumenische Offnung
- trotz Vorbehalten - historisch einmalig voran. Die geistliche Erneue-
rungsbewegung in der koptischen Kirche ist zwar bei Weitem nicht
allein durch den Papst bewirkt, aber gewiss nicht ohne ihn vorstellbar.
Papst Schenuda III. wurde zum geistlichen Vater fiir Millionen von Kop-
ten, von denen er zahllose - trotz aller erwidhnten Unterschiede - auf
wirklich beeindruckende Art in die Bibel, ins Gebet und die Anbetung
Jesu Christi fiihrte. Dies konnte er nur deshalb, weil sein eigenes Leben
schon sehr frith durch ein starkes Vertrauen auf den himmlischen Vater
und (verstdrkt ab dem Klostereintritt) durch intensives Bibelstudium,
Gebet und die Anbetung Jesu Christi gepragt war. Ein Zitat aus seinem
wichtigsten Buch Befreiung der Seele macht seine geistliche Einstellung
deutlich:

., Gott, ich bekenne voller Scham, dass ich zu den Menschen zu viel iiber Tugend
gesprochen habe, doch zu wenig iiber dich, denn du solltest ,Alles in Allem’
sein. "985

985 Schenouda III. 19934, 3.

194

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Literaturverzeichnis

Primirquellen

PAUL VL, Papst/SCHENUDA III., Papst. 1998. Gemeinsame Erkldrung
vom 10. Mai 1973, in: Stirnemann,Alfred / Wilfinger, Gerhard (Hg.),
Konzilien und Kircheneinheit, Innsbruck - Wien, 258-260. (= Pro
Oriente 20).

SCHENOUDA 1L, Papst. 1990. Allem gewachsen, weil Christus mich
starkt, Freiburg.

SCHENOUDA 111, Papst. 1993a. Befreiung der Seele, Kairo.

SCHENUDA 1II., Papst. 1993b. Ein Leben im Glauben, Kairo:
http:/ /kroeffelbach.kopten.de/upload/kroeffelbach.kopten.de/
01_dkb_buecher_pdf_final/03_dkb-buecher_papst_schenouda
_III/15_Papst_Schenouda %20III_Ein %20Leben %20im %20Glauben.
pdf, letzter Aufruf 20.08.16.

SCHENOUDA 111, Papst. 1998a. Ein Leben im Glauben, tibers. v. Maher
Schacher, Kairo.

SCHENOUDA II1., Papst. 2006. Er zeigte mir sein zartes Herz.
Glaubensweisheit aus der koptischen Kirche, Giessen.

SCHENOUDA III., Papst. 22010a. Das Priestertum, Waldsolms-
Kroffelbach.

SCHENOUDA 1I1., Papst. 22010b. Vergleichende Theologie, Waldsolms-
Kroffelbach.

SCHENOUDA III., Papst. 2011. Die Natur Christi, Waldsolms-
Kroffelbach.

SCHENUDA III. 2013. 8848 50528 0 s [= seltener Film in dem Papst
Schenuda seine Erinnerungen erzihlt.] (wahrscheinlich aus den
1990er Jahren): http:/ /www.youtube.com/
watch?v=ji9%iUoQDO0po, letzter Aufruf 07.12.13. [englische Unter-
titel]

SCHENUDA 1II., Papst. 2014. Ausschnitt aus einem Mittwochsvortrag,
in dem er teils Thesen von Matta Al-Miskin zurtickweist: http://
www.youtube.com/watch?v=4aMX0pfdU5w, letzter Aufruf
27.01.14.

SCHENUTIIII., Abba. 1992. Die Natur Christi, Kairo.
SCHENUTTI III., Papst. 1994. Lebens Erfahrungen. Teil 2, Kairo.

195

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

SHENOUDA 1IL., Papst. 1998a. Ansprache von Patriarch Shenouda III.
am 6. Mai 1973, in: Stirnemann, Alfred/Wilfinger, Gerhard (Hg.),
Konzilien und Kircheneinheit, Innsbruck - Wien, 252-255. (=Pro
Oriente 20)

SHENOUDA 111, Papst. 1998b. Geleitwort, in: Stirnemann, Alfred/
Wilfinger, Gerhard (Hg.), Konzilien und Kircheneinheit, Innsbruck
- Wien, 9f. (=Pro Oriente 20)

SHENOUDA 111, Pope. 1990a. Holy Zeal, Cairo.

SHENOUDA 11I, Pope. 1990b. The Life of Repentance and Purity, transl.
by N. Guirgis, Sydney.

SHENOUDA 11I, Pope. 1993a. Homosexuality and the Ordination of
women, London.

SHENOUDA 111, Pope. 1993b. Many Years with People’s questions. Part
1. Biblical Questions, Cairo.

SHENOUDA 11I, Pope. 1993c. The Heresy of Jehovah’s Witnesses, Wadi
An-Natran: http:/ /www.stgeorgephilly.org/wp-content/uploads
/ The-Heresy-of-Jehovahs-Witnesses.pdf, letzter Aufruf 21.08.2016.

8358 L) 51995, masall dapda | Kairo. [Schenuda III., Papst, die Natur
Christi]

SHENOUDA 11I, Pope. 21999a. The Heresy of Salvation in a Moment,
Cairo.

SHENOUDA 1II, Pope. 1999b. The Nature of Christ, Jersey City.

SHENOUDA 1II, Pope (Ed.). 2000a. The Holy Family In Egypt, St. Mina
Monastery.

SHENOUDA 111, Pope (Ed.). 2000b. Violence against Christians in
Al-Kosheh (zitiert aus Al-Kiraza Magazine January 21, 2000):
http:/ /www.rim.org/muslim/egypt.htm, letzter Aufruf 08.02.14.

SHENOUDA 111, Pope (Ed.). 2000c. Coptic Neomartyrs in the New
Millenium. Transl. from Al-Kiraza Magazine-January 21, 2000, in:
Coptic Church Review 21, No. 1, Spring 2000, 2-7: http:/ /www.
copticchurchreview.com/Coptic/ Home_files/2000%20Spring.
Vol21.%231_1.pdf, letzter Aufruf 21.08.16.

SHENOUDA 111, Pope. 22003a. Comparative Theology Vol. 1, Cairo.

SHENOUDA 111, Pope. 22003b. So Many Years With the Problems of
People. Part II. Theological & Dogmatic Problems, Cairo.

SHENOUDA 111, Pope. 2005a. Man’s Deification 1, Cairo.

196

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

SHENOUDA 111, Pope. 32005b. Salvation In the Orthodox Concept,
Cairo. [1. Arab. Aufl. 1967]

SHENOUDA 111, Pope. 2006a. Jehovah Witnesses & Their Heresies,
Cairo.

SHENOUDA 111, Pope (Ed.). 2006b. Departure of Hegomen Matta
Al Meskeen, (El-Keraza Magazine, 21,22; 23.06.2006): http://de.
calameo.com/read/000369337c539a63473a9, letzter Aufruf
31.07.16.

83535 LUl 32007. Ens g2, Cairo. [SHENOUDA 111, Pope, New Heresies]

SHENOUDA 11I, Pope. 2008a. Man’s Deification 2. Partakers of the
Divine Nature, Cairo.

SHENOUDA III, Pope. 2008b. Juall <us & 3auai: http:/ /st-takla.org
/ Lyrics-Spiritual-Songs/ 03-Coptic-Taraneem-Kalemat_Hah-Khah-
Dal-Thal/Horemto-El-Gebal.html, letzter Aufruf 20.08.16.
SHENOUDA III, Pope. 2014. &llil) 55515 LLll xilad — Poems by Pope
Shenouda III: http:/ /tasbeha. org/hymn_library/cat/310, letzter
Aufruf 01.02.14. [teils mit engl. Ubers.]

ST. ANTONIUS-KLOSTER. 2016a. Digitale Koptische Bibkliothek (DKB)-
Biicher Papst Schenouda I1I.: http:/ /www.kroeffelbach.kopten.de/
dkb/papst-schenouda-iii/, letzter Aufruf 18.08.16.

Sekundirliteratur

ALCOCK, Anthony. 2010. Die Bedeutung des Wortes ,Koptisch’, in:
Gabra, Gawdat, Kairo das koptische Museum und die frithen
Kirchen. Kairo, 25f.

ASSAD, Maurice. 1994a. Coptic Christianity - The Process of Incultura-
tion and Shaping the Coptic Identity, in Concilium International
Journal for Theology 1994/2, 41-55.

ASSAD, Maurice. 1994b. Das koptische Christentum. Der Prozefs der
Inkulturation und die Herausbildung der koptischen Identitat, in:
Concilium 30, 28-38.

ATANASSOVA, Diliana. 2012. Der koptische Ritus, in: Groen, Basilius
J./ Gastgeber, Christian (Hg.), Die Liturgie der Ostkirche. Ein
Fiihrer zu Gottesdienst und Glaubensleben der orthodoxen und
orientalischen Kirchen, Freiburg, 205-232.

197

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

ATHANASIUS 1. 2010. Vita Antonii, {ibers. v. Anton Stegmann, Wald-
solms-Kroffelbach. (= Lebensgeschichten der Heiligen Teil 6 von 8,
Bibliothek der Kirchenviter)

‘ATIYA, ‘Aziz. 1968. A history of eastern Christianity. London.
‘ATIYA, ‘Aziz (Hg.). 1991. The Coptic encyclopedia. (8 Bde.). New York.

AWA MINA, Rafael. 32010. Papst Kyrillus VI. und die geistliche
Fiihrung, Waldsolms-Kroffelbach.

BAHUMIYUS, Anba/IRMIYA, Anba (Hg.). 2012. 3 jse .. 5 ke 5
) 83 51 WL A8 |y jlill 3 438 Aedle, 3508 Sy sllae Kairo
2012. - [Vorziigliche Biografie..Der Weg der Hingabe ohne

Grenzen..ein grofser Wendepunkt in der Geschichte. Seine Heilig-
keit Papst Schenuda IIL.].

BARTH, Karl. 1967. Kirchliche Dogmatik (KD IV /4 Fragment). Die Taufe
als Begriindung des christlichen Lebens, Ziirich.

BASILIUS. 2001. Liturgie der koptisch-orthodoxen Kirche, hrg. von
Schenouda III., Papst/ Damian, Bischof, Miinchen.

BEHRENS-ABOUSEIF, Doris. 1972. Die Kopten in der dgyptischen Ge-
sellschaft von der Mitte des 19. Jahrhunderts bis 1923, Freiburg.

BEYSCHLAG, Karlmann. 1991. Grundriss der Dogmengeschichte. Band
II. Gott und Mensch. Teil 1 Das christologische Dogma, Darmstadt.

BISHOI, Amba. 1998. Die koptische Kirche im interorthodoxen Dialog
(78. Okumenisches Symposium, Wien, 6. Mirz 1996), in:
Stirnemann, Alfred/Wilfinger, Gerhard (Hg.), Konzilien und
Kircheneinheit, Innsbruck - Wien, 379-382. (= Pro Oriente 20).

BISHOY, Anba. 2005. Dialogues and Agreements between the Oriental
Orthodox Churches and other Churches, in: Tamcke, Martin/
Heller, Dagmar (Hg.), Was uns eint und was uns trennt. 5. theolo-
gische Konsultation zwischen der EKD und den Orientalisch-
Orthodoxen Kirchen, Miinster, 89-95. (= Studien zur Orientalischen
Kirchengeschichte 37)

BOOCHS, Wolfgang. 2015. Die Kopten - , Kirche der Mértyrer”, Aachen.

BRUNNER-TRAUT, Emma. 1994. Die Kopten. Leben und Lehre der
dgyptischen Christen in Geschichte und Gegenwart, Miinchen.

BRADLEY, John R. 2008. Inside Egypt: The Land of the Pharaohs on the
Brink of Revolution, Hampshire.

198

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

BRAKMANN, Heinzgerd. 1994. Die Kopten - Kirche Jesu Christi in
Agypten. Thre Geschichte und Liturgie, in: Gerhards, Albert/
Brakmann, Heinzgerd (Hg.), Die koptische Kirche. Einfithrung
in das dgyptische Christentum, Stuttgart, 9-27.

BUTTNER, Friedemann/KLOSTERMEIER, Inge. 1991. Agypten,
Miinchen (= Beck’sche Reihe 842: Aktuelle Landerkunde)

CARTERS, Barbara-Lynn. 1986. The Copts in Egyptian Politics
1918-1952, Cairo.

CHAILLOT, Christine. 2005. The Coptic Orthodox Church, Paris.

CHAILLOT, Christine. 2009. The Life and Situation of the Coptic Ortho-
dox Church Today, in: Studies in World Christianity 15(3), 199-216.

VON CLAUSEWITZ, Bettina. 2012. Christen in Agypten - Verlierer der
Revolution? Interview mit Kopten-Bischof Dr. Anba Damian, in:
dies. (Hg.), Naher Osten: Christen in der Minderheit, Hamburg,
134-143. (= Jahrbuch Mission 2012/44).

DASSMANN, Ernst. 1994. Christusnachfolge durch Weltflucht.
Asketische Motive im frithchristlichen Ménchtums Agyptens, in:
Gerhards, Albert/Brakmann, Heinzgerd (Hg.), Die koptische
Kirche. Einfithrung in das dgyptische Christentum, Stuttgart, 28-45.

DOPMANN, Hans-Dieter. 1991. Die Orthodoxen Kirchen, Berlin.

EL-KHAWAGA, Dina. 1993. Le Renourveau Copte. La Communauté
comme acteur politique, Paris. (Nur als Microfiche zugénglich)

EL-MESKEEN, Matta. 1993. Koptisches Monchtum & Das Kloster des
HI. Makarius. Ein kurzer historischer Uberblick, Kairo.

EL-MESKEEN, Matta. 1995. Pfingsten, Kairo. [1. Arab. Aufl. 1960].

EL-MESKEEN, Matta. 2009. Church and State. Sectarianism and
Fanaticism, Wadi El-Natrun.

ELSASSER, Sebastian. 2014. The Coptic Question in the Mubarak Era,
Oxford.

FABRY, Heinz-Josef. 22009. Die Heilige Familie in Agypten. Alttesta-
mentliche Vorbilder und Aspekte, in: Boochs, Wolfgang (Hg.),
Geschichte und Geist der Koptischen Kirche, Aachen, 157-175.

FELMY, Karl Christian. 2007. Art. , Vergottlichung”, in: Religion in Ge-
schichte und Gegenwart (RGG*) Bd. 8, Tiibingen, 1008.

GABRA, Gawdat (Ed.). 2001. The Holy Family's Journey in Egypt, Cairo.

199

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

GABRA, Gawdat. 2008. Historical Dictionary of the Coptic Church,
Cairo.

GABRA, Gawdat. 2012. The Churches of Egypt: From the Journey of the
Holy Family to the Present Day. Cairo.

GABRA, Gawdat. 2014. Coptic Civilization: Two Thousand Years of
Christianity in Egypt, Cairo.

GHATTAS, Michael. 2001. Art. ,Kopten”, in: Religion in Geschichte und
Gegenwart (RGG#) Bd. 4, Tiibingen, 1670-1677.

GERHARDS, Albert/ BRAKMANN, Heinzgerd (Hg.). 1994. Die kopti-
sche Kirche. Einfithrung in das dgyptische Christentum, Stuttgart.

GLASSNER, Gottfried. 1994. Erneuerung im Zeichen der Monche. Das
Aufblithen der koptischen Kloster und das Reformwerk des Matta
al-Maskin, in: Gerhards, Albert/Brakmann, Heinzgerd (Hg.), Die
koptische Kirche. Einfithrung in das dgyptische Christentum,
Stuttgart, 93-104.

GRILLMEIER, Alois. 1979. Jesus der Christus im Glauben der Kirche 1.
Von der Apostolischen Zeit bis zum Konzil von Chalcedon (451),
Freiburg - Basel - Wien.

HAGE, Wolfgang. 2007. Das orientalische Christentum, Stuttgart.
(= Die Religionen der Menschheit 29,2)

HAHN, E. 1994. Art. ,Siihne. c) systematisch-theologisch,” in: Evangeli-
sches Lexikon fiir Theologie und Gemeinde Bd. 3, Wuppertal -
Ziirich, 1936f.

HAINTHALER, Theresia. 2009. Die Koptische Kirche in der Okumene,
in: Pinggéra, Karl (Hg.), Christentum im Schatten von Pyramiden
und Minaretten. Beitrdge zu Geschichte und Gegenwart der
Koptischen Kirche, Evangelische Akademie Hofgeismar, 67-81.

HASAN, Susan S. 2003. Christians versus Muslims in Modern Egypt.
The Century-Long Struggle for Coptic Equality, Oxford.

HAUBECK W. 1994. Art. ,Siithne. b) biblisch,” in: Evangelisches Lexikon
fur Theologie und Gemeinde Bd. 3, Wuppertal - Ziirich, 1935f.

HAUSCHILD, Wolf-Dieter. 22000. Lehrbuch der Kirchen- und Dogmen-
geschichte Bd. 1. Alte Kirche und Mittelalter, Giitersloh.

HAUSCHILD, Wolf-Dieter. 322007. Lehrbuch der Kirchen- und Dogmen-
geschichte. Bd 1. Alte Kirche und Mittelalter, Giitersloh.

HEIKAL, Mohamad. 1983. Autumn of Fury. The Assassination of Sadat,
London.

200

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

HEIL, Uta. 2012. Zadsur: Die Synode von Nizda (325), in: Hoff, Gregor
Maria/Kortner, Ulrich H. ]. (Hg.), Arbeitsbuch Theologie-
geschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Band 1: 2. bis 15.
Jahrhundert, Stuttgart, 101-112.

HESEMANN, Michael. 2012. Jesus in Agypten. Das Geheimnis der
Kopten, Miinchen.

HEYER, Friedrich. 1971. Die Kirche Athiopiens, Berlin - New York.

HOFRICHTER, Peter. 1998. Wissenschaftlicher Ertrag, in: Stirnemann,
Alfred/Wilfinger, Gerhard (Hg.), Konzilien und Kircheneinheit,
Innsbruck - Wien, 13-17. (= Pro Oriente 20).

HOFRICHTER, Peter/MARTE, Johann (Hg.). 2013. Documents on Unity
of Faith between the Oriental Orthodox Churches and the Roman
Catholic Church, Innsbruck - Wien. (= Pro Oriente 36)

HULSMAN, Cornelis. 2001. Tracing the Route of the Holy Family Today,
in: Gabra, Gawdat (Ed.), Be Thou There. The Holy Family’s
Journey in Egypt, Cairo, 31-132.

HULSMAN, Cornelis (Ed.). 2014a. The Sharia as the Main Source of
Legislation?: The Egyptian Debate on Article II of the Egyptian
Constitution, Marburg. (= Anwendungsorientierte Religionswis-
senschaft 3).

HULSMAN, Cornelis (Ed.). 2016. From Ruling to Opposition. Islamist
Movements and Non-Islamist Groups in Egypt 2011-2013, Marburg
2016 (= Anwendungsorientierte Religionswissenschaft Band 9)

HURTADO, Larry W. 2003. Lord Jesus Christ. Devotion to Jesus in
Earliest Christianity, Grand Rapids.

IBRAHIM, Fouad N. (Hg.). 1990. Das wunderbare Wirken des kopti-
schen Papstes Kyrill VI. (1902-1971), Waldsolms-Kroffelbach.

IBRAHIM, Fouad N./IBRAHIM, Barbara. 2011. Papst Kyrillos VI. -
116. Nachfolger des Heiligen Markus auf dem Stuhl von Alex-
andria - sein Leben und Wirken, in: Kemet 4/2011, Berlin, 51-58

ISHAK, Emile Maher. 1997. The Inspiration of the Holy Scriptures, Cairo.

JOEST, Wilfried/ VON LUPKE, Johannes. 52012. Dogmatik II: Der Weg
Gottes mit dem Menschen, Gottingen.

JORDY, G. 1994. Art. ,, Versammlung, Christliche”, in: Evangelisches
Lexikon fiir Theologie und Gemeinde Bd. 3, Wuppertal - Ziirich,
2086-2098.

201

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

KASPAR, Michael. 2012. Die Situation der Religionsfreiheit fiir die kop-
tisch-orthodoxe Kirche in Agypten. Die Kopten zu Beginn des 21.
Jahrhunderts: zwischen Akzeptanz und Ablehnung, Magister-
arbeit, Universitdt Erlangen-Ntirnberg.

KHELLA, Karam/FARAG, Yousef (Hg.). 1980. Die Kopten, Bd. 1,
Hamburg.

KHELLA, Karam/FARAG, Yousef (Hg.). 1981. Die Kopten, Bd. 2,
Hamburg.

KHELLA, Karam/FARAG, Yousef (Hg.). 1983. Die Kopten, Bd. 3,
Hamburg.

KHS-BURMESTER, Oswald Hugh Ewart, 1967. The Egyptian or Coptic
church: a detailed description of her liturgical services and the rites
and ceremonies observed in the administration of her sacraments,
Le Caire.

KOHLER, Katrin. 2008. Matta al-Miskin - koptischer Theologie und
Reformer (1919-2006). Zum Verhailtnis von Kirche und Staat in
Agypten, Magisterarbeit am Orientalischen Institut der
Universitdt Leipzig.

KOGER, Michaela. 2002. Das koptische orthodoxe Jugendbischofsamt
zwischen Traditionsvermittlung und Verantwortung fiir junge
agyptische Buirger, in: Tamcke, Martin (Hg.), Daheim und in der
Fremde. Beitrige zur jiingeren Geschichte und Gegenwartslage
der orientalischen Christen, Hamburg, 187-252. (= Studien zur
Orientalischen Kirchengeschichte 21)

KOLLMANN, Bernd. 2014. Neues Testament kompakt, Stuttgart.

KOLTA, K.S. 42010. Die koptische Kirche heute. Vortrag gehalten am
Philoxenia-Treffen vom 21.-23.11.86, in: St. Antonius-Kloster (Hg.),
Seminar-Vortrage Teil 2 tiber die koptische Kirche. Seminar-
vortrage im koptisch-orthodoxen Zentrum St. Antonius-Kloster-
Kroffelbach, Waldsolms-Kroffelbach, 37-45.

KRIKORIAN, Mesrob K. 2005. Rezeption der Ergebnisse des Dialogs
zwischen den orientalisch-orthodoxen Kirchen und der réomisch-
katholischen Kirche, in: Tamcke, Martin/Heller, Dagmar (Hg.),
Was uns ein und was uns trennt. 5. Theologische Konsultation
zwischen der EKD und den Orientalisch-Orthodoxen Kirchen,
Miinster, 97-100. (= Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte
37)

KUHN, Ulrich. 2003. Christologie, Gottingen.

202

.73.218.147, am 28.01.202, 18:18:30. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt
....... at, RO odor 1 KL-Systeson. Ki-Modsillen oder Gaerativen Sorachmodelien.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

KYROLLOS VI SONS (Ed.). 2011. Healing the Brokenhearted, Cairo.

LABIB, Subhi. 1983. Der_.koptische Patriarch in der Krise, in: Okumeni-
sche Rundschau (OR) 31, Leipzig, 92-100.

LANGE, Christian. 2008. Gestalt und Deutung der christlichen Initiation
in der Alten Kirche, in: Lange, Christian/Leonhard, Clemens/
Olbrich, Ralph (Hg.), Die Taufe. Einfithrung in Geschichte und
Praxis, Darmstadt, 1-28.

LANGE, Christian. 2010. Die altorientalischen Kirchen: Dogmen-
geschichte Orientierung - Leben im Haus des Islam, in: Lange,
Christian/Pinggéra, Karl (Hg.), Die altorientalischen Kirchen.
Glaube und Geschichte, Darmstadt, 1-20.

LANGE, Christian. 2012. Einfiihrung in die allgemeinen Konzilien,
Darmstadt.

LANGE, Christian/LEONHARD, Clemens/OLBRICH, Ralph (Hg.).
2008. Die Taufe. Einfithrung in die Geschichte und Praxis, Darm-
stadt.

LANGE, Christian/ PINGGERA, Karl (Hg.). 2010. Die altorientalischen
Kirchen. Glaube und Geschichte, Darmstadt.

LANGENER, Lucia. 22009. Chronologie der koptischen Kirche, in:
Boochs, Wolfgang (Hg.), Geschichte und Geist der Koptischen
Kirche, Aachen, 205-228.

LEONHARD, Clemens. 2008. Gestalt und Deutung der christlichen
Initiation in den orientalischen Kirchen, in: Lange, Christi-
an/Leonhard, Clemens/Olbrich, Ralph (Hg.), Die Taufe.
Einfithrung in Geschichte und Praxis, Darmstadt, 125-142.

LEONHARDT, Rochus. 22008. Grundinformation Dogmatik, Gottingen.
LOHSE, Bernhard. 2011. Epochen der Dogmengeschichte, Berlin.
MALATY, Tadros. 1979. Tradition & Orthodoxy, Alexandria.

MALATY, Tadros. 1991. Man & Redemption. The Coptic Orthodox
Church and The Dogmas, Alexandria.

MALATY, Tadros. 1992. Dictionary of Church Terms, Alexandria.

MALATY, Tadros. 1993. Introduction to the Coptic Orthodox Church,
Alexandria.

MALATY, Tadros. 1996. A Non-Chalcedonian Response: On the
Initiatives of Unity, in: St. Nersess Theological Review 1(1), 79-82

203

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

MALATY, Tadros. 31997. Christologie gemdfs der nicht-chalcedonischen
orthodoxen Kirchen, Kroffelbach.

MARTIN, Maurice P./ VAN NISPEN, Christian/SIDAROUSS, Fadel.
1994. Gegenwirtige Entwicklungen in der koptischen Kirche, in:
Gerhards, Albert/Brakmann, Heinzgerd (Hg.), Die koptische
Kirche. Einfithrung in das dgyptische Christentum, Stuttgart -
Berlin - K61n, 105-118.

MATTHEW the Poor. 1984. [Matta Al-Miskin] The Communion of Love,
New York.

MAUER, Otto. 1998. Die heutige christologische Debatte. Bericht tiber
die Erste Konsultation, in: Stirnemann, Alfred/Wilfinger, Gerhard
(Hg.), Konzilien und Kircheneinheit, Innsbruck - Wien, 35-45. (=
Pro Oriente 20).

MCCALLUM, Fiona. 2010. Christian Religious Leadership in the Middle
East. The Political Role of the Patriarch, Lewiston - Queenston -
Lampeter.

MCGRATH, Alister E. 22007. Der Weg der christlichen Theologie. Eine
Einfithrung, Giessen.

MEINARDUES, Otto F. A. 1970. Christian Egypt, Faith and Life, Cairo.

MEINARDUS, Otto F.A. 1977. Christian Egypt Ancient and Modern,
Cairo.

MEINARDUS, Otto F. A. 1983. Die Wiistenviter des 20. Jahrhunderts.
Gesprache und Erlebnisse, Wiirzburg.

MEINARDUS, Otto F. A. 1986. The Holy Family in Egypt. Cairo.

MEINARDUS, Otto F. A. 21989. Monks and Monasteries of the Egyptian
Deserts, Cairo.

MEINARDUS, Otto F. A. 1998. Patriarchen unter Nasser und Sadat,
Hamburg. (= Mitteilungen/Deutsches Orient-Institut 55)

MEINARDUS, Otto F.A. 2001. Die Kopten: Miaphysiten statt
Monophysiten, in: Zeitschrift fiir Mission 27, 65-72.

MEINARDUS, Otto F.A. 22002. Two Thousand Years of Coptic
Christianity, Cairo.

MEINARDUS, Otto F. A. 22007. Coptic Saints and Pilgrimages. Cairo.

MEINARDUS, Otto F. A. 22009. Uber die koptische Volksfrommigkeit,
in: Boochs, Wolfgang (Hg.), Geschichte und Geist der Koptischen
Kirche, Aachen, 9-27.

204

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

METTAOQOUS, ANBA. 2000. The Sacrament of Priesthood 7, St. Mina-
Kloster.

MOUSA, Bishop. 2000. The Characteristics of Orthodox Teaching, Cairo.
MOUSSA, Bishop. 2007. Youth Concerns. Question and Answer, Cairo.

O'MAHONY, Anthony. 2006. Coptic Christianity in modern Egypt, in:
The Cambridge History of Christianity 5. Eastern Christianity,
Cambridge, 488-510.

O'MAHONY, Anthony. 2005. Coptic Orthodox Thought in Modern
Egypt, in: One in Christ 40(3), 16-52.

O’'MAHONY, Anthony. 2007. Tradition at the Heart of Renewal: the
Coptic Orthodox Church and Monasticism in Modern Egypt, in:
International Journal for the Study of the Christian Church 7(3),
164-178.

ORLAND], Tito. 1990. Art. ,Koptische Kirche”, in: Theologische Real-
enzyklopadie (TRE) 19, 595-607.

OSMAN, Tarek. 32013. Egypt on the Brink. From Nasser to the Muslim
Brotherhood, New Haven - London.

PERRY, Glenn E. 2004. The History of Egypt, Westport.

PETRY, Carl F. 1991. Art. Copts in Late Medieval Egypt, in: Coptic Ency-
clopedia Bd. 2, New York, 618-635.

PFIFFL-PERCEVIC, Theodor. 1998. Vorwort. Zweite Wiener Altorien-
talenkonsultation 1973, in: Stirnemann, Alfred/Wilfinger, Gerhard
(Hg.), Konzilien und Kircheneinheit, Innsbruck - Wien, 19-22. (=
Pro Oriente 20)

PINGGERA, Karl. 2008. Martin Luther und das evangelische Tauf-
verstdndnis vom 16. bis 18. Jahrhundert, in: Lange, Christian/
Leonhard, Clemens/Olbrich, Ralph (Hg.), Die Taufe.
Einfithrung in Geschichte und Praxis, Darmstadt, 85-112.

REISS, Wolfram. 1994a. , Die Erneuerung begann in der Sonntags-
schule”. Geschichte und Entwicklung der Sonntagsschulen in der
Koptischen Orthodoxen Kirche, in: Gerhards, Albert/Brakmann,
Heinzgerd (Hg.), Die koptische Kirche. Einfiihrung in das
dgyptische Christentum, Stuttgart, 84-92.

REISS, Wolfram. 1994b. Gespriache der Koptisch-Orthodoxen Kirche
mit anglikanischen, lutherischen und reformierten Kirchen, in:
Gerhards, Albert/Brakmann, Heingerd (Hg.), Die koptische

205

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Kirche. Einfiihrung in das dgyptische Christentum, Stuttgart -
Berlin - Koln, 154-167.

REISS, Wolfram. 1994c. Neue Formen des Episkopats in der Koptisch-
Orthodoxen Kirche, in: Kohl Bacher, Michael / Lesinski, Markus
(Hg.), Horizonte der Christenheit. Festschrift fiir Friedrich Heyer
zu seinem 85. Geburtstag, Erlangen, 550-560. (= Oikonomia 34).

REISS, Wolfram. 1998. Erneuerung in der Koptisch-Orthodoxen Kirche.
Die Geschichte der koptisch-orthodoxen Sonntagsschulbewegung
und die Aufnahme ihrer Reformansétze in den Erneuerungs-
bewegungen der Koptisch-Orthodoxen Kirche der Gegenwart,
Hamburg. (= Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte 5).

REISS, Wolfram. 2001a. Art. ,Kyrill IV.”, in: Religion in Geschichte und
Gegenwart (RGG#) Bd. 4, Tiibingen, 1920f.

REISS, Wolfram. 2001b. Die Koptisch-Orthodoxe Kirche an der Wende
zum 21. Jahrhundert: Von einer Nationalkirche zu einer internatio-
nalen christlichen Konfession, in: Tamcke, Martin (Hg.), Orienta-
lische Christen zwischen Repression und Migration. Beitrage zur
jungeren Geschichte und Gegenwartslage, Miinster - Hamburg -
London, 201-210. (= Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte
12).

REISS, Wolfram. 2002. Vereinbarung zwischen der Koptisch-Orthodoxen
und der Eritreisch-Orthodoxen Kirche, in: Tamcke, Martin (Hg.),
Daheim und in der Fremde. Beitrdge zur jiingeren Geschichte und
Gegenwartslage der orientalischen Christen, Miinster - Hamburg -
London, 261-275. (=Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte
21).

REISS, Wolfram. 2003. Das Bischofsamt fiir Jugend in der Koptisch-
Orthodoxen Kirche, in: Tamcke, Martin (Hg.), Koexistenz und
Konfrontation. Beitrage zur jiingeren Geschichte und Gegenwarts-
lage der orientalischen ChristenMiinster - Hamburg - London,
157-168. (= Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte 28).

REISS, Wolfram. 2004. Problematisches Biindnis. Christlich-muslimische
Versohnung gegen Israel, in: Tamcke, Martin (Hg.), Blicke gen
Osten. Festschrift fuir Friedrich Heyer zum 95. Geburtstag, Miins-
ter, 207-217. (= Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte 30).

REISS, Wolfram. 22009. Schritte der Erneuerung. Von der Sonntagsschule
zur Reform des Klerus und der gesamten Kirche, in: Boochs,
Wolfgang (Hg.), Geschichte und Geist der Koptischen Kirche,
Aachen, 177-191.

206

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

REISS, Wolfram. 2013. Die Situation der Kopten in der Gegenwart, in:
Holscher, Andreas/Middelbeck-Varwick, Anja/Thura, Markus
(Hg.), Kirche in Welt. Christentum im Zeichen kultureller Vielfalt,
Frankfurt, 49-90. (= apeliotes - Studien zur Kulturgeschichte und
Theologie 12)

REISS, Wolfram (Hg.). 2016. Aufstieg und Fall der dgyptischen Muslim-
bruderschaft 2011-2013, Marburg. (=Anwendungsorientierte
Religionswissenschaft 8)

RICHTER, Siegfried G. 22009. Vom Mdnchischen Leben. Entwicklungs-
linien des Monchtums in Agypten, in: Boochs, Wolfgang (Hg.),
Geschichte und Geist der Koptischen Kirche, Aachen, 133-146.

RITTER, Adolf Martin. 1999a. Art. ,,Chalcedon, Konzil von 451“, in:
Religion in Geschichte und Gegenwart (RGG#) Bd. 2, Tiibingen, 92f.

RITTER, Adolf Martin. 1999b. Art. ,Chalcedonense, christologische
Definition”, in: Religion in Geschichte und Gegenwart (RGG#) Bd.
2, Tiibingen, 93f.

RUBENSON, Samuel. 1997. Tradition and Renewal in Coptic Theology,

in: Van Doorn-Harder/Vogt, Kari (Ed.), Between Desert and City.
The Coptic Orthodox Church Today. Eugene, 35-51.

SEMSEK, Hans-Giinter. 2007. Agypten und Sinai. Pharaonische Tempel
und islamische Traditionen, Ostfildern.

ST. ANTONIUS-KLOSTER (Hg.). 22010. Der Deutschlandbesuch Seiner
Heiligkeit Papst Schenouda III. vom 15.11. bis 22.11.1990, Wald-
solms-Kroffelbach.

STROHMAYER, Edda A. 2007. Stabilitit, Friede und Demokratie im
Nahen Osten? 25 Jahre Agypten unter Hosni Mubarak, Baden-
Baden. (= Politik 147).

STEINSEIFER, B. 1992., Art. , Anselm von Canterbury (1033/34 - 1109),”
in: Evangelisches Lexikon fiir Theologie und Gemeinde Bd. 1,
Wuppertal - Ziirich, 79f.

STIRNEMANN, Alfred/WILFINGER, Gerhard (Hg.). 1998. Konzilien
und Kircheneinheit, Innsbruck - Wien. (= Pro Oriente 20).

STIRNEMANN, Alfred. 1998. Das PRO-ORIENTE-Regionalsymposium
1993 in Kerala, in: Stirnemann,Alfred/ Wilfinger, Gerhard (Hg.),
Konzilien und Kircheneinheit, Innsbruck - Wien, 349-357. (= Pro
Oriente 20).

207

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

ST. MARKUS ZEITSCHRIFT. 2010. Die Heilige Schrift in der koptisch-
orthodoxen Kirche (St. Markus Zeitschrift des St. Antonius-Kloster
Kroffelbach, Ausgabe Januar 2010), 21-23.

SCHWAIGER, Georg/HEIM, Martin. 2001. Orden und Kloster. Das
christliche Monchtum in der Geschichte, Miinchen.

SPULER, Bertold. 21968. Die Gegenwartslage der Ostkirchen in ihrer
nationalen und staatlichen Umwelt, Frankfurt.

SPULER, Bertold. 1977. Die Koptische Kirche in der Gegenwart, in:
ZDMG Supplement I11/1, Wiesbaden, 275-280. (= XIX. Deutscher
Orientalistentag 1975 in Freiburg 1)

TAMCKE, Martin. 2009. Christentum im Land der Pharaonen, in:
Pinggéra, Karl (Hg.), Christentum im Schatten von Pyramiden und
Minaretten. Beitrdge zu Geschichte und Gegenwart der Koptischen
Kirche, Hofgeismar, 7-21.

TAMCKE, Martin. 2004. Das orthodoxe Christentum, Miinchen.

THOLE, Reinhard. 1999. Orthodoxe Kirchen, in: Frieling, Reinhard/
Geldbach, Erich/Thole, Beinhard (Hg.), Konfessionskunde. Orien-
tierung im Zeichen der Okumene, Stuttgart - Berlin - Koln, 127-
174. (= Grundkurs Theologie 5,2)

THOMAS, Guinther. 2011. Was geschieht in der Taufe. Das Tauf-
geschehen zwischen Schopfungsdank und Inanspruchnahme fiir
das Reich Gottes, Neukirchen.

TROEGER, Eberhard. 2013. Zwischen Alexandria und Kairo. Die evange-
lische Missionsarbeit in Unterdgypten im 19. und 20. Jahrhundert,
Niirnberg.

VAN DOORN-HARDER, Pieternella. 1995. Contemporary Coptic Nuns,
Columbia South Carolina. (= Studies in comparative religion).

VAN DOORN-HARDER, Nelly. 2011. The Modern Coptic Papacy (1798-
2011), in: Guirguis, Magdi/ Van Doorn-Harder, Nelly, The Emer-
gence of the Modern Coptic Papacy. The Egyptian Church and Its
Leadership from the Ottoman Period to the Present, Cairo, 53-188.
(= The Popes of Egypt 3).

VELKD (Hg.). 1986: Martin Luther, Der Grofse Katechismus, in: Unser
Glaube. Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen
Kirche (VELKD), bearbeitet von Hans-J6rg Pohlmann, Giitersloh,
726-744.

208

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

VERGHESE, Pgul. 1973. Kopt@.sches Christentum, die orthodoxen
Kirchen Agyptens und Athiopiens, Stuttgart. (= Die Kirchen der
Welt 12)

WAKIN, Edward. 22000. A Lonely Minority. The Modern Story of
Egypt’s Copts, Lincoln. [1. Aufl. 1963]

WATSON, John. 1997. Signposts to Biography - Pope Shenouda 111, in:
Van Doorn-Harder, Nelly/Vogt, Kari (Ed.), Between Desert and
City: The Coptic Orthodox Church Today, Eugene, 243-253.

WATSON, John H. 32012. Among the Copts, Eastburne - Portland -
Vaughan.

WEBER, Otto. 1977. Grundlagen der Dogmatik Bd. II, Neukirchen.

WEHR, Hans. 51985. Art. , kaffara” ,5,4”, in: Arabisches Worterbuch fiir
die Schriftsprache der Gegenwart. Arabisch-Deutsch, Wiesbaden,
1110.

WEHR, Hans. 51985. Art. ,rah” ,zs)”, in: Arabisches Worterbuch fiir die
Schriftsprache der Gegenwart. Arabisch-Deutsch, Wiesbaden, 506.
WERNER, Roland. 2013. Das Christentum in Nubien. Geschichte und

Gestalt einer afrikanischen Kirche, Berlin - Miinster - Wien -
Ziirich - London.

WICK, Peter. 2011. Die Kindertaufe fordert uns heraus. Am Neuen
Testament stofien alle Tauftheorien an ihre Grenze, in: Theolo-
gische Beitrage 42(5), 264-282.

WINKLER, Dietmar W. 1997. Koptische Kirche und Reichskirche. Altes
Schisma und neuer Dialog, Innsbruck - Wien. (= Innsbrucker Theo-
logische Studien 48).

WINKLER, Dietmar W. 2005. Okumenischer Neubeginn. Der Dialog
zwischen der katholischen Kirche und den orientalisch-orthodoxen
Kirchen, in: Tamcke, Martin/Heller, Dagmar (Hg.), Was uns ein
und was uns trennt. 5. Theologische Konsultation zwischen der
EKD und den Orientalisch-Orthodoxen Kirchen, Miinster, 49-71.

(= Studien zur Orientalischen Kirchengeschichte 37).

209

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Internetquellen

AHMAD, Fatmah Sayid. 2011. 2,869 churches, 108,395 mosques, says
CAPMAS President (Arab West Report 04.10.2011): http:/ / www.
arabwestreport.info/year-2011/week-36/70-2869-churches-108395-
mosques-says-capmas-president, letzter Aufruf 12.01.14.

AHRAM ONLINE. 2011. Pope Shenouda III supports Mubarak, Egyp-
tian state TV (ahramonline 06.02.2011): http:/ /english.ahram.
org.eg/NewsContent/1/64/5097 / Egypt/Politics-/ Pope-
Shenouda-III-supports-Mubarak,-Egyptian-state.aspx, letzter
Aufruf 10.01.14.

ALALAWI, Hadya. 2013. Cairo pupils moved to Coptic schools due to
“politicisation” fears (BBC 06.10.2013): http:/ /www.bbc.co.uk/
news/world-middle-east-24397641, letzter Aufruf 12.01.14.

ANGAELOS, Bishop (Ed.). 2013. The Coptic Orthodox Church Centre
UK: http:/ /www.copticcentre.com, letzter Aufruf 21.08.13.

ARAB WEST REPORT. 2002. 12. Blessed be my people in Egypt.
(17.12.2002): http:/ /arabwestreport.info/ year-2002/week-51/12-
blessed-be-my-people-egypt, letzter Aufruf 17.10.16.

ARAB WEST REPORT. 2007. 35. New [claims of] heresies renew the
disagreement between Pope Shenouda and Father Matta al-Miskin
(21.01.2007): http:/ /www.arabwestreport.info/ year-2007 / week-
3/35-new-claims-heresies-renew-disagreement-between-pope-
shenouda-and-father-matta-al, letzter Aufruf 25.01.14.

AUSWARTIGES AMT. 2016: http:/ /www.auswaertiges-amt.de/ DE/
Aussenpolitik/Laender/Laenderinfos/01-Nodes_
Uebersichtsseiten/ Aegypten_node.html, letzter Aufruf 18.08.16.

BASILIUS. 2002. Canon law in the Coptic Church (Arab West Report
27.12.2002): http:/ /www. arabwestreport.info/year-2002/week-
51/11-canon-law-coptic-orthodox-church, letzter Aufruf 06.12.13.

BBC. 2016. Profile: Hosni Mubarak (09.05.2015):
http:/ /www.bbc.co.uk/news/world-middle-east-12301713,
letzter Aufruf 15.10.16.

BOLZ, Martina. 2006. Der Stand der Demokratisierung und der Heraus-
bildung einer Zivilgesellschaft in Agypten am Beispiel des Dis-
kurses tiber die autochthone christliche Minderheit der Kopten,
Berlin: http:/ /edoc.hu-berlin.de/ dissertationen/bolz-de-jesus-
macedo-martina-2006-07-21/PDF/ bolz-de-jesus-macedo.pdf,
letzter Aufruf 23.10.16.

210

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

BUNDESAMT FUR MIGRATION UND FLUCHTLINGE (Hg.). 2011.
Informations-zentrum Asyl und Migration. Lage der Religions-
gemeinschaften in ausgewéhlten Landern (August 2011):
http:/ /www.bamf.de/SharedDocs/ Anlagen/DE/Publikationen/
Herkunftslaenderinformationen/lage-religionsgemeinschaft-
islamische-laender-2011-08.pdf?__blob=publicationFile, letzter
Aufruf 19.08.16.

CASPER, Jayson. 2012. Why Pope Shenouda’s Death Matters to Egyptian
Protestants. The Coptic “pope of the Bible” was controversial yet be-
loved (Christianity Today 19.03.2012): http:/ / www.christianity
today.com/ct/2012/marchweb-only/shenouda-protestants.html,
letzter Aufruf 09.02.14.

CASPER, Jayson. 2013. Mapping the Coptic Movements: Coptic Activism
in a Revolutionary Setting (Arab West Report 15.05.13): http:/ /
www.arabwestreport.info/sites/default/files/ pdfs/ AWRpapers/
paper44.pdf, letzter Aufruf 31.01.14.

CIA, The World Factbook, Eritrea. 2013: https:/ /www.cia.gov/library/
publications/the-world-factbook/ geos/er.html, letzter Aufruf
03.02.13.

COPTIC MISSION. 2014. Homepage koptischer Auslandsgemeinden
und Dienste in Afrika: http://www.copticmission.org, letzter Auf-
ruf 12.01.14.

COPTIC WORLD. 2016. Homepage mit Weltkarte koptischer Kirchen:
http:/ /www.copticworld.org, letzter Aufruf 20.08.16.

CLAREMONT COLLEGES DIGITAL LIBRARY (CCDL). 2016.
Clarement Coptic Encyclopedia (CCE): http:/ /ccdl libraries.
claremont.edu/cdm/landingpage/collection/ cce, letzter Aufruf
10.09.16

CRINA, Boros. 2013. Art. POLL-Egypt is worst Arab state for women
(Thomas Reuter 12.11.13): http:/ /news.trust.org/ /item/
20131108170910-qacvu/ ?source=spotlight-writaw, letzter Aufruf
22.08.16.

CTV. Coptic Television 2014. Fernsehinterview mit Papst Schenuda III.,
,Whisper of Love” (Teil 2 tiber die Zeit zwichen 1954-1971):
http:/ /www.youtube.com/watch?v=R3RbX37s4f4, letzter Aufruf
01.02.14. [englische Untertitel]

211

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

CYC. Christian Youth Channel 2013. Christian Youth Channel Fernseh-
interview mit Papst Schenuda III. préasentiert von ‘Atif Kamil:
http:/ /www.youtube.com/watch?v=dhnM20lV6ys, letzter Aufruf
05.11.13. [englische Untertitel]

CYC. Christian Youth Channel 2014. Fernsehinterview mit Papst
Schenuda III. prasentiert von ‘Atif Kamil: http:/ /www.youtube.
com/watch?v=1whjE48jNZo, letzter Aufruf 08.02.14. [englische
Untertitel]

EKD. 2011. Kopten-Papst Shenouda III. erhilt Augsburger Friedenspreis
(EKD 08.11.2011): http:/ /www.ekd.de/aktuell_presse/news_
2011_08_08_3_shenouda_friedenspreis.html, letzter Aufruf
15.10.16.

FASTENRATH, Christian. 2007. Interview with Tarek Heggy at the
Center for Intercultural Dialogue and Translation (Arab West
Report 21.03.2007): http:/ / www.arabwestreport.info/year-2007/
week-21/2-interview-tarek-heggy-cidt-1, letzter Aufruf 21.08.16.

FAWZI, Nirmin. 2002. January 7, a national holiday in Egypt (Arab West
Report 2002): http:/ /www.arabwestreport.info/ year-2002/ week-
51/7-january-7-national-holiday-egypt, letzter Aufruf 09.01.14.

FERRECHIA, Jenna. 2013. Commemorating Maspero (Arab West Report
10.09.2013): http:/ /www.arabwestreport.info/commemorating-
maspero, letzter Aufruf 10.01.14.

FROHNHOFEN, HERBERT (Hg.). 2013. § 5. Die dogmatische Formel
von Chalcedon.: http:/ /www.theologie-skripten.de/ christologie/
5chalcedon.pdf; letzter Aufruf 28.11.13.

GIRGIS, Samir F. 2013. Papst Schenudas Lebenslaufstationen: http://
www.coptic-churches.ch/Pop_Bishops_Fathers/PapstShenouda
Leben.htm, letzter Aufruf 07.12.13.

HABIB EL MASR], Iris. 1956. The Story of the Copts. The True Story of
Christianity. Book I. From the Foundation of the Church by Saint
Mark to the Arab Conquest, Newberry Springs: http:/ / www.
saint-mary.net/coptic_faith/ TheStoryoftheCoptstheTrueStory
ofChristianityinEgy.pdf, letzter Aufruf 10.09.16.

HABIB EL MASR], Iris. 1982. The Story of the Copts. The True Story of
Christianity in Egypt. Book II. From the Arab Conquest to the
Present-Time, Newberry Springs: https:/ /stnoufer.files.wordpress.
com/2015/ 01/ the-story-of-the-copts-iris-habib-el-masri-2.pdf,
letzter Aufruf 10.09.16.

212

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

HABIB EL MASR], Iris. 2016a. Neun Bande zur koptischen Geschichte:
https:/ /arabic.coptic-treasures.com/deacons/iris_habib/iris_
habib_books.php, letzter Aufruf 10.09.16.

HANNA, Zakaria. 1995. Die Koptisch-Orthodoxe Kirche, in:
Okumenisches Forum 18, 255-274: http:/ /unipub.uni-
graz.at/oekf/periodical/ pageview /841288, letzter Aufruf 21.08.16.

HULSMAN, Cornelis. 2002. Renewal in the Coptic Orthodox Church;
notes of the Ph.D. thesis of Revd. Dr. Wolfram Reiss (Arab West
Report 22.11.2002): http:/ /www.arabwestreport.info/year-
2002/ week-46/23-renewal-coptic-orthodox-church-notes-phd-
thesis-revd-dr-wolfram-reiss, letzter Aufruf 09.02.14.

HULSMAN, Cornelis. 2011a. Egypt’s Christians After Mubarak (Christi-
anity Today 11.02.2011): http:/ /www.christianitytoday.com/

ct/2011/march/egyptaftermubarak.html?paging=off, letzter
Aufruf 21.08.16.

HULSMAN, Cornelis. 2011b. The context of the brutal attack on a Coptic
Orthodox church in Alexandria on January 1, 2011. Analysis based
on 15 years of research in Muslim-Christian relations in Egypt
(missio 41): http:/ /www.arabwestreport.info/sites/default/
files/pdfs/missio2011en.pdf, letzter Aufruf 21.08.16.

HULSMAN, Cornelis. 2012a. Eyewitness: Maspero (Arab West Report
26.02.2012): http:/ /www.arabwestreport.info/year-2012/week-
13/24-eyewitness-maspero, letzter Aufruf 10.01.14.

HULSMAN, Cornelis. 2012b. Pope Shenouda, the Arab World’s most
influential Christian leader has passed away (Arab West Report
17.03.2012): http:/ /www.arabwestreport.info/en/year-

2012 /week-12/2-pope-shenouda-arab-world % E2 %80 % 99s-most-
influential-christian-leader-has-passed-away, letzter Aufruf
21.08.16.

HULSMAN, Cornelis. 2012c. The Harms of Misreporting on Egyptians
Christians (Arab West Report 9.05.2012): http:/ /www.arabwest
report.info/sites/default/files/ pdfs/ AWRpapers/ paper38.pdf,
letzter Aufruf 21.08.16.

HULSMAN, Cornelis. 2013a. Christians victims of the growing Islamist
non-Islamist divide; the urgent need for peace and reconciliation
(Arab West Report 10.09.2013): http:/ /www.arabwestreport.info/
sites/ default/files/ pdfs/ AWRpapers/paper48.pdf, letzter Aufruf
21.08.16. [Deutsche Version siehe ndchsten Artikel]

213

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

HULSMAN, Cornelis. 2013b. Christen in Agypten. Die wachsende Kluft
zwischen Islamisten und Nicht-Islamisten, in: missio, Internatio-
nales Katholisches Missionswerk e.V., Fachstelle Menschenrechte.
Christoph Marcinkowski (Hg.), (Menschenrechte 54) Aachen.
http:/ /www.missio-hilft.de/ media/thema/menschenrechte/
studie/54-aegypten.pdf, letzter Aufruf 30.01.14.

HULSMAN, Cornelis. 2014b. Transkription des Interviews mit Cornelis
Hulsman vom 04.10.2013 in Kairo (Arab West Report 30.06.2014):
http:/ /www.arabwestreport.info/sites/ default/files/ pdfs/ AWRp
apers/paper51_interviewhulsman.pdf, letzter Aufruf 20.08.2016.

INTERNATIONALE GESELLSCHAFT FUR MENSCHENRECHTE
(IGFM). 2014. Menschenrechte in Agypten: http:/ /www.igfm.de
/aegypten/, letzter Aufruf 10.01.14.

‘ISMAT, Nuhayr. 2007. Who does George Habib Bibawi work for? (Arab
West Report 03-09.03.2007): http:/ / www.arabwestreport.info/
year-2007 / week-9/62-who-does-george-habib-bibawi-work,
letzter Aufruf 29.01.14.

JACOBS, Andreas. 2010a. Under Muslim Rule. On the Political and
Social Situation of Egyptian Christians, in: KAS International
Reports 12/2010: http:/ /www .kas.de/wf/doc/kas_21238-544-2-
30.pdf?101124161703, letzter Aufruf 21.08.16.

JACOBS, Andreas. 2010b. Unter muslimischer Fithrung. Zur politischen
und gesellschaftlichen Situation der dgyptischen Christen, in: KAS
Auslandsinformationen 12/2010: http:/ /www.kas.de/wf/doc/
kas_21238-544-1-30.pdf?101124163 104, letzter Aufruf 13.01.14.

KAMIL, Girgis. 2010. Father Matta al-Maskin is accused of observing
Protestant ways of thinking (Arab West Report 07.07.2010):
http:/ /www.arabwestreport.info/year-2010/ week-27/11-father-
matta-al-maskin-accused-observing-protestant-ways-thinking,
letzter Aufruf 06.02.14.

KASSAB, Bissan. 2012. Pope Shenouda: Enemy of Sadat, Friend of
Mubarak (alakhbarenglish 19.03.2012): http:/ /english.al-
akhbar.com/node/5385, letzter Aufruf 21.08.16.

KENNEDY, Chuck. 2009. Official White House Photostream:
http:/ /commons.wikimedia.org/wiki/File:Pope_Shenouda_III_of
_Alexandria_by_Chuck_Kennedy_(Official_White_House_Photost
ream).jpg, letzter Aufruf 15.02.16.

214

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

KOHLER, Katrin. 2007. Matta al-Maskin [Yusuf Iskandar] (Arab West
Report 2007): http:/ /www.arabwestreport.info/matta-al-maskin-
yusuf-iskandar , letzter Aufruf 25.01.14.

ST. MARKUS-KIRCHE (Hg.). 2013. Koptisch-Orthodoxe Gemeinden in
Deutschland: http:/ /www kopten.de/, letzter Aufruf 21.11.13.

LUQA BIBAWI, Nabil. 2002. A heresy in the Coptic Orthodox Church
(Arab West Report 15.09.2002): http:/ /www.arabwestreport.info/
year-2002/ week-37/14-heresy-coptic-orthodox-church, letzter
Aufruf 25.01.14.

MASSON, Jaques. 2014. Abstract of LA DIVINISATION DE LHOMME
LES RAISONS DE L'OPPOSITION DE SHENOUDA IIL.: http:/ /
cat.inist.fr/?aModele=afficheN&cpsidt=20269199, letzter Aufruf
06.02.14.

MEINARDUS, Otto F.A. 2005. Book review S.S. Hassan, Christians
Versus Muslims in Modern Egypt. The Century long Struggle for
Coptic Equality. Oxford 2003 (Arab West Report 06.01.2005):
http:/ /www.arabwestreport.info/year-2005/ week-2/27-book-
review-ss-hassan-christians-versus-muslims-modern-egypt-
century-long, letzter Aufruf 17.01.14.

MEINARDUS-STIFTUNG. 2014: http:/ /www.otto-meinardus-
stiftung.de/Die_Kopten.html, letzter Aufruf 16.01.14.

METTAOUS, Bishop. 2014a. Sacrament of Baptism: http://www.
orthodoxbookstore.org/bishopmettaous.aspx, letzter
Aufruf 08.01.14.

METTAOQUS, Bishop. 2014b. Sacrament of Confirmation 2: http://
www.orthodoxbookstore.org/bishopmettaous.aspx, letzter
Aufruf 07.01.14.

MIKHAIL, Father Mikail E. 2013: http:/ / www.copticchurch.net/
topics/ pope/ #Biography, letzter Aufruf 20.09.13.

MOUNIR, Anis. 2012. Statement from the Diocese of Egypt on the death
of Pope Shenouda III. (Anglican Communion News Service
18.03.12): http:/ /www.anglicannews.org/news/2012/03/
statement-from-the-diocese-of-egypt-on-the-death-of-pope-
shenouda-iii.aspx, letzter Aufruf 21.08.16.

OREF. 2012. Kopten-Papst Shenouda III. erhilt , Kardinal-Konig”-Preis
2012 ( ORF 31.02.2012): http:/ /religionv1l.orf.at/ projekt03 /news
/1201 /ne120131_shenouda.html, letzter Aufruf 21.08.16.

215

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

PERSAUD, Trevor. 2011. Do Egypt’'s Evangelicals Get Along with the
Coptic Orthodox. More than they used to, say observeers and in-
siders (Christianity Today 14.02.2011): http:/ /www.christianity
today.com/ct/2011/februaryweb-only/egyptevangelicals.html,
letzter Aufruf 21.08.16.

PFAHL-TRAUGHBER, Armin. 2011. Islamismus - Was ist das
tiberhaupt? Definition - Merkmale - Zuordnung, (bpb - Bundes-
zentrale fiir politische Bildung 09.09.2011): http:/ /www.bpb.de/
politik / extremismus/islamismus/36339/islamismus-was-ist-das-
ueberhaupt?p=all, letzter Aufruf 21.08.16.

PRO ORIENTE. 2012. Agypten. Kopten ziehen sich aus dem Verfas-
sungskomitee zurtick: http:/ /www.pro-oriente.at/ ?site=ne
20120402132041, letzter Aufruf 20.08.2016.

PUTZ, Ulrike. 2013. Studie: Arabische Frauen leiden in Agypten am
meisten (Spiegel Online 12.11.13): http:/ /www.spiegel.de/
politik/ausland/studie-in-aegypten-leben-frauen-am-
schlechtesten-a-933158.html, letzter Aufruf 21.08.16.

SA’DAWI, Ahmad. 2007. George Habib Bibawi: I will not apologize or
ask for forgiveness (Arab West Report 07.03.07): http:/ / www.
arabwestreport.info/year-2007 / week-10/50-george-habib-bibawi-
i-will-not-apologize-or-ask-forgiveness, letzter Aufruf 29.01.14.

SALEH, Yasmin/PFEIFFER, Tom. 2012. Thousands attend funderal of
Egypt’s Pope (Reuters 20.03.12): http:/ /www.reuters.com/article/
2012/03/20/ us-egypt-christians-pope-idUSBRES82JOAN20120320,
letzter Aufruf 21.08.16.

SAT7. 2011. Egypt: Millions Unite in Live Multi-Media Prayer Night
(Sat7 18.11.11): http:/ /www .sat7.org/news-item/3164, letzter
Aufruf 21.08.16.

SCHEP, Coline. 2009. Pope Shenouda's reactions to four Muslim-
Christian incidents in Egypt (Arab West Report Paper 18), 5-9:
http:/ /www.arabwestreport.info/sites/ default/files/ pdfs/ AWRp
apers/paperl8.pdf, letzter Aufruf 21.08.16.

SHUKRY, Nader. 2010. The Nag Hammadi and the Farshout trials
Conlflict of interest (Arab West Report 23.05.10): http:/ /www.
arabwestreport.info/year-2010/ week-21/56-nag-hammadi-and-
farshout-trials-conflict-interest, letzter Aufruf 13.01.14.

SHUKRI, Tamir. 2007. Pope Shenouda and George Bibawi... a fierce
battle (Arab West Report 16.02.07): http:/ /www.arabwestreport.

216

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

info/year-2007 /week-7 /34-pope-shenouda-and-george-bibawi-
fierce-battle, letzter Aufruf 29.01.14.

SUDDEUTSCHE ZEITUNG. 2011. Deutsche Kopten sagen Weihnachts-
feier ab (Stiddeusche 04.01.2011): http:/ /www.sueddeutsche.de/
politik/reaktion-auf-anschlag-deutsche-kopten-lassen-
weihnachtsfeier-ausfallen-1.1042482, letzter Aufruf 21.08.16.

ST. ABRAAM CHURCH. 2013. The Late Pope Shenouda III: http:/ /
stabraam.org/ the-coptic-faith/hh-pope-shenouda-iii.html, letzter
Aufruf 26.10.13.

ST. ANTONIUS-KLOSTER. 2016b. Lebenslauf von seiner HI. Papst
Schenouda III.: http:/ / www .kroeffelbach.kopten.de/upload/
kroeffelbach.kopten.de/01_dkb_buecher_pdf_final/03_dkb-
buecher_papst_schenouda_III/00_Papst_Schenouda
%20111_Lebenslauf.pdf, letzter Aufruf 20.08.16.

ST. GEORG. 2013. Homepage der St. Georg Koptisch-Orthodoxen Kirche
in Stuttgart: http:/ / www.koptenbw.de/0000009b4209e1c30/
0000009b420falalf/index.html, letzter Aufruf 26.10.13.

ST. TAKLA. 2013. H.H. Pope Shenouda III. Coptic Pope of Egypt. The
Patriarch of the Holy See of St. Mark: http:/ /st-takla.org/Pope-
1.html], letzter Aufruf 24.09.13.

THE ARABIC REPUBLIC OF EGYPT. 2013. Draft Constitution. New
Constitutional Document After Amending the Suspended 2012
Constitution: http:/ /www sis.gov.eg/Newvr/55m.pdf, letzter
Aufruf 19.08.16.

THE BRITISH ORTHODOX CHURCH. 2014. About the British Orthodox
Church: http:/ /britishorthodox.org/aboutus/, letzter Aufruf
17.12.14.

UNESCO. 2014. Unesco-Madanjeet Singh Prize - Laureates:
http:/ /www.unesco.org/new/en/social-and-human-
sciences/events/ prizes-and-celebrations/unesco-prizes
/madanjeet-singh-prize/laureates/, letzter Aufruf 22.10.14.

U.S. DEPARTMENT OF STATE 2011. 2010 Human Rights Report: Egypt:
http:/ /www .state.gov/j/drl/rls/hrrpt/2010/nea/154460.htm,
letzter Aufruf 10.01.14.

UTSCH, Michael. 2013. Jehovas Zeugen (Evangelische Zentralstelle fiir
Weltanschauungsfragen 2013): http:/ /ezw-berlin.de/downloads/
Flyer_Kompakt-Information_Jehovas_Zeugen.pdf, letzter Aufruf
21.08.16.

217

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

VAN DOORN-HARDER, Nelly. 2000. Following the Holy Call: Women
in the Coptic Church, in: Parole de I'Orient 25, 733-750: http:/ /
documents.irevues.inist.fr/bitstream/handle/2042/35333/ po
2000_733.pdf;jsessionid=78930873C8DA29B64E311B5B71DEA145?
sequence=1, letzter Aufruf 21.08.16.

VATICAN. 2009. International Joint Commission for Theological Dia-
logue Between the Catholic Church and the Oriental Orthodox
Churches. 2009. “Nature, Constitution and Mission of the Church”
(Vatican 29.01.2009): http:/ /www.vatican.va/roman_curia/
pontifical_councils/chrstuni/anc-orient-ch-docs/rc_pc_christuni_
doc_20090129_mission-church_en.html, letzter Aufruf 24.01.14.

VESTER, Nicholas. 2005. A Critical Commentary on the book “On the
Nature of Christ” by His Holiness Pope Shenouda III., South Ca-
naan: http:/ /orthodoxinfo.com/ecumenism/ coptic-christology-a-
commentary.pdf, letzter Aufruf 16.12.13.

WAHBA, Father Matthias. 2013. The Chalcedon Crisis and
Monophysitism, in: Coptic interpretations of the Fourth Ecume-
nical Council: http:/ /www.zeituneg.org/Coptic_interpretations_
of_the_Fourth_Ecumenical_Council_(Chalcedon).pdf, 2-6, letzter
Aufruf 16.12.13.

WARC. 2001. Report of the international theological dialogue between
the Oriental Orthodox family of churches and the World Alliance
of Reformed Churches (1993-2001): https:/ /ecumenism.net/
archive/docu/2001_oriental_warc_report.pdf, letzter Aufruf
21.08.16. [darin: Agreed Statement on Christology between the
World Alliance of Reformed Churches and Oriental Orthodox
Churches vom 13.09.1994].

WEINERT, Fabian. 2014. The Coptic Orthodox Church under Pope
Shenouda III Observations about his Theology and Biography.
Review of the thesis of Matthias Gillé (Arab West Report Paper 51,
30.06.14; 2nd revision 04.08.14): http:/ / www.arabwestreport.info
/sites/default/files/ pdfs/ AWRpapers/paper51.pdf, letzter
Aufruf 20.10.14.

YAHYA, Lamis. 2011. What Happened in Marinab Village? (Arab West
Report 12.10.11): http:/ /www.arabwestreport.info/what-
happened-marinab-village, letzter Aufruf 10.01.14.

ZIEGLER. 1973. Schenudaartikel auf Orthodoxinfo.de. Christlich-
orthodoxes Informationszentrum, tibers.v. Maria Ziegler:
http:/ /bibliothek.orthpedia.de/index.php?option=com_mtree&
task=viewlink&link_id= 200 &Itemid=0, letzter Aufruf 20.08.16.

218

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Aufgezeichnete Interviews:
Interview mit Bischof Bala in Kairo am 19.09.2013.

Interview mit Abtina Balus im Syrischen Kloster in Wadi An-Natran am
21.09.2013.

Interview mit Abtina Aksiyts im St. Bisty-Kloster in Wadi An-Natrtan
am 21.09.2013.

Interview mit ‘Isam Milad in Kairo am 30.09.2013.

Interview mit Cornelis Hulsmans¢ in Kairo am 04.10.2013.

Nicht aufgezeichnete Telefongespriche:
Telefongespriach mit Metropolit Anba Bahtimiyts am 03.10.2013.
Telefongesprach mit Bischof Damyan am 09.01.2014.
Telefongesprach mit Viviane Lesnik am 12.01.2014.
Telefongespréach mit Nashwa Amer am 12.01.2014.
Telefongesprach mit Marianne Fawzy am 18.01.2014.

Auswahl weiterer nicht aufgezeichneter Gespriche
mit Kopten:

Gespréach mit Abana Ifrayim in Kairo im September 2013 (vor dem
21.09.2013).

Gesprich mit Klostervorsteher des Syrischen Klosters in Wadi
An-Natran am 21.09.2013.

Gespréche mit einem koptischen Ménch am 19.01.2014 und 05.02.2014.
Gespréch mit Viviane & Timo Lesnik in Maribor am 31.12.2013.

986 Die Transkription des Interviews mit Cornelis Hulsman ist unten in Anhang 1
sowie online unter Hulsman 2014b zu finden.

219

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

218.73.218147, am 28.01.2028, 19

:30. i dtzter Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Anhang 1

Ubersetzte Transkriptionen der Interviews in Auswahl:

Interview mit Anba Bala in Kairo am 19.09.2013:

Anba Biila begriifite mich zusammen mit meiner Frau und meiner Schwigerin
herzlich in seinem kleinen, aber fein ausgestatteten Biiro in Kairo. Das Inter-
view wurde zwischendurch durch Telefongespriche von Anba Bila mit ver-
schiedenen Personen, die iiber die neue Verfassung sprachen, unterbrochen. Der
Bischof begegnete mir sehr herzlich und offen und gab mir am Ende unseres fast
dreistiindigen Treffens auch seine Telefonnummer mit auf den Weg, falls ich
noch weitere Fragen haben sollte. Das Gesprich wurde auf Arabisch gefiihrt,
gelegentlich mit ein paar englischen Sitzen. Anba Bula ist Bischof von Tanta,
Vorsitzender des koptischen Rates bzgl. Ehefragen, war Vertreter der koptischen
Kirche im Verfassungskommitee und zuvor jahrelang ein enger Vertrauter
Schenudas I11.

[A.987 Zundichst mal die Frage nach ihrer Beziehung zu Papst Schenuda I1I. Seit
wann kennen Sie Papst Schenuda 11I. und wie war Ihre Beziehung zu ihm?]
Das ist nattirlich eine lange Geschichte. Ganz am Anfang mochte ich
zundchst sagen, dass wir alle Papst Schenuda III. schon kennen, bevor er
Papst wurde. Wir alle erinnern uns an diesen Jungen Nazir Gayyid, der
die Stelle als Vorsitzender des Sonntagsschulmagazins einnahm. Dieses
Magazin war das beriihmteste damals in der dgyptischen Strafse. Er war
damals noch sehr jung. Wer war dieser Junge, (der Vorsitzende des
Magazms)? Wir haben gelesen oder gehort - von anderen, die élter als
wir sind - von diesem Nazir Gayyid, der ein neues Denken und
Prinzipien innerhalb der Kirche begriindete, die damals in der Kirche
nicht existierten und er war damals ein sehr junger Mann, aber durch
das Magazin oder die Zeitung [schaffte er es]. Wir alle haben angefangen
tiber das Geschriebene von Papst Schenuda III. zu reden. Wir waren
damals noch sehr jung. Wer z.B. an Ménchtum (dachte) oder an das hohe
spirituelle Leben, der musste (etwas) gelesen haben - ein einfaches, tief-
sinniges Buch {iiber kleine Themen, ,short notes” oder leichte, schnelle

%7 A = Autor. Der Text wurde iibersetzt, wie er gesprochen wurde und hat des-
halb natiirlich zahlreiche Fehler. In Klammern wurden teils implizierte Worter
erginzt, damit die Sitze verstiandlich werden. Ein paar Worter/Sétze sind
weggelassen, entweder weil irrelevant oder weil sie in der Aufnahme nicht
mehr zu verstehen waren. Manche englischen Sétze wurden in Klammern ste-
hen gelassen.

221

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Lektiire und das wiére das Buch namens Die Befreiung der Seele. Es gibt
kein Bischof oder Monch in Agypten, der das Buch nicht gelesen hat.

[A. und das war vom Papst?]

Ja, und das war schon ganz am Anfang und nachher (haben) wir alle
ohne Ausnahme - jeder, der an das Kloster gedacht hat. (Man) sagte
immer: Wo ist das Monchtum aus dem 4. Jh. in der Kirche? Und wenn
du einen mit dieser Mentalitit findest, der zum Kloster hingegangen ist
und das Kloster wieder verlassen hat und er ist weit weg zum Berg ge-
gangen, um da in einer Hohle zu leben. - Das heifst er hat uns zurtickge-
zogen zu diesem Monchtum aus dem 4. Jh. Er ist ein Denker geworden,
Vorsitzender von einem Magazin, ein sehr berithmter Prediger und das
war der junge Nazir Gayyid. Uber ihn kann man sagen in unserer Spra-
che: , aiieall Jeudl“988 — die Art wie er die Leute angesprochen hat, als er
geredet hat, das tiberzeugte die Kleinen und sie konnten dadurch lernen
und die Erwachsenen lernten ebenso. Wer Denken und Kenntnisse be-
saf3, lernte dazu, und wer keine Kenntnisse hatte lernte ebenso. Und das
war sehr schwierig. Deswegen war das das erste Mal, dass wir in Agyp-
ten z.B. 5000 Leute bei einer Predigt sahen. So etwas ist nur mit Papst
Schenuda III. passiert und niemand anders zuvor.

[A. 5000 bei Papst Schenuda I11. in derselben Kirche?]

(Ja, 5000 (...). Du siehst, dass er in der Geschichte der [koptischen] Kirche
am meisten von allen - eine so grofie Zahl von Biichern geschrieben hat,
(er war derjenige,) der am meisten in der Geschichte der Kirche gepre-
digt hat. Wenn du die Predigten zihlst, findest du, dass er der einzige
(war,) der so eine grofse Menge von Predigten gehalten hat, (derjenige,
der) der am meisten in der Geschichte der Kirche (...) tiberall in die Welt
gereist ist. Vor ihm war jeder Patriarch nur in Agypten geblieben und ist
nie ins Ausland gegangen. Er ist derjenige, der am meisten Ehren-
doktoren in der Geschichte der Kirche erhalten hat tiberall in der ganzen
Welt. Ich erzihle Dir von seinen Lebensphasen, damit Du seine einmali-
ge Personlichkeit siehst. Er war eine Person, der iiber den (normalen)
menschlichen Level lag in seinen Gaben. Man betrachtet ihn als idealen
Mensch in allen Dingen. Warum denn? Als ich Student an der Hoch-
schule[High School?] - (...) (ich meine) schon vorher dachte ich an das
Monchsleben. Ein Einlass dafiir tiber das Monchsleben zu denken war
die Geschichte von Anba Antonius [Vita Antonii]. Die Geschichte hat
mich sehr interessiert und darauf bin ich zu meinem Beichtvater gegan-

%8  Schwer zu iibersetzende Redewendung, die in diesem Kontext ungefihr
bedeutet: ,Es lie3 das Schwere leicht erscheinen.”

222

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

gen. Die Idee war in mir drin. Als ich die Schule beendet habe, habe ich
tuberbelegt welchen Fachbereich ich auswiahle. Wenn ich wollte, hitte ich
Medizin, Ingenieurwissenschaft oder irgendetwas studieren koénnen.
Solche Studiengidnge hitten 5-6 Jahre gedauert und ich wollte so bald
wie moglich ins Kloster gehen, also habe ich nach einer Fakultit gesucht,
die nur vier Jahre dauert. Also habe ich Naturwissenschaft ausgewihlt.
Dann habe ich tiberlegt welche Fachrichtung. Ich hatte zur Wahl Chemie,
Biologie Physik, Mathe. Was bereitet mich aufs Kloster vor? Geologie,
warum Geologie?

[A. wegen der Wiiste!]
Ja, weil ich damit in der Wiiste arbeiten kann. (...)

[A. Das heifdt sie brauchen erst einen Uni-Abschluss, bevor Sie ins Kloster
eintreten konnen?] Ja, nachdem das Studium vorbei ist. Allerdings/was
wichtig ist [el muhim] als ich in die dgyptische Armee gegangen bin wie
die meisten Agypter, habe ich Zeit verloren. Ich werde versetzt an einen
abgelegenen Ort, an dem es iiberhaupt keine Aufsicht gab. Das lag (so-
gar) noch 200 Kilometer hinter Assuan.

[A. bei Abu Simbel?]
Nein, Nicht Abu Simbel - ich wiinschte es wire Abu Simbel - noch abge-
legener. (...) In der Armee hatte (ich) alle zwei Monate Ferien.

[...spricht iiber enges Verhiltnis zu seiner Familie...ich kochte etc.]

Ich und mein Vater gingen immer zuerst in die Kirche und kamen auch
zuerst wieder. [d.h. er war voll konzentriert auf den Gottesdienst.] Mein
Verhiltnis zu meinen Eltern war sehr eng. Sie haben mich sehr geliebt.
Wie kann man einfach die Familie hinter sich lassen und ins Kloster
gehen? Das ist sehr schwer fiir die Familie nur ein Jahr nachdem ich von
Assuan wiederkam.

[A. Wo kommt Ihre Familie her?]
Aus Kafr As-Saih. (...) - Ich kam immer (aus Assuan) 2-3 Tage zu Be-
such.

(...) Die Wiiste als Geologe ist nicht schwerer als die Wiiste als Soldat.
Was ist die Entscheidung? Warum sollte ich also Geologe arbeiten? Nach
der Armee bin ich dann direkt ins Kloster gegangen. Ich ging zum Klos-
ter und der Bischof sagte mir: ,Du musst zuerst zum Papst gehen.”

[A. War das in der Zeit von Papst Schenuda I11.7]
Ja, er war schon Papst. Das war (am 17. Mérz) 1976.

223

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

[A. Und das war das erste Mal, dass Sie den Papst trafen?)

Das war das erste Mal, als ich von Angesicht zu Angesicht sah. Aber ich
sah ihn an diesem Tag noch gar nicht wirklich ,face-to-face”. Wie kam
das? Ich ging zum Bischof (Augustus?) von dieser Gegend vom
St. Bisay-Kloster (...) und er nahm (mich) mit, um den Papst in Kairo zu
treffen. Ich kam vor das Biiro des Papstes, aber konnte nicht eintreten.

[A. Hatten Sie Angst?]

Nein, keine Angst, aber wer bin ich? Ich war voller Ehrfurcht. Der
Bischof sagte zu mir: ,Der Papst ist ganz lieb.” Also ich hatte keine
Angst, aber so grofie Ehrfurcht. Vielleicht kann man sich das ungefdhr so
vorstellen, als wenn man vor dem Herrn stehen wiirde. Der Bischof
sagte mir: ,Ok ich gehe rein und rede mit dem Papst fiir Dich.” Ich sagte:
,Ok bitte.” Der Bischof kam wieder raus und sagte: ,Der Papst fragt
Dich, in welches Kloster Du gehen mochtest.” Ich sagte: ,Ganz wie der
Papst es will.” Der Bischof sagte: ,Du darfst wahlen” Aber ich sagte:
»,Wie der Papst es mochte.” ,,Willst du zum Kloster Al-Baramus”, fragte
der Bischof? ,Wie der Papst es mochte.” Ich war vorher noch nie zum
Kloster von Al-Baramus gegangen. Danach sagte der Bischof mir: ,Der
Papst fragt dich, wann Du ins Kloster eintreten mochtest.” ,Was sollte
ich ihm denn sagen?” ,Wie der Papst es wiinscht.”,Ist folgender Tag
passend fiir Dich?” Er meinte Freitag, den 17. Mérz 1976. Und der Papst
hatte mich noch gar nicht gesehen und ich selbst hatte ihn auch nicht
gesehen. Der Bischof sagte mir der Termin ist um so viel Uhr am Freitag
und der Papst wird Dich selbst ins Kloster fahren.

[A. Er selbst?]
Genau. Das war an einem Freitag, in dieser Zeit predigte der Papst an
einem Freitag.

[A. Jeden Freitag?]

Ja, damals war es jeden Freitag, die Predigt wurde spéter dann auf mitt-
wochs verlegt. Es wurde verlegt, denn es (gab Konflikte mit Leuten, die
aus einer nahgelegenen Moschee kamen.) [wortlich: denn Leute aus der
benachbarten Moschee haben die Leute (aus der Kirche) damals geschla-
gen als diese wieder nach Hause gingen]

[A. Deswegen wurde die Predigt von Freitag auf Mittwoch verlegt?]

Ja, wir haben sie auf den Mittwoch verlegt. Damals gab es auch einen
ganz beriihmten Scheich, der genau zum selben Datum am Freitag in der
Moschee gepredigt hat und wir wollten keine Probleme haben. (...)

224

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

(Als wir an diesem Freitag im Auto safsen) - also vorher hatten noch tiber
den Papst gesprochen und jetzt saf ich im selben Auto mit dem Papst.
Der Papst saf3 (...) der Bischof safy daneben. Was war iiberall in der Wiis-
te auf dem zum Kloster? Staub. Was war hinter dem Auto? Staub? Was
war vor dem Auto?

[A. Staub?]

Tauben! Mindestens zwei, drei Kilometer vor dem Auto sahen wir auf
dem Weg grofle, weifle Tauben vor uns herfliegen. Bis sie an einem be-
stimmten Ort vor dem Kloster wegflogen. Die Tauben waren wie ein
Reisefiihrer, die den Papst willkommen hiefsen. Das war eine sehr au-
Bergewohnliche Aussicht. Ich fragte mich. Wer ist das? Was ist hier los?
Wer ist dieser Papst, um solche Zeichen zu sehen? Der Papst verstand
das und sagte zu mir: ,Siehst du Bruder (und er nannte meinen Namen),
der Himmel begriifit Dich als neuen Monch hier.” Das sagte der Papst
nur aus seiner Demut. Auf jeden Fall kamen wir im Kloster an und gin-
gen in die Kirche. In der alten Kirche war der Klostervorsteher und bete-
te die Liturgie. Nach der Liturgie, nahm der Papst mein weilses
(Monchs)-Gewand segnete es und der Klostervorsteher machte den Rest.
Der Klostervorsteher war (damals) selbst nur ein Priester und kein
Bischof. Der Papst dachte an alles. Er wollte [dem Klostervorsteher] die
Chance geben [an der Aufnahmeeinsegnung] teilzuhaben und ihm den
Eindruck zu geben: ,Das ist dein Sohn, der jetzt in deiner Verantwor-
tung steht.” Deswegen tiberliefs der Papst es dem Klostervorsteher meine
Einsegnung zu vollenden. Wo machte der Papst nach der Kirche?

[A. Beten...?]

Vielleicht hinsetzten was essen oder trinken oder? Nein, er ging direkt
ins Auto. Stell’ Dir vor - der Papst, das Oberhaupt der Kirche, fahrt Dich
hochstpersonlich ins Kloster, nimmt einen ganz gewoéhnlichen Mensch
mit sich im Auto, fahrt ins Kloster und macht das was anliegt und fahrt
dann wieder direkt nach Kairo zurtick.

[A. War das sehr ungewdéhnlich, dass der Papst einen neuen Monch zum Klos-
ter gefahren hat?]

Ja, normalerweise konnte das jeder machen oder der Kandidat sogar
selbst hinfahren. Aber in diesem Fall bestand der Papst darauf mich
selbst hinzufahren. Er hatte ja eigentlich tiberhaupt keine Zeit. Wie kann
er mich hinfahren, alles erledigen und muss direkt wieder zurtickfahren?
Das gab mir direkt einen sehr, sehr guten Eindruck vom Papst. Eine
Woche spiter - exakt 7 Tage spéter kam der Papst und ordinierte er
mich als Ménch. Normalerweise dauerte es als Novize drei Jahre bis man

225

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

als Monch ordiniert wurde. Nach 40 Tagen kam er, um mich als Priester
zu ordinieren. Normalerweise dauerte es noch weitere 3 Jahre, bis man
zum Priester ordiniert wurde. (...)

[A. Das dauerte normalerweise noch 3 Jahre?]
Ja, gewohnlich dauerte es noch 2-3 Jahre, bis man zum Priester ordiniert
wurde.

[A. Also normalerweise dauerte es 6 Jahre bis man Priester wurde? ]

Ja, normal schon, aber er hat mich direkt [nach so kurzer Zeit] ordiniert.
Normalerweise dauert es nochmal 14 [wahrscheinlich Jahre] bis man
zum Bischof ordiniert wurde. Normal musste jemand mind. 37 oder 40
Jahre alt sein, bis man Bischof wurde. Ich war damals der jiingste Pries-
ter im Kloster. Als ich dann Bischof wurde, wurde ich der jiingste
Bischof in der Geschichte der koptischen Kirche. Ich war weniger als 26
Jahre alt. 25 Jahre und 8 Monate. Er sah wohl irgendetwas Besonderes in
mir.»? Ich war erst ein Hilfsbischof im Kloster Anba Bistiy und dann vor
25 Jahren wurde ich ein Di6zesanbischof und am selben Tag wurde ich
auch der Vorsitzende von [dem Gremien fiir] Ehefragen. Fiir 25 Jahren.
Ok das ist genug. Such’ Dir noch eine Frage aus [wortl. aus anderen
Text?].

Das ist eine sehr schwere Aufgabe, dariiber zu entscheiden wer in der
Kirche heiraten darf und wer nicht. Mein Vorginger hatte die Aufgabe
nur 3 Jahre gemacht. Der davor nur 3 Monate. Der Papst hat [in mir] was
gesehen, was kein anderer gesehen hat. Er erkannte Dich ohne Dich
selbst gesehen zu haben. Kurze Zeit spédter wurde er mein Beichtvater.
Wer ist mehr geistlich, mehr fiirsorglich, wo gibt es einen besseren geist-
lichen Vater als ihn? Ja, das ist eine lange Geschichte.

[A. Aber sehr interessant.]
(...) Eine sehr beeindruckende Geschichte.

[A. Kénnen Sie vielleicht in, zwei Sitzen zusammenfassen, wie der Papst zu der
Ehe bzw. Ehescheidung steht?]

Papst Shenouda III. hilt sich beim Thema Ehe an die Bibel im NT.
Matthdus 5-6, Matthdus 1[9], Lukas 16, Markus 10. Das heifst es gibt
keine Ehescheidung aufler bei Ehebruch. Wer jemand Geschiedenes
heiratet, begeht Ehebruch. Wer heiratet und sich scheiden ldsst, begeht
Ehebruch. Also bei Ehebruch gibt es kein Recht auf Wiederheirat, denn

989 Etwas unklare Aufnahme, vielleicht auch: ,etwas, das er in mir entwickeln
wollte.”

226

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

vor Gott ist er oder sie noch Ehefrau oder Ehemann. Da ist jetzt zusam-
menfassend. Und hier kommt jetzt das Gericht und ldsst Ehescheidung
aus ganz vielen verschiedenen Griinden zu. Ich erinnere mich noch als
der Papst im Marz 1989 mich zwei Dinge fragte, Bischof von Tanta zu
werden (und sagte): ,Und ab heute iibernimmst du (dazu) als Vor-
sitzender das Ehefragengremium.” Ich sagte ihm: , Aber ich bin doch
tberhaupt nicht spezialisiert in Gesetzen/Jura” [Der Papst] lachte. Er
lachte sehr stark. Welche Gesetze fragte er? Mein jiingster Sonntags-
schullehrer weif3 alles tiber das Gesetz.

[A. Weil er die Bibel meinte?]

Genau. Der Papst sagte ich mochte nur zwei Dinge: , Ich mochte jemand,
der den Leuten gut zuhort und jemand dessen Entscheidung nicht durch
irgendetwas beeinflusst wird. Dass er nicht jemand kommen kann
wegen irgendetwas, nicht mal einem anderen Bischof, oder weil jemand
sagt, der ist mein Sohn, meine Tochter oder der Verwandte von xy ist
etc. oder weil jemand Beziehung zu irgendeinem Minister xy hat...” Er
sagte mir: ,Du wirst licheln (Pause), aber du wirst tun, was du tun
musst.” (lacht) So mache ich es, ich ldchele, aber ich tue, was ich tun
muss. Ich hore gut zu (Anba Biila gibt ein figuratives Beispiel). Was jemand
sagt, schreibe ich mir alles gut auf mit meinem schwarzen Stift. Meine
eigenen Eindriicke schreibe ich mir dann in rot auf. (zeigt auf ein offizielles
Papier, auf dem er etwas mit rot geschrieben hat) Ich kann schon fithlen was
innen drin ist. [, I can see what's inside”] Durch die Kérpersprache usw.
So in den ersten paar Minuten wirst du fiihlen, dass ich dein Freund bin,
jeder wird das fithlen. Das bedeutet, dass Du alles sagen wirst. Das ist
(dann) Dein Problem. (lacht). Aber ich habe ein Problem (redet ernster).
Aber wenn jemand mir personlich seine Probleme erzihlt, und ich treffe
dieselben Person spiter offiziell in Biiro, behandele ich sie so als ob ich
sie noch nicht getroffen hitte. Ich erzédhle euch mal eine sehr merkwiir-
dige Geschichte, die schon fast 20 Jahre alt ist. Einmal war ich in Alex-
andrien und ging in eine Kirche, um zuerst zu beten neben den Reli-
quien von St. Markus. Ich fand dort eine junge Frau, die dort saf8 und
weinte. Ich sah sie, aber ich wollte sie nicht blamieren. Als sie mich sah,
kam sie hinter mir her und sagte: ,,Abtina ich mochte gerne beichten.”
Sie erkannte mich gar nicht. Damals gab es noch kein CTV und sie wuss-
te nicht wie ich aussehe. Also setzte ich mich zu ihr und sie erzihlte mir,
dass sie gegen ihren Ehemann gesiindigt hatte. Dann habe ich fiir sie
gebetet und bin weggegangen. Danach ging ich in das Biiro, ins Sekre-
tariat in der Kirche, [weil dort ein Fall auf mich wartete]. Dort sind alle
Eheprobleme geordnet in Ordnern gesammelt. [,case by case, file by
file”] Dann kamen die Beteiligten (des Scheidungsstreitfalles, den ich zu

227

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

losen hatte) in das Biiro. Da kam dieselbe junge Frau und als sie mich
sah, war sie vollkommen schockiert. Sie hatte mir alles gebeich-
tet/erzdhlt und ich sollte jetzt derjenige sein, der iiber sie urteilt. (...) Als
sie eintrat, sagte ich dem Kirchenpriester. Ich hab’ sie schon drauflen
gesehen. - Was habe ich gesagt? (pause) Ich sagte ihr: ,,Den du da drau-
Ben (im Kirchenraum) getroffen hast, ist nicht derselbe, der hier sitzt.
Draufien hast du den Beichtvater getroffen. Der hier sitzt ist Anba Bala,
der Vorsitzende tiber Ehescheidungsfragen. Mit dem, was Du mir drau-
Ben gesagt hast, habe ich kein Recht irgendetwas zu machen/zu urtei-
len.” Die Frau weinte. Und der Herr hat das gebraucht und das Ehepaar
wieder zusammengefiihrt. (...) (benutzt englische Worte zwischendrin), Ich
gebrauche (teils) englische Worte, um Dich zu ermutigen Englisch zu
sprechen, wenn Du etwas nicht verstehst.

[A. Trifft der Bischof jede Entscheidung alleine, oder hilt er immer zuerst Riick-
sprache mit Papst Schenuda 111.7]

Nein, Nein, er trifft die Entscheidungen alleine. (...) Selbst, wenn jemand
eine Beschwerde an den Papst schickt (iiber meine Eheprobleme-
entscheidungen), hat der Papst es immer an mich weitergeleitet. Wenn in
der Beschwerde (z.B.) steht ,Anba Bala hat mich ungerecht behandelt” -
dann strich er das Wort ,ungerecht” durch, damit ich ihn nicht ver-
urteile. Der Papst war echt ein (guter) Mensch. Er gibt dir die Autorit&t
und ldsst dich dann deine Arbeit machen und redet Dir nicht rein. (...)
Ich erinnere mich noch an einmal, er war unter Druck durch ganz viele
verschiedene Leute. Und ich wusste, dass er unter starkem Druck stand.
(...?) (sinngemdff Bei einem Fall kamen Leute, die sich bei Papst
Schenuda III. iiber mich beschwerten, da dieser Person keine Wieder-
heirat erlaubt wurde. Der Papst 6ffnete den Fallordner und las die Wor-
te: ,Mein Gewissen erlaubt mit das nicht.” Dann schloss er - direkt wie-
der den Fall ohne weiter zu lesen und meinte: Wenn Anba Balas Gewis-
sen ihm das nicht erlaubt, dann erlaubt mein Gewissen es auch nicht.”)
(...unverstindliche Aufnahme?)

[A. Das Biiro von Papst Schenuda I11.7]

Mein Biiro. (...) und ich fand Papst Schenuda III. in meinem Biiro sitzen.
Wo saf Papst Schenuda III.? Er saf8 nicht auf meinem Schreibtisch [Anm.
wie es im zusteht]. Er sas an einem kleinen Minischreibtisch von einem
normalen Priester. Das ist der Mensch. Das ist Papst Schenuda III., Papst
Schenuda III. dachte: Das ist das Biiro von Anba Bula. Es ist nicht hof-
lich, wenn ich seinen Platz nehme. Obwohl er mein (geistlicher) Vater ist,
aber der Papst sagte Nein [zu meinem Stuhl]. Wer bin ich im Vergleich zu
ihm? Stell’ Dir mal vor ein Prasident geht ins Biiro von einem Minister

228

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

und er sitzt sich nicht auf [den wichtigsten] Stuhl, sondern auf einen
kleinen Stuhl in der Ecke. Nicht nur das. Als er reinkam, hat er einen
Ordner [von mir] in der Hand genommen und er hat den durch-
gebldttert und er sagte zu jemand, der auch dabei war. Ich guck’ hier
rein, damit ich von Anba Bala lernen kann. Spéter sagte mir der Papst.
,Bitte sei nicht bose, dass ich den Ordner getffnet habe, als Du weg
warst.” Das war (eigentlich) selbstverstandlich, er ist ja verantwortlich
fur alles. Das war also sein volles Recht da rein zugucken. Auch wenn er
mir diese Position gegeben hat, war das immer noch seine Verantwor-
tung. [(...)] Ich sag’ Dir das, weil jeder Bischof ist fiir ein anderen Bereich
verantwortlich [aber der Papst ist fiir alles verantwortlich]. In den 24
bzw. 25 Jahren meines Dienstes unter Papst Schenuda III., hat er noch nie
eine (einzige) Entscheidung von mir gedndert.

[A. Also er hat alle ihre Entscheidungen respektiert?]
Genau.

[A. Aber das heifit, hitte er irgendeine Entscheidung dndern wollen,
hiitte er es gekonnt?]
Natiirlich, selbstverstandlich

[A. Ok, darfich noch ein paar andere Fragen stellen?]
Ok, ich antworte ab jetzt in ,,short notes”

[A. (Mir ist ja bewusst), dass Sie, dass Sie wenig Zeit haben.]
Die Zeit ist schon lange vorbei - (alle lachen)

[Wihrend Anba Biila telefoniert, frage ich meine Frau, wann wir ihm unsere
kleines Geschenk (deutschen Tee) geben sollen. Er hort mich und sagt:]
Bitte, bitte, ich danke euch (alle lachen) (...)

[A. Ich hab’ schon eine Kurzbiografie von Papst Schenuda III. auf Deutsch
gefunden, aber die endet 1989 - gibt es andere Biografien, die Sie empfehlen
konnen?]

Ja, gibt es, aber ich bin nicht sicher, ob es die auch auf Englisch gibt. Aber
ich erzdhle alle die Geschichten, die man nirgendwo in einem Buch fin-
det.

[A. Wenn man tiber die Theologie von Papst Schenuda I11. spricht, was ist das
Wichtigste bzw. die wichtigsten oder das wichtigste Gebiet woriiber er gespro-
chen hat oder dass er den Menschen mitgeben wollte?]

Der Fokus von Papst Schenuda III. lag auf dem geistlichen Leben (,,spiri-

229

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

tual life”) Wie man ein geistliches Leben lebt (,,how to live a spiritual life,
how to live a Christian life”). ,It’s very rare for him to talk about dogma”

[A. Selten?]

,rare” - selten, aber er liebte es mit dem Volk iiber das Leben mit Jesus
zu reden. Alle seine Predigten enthalten diese Idee. Wenn wir z.B. sagen,
dass es ca. 120 Biicher geschrieben hat, heifit das [nicht unbedingt, dass]
er sich fiir jedes Buch eigens hingesetzt hat, sondern jedes Buch von
diesen Biichern enthilt mindestens 10 oder sogar 20 Predigten. Das heifst
alle seine Predigten sind spéter in einem Buch herausgegeben worden.
Z.B. spricht er heute tiber Bufie und dann nach einem Jahr spricht er tiber
anderen Bereich der BufSe. Er ist ein (Prediger)typ, der alle seine Predig-
ten auf Karten aufgeschrieben hat. Die Gliederungen der Predigten von
Papst Schenuda III. seit ca. 60 oder 65 Jahren gibt es noch alle auf Karten.
Zum Beispiel hat er auf diesen Karten ein Thema geschrieben - z.B.
Theologie - oder irgendein Thema. Danach wurden diese Karten (von
anderen) gesammelt und zu einem Buch zusammengeschrieben. Danach
ging der Papst noch einmal dadurch, ordnete und tiberpriifte noch mal
alles. Alle Biicher gingen iiber dasselbe Thema. ,How to live in a spiri-
tual way” (wie man ein geistliches Leben fiihrt) Das war der Fokus von
Papst Schenuda III. Zur gleichen (Zeit) hat er klerikale Institute gegriin-
det von Null an. Er war der erste Bischof fiir Erziehung in der Geschichte
der koptischen Kirche. Von Null an (,,from scratch”) hat er die klerikalen
Institute gegriindet. Es gab noch keine Leute draufSen oder drinnen. Er
war ein wandelndes Lexikon (Enzyklopédie). Er hat Curricula geschrie-
ben fiir alle christlichen Fachbereiche. In allen christlichen Fachern. Das
gab es vorher nicht. Das ist die Basis geworden fiir alle, die darauf auf-
gebaut haben. Uberall an den theologischen Seminaren/Schulen in
Agypten. Vorher gab es keine Forschung, keine PhD, nichts davon. Vor
Papst Schenuda 1III. gab es keine Forschungen tiber Theologie von den
Kopten in Agypten.

[A. Keine?]

Keine. So hat er die Leute zuerst ermutigt in andere (theologische) Semi-
nare zu gehen, z.B. nach Griechenland oder irgendwo anders hin. Die
Basis wurde zuerst in Agypten gelegt und danach wurde darauf aufge-
baut, um irgendwo Studien zu machen.

Zum Beispiel einmal hat der Papst eine Predigt von mir bei einem
Jugendtreffen gehort wie ich iiber Genesis von einem geologischen Hin-
tergrund gesprochen habe. Ein Vergleich zwischen der Wissenschaft und
der Bibel in Genesis 3. Der Papst horte mir zu. Er horte jeder Predigt zu,
egal von einem Bischof oder noch von einem kleinen Jungen. Er sagte

230

.73.218.147, am 28.01.202, 18:18:30. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt
....... at, RO odor 1 KL-Systeson. Ki-Modsillen oder Gaerativen Sorachmodelien.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

mir: ,Anba Buala, schreib’ uns ein Buch dariiber.” Er ermutigte mich drei
Biicher zu schreiben. Und dann fragte er mich, im dem Al-Kiraza Maga-
zin jede Woche tiber naturwissenschaftliche Themen zu schreiben. Sein
Ziel war nicht (einfach), dass Anba Bala schreibt, sondern um die Basis
von diesen naturwissenschaftlichen Themen (in der Kirche) zu legen.
Weil der Papst selbst nicht mit Naturwissenschaften beschiftigt war, (...)
dachte er, er kann jemand anders frage, der sich in dem Thema auskennt.
Der Papst hat eine grofSe Transformation bewirkt. Um die Wissenschaft
aus christlicher Sicht zu verbreiten, hat er nicht nur gepredigt, sondern
er wollte auch, dass die Leute lernen zu predigen. Frither vor Papst
Schenuda III. war es ganz selten, dass du einen Priester predigen sahst.
Es war unmoglich (,impossible”) einen Bischof zu sehen, der predigte.

[A. , impossible”?]

~Yes, impossible” Der Priester war damals nur beschiftigt mit Lie-
der/Hymnen und damit die Liturgie zu beten. Die Predigt war - sorry,
um ganz offen zu sprechen: Wie sind die Protestanten nach Agypten
gekommen? Durchs Predigen. Der Kopte konnte damals nicht predigen.
Anba Schenuda III. hat sich damals nicht nur um das theologische Semi-
nar gekiimmert. Er hat angefangen theologische Seminare in allen gro-
Ben Stddten von Agypten zu griinden.

[A. In Agypten oder auch im Ausland?)

Zuerst tiberall in Agypten, in Tanta, Alexandrien, in Minya, usw. Es gab
vorher noch nicht viele theologische Seminare in Agypten. Und spiter
dann auch im Ausland. Es gibt z.B. eins in New Jersey, eins in Sydney
usw. Er bereitete die Sonntagsschulmitarbeiter durch die theologischen
Seminare vor. Warum? Weil so eine theologische Bildung gab es sonst
nirgendwo. Fiir das theologische Seminar konnten sich Madchen oder
Jungs bewerben. Das Ziel war hier nicht, um Priester zu werden. Das
Ziel war es Sonntagsschullehrer zu werden.

[A. Sonntagsschule fiir Kinder oder fiir alle?]

[Fur alle] (...) (unklare Aufnahme) - ,,we are caring for everbody in all his
life all the time”. Es gab z.B. Sportwettwerbe z.B. 1989 habe ich auch
einen Bibelwettbewerb gemacht und andere Arten von Wettbewerben.
Das gab es vorher so nicht. Papst Schenuda III. hat davon erfahren und
mir gesagt. Teil das bitte mit Anba Misa und von da kam diese Idee des
~Lesefestivals” fiir alle. Papst Schenuda III. hat sich gekiimmert um jede
Person in allen Bereichen. Du bist nicht nur in der Kirche, um eine Pre-
digt zu horen oder an der Liturgie teilzuhaben. Die Kirche ist, wo man
Lektionen der Schule lernen kann, spielen kann, singen kann, Theater
spielen kann und seitdem heifdt die Kirche: Die Kirche der Talente, wo

231

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

man alles lernt. Die Kirche macht alles fiir die Leute. ,How to feed your
people?” Wie erndhrt man seine Leute? Du findest die Losung in der
Kirche.

[A. Es gibt Leute, die sagen, dass es in der orthodoxen Kirche nicht viel Musik
gibt?]

Es gibt einen Unterschied, ob man Musik in der Liturgie spielt und der
Musik bei den anderen kirchlichen Aktivitdten. Es gibt ein Theater (fiir
Jugendliche), wo man spielen kann (Drama oder Musik). In diesem Fall,
warum nicht? Diese Idee gab es vor Papst Schenuda III. auch nicht. Heu-
te gibt es das in allen Sonntagsschulen. In der Liturgie gibt es traditionel-
le koptische Lieder, aber wir versuchen das auch so zu machen, dass wir
die Lieder auch ins Arabische tibersetzen.

[A. Wiirden Sie (sagen), dass die Bibel und Tradition auf derselben Stufe
(stehen), oder steht die Bibel hoher?]

Nein, Nein wir kiimmern uns um die Bibel. Ein Beweis dafiir ist, wir
lesen in der Liturgie fiinf verschiedene Passagen aus der Bibel. Wir lesen
etwas aus den Paulusbriefen, wir lesen etwas von den anderen Aposteln,
wir lesen aus der Apostelgeschichte und wir lesen zwei Passagen aus
den Evangelien. Die Predigt in der Liturgie geht um die Evangeliums-
lesung. Die Treffen am Nachmittag gehen dann tiber alles Mogliche. Der
Unterschied zwischen der evangelischen (und) koptischen Nachmittags-
predigt ist: Die koptische Predigt geht iiber alles Mogliche, z.B. eine
Erklarung der Liturgie, ein anderes Mal spreche ich tiber die Geschichte
der Kirche. Die koptische Predigt unterscheidet sich von der protestan-
tischen Predigt im Folgenden: Als Prediger nehme ich nicht nur einen
Vers aus der Bibel, sondern vielleicht auch einen Teil aus der Liturgie
und dann nehme ich ein Wort von Anba Antonius, dem Monchen, iiber
das Thema. Dann habe ich so in meiner Predigt einen Teil von der Bibel
plus einen Teil der Geschichte der Kirche plus andere Teile der Liturgie
gesammelt. Es gibt verschiedene Sachen. Die Protestanten konzentrieren
sich nur auf die Bibel. Sie sind sehr gut im Auswendiglernen der Bibel.

[A. Papst Schenuda 1lI. hat sich aber doch im Vergleich zu anderen Kirchen
sehr auf die Bibel konzentriert, oder?]

Ja, mehr als alle. Er hat sich so sehr auf die Bibel konzentrieren, dass er
sogar iber sich selbst sagte: ,Ich bin evangelischer, als die Evangeli-
schen.” (...) Ich mochte Dir sagen, als der Papst uns immer getroffen hat
in Seminaren fiir die Bischofe, lag immer eine bestimmte Bibel vor ihm.
Dann sagte er z.B.: ,Matthdus 3,17 dann findest du den Vers dort auf der
linken Seite.” Ein geographisches Gedédchtnis. Jemand, der den genauen

232

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Ort des Verses kannte. Und bei jedem Vers, den er zitierte sagte er
Matthéus 4,13, Lukas usw. er kannte alle auswendig. (...)

[A: Kannte er die ganze Bibel auswendig oder wusste er nur wo tiberall die
ganzen Verse stehen?]

Nein, Nein, die ganze Bibel. Also alle Teile, die er verwendet hat. Wenn
er z.B. tiber ein Thema ging wie Liebe, konnte er direkt dazu auswendig
zahllose Verse zitieren.

[A. Das Alte Testament, vielleicht liege ich falsch, aber ich habe das Gefiihl, dass
das Alte Testament in der koptischen Kirche auch ganz wichtig ist. Natiirlich
sollte es in jeder Kirche wichtig sein...] (iibernimmt das Wort)

In der koptischen Kirche sind die Geschichten vom Alte Testament ganz
wichtig. (...) Warum die Geschichten (...)? Wenn man z.B. tiber die Liebe
spricht - da gibt es vielleicht 50 Verse. Aber mit einer Geschichte, da hat
man von Dir etwas gelernt (...). Papst Schenuda III. hat es geliebt in jeder
Lehre mit Geschichten Beispiele zu geben. Und natiirlich ist das Alte
Testament voll mit Geschichten.

[A. Es gibt noch ein wichtiges Thema in der Theologie, die Christologie]
Ja mit der Gottheit und der Menschheit.

[A. Genau]

Schau mal her. Wir hatten frither immer grofle Probleme zwischen den
Kirchen, zwischen den 6stlich-orthodoxen und der Roémisch-
Katholischen Kirche. (...) Und alles ging zurtick auf die alte griechische
Sprache. Schon seit Jahrhunderten wurde versucht das Problem zu 16sen
- ohne Erfolg. (...) Und der Papst kam und sagte dann: ,Vergiss das
Griechische, wir reden in der heutigen Sprache, um etwas zu erreichen,
was uns alle in Bezug auf die Christologie einig macht.” (...) Zum ersten
Mal in der Geschichte (...) zwischen allen orthodoxen Kirche derselben
Meinung tiber die Christologie zu sein. (...) Der zweite Schritt war mit
(...) [Papst] Johannes Paul IL (...). Das war das erste Mal in der Ge-
schichte. Mit der Aufsicht und der Flexibilitdt und der einfachen Sprache
von Papst Schenuda III. haben wir das erreicht. [Er] (...) war ganz wich-
tig bei diesem Thema, um das Problem zu 16sen.

[A. Also die Kircheneinheit war eine Idee von Papst Schenuda I111.7]

Ja, natiirlich auf jeden Fall. (...) Er baute gute Beziehungen auf mit allen
Kirchen. Es gab vorher tiberhaupt keine Treffen zwischen den Patriarch
der Katholisch-Koptischen Kirche und der Koptischen (-orthodoxen)
Kirche selbst. Das einzige Treffen war vielleicht als der Prasident zu

233

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

einem Anlass einlud, aber in den Kirchen gab es keine Treffen. (...) Er
ging zum Scheich Al-Azhar und der kam auch zu ihm. (...) Das ist das
erste Mal, dass (der Scheich) eine Kirche betrat schon seit vielen Jahr-
hunderten. Das lag an der Flexibilitdt von Papst Schenuda III. und seiner
Warmbherzigkeit.

[A. Also heute ist das Verhiltnis der Kirchen untereinander besser als vor der
Zeit von Papst Schenuda?]

Ja, naturlich. (...) Wir sind ein(s?) (...) Vor ihnen allen [= Anders-
glaubigen] sind wir eins. Frither konnte man eins sein mit einem musli-
mischen Leiter, aber nicht mit einem Katholiken oder Protestanten.
Durch den Papst wurde alles verdndert und ich sehe, dass Papst
Tawaduras II. auch in derselben Richtung weitermacht. Papst
Tawadurts II. (hat) zum ersten Mal in der Geschichte einen nationalen
Kirchenverbund gegriindet, schon in den ersten Tagen seiner Amtszeit.
Aber wer war derjenige, der die Basis dafiir gelegt hat? Das war Papst
Schenuda III. Das war die Idee von Anba Schenuda. Sie wurde umge-
setzt nach seinem Tod, wann genau? Als Papst Tawaduris II. (sein Amt)
begann. Papst Schenuda III. hat (es) so gewollt, dass das so passiert,
(also) erst in der Zeit des nédchsten Papstes. Warum? Damit er fiihlt, dass
er eine Rolle dabei gespielt hat. Ein fertiges Projekt, (welches) vor Papst
Tawadurts II. gelegt wurde, (das) er nicht ablehnen kann (, weil alles
schon vorbereitet war). Weil die (anderen) Leute (in Agypten) kannten
ihn (Tawaduras II.) noch nicht. [sinngemdfi: So machte Schenuda III. es
bewusst zum Projekt von Tawadurts II., damit dieser es als sein Projekt
betrachten wiirde.] Ok - die letzte Frage, (fiir heute zumindest), aber
nicht das letzte Treffen, wir konnen uns noch ofter treffen.

[A. Der Papst war ja als Oberhaupt der Kirche nicht nur geistlich aktiv, son-
dern ist ja auch fiir die Christen in Agypten politisch aktiv geworden)

, You cannot separate.” (Das kann man nicht trennen.) zum einen. Zum
zweiten: Ich als Bischof, wenn ich ein Wort sage, dann muss man zu-
horen. Warum sage ich das? Du musst Angst haben. (...) Ich rede mit
voller Autoritt (...). Der dritte Punkt: Jeder Laie, der seiner Arbeit nach-
geht, ist immer unter Aufsicht von irgendjemand im Land.(...) Aber Du
musst eine sehr starke Person sein und eine sehr demiitige Person (...)
(Pause)

[A. Herzlichen Dank fiir das Gesprich]

Ich kann bezeugen. Kopten sind sehr effektiv im Land, besonders bei
Wahlen (...) Alle gehen zur Wahl und alle wéhlen denselben Kandidat.
Wir sind alle einig. Vor 25 Jahren haben wir das auch so gemacht. Alles

234

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

in der Kirche wird tiber Wahlen bestimmt. Der Vorsitzende der Sonn-
tagsschulmitarbeiter wird tiber Wahlen bestimmt. Der (Papst) der Kirche
(wird) durch Wahlen bestimmt.

[A. Sind die Wahlen in der Kirche?]

Ja, in der Kirche. (...) Wer gewihlt werden sollte; wer gewéhlt werden
darf, daftir haben wir Regeln in der Kirche. (...?) Vor 25 Jahren fragte das
Parlament - willst du den, den oder den Kandidaten [sinngemqfs: Frither
war es auch bei politischen Wahlen so, dass wir in der Kirche uns auf
einen Kandidaten einigten. Heute geht aber jeder selbst hin.](...?) Nach
2011 kam Papst Schenuda III. zu mir und sagte: , Das ist das erste Mal,
dass es an eine echte Wahl geben wird. Bitte erlass eine Ordnung, die die
Leute ermutigt zur Wahl zu gehen.” (...)

[A. Herzlichen Dank fiir das Gesprich Herr Bischof!]
Dein Besuch hat mich geehrt.

Interview mit Cornelis Hulsman - Leiter des Arab West Report in
Kairo am 04.10.20139%%°

Wolfram Reiss stellte per E-Mail den Kontakt zu Cornelis Hulsman her. Dieser
schickte mir schon vorher per E-Mail wichtige Artikel und gab mir sehr kurz-
fristig nach seiner Ankunft einen Termin (kurz vor meinem Riickflug). Er nahm
sich ausfiihrlich Zeit alle meine Fragen zu beantworten. Ich zeigte ihm zundchst
meine vorliufige Gliederung. Das Gespriich begann iiber die Reise der Heiligen
Familie nach Agypten. Er empfahl mir in diesem speziellen Fall nicht das Buch
von Meinardus zu verwenden.

Die ersten Minuten sind nicht aufgenommen und Teile der Aufnahme
waren durch laute Hintergrundgerdusche der benachbarten Moschee
nicht mehr zu verstehen. Mein Text steht in Kursiv (A. = Autor;
M. = meine Ehefrau; CH = Cornelis Hulsman). Erlduterungen sind teils
auf Deutsch. Der Text ist wie gesprochen, deshalb teils mit unvoll-
standigen Sitzen. Fullworter wurden meist weggelassen. Evtl. vertrau-
liche Namen wurden weggelassen.

CH: So we repeat. Meinardus was committing self-censorship. 1 have
been working with Meinardus for a long time. I have worked with him

90 Das Interview wurde von dem Arab West Report mit minimaler Uberarbei-
tung online verdffentlicht. Die Uberarbeitung von Cornelis Hulsman ist hier
schon berticksichtigt. Vgl. Hulsman 2014b.

235

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

on a Coptic bibliography that was never finished, unfortunately. It was
too big and I left for Egypt in (19)94 and this wasn’t finished. That's a big
thing. And second, I have been touring around [Egypt] with Meinardus
since the year 2000 till he passed away in 2005. So the last years of his life
he came to Egypt to visit sights and to write about those. I was very often
accompanying him and he was coming here. He came here in this house
with his wife to have his dinners and of course, during the dinners you
speak on things - [ would ask him] do you really believe that to be true?
Do you really believe this and that? ... No [Meinardus explained] this
“Heilige Familie” [bzgl. der Reisedetails] it's all phantasy but it's phantasy
with a purpose. It's not history. And he [Meinardus said this but] didn’t
write that. He uses in his writings traditions but then doesn’t further
explain it. Then he writes they went from A to B to C to X seeing this. But
that’s not historic. Historic is that its travel route developed throughout
the centuries with the first references to the Holy Family in the fourth
century stating that the Holy Family came [to al-Ashumanayn]. That
tradition is old. And it is the story in those years of Christianity of the
Christian faith being victorious over the Graeco-Roman faith: Where
Christ is coming the idols are falling before him. So it fitted the stage the
church was in in those years. It had a purpose. Later on in the Islamic
period, the purpose changes and you see it in the stories being reported.
There was one lecture of Meinardus that unfortunately was never
properly recorded. It was recorded. I recorded it but we never had
someone who could work this out but if this could have been published,
it would have been interesting because that was Meinardus really telling
in a lecture what he thought of the Holy Family tradition - which was
never published. Most Muslims in the Muslim period had the story of
the thousand and one nights. And one of those (stories) is the flying
carpet. This is from Meinardus. Christians - you find this back in Graf -
they had a story of the Holy Family. They went [back to Palestine] on a
cloud.

[A. When was that?]

CH: That's medieval, in the Islamic Period. Now I have to be careful
here. They went by boats to Upper Egypt and they flew back on clouds.
That was the story. That was reported from a medieval manuscript.
Meinardus said [in his lecture]: “Where Muslims have the flying carpet,
the Christians have their clouds.” Now, Christians today won’t do this
because they find it a bit embarrassing to tell the believers they flew back
on a cloud to Israel/Palestine. In those years, this was common belief. So
you see a common belief, at least it was one of the stories told in those
years. So, things like that Meinardus knew and he was explaining this

236

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

also in his last lecture before he passed away. That was here at the Coptic
Evangelical Seminary. Then he went back to Germany. And then a few
months later, he passed away. There he was really honest on what
happened about the Holy Family stories but not in this writings.
[A. Would you say that the self-censorship also helped him in his research
because he kept good contacts with the church?]

CH: Meinardus had good - more or less - a good personal relationship
with Pope Shenouda. And he treasured those relations with Pope
Shenouda III. He was also critical of Pope Shenouda III but he wouldn’t
state that [in public]. I went with Meinardus several times to Pope
Shenouda III. T am not sure of what the value was of his relationship to
Pope Shenouda III.

[A. for Meinardus?]

CH: Yes - not (in) the later years because Pope Shenouda III would re-
ceive you, it would be nice and polite but no contact, no concrete infor-
mation that you would not be able to attain elsewhere. No introductions
of Pope Shenouda III - of course as the church could do - to see people
that otherwise would not be possible.

[A. You mean other bishops or?]

CH: Right. He didn’t do this. So it was more sentiments - as I would see
it with Meinardus - to the past. He knew Pope Shenouda III from [the
time] when he was a monk and was in his cave. He had his own cave.

[A. He already knew him at that time?]

CH: Yeah, Yeah, Meinardus was going around, he was teaching at the
American University [in the] mid-fifties and Pope Shenouda III had
joined monastic life in 1954. So Meinardus knew him from that time and
has had good meetings with Pope Shenouda III as a monk from those
days. Those must have been - if I meet with monks it's different than
when you meet with church leaders. Church leaders are aware of their
position and they know they have to be cautious in whatever they say -
and certainly to foreigners. So Pope Shenouda III - in the last years of
[his life] Meinardus - it was social, it was friendly but it was always non-
political.

[A. So you mean he wouldn’t talk about the details of politics or church mat-
ters?]

CH: He wouldn’t do this at all. He could receive Meinardus because of
the early years. Of course welcomed.

237

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

[A. As an old friend?]

CH: As an old friend, and at a certain moment after Meinardus passed
away, I got a photo from Eva Meinardus, his widow, to give to Pope
Shenouda III, which I did. And that was a photo from Pope Shenouda III
when he was still a monk in his cave. I could see the emotion in Pope
Shenouda’s III face when he received that old photo because that was
remembering the old days but in modern issues you wouldn’t get any-
thing from Pope Shenouda III. He would be very cautious, very aware of
what he was saying.

[A. Do you think he was afraid or...?]

CH: No he was not afraid. He is a politician. Pope Shenouda III has been
turned into - He was a politician before he went to monastic life as the
head of the Sunday School movement. But he was also young - young,
ambitious. You explain your ambitions to people you meet. But later on,
he was faced with so many problems within the church and outside the
church that any word that he could say could have an impact. So you
weigh your words. You are a politician. It's not a matter of being afraid.
Pope Shenouda III would say things that he wanted to say and he would
not say things that he would not want to say.

[A. So he was very careful of his words — and he knew well the impact of his
words]
CH: Yes, he knew very well the impact of his words as Pope.

[A. Would you say if you describe the development of his monastic life to becom-
ing a long-term pope of 40 years. Has he changed a lot or was he about the same
like before?]

CH: He was an activist all of his life. He was an activist as editor-in-chief
of the Sunday school movement, definitely. He was an activist as a
monk. He was part of the group of [Father] Matta Al-Maskin and he left
Matta Al-Maskin to be on his own. He didn’t want to serve under the
authority of [Father] Matta Al-Maskin, who was then really the main
figure in Coptic Monastic life.

[A. Do you remember - when this was - roughly?]

CH: I would have to ask. I know this. He didn’t stay long with Matta
Al-Maskin. The person who knows this is Abuna XY, he knows it be-
cause he was a long term associate of [Father] Matta Al Maskin and
when I did my report for “Christianity today” [Zeitschrift] on Pope
Shenouda III and Matta Al-Maskin, I did this together with Father XY on
behalf of Matta Al-Maskin - and Bishop Marcos on behalf of Pope

238

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Shenouda III. And I have checked information continuously on both
sides. I know that Abuna XY knows when this happened and how. So
Abuna XY would be a key person.

[A. Is he from (the monastery) Anba Makarious?)
CH: Yes, you need to go to the monastery of Anba Makarios.

[A. But he probably will not talk on the phone, right?]

CH: No, he doesn’t know you. You have to gain trust. Gain trust is what
you do with an introduction, which I can take care of and that you first
explain who you are. And it’s not an abrupt intruding with a phone call.
That doesn’t work.

(Ich erwdhne kurz, dass ich mit Anba Bahumiyis kurz am Telefon sprechen
konnte, auch wenn das Gesprich nicht sehr lange war, aber wir stimmen beide
dartiber ein, dass das normalerweise nicht geht)

CH: And the phone lines are also widely believed to be tapped by the
Egyptian Security. So - No, with Abuna XY you would need an intro-
duction.

Pope Shenouda III has been ambitious all his life, has been an activist all
of his life but his activism - but his activism to a certain extent has been
reduced in becoming older - to a certain extent it is not black-white be-
cause if you look at the issue of Wafa’a Constantine he was the old
activist again of not willing to compromise - and here I am standing up
for my rights and here this and here that. And really mobilizing the

clergy behind in the position that he took. That's not reported. But I
know from priests who are called into the monastery to listen to Pope
Shenouda’s III view on Wafa’a Constantine. So he was mobilizing the
clergy behind him. That's an activist. But on other issues, he has
definitely been more cautious than he was in his earlier years. So he has
become more cautious but it’s not that his activism has totally disap-
peared with age. It has become milder. It has been softening. He must
have realized that not everything in the church was that great. On Abu
Fana he has been more cautious.

[A. What is Abu Fana?]

CH: The monastery of Abu Fana. I have been spending a lot of time -
over a year reporting on Abu Fana. He must have discovered by (...?
Recording unclear) that he would speak about it that Bishop Malawi has
not given him a full picture of what happened in Abu Fana and for any
church leader that’s of course very disappointing. You expect that if
someone is (put in the bishopric), the bishop is giving you full infor-
mation.

239

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

[A. Did he take consequences of that?]

CH: I don’t know because this is internal and he would not go public
with this. You are not going to publicly rebuke a bishop but of course
[must have done this] internally.

[A. In what way?]

CH: I don’t know. I know with some bishops [of being rebuked] but then
again you don’t know all the stories behind it because that would not be
made public. Bishop Amonious from Luxor was rebuked for very differ-
ent reasons and was sent to his monastery and could not function as
bishop any more. So he was able to take strong measures against his own
bishops but then what was really happening in talks between the Pope
and his bishops we don’t know because it is not published. And no one
will give you information about that. They wouldn’t speak about that.

[A. I talked to Anba Boula and he said e.g. that — at least he himself never had
that experience - the Pope never took any decision back that he made. But there
are other examples as you said?]

CH: Bishop Amonious is an example and then what the reasons were - 1
know the arguments in Luxor but Bishop Amonious was accused by his
own priests to be too severe in being a monk. So he wanted his priests to
lead a more simple life and he wanted them not to live in luxury and,
and, and - so you go walking to your congregation you have to lead a
very simple life as monks in the monastery do. That was an accusation.

[A. The accusation was that he was too hard on them?]

CH: Yes, that he was too hard on his own priests. And his own priests
have been complaining to Pope Shenouda III. This I know for sure. One -
that was reported. Second I have family, my wife is Egyptian and her
family is from Luxor. So we know this from Luxor. So this is certain.
What happened in the talks between the bishop and Pope Shenouda III
is guessing. That was never reported back to the priests in Luxor. Pope
Shenouda III made his decision and the decision was that the bishop was
to be removed from his diocese. He is still bishop but no longer a func-
tioning bishop. So he was forced to retire to his monastery keeping the
title of bishop but not able to function as bishop.

[A. That’s interesting - now when you compare the time under Sadat and under
Mubarak. Would you say that because of what happened with the exile —some
people say that he was so ambitious at the beginning and that brought him into
trouble and later he calmed down not to... ] (tibernimmt das Wort)

CH: That is very often heard and when Pope Shenouda III was 25 years

240

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

pope I had the opportunity to interview him and I did so together - I had
organized this for the foreign press association. And we asked Pope
Shenouda III that question. Did you change after you had been in exile to
your monastery? The answer of Pope Shenouda himself was: “No I have
not changed, the president has changed and because of that I am dealing
differently with Mubarak” - that was in 1996. Of course, 25 years after
[his election]. So in 1996, I am dealing [differently] with Mubarak than I
was then dealing with Sadat. So he himself claimed that he had not
changed. Interesting then was also the question that I asked. How do
you view yourself? What is your self-image? Very interesting and typical
Pope Shenouda III. He was seeing himself as a teacher of the church][,
which is] very typical. I think that’s a correct self-description. In the
Wednesday evening meetings. In all the things he was doing. The books
that he was writing. He would see himself as a teacher of the church.

[A. Did he ever say anything how he saw the relationship between church and
state? I asked Anba Boula a similar question and he said you can't separate
politics and religion. Did he say anything about himself - how he saw that?]
CH: Not that explicit. He would probably say the same thing as Anba
Boula because - one time - that I was with him he said he was seeing
him(self) as a father of the church. Now a father has to take care of his
children regardless of the situation that they are in. In other words, it is
the teaching part but it is also if there are problems with the state you
have to interfere. So he was seeing him(self) as overall responsible for
what’s happening in the church (...) and that means you could not
separate it.

[A. Would you say - if we speak about the relationship of Mubarak and
Shenouda - some people say that they had a very close relationship at the end.
They say at the beginning it was cold but then it became better but they would
not consider themselves as friends, right?]

CH: No, No but Bishop Boula would know better than I do but how
many times has Pope Shenouda III met with Mubarak privately. I think if
am correct - | would have to check it - but I think only once. That’s not a
sign of friendship. Of course, he has met Mubarak on different occasions
that many people were there [would attend] as well. You are part of an
audience and the Pope of the Coptic Orthodox Church is attending as
well. So he has met with Mubarak on frequent occasions but private -
one on one - to discuss issues of concern for both church and state as far
as I know only once. You would have to check this but Bishop Boula
would know. He should know it.

241

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

[M. Did Mubarak used to attend the ceremonies of Christmas or Easter before?
(Anm. Es ist Tradition in Agypten sich an den hohen Festen gegenseitig zu
besuchen)]

CH: No.

[A. He never came?]

[M. He used to always to send (one of his ministers) and later he used to send
his son]

CH: He sent his own son. He sent Usama al-Baz, one of his own advisers.
This he has done but he didn’t go himself.

[M. And that shows they were never friends?]

CH: No, I don’t think they were friends but you would (need) to check
that as well. He was at a certain moment - Pope Shenouda III in politics
- advising Christians to vote Wafd party. When the Pope is giving an
advice for a particular political party that is not the President’s party.
That's a sign of tensions between the two but Pope Shenouda III has not
been in favor of direct (regime change?) (...). But he was never speaking
out directly for the opposing party. But that was not out friendship. He
knew well that would bring Islamists to power. Then you have to go to
my reports that I published. So he knew that they would come into pow-
er. Well with many Christians, certainly today but also in those days and
many liberals there was a lot of critique on Mubarak. But if there was a
choice between Islamists and Mubarak, it would always be Mubarak.

[A. That is what he would have said?]

CH: Well he didn’t say that but he behaved that way and when the
revolution started I was with a group of priests, Catholic priests, in
Upper Egypt, that was on the 28t of January [2011] and the [Orthodox]
priest was then giving a sermon in the church - and that was very
remarkable because it was all the atmosphere of revolution and the
priest was speaking about that the real authority is with God. And we
should first be obedient to God. So he [the Orthodox priest giving the
sermon] didn’t speak in favor or against the revolution. He spoke about
(...?) to counter. That was a sign - for me at least - that here is a priest
who is very cautious knowing the tensions all around you and possible
security sitting in church - you don’t know. And here he is speaking not
in favor of the revolution [those days]. Everybody was speaking in favor
of the revolution. The priest didn’t do that.

[A. You mean - in general - the priests didn’t do that?]
CH: No, I don’t think so. But of course I attended this particular church

242

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

and I listened to this particular sermon. This priest of the church of Abd
el Masih el Managhi, a major pilgrimage sight, - so it’s not a far off small
village church - a major pilgrimage sight did not do this. And I haven’t
heard this but I have not attended other churches - because I [I am
human (...?)] I can only be in one church at the same time. There is no
research but I have not heard of any other priest having spoken in favor
of the revolution. Christians did.

[A. Some took part]
CH: Some took part but not really church leadership.

[A. If I can go back to the Sadat era. I haven’t heard it from Matta Al-Maskin
myself but I heard that he sharply critized the role of the Pope in the seventies -
I am still not familiar with the details — there were a lot of tensions between
Christians and Muslims (...) and Matta Al-Maskin said as I understood it that
Pope Shenouda would be part of the problem and not part of the solution. Would
you say that this accusation is justified or an overstatement?)

CH: Well, yes I think it was justified. I was there in the seventies and
Pope Shenouda III was taking public stances that were bound to lead to
responses from the Muslim side. And Matta Al-Maskin, he wrote then
his famous book - I don’t know if you have seen this - on church and state

[A. I have bought it but I haven't read it yet]

CH: It was written in that period. No - earlier. Actually it was when the
church started to mingle itself more in politics and Matta Al-Maskin had
a very strong opposition (to that). Clergy should not get themselves
involved in politics but should speak about spiritual principles that are
applicable in all ways of life - also in politics, but not speak about
particular situations. He wrote his book. And I have worked with a
German student Kathrin Kohler on her thesis on Matta Al-Maskin on
church and state and the role of Pope Shenouda III in that. You should
see her thesis.

[A. Is it available anywhere?]
CH: She unfortunately wrote this in German.

[A. That’s not too unfortunate]

CH: Not for you but for that reason it was never published, not in
Germany and not outside of Germany. We had asked Kathrin - please
write this in English but her supervisor in Leipzig University said no.

243

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

[A. Did you say Kathrin Kéhler?]
CH: Kathrin Kohler.

[A. I know her. I think so. She studied Arabic right?]

CH: Yes and political science. She was good. (...) Well - give her my
regards because she was really good but I disagreed with her - tell her
this - I still disagree with her that she wrote her thesis in German. No, I
have read her thesis. It was well written - there was no problem there.
But we are a small organization and I couldn’t get the funding to trans-
late her thesis in English. (...) So nothing was done with it - which is a
pity because the issue of church and state is (...) today very important.
Her thesis is very important and it is not known. It is not known outside
a very small circle of people. Wolfram Reiss makes the same mistake
with his thesis on the Sunday School movement. At that time, I have
been summarizing his German thesis in English that is now more widely
read - my summary - than his thesis because in Egypt no one really
reads German. So there are using (in the church meeting) my summary
of Wolfram Reiss thesis to understand what Wolfram Reiss has been
doing in this thesis. So what language are you writing? (...)

(Versucht mich zu iiberzeugen auf Englisch zu schreiben und bittet mir dazu
seine Hilfe sowie eine professionelle amerikanische Korrekturleserin an. Ich
verspreche thm aber nur eine englische Zusammenfassung.)

CH: Yes, you can quote me but only a transcript shows in what context.
(Ich zeige ihm meine - vorliufige - Gliederung, er schaut driiber und liest)

CH: ,Wunder” - well go to an interview that was done with me in a
Dutch newspaper. It should be on our website as well. I translated it
from Dutch to English and it’s on our website - on miracles. There are so
many miracles that are being told and I don’t know what is true because
much is - I have become with all those years in Egypt a great skeptic.
People tell you stories and the stories have a purpose but what of that is
true and what of that is not true - in the newspaper interview I
mentioned the miracle of moving the Moqattam, a well-known miracle
in the church - you know it I guess - in Abuna Sama’an - in the time of
patriarch, I think Abraam - [there were] great problems Muslims, Chris-
tians and the church and there was a discussion between the then ruler
of Egypt and the patriarch. And there was a Jew there who said: “All
these Christians have a strange faith because there is written in the Bible
in the New Testament, in the Christian New Testament: ‘If you have the
faith of a mustard seed, then you can move mountains.” So he was
taken that verse very literally. So the ruler asked the patriarch. “Is it true
that this is in your Holy Book?” “Yes it’s true.” “Well show me - other-

244

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

wise I will destroy the church” - or whatever else the threats were. And
there comes the miracle of the Muqattam. You will not find this back in
any secular document. You will find this back only in church texts. You
can trace it back to medieval days but not [exactly] to the days of
[Abraam]. It is later coming up in Coptic texts. If you have a text about a
miracle that is not from the same era that it was supposed to have taken
place, and you do not find something big like this written in any secular
document, you should start to question it. Is this really true or is this a
story like the Holy Family stories that were developed for a certain pur-
pose for teaching within the church. Or the Holy Family - Meinardus as
he told me that [one/part?] of the Holy Family story is because it [places
places Dayr al-Muharaq in the center of the tradition] - probably was a
sermon of a bishop of the monastery of El-Muharaq because they were
restoring the monastery and they needed funding and you make the
monastery of Muharaq the central focus (...) and there bringing in pil-
grims. And pilgrims bring in funds. You help develop a monastery. So
there are other motives that play a role. I have been invited to one of the
miracles in a village in the Delta, where the Holy Virgin has appeared.
That was in (19)95, 96, Shantena el Hagar, and I went there together with
a German journalist photographer and my Coptic wife (...) - we were
there on the roof of a building opposite to the church and the priest has
given us the best possible place to see the miracle happening and what
we saw where light flashes on the church tower and when light flashes
were happening, the crowd was screaming: “the Holy Virgin.” -Was this
s0? (...) flashes - I [told the priest I] don’t see anything else. Then our
German [friend] made the biggest mistake of his life - at that moment - I
don’t know what other mistakes he made later on. He made a photo with
flash. And the priest was trying to stop him but he was not in time to
stop him. And you should have seen the reaction of the crowd (...) (they
thought) the Holy Virgin is appearing again. So I told the priest that I
wasn't really convinced that this was the Holy Virgin. He declared me to
be an unbeliever. So my poor wife - also didn’t see anything except flash
lights. So she was declared an unbeliever as well. Well it’s true I am an
unbeliever in that miracle. In that sense, yes I am an unbeliever. So the
priest was not entirely wrong. But you need to have belief that this is
truly the Holy Virgin. I have been [with American author Paul Perry to
Assiut] - it is in our website making a photo in a church in Asyut with
his camera and on the camera appeared a flashlight and immediately
Muslims who were sitting beside us, Muslim security as well - so it’s not
only Christians - said: “This is a miracle, this is the Holy Virgin.” But we
didn’t see anything on the church tower. It's only on the camera, a
normal electronic, digital camera. It became a big issue in Asyut. The

245

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

bishop sent the priest after us wanting to get a copy of the photo. He got
it and he then gave it to Sabah-al-Khayr magazine and it became a big
story in Sabah-al-Khayr that an American had made a photo of the Holy
Virgin®1. I am sorry, when you are experiencing this - I am a skeptic. I
am not saying there are no miracles. I wouldn’t say that. But many of the
miracles that are claimed to be miracles are not [miracles]

(Ich erklire kurz, dass die Wunderfrage gar nicht der Fokus der Arbeit sein
wird, sondern nur ein kleiner Teil der Einleitung)

CH: About the miracles that are reported in the church, you should be a
bit careful how to write about it. If you [just] write about it as a narrative,
you are not given an honest [description].

(Ich erkliire kurz, was meine Idee ist)

CH: But you can refer to that interview that I have done with that Dutch
newspaper in Trouw - you find it on our website because they were
asking about the miracles.

(CH liest weiter in der Gliederung)

CH: “Kirche der Martyrer”

(ich geb” kurze Erliuterungen, was ich vor habe)

CH: ,Sonntagsschulbewegung” is of course Reiss - and if you want my
summary - it’s online.

CH: “Kindheit”???

(ich erklire kurz was ich meine)

CH: Yes, I think he [Pope Shenouda III] grew up in a very pious family,
growing up in a pious Coptic family is important.

[A. That’s how he came to faith..]
CH: Yes.

CH: , Klostereintritt”. You have to know, I have written about it. He was
very ambitious. Do you know that he wanted to be pope from the very
first moment he became a monk?

[A. No I never knew that. That’s for sure?]
CH: Well that's an interpretation, but a likely interpretation because look
at what happened.

[A. But with a heart to reform the church, right?]
CH: Yes, of course. He always had a heart to reform the church.

91 Siehe Arab West Report 2002

246

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

[M: But I think he never wished that to himself and he said about the day that he
became pope - that this was the saddest day of his life.]
CH: But that’s not true.

[M. But he said it himself]

CH: Yes, because it is good to show the wider audience that you are very
modest as a monk and a person and that’s why he also went into a cave.
That was also image.

[A. What do you mean - “image”? It was not his own desire to go there?]

CH: It's Matta Al-Maskin, Matta Al-Maskin genuinely went into a cave
to separate him(self) from the world. No one [of the Sunday school
movement] has done this before him.

[A. (No one) before Matta Al-Maskin?]

CH: Well in the old days but not in the days of Matta Al-Maskin, of
course there are already examples of the church fathers, and Matta
Al-Maskin was using this also as an example for himself - but not in his
days. Matta Al-Maskin got a tremendous following specifically because
of this. People [said]: “What's this? Someone is withdrawing in a cave.
What kind of person is this?” So he attracted people. Pope Shenouda III
did so for the same reason, to attract people. This is how you get the
attention of people.

[A. But how can you judge the motifs of someone?]

CH: Go to an interview that we did with Tarek Heggy. Tarek Heggy is a
Muslim liberal who was befriended with Pope Shenouda and who has
known Pope Shenouda for a very long time. Tarek Heggy is no longer in
Egypt because of the Muslim Brotherhood. He felt threatened and he
lives in London. I have his contact information. But Tarek Heggy came to
our office and we did an interview with him. The interview is on the
website. And he says: “look at the history of Pope Shenouda III when
he” - and Abuna XY would say the same thing, Bishop Qulta would say
the same thing. Bishop Qulta is Catholic. Now Pope Shenouda III was
head leader, of the Sunday School Movement as editor in chief of the
Sunday School Magazine. He was the main person of that movement.
When Pope Yusab [II] was kidnapped (in) 1954. What did Pope
Shenouda IIT do, what did Nazir Gayyid do? He started a discussion on
the succession of who would be the most ideal candidate to succeed
Pope Yusab II. He didn’t denounce the kidnapping - not denouncing the
kidnapping of your own pope and then starting a [discussion of succes-
sion] - that’s a scandal because that means you are not loyal despite all

247

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

the mistakes of Yusab II. He was weak, and he was given in to all forms
of corruption within the church. There was a lot of critique possible but
he nevertheless was the head of the church. You are now excepting the
violent removal of Pope Yusab Ilfrom the throne by members of the
Umma Al Qibtiyya. That's questionable. Of all the responses of Pope -
Nazir Gayyid in those years.

[A. But he didn’t say anything against it, that means he was more like passive
instead of being an activist - ?]

CH: No, No, No he was not passive. He was in fact justifying the
removal of Yusab II. by starting a discussion on his succession. That is
the critique. Tarek Heggy, Abuna XY, Bishop Qulta all three agree.
Abuna XY would not do this in public and Bishop Qulta did not do this
in public. It was private. Tarek Heggy did so in the interview that we did
at the Arab West Report. Look at that. Secondly I have referred (to it) in
my in-memoriam of Pope Shenouda III. Shortly after Nazir Gayyid starts
the discussion he becomes a monk. The police of Nasser bring Yusab II.
back. So he is not deposed. He remains head of the church until his
death, a severely hurt Pope, he lost a lot of authority in the church and in
fact after he returned a group of bishops were ruling the church - so it
was only Pope in name for the last two years in his life. He passed away
in 56 and what happens - there are three candidates from the Sunday
School Movement to succeed him, one of them Abuna Antonius, previ-
ously Nazir Gayyid. That is not an accident. This is not possibly an
accident, that you have the head of the Sunday School Magazine starting
a discussion on the succession of Yusab II, he becomes monk because
this is the only way to become pope and then he offers himself to a can-
didate to succeed him in 1956 - two years later. Not an accident.

[A. Ok - I read (in one source) he already become a priest, just one year after he
became monk - that was also pretty quick. Normally it takes longer right?]
CH: Yeah but this I don’t know.

[A. How long it normally takes]

CH: For sure - Abuna XY would know because there you go into
[details] - you can ask Abuna XY. At least 1954 he becomes monk after
the discussion that he himself started on the succession of Yusab Il and
then he was a candidate in ‘56.

[A. How can he be a candidate if he wasn’t even a bishop yet?]

CH: You don’t need to be a bishop. Wrong. Total wrong. Read Reiss. It
was - you (have) to be a monk and Pope Shenouda III himself changed

248

.73.218.147, am 28.01.202, 18:18:30. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt
....... at, RO odor 1 KL-Systeson. Ki-Modsillen oder Gaerativen Sorachmodelien.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

this later that you can also be a bishop and then become Pope. But until
that moment. Read Abuna XY. He wrote a book on church laws. He
wrote a big book on church laws clearly stating that you have to be a
monk in order to be elected as a Pope not a bishop a bishop is prohibited.

[A. It’s only written in Arabic?]

CH: It's only in Arabic. But it’s there in the monastery of Makarios. He
wrote about it. And we have on our website the table of contents of that
book translated. Again funding - I found it important. Meinardus found
it important. We discussed this together and what we did on our website
was only this translated table of contents - perhaps a small introduction
- possibly but that is what was done. You are speaking here about 2004,
2005. Well it must have been before Meinardus passed away because it
was discussed with him. Meinardus found this a tremendously im-
portant book that should be translated - yeah, but where do you get the
funding for it?

[A. Very important book within the Coptic Church - that was used by the
clerqy?]

CH: Yes, so Abuna XY wrote this book. It is not [mentioned] in it [the
book]. But he is the author.

[A. He wrote it but it’s not in the book?]

CH: No it’s not in the book. It says a monk from the monastery of
Makarios. This is typical that monks from the monastery of Makarios
would publish. They would not publish under their own name. They
would publish under the name: A monk from the monastery of
Makarios. Well I know who this “a monk” was. And he doesn’t hide that
in interviews. It was clear that it was his work with - of course the bless-
ing of the monastery. You cannot publish without having - as a monk of
St. Makarios - without having the blessing of your own monastery. So of
course, it was with the blessing of his own monastery. So according to
this book, only a monk and not a bishop [can become Pope]. A bishop, in
comparison, is married, married to a diocese. And as husband and wife -
you are married I guess? - good. Then you are not supposed to leave
each other. You are married for life. The bishop is married to his diocese
for life. So you are not going to another wife - to another diocese. The
Pope is the bishop of Alexandria. You are not going to be the husband of
the diocese of Assiut and become the husband of the diocese of Alexan-
dria.

249

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

[A. It never happened, that...?]

CH: No, it happened but it only happened in the 20t century. In the 20t
century, they started to change it - already before Yusab II. Yusab II - I
think was the third. It is Pope Yuannis in the twenties - something. He
was a diocesan bishop who became Pope and it - there was no consensus
on it. There was critique that a diocesan bishop had become Pope. Then
you have bishop Makarios in the Second World War, who then becomes
Pope Makarios, then you get Yusab and then you have Pope
Shenouda III. Those are the only bishops in the entire history of the Cop-
tic Orthodox Church who were bishop and who had then become Pope.
All other were monk and became Pope. Now the monastery of Makarios
- strongly - has always advocated that it is only a monk who can become
Pope. Pope Shenouda changed this. And you go to the interviews that
we have with Abuna XY about this in Arab West Report. [As well as]
with Bishop Marcos in Arab West Report. And Bishop Markus is of the
opinion - just as Pope Shenouda III was - that you (have) the diocesan
bishop and you have the general bishop. The general bishop is new. It
was only newly introduced in the 1960s by Pope Kyrillos VI under the
influence of Pope Shenouda III, who later became bishop Shenouda - but
under the influence of Shenouda. The general bishops are only from the
1960s. (...) General bishops are serving the church in general and not in a
specific geographical diocese - therefore they are not married to a par-
ticular geographic diocese. And also Pope Shenouda III when he became
Pope of Alexandria - bishop of Alexandria, he did not give up his posi-
tion as general bishop. He was bishop of education. And that explains
my interview when I asked him what is your self-image - well I am here
a teacher of the church. The bishop of education, Pope Shenouda III had
remained the bishop of education. So the Pope of Alexandria was also
the bishop of education. So you see the change from the old church
teachings on succession: from only a monk to the introduction of a gen-
eral bishop, the general bishop can also be able to become pope. So he
has his own justification for this - Pope Shenouda - but it was a political
motivated justification.

[A. Do you think he did that so that he had the chance to become pope?]

CH: Yes, it makes sense - but of course this is an interpretation. He
would never state that but you have - throughout the history of Pope
Sheonuda's III life, he started this discussion on the succession of Pope
[Yusab II] in (19)54. He nominated himself in (19)56. He was rejected by
the then bishops [as] too young. We don’t want someone who is that
young and then making the minimum age 40 - that is still enforced to-
day and then that you need to be so many years monk before you can be

250

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

elected. That was a rule made to keep Nazir Gayyid out (...). It was Nazir
Gayyid and Matta Al-Maskin. Also Matta Al-Maskin was a candidate in
(19)56 - also coming from the Sunday School Movement.

[A. And that time they were still together, or...?]

CH: No, no they were already separated. So the separation was before
(19)56. I don’t know - somewhere between (19)54 and (19)56. It's not
difficult. If you formulate your question for Abuna XY in writing in Eng-
lish you send it to me - and I send it on to him. Well, I have a German
friend working on a thesis - can you give a response to that. The only
thing that Abuna XY will have to do is - so don’t expect long [explana-
tions] - he will not write long texts but he can give a year - it happened
in that year - he can do that because that is a matter of - why? - well you
need to go in an interview but to get a year is a simple e-mail.

[A. When I went to the monastery of him (Pope Shenouda II1.) - they told me
that he was at the beginning also a librarian — and they showed me the room
where he used to live — where he used to sleep and so on but at the same time the
different biographies say he was six years in the cave. What didn’t make sense
(to me) was - for six years in the cave — at the same time librarian - and they
said for three years he has been living in this room and at the beginning he has
been living with everybody else? Did he really live six years in the cave?]

CH: I don’t know. Ask Abuna XY but make the questions in such a way
that Abuna XY doesn’t have to write long texts because this will simply
not happen but if you say - what year? Or even what month? Month and
year - you will get a response. If you ask from when to when was he in
the cave then you don’t need a monk who - reads his e-mails but does
not write long texts (...) You can send (it to) me and I can make a phone
call to him. (...) I send you an e-mail. Can you respond to this question?
Perhaps (he) doesn’t give me an answer by e-mail but by telephone. (...)

[A. So Matta Al-Maskin was in St. Makarius and Pope Shenouda was first in
St. Anthony and then St. Bischoi - ?]
CH: No he was not in St. Anthony.

[A. No - I am sorry I meant the Syrian monastery.]
CH: Yes.

[A. (This time) I only visited the Syrian monastery of St. Mary (Syrian) and the
one of St. Bischoi but they told me if you went to (St.) Makarios they wouldn’t
talk much with you anyway. - (...) Is there a big tension between the monaster-
ies?]

CH: (Well) no, no - I was years ago in the monastery of Makarios - and it

251

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

was in the moment that St. Makarios came under the direct control of
Pope Shenouda III - and that was when bishop Michael who had been
the abbot, - not Matta Al Maskin. He had not been the abbot. - The abbot
of the monastery was bishop Michael of Assiut. He is still alive - he is
still there in Assiut in his late 80s and I think we should inform the
Guinness book of records because he is probable the oldest living bishop
in the world because he became a bishop in 1946. So a bishop conse-
crated in 1946 and still bishop today - I don’t think in any single church
anywhere in the world you will find someone with that record. So this is
Guinness book of records.

[A. But it’s not in there yet?]

CH: Well, no, it’s all that you report to them - if you want that to be
reported to them you have to go through that procedure of the Guinness
book of records. So someone should make the effort to inform them and
you would have to go through the procedure. And they will ask for
evidence and whatever because it’s not based on what you just tell them.
So this is a procedure but in principle, he should have a place in the
Guinness book of records - but bishop Michael gave up being the abbot
of the monastery of Makarius after some mistake had happened - I don’t
know the specifics. Abuna XY told me this and the monastery in 2010
was divided and you could see this - physically see this by - because
Pope Shenouda III had come to the monastery. He came to Makarios and
he handed over the head [skullcap] - the monastic head that monks have
with the crosses which the monks of the monastery Makarius usually
never had in the days of Matta Al-Maskin - just a black skull cap and
nothing else. The other one is coming from the Syrian tradition, it’s not a
Coptic tradition. So in Makarios it was more the traditional - just black
and nothing else.

[A. And the other one with crosses?]

CH: Yes. That’s a Syrian input, (...) from the Syrian Orthodox Church.
And Pope Shenouda III liked that and promoted that in the church. Mat-
ta Al-Maskin never followed him in this.

[A. He kept the black one.]

CH: He kept the black one. So the monks of St. Makarios never did so. It
was all black. Now when I came in 2010 I saw some monks - Pope
Shenouda III had met with each monk individually and gave them -
Abuna XY told me - a gift, and the gift was this skull cap with the cross-
es. And he left it to the monks to decide whether they would use the
skull cap with the crosses or keep the black one but with this Pope

252

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Shenouda III could see which monk would be loyal to him by accepting
the change and which monk was resisting this. That was very clever. Its
a way of seeing how individual monks are accepting your authority - the
skull cap with the crosses it means you accept the authority of Pope
Shenouda III and if you did not accept this...

[A. They would take it but not wear - ?]
CH: They took it - of course they all took it. Abuna XY took it but he
wouldn’t wear it.

[M. But I find it good as well. Because as a Pope he could have forced them all to
wear it because they are all under his authority.]

CH: Yes, he could have. But here it's a matter of seeing who will be loyal.
The whole thing is - in situations of authority with Pope Shenouda III. It
is loyalty, loyalty, loyalty. And he would nominate bishops - that’s a
critique of Father John Watson - he would nominate bishops not because
of the quality but because of being loyal.

[A. “loyal” in the sense of obedient?]
CH: Obedience, yes.

[A. But would you say that the church structure of the Coptic Church is pretty
hierarchical. Is it about a strict hierarchy - that —what the Pope says everybody
has to follow?]

CH: That’s new.

[A. That's new?]
CH: That’s new. That’s Pope Shenouda III. It was not [in the same way]
before him.

[A. But I thought if a bishop or so is elected, the church also has to give its
consent? Or for a priest to become a priest of a parish — they also have to give
their consent right?]

CH: Yes.

[A. And I thought that there are some more democratic elements in the church
than there were before? But what you would say would be the opposite — right?]
CH: Reiss - but he was afraid, self-censorship, to write this in his thesis
but perhaps he would say this now but when I discussed the thesis, his
thesis with Reiss. It was: Pope Shenouda III nominated, split up dioceses
and why did he do this? To get more power over bishops. If you have a
church with a small number of bishops - each bishop is a vote in the

253

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

synod. And if you are as one pope facing 20 bishops, each individual
bishop has one 1/20 of a vote. Now the church has [many more bishops]
- I don’t know - you would have to check the numbers. I have done this
with Meinardus. One story with Meinardus - that - I went to Pope
Shenouda III and asked for the list of bishops. He didn’t have a list of
bishops. This must have been in the mid-nineties, perhaps earlier, No -
earlier it was earlier. So Meinardus needed a list of bishops and there
was no list of bishops. And he was sitting and I was waiting for hours
before the Pope was ready writing all the lists of names - hand written.

[A. He wrote it himself?]
CH: Yeah, he wrote it himself.

[A. From his mind?]

CH: From his mind.

[A. Wow]

CH: No, this must have been in the 1980s - I was a student then. This
was a marvelous experience sitting six, seven hours with the Pope and
waiting for the list to be completed because (there was no list)

[A. Sitting in the same room?]

CH: No, no, no because the Pope was interrupted continually by people
coming in - so that’s why it took to many hours for this to be finished.
But ultimately I got my handwritten list from the Pope himself and gave
this to Meinardus. That was the first [main encounter with the pope] and
I was just seeing what was going on in the Cathedral around Pope
Shenouda III, and people coming in and out and how he was responding
to that. So this was quite an experience. Of course today, this is different
but throughout the years -

[A. What do you mean - today it’s different?]

CH: There is a list. But he had just been released from his - and I was a
student. - he had just been released from his monastic arrest - house
arrest. And has just being coming up into function - and that was the
moment that Meinardus asked for that list. You should find it back in
one of the publications of Meinardus. The list of bishops but that was
very typical of Meinardus. Meinardus was encyclopedic. Lists, lists, lists.
Lists of bishops, list of relics, list of churches, lists of this and that. Very
Meinardus. You see this reflected back in his writings. It is good. It is a
good thing too. But - so I got this list - but the number of bishops has
been increasing throughout the years.

254

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

[A. But also the population has been increasing...?]

CH: Of course but you have to look - it will not be easy - but it would be
an interesting study in itself how many bishops were in 1970 when Pope
Shenouda III became Pope - in 1971, how many bishops in 1981 when he
was deposed and how many in ‘84 - probably the same as in ‘81 - I don’t
think there was any bishop consecrated. And in (19)85 he was released,
January (19)85. Yeah I know because I also was with Pope Shenouda III. I
finished my studies in ‘84 and went to Egypt for one year in 84/85. So 1
was one year in Egypt before I came across a job in the Netherlands in
the immigration service. So I have met with Pope Shenouda III for this
exercise between his release in January ‘85 and June/July 85 when I went
back to the Netherlands - somewhere in summer ‘85 I went back to the
Netherlands. So in that period - in that half year. Meinardus asked me
for - meeting Pope Shenouda III to get this bishop list. At that moment
there was no printed bishop list and he did so from his memory. It is
reported about by Meinardus - where I don’t know - you would have to
go through his publications from (19)86, 87 - what did Meinardus pub-
lish? Because it is not only the books. It's a mistake of Meinardus. He
wrote hundreds of articles.

[A. He was like a machine...?]

CH: Yes, he was like a machine and he was like an encyclopedia. And he
was proud of being like an encyclopedia. Yes and so - he was sensitive
to self-censorship - not influencing his relationships with the church and
he was able to get things like this list that I obtained in ‘85. Without the
introduction of Meinardus I would not have been able to obtain that list.
I was there as the representative of Meinardus in ‘85 with the Pope. For
that reason, I was able to sit with him. It was not because of me. He
wouldn’t [have met me.]. It was because Meinardus asked him for this. So
it is must be reflected in an article somewhere of Meinardus. I gave
Meinardus the list in summer ‘85 - so handwritten - still it is amazing
having a handwritten list of Pope Shenouda III - in his own hand-
writing, having the list of bishops.

[A. Did you make a copy for yourself?]

CH: I think I made a copy for myself. But I filed that paper somewhere.
But the original went to Meinardus, of course, because he was asking for
it. So somewhere in ‘86 you must have an article of Meinardus pub-
lished. - And then you have the later lists of bishops but look at the
number of bishops over the years - it is increasing and with increasing
and with increasing [numbers] the influence of [the] bishop decreases
and the influence of the Pope increases.

255

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

[A. He could have more influence on the church through more bishops?]

CH: Yes, of course. The old bishops were not automatically following
Pope Shenouda III. The later bishops who were consecrated by Pope
Shenouda those were following but look at bishop Michael - he disa-
greed with Pope Shenouda III - and was public in disagreeing with Pope
Shenouda (...) because he was nominated as a bishop (before) - he was
senior to Pope Shenouda III in being a bishop - you may be Pope but I
disagree.

[A. In what particular way?]
CH: Oh he wouldn’t come to Synod meetings. And he would go his own
way in Assiut. This is known within the church.

[A. Is it a certain diocese or?]
CH: Yeah, yeah, he would rule his own diocese in his own way not con-
sidering the opinions of Pope Shenouda III.

[A. We are still talking about the same bishop from the monastery of St.
Makarius?]

CH: The same bishop of the monastery of Makarios. He was abbot of the
monastery before Pope Kyrillos VI asked Matta Al-Maskin to go to the
monastery of Makarios and - to reform the monastery of Makarios and
to bring new life - because when Matta Al-Maskin went to the monas-
tery of Makarios there were 10-15 monks left - nothing. It was a monas-
tery that had gone into - falling into ruins and bishop Michael the abbot
allowed Matta Al-Maskin to make all those reforms. Well that wasn’t in
line with Pope Shenouda III, so bishop Michael. - Abuna XY would be
able to say lots of things of where bishop Michael disagreed with Pope
Shenouda III - but one of the things was [right in - oder renovating?] the
monastery of St. Makarius - a major thing.

[A. Like the way to handle it?]
CH: Yes, yes, so the bishop was the abbot not Matta Al-Maskin, but the
bishop gave space to Matta Al-Maskin to do it in his way.

[A. And then - this was also one thing that Pope Shenouda I1I didn’t like - the
way that Matta Al-Maskin was doing it?]

CH: No. No.

[A. When we went to the tomb of Pope Shenouda III - (erzihle kurz von meinen
gemischten Gefiihlen bei der Pilgerstitte von Schenuda I11.) - we also saw pray-
ers of praise for Pope Shenouda 111 there - do you think this is something that he
himself would have agreed to - when/if he saw that now? - or would he have

256

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

said - No I am just a human like you - pray to God and not to me?]

CH: I was with Pope Shenouda III in 1994 in the Netherlands - those
were discussions with the reformed churches in the world. The World
Federation of Reformed Churches and he was there representing the
Oriental Orthodox. He then made the statement - publicly - also on TV
that he was Pope of the church but that he was not like the Pope of
Rome. There is no infallibility. - He (the Catholic Pope) then made a
statement on infallibility. Shenouda III was saying, No, I am not
infallible. I am a human being. I am the head of the church but I am not
infallible. Nice - of course it did well with the Reformed. But that was a
statement made by him. I don’t know, go back to Reiss. Pope
Shenouda III belongs in the Sunday School Movement to the school -
because the Sunday School Movement is itself divided as Reiss writes it
in his PhD into the school of Saint Anthony where Shenouda III comes
from - [which is] very authoritarian. But it is not authoritarian because
they want to be authoritarian. They believe teaching should be from a
teacher to his disciples while the school - other schools - specifically the
school of bishop - that bishop Samuel later came from reached out social,
spiritual and social life - reaching out to the people in need was more
important. So Pope Shenouda III has always been coming from a tradi-
tion - a teaching Sunday School Movement of St. Anthony that was top
down. He believed in this. He believed in this top down [structure]. I
don’t think he would like to see after his death someone on the Papal
throne who would not believe in this. So of course - anyone wants his
own ideas to live on. Would he welcome this? Perhaps. On the other
hand, perhaps not - I don’t know. That he would the hierarchical struc-
ture top down to continue - yes, because this was his entire life. And of
course you want - and all indications where there that he wanted this to
continue - so that part of his heritage - yes but other things I can’t say.

[A. Would you say that the relationship between the different churches in EQypt
have become much better during the time of Pope Shenouda I1117]
CH: Definitely not. Definitely not. I have met with Protestant church
leaders throughout the last decades - and there is not an increase - de-
spite what Coptic orthodox would tell you of church unity.

[A. No increase in church unity (in EQypt)?]

CH: No definitely not.

[A. And how does that fit with the statement of Christology with the Roman
Catholic Church and so on - that people say he did so much for ecumenism?]
CH: It’s not [what you see on the ground]. Pope Shenouda III did things
for ecumenism from his own perspective. And his own perspective -

257

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

very Coptic Orthodox - was going to the [early] church councils. So 1
was there in his meeting

[A. Coptic Orthodox Church Councils?]

CH: Yes, of course. For the Coptic Orthodox Church, the schism at the
council of Chalcedon is extremely important - still today. In the
Reformed Church where I was at that meeting, you are dealing with
theologians who say: “well the church council of Chalcedon - well ok. If
this is important to the orthodox we will discuss (it)” - because they
were eager in creating an understanding but for them it was not priority.
- It was not priority. - For the Catholics? Not likely I wasn’t able to read
things with the Catholics but because it was put on the agenda by the
Coptic Orthodox - not even by the other Oriental Orthodox churches.
But there you would have to go to people who are more insiders because
it was - the Coptic Orthodox Church is the strongest of the group of
Oriental Orthodox churches. So Pope Shenouda III had a leading role in
those discussions bringing the other Oriental Orthodox churches with
him to strengthen his position.

(Ich erzihle im kurz was Anba Bila zu dem Thema gesagt hat — und wie ich es
bis dahin verstanden habe)

CH: I think that is true but there is a text on our website with - that was
a book published of all the decisions - or all the main decisions of the
Synod, the Coptic Orthodox Synod and all the Christology debate. This
was published before Pope Shenouda III passed away. So these are the
synod decisions during the reign of Pope Shenouda III. It was published
in Arabic. I made an English summary. It is [in the website] on my name
- I don’t remember - I've written so much but you can find this. Just
write 2010 or 2011 and go to my articles - not 2012. A list of subjects
discussed in the Holy Synod including all the Christology discussions
from a Coptic orthodox perspective - official documents. I wrote com-
ments about it. So there is the summary and comments from me. This
(...?) to an understanding of Christology. And those efforts were genuine
- I would say to a certain extent because at the same time you see the
same Synod in the years of Pope Shenouda making decisions that are not
unity oriented, for example baptism - a major issue - Pope Shenouda III
rejected it outside the oriental orthodox tradition. So rejecting a baptism
of a Catholic is definitely not - was definitely a problem (...). That’s not
unity oriented. Before that with Pope Kyrillos, that was accepted.

[A. He accepted it?]
CH: Yeah

258

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

[A. With Protestants as well?]

CH: I don’t think all Protestants but I have to be careful here. Perhaps
with the Anglicans. I don’t know, but it was certainly accepted with the
Catholics and it was almost changed immediately in the Synod after he
became pope. I don’t know how long but within the first year of being
pope that was changed. That is affecting mixed marriages. You can only
be married if you are of the same denomination. That is the consequence
of this. So there were no mixed marriages. Either one has to convert to
the denomination of the other.

(wir reden iiber verschiedene personliche Themen. Dann erzihlt Hulsman von
einem Priester, der die Bibel gut erklirt.)

[A. Would you say this is something that has to do with the emphasis that Pope
Shenouda III put on the Bible?]

CH: Yes.

[A. Because I once heard that before — Pope Kyrillos VI didn’t give sermons...?]
CH: No, that’s not true - but there you would have to go to Watson but
Pope Kyrillos” VI focus was on prayer. It was fully a life of prayer. Baba
Shenouda III knew the Bible by heart, if there would have been a Bible
competition to quote verses from the Bible - he would be able to quote
verses left and right. It was amazing. That was also Pope Shenouda III.
(...) (But) when it comes to the belief in miracles I am too much of a
Westerner where I have become skeptical. So it is not traditions in the
Coptic Orthodox Church. It’s traditions that can be explained in a way
that Abuna (XY) did. Then I say yes, this I can accept. It is tradition but it
is tradition with biblical roots but not coming with stories of miracles -
whereby I would never ever claim (...) with my background that
miracles don’t exist. You have the Bible full of miracles. But not how
people would be using this. So the same my (...) background comes in
when it comes to relics. Yes there are saints - people who had remained
true to their faith until death. So there is no problem with the issue of
sainthood but (...) the way relics are dealt with No (...) but this I can
easily say to bishops and priests without getting into trouble. They know
my view on the Holy Family tradition. They know it very well because
my name - the book that I did about the Holy Family for the American
University Press is associated to the Holy Family. So they know it (...). It
is typically me I would explain what the church believes and I would
also explain what I myself believe. I would never state that what the
church believes is wrong but that this is my belief. And any western
reader will be able to see I do not believe the church teaching on the
Holy Family but without being offensive.

259

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

[A. Were some in the Coptic Church offended by this?]

CH. No, No they were not offended. If you ask Abuna XY about the
monastery of Muharaq where I have argued [with a monk called father
Philoxenos] about the way of presenting this - and ultimately his conclu-
sion was: That’s no problem, you are a westerner. In this way the discus-
sion was more or less ended. He presented it in the traditional way be-
lieving that these are facts, historical and I told him that I don’t believe
there are facts - I told him in his face. This was really a confrontation but
not a confrontation about church dogma. I was not criticizing church
teaching. It was only about how to address the issue of the Coptic Holy
Family tradition. It is not church dogma. Dogma you go into the Eucha-
rist. There you go into dogma. The status of the clergy in the church.
There you go into dogma. I never challenged the church on those issues.
I have only challenged the church on the presentation of the Holy Family
Tradition.

[M. Do you doubt that they went from one place to another or do you believe
that the flight of the Holy Family didn’t exist?]

CH: No, I would never state it didn’t exist. There is the book of Matthew.
They went to Egypt. There I would not challenge the book of Matthew.
(...) But what I have written is that nobody knows where the Holy Fami-
ly really went to in Egypt. They went to Egypt. There is Matthew. Where
in Egypt? We don’t know. There is a tradition that he went to A, B, C, D
- that is local folk belief. It has (come?) for various reasons throughout
the centuries. And it says a lot on church history but it’s not first century
history. The stories of the Holy Family in the fourth century are reflect-
ing the atmosphere of Christians in the fourth century. And the stories
that were later developed in Muslim period reflect the situation of the
church in those years. So the Holy Family tradition reflects history. That
is - quote me on this. That is what I believe the Holy Family tradition is.
And thus what happened in the year 2000. Pope Shenouda III was asked
by the minister of tourism Mamduh El Biltagy to provide him with a
map of the Holy Family - where the Holy Family went. There was no
map until the year 2000 - or until 1999 there was no map. He prepared
one because the minister of tourism requested him to prepare one.

[M. The one in the hanging church?]

CH: Yeah, it’s all over. And you have it on the Holy Family books. I
know exactly how this map was developed. I met with the bishops who
were involved in this. So then bishop Bishoi - I questioned him about
this. On this I had no problems with the bishops. We disagreed but I
know - where it would be a problem is if we disagreed on baptism. But

260

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

this [on the Holy Family] - he has his position, I have my position and
we know the positions are different and there is no (problem) - because
it is not dogma. He (bishop Bishoi) placed the monastery of Demiana on
the route of Holy Family. Until the year 2000 it was not on the route. It
was new. It was created by the bishop.

[A. He created this?? Did he also confirm this?]

CH: Yeah, yeah, yeah, I wrote about it in my book and he placed my
book in the entrance of the monastery. Not that anyone is able to read
this because it is English, not in Arabic. It is because of the image, the
photo of the monastery that is in the book. That’s why it is opened on
that page. And now he says western scholars have confirmed that the
Holy Family came to the monastery of Demiana. Yeah - I didn’t write
that. I wrote that the bishops stated this and he changed this to tell his
people that western scholars have confirmed this. The western scholars
stated this - on his words. You can circle. So he knows this and I know
this.

[A. Interesting!]

CH: So it is used to get pilgrims. It's pure commercial interest. I know
,commercial” is not the nicest word to use and I wouldn’t use this - but
there are of course - pilgrims bring in finance. So commercial is too hard.
So find another word that is close to it but it is not historic, it is created
by the bishop himself. The bishop that - well this is -

[A. For me to state that is no problem?]

CH: Yeah, yeah, if you would confront a bishop with it, he would - if
you would ask him I know the answer of the bishop. “Well that is the
opinion of so and so. That is his opinion.” So he would immediately do it
away as this is my private opinion and end the discussion that way.

[A. Would you say that in church dogma the Pope has changed a lot in his time
or was he just kind of repeating what has been taught before?]

CH: You are asking the wrong person that question because I haven't
really moved much around in the issue of dogma. So I am a sociologist. I
am not a theologian but I haven’t really moved around in theological
issues. I have not written about it as I told it. I have not made statements
about this. I am not working in that field. Certainly church unity - I have
been to this conference so I have been at this reformed council and the
Oriental Orthodox churches. I was there but that was not really for any
other reason than I was already involved in the Coptic Orthodox Church
and I was in the Netherlands. So easy enough to attend and to go there.

261

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

If this would have taken place in Tokyo or in America, I wouldn't have
been there. So it was coincidence that this happened to be in the Nether-
lands and thus - yes I was there, I was attending.

[A. But how come he was viewed so much as a unifier of the churches - and I
think he got like several honorary doctor (degrees)?]

CH: Honorary degrees are given for church political reasons. He is, he
was the head of the largest - largest I am not sure the Ethiopian church
may be larger than the Coptic Orthodox Church in numbers, I don’t
know. But at least the most influential, the strongest leader in the orien-
tal - the group of Oriental Orthodox churches. The Coptic Orthodox
Church was and is still the largest church in the Arab world. So with this
it is an important church for western churches, Catholic or Protestant, to
deal with and thus in order to - Angela Merkel only months ago got an
honorary degree. She got a university degree of the university of
Nijmegen. Was this because she deserved this for her scientific work or
was this because she is the Bundeskanzler of Germany? You do this for
relational reasons. So those honorary degrees are more church politically
motivated than saying anything of his achievements.

(Die Aufnahme endet hier - ich stimme dem letzten Punkt nicht 100% zu)

262

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Anhang 2:
Die Geschichte, wie Schenuda III. gegen seinen Willen Bischof wurde

Da Abuna Antonius nachgesagt wurde, gute Beziehungen zum Abt
Theophilus zu haben, kamen viele zu ihm mit ihren Problemen, aber
eigentlich wollte er keine Freundschaften im Kloster schliefien, um sich
auf Gott zu konzentrieren.”? Er suchte sich deshalb einmal ein abgelege-
nes Zimmer in der alten Festung im Kloster aus, schloss dort hinter sich
die Ture und blieb dort mehrere Tage. Als der Metropolit Athanasius
von Bani Suwaif starb, bat der Abt Theophilus Abuna Antonius, die
Klosteraufsicht zu tibernehmen, da der Abt evtl. von Papst Kyrill VL
zum Nachfolger bestimmt wiirde. Er versprach Antonius, dass er nach
seiner Riickkehr oder Ordinierung wieder in Einsamkeit leben diirfe.
Das Kloster hatte zu dem Zeitpunkt ein generelles Besuchsverbot.?3 Der
Papst wiinschte per Brief eine Ausnahme fiir eine deutsche Studieren-
dengruppe. Als der Papst aus der Zeitung erfuhr, dass die Gruppe an-
geblich nicht hereingelassen wurde, bestellte er den Verantwortlichen
(Abtina Antonius) verdrgert zu sich nach Kairo.”* Im Gespréach erklérte
Abuna Antonius dem zunichst verdrgerten Papst, dass sie die Professo-
ren und den Fotografen der Gruppe empfangen hatten und den Studie-
renden vor dem Kloster Schokolade geschenkt hatten und alle zufrieden
waren. Danach fragte der Papst ihn, warum er nicht mit ihm arbeiten
wiirde. ,Ich liebe das monastische Leben”, antwortete Abtina Antonius,
doch der Papst versuchte zunichst, ihn zu tiberzeugen. Auf die Frage, ob
er nicht als Bischof im Ausland arbeiten wollte, antwortete Abuna
Antonius: ,Nein, das Kloster.”*> Auf die Frage, ob er nicht Bischof fiir
das theologische Seminar werden wollte, antwortete Abtna Antonius:
»Es gibt doch mehr Lehrer als Studierende dort.” Damals gab es ver-
gleichsweise noch sehr wenige Studierende. Als Papst Kyrill VI. seine

992 Vgl. CTV 2014.

93 Es gab neben dem Kloster ein Freizeitheim, in dem wochentlich 400 Jugend-
liche vorbeikamen. Aufgrund des grofien Andranges wurde ein generelles Be-
suchsverbot erlassen. Vgl. ebd.

94 In der Vorbesprechung mit dem Abt Theophilus schlug Abtna Antonius vor,
dem Papst Folgendes zu sagen: Das Kloster hat den Verantwortlichen (Abtana
Antonius) seines Amtes enthoben, er ist nicht langer Klostervorsteher, son-
dern wurde zum Berg in der Wiiste geschickt. Dies wére gut fiir ihn, fiir den
Abt Theophilus und fiir den Papst. Der Abt Theophilus entgegnete: ,Der
Papst ist nicht bereit, mir die Hand zu geben, bis ich ihm den Abana Antonius
gebracht habe.” Sie fuhren also nach Kairo.

995 CTV 2014.

263

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

ablehnende Haltung merkte, wechselte er das Thema. Am Ende verab-
schiedete er den Abt Bischof Theophilus. Er legte die Hinde auf Abtna
Antonius. Der dachte er wolle ihn nur mit einem Segen verabschieden;
und der Papst legte seine Hiande auf ihn: ,Ich weihe Dich zum Bischof
ftir die christliche Bildung.” Zusammen mit dem Abt Theophilus, der
dazukam, weihte er ihn zum Bischof fiir die religiosen Institute, fiir die
Sonntagsschulen und das theologische Seminar und die kirchliche
Bildung.9%

% Vgl ebd.

264

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Anhang 3:
Gedicht bzgl. der Frage, ob Schenuda III. Papst werden wollte

Deprived of the Mountains
(Published [or republished online?] in July 2008)

I was deprived of the wilderness and its ambience.

I was deprived of the mountains and the cave.
Instead, in the crowdedness of thousands I lived
Responding to every slight beckon they gave.

Then I made visits and I was visited

My mind was distracted with every visit.

And I started to argue about faith with others,

“Qasr El Dubara” and “Salvation of Souls”!

I kept preoccupying my heart with predicaments

My thoughts with the atmosphere of management.
So where is the silence? Where is the tranquility?
And where is the prayer that is prayed burningly?!

If I say I lost, I am subject to blame,

And people get astonished at such a claim.

For they are wondering, and keep asking

“Tell us for God’s sake: where is the loss?!

Aren’t you calling in Christ’s name?!

Defending His truth with excellence, with no shame’
But the memory of life in the mountains

Tickles my soul with maximum bitterness.

For where is my heart spending its nights in the love of God
And where is it spending its days?

My Lord no longer has my mind as a whole

I'left my God and loved His home.

It makes me wonder how my state has come to change
And how I left the life of the cave.

Finally, to what I have become I had to submit

I surrendered to my Lord. I have accepted His will. %7

Pope Shenouda ITI. Juall i A 83028 Trans. Marianne Fawzy (2013)

997 Shenouda III. 2008b.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I

far oder In

265


https://doi.org/10.5771/9783828866805

Anhang 4: Ehrungen

Ehrendoktorwiirden®8

1. durch die geisteswissenschaftliche Fakultiten
der Bloomfield-Universitdt in New Jersey, USA am 21.04.1977.

2. durch die geisteswissenschaftliche Fakultdten
von der St. Peter-Universitit in Jersey City, USA am 22.05.1977.

3. durch die theologische Fakultit von der Vansan Universitat, USA
am 28.09.1989.

4. durch die theologische Fakultédt der Universitidt Bonn, Deutschland
am 17.11.1990.9%

5. durch die theologische Fakultit
der North Park-Universitét in Chicago, USA am 30.04.2001.

6. durch die theologische Fakultiat des Nasuta House

im Wisconsin State, USA am 2.05.2001.

7. durch die theologische Fakultit der Toledo-Universitit in den USA

am 30.08.2002.

8. durch die Lorenz Universitat in Michigan, USA am 23.08.2007.
9. durch die katholische Universitit in Ungarn am 19.08.2011.
Preise in Auswahl

1978 Preis des besten Predigers der Welt vom amerikanischen Browning Insti-
fut, 1000

»Als der internationale Methodisten-Rat Prasident Sadat den Friedenspreis im
Jahr 1978 verlieh, hat dieser seiner Heiligkeit, Papst Schenouda, die goldene
Medaille, welche ein Teil des Preises war, geschenkt, sie war begleitet von
einem Schreiben, als Sonderauszeichnung fiir die Bemiithungen des Papstes
zur Bewahrung der Liebe und Bruderschaft unter den Menschen.”1001

2000 erhielt er den Madensite Preis der UNESCO fiir Toleranz.1002
2003 Menschenrechtspreis aus Libyen.1003

2011 Augsburger Friedenspreis.

2012 Kardinal-Konig-Preis1004

9% Nach Bahtumiyts/Irmiya 2012. 20.
999 Siehe dazu auch Gerhards/Brakmann 1994, 173f.
1000 Vgl. ebd.

1001 St. Georg 2013.
1002 Vel. Bahumiyas/Irmiya 2012, 20.
1003 Vgl. ebd.

266

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt.
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Anhang 5: Das Glaubensbekenntnis von Nizia-Konstantinopel 381
n.Chr. zitiert aus der koptisch-orthodoxen Liturgiel005

Wir glauben an den einen Gott,

den Vater, den Allméchtigen,

der alles geschaffen hat, Himmel und Erde,
die sichtbare und die unsichtbaren Dinge.

Wir glauben an den einen Herrn Jesus Christus,

Gottes eingeborenen Sohn,

aus dem Vater geboren vor aller Zeit.

Licht vom Licht, wahrer Gott vom wahren Gott,

gezeugt, nicht geschaffen,

eines Wesens mit dem Vater;

durch ihn ist alles geschaffen.

Fiir uns Menschen und zu unserm Heil ist er vom Himmel gekommen,
hat Fleisch angenommen durch den Heiligen Geist

von der Jungfrau Maria und ist Mensch geworden.

Er wurde fiir uns gekreuzigt unter Pontius Pilatus,

hat gelitten und ist begraben worden,

ist am dritten Tage auferstanden nach der Schrift von den Toten
und aufgefahren in den Himmel.

Er sitzt zur Rechten Seines Vaters

und wird wiederkommen in Seiner Herrlichkeit,

zu richten die Lebenden und die Toten;

und Seiner Herrschaft wird kein Ende sein.

Ja, wir glauben an den Heiligen Geist,

der Herr ist und lebendig macht,

der aus dem Vater hervorgeht;

der mit dem Vater und dem Sohn angebetet und verherrlicht wird,
der gesprochen hat durch die Propheten,

und an die eine, heilige, apostolische und universale Kirche.

Wir bekennen die eine Taufe zur Vergebung der Siinden. (gesungen)
Wir erwarten die Auferstehung der Toten

und das Leben der kommenden Welt. Amen

1004 OREF 2014.
1005 Basilius 2001, 12.

267

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Anhang 6: Hintergriinde zum Konzil von Chalcedon 451 n.Chr.1006

Das grofite Konzil der alten Kirche mit 400-450 Teilnehmer,'®” das in
einem heutigen Stadtteil von Istanbul stattfand, wurde von den
(ost)romischen Herrschern Marcian und Pulchera einberufen, um die
Beschliisse der sogenannten ,Raubersynode” von 449 zu verwerfen und
den christologischen Streit mit der Abwehr des Nestorianismus sowie
des Eutychianismus zu Ende zu bringen.19% Trotz der Stimmen vieler
Synodalen, die sich mit dem Lehrbrief von Papst Leo I. aus dem Jahr 449
an Flavian von Konstantinopel begniigen wollten, entschied man sich
nach anhaltenden Diskussionen fiir eine neue Lehrformel, die von allen
Anwesenden unterschrieben wurde.’®? Der Patriarch Dioskur von
Alexandrien wurde laut Ritter aus disziplindren, nicht dogmatischen
Griinden schon frither abgesetzt und in die Verbannung geschickt.1010
Die christologische Definition kam erst nach langem Widerstreben, auf
Druck der kaiserlichen Kommissare und romischen Legaten zustande.1011
Der Text sollte eine rechtgldubige Interpretation des Nicinums sein, und
so wurden zunichst auch das Nicinum (325), das Konstantinopolitanum
(381) sowie das Ephesinum (431) zitiert.1912 Dazu wurden Synodalbriefe
von Kyrill von Alexandrien, der oben erwdhnte Lehrbrief von Leo I von
Rom beigefiigt sowie die christologische Lehrforme].2013

1006 Voraus gingen dem Konzil 451 neben dem Ephesinum von 431 noch eine
Unionsformel 433 sowie die sogenannte ,Raubersynode” von 449, in dem der
alexandrinische Patriarch Dioskur mit Gewalt das Ephesinum von 431 besta-
tigte und den Kompromissvorschlag von 433 verwerfen lief. Vgl. Hauschild
2000, 191.

1007 Vgl. ebd. 192.

1008 Vgl. ebd. sowie Ritter 1999a, 92f.
1009 Vgl. Ritter 1999a, 93.

1010 Vgl. ebd.

1011 Vel. ebd.

1012 Vel. ebd.

1013 Vgl. Ritter 1999b, 93f. Es ist umstritten, wie stark das Chalcedonense vom
Lehrbrief Leos I. bestimmt wurde. Wahrend Lohse sowie auch Weber die
dogmatischen Entscheidungen von Chalcedon im Wesentlichen auf ihn zu-
riickfiihren, resiimiert Ritter eine viel stirkere Anlehnung an die
Formulierungen von Kyrill von Alexandrien. Hauschild urteilt dagegen, dass
das Neue gerade darin besteht, dass das Chalcedonense gerade die drei
Grundpositionen [Kyrill, Antiochien (inkl. der Unionsformel von 433) sowie
Leos Lehrbrief] ausgewogen zu verbinden weif3. Vgl. Lohse 2011, 97; Weber
1977, 135; Ritter 1999b, 94 sowie Hauschild 2000, 194.

268

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

In dem Chalcedonense wurde Jesus bekannt als vollkommen und wahr-
haft in seiner Gottheit, vollkommen und wahrhaft in seiner Menschheit
(inkl. Vernunftseele und Leib) sowie wesenseins mit dem Vater.
Bemerkenswert war die Aussage ,in zwei Naturen”. Im dem Abschnitt
heifit es ,als ein derselbe, Christus, Sohn, Eingeborener, (17) in zwei Na-
turen (v 8vo @voeotv) (18) unvermischt (doovydtweg), unverwandelt
(dtpémtwg), ungeteilt (d0tapétmg) [und] ungetrennt (dywpiotwg) er-
kannt.” In den Verhandlungen hatte man zunéchst von , ein Christus aus
zwei Naturen” gesprochen. Damit griff man mehr die Einheit Christi
und somit das alexandrinische Anliegen auf. Mit dem Begriff ,in zwei
Naturen” hat man dann aber das antiochenische Verstindnis aufge-
nommen und sich von einem Ein-Natur-Verstindnis abgegrenzt.1014
Dafiir hatte man das Pradikat ,Gottesgebédrerin” der Alexandriner auf-
genommen.'95 Die vier Adverbien kann man auch als Ablehnung des
Eutychianismus (unvermischt/unverwandelt) und des Nestorianismus
(ungeteilt/ ungetrennt) sehen.1016

Nach dem Abschnitt mit den Adverbien und einer Bekriftigung der
Verschiedenheit der Naturen (gegen den Apollinarismus und evtl. auch
Kyrills Verstindnis) kommt eine Passage, die die Einheit der Person
Christi stark betonte.19” Hier wendet sich das Chalcedonense jetzt gegen
den Nestorianismus bzw. ein Verstindnis, das die Person Jesu in zwei
spalten wollte. Durch die Betonung der wahrhaften Menschheit (mit
Vernunftseele und Leib) sowie der zwei Naturen hat man sich gleichsam
gegen den Eutychianismus gewandt. Alles in allem sah man sich in Ein-
klang mit den Vitern des Nicianums und damit in Kontinuitdt zu den
Aposteln. So restimiert Hauschild: , eine ausgewogene Beschreibung des
Persongeheimnisses Jesu Christi (...)".1918 Lohse urteilt: ,(...) das
Chalcedonense (...) [hat] in schlichter, aber zugleich untiberbietbar kla-
rer und treffender Weise den Glauben der Christenheit bezeugt, dafi
nédmlich Jesus Christus eine Person ist und daf$ er zugleich sowohl Gott
als auch Mensch ist.”101? In einem vo6llig anderen Licht sah es damals die
Mehrheit der Alexandriner. Sie lehnten das Chalcedonense strikt ab. Bei
dem Streit darf man aber die politischen Hintergriinde nicht aufler Acht

1014 Vel. Lohse 2011, 98.
1015 Vgl. ebd.
1016 Vegl. Frohnhofen 2013.

1017 Wie die Begriffe ,einer Person und Hypostase” genau zu verstehen sind,
wurde aber noch nicht ausgefiihrt.

1018 Hauschild 2000, 194.
1019 Lohse 2011, 99.

269

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

lassen. Es ging auch um die Rivalitdt der Patriarchate von Konstanti-
nopel und Alexandrien. Politisch gesehen hat aber nur das ostrémische
Kaisertum gesiegt.1020

Auch wenn das Konzil von Chalcedon im Prinzip einen Kompromiss!02!
darstellte, hat es mit der Erhebung des Dyophysitismus zum Dogma
nicht nur den Eutychianismus, sondern auch jeglichen Miaphysitismus
sowie Monophysitismus zuriickgewiesen. Es gab zwar zwischen dem
5. und 7. Jahrhundert noch mal Einigungsversuche, aber alle waren ohne
Erfolg. Seit Chalcedon (451 n.Chr.) herrschte ca. 15 Jahrhunderte lang
Uneinigkeit zwischen den chalcedonischen und nicht-chalcedonischen
Kirchen tiber die Frage der Christologie.

Chalcedonense:

»(1) Den hl. Vitern also folgend, (4) lehren wir alle tibereinstimmend, (3)
unseren Herrn Jesus Christus (2) als ein und denselben Sohn zu beken-
nen; (5) derselbe ist vollkommen in der Gottheit (6) und derselbe voll-
kommen in der Menschheit, (7) derselbe wahrhaft Gott und wahrhaft
Mensch (8) aus Vernunftseele und Leib, (9) mit dem Vater wesenseins
(opoovotov) der Gottheit (10) und als derselbe mit uns wesenseins der
Menschheit nach, (11) in jeder Hinsicht uns dhnlich, ausgenommen die
Stinde [vgl. Hebr 4,15]. (12) Vor den Zeiten aus dem Vater geboren der
Gottheit nach, (13) am Ende der Zeiten jedoch, (14) als derselbe, um
unseret- und um unseres Heiles willen (15) aus Maria, der Jungfrau
[und] Gottesmutter, [geboren], (16) ist er, als ein und derselbe, Christus,
Sohn, Eingeborener, (17) in zwei Naturen (¢v dvo @ivoeowv) (18) unver-
mischt (doovyvteg), unverwandelt (dtpémtmg), ungeteilt (adiarpétmq)
[und] ungetrennt (axwpiotwg) erkannt. (19) Dabei wird keineswegs die
Verschiedenheit der Naturen um der Einung willen aufgehoben; (20)
vielmehr bleibt die Eigenart einer jeden der beiden Naturen gewahrt (21)
und verbindet sich zu einer Person und Hypostase (22). [Wir bekennen
ihn] nicht als in zwei Personen gespalten und getrennt, (23) sondern als
ein und denselben Sohn, Eingeborenen, (24), Gott, Logos, Herrn, Jesus
Christus, (25) wie vorzeiten die Propheten tiber ihn [geweissagt] (26)
und er selbst, Jesus Christus, uns unterwiesen (27) und das Viatersymbol
(sc. Nicaea) uns tiberliefert haben.”1022

1020 Vel. ebd. 100 und Hauschild 2000, 178.

1021 Weber mochte es nicht Kompromiss nennen. Er spricht dagegen von einer
paradoxen Aussage, die allein sachgemaf sei. Vgl. Weber 1977, 135f.

1022 Zitiert nach Ritter 1999b, 94. (Griechische Umschrift wurde weggelassen).

270

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Anhang 7: Christologie Erklirungen 1023

Schlussprotokoll der Dialoge zwischen der Katholischen und der Kop-
tisch-Orthodoxen Kirche in Agypten - 12.02.1988

Koptisch-Orthodoxes

Patriarchat

Seiner Heiligkeit Papst Shenouda III

Kloster Anba Bishoy Wadi Natrun, Agypten

Datum: 12.02.1988

In der Liebe Gott des Vaters, durch die Gnade seines eingeborenen
Sohnes, und durch die Gabe des Heiligen Geistes.

Am Freitag, den 12. Februar 1988, versammelte sich die Gemischte
Kommission zum Dialog zwischen der Katholischen und der Koptisch-
Orthodoxen Kirche im Kloster des Heiligen Bishoy, Wadi Natrun, Agyp-
ten.

Seine Heiligkeit Papst Shenouda III erdffnete das Treffen mit einem Ge-
bet. Seine Exzellenz Giovanni Moretti, der Apostolische Nuntius in
Agypten, und Pater Duprey, Sekretir des Vatikanischen Sekretariats zur
Forderung der Christlichen Einheit, waren bei diesem Treffen als Repra-
sentanten seiner Heiligkeit Papst Johannes Paul II anwesend und er-
maéchtigt, diese Vereinbarung zu unterzeichnen. Auch von Seiner Selig-
keit Stephanos II Ghattas, Patriarch der Koptisch-Katholischen Kirche,
delegierte Bischofe waren anwesend und beauftragt, diese Vereinbarung
zu unterzeichnen.

Wir sind erfreut iiber das historische Treffen zwischen Seiner Heiligkeit
Papst Paul VI und Seiner Heiligkeit Papst Shenouda III, das im Mai 1973
im Vatikan stattfand.

Dies war das erste Treffen unserer beiden Kirchen nach etwa 15 Jahr-
hunderten. In vielen Fragen des Glaubens befanden wir uns bei diesem
Treffen in Ubereinstimmung,.

In dieser Versammlung wurde ferner eine gemischte Kommission zur
Erorterung unterschiedlicher Ansichten in Lehre und Glauben zwischen

1023 Siehe fiir die Erklarungen u.a. im Anhang von Schenouda III. 2011.

271

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

den beiden Kirchen mit dem Ziel der Einheit der Kirche gebildet. Zuvor
hatte Pro Oriente im September 1971 in Wien ein Treffen zwischen Theo-
logen der Katholischen Kirche und Ostlicher Orthodoxen Kirchen orga-
nisiert, der koptischen, syrischen, armenischen, &dthiopischen und der
indischen. Sie erzielten Ubereinstimmung in Bezug auf die Christologie.
Wir danken Gott dafiir, dass wir nun in der Lage sind, eine gemeinsame
Formel zu unterzeichnen, die unsere offizielle Ubereinstimmung in der
Christologie ausdriickt, und die von der Heiligen Synode der Koptisch-
Orthodoxen Kirche am 21. Juni 1986 bereits gebilligt wurde.

Alle weiteren Punkte der Unterscheidung zwischen unseren Kirchen
werden mit Gottes Willen nach und nach erortert werden.

Gemeinsame Christologieformel

»Wir glauben, dass unser Herr, Gott und Erloser Jesus Christus, das
fleischgewordene Wort, vollkommen ist in SEINER Gottheit und voll-
kommen ist in SEINEM Menschsein. ER machte SEIN Menschsein eins
mit SEINER Gottheit ohne Vermischung, Vermengung oder Verwechs-
lung. SEINE Gottheit war von SEINEM Menschsein nicht getrennt, nicht
fuir einen Augenblick oder das Blinzeln eines Auges. Gleichzeitig belegen
wir die Lehren von Nestorius und Eutyches mit dem Bann.”

Unterschriften

Shenouda III

Stephanos II Ghattas

Giovanni Moretti

Patr. D" Alex

Pierre Duprey

Bischof Bishoy

G.-Sekretdr der Heiligen Synode

272

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Schlussprotokoll der 2. Begegnung zwischen Theologen
aus der Evangelischen Kirche in Deutschland
und den Orientalischen Orthodoxen Kirchen

Vom 4. - 8. Marz 1988 fand im koptischen St. Antonius-Kloster in Krof-
felbach eine zweite inoffizielle Begegnung zwischen Theologen aus der
Evangelischen Kirche in Deutschland und theologischen Vertretern der
fiinf altorientalischen orthodoxen nichtchalcedonischen Kirchen mit dem
Thema ,Christus im liturgischen Lobpreis und in der theologischen
Reflexion” statt.

Da die unterschiedliche christologische Orientierung die orientalischen
orthodoxen Kirchen auf der einen Seite und die von Byzanz herkom-
mende Orthodoxie sowie die Kirchen des Abendlandes auf der anderen
Seite bisher getrennt [hat], wird das Ergebnis unserer Diskussion tiber
diesen Teilbereich der Problematik im folgenden Protokoll festgehalten.

Wir sind ermutigt zu einer Einigungsarbeit zur Christologie durch die
Erfahrung, dass im liturgischen Lob einstimmig Christus zur gleichen
Zeit als wahrer Mensch und wahrer Gott in einer Hypostase, die der
inkarnierte Logon Gottes ist, bekannt wird.

Von grofier ckumenischer Bedeutung wiirde es sein, zu einer gemein-
samen Auffassung der kirchengeschichtlichen Vorgéinge des 5. Jahrhun-
derts zu gelangen. Hier sah die westliche Kirchengeschichtsschreibung
bisher einen Sieg des Papstes Leo tiber die Kirchen des Ostens, ist aber in
einer Selbstkorrektur begriffen. Der Vorwurf, dass es sich bei den non-
chalcedonischen Kirchen um Monophysiten handle, ist aufgegeben.

Wir stimmen mit folgenden Sétzen der 2. Konsultation der beiden ortho-
doxen Familien im Bristol 1967 iiberein, in denen es heifst:

Some of us affirm two natures, wills and engergies hypostatically united
in the One Lord Jesus Christ. Some of us affirm one united devine-
human nature, will and energy in the same Christ. But both sides speak
of a union without confusion, without change, without division, without
separation. The four adverbs belong to our common tradition. Both af-
firm the dynamic permanence of the Godhood and the Manhood, with
all their natural properties and faculties, in the one Christ. Those who
speak in terms of “two” do not thereby divide or separate. Those who
speak in terms of “one” do not thereby commingle or confuse. The
“without division, without separation” of those who say “one” need to
be specially underlined, in order that we may understand each other.

(Aus: “Does Chalcedon Divide or Unite?” S. 5-6)

273

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Hier bestehen hoffnungsvolle Ansidtze fiir die notwendige kirchen-
geschichtliche Aufarbeitung der anstehenden Fragen.

Die reformatorische Theologie, speziell die Christologie in der Auspra-
gung Martin Luthers und der Formula Concordiae -, wie sie auf der
Tagung vorgestellt wurde -, rezipiert und betont noch einmal die
Christologie von Chalcedon in der von Cyrill gepragten Gestalt.

Hier ist das soteriologische Anliegen besonders berticksichtigt. Dies
wurde von orientalisch-orthodoxer und evangelischer Seite als sehr
hilfreich fiir eine Verstandigung betrachtet.

Seit den von der Studienabteilung des Weltrates der Kirchen angeregten
Diskussion zwischen chalcedonesischen und nichtchalcedonesischen
Theologen, inoffiziell seit Arhus 1964 und offiziell seit Chambésy 1985,
und den vorbildlichen Studien von Pro Oriente ist die Kldrung der histo-
risch-christologischen Kontroversfragen so weit fortgeschritten, dass die
Rezeption der theologischen Ergebnisse durch die Kirchen ansteht.

Die Tagungsgemeinschaft der 2. inoffiziellen Begegnung ist der Uber-
zeugung, dass der Rezeptionsprozess ein universalkirchlicher Akt sein
miisse, und bittet die orientalischen orthodoxen Kirchen und den Rat der
Evangelischen Kirche Deutschlands, eine offizielle Theologengruppe mit
der Kldrung der anstellenden Probleme zu beauftragen und am Rezep-
tionsprozess Anteil zu nehmen.

Wir preisen miteinander Christus als den zur gleichen Zeit wahren Gott
und wahren Menschen, der fiir uns gekreuzigt wurde, auferstanden ist
und uns erlost hat.

Professor Dr. Friedrich Heyer, Evangelische Kirche in Deutschland
Professor Dr. Karl Christian Felmy, Evangelische Kirche in Deutschland
Professor Dr. Wolfgang Hage, Evangelische Kirche in Deutschland
Bischof Bishoy, Koptische Orthodoxe Kirche

Generalsekretdr der Heiligen Synode der Koptischen Orthodoxen Kirche
Michael Ghattas, Koptische Orthodoxe Kirche

Thomas K. Muriyankal, Syrische Orthodoxe Kirche in Indien.

274

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Komunique der Vereinigten Kommission zum theologischen
Dialog zwischen der Orthodoxen Kirche und
den Orientalischen Orthodoxen Kirchen

(Kloster Anba Bischoi, Agypten, 20. bis 24. Juni 1989)

Das zweite Treffen der Vereinigten Kommission zum theologischen
Dialog zwischen der Orthodoxen Kirche und den Orientalischen Ortho-
doxen Kirchen fand im Kloster Anba Bischoi im Wadi Natrun, Agypten,
vom 20. bis 24. Juni 1989 statt.

Die offiziellen Reprédsentanten der beiden Familien der Orthodoxen
Kirchen trafen sich in einer Atmosphire warmer Herzlichkeit und christ-
licher Briiderlichkeit vier Tage lang im Géastehaus der Residenz des Pat-
riarchen im Kloster und erfuhren die grofie Gastfreundlichkeit und
Freundschaft des Koptisch Orthodoxen Papstes und Patriarchen von
Alexandria und seiner Kirche.

Seine Heiligkeit Papst Patriarch Shenouda hielt die Einfithrungs-
ansprache des Treffens und forderte auf, die Einheit zwischen den bei-
den Kirchenfamilien wiederherzustellen. Die Teilnehmer fuhren auch
nach Kairo, um dort die wochentliche Ansprache von Papst Shenouda an
Tausende von Gldubigen in der Grofien Kathedrale von Kairo zu horen.
Danach empfing Papst Shenouda sie in seiner Residenz.

Die 23 Teilnehmer kamen aus 13 Liandern und reprasentierten 13
Kirchen. Hauptthema der Beratungen war der Bericht des Vereinten
Unterkomitees von sechs Theologen tiber Terminologie und Interpreta-
tion der christlogischen Dogmen heute.

Die Sitzungen wurden von Seiner Eminenz Metropolit Damaskinos aus
der Schweiz und Seiner Gnaden Bischof Bischoi von Damietta geleitet. In
seiner Antwort an Papst Shenouda rief Metropolit Damaskinos die Teil-
nehmer auf, Schwierigkeiten, die durch Unterschiede in Formulierungen
hervorgerufen sind, zu tiberwinden. Worte sollten im Grunde nur dem
einen Ziel dienen, die Suche nach Wiederherstellung volliger Verstandi-
gung. ,Diese Teilung ist unnormal, eine blutende Wunde am Leib Chris-
ti, eine Wunde die nach Seinem Willen, dem wir demiitig dienen, geheilt
werden muss.” Eine kleine Gruppe bestehend aus Metropolit Paulos
Mar Gregorius von Neu Dehli, Professor Vlassios Phidas, Prof. Pater
John Romanidis, Prof. Dimitroff und Joseph Moris Faltas verfasste eine
kurze Darlegung des Glaubens basierend auf dem Bericht des Vereinten
Unterkomitees, indem die gemeinsamen christologischen Uberzeugun-
gen beider Seiten dargestellt wurden.

Diese Darlegung war von der Vereinigten Kommission nach gewissen
Abanderungen zur Ubermittlung an unsere Kirchen zwecks Billigung

275

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

und als Ausdruck unseres gemeinsamen Glaubens auf dem Weg zur
Herstellung volliger Einigkeit zwischen den beiden Kirchenfamilien
angenommen worden.

Ubereinstimmende Erkldrung

Wir haben von unseren Vitern in Christus einen apostolischen Glauben
und eine Uberlieferung geerbt, auch wenn wir Jahrhunderte lang als
Kirchen von einander getrennt waren. Als zwei Familien Orthodoxer
Kirchen, die lange ohne Einheit waren, beten wir jetzt voll Vertrauen auf
Gott um die Wiederherstellung jener Einheit auf der Grundlage des
gemeinsamen apostolischen Glaubens der ungeteilten Kirche der ersten
Jahrhunderte, zu dem wir uns im gemeinsamen Glaubensbekenntnis
bekennen. Das Folgende ist die einfache, ehrerbietige Feststellung des-
sen, was wir in Wahrheit glauben, mit dem Ziel der Wiederherstellung
der Einheit zwischen unseren beiden Familien der Orthodoxen Kirchen.

In unseren Beratungen haben wir eine gemeinsame Grundlage in der
Formel unseres gemeinsamen Vaters, des Heiligen Kyrillos von
Alexandria gefunden: ,mia physis” (hypostasis) tou Theou Lgon [sic!]
sesarkomene, und in seiner Feststellung, , es gentigt fiir das Bekenntnis
unseres treuen und unbeirrbaren Glaubens zu sagen und zu bekennen,
dass die Heilige Jungfrau Theotokus ist” (Hom. 15, Ziff. 39).

In Wahrheit wunderbar ist das Mysterium des Vaters, des Sohnes und
des Heiligen Geistes, ein wahrer Gott, eine Ousia in drei Hypostasen
oder drei proposa.

Gepriesen sei der Name unseres Herrn und Gottes fiir immer und ewig...

Grofs ist in Wahrheit auch das unaussprechliche Geheimnis der Inkarna-
tion unseres Herrn Jesus Christus fiir uns und zu unserer Erlosung.

Der Logos, der mit dem Vater und dem Heiligen Geist in seiner Gott-
lichkeit ewig wesensgleich ist, nahm in diesen letzten Tagen Fleisch an
durch den Heiligen Geist aus der Seligen Jungfrau Maria Theotokos,
wesensgleich mit uns in seinem Menschsein, doch ohne Siinde. Er ist
wahrer Gott und wahrer Mensch zur gleichen Zeit, vollkommen in Sei-
nem Gottsein, vollkommen in SEINEM Menschsein.

Weil der eine, den sie in ihrem Leib getragen hatte, zugleich vollkomme-
ner Gott und genauso vollkommener Mensch war, nennen wir die Selige
Jungfrau Theotokos.

Wenn wir von der einen zusammengesetzten (synthetos) Hypostase
unseres Herrn Jesus Christus sprechen, sagen wir nicht, dass in IHM eine
gottliche Hypostase und eine menschliche Hypostase zusammenkamen.
Es ist dies die eine ewige Hypostase der zweiten Person der Heiligen

276

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Dreifaltigkeit, die unsere geschaffene menschliche Natur annahm, und
sie in diesem Akt mit seiner eigenen, ungeschaffenen gottlichen Natur
vereinte, um ein untrennbar und unverwechselbar vereintes gottlich-
menschliches Wesen zu schaffen; die Naturen koénnen voneinander nur
in der Betrachtung (theoria) unterschieden werden.

Die Hypostase des Logos vor der Fleischwerdung, eben SEINE géttliche
Natur, ist in der Tat nicht zusammengesetzt. Dieselbe Hypostase zum
Unterschied von Natur des fleischgewordenen Logos ist ebenfalls nicht
zusammengesetzt. Die vereinte Person (prosopon) Jesus Christus ist die
eine ewige Hypostase, die durch die Fleischwerdung menschliche Natur
annahm. So nennen wir jene Hypostase zusammengesetzt, wegen der
Naturen, welche vereint sind, um eine zusammengesetzte Einheit zu

bilden.

Es trifft nicht zu, dass unsere Viter stets physis und hypostasis aus-
tauschbar gebrauchten und das eine mit dem anderen verwechselten.

Der Ausdruck hypostasis kann benutzt werden, um beides zu bezeich-
nen, die Person im Unterschied zur Natur und auch die Person mit der
Natur, denn eine Hypostase gibt es in der Tat ohne Natur nicht.

Es ist dieselbe Hypostase der Zweiten Person der Dreifaltigkeit, seit
Ewigkeit vom Vater gezeugt, die in diesen letzten Tagen ein menschli-
ches Wesen annahm und von der Heiligen Jungfrau geboren wurde.

Dieses ist das Mysterium der hypostatischen Einheit, die wir in demditi-
ger Anbetung verehren - die wahre Einheit des Gottlichen mit dem
Menschlichen, mit allen Eigenschaften und Funktionen der ungeschaffe-
nen gottlichen Natur, einschliefslich nattirlichen Willens und nattirlicher
Handlungskraft, untrennbar unverwechselbar vereint mit der geschaffe-
nen menschlichen Natur mit ihren Eigenschaften und Funktionen, ein-
schliefSlich natiirlichem Willen und natiirlicher Handlungskraft.

Der fleischgewordene Logos ist es, der in allem Willen und Handeln von
Jesus Christus will und handelt.

Wir stimmen in der Verdammung der Irrlehren des Nestorius und Euty-
ches tiberein. Wir teilen weder, noch trennen wir die menschliche Natur
in Christus von seiner gottlichen Natur, noch glauben wir, dass die erste
von der letzten aufgesaugt wurde und so aufhorte zu existieren.

Die vier Worte, die gebraucht werden, um das Mysterium der Hypostase
zu bezeichnen, gehoren zu unserer gemeinsamen Tradition - ohne Ver-
mischung (oder Verwechslung) (asyngchytos), ohne Andern (atreptos),
ohne Trennung (achoristos) und ohne Teilung (adiairetos). Diejenigen
unter uns, die von zwei Naturen in Christus sprechen, leugnen damit

277

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

nicht ihre untrennbare Einheit; diejenigen unter uns, die von der einen
vereinten gottlich-menschlichen Natur sprechen leugnen damit nicht die
andauernde, dynamische Prdsenz der gottlichen und der menschlichen
Natur in Christus ohne Trennung oder Verwechslung.

Unsere gegenseitige Ubereinstimmung ist nicht auf die Christologie
beschrankt, sondern umfasst den ganzen Glauben der einen ungeteilten
Kirche der frithen Jahrhunderte. Wir stimmen auch hier in unserem
Verstandnis der Person und des Wirkens des Heiligen Geistes tiberein,
der allein vom Vater kommt und immer mit dem Vater und dem Sohn
angebetet wird.

Agreed Statement on Christology between the World Alliance
of Reformed Churches and Oriental Orthodox Churches
(13.09.1994) 024

"We confess our Lord Jesus Christ, the only-begotten Son of God,
perfect in divinity and perfect in humanity consisting of a rational
soul and a body, begotten of the Father before the ages according to
his divinity, the Same, in fullness of time, for us and for our salvation,
born of the Virgin Mary, according to his humanity; the Same,
consubstantial with the Father, according to his divinity. For a union
had been made of two natures. For this cause we confess one Christ,
one Son, one Lord.

"In accordance with this sense of the unconfused union, we confess
the holy Virgin to be Theotokos, because God the Word became
incarnate and was made human, and from the very conception united
to himself the temple taken from her. As to the expressions
concerning the Lord in the Gospels and Epistles, we are aware that
theologians understand some as common, as relating to one Person,
and others they distinguish, as relating to two natures, explaining
those that befit the divine nature according to the divinity of Christ,
and those of a humble sort according to his humanity." [Based on the
Formula of Union, AD 433]

The four adverbs used to qualify the mystery of the hypostatic union
belong to our common Christological tradition: "without commingling
(or confusion) (asyngchytos), "without change" (atreptos), "without
separation" (achoristos),and "without division" (adiairetos). Those

1024 Zitiert nach WARC 2001, 3-4.

278

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

among us who speak of two natures in Christ are justified in doing so
since they do not thereby deny their inseparable, indivisible union;
similarly, those among us who speak of one united divine-human
nature in Christ are justified in doing so since they do not thereby
deny the continuing dynamic presence in Christ of the divine and the
human, without change, without confusion.

Both sides agree in rejecting the teaching which separates or divides
the human nature, both soul and body in Christ, from his divine
nature or reduces the union of the natures to the level of conjoining.
Both sides also agree in rejecting the teaching which confuses the
human nature in Christ with the divine nature so that the former is
absorbed in the latter and thus ceases to exist.

The perfect union of divinity and of humanity in the incarnate Word is
essential for the salvation of the human race. "For God so loved the
world, that he gave his only Son, that whosoever believeth in him
should not perish, but have everlasting life." (Jn 3.16 KJV)

Conclusion

In offering this statement, we recognize the mystery of God's act in
Christ and seek to express that we have shared the same authentic
Christological faith in the one incarnate Lord.

We submit this statement to the authorities of the Oriental Orthodox
churches and to the executive committee of the World Alliance of
Reformed Churches for their consideration and action.

Signatures of co-chairmen on behalf of the representatives of the two church
families:
His Grace Metropolitan Bishoy,
general secretary of the Holy Synod of the Coptic Orthodox Church
Rev. Dr Milan Opocensky,
general secretary of the World Alliance of Reformed Churches

279

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I far.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Anhang 8: Biicher von Papst Schenuda III.

Biicher von Papst Schenuda III. in deutscher Sprache02>

) Befreiung der Seele

) Betrachtungen tiber die Auferstehung
) Betrachtungen iiber die Bergpredigt

) Betrachtungen iiber die Karwoche

) Das geistige Wachen

) Das Priestertum

) Dein ist die Kraft und die Herrlichkeit
) Der Augenzeuge Gottes, Abba Markus, der Apostel, Evangelist, Martyrer
) Der Herr erhore dich am Tag der Not
0) Die 7 Worte Christi am Kreuz

1) Die geistige Erweckung

Die Offenbarung der Geburt Christi

Ein Leben im Glauben

Fragen der Menschen Teil 1

Lebenserfahrungen Teil 2

Natur Christi (Version Kathedrale, Abbassia- Kairo, Agypten)
Natur Christi (Version Kroffelbach, Deutschland)

Worte zum geistigen Gewinn (Teil 1)
Worte zum geistigen Gewinn (Teil 2)
Zehn Begriffe

Betrachtungen tiber die Geburt des Herrn

Stufen des Glaubens in koptischer Frommigkeit,
(28) Er zeigte mir sein zartes Herz.
Glaubensweisheit aus der koptischen Kirche

1025 Sjehe St. Antonius-Kloster 2016a. Kursiv erganzt.

280

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i dtzter Inhalt 1t
....... at, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Gesamte Biicherliste von Papst Schenuda III.
Buchtitel aus dem Arabischen iibersetzt von Maggie Gillé
[Kursiv: E = Englisch; D = Deutsch]

1. Our Father

2. Characters from the Bible: Adam &
Eve, Cain & Abel

3. The spiritual and happy Family

4. The spiritual man [E]

5. The Temptation on the mountain

6. Discipleship [D]

7. Spiritual Warfares (2)

8. Judge not Others

9. Tears in the Spiritual life [E]

10. The spiritual Ministry & the spiritual
Minister (Part 1) [E]

11. The spiritual Ministry & the spiritual
Minister (Part 2)

12. The spiritual Ministry & the spiritual
Minister (Part 3)

13. Return to God

14. An example for Care Father Mikhael
Ibrahim

15. Spiritual watching and Vigil

16. Anger

17. Holy Jealousy

18. The Two Saints Peter and Paul (In the
Apostle’s Feast, which is their own Feast)
[E]

19. God and Nothing else

20. Being with God

21. Love is the Uppermost Virtue

22. Contemplations on the Ten Com-
mandments - 1. The First Four Com-
mandments

23. Contemplations on the Ten Com-
mandments - 2. The Fifth Command-
ment [E]

24. Contemplations on the Ten Com-
mandments -3. The Sixth Command-
ment

25. Contemplations on the Ten Com-
mandments - 4. The Last Four Com-

mandments [E]

26. The Spiritual Wake [D]

27. The Release of the Spirit [D, E]

28. Verses to Study - Verses in an alpha-
betical order (Part 1)

29. Job the righteous and why he has
been tempted?

30. Contemplations on the Sermon on the
Mount [D, E]

31. 15 Parables said by our Lord Jesus
Christ

32. Contemplations on the life of Saint
Antonius

33. The Fruitage of the Spirit

34. Diabolic Wars [E]

35. Life of Modesty and Meekness

36. Life of Repentance and Purity [E]
37. Life of Thankfulness [E]

38. Life of Righteousness

39. Contemplations on the Lives of St.
Jacob & St. Joseph

40. Experiences in Life (Part 1) [E]

41. Experiences in Life (Part 2) [D]

42. Years with the Questions of People
(Part1) [D]

43. Years with the Questions of People
(Part 2)

44. Years with the Questions of People
(Part 3)

45. Years with the Questions of People
(Part4)

46. Years with the Questions of People
(Parto)

47. Years with the Questions of People
(Part7)

48. Years with the Questions of People
(Part8)

49. Years with the Questions of People
(Part9)

281

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I

far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

50. Years with the Questions of People
Part10)

51. So many years with the Problems of
People: Theological & Dogmatic Prob-
lems (A) [E]

52. So many years with the Problems of
People: Theological & Dogmatic Prob-
lems (B) [E]

53. So many Years with the Problems of
People: Biblical Problems [E]

54. So many years with the Problems of
People: Spiritual Problems [E]

55. Monogamy

56. How to understand ten Definitions
[D, E]

57. Words of Spiritual Benefit (Vol. I
From 1- 50) [E]

58. Words of Spiritual Benefit (Vol. II
From 51-100) [E]

59. Words of Spiritual Benefit (Vol. III
From 101-150) [D, E]

60. Words of Spiritual Benefit (Vol. IV
From 151-200) [D, E]

61. How to Relate to Children

62. Love being praised & dignified

63. Famous words of Literature and
Wisdom

64. What is Man (Ps 8:4) [D]

65. Striving and Grace

66. Competitions (Part 4): Doctrine &
Theology

67. Christian Creed

68. The Apostle Mark [D, E]

69. Life of Hope

70. Life of Faith [D, E]

71. The spiritual means [E]

72. Grace

73. Why we reject the Purgatory?

74. Comparative Theology (Vol. I)

75. The Holy Spirit and His work in us
76. Divinity of Christ [D, E]

77. Questions about Nativity

78. Contemplations on the book of Jona
[E]

79. How to start a new year [D]

80. The holy virgin Saint Mary [E]

81. Priesthood (Vol. I) [D, E]

82. Salvation in the Orthodox concept [E]
83. Contemplations on Psalm IIT

84. Spirituality of Praying with the Agbia
85. Contemplations on Psalm 20 [D]

86. Fear of God

87. The superstition of the Gospel of
Barnabas

88. Competitions on the Bible [E]

89. The feast of the Cross

90. Feast of the Annunciation [E]

91. Spiritual Articles published in El
Gomhouria Newspaper (in 1971 and
1972)

92. Lord Jesus Christ's words on the
cross [D, E]

93. The spirituality of Fasting [E]

94. Contemplation on the Nativity of our
Lord [D]

95. Spiritual lessons of Christmas and
Epiphany

96. El Keraza - The Sermon

97. Contemplations on the 6t Psalm

98. The Epiphany and St. John the Bap-
tist [E]

99. Christ the sufferer

100. Contemplations on the prayer of the
Holy week

101. The nature of Christ [D, E]

102. Contemplations on the Good Friday
(A)

103. The Resurrection: Why? [D, E]

104. Moses and Pharaoh

105. Contemplation of some Psalms of
Morning Prayer

106. Contemplation on the Ascension
Feast

107. Contemplations on the Song of

282

73218147, am 28.01.2028, 18:18:30. ich geschitzter Inhalt.

mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Songs

108. Contemplations on the Passion
Week [D]

109. Pope Shenouda’s message to his
Children and his testament before his
death

110. Youth Guidance: is Purity hard?
111. Inside the doors, which have been
sprayed with Blood.

112. The Cost.

113. Return to God [E]

114. Who appointed me as a Judge?
115. It seems to me that I know Him.
116. Your Spiritual Problems: How to
love God?

117. It seems to me that I know him:
Charitable and Soft-Hearted

118. Time is approaching

119. Between humility and inferiority
complex

120. I wished to stay there

121. Contemplations on the Ascension

122. Your spiritual problems: when I
stand for praying

123. Silence and the rules of discussing
124. How should I confess?

125. New Heresies [includes man’s
deifications 1+2 - E]

126. Jehovah Witnesses and their Here-
sies [E]

127. The Heresies of the Seventh day
Adventists

128. From the inspiration/revelation of
the Nativity [D]

129. Contemplations on the Prophet
David’s Life

130. Contemplations on the Good Friday
131. Comparative Theology (Vol. 1) [D,
E]

132. Angels [E]

133. Calmness [E]

134. Transfiguration [E]

135. The Heresy of Salvation in a Moment
[E] (kursive Titel aus dem Engl. erginzt)

283

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 19:18:30. © Urheberrachtlich geschUtzter Inhak 3
Inhatts I

far oder In



https://doi.org/10.5771/9783828866805

Anhang 9: Grafik zur Kirchenstruktur

Die Kirchenstruktur (Hierarchie) der Koptisch-Orthodoxen Kirche

( Die Heilige Synode

Der Papst als vorsitzender

Sekretar (1 Bischof)
102 Metropliten+Bischéfe
1-2 Hegomon(e) (kein Bischof!)

Metropoliten

[ Didzesanhischdfe ] [ Klosterbischofe ]

m=- o Inw=mwm

[ Generalbischéfe ]

[ Chorbischéfe ] Sumstritten 3 | =

[ Hegomen (Qummus/Oberpriester) ]

m M- vm== T

Kirchenpriester Monchspriester
(verheiratet) (Z&libat)

Diakone

1. Erzdiakone
2. Diakon
3. Subdiakon
4. Anagnostos (Leser)

Maglis EI-Milli
Laienrat

(beteiligt an
Papstwahl)

5. Epsaltos (Sanger)

Ménche

(kdnnen in Hierarchie
aufsteigen/Zdlibat)

[ Nonnen ] [ Diakoninnen ]

Kirchenvolk

(muss der Wahl von Priestern & Bischéfen zustimmen)

Selbst erstellte Grafik ohne die Takrisbewegung. Die Zahlen beziehen sich auf das Jahr 2012.
Die Grafik wurde zwar mit Hilfe eines koptischen Mdnches erarbeitet, sie soll aber nur eine
grobe Orientierung bieten.

284

.73.218.147, am 28.01.2028, 18:18:30. i i
untersagt, mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.5771/9783828866805

	Cover
	Vorwort des Herausgebers
	Vorwort des Autors
	Einleitung
	1 Einführung zu Geschichte und Prägung der Koptisch-Orthodoxen Kirche
	1.1 Der Begriff „koptisch“
	1.2 Der Beginn des Christentums in Ägypten
	1.3 Die Heilige Familie
	1.4 Das Mönchtum
	1.5 Offizielle Theologie versus Volksfrömmigkeit
	1.6 Die Liturgie und die Eucharistie
	1.7 Die Kirche der Märtyrer
	1.8 Kirche nach der arabischen Eroberung
	1.9 Ägypten in der Neuzeit
	1.10 Die Erneuerungsbewegung in der koptischen Kirche
	1.11 Der Bischof von Alexandrien

	2 Beobachtungen zur Biografie
	2.1 Kindheit und Jugendzeit
	2.2 Studienzeit
	2.3 Theologisches Seminar
	2.4 Klostereintritt
	2.5 Priesterweihe
	2.6 Bischofsweihe
	2.7 Wahl zum Papst und Patriarchen
	Exkurs A: Kritik an der Wahl
	Exkurs B: Wollte Schenuda III. Papst werden?

	2.8 Der Kirchenlehrer
	2.9 Der Kirchenpolitiker
	2.9.1 Papst Schenuda III. unter der Ära von Präsident Sadat (1971-81)
	2.9.2 Papst Schenuda III. im Exil (1981-85)
	2.9.3 Papst Schenuda III. unter der Ära von Husni Mubarak (1981-2011)
	2.9.4 Fazit und Diskussion um das Verhältnis von Kirche und Staat

	2.10 Papst Schenudas III. Rolle in der Erneuerungsbewegung
	2.10.1 Die Erneuerungsbewegung der koptischen Kirche
	2.10.2 Der Kirchenreformer

	2.11 Papst Schenuda III. im Gedenken der Kopten
	2.12 Zusammenfassung: Biografie von Papst Schenuda III.

	3 Beobachtungen zur Theologie
	3.1 Die Christologie Schenudas III.
	3.1.1 Dyophysitismus versus Miaphysitismus
	3.1.2 Die Natur Christi aus der Sicht Schenudas III.
	3.1.3 Chalcedon aus der Sicht von Schenuda III.
	3.1.4 Biblische Begründungen für die Ein-Natur-Lehre Schenudas III.
	3.1.5 Gemeinsame Christologieformel von 1988
	3.1.6 Fazit zur Christologie Schenudas III.

	3.2 Die Soteriologie Schenudas III.
	3.2.1 Kontext- und Ergänzungsprinzip gegen sola fide
	Exkurs C: Bibelverständnis
	3.2.2 Keine Errettung ohne Christi Blut
	3.2.3 Die Bedingungen zur Erlösung
	Exkurs D: Kindertaufe
	Exkurs E: Das Priestertum
	3.2.4 Die Rolle der Gnade und der freie Wille des Menschen
	Exkurs F: Theosis – die Vergöttlichung des Menschen
	3.2.5 Fazit zur Soteriologie


	4 Fazit
	Literaturverzeichnis
	Anhang 1: Übersetzte Transkriptionen der Interviews in Auswahl
	Anhang 2: Die Geschichte, wie Schenuda III. gegen seinen Willen Bischof wurde
	Anhang 3: Gedicht bzgl. der Frage, ob Schenuda III. Papst werden wollte
	Anhang 4: Ehrungen
	Anhang 5: Das Glaubensbekenntnis von Nizäa-Konstantinopel 381 n.Chr. zitiert aus der koptisch-orthodoxen Liturgie
	Anhang 6: Hintergründe zum Konzil von Chalcedon 451 n.Chr.
	Anhang 7: Christologie Erklärungen
	Anhang 8: Bücher von Papst Schenuda III.
	Anhang 9: Grafik zur Kirchenstruktur


