Die Notwendigkeit und die Schwierigkeit,
dekolonial zu forschen

,~The power to narrate, or to block other narratives
from forming and emerging, is very important to
culture and imperialism, and constitutes one of the
main connections between them.*

EDWARD SAID (1994b: xiii)

PRODUZIERTE NICHTEXISTENZ VON WISSEN

Mit der Forschung, auf der dieses Buch basiert, habe ich die Absicht verfolgt, un-
sichtbar gemachtes und diskreditiertes Wissen aus anti-fundamentalistischen !,
basispolitisch-widerstindigen Praktiken in Afghanistan aus der dekolonialen Per-
spektive darzustellen und damit (auch) eine wissenschaftliche Prisenz zu geben.
Fiir mein Forschungsprojekt konnte und wollte ich nicht auf die herkdmmlichen
Methoden und Methodologien empirischer Forschung zuriickgreifen — haben diese
doch dazu beigetragen, diesem Wissen eine Nichtexistenz zu verleihen.

Edward Said hat als einer der ersten, der im Westen wahrgenommen wurde, ge-
zeigt, dass Forschung iiber den (vormals) kolonialisierten Teil der Welt vor allem
Konstrukte schafft, die die Beherrschbarkeit dieser Gebiete und Gesellschaften
durch den Westen befordern. ,.I myself believe that Orientalism is more particularly
valuable as a sign of European-Atlantic power over the Orient than it is as a veridic
discourse about the Orient (which is what, in its academic or scholarly form, it
claims to be).* (Said 1995: 6) In Texten des Orientalismus entstehen durch die For-
schungen nicht ,,natiirliche” Abbildungen des Ostens, wie wissenschaftlich bean-

1 Fundamentalistisch meint hier islamisch-fundamentalistisch und ich benutze diesen Be-
griff in Anlehnung an die hier dargestellten afghanischen Organisationen im Sinne von
islamistisch, also einer reaktioniren, restriktiven, frauenfeindlichen, anti-feministischen
und anti-demokratischen Politik, die als Legitimation den Islam funktionalisiert, zudem

mit dem angeblich einzig richtigen Islam bzw. der einzig richtigen Islamauslegung.

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | DAS UBERGANGENE WISSEN

sprucht wird (vgl. ebd.: 21). Said geht es jedoch nicht darum nachzuweisen, ob
Realitit korrekt abgebildet wird oder nicht. Stattdessen zeigt er, wie in den Be-
schreibungen vor allem die Position und die Kultur des Schreibenden zum Aus-
druck kommen. Diese Beschreibungen ergeben allein auf der Basis westlicher
Techniken der Reprisentation und Anerkennungssysteme einen Sinn. ,,[Tlhese
representations rely upon institutions, traditions, conventions, agreed-upon codes of
understanding for their effects, not upon a distant and amorphous Orient.” (Ebd.:
22) Der auf diese Weise produzierte, auch literarische, Text ist nicht unschuldig,
sondern schafft westliche(s) Dominanz(-denken) (vgl. ebd.: 27-28).

Wissenschaftliche Methodologie ist auch hochst wirksam dabei, nicht er-
wiinschte Alternativen des Bestehenden und weltweit existierende soziale Erfah-
rungen als irrelevant zu diskreditieren oder unsichtbar zu machen (vgl. Sousa
Santos 2004). Sousa Santos beschreibt die moderne Wissenschaft mit ihrer
,,monoculture of knowledge and rigor of knowledge* (Sousa Santos 2004: 15) als
das machtvollste Verfahren, um diese Nichtexistenz zu produzieren. Sousa Santos
zieht daraus die Konsequenz, eine ,,sociology of absences* vorzuschlagen, um
den ausgegrenzten Erfahrungen eine Prisenz zu geben.

,It consists of an inquiry that aims to explain that what does not exist is in fact actively
produced as nonexistent, that is, as a non-credible alternative to what exists. Its empirical
object is deemed impossible in the light of conventional social science, and for this reason its

formulation already represents a break with it.“ (Sousa Santos 2004: 15)

Deshalb schlidgt Sousa Santos vor, andere Formen der Rationalitit als wissenschaft-
liche Grundlage zu nehmen. Nicht-wissenschaftliches Wissen als Alternative zu wis-
senschaftlichem Wissen muss notwendig Geltung erhalten (vgl. Sousa Santos 2004).
Wissen und Kriterien fiir Genauigkeit, die in sozialen Praktiken mit Glaubwiirdigkeit
agieren, miissen anerkannt werden. ,,Such contextual credibility must be deemed a
sufficient condition for the knowledge in question to have enough legitimacy to
participate in epistemological debates with other knowledges [...].“ (Ebd.: 19)

Wenn nicht-anerkannte Erfahrungen und nicht-anerkanntes Wissen présent ge-
macht werden, beispielsweise Wissen von sozialen Bewegungen und denjenigen, die
global den Unterdriickungen, Diskriminierungen und Ungerechtigkeiten widerstehen,
die durch Kapitalismus, Kolonialismus und Patriarchat entstehen, konnten diese als
bereits entwickelte Alternativen zum hegemonialen westlich-zentrierten Denken hin-
zugezogen werden, ,,to have their credibility discussed and argued for and their rela-
tions taken as object of political dispute” (Sousa Santos 2004: 18). Als anerkannter
Wissenschaftler und Professor fiir Soziologie der Wirtschaftsschule der Coimbra Uni-
versitit in Portugal steht Sousa Santos als Vermittler zwischen der institutionellen aka-
demischen Autoritit und dekolonialen Forschungsansétzen bzw. den Perspektiven der
Epistemologien des Siidens, die aus der marginalisierten, ungehorten Subjektposition

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 19

entstehen. Anna Agathangelou und Lily Ling argumentieren dhnlich zur Begriin-
dung ihres Worldism-Ansatzes: ,,[W]hen we realize that ,science‘ is but one among
many narratives of knowledge, we open up conceptual and discursive space to
consider alternative ways and states of being, thinking, and doing.” (Agathange-
lou/Ling 2005b: 12)

Meera Sabaratnam weist in Bezug auf liberale Friedensinterventionen auf Ver-
bindungen zwischen analytischen und politischen Ausschliissen hin (vgl. Sabarat-
nam 2011a: 800). Die Zielbevolkerung wird als Opfer von Konfliktverhdltnissen
beschrieben, in deren Namen liberale Friedensinterventionen gerechtfertigt sind. Sie
bleiben Objekte ohne Stimme, sowohl in der Politik als auch in intellektuellen Ana-
lysen. Fiir einen dekolonialen Umgang mit dem Programm des liberalen Friedens
fordert Sabaratnam, die Autoritét bei der Gestaltung von Weltpolitik und die Auto-
ritdt tiber Wissen bei den vermeintlichen Empfinger*innen von liberalem Frieden
zu sehen.

DEKOLONIALISIERUNG VON WISSEN

Meine Forschung setzt an der Kritik am monologischen westlichen Erkenntnissubjekt
an. Es war die ausdriickliche Absicht dieses Projektes, denjenigen mit Anerkennung
zu begegnen, die als afghanische Basisorganisationen Wissen und Handlungsmacht
zum Konflikt und einem moglichen Friedensprozess in Afghanistan besitzen. Indem
diese feministischen, fortschrittlichen und fiir Gerechtigkeit streitenden Organisatio-
nen eine widerstdndige politische Subjektivitit in Anspruch nehmen, ihre politischen
Positionen und Ideen einbringen und politische Auseinandersetzungen provozieren,
entwickeln und zeigen sie diese Wissens- und Handlungsmacht. Ich unterscheide da-
bei nicht zwischen wissenschaftlichem und nicht-wissenschaftlichem Wissen, sondern
sehe die Vertreter*innen der afghanischen Organisationen als die Expert*innen, die
wichtiges Friedens- und Konfliktwissen erarbeitet haben.

Es geht hier um politische Handlungen im Gegensatz zum Interventions-
kriegsprojekt und dessen Folgen. Doch es geht ausdriicklich nicht um die Organisa-
tionen der islamistischen Aufstindischen, denen sehr viel Aufmerksamkeit und
zunehmendes Forschungsinteresse entgegengebracht wird, sondern um Organisati-
onen, die sich ausdriicklich gegen islamistische Politik stellen und die mit prekéren
Mitteln arbeiten. Von diesen Organisationen wird das westliche Interventionspro-
jekt als kolonial, nicht im Interesse der afghanischen Bevolkerung und nicht im
Interesse von Demokratie, Frauenrechten, Frieden und Stabilitéit verstanden. Das ist
ein Grundgedanke des dekolonialen Forschungsansatzes: die Autoritdt iiber Er-
kenntnisprozesse und Moglichkeiten der Gestaltung von Geschichte, Politik, Ge-
sellschaft der von Kolonialisierung Betroffenen anzuerkennen und dekoloniale

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | DAS UBERGANGENE WISSEN

Entwicklungen — gegen Kolonialismus/Kolonialitit, Rassismus, Sexismus, Imperia-
lismus und weitere Herrschafts- und Machtverhéltnisse — mitzubetreiben und zu
unterstiitzen.

Das ist weit mehr, als das ,,Lokale” und ,,Alltdgliche* der nicht-westlichen, als
nicht-liberal klassifizierten Welt ins Zentrum zu riicken, um die kolonialen Tenden-
zen des liberalen Friedens aufzuheben (vgl. Sabaratnam 201la, mit Bezug auf
Richmond 2010b). Mit einer Kritik, die bestrebt ist, das ,,Lokale* mit dem westlich
Liberalen zu verbinden, werden die Gesellschaften, auf die die Friedensprogramme
gerichtet sind, weiterhin als Subjekte der Analyse und Erkenntnis ausgeschlossen.
Die erkenntnisgewinnende Subjektposition bleibt im Westen, beim (Konstrukt des)
universalisierten liberalen Subjekt(es) lokalisiert. Auch wird damit der Westen als
intervenierender Akteur fiir Friedensschaffung nicht weitergehend verdndert als
zum Akteur in Konzepten eines ,hybrid local-liberal peace® (Richmond 2010b:
669). Die direkte Auseinandersetzung mit den von Interventionen Betroffenen — als
signifikante Subjekte der Geschichte und Politik — findet auch bei den (akademi-
schen) Kritiker*innen des liberalen Friedens in der Regel nicht statt (vgl. Sabarat-
nam 2011a).

Auch sogenannte Bottum-up-Ansitze des Peacebuilding stellen keine Alternative
dar, die den Ausschluss der Empfianger*innen des Peacebuilding authebt. Es werden
zwar die Ansichten der Bevolkerung erfragt und generalisierende Ausfithrungen von
Demokratisierungsmissionen infrage gestellt und lokale Bevolkerungsgruppen im
Interventionsgebiet beteiligt, aber die letztendlich entscheidende Handlungsmacht
iiber Erkenntnisse und die Einleitung strategischer Eingriffe zur sozialen, politischen,
okonomischen Umgestaltung bleibt weiterhin im Westen verankert. Ein Beispiel da-
fiir ist die Forschung von Mary Kaldor und Marika Theros ,,Human Security and
Bottom-up Engagement in Afghanistan (London School of Economics/Global
Governance in Partnerschaft mit dem Civil Society Development Centre in Afghanis-
tan), die zeitgleich mit der Durchfithrung meines Forschungsprojektes stattfand. Die
beiden Forscherinnen beziehen Jugendliche, Frauenverbénde, Lehrer*innen, traditio-
nelle und religiose Fiihrer, Intellektuelle, NGOs und Community Associations aus
mehreren Provinzen ein, um soziales Handeln und Gruppenbildungen, deren Werte,
Denkweisen und Erfahrungen zu verstehen. Im Sinne der als militdrische Strategie
formulierten Gewinnung der ,,hearts and minds* interessieren sich die Forscherinnen
fiir das Verstdndnis an der gesellschaftlichen Basis zum internationalen ,,Stabilisie-
rungsprojekt” und fiir lokale Ideen fiir Frieden und Sicherheit (vgl. Zwischenbericht,
Kaldor/ Theros 2011). Kaldor und Theros stellen sich erkliartermaflen in den Zusam-
menhang des bestehenden zivil-militdrischen Interventions- und Neuordnungsprojekts
und suchen nach ,,implications for Western policy (Theros/Rosen, 16.01.2011). Sie
beziehen sich dabei ausdriicklich auf den Kommandeur der ISAF (International Secu-
rity Assistance Forces) sowie der US Forces Afghanistan 2009-2010, US-General
Stanley A. McChrystal, mit seiner Forderung: ,,We must get the people involved as

14.02.2026, 06:38:39,


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 21

active participants in the success of their communities.“ (McChrystal zit. nach
Theros/Kaldor 2011: 8) Bestandteil ihres Forschungsprojektes war der Aufbau eines
Netzwerkes von den befragen Bevolkerungsgruppen mit den beim Interventionspro-
jekt involvierten internationalen Organisationen, dem Militdr und der afghanischen
Regierung (vgl. Kaldor/Theros 2011), unter anderem durch gemeinsame Konferen-
zen. Der letzte Satz ihres Zwischenberichts ist sehr bezeichnend fiir den ausbeutenden
Charakter ihrer Forschung, die konzipiert ist, um im Ergebnis in ein bestehendes
Kriegsprojekt einzugehen: ,,Their views can help us develop a strategy* (Kaldor/
Theros 2011: 51, Herv. d. A.) Die Theorie-Macher*innen an der europdischen Lon-
don School of Economics and Political Science (LSE) und die weiteren Interventions-
strateg*innen handeln — von den ,,native informants* werden die benétigten lokalen
Kenntnisse verwertet.

Forschung zu internationaler Politik wird vorrangig durch Akademiker*innen
aus Nordamerika und Europa durchgefiihrt (vgl. bspw. Tickner 2003). Rufe nach
einer Offnung haben nicht zu systematischen Verinderungen gefiihrt, um Weltpoli-
tik aus der Perspektive der ,,Dritten Welt“ zu erkunden (vgl. ebd.). Ann Tickner
(2006) spricht von einer zunehmenden Einschridnkung akademischer Freiheit und
beschreibt, wie die Wertschitzung anderer Weltsichten, von Minderheiten, von
Frauen und von nicht-westlichen Kulturen als relativistisch, als nicht-fakten-
orientiert und als politisch kritisiert wird. Diese Intoleranz gegeniiber anderen Welt-
sichten hitte nach dem 11. September 2001 und der 2002 erklérten Sicherheitsstra-
tegie der USA, die auf die Forderung der Globalisierung westlicher Formen der
Demokratie und neoliberale Weltékonomie setzt, noch zugenommen (vgl. Tickner
2006: 384; vgl. auch Darby 2006). Christine Low hat in Frauen aus der Dritten
Welt und Erkenntniskritik (2009) gezeigt, ,,dass eine postkolonial-feministische Be-
trachtungsweise imstande ist, die epistemische Gewalt in den Wissensformationen
sichtbar zu machen* (Léw 2009: 16). Der Begriff ,,epistemische Gewalt* erfasst die
destruktive Rolle, die von der Monopolisierung westlicher Denkformen und Positi-
onen als die einzig richtigen ausgeht. Damit wird auch die Nicht-Horbarkeit der
konkreten Stimmen aus dem globalen Siiden und aus marginalisierten Gruppen
produziert. Christine Low geht es mit ihrem feministisch-postkolonialen Ansatz da-
rum, ,,die Vorherrschaft und Dominanz westlicher Herangehensweisen im erkennt-
nistheoretischen Bereich aufzubrechen® (Low 2009: 17), und zwar durch die
Kontrastierung der blinden Flecken und Auslassungen westlicher Diskurse mit den
Lebensbedingungen, der Subjektivitidt und den politischen Zielen von Frauen aus
Weltregionen mit Kolonialisierungserfahrung, bzw. wie Low sagt, ,,von Dritte
Welt-Frauen (ebd.: 17).

Epistemische Gewalt ist die Bezeichnung fiir diejenigen Beitrdge zu gewalt-
formigen gesellschaftlichen Verhiltnissen, die von den Wissensformen ausgehen.
,Die epistemische Gewalt ist tief in unser Wissen eingelagert, ebenso wie in die
Wege, auf denen wir zu diesem Wissen kommen.” (Brunner 2015: 39). Claudia

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | DAS UBERGANGENE WISSEN

Brunner sieht drei Elemente, iiber die epistemische Gewalt Wirkung entfaltet: die
Normalisierung und Rechtfertigung anderer Gewaltformen, die Kanonisierung —
also die Festlegung von Normen und Standards — von Wissen fiir Analysen im
internationalen Rahmen sowie der Eurozentrismus und entsprechende Pridmissen
von Aufkldarung, Modernitit und Fortschritt (vgl. ebd).

Die Kontrastierung mit dem Wissen von Frauen aus den Weltregionen, die
Kolonialisierung erfahren haben, als feministisch-postkoloniale Vorgehensweise
wie Low sie mit Bezug auf Gayatri C. Spivak darlegt, trigt dazu bei, den Westen zu
dezentrieren und Europa zu provinzialisieren, wie Dipesh Chakrabarty (2000) es
nannte. Dieser Gedanke der Kontrastierung mit den Auslassungen von Christine
Low und &hnlich lautende Forderungen von Mona Singer (2005) und Sandra Halpe-
rin (2006), das hegemoniale Wissen mit anderen Wissenssystemen und deren Er-
zdhlungen, die sich nicht einfiigen, zu konfrontieren, haben meine Forschung mit
inspiriert. ,,Das hegemoniale Wissen muf3 durch die Konfrontation mit anderen
Wissenssystemen herausgefordert werden. [...] Differenzen [werden] sichtbar und
Widerstand moéglich® (Singer 2005: 241). Sandra Halperin arbeitet an der Dekolo-
nialisierung der Erzdhlung bzw. des Mythos der europdischen Geschichte durch die
Konfrontation mit nicht-einfiigbaren (Gegen-)Erzédhlungen.

,[W]hat is needed is to confront the hegemonic perspective with an unassimilable difference,
one that cannot be rendered compatible or incorporated but that, if accepted, makes it impos-

sible to retain the dominant account.” (Halperin 2006: 44)

Das institutionell anerkannte Wissenschaftsverstindnis ist zutiefst eurozentrisch
durchdrungen, in der Wechselwirkung mit Kolonialismus entstanden und bean-
sprucht universelle Giiltigkeit. Es werden nicht nur andere bestehende Wissens-
systeme und das Wissen, das auflerhalb der anerkannten wissenschaftlicher Institu-
tionen entsteht, diskreditiert. Auch wissenschaftliche Ansitze wie der hier umge-
setzte, die Wissen aus der Perspektive der Menschen mit Kolonialisierungserfah-
rung anerkennen, werden als fragwiirdig behandelt. Der objektivistischen Sicht der
Dinge ist es ,,gelungen [...], das ,Andersseinkonnen jeglicher Ordnung® erfolgreich
zu verdriangen® (Lossau 2002: 42) und andere Wahrheiten zu unterdriicken.

Bereits in einer sehr frithen Phase dieser Forschung habe ich eine Erfahrung ge-
macht, wie dieser Universalititsanspruch in wissenschaftlichen Debatten und Prakti-
ken eine Wirkung entfaltet, die einen Arbeitsansatz, der Dekolonialisierung anstrebt,
entweder zurechtstutzt oder delegitimiert. So wurde bei der Redigierung des Tagungs-
bandes Der Talibankomplex (Schetter/KluBmann 2011) von meinem Beitrag etwa die
Hiilfte des Textes ,,gekiirzt®, sodass vor allem das ungewShnliche empirische Material
fiir die Prisentation stehen blieb. Die Auseinandersetzung mit Methoden westlicher
Theorieproduktion als epistemischer Gewalt wurde gestrichen.

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 23

,Ich kann durchaus Threr Kritik [...] an der neokolonialen Praxis des Wissenschaftsbetriebs
etwas abgewinnen und stimme Thnen hier weitgehend zu; jedoch ist dieses Buch fiir den
Leser bestimmt, der sich in erster Linie mit den Taliban auseinandersetzen will und nicht mit
Wissenschaftskritik.* (Schetter, E-Mail vom 28.10.2010, 18:05)

Die von mir zitierten Kritiker*innen einer politischen Integration der Taliban wéren
mit dieser Streichung als zu verwertende Objekte der westlichen Analyse und Theorie-
bildung stehen geblieben. Die unausgesprochene Vorannahme der Sozialwissenschaft,
dass die Theoriebildung in westlichen Wissenschaftsinstitutionen geschieht, wihrend
die Objekte dieser theoretischen Analysen héufig in der Peripherie lokalisiert sind (vgl.
Tickner 2006: 392-393), bleibt dabei unangetastet. Die Aussagen meiner afghanischen
Gesprichspartner*innen wéren zum Datenmaterial ,.einheimischer Informanten ge-
worden. Ich habe daraufthin die Veroffentlichung meines Beitrags verweigert und dies
mit Bezug auf das Bild des kolonialen Haushalts fiir die Disziplin der Internationalen
Beziehungen, das Anna Agathangelou und L.H.M. Ling beschreiben, begriindet:

»»[D]ownstairs‘ members gather ethnographic, ,thick descriptions* (,low politics®) so that the
,upstairs‘ members may theorize grandly about the world (,high politics‘). Indeed, those
upstairs depend on the ethnographic sustenance and services provided by those downstairs,
especially during times of crisis [...] Instead of scholars and theorists in their own right, the

House of IR casts them as ,native informants‘.“(Agathangelou/Ling 2004: 30)

Auf der dem Sammelband vorangegangenen Tagung ,,Wer sind die Taliban?* (Evan-
gelische Akademie im Rheinland/Universitidt Bonn, Bonn, 26.-28.03.2010) hatte ich
ebenfalls in der ersten Hilfte meines Vortrags das Problem der epistemischen Gewalt
erklirt und warum ich deshalb mit einer Methodologie arbeite, die lokale, subjektive
Stimmen als zentrale Quellen im Sinne von Expert*innen mit eigenstindigen Analy-
sen wertet. In der zweiten Hilfte bekamen diese afghanischen Stimmen Raum, indem
ich dem Tagungsthema entsprechend ausgewihlte Wortbeitrige von Basisakti-
vist¥*innen zum Verstindnis der Taliban zitierte oder als Audio-Ausschnitt einspielte.
Dieser Vortrag und vor allem die zitierten Aussagen wurden als Provokation aufge-
nommen und folgendermaflen kommentiert: ,,Das sind Sekten ohne Relevanz®, ,,nicht
reprisentativ®, ,,subjektive Stimmen und dazu eine solch subjektive Auswahl — das ist
zu viel der Subjektivitit™ und, ob ich keine rational denkenden afghanischen Frauen
hitte finden konnen. Kein Diskussionsbeitrag beachtete meine Ausfiihrungen zu
epistemischer Gewalt, stattdessen wurde diese augenblicklich ausgeiibt. Ich verstehe
das als eine Weigerung, sich mit der Verantwortung der Wissenschaft fiir koloniale,
rassistische und sexistische Ausschliisse in Analysen des Konfliktfeldes Afghanistan
auseinanderzusetzen. Die Tagungsdebatten durchzog eine Suche nach pragmatischen
Problemldsungen fiir das Peacebuilding-Projekt Afghanistan, dessen Scheitern nicht
mehr zu leugnen war.

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | DAS UBERGANGENE WISSEN

VERWICKELT: WISSENSCHAFT UND KOLONIALISMUS

Wissenschaft war historisch immer eng verbunden mit der Praxis des Kolonialis-
mus und ist es auch heute. Forschung ist dreckig — aus dem Blickwinkel der
Kolonisierten: ,,The term ,research* is inextricably linked to European imperialism
and colonialism. The word itself, ,research® is probably one of the dirtiest words in
the indigenous world’s vocabulary.” (Smith 2008: 1) Das westliche Wissenssystem
half nicht nur, Kolonialisierungsmacht durchzusetzen und auszuiiben. Andere
weltweit bestehende Wissenssysteme wurden als Hindernisse angesehen, die iiber-
wunden werden mussten (vgl. Singer 2005). ,,.Der Ausschlufl von Heterogenitit
oder Differenz gehorte [...] zur Konstitutionsbewegung neuzeitlicher Wissenschaft
und der durch diese verallgemeinerten szientistischen Rationalitéit. (Lossau 2002:
31) Die westliche Wissensform und Rationalitit wurde als die einzig giiltige aufge-
zwungen und deren Ausbreitung als zivilisatorischer Triumph der Wissenschaft
iber Aberglaube und Unwissen gefeiert.

,.Diese epistemologische Strategie [des versteckten Nicht-Standpunkts der ,god’s eye view*,
der westliches Wissen als universal, anderes Wissen als partikular darstellt,] war entscheidend
fiir die globalen Entwiirfe des Westens. Indem sie die Position des sprechenden Subjekts ver-
barg, konnte die europdische/euro-amerikanische koloniale Expansion und Vorherrschaft die
Hierarchie von iiberlegenem und unterlegenem Wissen und somit von tiberlegenen und unter-
legenen Volkern in der Welt aufstellen. Sie driickte sich in Etikettierungen wie ,schriftlose
Volker* im 16. Jahrhundert, ,geschichtslose Volker® im 18. und 19. Jahrhundert, der im
20. Jahrhundert iiblichen Formulierung ,unterentwickelte Volker®, bis hin zu der aktuelleren

Charakterisierung als ,undemokratische Volker* im 21. Jahrhundert.* (Grosfoguel 2010: 313)

Diese Form der Epistemologie ergab sich aus dem ,,imperialen Sein“ (ebd.: 314) etwa
150 Jahre nach Beginn der kolonialen Expansion, einer Subjektivitit, die sich als Mit-
telpunkt der Welt ansah (vgl. ebd.). Sprachen, Wissen, Kulturen der Kolonialisierten
wurden missreprisentiert, verhohnt, verurteilt oder unhorbar gemacht (vgl. Smith
2008: 20). Gleichzeitig wurde Wissen ausgebeutet, in westliches Wissen integriert
und die Herkunft unkenntlich gemacht. Forscher waren beim kolonialen Eindringen
und Niederwerfen beteiligt, die Probleme der kolonialen Kontrolle, Vernichtung und
Ausbeutung wurden wissenschaftlich bearbeitet und beantwortet (vgl. Seth 2009).
Unter anderem iibernimmt die Global Governance-Forschung heute eine vergleich-
bare Rolle. Auch die Ausbeutung von Wissen im Sinne von ,,they came, they saw, they
named, they claimed* (Smith 2008: 80) setzt sich bis heute fort. ,,Researchers enter
communities armed with goodwill in their front pockets and patents in their back
pockets, they bring medicine into villages and extract blood for genetic analysis.*
(ebd.: 24) Wissenschaftler*innen haben nicht nur gesammelt, sondern in den kolonia-

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 25

len Gebieten umorganisiert und ausprobiert. Die kolonial kontrollierte Welt wurde
und wird als Laboratorium verwendet (vgl. ebd.).

Post-/dekoloniale Theorie hat die Verantwortung von Intellektuellen hervorge-
hoben, die eigene privilegierte Sprechposition zu reflektieren und Kompliz*innen-
schaften anzuerkennen, die zur Unhorbarkeit der Subalternen und zur Aufrechter-
haltung unterdriickender und imperialer Verhéltnisse beitragen. Insbesondere in der
Friedens- und Konfliktforschung sollte die Bedeutung der Rechenschaftspflicht ge-
geniiber denjenigen, die von den Wirkungen der vertretenen Theorien, Lehren und
Forschungen unter anderem beziiglich humanitir begriindeter militdrischer Inter-
ventionen als Zielobjekte (,,Empfinger*innen*) betroffen sind, einen zentralen Stel-
lenwert einnehmen (vgl. Exo 2015a). Stattdessen wird die Rechenschaftspflicht
gewohnlich auf die akademisch-institutionellen Mechanismen gerichtet.

,Gerade von Forscherinnen und Forschern, die empirische Projekte in militarisierten Kon-
fliktgebieten durchfithren, muss eine besondere Sensibilitéit gefordert werden. Wissenschaft-
lerinnen und Wissenschaftler miissen davon ausgehen, dass die von ihnen zusammen-
gestellten Daten auch fiir militdrische Ziele genutzt werden, insbesondere im Rahmen der mi-
litarischen ,Human Terrain-Aufklarung®, selbst wenn dies nicht ihren Absichten entspricht.
Gerade Informationsanalysen, die in die sozialen Beziehungen und kulturellen Einstellungen
eintauchen, sind fiir die militarische Aufklarung zunehmend interessanter als die klassische
optische Aufkldrung. Eine bedenkliche Einbindung sozialwissenschaftlicher Forscherinnen
und Forscher in militdrische Strategien und Strukturen findet statt, beispielsweise als interkul-
turelle Einsatzberaterinnen und -berater in der Bundeswehr oder im Human Terrain-System
des US-Militirs.* (Exo 2015a: 286)

Im Pentagon werden bereits seit vielen Jahren Anthropolog*innen beschiiftigt, die den
Feind und das Kampfterrain in seinen sozialen Netzwerken und tieferen kulturellen
und sozialen Organisationsstrukturen begreifbar machen sollen. In Indochina und in
Lateinamerika wurden von den USA im Rahmen von Counterinsurgency (Aufstands-
bekdmpfung) ethnosoziologische Studien eingesetzt (vgl. Chair for Social Anthropo-
logy Ruhr-Universitdt Bochum 2011). Unter anderem haben die Wissenschaftler
David Kilcullen und Montgomery McFate gemeinsam mit US-General David
Petracus, Oberbefehlshaber der US-Streitkrifte im Irak und in Afghanistan 2008-
2010, CIA-Direktor 2011-2012, 2006 ein neues Militarhandbuch zum Counterinsur-
gency (COIN) verfasst. Im Mai 2010 — damit in der letzten Vorbereitungsphase auf
die angekiindigte GroBoffensive im Sommer 2010 — wurde von der ISAF (Interna-
tional Security Assistance Forces) in Afghanistan die Stelle eines ,, Target Audience
Analysis Counter Propaganda Specialist” fiir eine/n Sozialwissenschaftler*in aus-
geschrieben. Im gleichen Jahr suchte die Bundeswehr einen ,,Interkulturellen Ein-
satzberater* fiir die Unterstiitzung der Entscheidungs- und Handlungsfdhigkeit des

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | DAS UBERGANGENE WISSEN

Militdrs in Afghanistan. Zudem suchte die deutsche staatliche Entwicklungsorganisa-
tion GTZ (Gesellschaft fiir Technische Zusammenarbeit) fiir das gleiche, von der
Bundeswehr kontrollierte Gebiet im Norden Afghanistans einen ,,Komponentenleiter
(m/w) Stabilisierungsfonds®. Dabei handelte es sich um eine zivile Position fiir den
~Aufbau von einheimischen Kapazititen im Bereich der gewaltfreien Konfliktbear-
beitung® (Stellenausschreibung), fiir die eine ,,Zusammenarbeit mit militdrischen
Dienststellen (CIMIC)* (ebd.) ausdriicklich festgelegt war.

Barbara Miick war als Angestellte der Bundeswehr unter anderem als Interkul-
turelle Einsatzberaterin der Bundeswehr der européischen Truppen 2006 im Kongo
beteiligt und ,,wiinscht sich mehr engagierte Ethnologen in diesem Tétigkeitsfeld
und deren stdrkere Positionierung im offentlichen Raum* (Deutsche Gesellschaft
fiir Volkerkunde, Protokoll Diskussionsforum, 02.10.2009: 0.S.).

Im Bundesverteidigungsministerium wurde die Ethnologin Monika Lanik als
Referentin und Beamtin im Amt fiir Geoinformationswesen eingestellt. Lanik nahm
(wie auch Miick) an einem Diskussionsforum der Deutschen Gesellschaft fiir Vol-
kerkunde (DGV) zu ethischen Aspekten des neuen ethnologischen Berufsfeldes in
Krisen- und Kriegsgebieten teil. ,,Sie [Lanik] pladierte dafiir, dass innerhalb ihres
Tatigkeitsfeldes noch viel mehr ethnologische Fragen aufgeworfen wiirden.
(Ebd.). Ethnolog*innen hitten die entsprechende Expertise zum Wissen um kultu-
relle Gegebenheiten und sollten sich beteiligen. ,,Das Tragen einer Uniform sei kei-
ne rote Linie jenseits derer die bose Welt anfidngt, Ethnologen diirften diesbeziiglich
nicht stigmatisiert werden* (ebd.), wurde von nicht militdrisch-eingebetteten Ethno-
logen in der Diskussion betont.

Nicht allein das Wissen dort angestellter Ethnolog*innen wird vom Militér ge-
nutzt, sondern auch Literatur, die unabhingig entstanden ist. Der ethnologische
Afghanistan-Forscher und Kritiker der US-amerikanischen (wie auch zuvor der
sowjetischen) Intervention, Christian Sigrist, sagte in einem Interview mit dem
Lehrstuhl fiir Soziale Anthropologie der Ruhr-Universitit Bochum: ,,Man wollte
meine Warnungen nicht horen [...]. Die Geheimdienste benutzen meine Texte.
(Chair for Social Anthropology Ruhr-Universitdt Bochum 2011: 13)

Meine Forschung in Afghanistan priife ich in besonderer Weise unter dem
Blickwinkel von Verantwortlichkeit fiir mégliche Komplizenschaften fiir koloniales
Wissen und der Rechenschaftspflicht fiir mogliche Folgewirkungen insbesondere
fiir die in Afghanistan lebenden Menschen. Vor allem ist diese geprigt von der
Rechenschaftspflicht gegeniiber den Aktivist*innen, die an dieser Forschung betei-
ligt sind, und vom Aufbau und der Weiterfiithrung langfristiger sozialer und politi-
scher Verbindungen zueinander.

14.02.2026, 06:38:39,


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 27

AUSBEUTENDE FORSCHUNG

Es gibt verankerte ethische Leitlinien fiir die Forschungsdurchfiihrung; besonders
ausgeprigt sind diese bei den Ethnologen (beispielsweise der American Anthropo-
logical Association). Doch wie auch das erwihnte DGV-Forum von 2009 zeigt, bei
dem eine ethische Leitlinie, die Frankfurter Erkldrung verabschiedet wurde, stehen
solche Leitlinien keineswegs im Widerspruch zu militdrisch verwerteter Forschung.
Dekoloniale Kritik betont, dass ethische Prinzipien regelméBig ausgehebelt werden
(vgl. Decoloniality Europe 2013).

Die bereits beschriebene Forschung von Mary Kaldor und Marika Theros zur
Vernetzung von zivilgesellschaftlichem Engagement als Bottom-up-Strategie zu
menschlicher Sicherheit in Afghanistan (Kaldor/Theros 2011), betrachte ich als eine
ausbeutende Forschung. Die Erforschung der zuvor unbeachteten Stimmen zahlrei-
cher Akteur*innen an der Basis der Gesellschaft und deren Vernetzung geschieht
bei Kaldor/Theros als eine Zuarbeit zur internationalen militdrischen Mission, zur
afghanischen Regierung und zu den westlichen Governance-Berater*innen. Die
Forscherinnen erkldren, dass sie ihre Forschung als eine Beantwortung von offenen
Fragen des zivil-militdrischen Interventionsprojektes begreifen. Der weit klaffende
Graben zur gesellschaftlichen Basis miisse bearbeitet werden. Ein US-
amerikanischer ISAF-Militarvertreter gehorte zu den Erdffnungssprechern einer
Konferenz mit den Zivilgesellschaftsvertreter*innen im Rahmen des Forschungs-
projektes (,,Civic Action for National Interest and Human Security, 27.2.-1.3.2011,
Kabul). Ein Berater des afghanischen Prisidenten Hamid Karzai forderte dort in
seiner Rede, dass von der Zivilgesellschaft nun ein Beitrag kommen solle, weil die
Regierung und die internationale Gemeinschaft die Probleme nicht mehr 16sen
konnten. Das Militér und die Regierung konnten nicht allein fiir Sicherheit, Frieden
und Versohnung sorgen, bekundete der Préasidentenberater (Mitschriften d. A. von
der Konferenz). Auch der UN-Sondergesandte duflerte in einem Beitrag dazu, dass
es keine militdrische Losung gebe und sie nun die Stimmen der afghanischen Be-
volkerung brauchten: ,,I tell you a secret: Nobody has come out with a solution. We
need to hear your voice.” (Ebd.) Nun sei die richtige Zeit dafiir.

Es gehort zum westlich-akademischen Selbstverstindnis, dass es ein Recht auf
Informationen gibt. Wenn Informationen als notwendig bzw. fehlend eingeschétzt
werden, besteht die wissenschaftliche Aufgabe darin, diese Informationen zu beschaf-
fen. Die Verpflichtung gegeniiber den Anspriichen der wissenschaftlichen Institution,
diese Aufgabe zu erfiillen, wird als vorrangig vor ethischen Uberlegungen und Prinzi-
pien bewertet. Auch in der feministischen Forschung zu internationaler Politik habe ich
Beispiele gefunden, in denen sich auf ethische Prinzipien wie Transparenz und Rezi-
prozitit bezogen wurde, die dann jedoch in bewusster Entscheidung nicht eingehalten
wurden. Die Notwendigkeit, Forschungsdaten zu erhalten, um den wissenschaftlichen

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | DAS UBERGANGENE WISSEN

Informationsstand zu erweitern, wurde als am hochsten stehend bewertet. ,,My choice
to avoid full transparency in some cases allowed me to access much-needed infor-
mation.* (Jacoby 2006: 168) Der Druck, zu publizieren und die eigene wissenschaft-
liche Karriere voran zu bringen, wird als Rechtfertigung dafiir genannt, Ehrlichkeit und
ein Eintreten fiir die Frauen, die beforscht werden, zuriickzustellen (vgl. ebd.).

Ein Forschungsverstindnis ist sehr weit verbreitet, das der Subjektivitit der Be-
troffenen, die beispielsweise in Kriegsgebieten leben, erst nach der Bearbeitung
durch die/den auBlen stehende/n Wissenschaftler*in Giiltigkeit gewéhrt. Es wird
eine kontrollierende, interpretierende, kategorisierende und letztendlich die wissen-
schaftliche Reprisentation entscheidende Autoritit ausgeiibt. Erst die/der For-
scher*in erkennt demnach, wie Forschungssubjekte handlungsméchtig werden und
welche Bedeutung die Handlungen haben. Entsprechend kann dann iiber Klassifika-
tionen, Interpretationen, Aufbewahrung und Verwertung der Daten entschieden
werden (vgl. Jacoby 2006: 162-163). In der Charta dekolonialer Ethik wird als zent-
rales Problem hervorgehoben, dass Forschungsmethodologie zur ,,Autoritit iiber*
die Anderen privilegiert: ,,Academic research allows people to become the ,authori-
ty about® others; the immigrant, the indigenous, the sans papiers, the Muslim
woman“ (Decoloniality Europe 2013: 1).

Nach meinem wissenschaftlich-ethischen Verstindnis, das sich an feministisch-
dekolonialen Ansétzen orientiert, habe ich weder ein Recht, alles erfahren zu konnen,
noch stelle ich die Perspektiven und das Wissen der Gesprichspartner*innen infrage.
Stattdessen bin ich bestrebt, trotz aller Hindernisse einer transkulturellen Forschung in
einem Kriegsgebiet von den Erfahrungen und Verstindnissen der afghanischen Akti-
vist*innen zu lernen — so viel wie mir Zugang gewihrt wird und wie ich angesichts viel-
faltiger Verstindigungsbarrieren (nicht allein sprachlich) iibersetzen kann. Subjektive
Aussagen, personliches Wissen und personliche Erfahrungen, die durch Zuhoren und
Teilnehmen auf der Basis von vertrauensvollen Beziehungen vermittelt wurden, werden
von mir als zentrale Quellen ernst genommen. Es geht nicht um den Erhalt von Daten-
material zur Bearbeitung mit Theorien und Methoden, die aus einem eurozentrisch-
kolonialen Wissenschaftsbetrieb stammen. Ich begreife meine Gesprichspartner*innen
als Expert*innen. Die basispolitisch, anti-kolonial arbeitenden Organisationen verfiigen
iber Konfliktanalysen und Wissen fiir einen moglichen Frieden. Es geht mir darum, die-
ses Wissen im Zusammenhang mit dem Denksystem, in dem es entstanden ist, zu ver-
stehen. Ich mache Expert*innen-Interviews nicht nur dann, wenn ich beispielsweise den
Sprecher der politischen Partei Hezbe Hambastagi interviewe. Auch wenn ich mit zwei
alten, zunichst etwas dngstlichen erscheinenden Frauen — beide Witwen und Analpha-
betinnen — rede, die sich gerade entschlossen haben, einem Verband der Opfer von
Kriegs- und Menschenrechtsverbrechen beizutreten, fiihre ich ein Expertinnengespréch.
Nicht zuletzt, weil es neben viel Mut eine gut bedachte Entscheidung erfordert, die
Lebenserfahrung und gegenwirtige politische Verhiltnisse einbeziehend, um trotz mas-
siver Bedrohungen fiir die Rechte der Opfer einzutreten.

14.02.2026, 06:38:39,


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 29

WISSENSCHAFT ALS KAMPFGEBIET
DER DEKOLONIALISIERUNG

Als ich diese Forschung angefangen habe, standen Texte, die sich mit postkolonia-
ler oder dekolonialer Forschung in der Umsetzung empirischer Projekte beschifti-
gen, kaum zur Verfiigung — insbesondere nicht in der Friedens- und Konflikt-
forschung oder aus dem Fachgebiet der Internationalen Politik. Als Said 1978 Ori-
entalism herausgab, war das ein Anfang, die Kolonialitit in den westlichen Repri-
sentationen der nicht-westlichen Welt zu analysieren. Doch Said formulierte, dass
von allem, was noch zu untersuchen bleibt, das Wichtigste sei, alternative, freiheit-
liche Forschungspraktiken zu entwickeln, die kulturiibergreifende Forschungen oh-
ne Unterdriickung und Manipulation ermdglichen.

,Perhaps the most important task of all would be to undertake studies in contemporary alter-
natives to Orientalism, to ask how one can study other cultures and peoples from a libertarian,
or nonrepressive and nonmanipulative, perspective. But then one would have to rethink the

whole complex problem of knowledge and power.* (Said 1995: 24)

Detailreich ausgearbeitete ethisch-methodische Leitlinien fiir interkulturelle und
interepistemische Forschungen habe ich bei einigen der Forschungseinrichtungen
gefunden, die seit langer Zeit in Gebieten indigener Bevolkerung forschen. Diese
Leitlinien sind das Ergebnis der Kdmpfe der indigenen Gemeinschaften gegen den
Diebstahl ihres Wissens und gegen ausbeutend-koloniale Forschungspraxis. Ein
Grundprinzip dieser ethischen Forschung ist, dass die Kontrolle iiber den For-
schungsprozess bei der indigenen Gemeinschaft liegt. Sie entscheiden {iiber die
Durchfiihrung und kénnen vom vereinbarten Konsens jederzeit zuriicktreten. Es
gibt eine Verpflichtung, etwas zuriickzugeben. Mindestens miissen die Forschungs-
ergebnisse einen Nutzen fiir die indigene Gemeinschaft haben und auf verstindliche
Weise prisentiert werden (vgl. Australian Institute of Aboriginal and Torres Strait
Islander Studies 2011; University of Saskatchewan 2008). Die Beachtung ethischer
Guidelines ist unumginglich, aber nicht ausreichend (vgl. Smith 2008). Die Charta
of Decolonial Research Ethics (Decoloniality Europe 2013) ist eine institutionen-
ibergreifende Ausarbeitung, in der auch eine Skepsis gegeniiber ethischen Leit-
linien, insbesondere jenen der American Anthropological Association (vgl.
American Anthropological Association Commission on the Engagement of Anthro-
pology with the US Security and Intelligence Communities 2009), ausgedriickt
wird, weil diese meist dazu beitragen das ,,white political field* (ebd.: 1) zu vertei-
digen. Der Begriff ,,white political field“ bezieht sich auf den Raum, die Zeiten und
politischen Logiken, die den Kern imperialistischer Staaten oder des globalen
zwischenstaatlichen Systems ausmachen. Entsprechende Institutionen entstehen aus

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | DAS UBERGANGENE WISSEN

historischen Kdmpfen innerhalb der Gruppe der Weilen wie auch als Folgen der
Monopolisierung des Politischen durch diese Gruppe (vgl. Decoloniality Europe:
Decolonial Key Concepts).

,.In these ethical codes, the privilege of making ethically informed decisions is given to the
researcher, and so all ethics are suspended in the moment the researcher is out of ,the field".
The logic that the researcher collects information to take to the university to analyse remains
untouched, the privilege of the last word is successfully protected, and so is white imperial
identity behind it.* (Decoloniality Europe 2013: 5)

Die bedeutendste Grundlage fiir konkretere Einblicke in Moglichkeiten der Umset-
zung einer dekolonial umgewilzten Epistemologie ist fiir mich das Buch Decoloni-
zing Methodologies von Linda Tuhiwai Smith (2008). Dazu kommen weitere
Beitrdge aus der dekolonialen Bildungsforschung, die Smith mit herausgegeben hat
(Denzin/Lincoln/Smith 2008) oder die sich auf Smith beziehen (Mutua/Swadener
2004; Bishop 2005). Smith stellt fest: ,,The mix of science, cultural arrogance and
political power continues to present a serious threat to indigenous people.” (Smith
2008: 99) Sie begreift ihre Arbeit als Teil eines internationalen Projektes der Deko-
lonisierungspolitik der indigenen Bewegung, in dessen Rahmen sie iibernimmt,
Indigene Methodologie, indigenes researching back und Forschung von Indigenen
fiir Indigene zu entwickeln. ,,[I|ndigenous communities [...] are not only beginning
to fight back against the invasion of their communities by academic, corporate and
populist researchers, but to think about, and carry out research, on their own
concerns.” (Ebd.: 39).

Forschung hat fiir Indigene als Kampfgebiet eine Bedeutung (vgl. Smith 2008:
39). Wihrend der ,,Decade of the World’s Indigenous Peoples* (1994-2004) haben
indigene Forscher*innen einen Angriff grofiten Ausmalles gegen westliche Episte-
mologien und Methodologien ausgefiihrt (,,a full-scale attack was launched*) und
die Dekolonialisierung der wissenschaftlichen Praktiken gefordert (vgl. Den-
zin/Lincoln 2008: 3). In der dritten Auflage des von Denzin und Lincoln herausge-
gebenen SAGE Handbook of Qualitative Research (2005) wurden mehrere Beitrige
zu indigener Methodologie aufgenommen (u.a. Bishop 2005; Smith 2005). AuBer-
dem hat Linda Tuhiwai Smith zusammen mit Norman Denzin und Yvonna Lincoln
2008 ein Handbuch kritischer und indigener Methodologien herausgegeben, denn,
so erkldren sie, indigene Forscher*innen konnten kritischen Theoretiker*innen zei-
gen, wie diese ihren Methodologien eine Anbindung auf der lokalen Ebene geben
konnen (,,to ground their methodologies at the local level“, Denzin/Lincoln/Smith
2008: x).

Smith entwirft eine indigene Forschungsagenda, die eine Systematisierung und
Anerkennung fiir diejenigen Forschungsmethoden und Techniken der Datensamm-
lung und -analyse bietet, die bereits in den indigenen Gemeinschaften praktiziert

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 31

werden und die epistemologisch und methodologisch in indigene Denkweisen,
Werte, Sprache, Haltungen und Praktiken eingebunden sind. Thre Agenda ist Teil
eines internationalen Projektes und doch geht es vor allem darum, die kleinen, be-
reits bestehenden lokalen Praktiken zu achten und als Forschung anzuerkennen. Oft
werden Projekte, die aus den dringenden Fragen und Bediirfnissen der Gemein-
schaften mit eigenstdndigen Methoden und kulturell eingebunden entwickelt wer-
den, von diesen selbst erst gar nicht als Forschung bezeichnet, ,,in case it provokes
the scorn and outrage of ,real researchers” (Smith 2008: 125). Der Mythos, dass
Forschung eine hochspezialisierte, institutionalisierte und distanzierte Expertenar-
beit ist, soll durchbrochen werden. ,,They search and record, they select and inter-
pret, they organize and re-present, they make claims on the basis of what they
assemble. This is research.“ (Smith 2008: 17)? Smith richtet sich mit ihrer For-
schungsagenda vor allem an indigene Forscher*innen. Die Forschungsagenda stellt
die Selbstbestimmung in den Mittelpunkt und verbindet Forschung mit sozialer
Verantwortlichkeit (,,research will ,benefit mankind‘“‘; ebd.: 117).

Smith vermittelt das Maori-Wissenssystem und die Legitimitdt und Giiltig-
keit/Validitdt des Maori-Wissens. ,,[R]esearchers actively decenter the Western
academy as the exclusive locus of authorizing power that defines research agenda.*
(Mutua/Schwadener 2008: 38) Diese Bewegung zur Dekolonialisierung von For-
schung und Wissen ist nicht einheitlich, sondern vielfiltig, zahlreich und stark (vgl.
ebd.). Sie wird in Hunderten von Sprachen und Kommunikationsformen ausgedriickt:

,»[...] in song, oral storytelling, dance, poetry, and rituals. Such voices use performative
styles, reflecting an array of indigenous epistemologies that go far beyond prevailing Western
academic styles and venues for dissemination, resisting external definitions of what is of
worth, and often reflecting relational versus individualistic constructions of human beings and
other creatures.” (Mutua/Schwadener 2008: 39)

Anna Agathangelou und Lily Ling (2009), die den postkolonial-feministischen For-
schungsansatz Worldism entwickelt haben, erkennen darin diese multiplen Episte-
mologien und Ausdrucksformen von Wissen an, um eine neue Grundlage fiir die
Forschung von Fragen der Weltpolitik zu schaffen. Agathangelou und Ling begrei-
fen die zahleichen Epistemologien in einem Zusammenhang stehend, der durch
Austausch und Konflikt gekennzeichnet ist. Worldism stellt ein herkdmmliches

2 Nach der Definition der UNESCO (United Nations Educational, Scientific and Cultural
Organization) ist Forschung und Entwicklung ,,[a]ny creative systematic activity under-
taken in order to increase the stock of knowledge, including knowledge of man, culture
and society, and the use of this knowledge to devise new applications.” (UNESCO Statis-
tical Yearbook 2003: 0.S.)

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | DAS UBERGANGENE WISSEN

Verstidndnis von Methodologien grundlegend auf den Kopf. ,,Worldism helps us
identify fiction, generally, and poetry, specifically, as exploratory methods for an
emancipatory and culturally-resonant social science. We also consider the possibil-
ity that method itself is a form of fiction — one with direct political consequences.*
(Agathangelou/Ling 2005b: 1) Fiktion wird zur berechtigten Methode. Agathange-
lou/Ling gehen davon aus, dass es nicht die eine objektive Welt, sondern multiple
Weltwahrnehmungen und Praktiken gibt. Eine Vielzahl an Weltbegrifflichkeiten
und Wissenssystemen stehen demnach in Austausch- und Konfliktbeziehungen,
sind von Macht — und Herrschaftsverhiltnissen (race-gender-class-culture) durch-
zogen und werden in intersubjektiven Wahrnehmungen und AufBerungen reprodu-
ziert. Entgegen der Gewalt singuldrer Begriffe, Theorien, Epistemologien und
Methodologien schlagen Agathangelou/Ling Worldism als Konzept vor. ,,[W]hen
the Other voices itself, neither Self nor Other, theory-building nor practical politics,
can remain the same.” (Agathangelou/Ling 2004: 45) Mit der Wertschitzung sub-
jektiver AuBerungen, fiktionaler Texte und insbesondere von Gedichten, 6ffnen sie
Forschung fiir neue Prisentationsformen von Wissen. Kritik, Sehnsiichte und Neu-
entwiirfe fiir Formen politischen Lebens wiirden sichtbar.

,,Poetry serves as a method or site of labour for transforming and reconstructing our worlds.
[...] [Ploetry — whether in the form of folktales or songs or simple ditties — has expressed
human needs, goals, aspirations, and desires from ancient to present times.” (Agathange-
lou/Ling 2005a: 842)

Mit Fiktion oder Poesie als Methode wird nicht eine vereinheitlichte Interpretation
angestrebt, sondern offene, kontroverse Debatten (vgl. Agathangelou/Ling 2005b:
12; Agathangelou/Ling 2005a: 843). Die beiden Autorinnen formulieren auch epis-
temologische Verpflichtungen, in denen die Rechenschaftspflicht einen zentralen
Stellenwert bekommt. ,,What are we thinking/doing/being, at whose cost, and
why?* (Agathangelou/Ling 2004: 44)

SCHWIERIGKEITEN KULTUR-UBERSCHREITENDER
FORSCHUNGEN IM NEOKOLONIALEN KONTEXT

Forschung ist immer eine machtvolle Intervention, die traditionell dem Forscher
niitzt sowie dem Wissensbestand der gesellschaftlich herrschenden Gruppe (vgl.
Smith 2008). Die Machtdynamik, die immer in Forschungsbeziehungen besteht,
muss wahrgenommen und reflektiert werden. ,,They have the power to distort, to
make invisible, to overlook, to exaggerate and to draw conclusions, based not on

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 33

factual data, but on assumptions, hidden value judgments, and often downright mis-
understandings® (Smith 2008: 176).

Eher am Rande behandelt Linda Smith auch mogliche Forschungen im ,,cross-
cultural context (Smith 2008: 173), das heif}t, als Kooperationsprojekte mit For-
schenden, die aus einer anderen (Wissens-)Kultur kommen. Weil ein tiefes Misstrau-
en gegeniiber den Motiven und Methodologien westlicher Forscher*innen besteht,
wird erwartet, dass diese den Nutzen einer Forschung detailliert ,,vorbuchstabieren‘
(,,spell out; ebd.: 118). Es ist sehr wichtig, die fiir alles Weitere grundlegende An-
nahme infrage zu stellen, dass einzelne Forscher*innen ein gegebenes Recht auf Wis-
sen und Wahrheit haben. Smith listet zahlreiche Fragen auf, die gestellt werden
miissen: als erstes die Frage danach, wer das Forschungsproblem definiert. In den
weiteren Fragen geht es darum, fiir wen die Forschung relevant und wertvoll ist und
welches Wissen die Gemeinschaft, in der geforscht wird, durch die Forschung erhailt.
Es muss beantwortet werden, was die positiven, aber auch mogliche negativen Aus-
wirkungen der Forschung sind. Auch wird gefragt, wer die Forschung aufschreibt und
wie die Ergebnisse verbreitet werden. Nicht zuletzt wird die Frage gestellt, wem ge-
geniiber der/die Forschende rechenschaftspflichtig ist (vgl. ebd.: 173 sowie 10).

Das Eingehen von emotionalen, empathischen und reziproken Beziehungen mit
Achtung und Sorge fiireinander, in dessen Rahmen ein gegenseitiges Teilen von
Wissen als Lernprozess stattfinden kann, ist grundlegend fiir dekoloniale, transkul-
turelle Forschung. Die Beantwortung der von Linda Smith und &hnlich auch von
anderen formulierten Fragen zum Sinn, Nutzen und Schaden der Forschung wie
auch zur Rechenschaftspflicht der Forscher*in ist unumginglich. Zudem muss von
Beginn an, wihrend des gesamten Verlaufs und insbesondere nach Abschluss der
Phase, die herkommlicherweise als Datensammlung im Feld oder Feldforschungs-
phase bezeichnet wird, eine umfassende Verstindigung und Zustimmung stattfin-
den: iiber Fragestellung, Charakter, Vorgehensweise (Forschungsdesign), aber vor
allem auch iiber die Ausformulierung der Ergebnisse und Publikationsformen.

Guter Wille ist nicht ausreichend, um Vorannahmen und Haltungen zu tiberwin-
den, die aus Jahrhunderten der Macht und Privilegien entstammen und die Sprachen
und Bedeutungssysteme geschaffen haben, die nur in kleinen Bereichen in der Be-
gegnung verschiedener globaler Lebenswelten hinweg geteilt werden kénnen und in
weiten Bereichen nicht gemeinsam sind. ,,Even good intentions by the dominant
group are not always sufficient to enable their ears to hear and therefore for the other
to speak.” (Jones/Jenkins 2008: 478) Deshalb ist die Taubheit der Kolonisierenden
eine Bedingung der kolonialisierten Gesellschaft. ,,While usually unintentional, such
dis-ability enables imposition on others in the name of development and engage-
ment.” (Ebd.: 478) Auch in Projekten der Zusammenarbeit sind die verbiindeten For-
scher*innen nur teilweise fahig, zu héren und zu sehen. Das Ziel kann auch nicht sein,
die andere gesellschaftliche Gruppe als Objekt begreifbar zu machen.

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | DAS UBERGANGENE WISSEN

,»The indigene-colonizer collaboration — if we are open and susceptible — is a site of learning
from difference rather than learning about the other. [...] It is openness to difference that can
provoke meaning beyond our own culture's prescriptions — and lead to new thought.” (Ebd.:
480, Herv. i. O.)

Die Begrenztheit des Verstehens ergibt sich nicht nur aus der unterschiedlichen
Geschichte und den verschiedenen Erfahrungen, kulturellen Werten und Lebenswei-
sen. Um vermeintlich zu verstehen, wird sich das Andersartige auf dem Hintergrund
des vorhandenen Wissens erklédrt und damit die/der Andere zum Objekt der eigenen
Welt, des eigenen Verstindnisbereiches reduziert. Wird jedoch eine Beziehung einge-
gangen, kann ich zuhoren, aufmerksam dabei sein, mich iiberraschen und gefiihlsmi-
Big bertihren lassen. Die wahrgenommenen Unterschiede regen dabei ein Nachdenken
iber die eigenen Selbstverstidndlichkeiten, Generalisierungen und Begrenztheiten an.
Es ist wichtig, die Verunsicherung zuzulassen. ,,What she brings me is the experience
of difference. This experience confronts me with limits of my knowledge and learn-
ing, when I had no idea of their limits before.“ (Jones/Jenkins 2008: 479)

In Berichten dekolonialer Forschungen (bspw. Swadener/Mutua 2008) wird
vielfach erklirt, dass es oft nicht sinnvoll ist, an einer Einteilung in ,,insider* und
,outsider* fiir transkulturelle Forschungen festzuhalten (vgl. bspw. Jankie 2004).
Stattdessen kann von ,,foreign researchers as the ,allied other*‘ (Mutua/Swadener
2008: 38) gesprochen werden. An diese Anbindung von Forscher*innen, die aus
einer anderen (Wissens-)Kultur kommen, sind zahlreiche bereits genannte Bedin-
gungen geknliipft. So sehr diese dekolonialen Leitlinien, Prinzipien oder indigenen
Forschungsagenden eine Orientierung sein miissen, wird die Umsetzung diesen
Vorgaben oft nicht in jedem Detail entsprechen. Wenn wir bestrebt sind, diese radi-
kal dekolonial umgewilzten ethischen und methodologischen Werte anzuwenden,
werden wir uns aller Voraussicht nach dabei dreckig machen.

Beth Blue Swadener schaut auf viele Jahre Erfahrung mit dekolonialer For-
schung — die sie vorher ,,partnership research* (Mutua/Swadener 2008: 35) nann-
te — zuriick, bestrebt, die Stimmen und Weltsichten der kenianischen
Lehrer*innen in den Vordergrund zu riicken, mit denen sie bei dieser Forschung
im Bildungsbereich zusammenarbeitete. Als europidisch-amerikanische Frau mit
zahlreichen Privilegien arbeitet sie daran, Unterdriickung zu verlernen: ,JI have
actively interrogated ways in which my work may be reproducing colonial, exploi-
tive, or oppressive patterns and relationships.” (Ebd.: 35) Viele Jahre arbeitete sie
mit erstellten Leitlinien fiir dekoloniale Forschung, die in ,,insider* und ,,outsider*
als Partner*innen unterschieden und relativ eindeutige Vorgabe machten, unter
anderem die Co-Autorenschaft fiir alle Veroffentlichungen, die aus der Forschung
resultieren. Zu den Vorgaben gehorte auch die Verbreitung der Ergebnisse bei den
lokalen Beteiligten in einer Weise, die fiir diese eine Relevanz hat. Das umfasst
auch, Finanzierungsmoglichkeiten zu erschliefen, um Publikationen im Land der

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 35

Forschungsdurchfithrung verbreiten zu konnen. Swadener ging spiter dazu iiber,
den Komfort solch regel-gesteuerter dekolonialer Forschung iiber Machtungleich-
verhiltnisse hinweg infrage zu stellen. Die Forschungen seien komplex und kénn-
ten nicht alles vollstidndig in der angestrebten Weise umsetzen. ,,I have confronted
the likelihood that decolonizing research is a messy, complex, and perhaps impos-
sible endeavor — yet have affirmed that attempting to decolonize one’s work is a
project worth pursuing.* (Ebd.: 36) Sie kommt zu der Schlussfolgerung, dass deko-
loniale Forschungen die Moglichkeiten eines individuellen Bestrebens iiberschrei-
ten. Kollektive oder Allianzen seien erforderlich, die dekoloniale Projekte zu ihrem
Anliegen machen. Doch darf deshalb der Versuch, die eigene Arbeit zu dekoloniali-
sieren, nicht aufgegeben werden, betont Swadener.

Es ist von groBter Bedeutung, Wissen/-schaft zu dekolonisieren, die multiplen
weltweit bestehenden Epistemologien und Weltverstindnisse anzuerkennen und die
vielen, die kolonial marginalisiert werden, nach vorne zu riicken. Dabei wird das
westliche Wissenschaftssystem auf die lokale Bezogenheit und Partikularitét ver-
wiesen, die allen Wissenssystemen eigen ist. ,,Recognizing the localness of science
subsumes many of the previously supposed limitations of other knowledge systems
compared with Western science.” (Watson-Verran/Turnbull 1995: 116) Die ver-
schiedenen lokal bezogenen Teile stehen in einem Austausch, der derzeit machtvoll
das europiische System {iberordnet und andere Wissensformen delegitimiert. Indi-
gene bzw. Menschen mit Kolonialisierungserfahrung wehren sich an vielen Orten
weltweit gegen ausbeutende Forschung und entwickeln ihre eigenen Forschungs-
agenden und Forschungspraktiken. Es ist wichtig, sich als im westlichen Bildungs-
system geprigte und mit Privilegien ausgestattete Europder*innen an der Dekoloni-
alisierung von Forschung zu beteiligen. Trotz aller Unzulinglichkeit und
Widerspriichlichkeit sollten wir nicht zogern, uns in diesem unsicheren Terrain zu
bewegen, wenn wir danach streben, zum ,,allied other” in diesen Kdmpfen um
Dekolonialisierung der Wissensformen — und nicht nur dieser — zu werden.
[A]lliances across complex differences and power matrices are difficult but have
never been more important than now.“ (Cannella/Manuelito 2008: 46)

[ W]ithin decolonizing projects, the possibilities of forging cross-cultural partnerships with,
between, and among indigenous researchers and ,allied others‘ and working collaboratively
on common goals that reflect anticolonial sensibilities in action are important facets of decol-
onization.” (Mutua/Swadener 2008: 31)

Der soziale und der epistemische Ort miissen nicht zusammenfallen, betont Ramén
Grosfoguel (vgl. Grosfoguel 2011a). Wer auf der unterdriickten Seite von Macht-
verhiltnissen lebt, wird nicht automatisch von einer subalternen Erkenntnisposition
aus epistemisch denken (vgl. ebd.: 5). Grosfoguel vertritt die Ansicht, dass auch
privilegierte Weille dekolonial wissenschaftlich arbeiten konnen. Sie miissten dafiir

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | DAS UBERGANGENE WISSEN

die Perspektive der Menschen mit Kolonialisierungserfahrung einnehmen und die
Epistemologien des Siidens sehr ernst nehmen. Grosfoguel und andere dekoloniale
Denker*innen betonen wie wichtig es ist, von wo aus gedacht wird. Zudem ist es
wichtig, dass diejenigen, die in den bestehenden Wissen-Macht-Verhéltnissen privi-
legiert werden, den Raum fiir interepistemischen Dialog, fiir Gespriche und for-
schendes Lernen mit Bescheidenheit betreten. Wir haben nicht nur viel zu verlernen
und neu zu lernen. Wir sind es auch gewohnt, Losungen zu haben und Unter-
stiitzung zu geben und damit eine Rolle einzunehmen, die nicht angemessen sowie
eurozentrisch ist. Neben der epistemischen Positionierung, also die Perspektive und
die Erkenntnisweise der Menschen mit Kolonialisierungserfahrung einzunehmen
bzw. nach vorne zu riicken, ist eine politische Positionierung als Teil der umfassen-
den Kéampfe fiir die Dekolonialisierung der Wissens-/Weltverhiltnisse grundlegend
fiir dekoloniale Wissenschaft.

RELATIONALE EPISTEMOLOGIE

Im Gegensatz zur weiterhin als wissenschaftliches Ideal gelehrten Forschungsagen-
da eines distanzierten, nicht involvierten Forschers, der neutrale Daten sammelt,
priift und Fakten in individuell gekennzeichneten Publikationen sachlich prisentiert
und bewertet,? gehort es zur Grundlage einer indigene Forschungsagenda, wie bei-
spielsweise der Kaupapa Maori Forschung (Smith 2008; Bishop 1998; Bishop
2005), dass ein*e Forscher*in empathisch und emotional begreifbar ist und soziale
Verbindungen eingeht, in denen Wissen gegenseitig ausgetauscht werden kann.

Eine solche Epistemologie der Beziehungen (,,relational epistemology*, Bishop
2005: 118) und des teilnehmenden Lernens/Wissens (,participatory mode of
knowing®, Denzin/Lincoln 2008: 14) betont Fiirsorge, den Wert der individuellen
Ausdrucksweise, die Fahigkeit zur Empathie, das Teilen von Emotionalitit und die
personliche Rechenschaftspflicht (ebd.: 15). Der/die Forscher*in wird personlich
zur Rechenschaft gezogen. Diese Verantwortung hat er/sie nicht gegeniiber einer
entfernten wissenschaftlichen Disziplin oder Institution, sondern gegeniiber denje-
nigen, mit denen (iiber die) er/sie forscht.

Die Etablierung ehrlicher, respektvoller gegenseitiger und nicht ausbeutender
Beziehungen, in denen sich die Personen mit ihrem kulturellen, personlichen und
projektbezogenen Hintergrund offen zeigen, wird als essentielle Grundlage fiir eine
Forschung gesehen. Das wird bei Smith (2008) in allen Beschreibungen, nicht nur

3 Auch qualitative Forschungsdesigns gehen hdufig von vergleichbaren Grundlagen aus
und halten daran fest, dass das empirische Material Objektivitétskriterien entspricht und

geeignet ist, eine Hypothese zu iiberpriifen.

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 37

fiir cross-cultural Forschungen, deutlich. Fiirsorglicher Umgang miteinander ist
nicht allein fiir den Moment des Forschungskontaktes wichtig:

At a general level insider researchers have to have ways of thinking critically about their
processes, their relationsships and the quality and richness of their data and analysis. So too
do outsiders, but the major difference is that insiders have to live with the consequences of
their processes on a day-to-day basis for ever more, and so do their families and communi-
ties.* (Smith 2008: 137)

Linda Tuhiwai Smith (2008) beschreibt deshalb fiir die Maori in Neuseeland wie
ein*e Forscher*in auch mit zunéchst unerwarteten Fragen konfrontiert wird: ,,Is her
spirit clear? Does he have a good heart? What other baggage are they carrying? Are
they useful to us? Can they fix up our generator? Can they actually do anything?*
(Ebd.: 10) Kontakte von Angesicht zu Angesicht sind wichtig, wie auch Beschei-
denheit. Zwei weitere Aspekte, die von westlichen Forschenden hiufig nicht oder
unzureichend beachtet werden, sind ,,sharing of knowledge* und ,,reporting back*
(ebd.: 15). Das ist nicht mit der Uberreichung eines Berichtes erledigt. Es geht um
Reziprozitit, Feedback und Zuriickgeben, um Bestandteile respektvoller Beziehun-
gen. Die theoretischen und methodologischen Hintergriinde der Forschung kdnnen
als Wissen geteilt werden, statt an deren Stelle ein paar Informationen und Ergeb-
nisse weiterzugeben. Dies kann und sollte in einer Sprache erfolgen, die der Kultur
und dem Kontext angemessen ist, und in einer Weise, die fiir die Menschen von
Bedeutung ist, die zur Forschung beigetragen haben.

,.[S]haring is about demystifying knowledge and information and speaking plain terms to the
community. Community gatherings provide a very daunting forum in which to speak about
research [...] with laughter, deep reflection, sadness, anger, challenges and debate. It is a very
skilled speaker who can share openly at this level within the rules of the community.* (Ebd.:
161)

Russell Bishop (2005), der wie auch Linda Smith iiber den Kaupapa-Maori-
Forschungsansatz schreibt, sieht im Whakawhanaungatanga, dem Prozess ein
Whanau, eine erweiterte Familie, aufzubauen, eine metaphorische Orientierung fiir
die Initiierung einer Forschungsgruppe. Es geht dabei um die Herstellung von kor-
perlicher Verbindung, Engagement, Verbindlichkeit und Verpflichtung fiir andere
Menschen. Nicht die Arbeit, das Forschungsprojekt oder der akademische Titel sind
von Bedeutung, sondern die Verbindung zu den Menschen und zum Land.

»[T]o use the term whénau is to identify a series of rights and responsibilities, commitments
and obligations, and supports that are fundamental to the collectivity. [...] warm interpersonal

interactions, group solidarity, shared responsibility for one another, cheerful cooperation for

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | DAS UBERGANGENE WISSEN

group ends, corporate responsibility for group property, and material or nonmaterial (e.g.
knowledge) items and issues.* (Bishop 2005: 119)

Der Whanau, die erweiterte (Forschungs-)Familie, ist ein Ort fiir Kommunikation
und um gemeinsam geteiltes Verstdndnis und Bedeutung herzustellen. Das, was die
Gruppe erreicht, wird gemeinsam und nicht individuell vorgezeigt (ebd.). Nicht das
konkrete Forschungsdesign oder ein spezieller Ansatz, mit Whakawhanaungatanga
oder in anderer Form, sind gem@f Bishop letztlich entscheidend. Wichtig ist die Art
der Beziehungen zu den Menschen, mit denen die Forschung durchgefiihrt wird.
Die Selbstbestimmung im Forschungsprozess zu stirken, ist dabei zentral. ,,What is
fundamental is not the approach per se, but rather establishing and maintaining rela-
tionships that address the power of the participants for self-determination.” (Bishop
2005: 126) Relationale Epistemologie meint eine Form von Wissensaneignung, die
Wissen als sozial und durch korperlich eingebundene Personen konstruiert versteht,
die in gegenseitigen Beziehungen stehen. Wissen ist nicht losgelost vom korper-
lichen Dasein und von der Teilnahme an sozialen Beziehungen.

,-This participatory mode of knowing privileges sharing, subjectivity, personal knowledge,
and the specialized knowledges of oppressed groups. It uses concrete experience as a criterion
for meaning and truth.” (Denzin/Lincoln 2008: 14)

Die Beziehungen bilden die Grundlage fiir Austausch, Verstindnis und Lernen trotz
der unterschiedlichen Wissenszuginge. Erkenntnis, die cross-cultural auf dieser
Basis entsteht, verstehe ich als nicht einer der beteiligten Personen/Seiten zugeord-
net. Durch die Beziehungen entsteht Erkenntnis, neues Wissen ,,an der Grenze*.
Dieses Wissen ist Ausdruck des Lernens in der Beziehung, die durch gegenseitige
Fiirsorge geprigt ist.

ETHISCH-METHODISCHE FORSCHUNGSGESTALTUNG

Fiir dieses dekoloniale Forschungsprojekt war ein grundlegendes Kriterium, anti-
kolonialen Ansitzen und Bewegungen durch die Forschung nicht zu schaden, sondern
moglichst gemeinsam mit diesen eine Forschung zu entwickeln, die fiir eine Dekolo-
nialisierung von Wissen und eine weitergehende dekoloniale Praxis sinnvoll oder for-
derlich ist (vgl. Charter of Decolonial Research Ethics 2013). Zentral fiir eine
dekoloniale Forschung und die vorliegende Arbeit ist der (tendenzielle) Wechsel der
Subjektposition im Forschungsprozess — mindestens als Orientierung auf dem Weg.
,[T]he unsettling of where epistemic authority lies between ,researcher‘ and ,subject*
is a necessary part of [the decolonizing project].” (Sabaratnam 2011: 801)

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 39

Eine hauptséichliche Aufgabe bei dieser Forschung war dementsprechend, diese
Verschiebung der epistemischen Autoritét in der Praxis umzusetzen. Es geht nicht
darum, gut gemeint, aber unreflektiert anderen eine Stimme zu geben. Die Folge
davon konnte sein, erfahrenes Wissen wohlmeinend zu interpretieren und vermeint-
lich besser als die Betroffenen selbst zu représentieren, als deren Vertreter*in und
selbst ernannte Fiirsprecher*in. Dies wire eine Form von Wissensausbeutung und
Uberlegenheitsdenken, die ich ausdriicklich ablehne. Re-Prisentation meint hier
(vor allem) darstellen und nicht vertreten (zu der Bedeutung dieser beiden Aspekte
von Reprisentation vgl. Spivak 2011). Insofern ist meine Rolle als Forscherin die
einer (Ver-)Mittlerin — nicht als Vermittlerin von Wissen als Daten oder als Objekt
(-erfassung) an die akademische Institution, sondern als Vermittlerin zwischen
Epistemologien und deren Rationalititen. Meine Arbeit sehe ich als einen Beitrag,
das Wissen der Aktivist*innen in Afghanistan in seiner eigenen Rationalitit in die
Debatte in Europa — konkret im deutschsprachigen Raum — einzubringen und mit
seiner nicht kompatiblen Unterschiedlichkeit zum verbreiteten, dominanten Wissen
zum Konflikt in Afghanistan ein Nachdenken zu provozieren.*

Ich bin dabei kein neutrales Sprachrohr. Ich erstens nicht neutral, weil die For-
schung positioniert ist. Ich versuche, die Perspektiven derjenigen einzunehmen, die
einen politischen Diskurs und Handlungen gegen die neo-koloniale Interventions-
politik in Afghanistan und deren direkte Auswirkungen entwickeln. Ich nehme also
eine Perspektive der Kolonialisierten ein. Doch — und das ist der zweite Aspekt
nicht bestehender Neutralitit — dieser Perspektivenwechsel bleibt durch meine Re-
préasentation beeinflusst bzw. diese wird durch meine Formulierungen und meine
Auswahl gestaltet. Meine Darstellung der afghanischen Organisationen ist nur
moglich durch die Begegnungen, die eingegangenen Beziehungen, die (For-
schungs-)Gespriche und weitere gemeinsame Erfahrungen und Recherchen.
Gleichzeitig ist sie geformt durch meine Wahrnehmung und die Begrenztheit
meines Verstidndnisses vor dem Hintergrund meiner bisherigen Erfahrungen, mei-
ner Bildung, meiner kulturellen und vielfachen Prigungen, meiner Korperlichkeit
als weile Frau, meiner Sprache und meines politischen Denkens. Ich bin diesen
Priagungen nicht passiv ausgeliefert. Auch wenn ich nicht alles bewusst wahrneh-
men und reflektieren kann, so treffe ich doch Entscheidungen und ich kann lernen.
Dazu gehort das Lernen iiber historische Erfahrungen, kulturelle Besonderheiten,
Lebensbedingungen, gesellschaftliche (Macht-)Verhiltnisse, aber vor allem auch
lernen, den eigenen Eurozentrismus zu erkennen und zu veréindern.

4 Neben meiner Prisentation unter anderem in diesem Buch organisiere ich Vortragsreisen
und Workshops mit Online-Gesprichen in Deutschland mit den Vertreter*innen der

afghanischen Organisationen, bei denen diese sich selbst prisentieren.

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | DAS UBERGANGENE WISSEN

,,[Olne may never be able to fully erase the sedimentations of Eurocentric knowledge, which
in some ways goes to the very heart of the practice of professional scholarship. But, there is a

distance to go before that last issue becomes a problem.* (Sabaratnam 2013: 274)

Reprisentation ist immer subjektiv und immer politisch. Hier ist sie ein Ausdruck
der intersubjektiven personlichen und politischen Begegnung im Forschungs-
prozess. Dabei ist es duflerst wichtig, welchen wissenschaftlich-ethischen und poli-
tischen Kriterien gegeniiber ich mich rechtfertige. In der Charter of Decolonial Re-
search Ethics, die im Mai 2013, demnach zu einem spiten Zeitpunkt fiir dieses
Forschungsprojekt, herausgegeben wurde, wird vieles von dem, was mir auch vor-
her bereits eine Orientierung war, noch pointierter und konsequenter formuliert. In
der Priaambel heif3it es dort: ,,Academic knowledge production protects white privi-
lege [...] One of the most salient ways in which this happens is through methodolo-
gy. [...] Academic research allows people to become the ,authority about‘ others
[...].* (Decoloniality Europe 2013: 1) Auch Edward Said hatte bereits in Orienta-
lism (1978) die Notwendigkeit gesehen, die intellektuelle Autoritit westlicher For-
scher iiber Asien und den Mittleren Osten (,,den Orient™) zu analysieren. Mit der
dekolonialen Ethik-Charta werden die Privilegien, die Forscher*innen eine Autori-
tit zu Aussagen ,,iiber die Anderen* zugestehen und das ,,white political field* (De-
coloniality Europe 2013: 1) verteidigen, als Probleme benannt und Prinzipien
formuliert, die gegen diese Privilegien arbeiten. Das entscheidende Problem mit
Forscher*innen, die ,,eine Stimme geben®, ,,zuhoren* und partizipatorisch ,,mit*
Menschen arbeiten wollen, die sich auch gegen Unterdriickung und Rassismus
aussprechen und sich als ,,dekolonial* arbeitend begreifen, ist geméf der Charta,
dass ethische Vorschriften aufgegeben werden, sobald die Informationen gesam-
melt sind (vgl. Decoloniality Europe 2013). Neben vielen anderen Prinzipien, die
unter anderem verlangen, dass das Problem, die Fragen, der theoretische Rahmen
und der Kontext der Forschung nur gemeinsam mit den Forschungssubjekten
formuliert werden konnen und dass die Zustimmung zur Durchfithrung jederzeit
zuriickgenommen werden kann, wird deshalb auch der Verzicht auf das Privileg
des letzten Wortes als zentral fiir den dekolonialen Charakter von Forschung an-
gesehen. ,,The privilege of the last word refers to the act of saying things about
realities of others without caring for these people’s priorities, analyses and strug-
gles.” (Ebd.: 5) Hierbei handelt es sich um ein verstecktes, sehr schidliches Privi-
leg. Deshalb verlangt die dekoloniale Forschungsethik, dass nichts ohne
vorherige ausdriickliche Erlaubnis durch die Forschungssubjekte veroffentlicht
werden darf. Ein Peer-Reviewing-Verfahren mit der dekolonialen Bewegung, mit
der sich fiir die Forschung verbiindet wurde, muss eingehalten werden (vgl. ebd.).

Nach diesen ethischen Kriterien ist es notwendig, eine Seite einzunehmen. Da-
mit ist nicht gemeint, eine Forschung iiber eine soziale, dekoloniale Bewegung zu
machen und sich dabei in die Nihe der Beforschten zu stellen oder diese Forschung

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 41

als Solidaritdt mit der Bewegung zu bezeichnen. ,,.Decolonial research is not close
to decolonial struggles located outside of the academic realm, nor in solidarity with
them. Decolonial research is existentially and politically committed to decolonisati-
on.” (Decoloniality Europe 2013: 3) Demnach ist die Positionierung der Forschung
als Teil der Kdampfe fiir Dekolonialisierung und fiir deren Ziele entscheidend.

Ramén Grosfoguel spricht davon, dass die ,,verwestlichte® Epistemologie re-
produziert wird, wenn sich nicht klar gegen diese dominierende Epistemologie
entschieden und in dieser Hinsicht ohne klare Entscheidung gehandelt wird (vgl.
Grosfoguel 2011a). Aufgrund der Langsamkeit von Forscher*innen, die Bedeu-
tung verschiedener Kulturen (Wissenssysteme) anzuerkennen, so Russell Bishop
(2005), bleibt die Kontrolle iiber die Legitimation und Représentation innerhalb
der Doméne neokolonialer Paradigmen erhalten. Die Initiierung und die Rechtfer-
tigung bleiben in einem westlichen Kulturrahmen situiert (vgl. ebd.: 111). ,,As a
result, key research issues of power relations, initiation, benefits, representation,
legitimization, and accountability continue to be addressed in terms of the re-
searchers’ own cultural agendas, concerns, and interests. (Ebd.: 110) Es geht
Bishop nicht um einen reduzierten Multikulturalismus, sondern um die weltweite
Vielzahl kulturell verschiedener Wissenssysteme, die durch bestehende Macht-
verhiltnisse keine Anerkennung erfahren.

KOLONIALE INTERVENTIONSKULTUR IN KABUL

Kolonialismus wie auch Neokolonialismus sind unter anderem durch die Kon-
struktion von andersartigen Lebensweisen und Kulturen charakterisiert, die in
einem hierarchischen Verhiltnis zueinander stehen. Die von auflen intervenieren-
de ,,Kultur* behauptet eine Uberlegenheit — entwickelt, liberal, stabil, zivilisiert —
gegeniiber der Lebensweise in dem Land, das ,,wiederaufgebaut” wird. Das
driickt sich in sehr ausgeprigter Form im Aufeinandertreffen bzw. in der geschaf-
fenen Segregation von Lebensbereichen in der afghanischen Hauptstadt Kabul
seit der Intervention 2001 aus.

Die Welt der NGOs (Non-Government Organizations), GOs (Government Orga-
nizations) und International Organisationen (IO) prisentiert sich sehr offen kolonial
gepragt mit erschreckend harmonischem Einvernehmen iiber das gemeinsame Wirken
am Entwicklungsprojekt Afghanistan, ob als Diplomat*in, Berater*in, Wirtschaftsver-
treter*in, Entwicklungshelfer*in, Sozialwissenschaftler*in, Polizeiausbilder*in oder
im Militdr. Es wird ein gemeinsam akzeptiertes Grundverstindnis der Konflikt- bzw.
Aufbausituation angenommen und sich gegenseitige bestitigt. Jennifer Fluri, die aus
geografischer Perspektive die ,,racial and orientalist configuration* (Fluri 2009: 987)
und rdumliche Segregation in Kabul untersuchte, stellt fest:

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | DAS UBERGANGENE WISSEN

,-There is a common epistemology (with some notable exceptions) among the (un)common-
wealth [who identify themselves as ,international community‘] that highlights modernity,
modernization, and neoliberal economic and ,democratic‘ political systems as preferable,

progressive, and necessary for Afghanistan's future.” (Fluri 2009: 989)

Beschiftigungsverhiltnisse der Internationalen wechseln héufig und auf kurzen
Wegen, immer mit Aufstieg und noch besserer Bezahlung verkniipft, ein bestimmtes
Tatigkeitsprofil ist nicht entscheidend. Einige Monate oder gar Jahre Arbeit im
Kriegsgebiet Afghanistan und die entsprechende Zeile im Lebenslauf gelten als her-
vorragendes Karrieresprungbrett. Ich erinnere mich gut an eine entsprechende Ge-
sprichssituation kurz nach meiner Ankunft in Kabul im Sommer 2010. Das
Afghanistan Analysts Network (AAN) hatte anldsslich der Er6ffnung eines neuen
Biirogebiudes (ein Neubau im Stil eines groBziigigen, freistehenden Einfamilienhau-
ses mit Terrasse) zu einer Gartenparty eingeladen. ,,Einlass mit Namensliste. Dafiir
keine Taschenkontrolle. Wunderschoner Garten mit Rosen, Schattengingen, Pool,
Musikbiihne, Terrasse. Die Mauer nochmal um 2-3 Meter mit Metallwand erhoht.*
(Forschungsnotizen d. A., Kabul, 19.06.2010) Ein junger, weiler Mann, der als Ent-
wicklungshelfer nach Afghanistan gekommen war, erzihlte ganz entspannt bei einem
Glas Wein von seinem neuen Job bei der UN in der Beschaffungsabteilung: Er miisse
nun Waffen einkaufen, um UN-FEinrichtungen effektiv und ethisch vertretbar gegen
Protestierende verteidigen zu konnen. ,, Tridnengas, non-lethal [nicht-tddliche] Waffen,
Barenabwehr. Teaser sind umstritten ... Die Wachen hitten keine Maschinengewehre,
sondern nur einfache Schiisse, danach konnten sie ja nur noch zuschlagen mit dem
Gewehr. Es werden Witze gemacht.” (Ebd.)

Ein gemeinsam gepflegtes westliches Kultur- und Nachtleben schafft Verbin-
dungen. ,,The consumption of alcohol and carnival-like atmosphere of international
restaurants and parties typify one aspect of the (un)commonwealth [...].“ (Fluri
2009: 992) Die ausgefallensten ,.event or party pics*“ werden regelmifig im alle
zwei Monate erscheinen Hochglanz-Magazin fiir die Expat-Community Afghan
Scene (gedruckt in Dubai, Auflage: 9.000) verdffentlicht, neben den Bildern und
Berichten ,,heldenhafter” Fotojournalisten. Jedes Heft ist gespickt mit meist ganz-
seitigen Anzeigen der teuersten Hotels, Restaurants und Fluggesellschaften, der
westlich finanzierten Fernsehsender, des ,,Peace Dividend Trust® fiir ,,Business
Matchmaking services® (Peace Dividend Trust, in: Afghan Scene 78-79/2011: 9)
oder eine zum Anpreisen der neuen ,,250-person Life Support Area (LSA)* —
gemeint ist ein speziell geschiitzter Geschifts- und Wohnkomplex ,,constructed to
address all the requirements for living and business® (North Gate LSA, in:
Afghan Scene 73-74/2010: 34). Weiter gibt es Anzeigen von Anbietern von
Klimaanlagen, mobilem Internet, von DHL, spezieller Technologie, Lebensver-
sicherungen oder schussfesten Westen (vgl. Afghan Scene 78-79/2011 und
77/2010). In Kleinanzeigen wird Wohnraum zur Miete angeboten, ab $ 7.999

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 43

aufwiirts bis $ 16.999 monatlich fiir sechs bis zwolf Rdume mit ein oder zwei
Kiichen (vgl. Afghan Scene 78-79/2011: 67). Aufgrund der iiberteuerten Mietpreise
ist die Mehrheit der afghanischen Bevolkerung gezwungen, an die Stadtridnder oder
Berghinge zu ziehen, in Gebiete ohne Trink- und Abwasserversorgung.

Oft wird im Kabul Scene-Magazin die Gandamack Lodge als zentraler Begeg-
nungsort der ,,Internationals* genannt, auch um der ,,fallen heros* (Afghan Scene 78-
79/2010: 27) — nicht-afghanische Mitarbeiter der privaten Sicherheitsdienste — zu ge-
denken, nachdem diese ihr Leben verloren haben. Auf der Website des Gasthauses
wird selbstbewusst ein Bezug auf die Kolonialzeit hergestellt: ,,The surroundings are
colonial and the lodge offers a great intimate candle lit atmosphere. [...] The lodge
still takes you back in time with its collection of guns, historical pieces, good furnish-
ings, fine candlelit dinners and summer BBQs in the garden.* (Website Gandamack
Lodge, Rooms) Seit 2001 ist das Gandamack Lodge mit dem dazu gehdrenden
Flashman’s Restaurant bestrebt, die Kolonialatmosphidre mit einem historischen
Bezug auf die britischen Kolonialkdmpfe in Afghanistan zu pflegen. Die Namensge-
bung ist nicht zuféllig: Harry Flashman ist die fiktionale Figur einer Romanserie und
Kolonialsoldat, der in der Schlacht bei Gandamack gegen Afghanen kdmpfte.

,,With the money he made from the looting of Lucknow during the Indian Mutiny in 1858 he
bought Gandamack Lodge in the Leicestershire countryside in England, and named it in
memory of the British defeat at Gandamack and his own fortunate and lucky escape from that
battle. Now Gandamack Lodge in Kabul is named after Flashman’s address.“ (Website

Gandamack Lodge, Home)

Die Gandamack Lodge folgt mit dieser Namensgebung dem Beispiel der britischen
Militdrbasis in Kabul, die nach dem Kommandeur Thomas Souter des 44th Regi-
ments benannt ist, der sich in der Schlacht bei Gandamack am 13. Januar 1842 die
Fahne des Regiments um den Korper wickelte, um diese vor den angreifenden
Afghanen zu retten (vgl. ebd.). Fiir die gegenwirtigen ,,Abenteuer versorgt die
Gandamack Lodge seine Giste auch mit Schutzkleidung: ,,The lodge also has body
armour for rent.” (Website Gandamack Lodge, Rooms)

In Kabul sind Orte entstanden, von denen Afghanen ausdriicklich ausgeschlos-
sen sind. Eingangsschilder mit der Aufschrift ,,Foreign Passports Only* oder enorm
hohe Preise in Restaurants und Bars, in denen entgegen dem afghanischen Gesetz
Alkohol ausgeschenkt wird, gewihrleisten, dass dort die Expats in eine Afghanis-
tan-freie Ausnahmewelt ,.,entflichen‘ konnen.

,»[T]here are women sipping cocktails in their bikinis around a pool. As an expat, I think it’s

great because sometimes you need that excape.” (HC zit. nach Fluri 2009: 992)

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | DAS UBERGANGENE WISSEN

,,Afghans aren’t allowed into the restaurants because an Afghan man doesn’t know how to act

when he sees a woman in a bathing suit.“ (Paul, zit. nach ebd.: 992)

Diese ,,Fluchtrdume* vor der afghanischen Kultur und Lebensrealitit umfassen
auch viele der internationalen Biiros, Unternehmen und Wohnrdume. ,,Inside the
compounds, there is little hint that you are in Afghanistan. (Fluri 2009: 990)
Strenge Sicherheitskonzepte, die strikt befolgt werden, verbieten das ungenehmigte
Verlassen dieser ummauerten, von Stacheldraht umziunten Gelidnde mit bewaffne-
tem Wachschutz. Wenn diese doch verlassen werden, dann nur in speziellen Fahr-
zeugen und zu einem anderen gesicherten sogenannten Compound. Ab und zu gibt
es auch mehrtigige komplette Ausgehverbote. Afghanische Wohnhiuser zu betre-
ten oder zu Fuf} iiber den Markt zu gehen, ist in der Regel verboten. ,,I don’t want to
demonize the whole of the international community; however, there is a lot of arro-
gance. People are separated and segregated” (Kathy zit. nach ebd.: 990). Diese
Sicherheit durch rdumliche Trennung wird als notwendiger Aspekt der Entwicklung
von Kriegsgebieten betrachtet (vgl. Fluri 2009).

In diesen kolonial geprigten Réumen ist es kaum moglich, grundlegend
abweichenden Analysen oder einer politischen Praxis zu begegnen, die anti-
koloniale Wege sucht. Die im Afghanistan Analysts Network (AAN) zusammen
geschlossenen Forscher*innen sprechen die Landessprachen und haben viele
Kontakte zu sehr unterschiedlichen politischen Akteuren im Land. Sie iiberschreiten
den engen Kreis der englischsprachigen Gespriachspartner*innen und Texte und
recherchieren Hintergriinde fiir die Politikberatung und weitere Interessierte, auch
zu Themen, wo andere nicht so genau hinschauen. Ich fragte deren Mitbegriinder
Thomas Ruttig, wen ich in meine Forschung einbeziehen sollte, wenn ich
vermeiden mochte, mich erneut dem Vorwurf der zu subjektiven Auswahl
auszusetzen, wie wenige Monate zuvor auf der Fachtagung ,,Wer sind die Taliban?*
der Ev. Akademie im Rheinland und der Universitit Bonn (Bonn, 26.-28.03.2010),
bei der wir uns begegnet waren. Wir befanden uns auf der erwihnten Gartenparty
des AAN, er zeigte in die versammelte Runde und meinte, 80 Prozent der
Anwesenden wiren relevant. Zu diesem Zeitpunkt waren dies nur noch wenige
Afghanen, jedoch keine afghanische Frau, sondern vor allem Europder*innen und
Nordamerikaner*innen, mehrheitlich Minner. Ich war verwundert, schien diese
Antwort doch wie ein Beispiel der weit verbreiteten, subtilen Ausschliisse, die den
Rassismus und Sexismus anerkannter Methodologien fortsetzen.’

5 Thomas Ruttig hat an anderer Stelle auch marginalisierte Perspektiven beachtet, bei-
spielsweise als er Vertreter*innen von Hezbe Hambastagi in ihrem Kabuler Biiro auf-
suchte und interviewte als diese von einem Verbotsverfahren bedroht waren. Er trat in

seinen Veroffentlichung gegen ein Verbot der Partei ein.

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 45

Als Européerin in Kabul, zudem mit meiner Anbindung an eine afghanische
Menschenrechts-NGO (Afghanistan Watch), die sich als kritisch begleitender Teil
und in Unterstiitzung des westlichen Interventionsprojektes begreift und davon
finanziell abhingig ist, bestand ein Sog in diese (N)GO-Welt, die jede*n ,Inter-
nationale*n‘ in Kabul erfasst, wie mir bereits vor Anreise angedeutet wurde.

.| Y]our interlocutors will end up being the ,usual suspects®, the civil society activists and
academics that speak (some) English and that are regularly in contact with the international
community. Meeting these people will certainly give you enough information for you PhD,
but it will not create new knowledge and/or contribute to the work of these organisations.*
(Sari Kouvo, International Center for Transitional Justice, E-Mail, 06.05.2010)

Deshalb brauchte es eine klare Entscheidung, mich Organisationen zuzuwenden
und den Austausch mit Aktivist¥innen zu suchen, ,,die sich unversohnlich posi-
tionieren zur gegenwirtigen Regierung und zur internationalen Militirprasenz wie
auch zu allen Fundamentalisten® — sowohl im legalen Bereich, insbesondere in
staatlichen Institutionen, als auch zu denen der illegalen Gruppen* (Exo 2010: 2).
Mit diesen Worten habe ich diesen wichtigen Orientierungspunkt nach meinem
Aufenthalt in Afghanistan im Sommer 2010 in einem Bericht fiir die Rosa-
Luxemburg-Stiftung formuliert, die mich mit einem Stipendium forderte. Fiir meine
zwei weiteren Aufenthalte in Afghanistan habe ich mich daran gehalten. Eine sol-
che Positionierung macht es auch den afghanischen Organisationen leichter, mich
und meine Arbeit einzuschitzen. Das ist vor allem fiir Organisationen wie RAWA
wichtig, die groBe Sicherheitsprobleme haben und im Untergrund arbeiten miissen.

ANTI-KOLONIALE, ANTI-ISLAMISTISCHE
BASISORGANISATIONEN VS. ZIVILGESELLSCHAFT

Mit dem Hilfskonstrukt ,,unversohnlich® — es handelt sich um keine Selbstbezeich-
nung, die von den Organisationen verwendet wird, die ich damit ausgewihlt habe —
verbinde ich auch eine politische Einmischung, die sich nicht einfiigen ldsst in das

6  Der Begriff Fundamentalisten wird in Afghanistan, insbesondere von Gruppen, mit denen
diese Forschung durchgefiihrt wurde, am meisten gebraucht, um die islamistischen Orga-
nisationen zu bezeichnen und wurde von mir iibernommen. Wenn die ,,fundamentalists®
der Mujaheddin-Fraktionen, die von 1992-1994 formal die Regierungsmacht hatten, je-
doch untereinander einen Biirgerkrieg fithrten, von den Taliban als ,ultra-fundamen-
talists* unterschieden werden sollen, werden erstere als Jihadis bezeichnet (vgl. RAWA
2012: 336).

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | DAS UBERGANGENE WISSEN

gewiinschte und durch Entwicklungshilfe geforderte, zivilgesellschaftliche Han-
deln. Zivilgesellschaft wurde mit Beginn des sogenannten Bonner Friedensabkom-
mens von 2001 technokratisch von auflen gestaltet: Bereits parallel zum
Afghanistan-Gipfel Ende November/Anfang Dezember 2001 in Bonn wurde dafiir
das Afghan Civil Society Forum (ACSF) in Bad Honnef initiiert. Erklértes ,,Ziel
von ACSF ist die Integration der afghanischen Zivilgesellschaft in den Friedens-
und Wiederaufbauprozess ihres Landes, um so eine Rolle fiir zivile Akteure in der
Umsetzung des Bonner Friedensabkommens zu schaffen (Schmeidl 2005: 10). Im
Verstiandnis von Antonio Gramsci (2012) wird der Konsens der Regierten mit den
grundlegenden Werten und Interessen des Herrschaftssystems vor allem iiber die
Zivilgesellschaft hergestellt. Dies geschieht iiber Verhaltensmuster, die als sinnvoll
und verniinftig erscheinen und damit eine gesellschaftliche Selbstunterwerfung be-
wirken, die neben Zwangsmitteln Herrschaft ermdglicht. Mit den zwei parallelen
Konferenzen in Bonn Ende 2001 wurden somit gleichzeitig die staatlich-
institutionelle und die zivilgesellschaftliche Hegemonie des neuen Regierungssys-
tems in Afghanistan geplant.

Das Afghan Civil Society Forum (ACSF) war seit seiner Griindung Ende 2001
fiir internationale Akteure die Organisation, die als Repridsentant der Zivilgesell-
schaft angesprochen werden konnte. Die Themen von Dialogforen, die ACSF
durchfiihrte, ,,wurden auf Grund ihrer Relevanz fiir den Bonner Prozess* (Schmeidl
2005: 11) gewdhlt: unter anderem ,,Trade & Private Investment®, ,,Collaboration
between Government and NGOs*, ,,Civil Society Participation in Afghan Peace-
building and Reconstruction® (ebd.). Afiz Rafiee, der das unter anderem von der
Schweizer Regierung finanzierte Afghan Civil Society Forum leitet, beschreibt das
Capacity Building als den zentralen Aufgabenbereich den Netzwerkes, das 2009
tiber 300 afghanische Organisationen koordiniert: ,,[C]apacity building [...] we do
for all our partners and for the government of Afghanistan as well.” (Rafiee, ACSF,
Interview, Kabul, 16.05.2009) Das ACSF ist offizieller Partner der Vereinten
Nationen und der afghanischen Wahlkommission im Wihlerbildungsprozess (vgl.
Schmeidl 2005: 12). Im ganzen Land fiihren sie Programme der Staatsbiir-
gerschulung (,.civic education®) durch ,,about democracy, civil society, citizen
rights, women rights and many other topics, parliament, constitution — elections for
example and other topics which is related to the civil society* (Rafiee, ACSF,
Interview in Kabul, 16.05.2009). Laut Susanne Schmeidl von Swiss Peace hat die
politische Bildung dabei eine klare Ausrichtung: ,,Zusétzlich konzentrierte sich
ACSF stark auf die politische Bildung, damit die afghanische Bevolkerung die
Schritte des Bonner Abkommens verstehen und darin eine proaktive Rolle spielen
konnte.* (Schmeidl 2005: 11) Die Zivilgesellschaft wachse schnell in Afghanistan,
so schnell wie die liberale Marktwirtschaft, die der Verfassung entsprechend ver-
folgt wird, erklidrt Rafiee (vgl. Interview in Kabul, 16.05.2009). ,,One of the areas

14.02.2026, 06:38:39,


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 47

that we are jumping in this year is Good Governance* (ebd.), duBlert Rafiee. Damit
liegt ACSF ganz im Trend der international politisch dominanten Konzepte.

Der Begriff Capacity Building, der nicht nur in Afghanistan unhinterfragt der
Praxis aller Entwicklungsprojekte modisch vorangeht, zeigt deutlich den padagogi-
schen Teilcharakter des militdrischen Interventionsprojektes. Fihigkeiten miissen
demnach erst ausgebildet werden. ,,Die Afghanlnnen miissen weiterhin zur Mitar-
beit animiert werden.* (Schmeidl 2005: 15) Es wird in den Schulungen vermittelt,
was Zivilgesellschaft bedeute: ,,Es bedarf weiterer und griindlicherer Aufkliarung
iiber Begriff und Rolle der ,Zivilgesellschaft’ (besonders die Eigenschaften des
sozialen Engagements und Aktivismus sollten vermittelt werden).” (Ebd.: 15) Das
Afghan Civil Society Forum (ACSF) wird durch die Regierung oder durch Organi-
sationen wie die UN angefragt, wenn die Perspektive der Zivilgesellschaft vertreten
werden soll (vgl. ebd.). Beispielsweise reprisentierte das ASCF im Jahr 2008 auf
der internationalen Afghanistan-Konferenz in Paris die afghanische Zivilgesell-
schaft (vgl. AREU: A to Z Guide 2010). Bei dieser ,,Paris Konferenz*“ wurde die
Afghanistan National Development Strategy (ANDS) verabschiedet.

Capacity Building der Zivilgesellschaft wird in Projektform entsprechend den
Forderplinen ausgefiihrt. Nach kurzen Phasen der Schulung oder anderer Projekte
werden die Menschen wieder sich selbst iiberlassen. Es geht nicht um eine Stirkung
bei der Selbstorganisierung mit langfristiger Perspektive. ,,[Other organizations are]
building capacity and leave them, it shouldn’t be just for a project implementation,
agencies are working with these people, implement their projects and then leave
them.“ (Wardak, CAPAU, Interview, Kabul, 16.05.2009)

In einem Bericht zur Forschungsreise 2010 habe ich beziiglich der Erfahrung
mit afghanischen Menschenrechtsorganisationen, insbesondere mit Afghanistan
Watch, formuliert:

,Praktisch wird nur an die Regierung und die Vertreter der westlichen Staaten appelliert,
doch nun endlich die Menschenrechte zu beachten und Gerechtigkeit eine Bedeutung bei-
zumessen — trotz aller gegenteiligen Erfahrung von vielen Jahren. Es muss auch hinterfragt
werden, welche oppositionelle Einmischung {iberhaupt moglich ist aus der Position einer
bezahlten NGO-Arbeitsstelle, die doch zu 100 Prozent von westlichen Geldgebern, oft
direkt Regierungsgelder, finanziert sind.* (Exo 2010: 4)

Der Forschungsaufenthalt in Afghanistan im Sommer 2010, der in Anbindung an
die afghanischen Menschenrechtsorganisationen Afghanistan Watch stattfand,
war vor allem eine Erfahrung, um verschiedene zivilgesellschaftliche Akteure
unterscheiden zu konnen. Ich benutze den Begriff Zivilgesellschaft an dieser Stel-
le in einem weiten Verstindnis, das verschiedene Formen gesellschaftlicher
Selbstorganisierung mit einbezieht. Diese Unterscheidung zwischen zivilgesell-
schaftlichen Organisationen, die vor allem auf den extern forcierten, marktwirt-

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | DAs UBERGANGENE WISSEN

schaftlich-liberalen Staatsaufbau bezogen sind, und den sich aufBerhalb dieses
Konsens bewegenden Akteur*innen war eine wichtige Voraussetzung fiir die
Durchfithrung meiner weiteren Forschung. Ich gehe weiter unten (unter ,,For-
schungsverlauf*) genauer auf die Auswahl der afghanischen Organisationen ein, die
zu Forschungspartnern wurden. Bereits an dieser Stelle lidsst sich sagen, dass die
Auswahl der Forschungspartner*innen mit den hier dargestellten vier Organisa-
tionen sich in einem mithsamen Prozess mit Irr- und Umwegen entwickelte.

Die ersten direkten Kontakte im Mai 2009 zu allen vier spiter ausgewdhlten
Organisationen, wurden aus verschiedenen Griinden 2010 nicht konkret fortgesetzt,
obwohl es mit zwei dieser vier Organisationen eine Verstindigung iiber eine
Kooperation in der Forschung gegeben hatte. Eine sehr weit gefasste neue Suche
nach Gesprichspartner*innen schien ufer- aber auch fruchtlos zu werden. Meine
Kriterien waren schwach und unprizise. Den Begriff ,,unversohnlich“ fand ich am
Ende meines zweimonatigen Aufenthalts in Afghanistan im Sommer 2010 nach
einer langen Phase der zunehmend verunsicherten Suche in einem falschen Umfeld.
Dieser Begriff half mir, mich zu entscheiden und zu positionieren. Diese radikal
anmutende Unterscheidung erschien mir nach den Erfahrungen wihrend dieses For-
schungsaufenthalts notwendig. Ohne diese deutlich formulierte Festlegung wire ich
in den Sumpf der kritischen Begleiter und von der Intervention lebenden afgha-
nisch-internationalen Welt der NGOs (Non-Governmental Organizations), GOs
(Governmental Organizations) und IOs (International Organizations) eingesogen
worden. Dann wiirde ich hier eine andere Sprache sprechen:

,Everyone who writes about the Orient must locate himself vis-a-vis the Orient; translated
into his text, this location includes the kind of narrative voice he adopts, the type of structure
he builds, the kinds of images, themes, motifs that circulate in this text — all of which add up
to deliberate ways of addressing the reader, containing the Orient, and finally, representing it
or speaking in its behalf.” (Said 1995: 20)

Ich habe Kontakt zu Aktivist*innen und Bewegungen fiir meine Forschung gesucht,
die — mit verschiedenen Mitteln und Schwerpunkten — fiir eine basisdemokratische
Selbstorganisierung der Gesellschaft mit emanzipatorischen Zielen wie Geschlech-
tergerechtigkeit, soziale Gerechtigkeit, Freiheit von Fremdbestimmung und von
Unterdriickung eintreten. Dabei interessierte mich die Frage, welche moglichen an-
deren Konzepte fiir Frieden bzw. fiir die zukiinftigen gesellschaftlichen Verhilt-
nisse in der Phase von Umbruch und Neugestaltungen nach der Intervention 2001
bzw. nach Jahrzehnten von Krieg und repressiver Herrschaft aus solch einer
Perspektive formuliert und eingebracht werden. Das kann auch mit dem Begriff der
freiheitlichen, anti-kolonialen Bewegung gefasst werden.

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 49

KOLONIALITAT DES DENKENS

Diese Schwierigkeit der Auswahl der Organisationen fiir diese Forschung zeigt, wie
grof} die Tendenz als europdische*r Forscher*in ist, die Kolonialitit des Denkens
und Forschens nicht verlassen zu konnen bzw. dahin zuriickgezogen zu werden.
Kolonialitdt bezeichnet ein Machtmuster der kapitalistischen Moderne, das sowohl
mittels direkter physischer Gewalt als auch mittels anderer Gewaltformen, die unter
anderem an den Wissensverhiltnissen ansetzen, nicht-europdischen Bevolkerungen
unterordnen (vgl. Quintero/Garbe 2013). Die Kontinuitéit kolonialer Herrschafts-
formen nach dem Ende kolonialer Verwaltungen wird damit ausgedriickt (vgl.
Grosfoguel 2010). ,,[Wir] leben [...] immer noch in einer kolonialen Welt und miis-
sen die engen Denkmuster iiber koloniale Beziehungen aufbrechen [...].“ (Ebd.:
320) Das Festhalten an kolonialen Denkweisen gilt vor allem angesichts der For-
schung in einem Gebiet westlicher militdrischer Intervention und damit in einem
Kontext, der in jeder Weise von Krieg, Unterdriickung und (Neo-)Kolonialismus
durchdrungen ist und damit Polarisierungen produziert. Die Ausgrenzung von
nicht-konformen Personen und insbesondere von Feministinnen, die sich nicht in
das Kriegs- und parallele Aufbaukonzept einbinden lassen, wird auf vielfiltige
Weise produziert. Ein Beispiel, dass die Verankerung der Legitimitét solcher Aus-
grenzungen in Kontext der Interventionsakteure zeigt, betrifft die Frauenrechtlerin
Malalai Joya. Joya lehnt die Intervention als Besatzung ab und kritisiert die afgha-
nische Regierung grundlegend. Am Stehtisch in der Pause eines Afghanistan-
Fachgesprichs bei der Stiftung Wissenschaft und Politik in Berlin wurde mir ge-
geniiber die Bemerkung gemacht, ob ich nicht auch finde, dass ,,diese Person®,
Malalai Joya, wahrscheinlich krank sei, etwas durchgedreht. Ich hatte mich zuvor
im formalen Gesprichsteil in einem Wortbeitrag auf die Frauenrechtlerin bezogen.
Beim Mittagessen bei Afghanistan Watch in Kabul 16sten offene Fragen nach der
feministischen Organisationen RAWA abfillige Schimpftriaden aus. Trotzdem
wurde wiederholt geduflert, dass diese Organisation unbedeutend sei und keinen
Einfluss habe. Manchmal wurde zur Delegitimierung jedoch auch bemerkt, RAWA
sei mit ihrer radikalen und umfassenden Kritik schidlich und mache keine kon-
struktiven Beitrige.

Innerhalb der ,,internationalen Gemeinschaft* der in Afghanistan Titigen wird
ein weiter, diffuser Konsens zwischen den verschiedensten westlichen bzw. west-
lich-orientierten Akteur*innen erzeugt. Eine zivile Friedensfachkraft, die mit dem
Deutschen Entwicklungsdienst (DED) in Afghanistan arbeitete, hatte eine person-
liche Vergangenheit in linken sozialen Bewegungen in Deutschland, doch sie war
nicht bereit — auch nicht im personlichen Gesprich —, ihre Kritik an der deutschen
Entwicklungsarbeit zu duflern, weil dies das Bild der Deutschen in Afghanistan
schidigen konnte. In Bezug auf offentliche AuBerungen entsprach das einer

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | DAS UBERGANGENE WISSEN

dienstlichen Verpflichtung, die jedoch iiberzeugt und tiber die Vorgaben hinaus
mitgetragen wurde. Das positive Image sei fiir die Sicherheit wichtig und diese Per-
son wollte nicht zur Verschlechterung der Situation der Soldat*innen der Bundes-
wehr beitragen, von denen sie sich auch personlich beschiitzt sah (personliche
Gespriche im Jahr 2010).

Die allgegenwirtige Erwartung, sich der Gemeinschaft zugehorig zu fiihlen, die
unter Verzicht auf Annehmlichkeiten und unter dem Risiko eines Kriegsgebietes
,,Verantwortung wahrnimmt* — wer sonst kommt aus dem Westen nach Afghanis-
tan —, bedeutete auch, dass ich als ernstzunehmende Person und mit Interesse an
meiner Arbeit angesprochen wurde: von Diplomaten, UN-Mitarbeiter*innen, NGO-
Direktor*innen, Parlamentarier*innen, einem Militdrsprecher, einem militdrischen
Spezialisten, einem Polizeiausbilder, einer Governance-Beraterin der britischen
staatlichen Entwicklungsorganisation DFID (Department for International Develop-
ment), einem Gouverneur u.a.m. Das passierte in vielen Fillen, ohne dass ich diese
Kontakte gesucht hatte, z.B. am Flughafen oder bei Veranstaltungen. Nicht jedes
Mal habe ich gleich klargestellt, wie grundlegend anders ich iiber die Situation im
Land denke. Im Mitsprechen entstehen mitunter Einverstindnisse, die immer
schwerer zwischen taktischer Bequemlichkeit und Verlust eigener Distanz vom
kolonialen Mitmachen auseinanderzuhalten sind.

Aber auch direkter von mir ausgehend gab es eine Kolonialitit im Denken, die ich
an einigen Stellen mit der Zeit erkennen konnte — und an anderen sicher nicht. Bei-
spielsweise habe ich in Bezug auf einige Antworten, die ich in Interviewsituationen
erhielt und die mir unverstdndlich waren, nicht gleich mein unzureichendes oder un-
passendes Vorwissen hinterfragt und eine Vertiefung meines Verstindnisses dazu ge-
sucht. Stattdessen habe ich zundchst die Aussage meiner Gesprichspartner¥in an
diesem Punkt beispielsweise als schlecht informiert oder weit hergeholt abgewertet.
Das betraf u.a. die Erklidrung, dass die Taliban durch das US-Militir nicht ernsthaft
bekdmpft, sondern eher gestirkt werden. Die Forschung in Afghanistan war zu
Beginn als ein zweites, weniger intensiv zu bearbeitendes ,,Fallbeispiel“ neben einer
anderen Studie gedacht. Deshalb dachte ich, mein Projekt in Afghanistan auch ohne
tiefe, die Geschichte des Landes einbeziehende Vorbereitung durchfiihren zu konnen.
Das kann allgemein als schlechte Forschungsvorbereitung kritisiert werden, es ist aber
auch durch des Kolonialitdt des Wissenssystems bedingt, die uns als westliche Studie-
rende und Forschende vergessen lisst, wie wenig wir fiir eine dekoloniale Forschung
qualifiziert sind. Es wird vermittelt, dass es zu einer guten Ausbildung gehort, Aus-
landserfahrungen zu machen, moglichst auch mit praktischer Arbeit oder For-
schung. Die politische und ethische Fragwiirdigkeit, die Hindernisse fiir mogliche
Verstindigung und das Ausmall der Machtverhiltnisse einer Forschung von
Europa aus in Gebieten des Globalen Siidens, werden in der Regel nicht ernsthaft
thematisiert. Stattdessen scheint beinahe jedes Vorgehen letztendlich legitim zu
sein. Ich bin im akademischen Kontext duBerst selten auf Reaktionen getroffen,

14.02.2026, 06:38:39,


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 51

die Einwénde angesichts meines Vorhabens geduflert haben. Es gab in einer For-
schungswerkstatt sogar die Aufforderung, weniger eigene Bedenken in Bezug auf
ethische und forschungsmethodische Fragen zu erheben und einfach los zugehen
und meine Daten zu sammeln. Ohne Geschichtswissen konnte ich zu Beginn viele
Verweise und Beziige meiner Gespriachspartner*innen auf bedeutende Fithrungs-
personen, Organisationen und geschichtliche Ereignisse, insbesondere seit Ende
der 1970er Jahre, nicht verstehen. Mein Forschungskonzept war zunichst eng
entlang des aktuellen Interventionsprojekts, an der Phase des Staats-/Friedens-
aufbaus seit Ende 2001 umrissen, und nicht entlang der Perspektiven derjenigen,
deren personliche und politische Lebenserfahrung ab 2001 von den verschiedenen
Herrschafts- und Kriegsphasen davor nicht zu trennen ist.

Dekoloniale Forschung betont den Grundsatz des Zuriickgebens, der auf sehr
vielen verschiedenen Ebenen stattfinden kann. Oft konnen wir aus einer europii-
schen Sichtweise nicht gut einschitzen, an welchen Stellen ein Geben sinnvoll ist.
Ich hatte in Kabul einer Organisation, mit der ich in Kontakt war, angeboten, wih-
rend der Vorbereitung einer Demonstration zu helfen und eventuell Transparente
mit zu malen — in der Annahme, damit etwas tun zu konnen, das entlastet und mit
dem ich bereits Erfahrung habe. Die Gegenfragen zeigten mir, dass ich die notigen
Fahigkeiten fiir den afghanischen Kontext gar nicht hatte: Weder konnte ich mit
arabischen Schriftzeichen in Dari schreiben, noch kannte ich mich mit den lokal
gebriuchlichen Materialien und Techniken fiir die Herstellung von Transparenten
aus. Ich wurde schlieBlich gebeten, wihrend der Demonstration Fotos zu machen
und diese in Deutschland oder Europa publik zu machen.

Andere baten mich, in Deutschland medizinischen Rat zu vorhandenen Diagno-
seunterlagen einzuholen, ein Regionaltreffen mit einer Spende zu unterstiitzen,
einen Prisentationsflyer zu erstellen, meinen mobilen Internet-Stick tibernehmen zu
konnen, einen finanziellen Beitrag fiir die medizinische Behandlung der mittellosen
Nachbarin zu geben oder einen Entwurf fiir den Finanzierungsantrag eines Buch-
projektes zu schreiben.

SCHREIBEN DEKOLONIALISIEREN

Es war fiir mich eine lange Suche, um eine passende Darstellungsform fiir die
schriftliche Ausarbeitung zu finden. Wie unter anderem Kagendo Mutua und Beth
Blue Swadener (2004) beschreiben, ist der Versuch dekoloniale Forschung durch-
zufithren und aufzuschreiben, nicht nur durch den Mangel an dekolonialer Metho-
dologie erschwert, sondern auch durch den Mangel an einer Forschungssprache, in
der diese prisentiert werden kann (ebd.: 12). Auch Linda Tuhiwai Smith erortert
ausfiihrlich das Problem des wissenschaftlichen Schreibens, denn Schreiben kann

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | DAS UBERGANGENE WISSEN

gefihrlich sein (2008: 36). Es ist eine wichtige Frage, wer das Schreiben iiber-
nimmt. Auch der Stil des Schreibens muss genau bedacht werden.

,[T]he methodologies and methods of research, the theories that inform them, the questions
which they generate and the writing styles they employ, all become significant acts which
need to be considered carefully and critically before being apllied. In other words, they need
to be ,decolonized‘.” (Smith 2008: 39)

Das Erlernen wissenschaftlichen Arbeitens umfasst neben Terminologien und
Methoden auch das Einiiben eines bestimmten Stils des Schreibens bzw. der Pri-
sentation von Wissen. Wir lernen zwischen Fakten und Fiktion, zwischen Literatur
und Wissenschaft und zwischen objektiven und subjektiven Zugidngen zu unter-
scheiden und diese Unterscheidung in Szene zu setzen (vgl. Singer 2005: 252). Ein
konsequenter Versuch, die meist nicht ausgesprochenen Primissen einer sich ort-
und korperlos und universal giiltig begreifenden Wissenschaftspraxis zuriickzulas-
sen, bedeutet auch die Suche nach einem neuen Prisentationsstil. Es ist schwer, den
wissenschaftlichen Sprachstil nicht zu reproduzieren. Selten lesen wir Fachliteratur,
die den vom Leben bereinigten, sachlichen Stil der Présentation durchbricht. ,,Das
Leben wird ausgeklammert aus dem Geschriebenen® (Stitzel 2000: 142) und es fin-
det eine ,,Abspaltung des wissenschaftlich Geschriebenen von dem wunderbaren,
schillernden, chaotischen Leben* (ebd: 142-143) statt.

Um die Forschung zu Fragen der Weltpolitik aufzubrechen fiir neue Zugangs-
und Présentationsweisen, die beispielsweise Gefiihle und eine Vielfalt an Sinnes-
wahrnehmungen einbeziehen, greift Roland Bleiker den ,,aestetic turn* fiir das Ge-
biet Internationaler Politik auf (Bleiker 2001; 2009; 1997). Dabei hat der Schreibstil
gro3e Bedeutung. ,,Writing styles are issues auf substance, sights of contestation.
Any approach that attempts to resist the encroachment of thought by dominant and
monological discursive practices must grapple with the question of style.” (Bleiker
1997: 73)

Die Suche nach einer passenden Form der Prisentation hat im Verlauf dieser
Forschung viel Raum eingenommen. Als ich gegeniiber meinem damaligen Betreu-
er auf Nachfrage duflerte, dass ich dsthetisch pridsentieren mochte, kam unmittelbar
die Riickmeldung: ,,Das ist unwissenschaftlich und das geht nicht fiir eine Doktor-
arbeit.” Ich habe mir daraufhin einen neuen Betreuer gesucht. An anderer Stelle
habe ich formuliert:

,.Es gibt immer eine Abweichung, eine Liicke zwischen dem Représentierten und der Repra-
sentation. Die begriffliche, sinnhafte Darstellung ist immer unvollstdndig und problematisch
— ein Ort von Politik und Machtkidmpfen. Asthetische Ansitze gehen mit dieser Unvermeid-
lichkeit bewusst um und wihlen eine Form fiir die subjektiv-interpretative Darstellung aus.*
(Exo 2015a: 290)

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 53

Weil Kunst und Wissenschaft als zwei verschiedene Systeme angesehen werden und
fiir verschiedene Wissenskulturen stehen, hat kiinstlerische Forschung ein Selbstbe-
wusstsein dazu entwickelt, ,,verfestigte Konventionen und Hierarchien in den unter-
schiedlichen wissenschaftlichen (bzw. Wissens-)Systemen, in denen Forschung
angesiedelt ist, zu befragen, aufzubrechen, zu transformieren® (Brandstetter 2013: 65).
Indem eine Vielfalt von Wissensformen und Systemen des Wissens, ihre Dominanz,
Marginalisierung wie auch Migrationen priasent gemacht werden, konne moglicher-
weise Fragen von Wissensmacht und Machtwissen begegnet werden (vgl. ebd.: 66).

Asthetische Forschung geht von der Unméglichkeit einer mimetischen, objek-
tiv-rationalen, neutralen Wirklichkeitsabbildung aus. Mit der unvermeidlichen Un-
vollstindigkeit und den Verwicklungen der/s Forschenden im Reprisentations-
prozess, gehen &sthetische Ansitze bewusst um. Die gewihlte Darstellungsform
driickt auch aus, dass hier eine subjektive und interpretative Arbeit stattgefunden
hat. ,,Die Prisentation [...] wird als wesentlicher Teil des Forschungsprozesses be-
griffen. Kiinstlerische Forschung problematisiert die Differenz zwischen Entste-
hung und Prisentation von Erkenntnis.” (Peters 2013: 8) Dabei wird die Politik, die
in jeder Forschung steckt, explizit gemacht, indem offen wird, dass eine subjektive
Auswahl und Darstellung stattfindet. Damit findet eine direkte Begegnung mit dem
Politischen der Forschung statt (vgl. Bleiker 2001).

Asthetische Forschung wie sie beispielsweise von Helga Kiampf-Jansen entwickelt
wurde, setzt bei der Erfahrungen im Alltag an, bei den mit ,,alltdglichen Dingen und
Situationen verkniipften Wahrnehmungen® (Kdmpf-Jansen 2006: 34). Im handelnden
Umgang mit den erfahrenen Dingen und Phénomenen sollen diese nicht zerlegt,
sondern in der Komplexitit belassen werden. Das muss nicht vollstidndig geschehen.
,Die Dinge lassen sich in ihrem Zusammenhang nur ertasten, erahnen, spiiren, wirk-
lich erfassen lassen sie sich nicht.” (Kdémpf-Jansen im Interview, Seydel 2006: 46)

,Im Rahmen Asthetischer Forschung werden alle Vorgehensweisen subjektiv bedacht, emo-
tional begleitet, auf vielfiltige Weise fixiert und kommentiert. Tagebuchaufzeichnungen, Skiz-
zen, fotografische Dokumente, poetische Texte, Fragmentarisches und Textausziige stehen ne-
ben Befragungsergebnissen, Gesprichsaufzeichnungen u.a. Im Ausloten eigener Zuginge und
Positionierungen werden personliche Grenzen erweitert [...] Asthetische Forschung kniipft an
Bekanntem an und fiihrt zu individuell Neuem, sie ist intensiv und erreicht in gelungenen Mo-

menten Formen der Gliickserfahrung (dem ,Flow*). (Kdmpf-Jansen 2006: 36)

Ein solches Verstiandnis von Wissensgenerierung schldgt auch Briicken zu anderen
global existierenden Epistemologien wie beispielsweise der Aymara in Bolivien,
wo Lernen und Wissensvermittlung als korperliche Erfahrung verstanden werden
(vgl. Burman 2011). Mutua und Swadener haben fiir den von ihnen herausgegebe-
nen Sammelband Decolonizing Research in Cross-Cultural Contexts dazu ermutigt,
eigene Présentationsformen zu finden. ,,[W]e have consciously selected a mode of

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | DAS UBERGANGENE WISSEN

representation that extends our attempts and commitment to decolonize research by
encouraging contributors to present their work in ways that best meet the need of
the message of their contribution.* (Mutua/Swadener 2004: 13)

Andere feministisch-dekoloniale Autorinnen entscheiden sich fiir den her-
kommlichen kolonialen Stil wissenschaftlicher Prisentation, um mit dem ,,Master's
Tool* wirksam wahrgenommen zu werden. ,,Our narrative is categorial and linear,
so obviously uses traditional, colonialist, academic forms of presentation — because
we believe that for contemporary academic usefulness, at least the structure of ,the
master’s tools* must be employed.* (Cannella/Manuelito 2008: 47)

Ich habe mich fiir die Prisentation der Ergebnisse dieser Forschung fiir eine
narrative Erzdhlform entschieden. Zuvor hatte ich verschiedene andere Ideen, die
sich jedoch als nicht umsetzbar erwiesen. Mein Stil des Schreibens, insbesondere
der vier Kapitel, in denen die afghanischen Organisationen und deren Analysen und
Ideen dargestellt werden, konnte als akademisches Storytelling bezeichnet werden.
Akademisches Schreiben als narratives Storytelling wird vom Ethik- und Sprach-
wissenschaftler Gavin Fairbairn (2004) als die beste Form gesehen, um Wissen zu
vermitteln. Alle Wissenschaftler*innen hitten Geschichten zu erzdhlen. Diese
konnten in einer spannenden, motivierenden Weise mitgeteilt werden. Sich das
Schreiben als eine Art von Storytelling vorzustellen, sieht Fairbairn als hilfreich fiir
die meisten akademisch Schreibenden, um Schreibstil und das Herangehen an die
Texterstellung zu verbessern — unabhingig vom Erfahrungsniveau oder dem jewei-
ligen Forschungsansatz.

Durch die Wahl dieses Stils, der klassische wissenschaftliche Analyseformen
durchbricht und sich an einer narrativen Form anlehnt, mochte ich offen sichtbar
machen, dass die Darstellung Subjektivitit beinhaltet: meine und die der Partner*-
innen in der Forschung, deren Geschichten ich erzihle. Eine erzihlende Prisentati-
onsform entspricht am meisten meinem Selbstverstindnis als Mittlerin zwischen
verschiedenen Wissensformen und als Beitrag zur Dekolonialisierung. Ich erzihle
nicht meine und nur annédhernd die Geschichte der jeweiligen afghanischen Organi-
sation. An der Grenze der austauschenden Begegnung entsteht ein Wissen, das eine
Zwischenform ist.

Meine Forschung ist nicht nur mit meinen Forschungspartner*innen in Afgha-
nistan ein gegenseitiger Kommunikationsprozess. Auch in Europa habe ich von
Beginn an meine Forschung in einem Kommunikationsprozess entwickelt, der aka-
demische Kreise und Institutionen umfasst, aber nicht nur diese. Beispielsweise
habe ich auf zahlreichen o6ffentlichen Veranstaltungen unter anderem von Fliicht-
lingsunterstiitzungs- und Anti-Kriegs-Organisationen, in Workshops und in Arti-
keln in der linkspolitischen Monatszeitung analyse & kritik (Exo 2009; 2011; 2012)
und der Zeitschrift Ronahi des kurdischen Studierendenverbandes Kovara Yekitiya
Xwendekarén Kurdistan (YXK) (Exo 2014) von meinen Reisen und den kennenge-
lernten Basisgruppen berichtet.

14.02.2026, 06:38:39,


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE NOTWENDIGKEIT, DEKOLONIAL ZU FORSCHEN | 55

Wie Ina Kerner (2012) in ihrem Einfithrungsbuch Postkoloniale Theorie betont,
existieren verschiedene Vorschlidge, mit welchen subversiven Strategien eine Deko-
lonialisierung der akademischen und auflerakademischen Praxis verfolgt werden
kann. Viele weitere Debatten und arbeitsteilige Mallnahmen seien erforderlich. Mit
zahlreichen Moglichkeiten kann dieses groe Projekt der Dekolonialisierung ange-

gangen werden (vgl. Kerner 2012: 157). Diese Forschungsarbeit ist eine dieser
Moglichkeiten.

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 08:28:39.


https://doi.org/10.14361/9783839438725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

