6 Exkurs: Religionsverstandnis,
religiose Praxis und religiose
Selbstreprasentation junger Secondas
muslimischen Glaubens im Wandel

Dass sich der Diskurs iiber >den Islam« konstitutiv auf das Islamverstindnis
von Muslim*innen auswirkt (Behloul 2009: 264) gilt mittlerweile als unbestrit-
ten. Im Einklang mit einschligigen Forschungsergebnissen (vgl. hierzu u.a.
Baghdadi 2012, 2010, Schild 2010; in Bezug auf Deutschland: Bendixsen 2013,
2005, Nokel 2002, 1999; in Bezug auf Frankreich bspw. Kilian/Johnson 2006,
in Bezug auf die Niederlande bspw. Bracke 2011) konnte auch in den Daten der
vorliegenden Studie ein Zusammenhang zwischen dem Religionsverstindnis
junger Frauen muslimischen Glaubens und dem Diskurs iiber >den Islamx« re-
konstruiert werden, insbesondere hinsichtlich der Differenzkategorie »Mus-
limin«. Dieser Zusammenhang wurde — obwohl dies nicht den Hauptfokus
der Fragestellung bildete — in unterschiedlichsten Fallbeispielen und Kontex-
ten in der vorliegenden Arbeit immer wieder implizit, aber auch explizit zum
Thema. Im Folgenden mdchte ich deshalb, bevor ich zur Schlussdiskussion
komme, in einem Exkurs zusammenfassend sieben datenbasierte, teilweise
genderspezifische Thesen zum Wandel des Religionsverstindnisses, der reli-
giosen Praxis und Vergemeinschaftung sowie der religiésen Selbstreprisen-
tation von jungen muslimischen Secondas in Bezug aufihre Elterngeneration
aufstellen. Es handelt sich hierbei jedoch um Thesen, die durch weiterfithren-
de Forschung zu erhirten wiren.

1 Bei Secondas muslimischen Glaubens finden Prozesse der Systematisierung

und Intellektualisierung von Religion statt

Hinsichtlich der Religiositit junger muslimischer Secondas in der Deutsch-
schweiz lisst sich rekonstruieren, dass in identifikatorischen Aushandlungs-

14.02.2026, 14:27:47.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Islam, Gender, Intersektionalitat

prozessen eine Abgrenzung von der Religiositit der Elterngeneration stattfin-
det, die mit einer zunehmenden Intellektualisierung bzw. Systematisierung
der eigenen Religiositit einhergeht (vgl. zu diesem Prozess bei tibetischen
Migrant*innen der zweiten und dritten Generation in der Schweiz, Schlie-
ter et al. 2011: 8). Diese Intellektualisierung bzw. Systematisierung hingt —
so argumentiere ich — mit dem verschiedentlich konstatierten kollektiven
Rechtfertigungsdruck (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti 2013a: 224,
Schild 2010: 181) bzw. dem Umstand zusammen, dass junge Musliminnen —
in besonderem Masse als Frauen — immer wieder in die Pflicht kommen,
Glaubensinhalte argumentativ und reflektiert darzulegen und in ein plausi-
bles Verhiltnis bspw. zum erforderten sikularen Schulwissen zu bringen (vgl.
Schild 2010: 181, Nokel 2002: 54ff.). Die Systematisierungs- und Intellektuali-
sierungstendenzen manifestieren sich in Abgrenzung zu dem oft auf oralen
Uberlieferungen beruhenden Religionsverstindnis der Elterngeneration. So
behilft sich bspw. Zara (Fallbeispiel Kap. 5.1) bei Fragen zu religiésen Praxen
mit (Lehr-)Biichern iiber den Islam. Ihr Vorgehen zur Beantwortung einer
fir sie personlich hochrelevanten Frage zu einer religiésen Praxis schildert
sie wie folgt:

»Nachher habe ich gedacht: Komm, [Name einer bekannten schweizeri-
schen Buchhandlungskette], neutrale Person, Literatur von dort, das bringt’s
(schmunzelt). Und dann habe ich wirklich so ein bisschen Biichlein ange-
fangen zu suchen und zu lesen, (..) also Anne-Marie Schimmel kann ich
mich noch erinnern, habe ich damals gekauft, die das sehr gut erklart hat«
(Zara, A 229).

In einem religiosen Dilemma fragt Zara weder Eltern noch enge Bezugsper-
sonen, auch nicht religiose Autorititen, sondern geht in ein Buchgeschift, wo
sie nach den Ausfithrungen einer »neutralen Person, also keiner Theologin
sondern einer Islamexpertin sucht. Das Anliegen sich »neutrale Informatio-
nen« ausserhalb ihres Beziehungsnetzes zu beschaffen, ist gleichfalls im Zu-
sammenhang mit der Ablosung vom elterlichen als »traditionell« verorteten
Religionsverstindnis zu sehen. Auch Klinkhammer stellte in einer Studie zu
jungen Secondas muslimischen Glaubens in Deutschland fest, dass viele die
religiose Praxis der Eltern als zu wenig fundiert und »oberflichlich« oder gar
als »fiir die Nachbarn« kritisieren, da diese mit Bewahrung althergebrach-
ter Traditionen zu tun habe und nicht mit einer aktiven Selbstaneignung des
Islam (Klinkhammer 2006: 85, 87).

14.02.2026, 14:27:47.



https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Exkurs: Religionsverstandnis, religiose Praxis und religiése Selbstreprésentation

2 Eine diskursive Trennung von »Religion« und »Kultur« dient der Loslésung

vom elterlichen Religionsverstandnis

Bei der Thematisierung des eigenen Religionsverstindisses gegeniiber dem
der Elterngeneration wird auffillig oft auf den als »traditionell« bzw. »kul-
turell« identifizierten Glauben der Eltern verwiesen. Hierbei wird von den
jungen Frauen eine diskursive Trennung zwischen »Religion« und »Kultur«'
vorgenommen. In dieser Vorstellung wird der elterliche Islam« »der Kultur«
zugeordnet, wihrend die eigene religiése Praxis im Gegensatz dazu, als »die
(wahre) Religion« bzw. »der wahre Islam« dargestellt wird. Die jungen Frau-
en nehmen fiir sich in Anspruch, im Gegensatz zur Elterngeneration, einen
»reinenc, nicht-traditionalen, von »Kultur« losgelosten und in dieser Hinsicht
»universellen« Islam zu praktizieren. Hierbei besteht die Vorstellung von »Re-
ligion« als »etwas Reinem« und »Kultur« als »etwas die Religion Verunreini-
gendemc« (Feldprotokoll 28.11.2014).

Die diskursive Trennung von (eigener) »Religion« und (elterlicher) »Kul-
tur« dient primir, so argumentiere ich, einer Ablésung vom elterlichen Re-
ligionsverstindnis ohne in einen offenen Konflikt mit der Elterngeneration
zu treten (vgl. Fallbeispiele Zara und Esma Kap. 5.1.2 bzw. 5.3.2). Sie ist als
emanzipatorisches Moment zu verstehen, das quasi eine »sanfte Emanzipati-
on« (Strahm 2007: 13) vom Elternhaus erméglicht. Diese zeigt sich besonders
deutlich in der Distanzierung zur elterlichen Geschlechterrollenauffassung
(vgl. Fallbeispiel Zara Kap. 5.1.2, aber auch Bendixsen 2013, Klinkhammer
2006). Auf der anderen Seite zeigt sich in dieser Trennung meines Erachtens
jedoch auch die in These eins skizzierte zunehmende Intellektualisierung und
Systematisierung des Religionsverstindnisses von religiosen Secondas mus-
limischen Glaubens. Strahm vertritt die Ansicht, dass die »reflektierte, selb-
standige Aneignung von Wissen iiber den Islam« den Frauen »den Status von
Expertinnen »vermittelt, mittels dessen sie eine sanfte Ablosung vom Eltern-
haus durchsetzen kénnen (ebd.).

Die Vorstellung von Muslim*innen der »zweiten Generation« eines »tradi-
tionellen, elterlichen Islam« vs. eines eigenen »von Kultur losgelosten« Islam

1 Die Akteurinnen verwenden fast ausschliesslich geschlossene Begrifflichkeiten von
»Kultur« und »Religion« bzw. »lslam«. Um dies zu verdeutlichen, verwende ich Ak-
teur*innenkonzepte hier in doppelten Anfiihrungsstrichen. Auf der Ebene der Analy-
se wird selbstverstandlich eine offene Konzeption von Kultur, Religion und Islam ver-
folgt. Zur Unterscheidung von Begrifflichkeiten als sKategorien der Praxis< einerseits
und >Kategorien der Analyse<andererseits vgl. Brubaker & Cooper (2007).

14.02.2026, 14:27:47.

253


https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Islam, Gender, Intersektionalitat

wurde bereits in verschiedenen européischen Studien ausserhalb der Schweiz
beschrieben (vgl. bspw. Roy 2010, 2006, Bendixsen 2013, John 2007).

Die norwegische Sozialanthropologin Bendixsen (2013) stellt in ihrer eth-
nografischen Studie zum Religionsverstindnis junger muslimischer Frauen
in Berlin dhnliches fest:

»The youth that were part of this study belong to a generation of Muslims
who differentiate between their parents’ ethnic, traditional Islam and what
they describe as a pure Islam. By distinguishing between traditional and au-

thentic religious knowledge, values, and practices, the youth make a discur-
sive differentiation between the behaviour, customs, dress and tastes that
are religiously proximate versus those they view as defined by ethnic cul-
ture or habitus« (ebd.: 281, Herv. d. Verfasserin).

Bendixsen beobachtet die Trennung zwischen »Kultur« und »Religion« vor
allem im Kontext von Diskussionen um das angemessene Rollenverhalten von
Frauen und Minnern (ebd.).

Roy (2010: 54), der eine solche diskursive Trennung ebenfalls konstatiert,
erklirt sie als Folge der Globalisierung. Er vertritt die Meinung, dass eine Re-
ligion unter den Bedingungen der Globalisierung nur bestehen kann, wenn
sie »abstrakt« gedacht wird (ebd.). Er ist der Ansicht, dass ein solch »dekultu-
ralisierte[r]« Islam« (Roy 2006: 41), im Zeitalter der Globalisierung insbeson-
dere fir Migrant*innen und Secondas*os ein immer attraktiver werdendes
Identifikationsangebot darstellt. Die Vorstellung eines »dekulturalisierten Is-
lams« ist Roy zu Folge eine Moglichkeit, in einem nicht-muslimischen, »west-
lichen« Kontext eine »religiose Identitit« zu konstruieren, die nicht mit einer
bestimmten »Kultur« verkniipft ist (ebd.).

Aufgrund meiner Daten lisst sich ein weiteres Feld erkennen, innerhalb
dessen sich bei den jungen Frauen eine diskursive Trennung zwischen »Kul-
tur« und »Religion« in Abgrenzung zum elterlichen Religionsverstindis ma-
nifestiert: Diese Unterscheidung wird auffillig oft dann unterstrichen, wenn
es darum geht, »den Islam« in einem Kontext zu verteidigen, in dem diesem
auf irgendeine Weise negative Praktiken zugeschrieben werden. Es kann sich
also bei der der Trennung von »Religion« und »Kultur« meines Erachtens auch
um eine »Taktik« im Sinne De Certeaus (1988: 89) handeln, zu welcher die jun-
gen Musliminnen greifen, um die Differenzlinien des dominanten Diskurses
zwischen Etablierten und Aussenseitern zuriickzuweisen und einen Gegen-
diskurs zu generieren (vgl. hierzu auch Oester/Brunner 2014: 101,105 in Bezug
auf transnationalisierte Peer-Communities). Dieser Gegendiskurs fokussiert

14.02.2026, 14:27:47.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Exkurs: Religionsverstandnis, religiose Praxis und religiése Selbstreprésentation

dann auf eine generationale Trennungslinie (quasi »erste vs. zweite Generati-
on«) und versucht mittels jener die diskursive Trennlinie »Islam vs. westliche
Werte« zuriickzuweisen: Die negativ aufgeladenen Islamstereotypen werden
von den jungen Musliminnen mithilfe dieser »Taktik« schlicht dem »tradi-
tionellen, kulturellen Islam« ihrer Elterngeneration zugeschrieben, wihrend
sie fiir sich in Anspruch nehmen eine neuere, »reinere« Form des Islam, der
mit »schweizerischen Normen« »kompatibler« ist, zu vertreten. Das Negativ-
bild, das sich in Bezug auf den Islam aufgebaut habe, so lautet die Argumen-
tationslinie, sei vornehmlich alten, »kulturellen« Traditionen geschuldet, die
falschlicherweise (von der Gesellschaft, aber auch von der eigenen Elternge-
neration) dem Islam zugeschrieben werden.

Die Vorstellung einer Trennung von »Kultur« und »Religion« spiegelt sich
auch in der Vereinsorganisation von Secondas*os wider. Moschee-ungebun-
dene Organisationen, welche primir von jugendlichen, religiés orientierten
Secondas®os frequentiert werden, werden explizit nicht entlang ethnisch-
sprachlicher Gruppierungen organisiert, sondern als Vereine junger Schwei-
zer Muslim*innen®, die ggf. in Zusammenhang mit einer Ausbildung stehen
konnen (Student*innenvereine, vgl. bspw. MSAB, Muslim Student and Alumni
Association of Bern) oder sich schlicht an die »muslimische Jugend Schweiz«
(vgl. Ummah.ch) richten (vgl. ausfiihrlich in Kap. 5.1.2¢). In diesen wird ein
»supra-ethnisches«, »universelles« Islamverstindnis propagiert und Deutsch
dominiert als Kommunikationssprache.

Es stellt sich hier die Frage — und dem sollte in weiterfithrender Forschung
nachgegangen werden — inwiefern es sich bei der diskursiven Trennung von
»Religion« und »Kultur« um eine spezifische Deutung von Religion unter der
Bedingung von transnationaler Migration handelt und ob diese primir als
spezifische, intellektualisierte Auslegung von Religiositit muslimischer Se-
condas®os im Lichte des laufenden, stigmatisierenden Islamdiskurses zu ver-
stehen ist.

2 In Abgrenzung zur Elterngeneration ist ebenfalls eine selbstbewusstere Haltung in Be-
zug auf die gesellschaftliche Positionierung von Secondas muslimischen Glaubens re-
konstruierbar (vgl. hierzu auch Baumann 2019:16, im Erscheinen); diese dussert sich
auch in der Forderung nach einer 6ffentlich sichtbaren, angemessenen, religiosen
Selbstreprasentation. Zoja driickt dies wie folgt aus: Sie wolle sich nicht bedanken fiir
die Moschee im Keller, sondern wiinsche sich fiir ihre Kinder, dass diese zukiinftig nicht
»in den Keller beten gehen« missen »oder in den Hinterhof oder in einer Garage"(Zo-
ja, A 82), sondern fordert Moscheen, die den »Namen als ein Gotteshaus« verdienen,
und welche die Schweizer Muslim*innen angemessen reprisentieren.

14.02.2026, 14:27:47.

255


https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Islam, Gender, Intersektionalitat

3 Die Manifestation von »Muslimin« als Kategorie der Differenz fiihrt zu einem
Rechtfertigungs- und Paositionierungszwang. Dieser kann seinerseits zu einer
verstarkten aktiven Selbstaneignung des Islam fiihren

Dass mittels Religion als Kategorie der Differenz in (Bildungs-)Biografien ins-
besondere im Zusammenspiel mit anderen Differenzdimensionen wie Gen-
der, »Migrationshintergrunds«, »class«, Korper etc. nicht nur im Kontext von Bil-
dung Differenz hergestellt wird, wurde in der vorliegenden Arbeit hinsicht-
lich der Differenzkategorie »Muslimin« ausfithrlich dargelegt und empirisch
begriindet (vgl. u.a. Kap. 2.1.2, 5, 7).

Die Manifestation von »Muslimin« als Kategorie der Differenz fithrt bei
den jungen Secondas nicht zuletzt, so die These, zu einem verschiedentlich
konstatierten, dauernden kollektiven gesellschaftlichen Rechtfertigungs-
druck® (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti 2013a: 224, Schild 2010:
181), der zudem mit einem »Positionierungszwang« (Riegel 2004: 338) ein-
hergeht, wonach sich junge Frauen gezwungen sehen, sich stindig als
smuslimische Frauen« zu positionieren und zu legitimieren (vgl. Kap. »Ex-
pertin fur Islamg, S. 178ff., 7.1). Diese Konstellation manifestiert sich nicht
nur, aber besonders deutlich im Bildungssystem und wird insbesondere dann
augenfillig, wenn die jungen Frauen in die Rolle einer »Expertin fiir Islam«
gedringt werden (vgl. ebd.) und sich in einem piddagogisierenden Kontext zu
jeglichen, dem Islam zugeschriebenen Belangen positionieren und Auskunft
geben sollen. Dieser Rechtfertigungs- und Positionierungszwang fihrt nicht
selten zu einer verstirkten »aktiven Selbstaneignung des Islam« (Strahm
2007: 13), sprich dazu, dass die jungen Frauen sich intensiver mit der (zu-
geschriebenen) Religion befassen und auseinandersetzen (vgl. Fallbeispiel
Velika, S. 123ff.).

4 In Selbstbeschreibungen rekurrieren junge religids orientierte Secondas
muslimischen Glaubens auf den Islamdiskurs

Untersuchungen zu Anerkennung und Zugehorigkeiten sowie zu Reprisen-
tationsstrategien der sogenannten »ersten Generation« von zugewanderten
Frauen muslimischen Glaubens zeigen, dass sich muslimische Frauen in der
Schweiz in ihren identifikatorischen Aushandlungsprozessen auf den lau-
fenden Islamdiskurs beziehen (Baghdadi 2012, 2010, Schild 2010). Baghdadi

3 Natiirlich sind diesem Rechtfertigungsdruck nicht ausschliesslich Secondas ausge-
setzt. Aufgrund der Aufstellung meiner Untersuchung kann ich jedoch in erster Linie
Aussagen zu jungen Frauen der zweiten Generation machen.

14.02.2026, 14:27:47.



https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Exkurs: Religionsverstandnis, religiose Praxis und religiése Selbstreprésentation

(2012, 2010) stellte bspw. fest, dass die meisten ihrer Interviewpartnerinnen
ausdriicklich Abstand vom diskursiv kursierenden Bild der »typischen« Mus-
limin nehmen (Baghdadi 2012: 380). Auch Schild (2010: 181) konstatierte, dass
herrschende Diskursivierungsprozesse gewisse Zwinge fir Muslim*innen
mit sich bringen. Sie behauptet, muslimische Frauen in der Schweiz seien
in der Ausformulierung einer »positiven >muslimischen Identitit«, deren
Anerkennung durch die Mehrheitsgesellschaft sie anstrebenc, nicht »frei«.
Vielmehr miissten sie sich »in der Konstruktion und Reprisentation eines
positiven Eigenbildes auf die negativen Zuschreibungen beziehen, diese
unablissig berichtigen, korrigieren und entkriften« (ebd.).

Was einschligige Forschungsergebnisse zum Selbstbeschrieb von zuge-
wanderten Frauen muslimischen Glaubens der »ersten Generation« aufzei-
gen (Baghdadi 2012, 2010, Schild 2010), lasst sich in den erhobenen Daten
auch fiir religios orientierte Secondas muslimischen Glaubens rekonstruie-
ren. Auch Secondas beziehen sich in ihren Selbstbeschreibungen auffillig oft
implizit oder explizit auf den Islamdiskurs. Ein besonders gingiges und deut-
liches Element in den Selbstbeschreibungen lasst sich in der Betonung der
autonom gefillten, freien Entscheidung des Bedeckens des Kopthaars rekon-
struieren. Sahar driickt dies bspw. so aus:

»Eben zum Beispiel ich ziehe das Kopftuch an, das ziehen bei uns wirklich
fast alle an. Also es ist ja nicht, es ist ja nicht so, dass es alle anziehen, weil
es ist ja nicht, wir (..) zwingen hier bei uns ja niemanden (..), du musst ein
Kopftuch anziehen« (Sahar, A 21).

Auffillig oft betonen junge Secondas die selbst gewihlte Entscheidung ihrer
religiésen Orientierung und stellen diese in den Mittelpunkt in Beschreibun-
gen ihrer religiésen Sozialisation. Mirjeta unterstreicht im Kontext einer bio-
grafischen Erzahlung gleich mehrmals (vgl. zu diesem Punkt auch Baghdadi
2010: 213):

»Und in dieser Zeit habe ich mich dann eben auch mitdem Islam ... mit dem
Islam auseinandergesetzt aus freien Stiicken. (...) Also meine Eltern haben
es vorgelebt, aber wir sind frei gewesen eigentlich 4hm ob wir islamischer
werden wollen oder nicht, wir sind frei gewesen« (Mirjeta, A 44, A 67).

Wie in den Aussagen von Mirjeta und Sahar und ihren unterschiedlich kontex-
tualisierten Betonungen des »freien Entscheidens« verdeutlicht werden soll-
te, rekurrieren die jungen Frauen oft direkt oder indirekt auf das stereoty-
pe Bild einer >(durch Eltern oder Mann) fremdbestimmtens, »unterdriickten

14.02.2026, 14:27:47.

257


https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Islam, Gender, Intersektionalitat

Muslimin« (vgl. hierzu Kaya 2012: 120). Die Rekurrierung auf das Gender-
bild im Islamdiskurs in Selbstbeschreibungen von jungen Secondas diirfte
nicht zuletzt damit konnektiert sein, dass die diskursive Abgrenzung gegen
>den Islam« immer stirker mit dem Verweis auf hierarchische Geschlechter-
verhiltnisse begriindet wird, die als Wesensmerkmal >des Islam« dargestellt
werden (Allenbach/Miiller 2017: 273, in Bezug auf Deutschland: Marx 2008:
55). Wie Allenbach und Miiller (2017: 289) bilanzieren, stehen Geschlechts-
diskurse »im Brennpunkt des Kampfs um Anerkennung von religiésen Min-
derheiten« und miissen »als Argument fiir den Ausschluss von Zugewander-
ten herhalten« (ebd.: 273). Deshalb erstaunt es auch nicht, dass sich (diskur-
sive) Differenzziehungsprozesse und die Differenzkategorie »Muslimin« be-
sonders deutlich anhand des Kopftuchs als genderspezifisches, sichtbares re-
ligioses Symbol manifestieren (vgl. Liddeckens/Grigo 2016: 180, Grigo 2015,
Klinkhammer 2013: 114). Diese Entwicklung des Islamdiskurses spiegelt sich
denn auch besonders deutlich in den Selbstbeschreibungen der jungen Secon-
das wider. Ein direkter Bezug auf den Islamdiskurs und ihre Rolle als Kopf-
tuch tragende Muslima in der Schweizer Gesellschaft in ihrem Selbstbeschrieb
nimmt bspw. Aieta:

»Aber ich weiss, ich als Mensch falle dadurch auf [gemeint st hier durch das
Kopftuchtragen]. Und ich habe die Méglichkeit 4hm zu beweisen, dass ich
halt nicht nur eine Muslima bin, die anscheinend unterdriickt wird. Also, dass
ich meine eigene Meinung habe...ich bin auch leicht feministisch« (Aieta, A
50).

Wie die Aussage verdeutlichen soll, sieht Aieta ihre Rolle als Kopftuch tra-
gende Muslima auch als Chance (fast tribunalsgleich, in der Rolle der >Ange-
klagtend), der Gesellschaft »zu beweisen«, dass sie keine Muslimin ist, »die
anscheinend unterdriickt wird«, sondern eine, die eine eigene Meinung hat
und gar »leicht feministisch« ist (»Die Feministin« stellt in der gingigen Dis-
kursformation DEN Gegensatz per se zur diskursiven Figur der »unterdriick-
ten Muslimin« dar (vgl. Kap. 2.1.2)).

Aufgrund solcher und dhnlicher Aussagen junger Secondas ist Baghdadi
ebenso beizupflichten, wenn sie argumentiert, dass durch solche Riickgrifte
auf diskursive Zuschreibungen das gingige Stereotyp jedoch weiter zemen-
tiert wird (2010: 213).

14.02.2026, 14:27:47.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Exkurs: Religionsverstandnis, religiose Praxis und religiése Selbstreprésentation

5 Frauen entwickeln zahlreiche, produktive »Taktiken« im Umgang

mit der Differenzkategorie »Muslimin«

Junge Secondas entwickeln zahlreiche »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) auf
verschiedenen Ebenen um mit der Differenzkategorie »Muslimin« umzu-
gehen bzw. den damit einhergehenden, sozialen Ausschlusspraxen etwas
entgegenzusetzen. Vier zentrale »Taktiken« hinsichtlich (Bildungs-)Biografi-
en wurden in dieser Arbeit analysiert (ausfithrlich in Kap. 5). Zudem konnten
zahlreiche alltigliche kleine Mikrotaktiken, welche die Frauen benutzen,
um gegenderten Grenzziehungsprozessen und den damit einhergehenden
Machtkonstellationen entgegenzutreten, rekonstruiert werden. Auffillig oft
betreffen diese die Umgehung der Sichtbarkeit bzw. offentliche Identifi-
zierbarkeit als Muslima und somit ein Ausweichen der stigmatisierenden
Ausschlusserfahrungen. Sie dienen aber auch dazu, sich dem mehrfach be-
schriebenen kollektiven sozialen »Rechtfertigungsdruck« (vgl. u.a. Baumann
2015: 17, Tunger-Zanetti 2013a: 224, Tunger-Zanetti 2013c, Schild 2010: 181) zu
entziehen, welcher die Frauen zwingt, sich stindig als muslimische Frauen
legitimieren und erkliren zu miissen.

Eine zentrale »Taktik« hierbei bezieht sich auf die »Sichtbarkeit« bzw. das
Einschrinken einer quasi-offentlichen Identifizierbarkeit als Muslima: Nicht
uniiblich ist es beispielweise, dass bedeckte Muslimas, um der Sichtbarkeit
und Eindeutigkeit ihrer Haarbedeckung als eines religiésen Symbols zu ent-
gehen und somit nicht »als Muslimin« aufzufallen, das Kopftuch im Nacken
kntipfen, so dass es auch als Modeaccessoire durchgehen kéonnte. Sie sind
somit — zumindest auf den ersten Blick — nicht »als Musliminnen« identifi-
zierbar. Eine weitere »Taktik« ist, dass sich einige der interviewten Frauen im
Kontext ihres Berufsfelds als Veganerin* oder konsequente Vegetarierin aus-
geben, um muslimische Speisegebote einhalten zu kénnen, ohne »als Musli-
min« identifizierbar zu sein.

Auch in Bezug auf die Konstruktion von Zugehorigkeiten lassen sich si-
tuative »Taktiken« des Umgangs mit der Differenzkategorie »Muslimin« ana-

4 Wie mir eine junge Frau erklarte, ist fiir sie das sich Ausgeben als Veganerin einfacher
als das sich Ausgeben als Vegetarierin. Erstens, weil »vegan sein«im Moment sowieso
»in« sei und dadurch kaum auffalle und zweitens, weil die Veganer*innen als dussert
konsequent gelten wiirden, und sie als Muslimin unter diesem Vorwand so ohne Erkla-
rungen abzugeben auf Siissigkeiten, in denen manchmal auf Schweinefleisch basierte
Gelatine enthalten sei, verzichten konne. Zudem kaufe sie gerne in veganen Laden ein,
weil sie da in relativ grosser Auswahl halal Essen einkaufen kénne, ohne sich zuvor in
die Verpackungen vertiefen zu miissen.

14.02.2026, 14:27:47.

259


https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Islam, Gender, Intersektionalitat

lysieren. So liess sich rekonstruieren, dass die jungen Frauen ihre Selbstre-
prisentation als »Muslimin« bzw. »nicht Muslimin« situativ konstruieren und
einsetzen. Ein Beispiel hierfiir ist Lane (ausfithrlich Kap. 4.1), die sich in den
dezidiert religiosen Kreisen, in denen ihre Schwester verkehrt, als »nicht-
Muslimin« positioniert, um den Anspriichen, die ihrer Ansicht nach seitens
dieser Kreise an sie »als Muslimin« gestellt werden wiirden, zu entgehen (z.B.
das Bedecken des Kopfhaars oder das Verzichten auf Schminke, beides Din-
ge, die Lane widerstreben). In anderen Kontexten, wie z.B. in ihrem berufli-
chen Umfeld, positioniert sich Lane hingegen »als Muslimin« in Abgrenzung
zu den »nicht-Muslim*innen« ihres beruflichen Umfelds. Andere von mir in-
terviewte Frauen handhaben die Selbstreprisentation genau umgekehrt, und
soutenc sich im beruflichen Kontext nicht als Muslimin, weil sie stigmatisie-
rende Ausschlusserfahrungen befiirchten.

Dass junge Secondas®os als Reaktion auf Ausschlusserfahrungen auf-
grund ihrer Religionszugehorigkeit verschiedenste Strategien entwickeln,
um ihren multiplen Zugehérigkeiten (multiple belonging) Sinn zu verleihen,
stellte die Forschungsgruppe um Giordano (Allenbach et al. 2010: 9) ebenfalls
fest. Diese untersuchte, wie junge Muslim*innen unterschiedliche Aspekte
ihrer Zugehorigkeiten (»Muslim*in«; »Auslinder*in«, »eingebiirgert« etc.)
flexibel einsetzen, um sie je nach Kontext und Situation zu betonen und sich
zu >Insidern< zu machen (ebd.: 10). Auch Allenbach (2016) kommt in einer
Untersuchung tiber muslimische Midchen im obligatorischen Schwimmun-
terricht zum Schluss, dass die jungen Frauen vielfiltige Strategien finden,
dominante (gegenderte) Differenzlinien und damit einhergehende Macht-
konstellation infrage zu stellen, ihre Positionierung dazu auszuhandeln
(ebd.: 43f.) und so mehr Agency entwickeln.

6 Frauengruppen stellen soziale Raume dar, in denen identifikatorische
Aushandlungsprozesse stattfinden

Teil der ethnografischen Untersuchung dieses Projekts bildete die teilneh-
mende Beobachtung unterschiedlicher Gefisse religioser Vergemeinschaf-
tung (sowohl in virtuellen® wie in nicht-virtuellen Feldern). Obwohl nicht
ausschliesslich frauenspezifische, religiose Vergemeinschaftung beobachtet

5 Beispielsweise die kontinuierliche Sichtung einschlagiger Websites mit Kommentar-
funktion, aber auch Beobachtung der Vergemeinschaftung in Social-Media-Cefassen
wie Whats-App-Cruppen, Facebookseiten etc.

14.02.2026, 14:27:47.



https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Exkurs: Religionsverstandnis, religiose Praxis und religiése Selbstreprésentation

wurde, bildete diese jedoch aufgrund des Samples der Untersuchung (vgl.
Kap 4.1) den Fokus.

Die religiose Vergemeinschaftung in Frauengruppen dient den Secondas
in erster Linie dazu, soziale Anerkennung und Zugehorigkeit zu erfahren,
dies in einem gegeniiber Musliminnen gesellschaftlich eher rauen Klima.
Frauengruppen, so die These, stellen soziale Riume dar, in denen quasi
in einem »geschiitzten Rahmen« identifikatorische Aushandlungsprozesse
stattfinden. Hierbei werden ganz unterschiedliche Themenfelder diskutiert
und ausgehandelt. Einerseits werden (frauenspezifische) gesellschaftliche
Ausschlusserfahrungen aufgearbeitet und Strategien des Umgangs damit
diskutiert, bspw. wie mit einer Anfeindung im 6ffentlichen Raum beziiglich
des Kopftuchs umgegangen werden kénnte. Ahnliches stellen Endres et al.
(2013: 63ff.) hinsichtlich muslimischer Jugendgruppen fest. Andererseits
werden aber durchaus auch andere lebenspraktische Belange, wie bspw.
bevorstehende Geburten, beruflich relevante Fragen oder Themen, welche
die Freizeit betreffen, diskutiert.

Neben lebenspraktischen Belangen werden in muslimischen Frauengrup-
pen selbstredend auch Fragen religioser Praxis (mitunter kontrovers) disku-
tiert, insbesondere auch frauenspezifische Auslegungen religioser Gebote, die
unter Ausschluss der smidnnlichen Welt« besprochen werden sollen (Feldpro-
tokolle Nov 2014), so auch Fragen, welche bspw. die >Reinheit der Frau« betref-
fen. Andererseits werden aber auch allgemeine Fragen beziiglich der Legiti-
mitit und Anwendung religioser Praxen diskutiert (vgl. hierzu auch Bleisch
Bouzar 2012: 292-294), in diesem Sinne sind diese Gefisse auch als Orte der
religiésen Selbstsozialisation zu verstehen (vgl. Saba 2012: 128).

Ebenso konnte ich mehrfach beobachten, wie im Rahmen dieser Diskus-
sionen mannliche religiése Autoritit oder Entscheide von (minnlichen) reli-
giosen Autorititen infrage gestellt wurden, beziehungsweise auf ihre lebens-
weltliche »Tauglichkeit« gepriift und kritisch hinterfragt wurden (Feldproto-
kolle Nov 2014). Gegenteilig zur Rezeption im 6ffentlichen Islamdiskurs kon-
nen solche Gefisse durchaus emanzipatorischen Charakter haben und Raum
fiir autonome kritische Fragen bilden. Zudem bilden Frauengruppen soziale
Riume — wie anhand des Fallbeispiels von Esma exemplarisch verdeutlicht
wurde (vgl. Kap. 5.3.2 ¢) — wo soziales Kapital (in der Regel) unabhingig von
der Herkunftsfamilie akkumuliert werden kann. Dies kann die jungen Frau-
en unter Umstinden darin bestirken, einen eigenstindigeren (bildungs-)bio-

14.02.2026, 14:27:47.

261


https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Islam, Gender, Intersektionalitat

grafischen Weg zu gehen (vgl. Fallbeispiel Esma® Kap. 5.3.2 c.). In dem Sinne
stellen Religionsgemeinschaften »Netzwerke dar, also eine soziale Infrastruk-
tur, mit deren Hilfe sich auch ausserreligiose Ziele verwirklichen lassen« (Co-
leman 1990 zit.n. Traunmiiller 2018: 917). Hierbei kommt die gesellschaftlich
integrierende Funktion religiéser Netzwerke von Migrant*innen zum Zuge,
auf die bereits verschiedentlich hingewiesen worden ist (vgl. u.a. Baumann
2015, 2012; Endres et al. 2013, Nagel 2015, 2013, Pickel 2014, Weisskoppel 2008,
Spickard 2005).

Wie anhand des Fallbeispiels Duaa in Kapitel 5.4.1 verdeutlicht werden
konnte, zeigt sich umgekehrt auch, dass Frauen, die sich weder in Vereinen
noch in virtuellen Feldern religiés vergemeinschaften, gesellschaftlichen Aus-
schlusserfahrungen ungleich weniger entgegenzusetzen haben.

7 Deutsch gewinnt an Relevanz als Sprache fiir religidse Handlungsfelder

(in der virtuellen und nicht-virtuellen Welt)

Wie bereits ausgefiihrt (vgl. Kap. 5.1.2) verstehen sich die itberwiegend meis-
ten der von mir interviewten Frauen als vom elterlichen Religionsverstindnis
emanzipierte »Schweizer Muslimas« der zweiten Generation. Als solche ver-
gemeinschaften sie sich in religiosen Vereinen, arbeiten teilweise innerhalb
dieser neue Strukturen (z.B. Frauengruppen), die auf die Bediirfnisse von Se-
condas ausgerichtet sind. So unterstiitzen und portieren sie in ihren jeweili-
gen Vereinen auch dezidiert Deutsch als Sprache fiir religiése Handlungsfel-
der. Wie ich beobachten konnte, finden die meisten Veranstaltungen, welche
ich mit Frauen meines Samples gemeinsam besucht habe und welche sich
an jiingere Muslim*innen richten, in deutscher Sprache statt. Ebenso konnte
ich in einigen Moscheen beobachten, dass Deutsch fiir religiose Handlungs-
felder an Relevanz gewinnt. So werden bspw. in einigen Moscheen gezielt
Deutsch sprechende Vertreter*innen der zweiten Generation (oder Konver-
tit*innen) eingesetzt, um die Moschee nach aussen sichtbar zu machen oder
deren Internet- und/oder Social-Media-Auftritt zu stirken. Deutsch als Spra-

6 Durch die von der Herkunftsfamilie unabhingige Akkumulation von sozialem Kapital
gelang es bspw. Esma sich bis zu einem gewissen Grade von den durch das Elternhaus
gepragten strukturellen Bildungsbarrieren zu distanzieren und zu emanzipieren (z.B.
von dervom elterlichen Genderbild geprigten Hinfalligkeit einer nachobligatorischen
Ausbildung wegen einer frithen Heirat) und eine weniger durch Fremdbestimmung
gepragte Berufslaufbahn einzuschlagen (vgl. ausfiihrlich Kap. 5.3.2 ¢).

14.02.2026, 14:27:47.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Exkurs: Religionsverstandnis, religiose Praxis und religidse Selbstreprésentation 263

che scheint aber auch zunehmend an Relevanz beim religiésen Unterricht in
Moscheen fiir Kinder der zweiten (oder dritten) Generation zu gewinnen.

14.02.2026, 14:27:47.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 14:27:47.


https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

