
6 Exkurs: Religionsverständnis,

religiöse Praxis und

 

religiöse

Selbstrepräsentation junger Secondas

muslimischen Glaubens im Wandel

Dass sich der Diskurs über ›den Islam‹ konstitutiv auf das Islamverständnis

vonMuslim*innen auswirkt (Behloul 2009: 264) gilt mittlerweile als unbestrit-

ten. Im Einklang mit einschlägigen Forschungsergebnissen (vgl. hierzu u.a.

Baghdadi 2012, 2010, Schild 2010; in Bezug auf Deutschland: Bendixsen 2013,

2005, Nökel 2002, 1999; in Bezug auf Frankreich bspw. Kilian/Johnson 2006,

in Bezug auf die Niederlande bspw.Bracke 2011) konnte auch in denDaten der

vorliegenden Studie ein Zusammenhang zwischen dem Religionsverständnis

junger Frauen muslimischen Glaubens und dem Diskurs über ›den Islam‹ re-

konstruiert werden, insbesondere hinsichtlich der Differenzkategorie »Mus-

limin«. Dieser Zusammenhang wurde – obwohl dies nicht den Hauptfokus

der Fragestellung bildete – in unterschiedlichsten Fallbeispielen und Kontex-

ten in der vorliegenden Arbeit immer wieder implizit, aber auch explizit zum

Thema. Im Folgenden möchte ich deshalb, bevor ich zur Schlussdiskussion

komme, in einem Exkurs zusammenfassend sieben datenbasierte, teilweise

genderspezifische Thesen zum Wandel des Religionsverständnisses, der reli-

giösen Praxis und Vergemeinschaftung sowie der religiösen Selbstrepräsen-

tation von jungenmuslimischen Secondas in Bezug auf ihre Elterngeneration

aufstellen. Es handelt sich hierbei jedoch umThesen, die durch weiterführen-

de Forschung zu erhärten wären.

1   Bei Secondas muslimischen Glaubens finden Prozesse der Systematisierung

und Intellektualisierung von Religion statt

Hinsichtlich der Religiosität junger muslimischer Secondas in der Deutsch-

schweiz lässt sich rekonstruieren, dass in identifikatorischen Aushandlungs-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016 - am 14.02.2026, 14:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Islam, Gender, Intersektionalität

prozessen eine Abgrenzung von der Religiosität der Elterngeneration stattfin-

det, die mit einer zunehmenden Intellektualisierung bzw. Systematisierung

der eigenen Religiosität einhergeht (vgl. zu diesem Prozess bei tibetischen

Migrant*innen der zweiten und dritten Generation in der Schweiz, Schlie-

ter et al. 2011: 8). Diese Intellektualisierung bzw. Systematisierung hängt –

so argumentiere ich – mit dem verschiedentlich konstatierten kollektiven

Rechtfertigungsdruck (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti 2013a: 224,

Schild 2010: 181) bzw. dem Umstand zusammen, dass junge Musliminnen –

in besonderem Masse als Frauen – immer wieder in die Pflicht kommen,

Glaubensinhalte argumentativ und reflektiert darzulegen und in ein plausi-

bles Verhältnis bspw. zum erforderten säkularen Schulwissen zu bringen (vgl.

Schild 2010: 181, Nökel 2002: 54ff.). Die Systematisierungs- und Intellektuali-

sierungstendenzen manifestieren sich in Abgrenzung zu dem oft auf oralen

Überlieferungen beruhenden Religionsverständnis der Elterngeneration. So

behilft sich bspw. Zara (Fallbeispiel Kap. 5.1) bei Fragen zu religiösen Praxen

mit (Lehr-)Büchern über den Islam. Ihr Vorgehen zur Beantwortung einer

für sie persönlich hochrelevanten Frage zu einer religiösen Praxis schildert

sie wie folgt:

»Nachher habe ich gedacht: Komm, [Name einer bekannten schweizeri-

schen Buchhandlungskette], neutrale Person, Literatur von dort, das bringt’s

(schmunzelt). Und dann habe ich wirklich so ein bisschen Büchlein ange-

fangen zu suchen und zu lesen, (…) also Anne-Marie Schimmel kann ich

mich noch erinnern, habe ich damals gekauft, die das sehr gut erklärt hat«

(Zara, A 229).

In einem religiösen Dilemma fragt Zara weder Eltern noch enge Bezugsper-

sonen, auch nicht religiöse Autoritäten, sondern geht in ein Buchgeschäft, wo

sie nach den Ausführungen einer »neutralen Person«, also keiner Theologin

sondern einer Islamexpertin sucht. Das Anliegen sich »neutrale Informatio-

nen« ausserhalb ihres Beziehungsnetzes zu beschaffen, ist gleichfalls im Zu-

sammenhang mit der Ablösung vom elterlichen als »traditionell« verorteten

Religionsverständnis zu sehen. Auch Klinkhammer stellte in einer Studie zu

jungen Secondas muslimischen Glaubens in Deutschland fest, dass viele die

religiöse Praxis der Eltern als zu wenig fundiert und »oberflächlich« oder gar

als »für die Nachbarn« kritisieren, da diese mit Bewahrung althergebrach-

ter Traditionen zu tun habe und nicht mit einer aktiven Selbstaneignung des

Islam (Klinkhammer 2006: 85, 87).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016 - am 14.02.2026, 14:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Exkurs: Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation 253

2   Eine diskursive Trennung von »Religion« und »Kultur« dient der Loslösung

vom elterlichen Religionsverständnis

Bei der Thematisierung des eigenen Religionsverständisses gegenüber dem

der Elterngeneration wird auffällig oft auf den als »traditionell« bzw. »kul-

turell« identifizierten Glauben der Eltern verwiesen. Hierbei wird von den

jungen Frauen eine diskursive Trennung zwischen »Religion« und »Kultur«1

vorgenommen. In dieser Vorstellung wird der ›elterliche Islam‹ »der Kultur«

zugeordnet, während die eigene religiöse Praxis im Gegensatz dazu, als »die

(wahre) Religion« bzw. »der wahre Islam« dargestellt wird. Die jungen Frau-

en nehmen für sich in Anspruch, im Gegensatz zur Elterngeneration, einen

»reinen«, nicht-traditionalen, von »Kultur« losgelösten und in dieser Hinsicht

»universellen« Islam zu praktizieren.Hierbei besteht die Vorstellung von »Re-

ligion« als »etwas Reinem« und »Kultur« als »etwas die Religion Verunreini-

gendem« (Feldprotokoll 28.11.2014).

Die diskursive Trennung von (eigener) »Religion« und (elterlicher) »Kul-

tur« dient primär, so argumentiere ich, einer Ablösung vom elterlichen Re-

ligionsverständnis ohne in einen offenen Konflikt mit der Elterngeneration

zu treten (vgl. Fallbeispiele Zara und Esma Kap. 5.1.2 bzw. 5.3.2). Sie ist als

emanzipatorisches Moment zu verstehen, das quasi eine »sanfte Emanzipati-

on« (Strahm 2007: 13) vom Elternhaus ermöglicht. Diese zeigt sich besonders

deutlich in der Distanzierung zur elterlichen Geschlechterrollenauffassung

(vgl. Fallbeispiel Zara Kap. 5.1.2, aber auch Bendixsen 2013, Klinkhammer

2006). Auf der anderen Seite zeigt sich in dieser Trennung meines Erachtens

jedoch auch die inThese eins skizzierte zunehmende Intellektualisierung und

Systematisierung des Religionsverständnisses von religiösen Secondas mus-

limischen Glaubens. Strahm vertritt die Ansicht, dass die »reflektierte, selb-

ständige Aneignung von Wissen über den Islam« den Frauen »den Status von

Expertinnen »vermittelt, mittels dessen sie eine sanfte Ablösung vom Eltern-

haus durchsetzen können (ebd.).

Die Vorstellung vonMuslim*innen der »zweiten Generation« eines »tradi-

tionellen, elterlichen Islam« vs. eines eigenen »von Kultur losgelösten« Islam

1 Die Akteurinnen verwenden fast ausschliesslich geschlossene Begrifflichkeiten von

»Kultur« und »Religion« bzw. »Islam«. Um dies zu verdeutlichen, verwende ich Ak-

teur*innenkonzepte hier in doppelten Anführungsstrichen. Auf der Ebene der Analy-

se wird selbstverständlich eine offene Konzeption von Kultur, Religion und Islam ver-

folgt. Zur Unterscheidung von Begrifflichkeiten als ›Kategorien der Praxis‹ einerseits

und ›Kategorien der Analyse‹ andererseits vgl. Brubaker & Cooper (2007).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016 - am 14.02.2026, 14:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Islam, Gender, Intersektionalität

wurde bereits in verschiedenen europäischen Studien ausserhalb der Schweiz

beschrieben (vgl. bspw. Roy 2010, 2006, Bendixsen 2013, John 2007).

Die norwegische Sozialanthropologin Bendixsen (2013) stellt in ihrer eth-

nografischen Studie zum Religionsverständnis junger muslimischer Frauen

in Berlin ähnliches fest:

»The youth that were part of this study belong to a generation of Muslims

who differentiate between their parents’ ethnic, traditional Islam and what

they describe as a pure Islam. By distinguishing between traditional and au-

thentic religious knowledge, values, and practices, the youth make a discur-

sive differentiation between the behaviour, customs, dress and tastes that

are religiously proximate versus those they view as defined by ethnic cul-

ture or habitus« (ebd.: 281, Herv. d. Verfasserin).

Bendixsen beobachtet die Trennung zwischen »Kultur« und »Religion« vor

allem im Kontext von Diskussionen um das angemessene Rollenverhalten von

Frauen und Männern (ebd.).

Roy (2010: 54), der eine solche diskursive Trennung ebenfalls konstatiert,

erklärt sie als Folge der Globalisierung. Er vertritt die Meinung, dass eine Re-

ligion unter den Bedingungen der Globalisierung nur bestehen kann, wenn

sie »abstrakt« gedacht wird (ebd.). Er ist der Ansicht, dass ein solch »›dekultu-

ralisierte[r]‹ Islam« (Roy 2006: 41), im Zeitalter der Globalisierung insbeson-

dere für Migrant*innen und Secondas*os ein immer attraktiver werdendes

Identifikationsangebot darstellt. Die Vorstellung eines »dekulturalisierten Is-

lams« ist Roy zu Folge eineMöglichkeit, in einem nicht-muslimischen, »west-

lichen« Kontext eine »religiöse Identität« zu konstruieren, die nicht mit einer

bestimmten »Kultur« verknüpft ist (ebd.).

Aufgrund meiner Daten lässt sich ein weiteres Feld erkennen, innerhalb

dessen sich bei den jungen Frauen eine diskursive Trennung zwischen »Kul-

tur« und »Religion« in Abgrenzung zum elterlichen Religionsverständis ma-

nifestiert: Diese Unterscheidung wird auffällig oft dann unterstrichen, wenn

es darum geht, »den Islam« in einem Kontext zu verteidigen, in dem diesem

auf irgendeine Weise negative Praktiken zugeschrieben werden. Es kann sich

also bei der der Trennung von »Religion« und »Kultur«meines Erachtens auch

um eine »Taktik« im Sinne De Certeaus (1988: 89) handeln, zu welcher die jun-

gen Musliminnen greifen, um die Differenzlinien des dominanten Diskurses

zwischen Etablierten und Aussenseitern zurückzuweisen und einen Gegen-

diskurs zu generieren (vgl. hierzu auch Oester/Brunner 2014: 101,105 in Bezug

auf transnationalisierte Peer-Communities). Dieser Gegendiskurs fokussiert

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016 - am 14.02.2026, 14:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Exkurs: Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation 255

dann auf eine generationale Trennungslinie (quasi »erste vs. zweite Generati-

on«) und versucht mittels jener die diskursive Trennlinie »Islam vs. westliche

Werte« zurückzuweisen: Die negativ aufgeladenen Islamstereotypen werden

von den jungen Musliminnen mithilfe dieser »Taktik« schlicht dem »tradi-

tionellen, kulturellen Islam« ihrer Elterngeneration zugeschrieben, während

sie für sich in Anspruch nehmen eine neuere, »reinere« Form des Islam, der

mit »schweizerischen Normen« »kompatibler« ist, zu vertreten. Das Negativ-

bild, das sich in Bezug auf den Islam aufgebaut habe, so lautet die Argumen-

tationslinie, sei vornehmlich alten, »kulturellen« Traditionen geschuldet, die

fälschlicherweise (von der Gesellschaft, aber auch von der eigenen Elternge-

neration) dem Islam zugeschrieben werden.

Die Vorstellung einer Trennung von »Kultur« und »Religion« spiegelt sich

auch in der Vereinsorganisation von Secondas*os wider. Moschee-ungebun-

dene Organisationen, welche primär von jugendlichen, religiös orientierten

Secondas*os frequentiert werden, werden explizit nicht entlang ethnisch-

sprachlicher Gruppierungen organisiert, sondern als Vereine junger Schwei-

zer Muslim*innen2, die ggf. in Zusammenhang mit einer Ausbildung stehen

können (Student*innenvereine, vgl. bspw. MSAB, Muslim Student and Alumni

Association of Bern) oder sich schlicht an die »muslimische Jugend Schweiz«

(vgl. Ummah.ch) richten (vgl. ausführlich in Kap. 5.1.2c). In diesen wird ein

»supra-ethnisches«, »universelles« Islamverständnis propagiert und Deutsch

dominiert als Kommunikationssprache.

Es stellt sich hier die Frage –und dem sollte inweiterführender Forschung

nachgegangen werden – inwiefern es sich bei der diskursiven Trennung von

»Religion« und »Kultur« um eine spezifische Deutung von Religion unter der

Bedingung von transnationaler Migration handelt und ob diese primär als

spezifische, intellektualisierte Auslegung von Religiosität muslimischer Se-

condas*os im Lichte des laufenden, stigmatisierenden Islamdiskurses zu ver-

stehen ist.

2 In Abgrenzung zur Elterngeneration ist ebenfalls eine selbstbewusstereHaltung in Be-

zug auf die gesellschaftliche Positionierung von Secondas muslimischen Glaubens re-

konstruierbar (vgl. hierzu auch Baumann 2019:16, im Erscheinen); diese äussert sich

auch in der Forderung nach einer öffentlich sichtbaren, angemessenen, religiösen

Selbstrepräsentation. Zoja drückt dies wie folgt aus: Sie wolle sich nicht bedanken für

dieMoschee imKeller, sondernwünsche sich für ihre Kinder, dass diese zukünftig nicht

»in den Keller beten gehen« müssen »oder in den Hinterhof oder in einer Garage"(Zo-

ja, A 82), sondern fordert Moscheen, die den »Namen als ein Gotteshaus« verdienen,

und welche die Schweizer Muslim*innen angemessen repräsentieren.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016 - am 14.02.2026, 14:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Islam, Gender, Intersektionalität

3   Die Manifestation von »Muslimin« als Kategorie der Differenz führt zu einem

Rechtfertigungs- und Positionierungszwang. Dieser kann seinerseits zu einer

verstärkten aktiven Selbstaneignung des Islam führen

Dass mittels Religion als Kategorie der Differenz in (Bildungs-)Biografien ins-

besondere im Zusammenspiel mit anderen Differenzdimensionen wie Gen-

der, »Migrationshintergrund«, »class«, Körper etc. nicht nur im Kontext von Bil-

dung Differenz hergestellt wird, wurde in der vorliegenden Arbeit hinsicht-

lich der Differenzkategorie »Muslimin« ausführlich dargelegt und empirisch

begründet (vgl. u.a. Kap. 2.1.2, 5, 7).

Die Manifestation von »Muslimin« als Kategorie der Differenz führt bei

den jungen Secondas nicht zuletzt, so die These, zu einem verschiedentlich

konstatierten, dauernden kollektiven gesellschaftlichen Rechtfertigungs-

druck3 (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti 2013a: 224, Schild 2010:

181), der zudem mit einem »Positionierungszwang« (Riegel 2004: 338) ein-

hergeht, wonach sich junge Frauen gezwungen sehen, sich ständig als

»muslimische Frauen« zu positionieren und zu legitimieren (vgl. Kap. »Ex-

pertin für Islam«, S. 178ff., 7.1). Diese Konstellation manifestiert sich nicht

nur, aber besonders deutlich im Bildungssystem und wird insbesondere dann

augenfällig, wenn die jungen Frauen in die Rolle einer »Expertin für Islam«

gedrängt werden (vgl. ebd.) und sich in einem pädagogisierenden Kontext zu

jeglichen, dem Islam zugeschriebenen Belangen positionieren und Auskunft

geben sollen. Dieser Rechtfertigungs- und Positionierungszwang führt nicht

selten zu einer verstärkten »aktiven Selbstaneignung des Islam« (Strahm

2007: 13), sprich dazu, dass die jungen Frauen sich intensiver mit der (zu-

geschriebenen) Religion befassen und auseinandersetzen (vgl. Fallbeispiel

Velika, S. 123ff.).

4   In Selbstbeschreibungen rekurrieren junge religiös orientierte Secondas

muslimischen Glaubens auf den Islamdiskurs

Untersuchungen zu Anerkennung und Zugehörigkeiten sowie zu Repräsen-

tationsstrategien der sogenannten »ersten Generation« von zugewanderten

Frauen muslimischen Glaubens zeigen, dass sich muslimische Frauen in der

Schweiz in ihren identifikatorischen Aushandlungsprozessen auf den lau-

fenden Islamdiskurs beziehen (Baghdadi 2012, 2010, Schild 2010). Baghdadi

3 Natürlich sind diesem Rechtfertigungsdruck nicht ausschliesslich Secondas ausge-

setzt. Aufgrund der Aufstellung meiner Untersuchung kann ich jedoch in erster Linie

Aussagen zu jungen Frauen der zweiten Generation machen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016 - am 14.02.2026, 14:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Exkurs: Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation 257

(2012, 2010) stellte bspw. fest, dass die meisten ihrer Interviewpartnerinnen

ausdrücklich Abstand vom diskursiv kursierenden Bild der »typischen« Mus-

limin nehmen (Baghdadi 2012: 380). Auch Schild (2010: 181) konstatierte, dass

herrschende Diskursivierungsprozesse gewisse Zwänge für Muslim*innen

mit sich bringen. Sie behauptet, muslimische Frauen in der Schweiz seien

in der Ausformulierung einer »positiven ›muslimischen Identität‹«, deren

Anerkennung durch die Mehrheitsgesellschaft sie anstreben«, nicht »›frei‹«.

Vielmehr müssten sie sich »in der Konstruktion und Repräsentation eines

positiven Eigenbildes auf die negativen Zuschreibungen beziehen, diese

unablässig berichtigen, korrigieren und entkräften« (ebd.).

Was einschlägige Forschungsergebnisse zum Selbstbeschrieb von zuge-

wanderten Frauen muslimischen Glaubens der »ersten Generation« aufzei-

gen (Baghdadi 2012, 2010, Schild 2010), lässt sich in den erhobenen Daten

auch für religiös orientierte Secondas muslimischen Glaubens rekonstruie-

ren. Auch Secondas beziehen sich in ihren Selbstbeschreibungen auffällig oft

implizit oder explizit auf den Islamdiskurs. Ein besonders gängiges und deut-

liches Element in den Selbstbeschreibungen lässt sich in der Betonung der

autonom gefällten, freien Entscheidung des Bedeckens des Kopfhaars rekon-

struieren. Sahar drückt dies bspw. so aus:

»Eben zum Beispiel ich ziehe das Kopftuch an, das ziehen bei uns wirklich

fast alle an. Also es ist ja nicht, es ist ja nicht so, dass es alle anziehen, weil

es ist ja nicht, wir (…) zwingen hier bei uns ja niemanden (…), du musst ein

Kopftuch anziehen« (Sahar, A 21).

Auffällig oft betonen junge Secondas die selbst gewählte Entscheidung ihrer

religiösen Orientierung und stellen diese in den Mittelpunkt in Beschreibun-

gen ihrer religiösen Sozialisation. Mirjeta unterstreicht im Kontext einer bio-

grafischen Erzählung gleich mehrmals (vgl. zu diesem Punkt auch Baghdadi

2010: 213):

»Und in dieser Zeit habe ich mich dann eben auchmit dem Islam …mit dem

Islam auseinandergesetzt aus freien Stücken. (…) Also meine Eltern haben

es vorgelebt, aber wir sind frei gewesen eigentlich ähm ob wir islamischer

werden wollen oder nicht, wir sind frei gewesen« (Mirjeta, A 44, A 67).

Wie in den Aussagen vonMirjeta und Sahar und ihren unterschiedlich kontex-

tualisierten Betonungen des »freien Entscheidens« verdeutlicht werden soll-

te, rekurrieren die jungen Frauen oft direkt oder indirekt auf das stereoty-

pe Bild einer ›(durch Eltern oder Mann) fremdbestimmten‹, »unterdrückten

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016 - am 14.02.2026, 14:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Islam, Gender, Intersektionalität

Muslimin« (vgl. hierzu Kaya 2012: 120). Die Rekurrierung auf das Gender-

bild im Islamdiskurs in Selbstbeschreibungen von jungen Secondas dürfte

nicht zuletzt damit konnektiert sein, dass die diskursive Abgrenzung gegen

›den Islam‹ immer stärker mit dem Verweis auf hierarchische Geschlechter-

verhältnisse begründet wird, die als Wesensmerkmal ›des Islam‹ dargestellt

werden (Allenbach/Müller 2017: 273, in Bezug auf Deutschland: Marx 2008:

55). Wie Allenbach und Müller (2017: 289) bilanzieren, stehen Geschlechts-

diskurse »im Brennpunkt des Kampfs um Anerkennung von religiösen Min-

derheiten« und müssen »als Argument für den Ausschluss von Zugewander-

ten herhalten« (ebd.: 273). Deshalb erstaunt es auch nicht, dass sich (diskur-

sive) Differenzziehungsprozesse und die Differenzkategorie »Muslimin« be-

sonders deutlich anhand des Kopftuchs als genderspezifisches, sichtbares re-

ligiöses Symbol manifestieren (vgl. Lüddeckens/Grigo 2016: 180, Grigo 2015,

Klinkhammer 2013: 114). Diese Entwicklung des Islamdiskurses spiegelt sich

denn auch besonders deutlich in den Selbstbeschreibungen der jungen Secon-

das wider. Ein direkter Bezug auf den Islamdiskurs und ihre Rolle als Kopf-

tuch tragendeMuslima in der Schweizer Gesellschaft in ihrem Selbstbeschrieb

nimmt bspw. Aieta:

»Aber ich weiss, ich als Mensch falle dadurch auf [gemeint ist hier durch das

Kopftuchtragen]. Und ich habe die Möglichkeit ähm zu beweisen, dass ich

halt nicht nur eineMuslimabin, die anscheinend unterdrücktwird. Also, dass

ich meine eigene Meinung habe…ich bin auch leicht feministisch« (Aieta, A

50).

Wie die Aussage verdeutlichen soll, sieht Aieta ihre Rolle als Kopftuch tra-

gende Muslima auch als Chance (fast tribunalsgleich, in der Rolle der ›Ange-

klagten‹), der Gesellschaft »zu beweisen«, dass sie keine Muslimin ist, »die

anscheinend unterdrückt wird«, sondern eine, die eine eigene Meinung hat

und gar »leicht feministisch« ist (»Die Feministin« stellt in der gängigen Dis-

kursformation DEN Gegensatz per se zur diskursiven Figur der »unterdrück-

ten Muslimin« dar (vgl. Kap. 2.1.2)).

Aufgrund solcher und ähnlicher Aussagen junger Secondas ist Baghdadi

ebenso beizupflichten, wenn sie argumentiert, dass durch solche Rückgriffe

auf diskursive Zuschreibungen das gängige Stereotyp jedoch weiter zemen-

tiert wird (2010: 213).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016 - am 14.02.2026, 14:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Exkurs: Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation 259

5   Frauen entwickeln zahlreiche, produktive »Taktiken« im Umgang

mit der Differenzkategorie »Muslimin«

Junge Secondas entwickeln zahlreiche »Taktiken« (De Certeau 1988: 89) auf

verschiedenen Ebenen um mit der Differenzkategorie »Muslimin« umzu-

gehen bzw. den damit einhergehenden, sozialen Ausschlusspraxen etwas

entgegenzusetzen. Vier zentrale »Taktiken« hinsichtlich (Bildungs-)Biografi-

en wurden in dieser Arbeit analysiert (ausführlich in Kap. 5). Zudem konnten

zahlreiche alltägliche kleine Mikrotaktiken, welche die Frauen benutzen,

um gegenderten Grenzziehungsprozessen und den damit einhergehenden

Machtkonstellationen entgegenzutreten, rekonstruiert werden. Auffällig oft

betreffen diese die Umgehung der Sichtbarkeit bzw. öffentliche Identifi-

zierbarkeit als Muslima und somit ein Ausweichen der stigmatisierenden

Ausschlusserfahrungen. Sie dienen aber auch dazu, sich dem mehrfach be-

schriebenen kollektiven sozialen »Rechtfertigungsdruck« (vgl. u.a. Baumann

2015: 17, Tunger-Zanetti 2013a: 224, Tunger-Zanetti 2013c, Schild 2010: 181) zu

entziehen, welcher die Frauen zwingt, sich ständig als muslimische Frauen

legitimieren und erklären zu müssen.

Eine zentrale »Taktik« hierbei bezieht sich auf die »Sichtbarkeit« bzw. das

Einschränken einer quasi-öffentlichen Identifizierbarkeit als Muslima: Nicht

unüblich ist es beispielweise, dass bedeckte Muslimas, um der Sichtbarkeit

und Eindeutigkeit ihrer Haarbedeckung als eines religiösen Symbols zu ent-

gehen und somit nicht »als Muslimin« aufzufallen, das Kopftuch im Nacken

knüpfen, so dass es auch als Modeaccessoire durchgehen könnte. Sie sind

somit – zumindest auf den ersten Blick – nicht »als Musliminnen« identifi-

zierbar. Eine weitere »Taktik« ist, dass sich einige der interviewten Frauen im

Kontext ihres Berufsfelds als Veganerin4 oder konsequente Vegetarierin aus-

geben, um muslimische Speisegebote einhalten zu können, ohne »als Musli-

min« identifizierbar zu sein.

Auch in Bezug auf die Konstruktion von Zugehörigkeiten lassen sich si-

tuative »Taktiken« des Umgangs mit der Differenzkategorie »Muslimin« ana-

4 Wie mir eine junge Frau erklärte, ist für sie das sich Ausgeben als Veganerin einfacher

als das sich Ausgeben als Vegetarierin. Erstens, weil »vegan sein« imMoment sowieso

»in« sei und dadurch kaum auffalle und zweitens, weil die Veganer*innen als äussert

konsequent geltenwürden, und sie alsMuslimin unter diesemVorwand so ohne Erklä-

rungen abzugeben auf Süssigkeiten, in denenmanchmal auf Schweinefleisch basierte

Gelatine enthalten sei, verzichten könne. Zudemkaufe sie gerne in veganen Läden ein,

weil sie da in relativ grosser Auswahl halal Essen einkaufen könne, ohne sich zuvor in

die Verpackungen vertiefen zu müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016 - am 14.02.2026, 14:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Islam, Gender, Intersektionalität

lysieren. So liess sich rekonstruieren, dass die jungen Frauen ihre Selbstre-

präsentation als »Muslimin« bzw. »nichtMuslimin« situativ konstruieren und

einsetzen. Ein Beispiel hierfür ist Lane (ausführlich Kap. 4.1), die sich in den

dezidiert religiösen Kreisen, in denen ihre Schwester verkehrt, als »nicht-

Muslimin« positioniert, um den Ansprüchen, die ihrer Ansicht nach seitens

dieser Kreise an sie »als Muslimin« gestellt werden würden, zu entgehen (z.B.

das Bedecken des Kopfhaars oder das Verzichten auf Schminke, beides Din-

ge, die Lane widerstreben). In anderen Kontexten, wie z.B. in ihrem berufli-

chen Umfeld, positioniert sich Lane hingegen »als Muslimin« in Abgrenzung

zu den »nicht-Muslim*innen« ihres beruflichen Umfelds. Andere von mir in-

terviewte Frauen handhaben die Selbstrepräsentation genau umgekehrt, und

›outen‹ sich im beruflichen Kontext nicht als Muslimin, weil sie stigmatisie-

rende Ausschlusserfahrungen befürchten.

Dass junge Secondas*os als Reaktion auf Ausschlusserfahrungen auf-

grund ihrer Religionszugehörigkeit verschiedenste Strategien entwickeln,

um ihren multiplen Zugehörigkeiten (multiple belonging) Sinn zu verleihen,

stellte die Forschungsgruppe um Giordano (Allenbach et al. 2010: 9) ebenfalls

fest. Diese untersuchte, wie junge Muslim*innen unterschiedliche Aspekte

ihrer Zugehörigkeiten (»Muslim*in«; »Ausländer*in«, »eingebürgert« etc.)

flexibel einsetzen, um sie je nach Kontext und Situation zu betonen und sich

zu ›Insidern‹ zu machen (ebd.: 10). Auch Allenbach (2016) kommt in einer

Untersuchung über muslimische Mädchen im obligatorischen Schwimmun-

terricht zum Schluss, dass die jungen Frauen vielfältige Strategien finden,

dominante (gegenderte) Differenzlinien und damit einhergehende Macht-

konstellation infrage zu stellen, ihre Positionierung dazu auszuhandeln

(ebd.: 43f.) und so mehr Agency entwickeln.

6   Frauengruppen stellen soziale Räume dar, in denen identifikatorische

Aushandlungsprozesse stattfinden

Teil der ethnografischen Untersuchung dieses Projekts bildete die teilneh-

mende Beobachtung unterschiedlicher Gefässe religiöser Vergemeinschaf-

tung (sowohl in virtuellen5 wie in nicht-virtuellen Feldern). Obwohl nicht

ausschliesslich frauenspezifische, religiöse Vergemeinschaftung beobachtet

5 Beispielsweise die kontinuierliche Sichtung einschlägiger Websites mit Kommentar-

funktion, aber auch Beobachtung der Vergemeinschaftung in Social-Media-Gefässen

wieWhats-App-Gruppen, Facebookseiten etc.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016 - am 14.02.2026, 14:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Exkurs: Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation 261

wurde, bildete diese jedoch aufgrund des Samples der Untersuchung (vgl.

Kap 4.1) den Fokus.

Die religiöse Vergemeinschaftung in Frauengruppen dient den Secondas

in erster Linie dazu, soziale Anerkennung und Zugehörigkeit zu erfahren,

dies in einem gegenüber Musliminnen gesellschaftlich eher rauen Klima.

Frauengruppen, so die These, stellen soziale Räume dar, in denen quasi

in einem ›geschützten Rahmen‹ identifikatorische Aushandlungsprozesse

stattfinden. Hierbei werden ganz unterschiedliche Themenfelder diskutiert

und ausgehandelt. Einerseits werden (frauenspezifische) gesellschaftliche

Ausschlusserfahrungen aufgearbeitet und Strategien des Umgangs damit

diskutiert, bspw. wie mit einer Anfeindung im öffentlichen Raum bezüglich

des Kopftuchs umgegangen werden könnte. Ähnliches stellen Endres et al.

(2013: 63ff.) hinsichtlich muslimischer Jugendgruppen fest. Andererseits

werden aber durchaus auch andere lebenspraktische Belange, wie bspw.

bevorstehende Geburten, beruflich relevante Fragen oder Themen, welche

die Freizeit betreffen, diskutiert.

Neben lebenspraktischen Belangen werden in muslimischen Frauengrup-

pen selbstredend auch Fragen religiöser Praxis (mitunter kontrovers) disku-

tiert, insbesondere auch frauenspezifische Auslegungen religiöser Gebote, die

unter Ausschluss der ›männlichen Welt‹ besprochen werden sollen (Feldpro-

tokolle Nov 2014), so auch Fragen, welche bspw. die ›Reinheit der Frau‹ betref-

fen. Andererseits werden aber auch allgemeine Fragen bezüglich der Legiti-

mität und Anwendung religiöser Praxen diskutiert (vgl. hierzu auch Bleisch

Bouzar 2012: 292-294), in diesem Sinne sind diese Gefässe auch als Orte der

religiösen Selbstsozialisation zu verstehen (vgl. Saba 2012: 128).

Ebenso konnte ich mehrfach beobachten, wie im Rahmen dieser Diskus-

sionen männliche religiöse Autorität oder Entscheide von (männlichen) reli-

giösen Autoritäten infrage gestellt wurden, beziehungsweise auf ihre lebens-

weltliche »Tauglichkeit« geprüft und kritisch hinterfragt wurden (Feldproto-

kolle Nov 2014). Gegenteilig zur Rezeption im öffentlichen Islamdiskurs kön-

nen solche Gefässe durchaus emanzipatorischen Charakter haben und Raum

für autonome kritische Fragen bilden. Zudem bilden Frauengruppen soziale

Räume – wie anhand des Fallbeispiels von Esma exemplarisch verdeutlicht

wurde (vgl. Kap. 5.3.2 c) – wo soziales Kapital (in der Regel) unabhängig von

der Herkunftsfamilie akkumuliert werden kann. Dies kann die jungen Frau-

en unter Umständen darin bestärken, einen eigenständigeren (bildungs-)bio-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016 - am 14.02.2026, 14:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Islam, Gender, Intersektionalität

grafischen Weg zu gehen (vgl. Fallbeispiel Esma6 Kap. 5.3.2 c.). In dem Sinne

stellen Religionsgemeinschaften »Netzwerke dar, also eine soziale Infrastruk-

tur, mit deren Hilfe sich auch ausserreligiöse Ziele verwirklichen lassen« (Co-

leman 1990 zit.n. Traunmüller 2018: 917). Hierbei kommt die gesellschaftlich

integrierende Funktion religiöser Netzwerke von Migrant*innen zum Zuge,

auf die bereits verschiedentlich hingewiesen worden ist (vgl. u.a. Baumann

2015, 2012; Endres et al. 2013, Nagel 2015, 2013, Pickel 2014,Weissköppel 2008,

Spickard 2005).

Wie anhand des Fallbeispiels Duaa in Kapitel 5.4.1 verdeutlicht werden

konnte, zeigt sich umgekehrt auch, dass Frauen, die sich weder in Vereinen

noch in virtuellen Feldern religiös vergemeinschaften, gesellschaftlichen Aus-

schlusserfahrungen ungleich weniger entgegenzusetzen haben.

7   Deutsch gewinnt an Relevanz als Sprache für religiöse Handlungsfelder

(in der virtuellen und nicht-virtuellen Welt)

Wie bereits ausgeführt (vgl. Kap. 5.1.2) verstehen sich die überwiegend meis-

ten der von mir interviewten Frauen als vom elterlichen Religionsverständnis

emanzipierte »Schweizer Muslimas« der zweiten Generation. Als solche ver-

gemeinschaften sie sich in religiösen Vereinen, arbeiten teilweise innerhalb

dieser neue Strukturen (z.B. Frauengruppen), die auf die Bedürfnisse von Se-

condas ausgerichtet sind. So unterstützen und portieren sie in ihren jeweili-

gen Vereinen auch dezidiert Deutsch als Sprache für religiöse Handlungsfel-

der. Wie ich beobachten konnte, finden die meisten Veranstaltungen, welche

ich mit Frauen meines Samples gemeinsam besucht habe und welche sich

an jüngere Muslim*innen richten, in deutscher Sprache statt. Ebenso konnte

ich in einigen Moscheen beobachten, dass Deutsch für religiöse Handlungs-

felder an Relevanz gewinnt. So werden bspw. in einigen Moscheen gezielt

Deutsch sprechende Vertreter*innen der zweiten Generation (oder Konver-

tit*innen) eingesetzt, um die Moschee nach aussen sichtbar zu machen oder

deren Internet- und/oder Social-Media-Auftritt zu stärken. Deutsch als Spra-

6 Durch die von der Herkunftsfamilie unabhängige Akkumulation von sozialem Kapital

gelang es bspw. Esma sich bis zu einem gewissen Grade von den durch das Elternhaus

geprägten strukturellen Bildungsbarrieren zu distanzieren und zu emanzipieren (z.B.

von der vomelterlichen Genderbild geprägtenHinfälligkeit einer nachobligatorischen

Ausbildung wegen einer frühen Heirat) und eine weniger durch Fremdbestimmung

geprägte Berufslaufbahn einzuschlagen (vgl. ausführlich Kap. 5.3.2 c).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016 - am 14.02.2026, 14:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Exkurs: Religionsverständnis, religiöse Praxis und religiöse Selbstrepräsentation 263

che scheint aber auch zunehmend an Relevanz beim religiösen Unterricht in

Moscheen für Kinder der zweiten (oder dritten) Generation zu gewinnen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016 - am 14.02.2026, 14:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453186-016 - am 14.02.2026, 14:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

