
3. Vier Thesen

Die Forschungsliteratur über die AKP wird im Folgenden entlang der Frage disku-

tiert,wie die Rolle der Religion für das politische Projekt der Partei imVerhältnis zu

den gesellschaftlichen Klassen begriffen wird. Zur strukturierten Darstellung wird

eine Unterteilung in vier Thesen vorgenommen, die im Kern auf zwei theoretische

Ansätze zurückgeführt werden können. Innerhalb des ersten Ansatzes, den ich un-

ter dem Sammelbegriff »Staatszentrismus« diskutieren werde, wird die AKP im

Rahmen eines Kampfes zwischen Staat und Gesellschaft interpretiert. Der »Staats-

zentrismus« stellt den leitenden theoretischen Ansatz in der Türkeiforschung dar.

Die zentralen Annahmen basieren darauf, den Staat als eine autonome Entität zu

begreifen, die der Gesellschaft als Ganzes oder einzelnen gesellschaftlichen Grup-

pen gegenübersteht. Innerhalb des zweiten Ansatzes, der unterschiedliche Ausprä-

gungen des historischen Materialismus umfasst, wird die AKP im Rahmen eines

Kampfes zwischen gesellschaftlichen Akteuren interpretiert.

Im Rahmen der ersten These wird die AKP mit einer konservativen Revolution

der »Zivilgesellschaft« – bestehend aus einer neuen Bourgeoisie und zivilen Eli-

ten – assoziiert, die sich gegen den »autoritären Staat« auflehnt. Die Partei wird

als Trägerin eines neoliberalen Entwicklungspfads in Verknüpfung mit liberal-de-

mokratischen Zielen und zugleich als Repräsentantin der kulturellen Werte der

Mehrheitsbevölkerung beschrieben, die in erster Linie als islamisch gekennzeich-

net werden. Den Antagonisten der AKP bildet im Rahmen dieser Konzeption eine

Staatselite, die eine »laizistische« oder »säkulare« Kultur repräsentiert. Laizismus

oder Säkularismus werden als »volksfremde« und »elitäre« Kultur konzipiert, ihre

sozialen Träger als Staatseliten bezeichnet. Als historisches Anhängsel der Staats-

eliten wird eine von ihnen geschaffene Bourgeoisie vorgestellt, die die kulturel-

len Werte ihrer Erschafferin teilt und sich in Verteidigung ihrer etablierten Posi-

tion gegen die neoliberale Demokratisierung und die aufkommende Bourgeoisie

stemmt. Als Modus Operandi des Kampfes zwischen Staat und Gesellschaft, Elite

und Volk, etablierter und aufkommender Bourgeoisie wird ein Kulturkampf iden-

tifiziert. Die Bewertung der AKP als kulturelle Repräsentantin der Gesellschaft, die

ein demokratisierendes Projekt gegen die kulturell fremde Staatselite verfolgt, lässt

mich diese Interpretation als Kulturkampfthese bezeichnen. Vor dem Hintergrund

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Hegemonie und Kulturkampf

des Ausbleibens der diagnostizierten Demokratisierung hat die Kulturkampfthe-

se eine Verwandlung durchlaufen. Ohne den Interpretationsrahmen zu verlassen,

wird eine autoritäre Rückverwandlung der konservativen Demokraten in Islamis-

ten behauptet. Die AKP wird nun der Seite des Staates zugerechnet und als au-

toritär oder totalitär bezeichnet. Im Anschluss an die Diskussion dieser zeitlich

aufeinanderfolgenden Varianten der Kulturkampfthese erfolgt eine Rekonstrukti-

on und Kritik der theoretischen Grundlagen des staatszentristischen Ansatzes und

seiner Verankerung in der Türkeiforschung.

Die zweite These zur AKP ist die theologische These. Sie befindet sich in theo-

retischer Nähe zur Kulturkampfthese, unterstreicht die Einschätzung der AKP als

Trägerin des politischen Projekts einer aufkommenden Bourgeoisie, die als kon-

servativ und religiös charakterisiert wird, obgleich sie die Verbindung zwischen

Religion, Politik und Ökonomie aus der Gegenperspektive konstruiert. Die theolo-

gischeThese behauptet einen transformierenden Effekt der Religion auf Ökonomie

und Politik. Sie stellt einen theoretischen Anschluss an Max Webers Protestantis-

musthese her, indem sie dem Aufkommen der anatolischen Unternehmerklasse

das Entstehen einer puritanisch-asketischen Arbeitsethik vorausgehen sieht, de-

ren Ursprung sie in einer bestimmten Form des Islam verortet.

Aus Sicht der drittenThese wird die AKP als eine der liberalen Demokratie ver-

pflichtete und säkulare Partei beschrieben, die von vornherein der Seite des Staa-

tes zugerechnet wird. Die Partei wird im Rahmen einer Attacke des Staates auf

den Islam beziehungsweise den »radikalen Islamismus« interpretiert, der säkula-

risiert worden sei. Diese Variante, die ich als Säkularisierungsthese bezeichne, baut

ebenfalls auf staatszentristische Annahmen auf, bringt zugleich aber eine originel-

le Interpretation und neue Konzepte vor, für die eine abgegrenzte Diskussion an-

gemessen ist. Im Unterschied zur Kulturkampfthese wird als historische Leistung

der AKP die Rekonstitution der »säkularen Hegemonie«, begriffen als ein gesell-

schaftlicher Konsens für staatliche Herrschaft und Kapitalismus, betont.

ImWiderstreit zu diesen Interpretationen der AKP imRahmen der Dichotomie

zwischen Staat und Gesellschaft steht die vierteThese. Sie umfasst Studien der his-

torisch-materialistischenTheorietradition.Die Partei und die von ihr repräsentier-

ten Gruppen werden ebenso wie ihre Gegenspieler als gesellschaftliche Akteure be-

griffen, die um die Vorherrschaft im Staat kämpfen. Religion wird nicht primär als

kulturelle Form, sondern als politisiertesMittel thematisiert. Infolgedessen wird in

diesem Ansatz auch die Bezeichnung »politischer Islam« verwendet. Als treibende

Dynamik der politischen Entwicklung werden Klassen- und Fraktionskämpfe be-

ziehungsweise Akkumulationsstrategien identifiziert. Kultur – im konkreten Fall

Religion – wird als Instrument zur Beherrschung subalterner Klassen, als ideolo-

gisches Mittel zur Überbrückung von Klassenspaltungen oder – als Sonderfall –

als kapitalbildendes Produktionsmittel begriffen. Die kämpfenden Gruppen wer-

den als Funktionsträger oder Fraktionen der herrschenden Klasse identifiziert und

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 31

ihr politisches Projekt als neoliberaler Autoritarismus bestimmt. Diese These be-

zeichne ich als Klassenkampfthese.

Bevor zur Diskussion übergegangen wird, ist vorauszuschicken, dass in der

Darlegung der Forschungsliteratur Interpretationen, die keine theoretisch begrün-

dete Verbindung zwischen der AKP und den gesellschaftlichen Klassen herstellen,

nicht systematisch berücksichtigt werden. Es handelt sich um politikwissenschaft-

liche und soziologische Ansätze, die den Schwerpunkt der Betrachtung auf politi-

sche oder soziale Akteure legen, die durch ideologische Motive angetrieben wer-

den, ohne dass eine Verbindung zu den gesellschaftlichen Klassen hergestellt wird.

Diese Eingrenzung ist der hegemonietheoretischen Fragestellung geschuldet, die

anhand des empirischen Falls »Hegemoniebildung in der Türkei« nach der Verbin-

dung zwischen politischen Akteuren, kulturellen-ideologischen Mitteln und den

gesellschaftlichen Klassen fragt.

3.1 Die Kulturkampfthese

Stellvertretend für die Kulturkampfthese sollen aus einer Fülle an wissenschaftli-

cher Literatur, die dieser Ansatz über die AKP hervorgebracht hat, drei Autoren

herausgegriffen werden, deren Schriften zentrale Thesen versammeln. Diese Au-

toren sind Ahmet Insel, der die Begriffe »Normalisierung« und »Westernisierung«

für die beginnende AKP-Periode eingebracht hat; Yıldız Atasoy, die den Begriff

»neoliberal-islamische Synthese« geprägt hat; sowie Hakan Yavuz, Autor einer lan-

gen Reihe vonMonographien und Artikeln über die AKP und den politischen Islam,

der die Begriffe »Neue Türkei« und »muslimische Demokratie« geprägt hat.

Bereits im Anschluss an den erstenWahlsieg der AKP imNovember 2002 argu-

mentierte Insel: »Die AKP repräsentiert eine neue Stufe in der Westernisierungs-

bewegung der Türkei – die Stufe, in der die Gesellschaft involviert wird.« (Insel

2003: 305, Übersetzung E.B.)1 Nach Insel lag in der Türkei eine Trennung zwi-

schen Staat und Gesellschaft in Form einer kulturell artikulierten Hierarchie zwi-

schen politischen Eliten, die einer säkularen Kultur anhingen, und dem »Volk«,

das gläubig und konservativ sei, vor. Während diese Beziehung schon im Osma-

nischen Reich die Form eines Widerspruchs angenommen habe, indem die Eliten

das »Volk« aus dem Staat ausgeschlossen hätten, sei sie im »Westen« von kultu-

reller Harmonie geprägt. Als »Westernisierung« fasst Insel die Anpassung an eine

idealtypische Entwicklungslogik der bürgerlichen Gesellschaft, mit der eine »Nor-

malisierung der Demokratie« durch Aufhebung des kulturellen Widerspruchs er-

reicht werde. Mit der AKP verband Insel die »historische Chance«, die Aufhebung

1 Begriffe und Zitate aus englischsprachigen Quellen habe ich in der gesamten Studie zumeist

ins Deutsche übersetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Hegemonie und Kulturkampf

des Widerspruchs, dadurch die Integration der Bevölkerung in den »Westernisie-

rungsprozess« zu erreichen. Mit Blick auf das politische System erkannte Insel in

der AKP die Chance, aus dem »autoritären Regime«, das mit der 1982er Verfas-

sung nach demMilitärputsch von 1980 etabliert wurde, auszusteigen. Als Kern des

Autoritarismus bestimmte er die Verschiebung des administrativen Zentrums von

der zivilen zur militärischen Bürokratie. Die 1982er Verfassung heilige das Kon-

zept Staat, was Insel als »radikalen Etatismus« bezeichnete. Die Architekten der

Verfassung hätten eine politische Sphäre mit dem Staat im Zentrum und der Ge-

sellschaft an seiner Peripherie vorgesehen. Sein Befund verweist auf die Einfüh-

rung der Zehn-Prozent-Sperrklausel bei Parlamentswahlen und die Stärkung des

Nationalen Sicherheitsrats, in dem die Generäle eine Stimmenmehrheit erhielten,

wodurch sie eine politische Richtlinienkompetenz gegenüber der gewählten Regie-

rung erhielten. Insel bezeichnete dies als die Etablierung eines »Vormundschafts-

regimes« durch das Militär (ähnlich Atasoy 2009: 80ff.). Politische Parteien hätten

den Autoritarismus akzeptieren müssen, da sie sich unter Anpassungsdruck be-

fanden, um ihre Legitimation zu erhalten. Einzig der konservative Politiker Turgut

Özal, der bei der ersten Parlamentswahl nach demMilitärputsch von 1980 zumMi-

nisterpräsidenten gewählt wurde, habe mit einem Liberalisierungsprogramm die

engen Grenzen des Systems überschreiten können. Nach 1983 habe Özal eine öko-

nomische Liberalisierung in Gang gebracht, die vom Militär »zähneknirschend«

als »Tribut an moderne Zeiten« (Insel 2003: 295) akzeptiert worden sei. Auf eine

kurze Liberalisierungsphase zwischen 1983 und 1985 sei jedoch die Konsolidierung

des Systems durch den verhängten Ausnahmezustand im eskalierenden Konflikt

mit der Arbeiterpartei Kurdistans (PKK), die einen bewaffneten Kampf führte, ge-

folgt. Insel nannte dieses System, in dem er eine Peripherie einem autoritären Zen-

trum entgegengestellt sah, in Anlehnung an den Tag des Putsches von 1980 das »12.

September-Regime«. Die AKP situierte er schließlich in der Kontinuität Özals, da

dieser derselben »modernizationist conservative world as today’s AKP« (ebd.) an-

gehöre. Mit der Parlamentswahl von 2002, bei der die AKP eine absolute Mehrheit

errang, sah Insel das System in die selbst gestellte Falle tappen.Während etablierte

Parteien an der Zehn-Prozent-Sperrklausel scheiterten, errang die neu gegründete

AKP als die Partei, die sich aufgrund ihrer »wertebasierten« Verfasstheit – konser-

vativ-religiös, nationalistisch und liberal – in größter Distanz zum »Staat« – iden-

tisch gesetzt mit der Bürokratie – befunden habe, eineMehrheit im Parlament. Die

AKP hegte nach Insel anders als die herrschende republikanisch-autoritäre Elite,

die den Staat besetzt hielt, keinMisstrauen gegenüber dem »Volk«. Sie schöpfe ihre

Kraft aus der Gewissheit, Repräsentantin der kulturellen Mehrheit zu sein, womit

derWeg für eine demokratische Transformation der Türkei frei geworden sei (ebd.:

303). Der Religion im AKP-Projekt maß Insel eine positive Bedeutung zu: Sie bilde

ein SetmoralischerWerte als Basis eines tolerantenNationalismus, der ähnlich wie

der US-amerikanische Konservatismus eine Liebe zum Land ausdrücke und Diffe-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 33

renzen zulassen könne, im Gegensatz zum säkularen, autoritären Nationalismus

der Eliten, der eine Liebe zum Staat ausdrücke und Differenzen unterdrücke.

Während Insel die gesamte Geschichte der Türkei unter dem Blickwinkel einer

vorgestellten kulturellen Übereinstimmung nach westlichem Vorbild interpretier-

te, hob Yıldız Atasoy das Element der Liberalisierung stärker hervor. Auch sie ging

davon aus, dass die AKP das Volk repräsentiere und die Installierung eines po-

litischen Modells nach westeuropäischem Muster auf der Grundlage universeller

Menschenrechte und Gerechtigkeit anstrebe (Atasoy 2009: 7ff., 109ff.). Opposition

zur AKP wertete sie als kemalistische Reaktionen und verteidigte die AKP gegen

den Verdacht des Islamismus als der Demokratie verpflichtete und »islam-sensible

Partei« (ebd.: 5). Zu einem ganz ähnlichen Schluss gelangte Hakan Yavuz, der in

Auseinandersetzung mit den Thesen von Samuel Huntington (1993) und Bernhard

Lewis (1961), die im Islam ein generelles Hindernis im Übergang zur Demokratie

sahen, die Frage formulierte, ob es islamisch inspirierten politischen Bewegungen

gelingen kann, zu Agenten der Demokratisierung und Modernisierung zu wer-

den (Yavuz 2009; vgl. Atasoy 2009: 25). In Auseinandersetzung mit dem Argument,

das Christentum sei eine kulturelle Bedingung von Demokratie, entwickelte er die

modernisierungstheoretische These, dass der Islam zu einer Quelle liberaler De-

mokratisierung und Modernisierung werden und Islamisten sich zu Demokraten

entwickeln könnten, wenn zwei Bedingungen erfüllt seien, die seiner Auffassung

nach auch für westliche Demokratien gelten: die Existenz eines liberalen Markts

und eines Parlaments beziehungsweise einer öffentlichen Sphäre, in der um Wer-

te und Identitäten gestritten werde (Yavuz 2009: Preface). Diese Bedingungen sah

Yavuz durch die Bildung der AKP gegeben. Auch aufgrund der selbst erfahrenen

staatlichen Repression hätten ehemalige Islamisten, die für die Scharia und ge-

gen die Demokratie mobilisierten, Demokratie und Pluralismus internalisiert und

seien zu moderaten Konservativen geworden, die den Islam in Konformität zu li-

beralen Werten auslegten (ebd.: XI).2 Yavuz identifizierte eine konservative Revo-

lution, die von einer Zivilgesellschaft, getragen von Intellektuellen und einer neuen

Unternehmerklasse, ausgehe (ebd.: 4).

Mit der Westernisierungsthese ging also die Definition einer Norm einher,

die in der Herstellung kultureller Übereinstimmung zwischen Staat und Gesell-

schaft beziehungsweise den Eliten und dem Volk bestehen sollte. Die AKP wur-

de als konservativ-demokratische Bewegung, als Bewegung einer Peripherie be-

griffen, die eine Gegenbewegung zu einem autoritären staatlichen Zentrum bilde-

2 Dass die AKP den Wandel des politischen Islam zu einer moderat konservativen, demokra-

tischen Partei vollzogen habe, wurde weit geteilt, wenn auch teils mit Vorbehalten. Siehe

bspw. Mecham (2004), Çavdar (2006), Cinar (2006), Özbudun (2006), Sayari (2007), Somer

(2007), Cizre (2008), Öniş (2009), Göle (2012), Bayat (2013).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Hegemonie und Kulturkampf

te.3 Auch Atasoy lokalisierte den Beginn des Konflikts im Osmanischen Reich. Sie

sah eine Modernisierungsbewegung islamischer Intellektueller, die die überlegene

westliche Technologie übernehmen und die islamischen Werte beibehalten wollte,

seit dem 19. Jahrhundert einer zweiten Bewegung gegenüberstehen, die Islam und

Fortschritt für unvereinbar hielt und aus diesem Grund sowohl die Technologie

als auch die Werte des Westens übernehmen wollte (Atasoy 2009: 44ff.; vgl. Yavuz

2009: XI). Aus der zweiten Bewegung sei der Kemalismus hervorgegangen, in des-

senMittelpunkt Atasoy den Laizismus situierte, den sie als eine Zusammensetzung

aus säkularemNationalismus,Militarismus undEtatismus definierte (Atasoy 2009:

3, 26). Aus ihrer Perspektive entstanden und reproduzierten sich die Kemalisten in

der Bürokratie, standen zu Beginn ihresWirkens in keiner Verbindungmit irgend-

einer gesellschaftlichen Gruppe oder Partei und handelten allein zum Zweck des

Selbsterhalts und damit zum Erhalt des Staates. Im Laufe der Zeit erschufen sie

eine Bourgeoisie nach ihrem Ebenbild, die Atasoy im Unternehmerverband TÜSİ-

AD4 repräsentiert sah, der sein Dasein bis in die Gegenwart in Abhängigkeit von

der Bürokratie friste. Das kemalistische Projekt belegte sie mit dem Begriff »Pri-

vilegienzirkel«, der die muslimische Bevölkerung, die die Gesellschaft ausmache,

ausschloss (ebd.: 9). Diesem »Privilegienzirkel« ordnete sie schließlich eine Reihe

politischer Parteien zu, die über die gesamte Republikzeit unter verschiedenen Na-

men existierten. In den 2000er Jahren waren dies die Republikanische Volkspartei

(CHP) und die Partei der Nationalistischen Bewegung (MHP), die die hauptsäch-

lichen politischen Rivalen der AKP waren. In Opposition zu dieser realiter recht

breiten Allianz, die von Atasoy dennoch weiterhin als »Privilegienzirkel« einer klei-

nen Elite konzipiert blieb, situierte sie »liberale« Kräfte. Deren Parteiengeschichte

ließ sie mit der Bildung der konservativen DP (Demokratische Partei) im Jahr 1946

beginnen (ebd.: 9ff.). Insels Auffassung wich nur in der Benennung der initialen

Partei ab. Bei ihm setzte die Tradition mit der konservativen AP (Gerechtigkeits-

partei) ab 1960 ein und mündete über die ANAP (Mutterlandspartei) und die DYP

(Partei des Rechten Weges) schließlich in der AKP. Obgleich die genannten Partei-

en des konservativen Spektrums seit mehr als einem halben Jahrhundert nahezu

ununterbrochen alle Regierungen anführten, schätzten beide Autoren deren Be-

deutung gering: Sie seien nie wirklich herrschend gewesen, die autoritär-republi-

kanische Elite (Bürokratie) habe immer die Macht im Staate gegen die gewählten

Regierungen innegehabt.

3 Für frühere Interpretationen des politischen Islam aus dieser Perspektive siehe Göle (1997),

Keyder (1997), Yavuz (1997) und Gülalp (2005).

4 Die Abkürzung steht für Türk Sanayicileri ve İşinsanları Derneği (Vereinigung türkischer In-

dustrieller und Geschäftsleute). Im Verband sind die älteren und großen Unternehmen des

Landes organisiert, die oftmals in der Form von Konglomeraten organisiert sind und in etli-

chen Produktions-, Handels- und Finanzbereichen Monopolstellungen einnehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 35

Neben einer demokratisierenden Wirkung der Politik auf die sozialen Träger

der Religion durch Lernen aus Repression, parlamentarische Aushandlungsprozes-

se und Streit im öffentlichen Raumwurde eine demokratisierendeWirkung insbe-

sondere der Beziehung zwischen Religion und Ökonomie unterstellt. Insel begriff

den ökonomischen Liberalismus als befreienden Gegenpart zum elitären »Etatis-

mus«, ein Zusammenhang, den Yavuz undAtasoy noch deutlicher ausformulierten.

Atasoy interpretierte Neoliberalismus als einen freiheitsfördernden Prozess, da er

für mehrMarkt und weniger Staat sorge, somit die staatliche Unterdrückung einer

genuin pluralen Gesellschaft beende (Atasoy 2009: 20ff.). Die liberalisierende Kraft

des Neoliberalismus hatte ihrer Auffassung nach einen Wandel islamistischer Ak-

teure, im Besonderen der Milli Görüş Bewegung, aus der die AKP hervorging, her-

beigeführt. Mit der Abwendung von Industrieförderprogrammen, die sie als ein

staatlich gelenktes ökonomisches Entwicklungsmodell fasste, das in den 1970ern

auch von der Milli Görüş Bewegung noch favorisiert worden war, hätten sich diese

Akteure vom Staat ab- und dem Liberalismus zugewandt.

Alle drei Autoren identifizierten als treibende Kraft hinter der AKP eine neue

Mittelklasse oder Bourgeoisie, ohne eine genauere begriffliche Unterscheidung

zwischen diesen beiden Kategorien vorzunehmen. Diese neue gesellschaftliche

Gruppierung, die auch als »anatolische Bourgeoisie« (Yavuz 2009: 14) bezeich-

net wurde, da sie aus den anatolischen Provinzen stamme, benannten sie als

eigentliche Trägerin der Demokratisierung oder der »stillen Revolution« (ebd.:

10). Vertreten wurde diese Gruppe durch den Unternehmerverband MÜSİAD5,

der »authentische« Werte, unter denen die Autoren die ihrer Einschätzung nach

in der Bevölkerung vorherrschende Kultur verstanden, und Modernität, als

die sie den kapitalistischen Entwicklungsweg nach westlichem Vorbild fassten,

miteinander verband. Anders als die ältere Bourgeoisie, vertreten durch den

Unternehmerverband TÜSİAD, habe sich die der AKP unterliegende neue Bour-

geoisie ohne staatliche Unterstützung entwickelt, sei in ihrer Entwicklung von der

Staatsbürokratie sogar behindert worden (Atasoy 2009: 114).

Neben dem Neoliberalismus sollte die Anbindung an liberale EU-Normen –

die Heranführung der Türkei an die EU durch die »anatolische Bourgeoisie« – den

demokratischen Wandel garantieren (Yavuz 2009: 14). Den Wandlungsprozess be-

zeichnete Atasoy plastisch als »Vermählung des Neoliberalismus mit dem Islam«

oder als »neoliberal-islamische Synthese« (Atasoy 2009: 109). Damit verlasse die

Türkei den Pfad der für osteuropäische Staaten typischen autokratischen Entwick-

lung, die keine kapitalistische Klasse hervorbrachte, die für Freiheit und Bürger-

rechte einstand. Die Türkei biege nun in den westlichen Pfad demokratischer Ent-

5 Die Abkürzung steht fürMüstakil Sanayici ve İşadamları Derneği (Vereinigung unabhängiger

Industrieller und Geschäftsleute). Die Anfangsbuchstaben von MÜSİAD rufen nicht zufällig

eine Assoziation mit »Müslüman« (Muslim auf Türkisch) hervor.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Hegemonie und Kulturkampf

wicklung unter der Führung der neuen Bourgeoisie ein, die sich, von der staat-

lichen Bevormundung befreit, anschicke, eine liberale Demokratie zu installieren

(ebd.: 39, 114ff.). Zugleich sah sie die religiösen Unternehmer ein »kommunitaris-

tisches«, auf Gemeinschaftlichkeit beruhendes Gesellschaftsmodell entwerfen, das

ein moralisches Gegengewicht zum »kapitalistischen Egoismus« (ebd.: 130) bilde.

Einen Ausgleich zurNeoliberalisierung, zu deren Effekten Atasoywachsende sozia-

le Ungleichheit und Entrechtung von Arbeitern zählte, schaffe dieses Modell dank

Bindungskraft einer islamischen Moral, die eine gerechtere und gleichere Gesell-

schaft entwerfe und von den im Verband MÜSİAD organisierten Unternehmern

internalisiert worden sei. In der islamischen Moral erkannte Atasoy auch einen

Ausgleich zur Gewerkschaftsfeindlichkeit dieser Unternehmer (ebd.: 131ff.).

Das »Historische« an der AKP sah Atasoy also in der Überwindung einer Reprä-

sentationsbeziehung, die einen »Privilegienzirkel« geschaffen hatte, dem kemalis-

tische Eliten (Bürokraten) und der Unternehmerverband TÜSİAD angehörten und

der auf Kosten der »anatolischen« und »muslimischen« Bevölkerung errichtet wor-

den war. Säkularismus oder Laizismus wurden als volksfremde und elitäre Werte

begriffen, ihre Träger als Staatseliten bezeichnet, die Kultur als Mittel zur Vertei-

digung ihrer Machtposition einsetzten. Wie schon die Begriffe »anatolisch« und

»muslimisch« andeuten, führte sie die Unterstützung für die AKP auf die Über-

windung der kulturellen Unterdrückung zurück, die der »Privilegienzirkel« fort-

gesetzt habe. Atasoy griff in diesem Zusammenhang die Aufhebung des Verbots

des Tragens eines Kopftuchs in öffentlichen Einrichtungen und die Aufhebung von

bestimmten Restriktionen gegenüber der kurdischen Sprache auf, die in den ersten

Regierungsjahren der AKP ergriffen worden waren. Vor dem Hintergrund der An-

nahme, dass die Bevölkerung überwiegend einer Form des islamischen Glaubens

anhänge, zu der das Tragen eines Kopftuchs gehörte, wertete sie das Kopftuch-Ver-

bot als Ausdruck eines pauschalen Ausschlusses der Bevölkerung aus dem Staat.

Dergleichen brachte sie für die kurdische Bevölkerungsgruppe vor, die vom Kema-

lismus unterdrückt, von der AKP jedoch anerkanntwerde.Der von ihr eingebrachte

Begriff »cross-class-coalition« (ebd.: 109, 131) folgte ebenso wie der von Yavuz ein-

gebrachte Begriff »hybrid class-coalition« (2009: 106) diesem Verständnis, wonach

die AKP vermittels kultureller Inklusion dafür sorgte, dass auch MuslimInnen und

KurdInnen im Staat repräsentiert würden.6 Der unter dem kemalistischen Pro-

jekt homogenisierend und autoritär wirkende Laizismus sollte unter der AKP zu

einem liberalen und pluralen Projekt des toleranten Miteinanders verschiedener

6 Die Bezeichnungen »class-less party« (Hale 2006: 82) und »hybride politische Formation, (…)

eine einzigartige klassenübergreifende Synthese« (Karakas 2007: III) reihen sich ein, ebenso

der Begriff »catch-all party« (Tröndle 2007: 89), der den Umstand umreißt, dass die Partei

Mehrheiten trotz mannigfaltiger Spaltungslinien, von denen die Gesellschaft durchzogen

ist, aggregierte.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 37

Identitäten werden (Atasoy 2009: 9). Die von den Kemalisten in den Bereich des

Privaten gedrängte Religion fand demzufolge unter der AKP den Weg zurück in

die Öffentlichkeit und wurde zumMittelpunkt eines neuen Liberalismus, während

die laizistischen Fundamente des Modernisierungsprojekts unangetastet bleiben

sollten (ebd.: 19, 32).

Vor dem Hintergrund dieser Analysen wird die nachdrückliche Diagnose eines

»epochalen« Umbruchs, die Entstehung einer »Neuen Türkei« (Yavuz 2006), die

mit der AKP verbunden wurde, verständlich. Wurde eine beinahe hundertjährige

Vormundschaft der Kemalisten gegenüber der Bevölkerung, in Fortsetzung eines

Gegensatzes aus der osmanischen Zeit, angenommen, erschien deren Beendigung

als Befreiung. Opposition zur AKP ebenso wie zum Neoliberalismus wurde als ke-

malistische Reaktion interpretiert, der es um die Aufrechterhaltung des Etatismus

– begriffen als staatliche Unterdrückung gesellschaftlicher Pluralität – ging. Alle

drei Autoren beschrieben einen kemalistischen Kulturkampf, ohne diesen Begriff

explizit zu benutzen. Im Zusammenhang mit den historischen Parteien des politi-

schen Islam sahen sie die Religion noch als kulturkämpferisches Gegenstück zum

Kemalismus, als autoritäres Element eines politischen Projekts an. Die AKP reprä-

sentierte nach Ansicht der Autoren eine Loslösung von dieser Tradition zugunsten

einer Fortsetzung der konservativ-liberalen Parteientradition. Mit der AKP ver-

wandelte sich die Religion in eine kulturelle Inspirationsquelle für die Demokratie

(Yavuz), eine Verantwortungsethik von Unternehmern (Atasoy) oder in eine Form

des Patriotismus (Insel), der »Volk« und Staat versöhnte. In allen drei Formen war

mit der Religion in Zeiten der AKP nicht mehr der Anspruch auf politische Ge-

staltung verbunden, sie wurde – hauptsächlich unter Einwirkung der Ökonomie

– in den vermeintlich a-politischen Bereich der Kultur gerückt. Im Kampf zweier

Modernisierungsprojekte, so das Fazit, ging mit der AKP die »muslimische Demo-

kratie« gegenüber dem »autoritären Laizismus« als Siegerin hervor.

3.1.1 Politische Wirkung der Kulturkampfthese

Die Rückführung einer verhinderten Demokratisierung auf den autoritären Kema-

lismus, der den Staat repräsentiert und die Gesellschaft unterdrückt, stellte eine

theoretische Perspektive auf die AKP her, die ein Parteiergreifen für ihre Anliegen

beförderte. Angeführt von Persönlichkeiten und Gruppierungen aus den Bereichen

der Wissens-, Medien- und Kulturproduktion wurden Stellungnahmen verfasst

und Kampagnen organisiert. Kennzeichnend war, dass die TrägerInnen maßgeb-

lich weder der Tradition des politischen Islam noch dem konservativen Spektrum

zuzurechnen waren. Als exemplarisch für diese Aktivitäten kann die Kampagne

»Ja, aber nicht genug« (»Yetmez Ama Evet«) herangezogen werden, mit der sich

ein Unterstützernetzwerk für die von der AKP vorangebrachte Verfassungsreform

im Jahr 2010 formierte. MenschenrechtlerInnen, eine trotzkistische Vereinigung,

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Hegemonie und Kulturkampf

eine große Zahl liberaler JournalistInnen und WissenschaftlerInnen, unter ihnen

zahlreiche ehemalige Mitglieder kommunistischer Parteien und linker Studenten-

organisationen der 1970er und 1980er Jahre, sowie prominente Persönlichkeiten

wie der Literaturnobelpreisträger Orhan Pamuk, die Schriftstellerin Elif Shafak

und die Pop-Künstlerin Sezen Aksu schlossen sich der Kampagne an und trugen

zu ihrer Popularisierung bei.7

Zwischen der AKP und den Trägern der Kampagne bestand Übereinstimmung,

dass die Justiz und das Militär als Bastionen des Kemalismus bezwungen werden

mussten. Diese Sichtweise war unterlegt durch die Auflösung des in den ersten

Regierungsjahren der AKP bestehenden parlamentarischen Konsens mit der Op-

positionspartei CHP in Bezug auf Verfassungsreformen. Waren diese Reformen

im Zuge des Heranführungsprozesses an die EU-Mitgliedschaft noch gemeinsam

beschlossen worden, so folgte eine zunehmende Polarisierung, die ihren ersten

Höhepunkt 2007 erreichte, als die Wahl eines neuen Staatspräsidenten anstand

und die AKP einen ihrer prominenten Parteigründer, ihren ersten Ministerpräsi-

denten Abdullah Gül, zum Kandidaten ernannte. Die Wahl von Gül galt als sicher,

da die AKP über die notwendige Mehrheit im Parlament verfügte. Der amtierende

Präsident, der noch von einem Parlament mit kemalistisch-säkularer und sozial-

demokratischer Mehrheit gewählt worden war, hatte seiner Kontrollfunktion über

die Legislative nachkommend etliche Gesetze der AKP mit einem aufschiebenden

Veto belegt oder dem Verfassungsgericht zur Prüfung vorgelegt. Die im Parlament

vertretene republikanische Opposition befürchtete, dass die AKP mit einem Prä-

sidenten aus den eigenen Reihen einen autoritären und islamistischen Kurs ein-

schlagenwürde. Sie organisierte Großdemonstrationen, bei denen auch dasMilitär

zur Verteidigung der Republik und des Laizismus gegen die »islamistische Gefahr«

aufgerufenwurde, obgleich das übergeordneteMotto »Weder Putsch noch Scharia«

lautete. Als einer der Organisatoren trat der »Verein für Atatürkistisches Denken«

ADD (»AtatürkçüDüşünceDerneği«) auf, der eine nationalistische Strömung in der

CHP repräsentiert.8 Der Verein sah nicht nur den Laizismus gefährdet, sondern

auch den Bestand der Republik Türkei aufgrund einer Regierungspolitik, die in ei-

ner Sezession des Südostens über die Anerkennung der kurdischen Identität, einer

Aufgabe des türkischen Protektorats in Zypern im Zuge der EU-Reformen und in

7 Innerhalb des sozialistischen und liberalen Spektrums fand diese Kampagne Verbreitung

durch die Zeitung Taraf, die ehemalige Kommunisten, Trotzkisten, Liberale und weitere Per-

sonen, die offenbar aus Geheimdienst- und Polizeiquellen gespeist wurden (Aladağ 2013),

unter ihrem Dach versammelte. In Teilen wurde die Kampagne auch durch die populär-wis-

senschaftliche Zeitschrift Birikim gestützt, in der Ahmet Insel regelmäßig publiziert. Siehe

hierzu beispielhaft die Birikim-Ausgabe 163/164, die nach demerstenWahlsieg der AKP 2002

erschien, sowie die Ausgabe 256/257, die vor dem Verfassungsreferendum 2010 gedruckt

wurde.

8 Zur Geschichte der ADD siehe Erdoğan (2001a).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 39

einer kompletten Erosion der türkischen Identität durch die Aufnahme eines Dia-

logs mit Armenien über die Frage des Genozids an der armenischen Bevölkerung

des Osmanischen Reichs münden würde (Baran 2008).

Während die AKP in den aufgeführten Fragen Verhandlungsbereitschaft signa-

lisierte, stellte sie sich anders als ihre Vorläuferinnen aus dem Spektrum des politi-

schen Islam nicht offensiv gegen den Laizismus, einzelne Vertreter wiesen biswei-

len sogar jeden Bezug zum Islam zurück (Çavdar 2006). Sie präsentierte sich als

konservativ-demokratische Kraft (Akdoğan 2004), die die Glaubensfreiheit für alle

verteidige, insbesondere aber das Primat der politischen Regierung gegen einen

»tiefen Staat« durchzusetzen versprach, woraus sie auch internationales Ansehen

bezog.9 Mit dem »tiefen Staat« wurde die Existenz eines verdeckten Netzwerks in

den staatlichen Institutionen behauptet, das parallel zur politischen Regierung be-

stehen sollte, deren legitime und legaleMachtausübung es sabotierte.10 Tatsächlich

gab es Hinweise auf das Bestehen eines solchen Netzwerks, doch die Verbindungen

zwischen den einzelnen Akteuren aus Militär, Wissenschaft und Medien, die die-

sem Netzwerk angehören sollten, wurden nie stichhaltig belegt. Die Auffassung,

dass die Massendemonstrationen in Verbindung zu diesem Netzwerk stehen und

den Boden für einen militärischen Sturz der Regierung vorbereiten sollten, war

nicht nur unter den liberalen Unterstützern der Regierung, sondern auch bei vie-

len neutralen Beobachtern, die einen kemalistischen Faschismus aufkommen sa-

hen, verbreitet (Tuğal 2007).Mit der Veröffentlichung eines Memorandums vor der

Präsidentschaftswahl, in dem allgemein zur Wahrung des Laizismus aufgerufen

wurde, schien der Generalstab dem Ruf der Demonstrierenden zu folgen.11 Der

Aufruf wurde als Ultimatum an die Regierung interpretiert, von der Aufstellung

Güls abzusehen und sich auf einen gemeinsamen Kandidaten mit der Opposition

zu einigen. Die AKP beharrte auf ihrem Kandidaten Gül. Die von Tumulten im und

dem demonstrativen Auszug der CHP-Abgeordneten aus dem Parlament begleite-

te Wahl Güls fand statt. Eine juristische Auseinandersetzung schloss unmittelbar

an. Die CHP reichte eine Klage beim Verfassungsgericht gegen die Rechtmäßigkeit

9 Bis ins Jahr 2013 wurde die AKP auch in der internationalen Presse nahezu uneingeschränkt

als demokratische Hoffnungsträgerin präsentiert (vgl. Berlinski 2017).

10 Der Begriff »tiefer Staat« wurde inflationär verwendet, um eine Verstrickung zwischen der

nationalistischen und laizistischen Opposition, dem Militär, der Justiz und einem paramili-

tärischen Netzwerk anzuzeigen, das für die Ermordung kritischer Intellektueller wie Hrant

Dink verantwortlich gemacht wurde. Die Auffassung prägte auch die internationale Bericht-

erstattung zur Türkei. Siehe exemplarisch Niels Kadritzke (Kopftücher, Generäle und türki-

sche Demokratie, 14.12.2007) undWendy Kristianasen (Die Türkei denkt sich neu, 12.2.2010)

in Le Monde diplomatique.

11 Das Memorandum wurde als »elektronisches Memorandum« (E-Memorandum) bekannt, da

es auf derWebsite des Generalstabs veröffentlicht wurde. Siehe das Memorandum imWort-

laut bei Saraçoğlu und Yeşilbağ (2015: 924).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Hegemonie und Kulturkampf

der Wahl ein. Das Gericht erklärte die Wahl für ungültig und schuf mit seiner Be-

gründung einen umstrittenen Präzedenzfall. Es schrieb die Anwesenheit von min-

destens zwei Dritteln der Abgeordneten im Parlament bei einer Abstimmung als

zwingend für die Beschlussfähigkeit vor, womit eine parlamentarische Sperrmino-

rität geschaffen wurde, die durch den Auszug der Abgeordneten der CHP gegeben

war. In Reaktion hierauf rief die AKP Parlamentswahlen aus, erlangte erneut eine

parlamentarischeMehrheit und konnte ihr 2002erWahlergebnis von 34 auf 46 Pro-

zent erheblich steigern. Neben der CHP zog diesmal auch die Partei der Nationa-

listischen Bewegung MHP, die einen fanatischen türkischen Nationalismus pflegt,

ins Parlament ein. Eine erneute Blockade der Präsidentschaftswahl war nicht mehr

möglich, zusammen mit der MHP, die signalisierte, der AKP beizustehen, verfüg-

te die Regierung über die vorgeschriebene parlamentarische Zweidrittelmehrheit.

Gül wurde zumPräsidenten gewählt.Die Auseinandersetzungwar damit aber noch

nicht ausgefochten. Ein Staatsanwalt erhob Anklage gegen die AKP wegen Versto-

ßes gegen das laizistische Prinzip in der Verfassung und forderte ein Verbot der

Partei und die Verhängung politischer Betätigungsverbote gegen prominente Ver-

treter der Partei: Strafmaßnahmen, von denen vier historische Vorläuferparteien

der AKP bereits betroffen gewesenwaren.Die Klageführung bezog als Beweismittel

für einen Verstoß gegen den Laizismus auch ein Gesetz ein, das die Aufhebung des

Kopftuchverbots an den Universitäten vorsah. Die AKP hatte nach der Präsident-

schaftswahl im Jahr 2007 dieses Gesetz mit den Stimmen der MHP verabschiedet,

das mit Bestätigung durch den Präsidenten Gül in Kraft trat. Hintergrund war die

im Jahr 1997 erfolgte Intervention des damals noch von Generälen dominierten Na-

tionalen Sicherheitsrats gegen ein regierendes konservatives Parteienbündnis, an

dem eine Vorgängerpartei der AKP – die Wohlfahrtspartei RP – beteiligt war. Zur

Bekämpfung der »anti-laizistischen Gefahr« wurde damals neben einer Reihe von

Maßnahmen (Dufner 1998), die die öffentliche Förderung des Islam beschnitten,

auch das Tragen eines Kopftuchs an Universitäten verboten. Das Verfassungsge-

richt verhängte 2008 eine Geldstrafe gegen die AKP wegen »anti-laizistischer Um-

triebe«, aber kein Verbot. Bereits zuvor hatte das Gericht das Gesetz zur Aufhebung

des Kopftuchverbots durch ein gesondertes Urteil wieder aufgehoben. Neben dem

Memorandum der Armee und den juristischen Ermittlungen gegen die AKP wurde

die Auffassung, es existiere ein »tiefer Staat«, der einen Putsch gegen die Regie-

rung plane, durch die im Jahr 2007 aufgenommenen staatsanwaltlichen Ermitt-

lungen gegen ein verdecktes Netzwerk bestärkt, das unter dem Namen Ergenekon

bekannt wurde. Der damalige Ministerpräsident Erdoğan verbürgte sich persön-

lich für die Ermittler, die im Laufe von zwei Jahren zahlreiche Armeeoffiziere und

Zivilisten wegen Planung eines Putschs verhaften ließen.

Die Frontstellung zwischen Teilen der CHP, des Militärs und der Justiz auf der

einen und der Regierung auf der anderen Seite wurde als Bestätigung der The-

se gesehen, dass in der Türkei ein Demokratiedefizit vorliege, dessen Beseitigung

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 41

zuallererst eine Abrechnung mit dem Kemalismus und dem »tiefen Staat« not-

wendig mache (vgl. Ciddi 2011; Saraçoğlu/Yeşilbağ 2015: 914ff.). Die Initiatoren der

Kampagne »Ja, aber nicht genug« nahmen an, dass die Verfassungsreform einen

Schritt in diese Richtung darstelle. Als konkretes Zeichen führten sie eine im Paket

enthaltene Gesetzesänderung an, mit der es möglich werden sollte, Armeeange-

hörige vor Zivilgerichten anzuklagen und den Generalstabschef des Putschs von

1980, Kenan Evren, persönlich vor Gericht zu stellen. Das Referendum wurde mit

einem positiven Ergebnis für die Verfassungsänderungen entschieden. Die Regie-

rung erhielt neue Befugnisse, die ihren Einfluss auf die höheren Justizbehörden

ausweitete.12 Eine trotzkistische Gruppe in den Reihen der Kampagnenträger hat-

te diese Einschränkung der Gewaltenteilung gar als erstrebenswert ausgelegt, da

es der Demokratisierung diene.13

3.1.2 Autoritäre Rückverwandlungsthese

Der präsentierte geschichtliche Ausschnitt liefert einen Einblick in die ereignisrei-

che politische Entwicklung, auf deren Grundlage sich ein beträchtlicher Teil der li-

beralen Öffentlichkeit, darunter viele WissenschaftlerInnen, die Überzeugung bil-

dete, die Regierung verfolge demokratische Absichten, die von den »etatistischen«

Kräften sabotiert würden. Frühen Reformen im Zuge der EU-Annäherung wie der

Rekonfiguration des Nationalen Sicherheitsrats und der partiellen Liberalisierung

von Minderheitenrechten – in erster Linie Anerkennung der kurdischen Sprache –

12 Zu der Auffassung, dass die AKP mit der angestrebten stärkeren Kontrolle über die Behör-

den auch eine Liberalisierung erzielen werde, trug bei, dass sie zuvor die Eröffnung eines

Strafverfahrens wegen »Herabsetzung der Republik und des Türkentums« auf der Grund-

lage des Paragraphen 301 an die Erlaubnis des Innenministeriums gebunden hatte. Staats-

anwälte hatten den Paragraphen immer wieder herangezogen, um die Hinterfragung der

offiziellen Staatsideologie, zu der insbesondere die Leugnung des Genozids an der armeni-

schenBevölkerungdesOsmanischenReichs gehört, der juristischenVerfolgung auszusetzen.

Die politische Kontrolle über die Verfahrenseröffnung wurde als Aussetzung eines Mittels

zur Unterdrückung der Meinungsfreiheit interpretiert. Doch aus rechtsstaatlicher Perspek-

tive bedeutete diese Reform eine Kompetenzverschiebung von der Judikative zur Exekutive:

Anstatt die Straftat per Gesetz aufzuheben und somit der Staatsanwaltschaft die Rechts-

grundlage zu entziehen, wurde die Aufnahme von Ermittlungen an den politischen Willen

der Regierung gebunden.

13 ImAugust 2010 veröffentlichte die trotzkistische Partei DSIP (»Devrimci Sosyalist İşçi Partisi«

– Revolutionäre Sozialistische Arbeiterpartei), die zu den entschlossensten Verfechtern der

Kampagne gehörte, eine Erklärung mit dem Titel »Auf den Müll mit der Verfassung des 12.

September« (gemeint war die Verfassung von 1982). Darin hieß es: »Wir werden Ja sagen bei

dem Referendum, weil die Diktatur der Richter des Verfassungsgerichts und des Hohen Rats

der Richter und Staatsanwältemit diesen Veränderungen verhindert wird« (Übersetzung des

Autors aus dem elektronischen Dokument »12 Eylül Anayasası Çöpe« vom 08.08.2010 im Ar-

chiv des Autors, das im Internet nicht mehr aufzufinden ist).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Hegemonie und Kulturkampf

wurden ein hohes demokratisierendes Gewicht beigemessen. In Wirklichkeit ver-

lief die politische Entwicklung in eine andere Richtung, die von der Unterstützer-

gemeinschaft der AKP erst nach den Massenprotesten gegen die AKP im Sommer

2013, ausgelöst durch die Bebauungspläne für den Gezi-Park in Istanbul, wahrge-

nommenwurde.Die Regierung reagiertemit harten Polizeieinsätzen und repressi-

ven Kampagnen gegen die Protestierenden. In der Folge wich die Erwartung einer

Demokratisierung derThese einer »autoritärenWende« (Özbudun 2014; Öniş 2015;

Kalaycıoğlu 2015; Esen/Gumuscu 2016), die durch eine qualitativ neuartige Eskala-

tion des Krieges mit der PKK ab 2015 bestärkt wurde, womit auch die Erwartung

einer friedlichen Beilegung dieses Konflikts schwand. Von den besprochenen Ver-

tretern der Kulturkampfthese ist Ahmet Insels Interpretation beispielhaft für die

staatszentristische Reaktion auf diese Entwicklungen. Im Interpretationsrahmen

Staat versus Gesellschaft verbleibend nahm Insel eine Umkehrung der Vorzeichen

vor. Die AKP verkörperte nun alle autoritären Attribute, die zuvor dem Staat zuge-

schrieben waren. Die Partei sei etatistisch geworden, unterdrücke die Gesellschaft

und sorge für die Kontinuität der autoritär-laizistischen Institutionen der Repu-

blik.14 Die »autoritäre Wende« der AKP auf demWeg in einen »Totalitarismus« er-

klärte er mit der Machtkonzentration beim inzwischen zum Staatspräsidenten ge-

wählten Erdoğan. Entsprechend nannte er die neue Regimeform personifizierend

»Erdoğanismus«. Die konservative Mehrheitsbevölkerung sehe in Erdoğan einen

Beschützer gegen die kemalistische Tradition, weshalb sie ihn weiterhin unter-

stütze. Die Religiosität dieser Bevölkerung, die er 2003 als eine Form des religiö-

sen Patriotismus gefasst hatte, thematisierte er nun als einen exkludierenden und

unterdrückerischen sunnitischen Nationalismus, dessen Wurzeln er im Osmani-

schen Reich liegen sah. Die AKP sah Insel auf dem Weg, die gesamte Gesellschaft

zu islamisieren (İnsel 2014; 2015; 2016a; 2016b).

Damit entstand eine Interpretation, die bedeutet, dass etwa 85 Prozent der

wahlberechtigten Bevölkerung, die bei den Parlamentswahlen im Jahr 2015 für die

CHP, die MHP oder die AKP stimmten, sich auf der Seite des Staates gegen die

Gesellschaft positioniert hatten, da die CHP und die MHP schon zuvor dem Staat

zugerechnet worden waren. Der Staat expandierte und umschloss nun auch die

AKP, die bis dahin für das Volk oder die Gesellschaft gestanden hatte; die Gesell-

schaft, die als reale Größe konzipiert eine unterdrückte Majorität – das ›Volk‹ –

darstellte, schrumpfte zu einer unterdrücktenMinorität. Gleichzeitig wendete sich

der nahezu hundert Jahre alte Kulturkampf, den die Kemalisten gegen das ›Volk‹

14 Der Schwenk von Insel ist exemplarisch für eine ganze Reihe von Autoren, darunter auch Ciz-

re (2017), die eine Absorption der AKP in den Kemalismus behauptet. Siehe kritisch Deniz

Yıldırım: Yoksa liberaller Kemalist mi? [Sind die Liberalen etwa Kemalisten?], in: İleri Ha-

ber, 06.11.2014, https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html (Abruf

am 11.10.2018).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html
https://ilerihaber.org/yazar/yoksa-liberaller-kemalist-mi-30399.html


3. Vier Thesen 43

geführt hatten, auf einmal gegen sie. Von den besprochenen Autoren wendete sich

Yavuz ähnlich wie Insel der Person Erdoğan zu und fokussierte den Machtkampf

mit dem Gülen-Netzwerk als Austragung einer inner-islamistischen Rivalität (Ya-

vuz/Koç 2016). Die AKP hatte nach einem Putschversuch im Juli 2016, der mutmaß-

lich durch das lange Zeit mit ihr verbündete Netzwerk angeführt wurde, dauerhaft

den Ausnahmezustand über das gesamte Land verhängt. Mit dem Ausnahmezu-

stand wurde der Präsident ermächtigt, per Dekret zu regieren, womit die nachfol-

gende Einführung des Präsidialsystems per Referendum,mit dem die weitgehende

Gewalteneinheit in der Verfassung verankert wurde, vorweggenommen wurde.15

Die einst prominente These einer demokratisierenden Wirkung des Neolibe-

ralismus und des Parlamentarismus, mit der der Autoritarismus zurückgedrängt

und der kemalistische Kulturkampf beendet werden sollten, wurde nach 2013 still-

schweigend beiseitegelegt. Weshalb die normalisierenden und demokratisieren-

den Dynamiken, die mit Begriffen wie »Neue Türkei« und »stille Revolution« be-

legt worden waren, nicht gewirkt hatten, blieb unreflektiert. Die Frage, warum die

Religion »wieder« zu einem kulturkämpferischen Mittel der Politik geworden war,

wurde mit dem Machtwillen einer Einzelperson oder mit inner-islamistischen Ri-

valitäten erklärt. In Bezug auf die von dieser Arbeit verfolgte Frage besteht die auf-

fälligste Veränderung bei der autoritären Rückverwandlungsthese darin, dass die

Rolle der Religion für das politische Projekt der AKP nicht mehr im Verhältnis zur

Bourgeoisie thematisiert wurde. Der Unternehmerverband MÜSİAD beziehungs-

weise die anatolische Bourgeoisie, die das »demokratische« Projekt der AKP be-

gründeten, rückten mit Einsetzen der »autoritären« Phase aus dem Blickfeld.

3.1.3 Kritik der Kulturkampfthese

Die empirischen Auslassungen und konzeptionellen Unstimmigkeiten in der Kul-

turkampfthese sind so zahlreich, dass eine umfassende Kritik der eigenständi-

gen Rekonstruktion der politischen Geschichte unter der Fragestellung nach der

Rolle der Religion im politischen Projekt der AKP vorgreifen würde. Da diese Re-

konstruktion erst nach der Diskussion der gesamten Forschungsliteratur erfolgen

wird, werden an dieser Stelle nur einige zentrale Punkte zusammengefasst.

An erster Stelle ist anzuführen, dass der Befund einer Demokratisierung nicht

an demokratietheoretisch begründeten Kriterien orientiert war (vgl. Yıldızoğlu

2009). Eine Reihe von Reformen, die eine Erosion der Gewaltenteilung und von

Bürgerrechten erzielten, wurden ausgeblendet. Bereits 2004 richtete die AKP mit

Sondervollmachten ausgestattete Gerichte ein, 2005 verabschiedete sie ein re-

15 Zum gescheiterten Putschversuch siehe Esen/Gumuscu (2017).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Hegemonie und Kulturkampf

striktives Strafrecht und 2006 verschärfte sie die »Terrorbekämpfungsgesetze«.16

In dieser frühen Periode, als die »Demokratisierung« auf dem Weg in die EU die

vermeintlich größten Fortschritte machte, setzten der Aufbau eines »Polizeistaats«

(Aydın 2012) und die Etablierung einer regierungskonformen politischen Justiz ein

(Göktaş 2012).17 Auch die Massenprozesse gegen Offiziere, Wissenschaftler, Jour-

nalisten und weitere Zivilisten im Rahmen der Ergenekon- und Balyoz-Verfahren,

die wegen angeblicher Putschplanungen eröffnet wurden, wurden jenseits rechts-

staatlicher Prinzipien geführt.18 Dass die AKP den harten Kern des sogenannten

Etatismus – Institutionen des »12. September-Regimes« wie den Hochschulrat

YÖK, der nach dem Putsch von 1980 zur Kontrolle des Personals und der Lehrpläne

an den Hochschulen eingeführt worden war – unberührt ließ, sich stattdessen

alle Behörden unterordnete, wurde als notwendiges Übel bei der Bekämpfung des

»tiefen Staats« gerechtfertigt. Dass die AKP schon 2011 für sechs Monate die Praxis

des Regierens per Dekret ausübte, womit sie das Parlament als gesetzgebende

16 Der damalige Innenminister der AKP-Regierung formulierte die Ausrichtung der seit Anfang

2009 enorm ausgeweiteten Repression, die als »Terrorbekämpfung« bezeichnet wurde, fol-

gendermaßen: »Die Aktivitäten der Terrororganisation beschränken sich nicht auf hinter-

hältige Angriffe in den Bergen und Hügeln, den Städten, Straßen und Gassen. Sie berühren

weitere Aspekte. Es gibt psychologischen Terror, wissenschaftlichen Terror. Der Terror hat ei-

nenHinterhof. Es gibt Terrorpropaganda, die Bemühung, ihn unschuldig, vernünftig und ge-

rechtfertigt erscheinen zu lassen.Manche sehendiesenAufbau nicht, übersehen ihn.Wieder

andere unterstützen den Terror, indem sie verdrehen, Gründe erfinden, rationalisieren, Bil-

dermalen, Gedichte und Kolumnen schreiben. Damit nicht genug. Siemachen den Soldaten

und den Polizisten, die den Terrorismus bekämpfen, zum Thema ihrer Kunst, ihres Schaffens

und versuchen sie so, zu demoralisieren«. Innenminister İdris Naim Şahin, in: Radikal, İçişleri

Bakanı’ndan yeni terör tarifleri [Neue Terrordefinitionen vom Innenminister], 26.12.2011.

17 Die Strafrechtsreform und Änderungen der Definition von Terrorismus ebneten den Weg,

oppositionelle Regungen jedweder Art mit Terrorismus in Verbindung bringen zu können.

Die Einrichtung von Gerichten mit Sonderbefugnissen ermöglichte eine weitgehende Ein-

schränkung des Rechts auf Verteidigung, parallel dazu eine Ausweitung richterlicher und

staatsanwaltlicher Befugnisse. Die Justiz konnte gegen politischeGegner der Regierung nach

dem Prinzip des »Feindstrafrechts« (Göktaş 2012) agieren, wonach die Angeklagten nicht

als Staatsbürger ausgestattet mit bestimmten Rechten, sondern als Staatsfeinde betrach-

tet wurden. Massenverhaftungen von politischen Oppositionellen und Regierungskritikern,

Demonstrations- und Versammlungsverbote standen auf der Tagesordnung. So wurden zwi-

schen 2005 und 2012 insgesamt etwa 70.000 Personen vor den mit Sondervollmachten aus-

gestatteten Gerichten angeklagt. Der Ablauf von Strafprozessen, das Fehlen belastbarer Be-

weise, geheimdienstliche Ermittlungsmethoden legten nahe, dass viele »Straftaten« Erfin-

dungen der Behörden waren (Saymaz 2013: 40ff.). Schon 2012 befanden sich in der Türkei

mehr Journalisten in Gefängnissen als in China und Iran zusammen (Dani Rodrik, Turkey’s

miscarriage of justice, in Washington Post, 21.09.2012).

18 Siehe ausführlich zum Prozesshergang und der Rolle des Gülen-Netzwerks die Web-

Dokumentation balyozdavasivegercekler.com des Wissenschaftlers Dani Rodrik, der auf der

Grundlage akribischer RecherchenWidersprüche und Fälschungen in der Anklage offenlegt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 45

Instanz, somit auch die Möglichkeiten der parlamentarischen Opposition zur

Beratung und Kontrolle der gesetzgeberischen Tätigkeit außer Kraft setzte, wurde

nicht reflektiert. Per Dekret entließ die Regierung missliebiges Personal aus der

Verwaltung, das noch vor ihrer Regierungszeit ernannt worden war. Die Möglich-

keit solchen Vorgehens wurde 1971 nach einer militärischen Intervention in die

Verfassung eingeführt und nach dem Militärputsch von 1980 bekräftigt. Die AKP

machte von diesemMittel ungeachtet ihrer Kritik amMilitärputsch Gebrauch (vgl.

Babacan 2013). Die nicht mehr mit der Bekämpfung des Kemalismus erklärbare

Blockadehaltung der AKP bei der Senkung der Zehn-Prozent-Sperrklausel, durch

die die demokratische Repräsentation im Parlament eingeschränkt worden war,

wurde als Schönheitsfehler interpretiert (vgl. Iğsız 2013).

Als zweiter Punkt ist anzuführen, dass die eindeutige Frontstellung, die zwi-

schen dem Militär und der CHP auf der einen und der AKP auf der anderen Seite

zu bestehen schien, gerade bei den wenigen, eine demokratische Tendenz aufwei-

senden Reformen nicht gegeben war. So kann die Machtverschiebung im Natio-

nalen Sicherheitsrat, wodurch das Stimmengewicht der Generäle im Rat reduziert

wurde und die gewählte Regierung eine Mehrheit erhielt, als Demokratisierung

gewertet werden. Damit verfügte das Militär über keine legalen Mittel mehr, ent-

scheidend in politische Prozesse zu intervenieren. Doch wurde diese Entscheidung

aus dem Jahr 2003 wie auch die Gesamtheit der EU-Reformen bis zur Aufnahme

von Beitrittsgesprächen im Jahr 2005 von der kemalistischen Opposition mitge-

tragen. Auch die vorsichtige Anerkennung der kurdischen Realität und die Aufhe-

bung des seit den 1980er Jahren bestehenden militärischen Ausnahmezustands in

den überwiegend kurdisch besiedelten südöstlichen Provinzenwurde vor AKP-Zei-

ten als Reformvorhaben erarbeitet und mit Zustimmung der CHP verabschiedet.

Dass die ultra-nationalistische MHP sich bei umstrittenen Gesetzesvorhaben und

politischen Kreuzungspunkten – Aufhebung des Kopftuchverbots, Wahl des Prä-

sidenten 2007 – auf der Seite der AKP positionierte, passte ebenfalls nicht in die

Zweiteilung der politischen Landschaft, in der die MHP als entschiedene Gegen-

spielerin der AKP dargestellt wurde. Auch in Bezug auf die politische und öko-

nomische Frontstellung zwischen dem Militär – identisch gesetzt mit dem Staat

– und dem Neoliberalismus – identisch gesetzt mit dem Markt – wurde ein Zerr-

bild geschaffen.Die Installierung des neoliberalenModells wurde vomMilitär nach

Aufforderungen aus der Bourgeoisie gegen den Widerstand aus den werktätigen

Klassen durchgesetzt und noch in den 2000er Jahren von den vermeintlich etatisti-

schen Parteien (DSP, MHP) vorangetrieben, die keinen programmatischen Wider-

spruch zum neoliberalen Modell formulierten. Einzuwenden ist schließlich, dass

der sunnitische Islam wie auch die islamistische Bewegung im Verlauf der Repu-

blikgeschichte keinesfalls pauschal unterdrückt und marginalisiert wurden. Wie

in der späteren Rekonstruktion der politischen Geschichte noch ausführlich dar-

zustellen sein wird, ist der sunnitische Islam vielmehr seit Gründung der Republik

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Hegemonie und Kulturkampf

institutionell etabliert, seine Stellung wurde insbesondere im Zuge von Militärin-

terventionen stetig ausgebaut.

Eine Reihe konzeptioneller Widersprüche ist als dritter Kritikpunkt anzufüh-

ren. Mit der Verschiebung der AKP auf die Seite des Staates wurde die Partei oh-

ne Begründung von ihrer Klassenbindung gelöst. Die Bourgeoisie wurde aus der

politischen Gleichung entfernt und durch den vagen Begriff Gesellschaft ersetzt,

die nun die liberale Gegenseite der »autoritären« AKP bildete. Sowohl in dieser

Verschiebung als auch in der vormaligen Definition der »liberalen« AKP als ein-

zige Repräsentantin der Gesellschaft oder des Volks wird erkennbar, dass mit der

Verwendung des Begriffs Gesellschaft trotz gegenteiliger Aussagen nicht das Be-

mühen verbunden war, eine real existierende soziale Größe zu fassen, die sich aus

verschiedenen Klassen, Gruppen oder Akteuren zusammensetzt, die politisch und

kulturell-ideologisch unterschiedlich verfasst sind, sondern eine normative Ein-

heit konstruiert wurde, die gegenüber dem Staat per se als liberal gekennzeichnet

wurde. ImWiderspruch zur Feststellung kultureller Pluralität, die die Türkei kenn-

zeichne,wurde der Gesellschaft zugleich eine statische und ursprüngliche kulturel-

le Identität (anatolisch, muslimisch) zugeschrieben, die sich über ein Jahrhundert

dem unterdrückerischen Zugriff der Politik (Kemalismus, Etatismus) widersetzt

habe. Suggeriert wurde ein kultureller Stillstand Anatoliens, wo erst in jüngster

Zeit unter der Einwirkung des Neoliberalismus Bewegung entstanden sei, die eine

liberale Bourgeoisie hervorgebracht habe. Eine in diesem Rahmen vorgenomme-

ne Setzung des Konzepts bestand darin, den Islam als immer schon vorhandene

und einheitliche kulturelle Größe anzunehmen. Die prozesshafte Entwicklung von

kulturellen »Werten« oder »Identitäten« wurde durch die Benennung »anatolischer

Werte« negiert. Schließlich wurde in Widerspruch zum vorausgehenden Konzept,

in dem der Neoliberalismus und die politische Entwicklung unter der AKP dyna-

misch aufeinander bezogen wurden, derMachtwille einer Einzelperson als bestim-

mender Faktor in die Analyse eingeführt, um das Scheitern der zuvor vorgebrach-

ten Demokratisierung zu begründen. Das Einführen eines Machtwillens frei von

allen gesellschaftlichen Anbindungen ersetzte eine widersprüchlicheTheorie durch

theoretische Willkür.19

Durch das Bemühen, alle Aspekte der politischen Geschichte in einen Gegen-

satz zwischen autoritärem Staat und liberaler, nach Freiheit strebender Gesell-

schaft zu zwängen, wurde der institutionelle Aufbau eines tendenziell totalitä-

ren Regimes übersehen, bestimmte kulturelle Elemente als Repräsentationen ei-

ner kulturellen Essenz idealisiert und historische Verläufe wie die Beziehungsge-

19 In der Annahme einer autoritären Rückverwandlung wird der »methodologische Individua-

lismus«, der gesellschaftliche Dynamiken aus individuellen Motiven hervorgehen sieht, als

leitende Perspektive des staatszentristischen Ansatzes sichtbar. Zur Kritik des »methodolo-

gischen Individualismus« in der Türkeiforschung siehe Galip Yalman (2009: 39ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 47

schichte zwischen Militär, Neoliberalismus und Religion verzerrt dargestellt. Vor

diesem Hintergrund kann eine erste Schlussfolgerung gezogen werden: Die sach-

lichen Mängel und konzeptionellen Widersprüche der Kulturkampfthese stehen

in einem Zusammenhang zur Politik der AKP. Es bedurfte eines enormen Auf-

wands, eine Demokratisierung vorzutäuschen, während das Gegenteil stattfand.

Zur Bewältigung dieser Aufgabe gelang es der AKP, zahlreiche Intellektuelle in ei-

ne »PR-Kampagne« (Uzgel 2009) einzubinden, die auf einen Gründungsdiskurs

der Partei aufbaute, der darauf ausgelegt war, Skeptiker zu überzeugen, dass sie

sich von Zielen der islamistischen Bewegung abgewandt hatte, zu denen die Be-

seitigung der Demokratie, die Abkehr vom Westen und die Etablierung eines is-

lamistischen Regimes gehörten (Saraçoğlu 2011; Yıldızoğlu 2009). Autoritäre Ent-

wicklungen schon in den ersten Jahren der AKP wurden unter Wahrnehmung der

zweckgebundenen Freiheit, Kritik am Kemalismus – insbesondere am Militär –

üben zu können, bagatellisiert oder übersehen (Güney 2009). Für die Reprodukti-

on der staatszentristischen Kritik in Übereinstimmung zu ihren Zielen stellte die

AKP auch materielle Möglichkeiten – bspw. zahlreiche Jobs für liberale Intellektu-

elle in regierungsnahenMedien – zur Verfügung (Aladağ 2013; Savran 2015). Als die

kemalistischen Oppositionszentren zur AKP in den staatlichen Behörden nachhal-

tig geschwächt waren, nahm die Bedeutung der Kritik am Kemalismus aus Sicht

der AKP ab. Die staatszentristische Kritik und ihre intellektuellen Träger wurden

von der AKP fallen gelassen.

Der Befund einer »autoritärenWende« steht in der Folge dieses Fallengelassen-

werdens. Entgegen der angeführten Evidenz wurde weiter darauf beharrt, dass die

AKP sich einst auf dem Weg einer Demokratisierung befand. Eine Reflektion der

theoretischen Überzeugungen, die die Vortäuschung einer Demokratisierung be-

förderten, ist damit verhindert worden. In Auseinandersetzung mit diesem theo-

rie-politischen Manöver folgt im nächsten Schritt ein Exkurs zum theoretischen

Unterbau des Staatszentrismus, mit dem dargelegt werden soll, dass die Analyse

des politischen Geschehens an theoretisch angeleiteten und tief in der Türkeifor-

schung verankerten Irrtümern orientiert war, die die Erwartungen und Wahrneh-

mungen selektiv determinierten.

3.1.4 Exkurs zum theoretischen Unterbau der Kulturkampfthese:

Die Autoritäre Staatstradition

Die der Kulturkampfthese zugrunde liegenden theoretischen Überzeugungen bil-

deten die Voraussetzung dafür, dass die Öffentlichkeitsarbeit der AKP greifen, die

Einbindung der liberalen Intellektuellen gelingen und der Demokratisierungsdis-

kurs im In- und Ausland dominant werden konnte. Die politische Entwicklung

wurde unter der Prämisse einer modernisierenden und liberalisierenden Wirkung

der Ökonomie (Neoliberalismus,Markt) auf Politik (Staat) und Kultur (Religion) in-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Hegemonie und Kulturkampf

terpretiert. Diese Auffassung gründete auf einem Paradigma der Türkeiforschung,

das alsThese von der autoritären Staatstradition (vgl. Hoşgör 2008) oderThese vom star-

ken Staat (Heper 1985 u. 1992; vgl. Dinler 2003; Güngen/Erten 2005) ausformuliert

worden ist.20 Die These findet sich in den Gesellschafts-, Geschichts- und Rechts-

wissenschaften wieder und prägt die Diskurse verschiedener intellektueller Strö-

mungen und Parteien des Landes.21 Sie definiert Koordinaten der nationalen Ge-

schichte und stellt eine politische Perspektive her, an die gesellschaftliche Akteure

anknüpfen können, um für ihre Ziele zu werben und Bündnisse zu schmieden.

Zwei ineinandergreifende theoretische Konstruktionen liegen ihr zugrunde. Ers-

tens wird der Staat als eine aus sich selbst heraus begründete Entität begriffen,

der gesellschaftliche Akteure oder Sphären gegenübergestellt sind. Zweitens wer-

den westliche Idealtypen konstruiert, die die Vergleichsfolie für die Analyse der

Geschichte der Türkei bilden.

Eingebettet ist die These in einen auf Max Weber zurückgehenden theoreti-

schen Ansatz (vgl. Balaban 2013). Die Vorgehensweise entspricht in ihren Grund-

zügen der vonTheda Skocpol unter dem Begriff »staatszentristisch« zusammenge-

fassten theoretischen Perspektive (Skocpol 1985; vgl. Dinler 2003: 32f.). Die Grund-

annahme ist, dass der Staat über eine eigene Rationalität verfügt und über den ge-

sellschaftlichen Gruppen stehend eigene Ziele verfolgt. Übertragen auf die Türkei

ist mit diesem Ansatz verbunden, die Geschichte in der Regel aus der Perspektive

eines Kampfes zwischen dem »autoritären Staat« und den über die Produktions-

mittel verfügenden Klassen zu interpretieren. Letztere werden mitunter in Bezie-

hung zu zumeist nicht näher bestimmten Gruppen wie Eliten, Notabeln und reli-

giöse Führer gestellt, die sich gemeinsam von der Unterdrückung eines staatlichen

Zentrums zu befreien suchen. Gesellschaft wird in der Regel als Containerbegriff

verwendet, der diese Gruppen integriert. Die Bauern- und Arbeiterschaft, auch

das Kleinbürgertum werden zumeist als passive Bevölkerungsmasse – als Volk –

gefasst.

Aus der staatszentristischen Perspektive erscheint die gesamte Geschichte seit

Bestehen des Osmanischen Reichs als fortwährende Reproduktion der »autoritä-

ren Staatstradition«.Manche Autoren führen diese gar auf das Byzantinische Reich

zurück und behaupten eine 2000-jährige Tradition (vgl. Çağlar 2003: 70). In An-

lehnung an Webers Typen legitimer Herrschaft wird das Osmanische Reich als pa-

trimonialer Staat begriffen, in dem der Sultan den Staat repräsentierte und als

20 Eine qualitative Inhaltsanalyse von 173 englischsprachigen sozialwissenschaftlichen Artikeln

und Konferenzvorträgen, die im Zeitraum 2002-2009 zur türkischen Politik erschienen, er-

gab eine deutliche Dominanz dieses Ansatzes (Hoşgör/Özel 2010).

21 Zur Verbreitung dieser These im linken politischen Spektrum der 1960er Jahre und ihrer po-

litischen Folgen siehe Ulus (2011: 74ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 49

alleiniger Herrscher willkürlich die ökonomischen Beziehungen dominierte. An-

ders als im Westen habe der osmanische Staat die Herausbildung einer Bourgeoi-

sie und die Akkumulation von Kapital verhindert (vgl. Dinler 2003: 19ff.). Diese

Struktur habe sich auch nach dem Übergang vom Osmanischen Reich zur Repu-

blik gehalten, indem die Bürokratie sich fortan an die Stelle des Sultans setzte und

als eigenständige Gruppe Interessen entwickelt habe, die sie mit denen des Staates

gleichsetzte (Keyder 1987). Mit Gründung der Republik wird der Kemalismus zum

neuen Träger der »Staatstradition« erklärt und zur Chiffre für den Staat erhoben,

der die Gesellschaft beherrscht (Kazancıgil 1981). Die Gründungsgeschichte wird

als eine »Revolution von oben«, als die Etablierung eines Staatswesens durch die

Nachahmung eines westlichen Entwicklungswegs unter der Führung einer einzi-

gen Person – des Armeeoffiziers Mustafa Kemal, der später den Nachnamen Ata-

türk (Ahne der Türken) erhielt – und einer ihm ergebenen Bürokratie beschrieben,

ohne dass es zuvor einen Wandel in den gesellschaftlichen Machtbeziehungen ge-

geben haben soll (Trimberger 1978).

Mit der Patrimonialismus-These eng verknüpft ist das Begriffspaar Zen-

trum-Peripherie, das von Şerif Mardin in den 1970er Jahren in die Türkeiforschung

eingebracht wurde (Mardin 2006a). Mit dem Begriffspaar wird die Trennung von

Staat und Gesellschaft in zwei voneinander geschiedene und miteinander im Kon-

flikt stehende Sphären oder Akteure für die politische Analyse operationalisiert.

Der Staat als autonomer und eigenwilliger Akteur wird als bürokratisches Zen-

trum vorgestellt, das die gesellschaftliche Peripherie beherrscht. Die Dominanz

des Staates in der Türkei wird als derart ausgeprägt aufgefasst, dass er seine Inter-

essen über die seiner Staatsbürger stelle und ein »social engineering« Projekt von

oben ohne jegliche gesellschaftliche Legitimationsquelle verfolge. Hervorzuheben

ist die entschieden vorgebrachte Auffassung einer ideengetriebenen Entwicklung.

Mardin bestimmt als zentrale Triebfeder der Geschichte einen Staatsgeist, der

als bürokratischer Code sich der regierenden Akteure bemächtigt und ihnen die

»Stärkung des Zentrums« als Staatsziel auferlegt (ebd.: 311f.).

Andere Autoren lokalisieren den Antrieb der Geschichte in einem innerhalb

der Bürokratie ablaufenden Lagerkampf um das Ziel, wie das »Staatswohl« zu ver-

folgen sei. Die Entstehung der Bourgeoisie und die Einführung des Kapitalismus

werden als eine Notlösung beschrieben, die von einem Teil der Bürokratie im Zu-

ge der Republikgründung ergriffen wurde, um ihr eigenes Überleben zu sichern

(Keyder 1987: 59). Die Bürokratie sei gezwungen gewesen, den Kapitalismus ohne

bürgerliche Revolution einzuführen, da es den genuinen Träger der Revolution –

die Bourgeoisie – noch nicht gegeben habe. Erst danach habe die Bürokratie ei-

ne »Ersatz-Bourgeoisie« geschaffen, die jedoch im Gegensatz zu ihren Pendants

im »Westen« nicht für bürgerliche Freiheiten eintrat (ebd.: 54). Die Bourgeoisie

sei korrumpiert oder schwach geblieben, habe dem Staat im Gegenzug für dessen

»Geburtshilfe« Treue gezeigt und »für das Privileg, Geld zu scheffeln, auf das Recht

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Hegemonie und Kulturkampf

verzichtet, eine Zivilgesellschaft zu gründen« (ebd.: 82, Übersetzung E.B.; ähnlich

argumentiert Mardin 1980: 235). Die Hervorbringung einer Zivilgesellschaft als au-

tonomen Bereich der Freiheiten außerhalb des Staates wird ab den 1980er Jahren

als genuine Aufgabe der Bourgeoisie beschrieben (Belge 1998). Der Begriff Zivil-

gesellschaft betonte unter dem Eindruck des Militärputschs von 1980 das Zivile

gegenüber demMilitärischen und gestattete es, nationalistische und islamistische

Parteien als zivilgesellschaftliche Kräfte zu definieren. Die theoretische Definiti-

on war mit der politischen Strategie verbunden, diese Parteien als demokratische

Bündnispartner gegen das Militär (Staat) zu bestimmen (vgl. Çağlar 2000: 80ff.).

Dass die »künstlich geschaffene« türkische Bourgeoisie die von den Autoren einer

Bourgeoisie zugeschriebenen Aufgaben nicht erfüllte, sich an verschiedenen Kreu-

zungspunkten – Übergang in ein Mehrparteiensystem in den 1950ern, im Zusam-

menhang mit dem Militärputsch 1980 – nicht für liberale und »zivilgesellschaft-

liche« Ziele, sondern für ihren Profit und die Bekämpfung der Arbeiterbewegung

einsetzte, wird als Preisgabe der historischen Mission thematisiert (Keyder 1987:

225f.; Buğra 1994: 120f.). Im gleichen Zusammenhang wird behauptet, der »türki-

schen« Bourgeoisiemangele es an unternehmerischemGeist und an einemStreben

nach großen Taten. Sie sei ängstlich, opportunistisch und suche immer die Nähe

zur Bürokratie (Heper 1987: 103).

Ihre empirische Plausibilität bezieht diese Auffassung aus der Entwicklungs-

geschichte der Bourgeoisie imWesten, von der angenommen wird, dass sie als de-

mokratische, nach allgemeiner Freiheit und Gleichheit strebende Bewegung und

»allein« durch ökonomische Aktivitäten, ohne Zugriff auf politische Mittel empor-

gekommen sei (Buğra 1994: 20, 132; Buğra 1998). Das Konstrukt eines freien Mark-

tes, der außerhalb des Staates sich entwickelt, bildet in der staatszentristischen Li-

teratur das ökonomische Pendant zur Zivilgesellschaft. Dem »patrimonialen« tür-

kischen Staat wird vorgehalten, dass er zwecks Verfolgung eigenständiger Ziele

permanent in die Ökonomie eingreife (vgl. Dinler 2003: 41f.). Das vorherrschen-

de Grundverständnis vom »Staat im Westen« besagt, dass dieser Ausdruck eines

unternehmerischen Geists, begrenzt auf eine rationale und funktionale Adminis-

tration sei, deren Aufgaben rein technischer Natur seien. Entsprechend werden

polit-ökonomische Entwicklungen immer aus der Perspektive einer Abweichung

von der »westlichen« Norm betrachtet. Großbritannien und Frankreich werden

zumeist als idealtypische Vorbilder herangezogen. Einer in diesen Ländern »aus

eigener Kraft« entstandenen Bourgeoisie wird eine Dritte-Welt-Bourgeoisie ge-

genüber gestellt, die im Rahmen nachholender Industrialisierungsprojekte und

unter dem Druck internationaler Konkurrenz durch staatliche Intervention und

Protektion geschaffen wurde (Buğra 1994: 20, 132).22 Mit Referenz auf den Westen

22 Diese Auffassung über die Entwicklung von Klassen schließt an eine breitere Literatur über

sogenannte Dritte-Welt-Länder an, in denen die Bourgeoisie im Gegensatz zur west-eu-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 51

wird schließlich eine zweite Auffassung vom Staat vorgebracht, der unter die Kon-

trolle der Bourgeoisie gerät und sich dabei von einer eigenständigen Macht zu ei-

nem neutralen Apparat verwandelt (Keyder 1987: 76, 118, 125ff.). Der angenommene

Wandlungsprozess, der theoretisch nicht nachvollzogen wird – wie kann es sein,

dass ein handelndes Wesen (bürokratisches Staatssubjekt) sich in einen neutralen

Apparat verwandelt? –, wird als demokratisch-liberaler Normalzustand bürgerli-

cher Entwicklung vorgestellt.

Als analytischer Ausgangspunkt dieser Konzeption kann die Idee eines idea-

len Klassenbewusstseins ausgemacht werden, das einen spezifischen und kohä-

renten Inhalt aufweist, der im Fall der Bourgeoisie im Liberalismus bestehen soll.

Infolgedessen werden die Etablierung von Marktliberalismus, politischem Libe-

ralismus und Rationalismus als makelloser Ausdruck einer vollständig entwickel-

ten, unabhängigen Bourgeoisie begriffen. Der Normalzustand einer Klassengesell-

schaft wird als Endprodukt eines Klassensubjekts konzipiert, das im Laufe sei-

ner teleologischen Entwicklung bestimmte Werte und Normen hervorbringt (vgl.

kritisch Poulantzas 1967). Das gleiche Entsprechungsprinzip wird auf die Kultur

angewandt, die normativ von einem vorgestellten, idealen Klassensubjekt abge-

leitet wird. Bürgerliche Kultur wird mit Konzepten wie Aufklärung, Rationalität,

Fleiß, Individualität, Risikobereitschaft, Vermittlungs- und Kompromissfähigkeit

als ideologiefrei beschrieben. Während in der Türkei ein von einer Elite aufgesetz-

ter, künstlicher und deshalb autoritärer »Nationalismus von oben« vorherrsche,

bestünden in der »Ersten Welt« ursprünglich gewachsene »Nationalismen von un-

ten« (Keyder 1997), die als konfliktfrei vorgestellt werden.

Am staatszentristischen Ansatz sind im Hinblick auf die empirische Darstel-

lung sowohl der Geschichte des Osmanischen Reichs und der Türkei als auch der

»westlichen« Entwicklung der kapitalistischen Produktionsweise und bürgerlichen

Revolution sowie ihrer Theoretisierung eine Reihe von Einwänden anzubringen.23

Ein zentraler Kritikpunkt ist, dass mit dem Beharren auf einem bürokratischen

Eigensinn – in gesteigerter Form reduziert auf einen einzigen Potentaten – sys-

tematisch die gesellschaftlichen Akteure übersehen werden, die untereinander um

politische Veränderung ringen. Dieser Einwand setzt bereits an der Frage nach der

Verfügungsgewalt über die Produktionsmittel im Osmanischen Reich und dessen

politischen Aufbau an. Entgegen der staatszentristischen Reduktion auf den alles

bestimmenden Sultan stellte das Reich ein komplexes politisches Gebilde dar, in

dem verschiedene Produktions- und Besitzverhältnisse nebeneinander existierten

ropäischen Geschichte keinen ökonomischen, sondern einen politischen Ursprung habe

(Evans/Rueschemeyer 1985; Boone 1994).

23 Eine ausführliche Kritik dieser Literatur leisten mit unterschiedlichen Schwerpunkten Utku

Balaban (2013), Gazi Çağlar (2000), Demet Dinler (2003) und Sungur Savran (1985 u. 2010).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Hegemonie und Kulturkampf

und in dem sichmehrereMachtzentren herausbildeten. Die schrittweise und lang-

wierige Transformation des Reichs in einen Nationalstaat und der Übergang in die

kapitalistische Produktionsweise geschah unter dem Druck einer über das Reich

verteilten Händlerklasse, die zusammenmit einer ab dem 18. Jahrhundert neu ent-

stehenden Klasse von Großgrundbesitzern auf die Zentralisierung der Staatsmacht

drängte, um gegen politisch wie militärisch überlegene Gegner in der globalen

Konkurrenz bestehen zu können (Aytekin 2015a: 47f.; Aytekin 2015b: 58f.; Savran

2014). Für das 20. Jahrhundert ist die Herausbildung verschiedener Fraktionen, die

unterschiedliche Ideologien, Programme und Maßnahmen zur Verwirklichung ih-

rer Entwicklungsziele vorbrachten und auf unterschiedliche Weisen auf die Büro-

kratie einwirkten, aus verschiedenen Perspektiven erforscht worden (Gürel 2014).

Mit Blick auf die Republikgründung kann aufgezeigt werden, dass zwischen zwei

Fraktionen der besitzenden Klassen ein Disput zwischen den Polen einer Libera-

lisierung und der direkten Lenkung der Kapitalakkumulation stattfand, während

Einigkeit bei der Frage der Herstellung der allgemeinen Bedingungen der Kapi-

talakkumulation unter anderem durch die Schaffung des freien Arbeiters bestand

(Boratav 1987; Şener 2015: 214; Toprak 1982). Auch für die nachfolgenden Perioden

können Fraktionskämpfe als Hintergrund politischer Konflikte ausgemacht wer-

den (Ahmad 1993: 121ff.; Savran 2002).

Der staatszentristische Ansatz übersieht ferner, so ein zweiter zentraler Kritik-

punkt, dass die Bourgeoisie nicht passive und mutlose Begleiterin, sondern trei-

bende Kraft autoritärer Projekte zur Umsetzung ihrer Entwicklungsziele war, wie

im Zusammenhangmit demMilitärputsch von 1980 noch ausführlicher dargestellt

wird (Yalman 2002; ders. 2009: 308ff.). Der staatszentristische Ansatz sperrt sich

der empirischen Evidenz, obwohl diese auch in seinen Leitwerken durchscheint

(Keyder 1987: 198f., 225f.; Buğra 1994: 120f.), indem er die Verbindung zwischen

politischen Projekten und Klassen auf der Basis einer Idealvorstellung herstellt.

Sobald die AutorInnen feststellen, dass die Bourgeoisie autoritäre Ziele verfolgt

oder unterstützt, schreiben sie dies dem verzerrenden und korrumpierenden Ein-

fluss des Staates zu.

Ein dritter Kritikpunkt lautet, dass Kämpfe der arbeitenden mit den besitzen-

den Klassen – zur Intensivierung, Verbesserung oder auch Aufhebung der poli-

tischen und ökonomischen Bedingungen der Ausbeutung – ausgeblendet werden

(vgl. Dinler 2003). Die empirische Blindheit gegenüber sozialen Kämpfen ist an die

Perspektive gebunden, Klassen nicht in Relation zueinander, sondern zum Staat zu

bestimmen (vgl. Balaban 2013). Die Reproduktionsgrundlage der Bourgeoisie wird

nicht im Verhältnis zwischen Kapital und Arbeit, sondern in der Herstellung einer

Zivilgesellschaft und eines freien Marktes gesehen. Da subalterne Klassen bei der

Umsetzung dieser Ziele keine eigenständige Rolle spielen, sind sie in den Analysen

nicht oder kaum sichtbar. Ihren Platz in der Geschichte erhalten sie nicht als Ant-

agonisten der besitzenden Klassen, sondern unspezifisch als »Volk«, das mit den

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 53

besitzenden Klassen in Gegenüberstellung zum Staat, der sie kulturell diskrimi-

niert oder integriert, in einem Boot sitzt.

Schließlich stehen die kritisierten Punkte in Beziehung zu einer verzerrten

Vorstellung von der Entstehung der kapitalistischen Produktionsweise und der

Bourgeoisie als Ergebnis eines quasi-natürlichen Evolutions- oder Modernisie-

rungsprozesses. Hieran sind der Reihe nach eine kapitalismus-, eine demokratie-,

eine staats- und eine hegemonietheoretische Kritik anzubringen. Erstens trans-

portiert das Bild einer Bourgeoisie, die »aus eigener Kraft« emporkommt ebenso

wie das Bild eines »reinen« Marktes eine unrealistische Kapitalismusvorstellung,

die der Lehre des fundamentalistischen Wirtschaftsliberalismus folgt. Hierbei

werden Grundprinzipien der kapitalistischen Produktionsweise, die dem Ideal

eines sich selbst regulierenden freien Marktes widersprechen – die Machtasym-

metrie beim Tausch von Arbeitskraft gegen Lohn, die systematische Produktion

von Marktungleichgewichten zwischen konkurrierenden Kapitalisten und die

Tatsache marktbeherrschender Unternehmen – systematisch ausgeblendet (vgl.

Dörre 2009: 30ff.). Zweitens verklärt das Bild einer Bourgeoisie, die im »Westen«

als demokratische, nach allgemeiner Freiheit und Gleichheit strebende Bewegung

aufgekommen sei, die Entwicklungsgeschichte bürgerlicher Demokratien. Als die

jungtürkische Bewegung im Osmanischen Reich im Jahr 1908 begleitet von einem

Aufstand und mit den klassischen Parolen der Französischen Revolution (Freiheit,

Gleichheit, Gerechtigkeit) zur politischen Macht griff, war im westeuropäischen

Bürgertummehr als hundert Jahre nach der ersten großen bürgerlichen Revolution

noch immer die Überzeugung vorherrschend, dass Kapitalismus und Demokra-

tie unvereinbar seien. Erst nach dem Ersten Weltkrieg und in Verbindung mit

Kämpfen der Arbeiterbewegung und unterdrückten Bevölkerungsgruppen, denen

gleiche Bürgerrechte verwehrt wurden, wurde in manchen westlichen Ländern

der minimale Kernbestand der Demokratie, das allgemeine, einkommens- und

vermögensunabhängige Wahlrecht sukzessive erstritten, wobei dieser Prozess

auch wieder rückgängig gemacht werden konnte (Demirović 2006b; Therborn

1977).24 Drittens vermittelt die prinzipielle Äußerlichkeit zwischen Politik und

Ökonomie, die dem staatszentristischen Ansatz unterliegt, ein verzerrtes Bild,

insofern das Politische schon immer konstitutiv in den Produktionsverhältnissen

und ihrer Reproduktion existierte (Poulantzas 2002: 45). Während die Prinzi-

pien der kapitalistischen Produktionsweise mit Gewalt eingerichtet und gegen

24 In einer vergleichenden Diskussion der historischen Entwicklung bürgerlicher Demokratien

führt Therborn (1977) aus, dass verschiedene Ausgrenzungs- und Unterdrückungsmechanis-

men wie Nationalismus, Rassismus, Sexismus und die Verfolgung politischer Opponenten,

so sehr sie auch bestimmten bürgerlichen Idealen widersprechen mögen, zum historischen

Kernbestand bürgerlicher Praxis gehören.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Hegemonie und Kulturkampf

Widerstände durchgesetzt wurden, sind ihre Existenzbedingungen, die Repro-

duktion der Produktionsverhältnisse, immer staatlich vermittelt (vgl. Brand/Görg

2000; Demirović 2007a). Die politisch durchgesetzte Änderung von Rechtstiteln

(vom Leibeigentum zur freien Bauernschaft, die Formen des Privateigentums),

Steuern und physische Gewalt bei der Überführung von Gemeinschaftsgütern in

Privateigentum, insgesamt die Anwendung »außerökonomischer« Zwangsmittel

sind der Entwicklung der kapitalistischen Produktionsweise von Anfang an ein-

geschrieben.25 Die politische Lenkung der Kapitalakkumulation durch öffentliche

Ausschreibungen, Vergabe von Lizenzen und Subventionen, aber auch mittelbar

durch sogenannte Grundaufgaben des Staates wie Investitionen in die materielle

Infrastruktur, in die Ausbildung von Arbeitskräften oder in Projekte, die dem

Absatz und Transfer von Waren dienen, können der Entwicklung bestimmter

Kapitalfraktionen förderlich oder auch hinderlich sein. Einen liberalen Staat aber,

der nicht in die Ökonomie eingreift, kann es nicht geben. Viertens verkennt die

Vorstellung einer Ideologiefreiheit der Bourgeoisie, wie auch die Bestimmung des

Wirtschaftsliberalismus als genuine Ideologie der Bourgeoisie, dass bürgerliche

Revolutionen mit nationalen Symbolen und Parolen geführt wurden, die Grün-

dung von Nationalstaaten mit der Definition eines Staatsvolks einherging, mit der

kulturelle Differenzen unterdrückt worden sind, bürgerliche Bewegungen auch im

idealisierten West-Europa nationalistische und rassistische Inhalte transportieren

(können). Sie verkennt auch, dass die Bourgeoisie andere ökonomische Ideologien

als den Wirtschaftsliberalismus favorisieren kann, sofern sie sie als förderlich

für ihre langfristigen Entwicklungsziele oder auch ihr Tagesgeschäft ansieht. Die

Vorstellung einer Ideologiefreiheit ist ebenfalls darauf zurückzuführen, dass die

Bourgeoisie nicht im Verhältnis zu anderen Klassen, sondern zu einem autoritären

Staat bestimmt wird. Dass Beziehungen zwischen den Klassen auch ideologisch

und kulturell vermittelt sind und die Form der Hegemonie annehmen (Candeias

2007; Demirović 2007b), liegt außerhalb des Horizonts der staatszentristischen

Konzepte.26

Das staatszentristische Konzept ist also mit der Suche nach einem Klassenkern

und einem außerhalb des Staates stehenden Klasseninteresse verknüpft. Die Ana-

lyse ist an einem Hauptwiderspruch zwischen der Bürokratie und der Bourgeoi-

sie ausgerichtet. Politische Parteien werden diesem vermeintlichen Hauptwider-

spruch konzeptuell untergeordnet, indem sie entweder mit der Bourgeoisie oder

25 Den gewaltsamen Charakter dieses Prozesses zeichnet Edward P. Thompson (1987) anhand

der Entstehung der Arbeiterklasse in England eindrücklich nach.

26 Der Begriff Hegemonie findet im staatszentristischen Ansatz zwar Verwendung, so zum Bei-

spiel bei Keyder (1987: 76, 118, 125ff.). Allerdings wird er nicht zur Analyse eines Verhältnisses

zwischen Klassen eingesetzt, sondern dient der Darlegung einer stufenartigen Entwicklung

der Bourgeoisie, die an normativen Vorstellungen gemessen wird und sich vom Staat zu be-

freien sucht.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 55

der Bürokratie identifiziert werden.27 Im Lichte dieser theoretischen Perspekti-

ve ist die Befreiung der Gesellschaft bedingt durch die Befreiung der Bourgeoisie

von der Bevormundung durch den Staat. Dementsprechendwird die wissenschaft-

liche Forschung an der Suche nach einem Ideal, einer vom Staat unabhängigen

Bourgeoisie ausgerichtet, von der der Vollzug des idealtypisch verklärten westli-

chen Staatsmodells erwartet wird. Die uneingeschränkte Machtergreifung durch

die Bourgeoisie, die die demokratisch-liberale Mission ausführt, ist das politische

Ideal, das durch den staatszentristischen Ansatz theoretisiert wird.

Die bislang diskutierte staatszentristische Literatur zur AKP ist auf der Grund-

lage dieser Theorietradition geschrieben worden, die weberianische Staats- und

Herrschaftstheorie mit der wirtschaftsliberalen Orthodoxie verbindet. Das Auf-

kommen der AKP wurde als Erfüllung der als elementar angenommenen Voraus-

setzung für die vollständige Entwicklung der bürgerlichen Revolution begriffen,

die in der Türkei bislang vom autoritären Staat verhindert worden sei. Die AKP

schien die Notwendigkeit einer Bewegung gegen den Staat für das Gelingen der

Demokratisierung zu erfüllen, indem sie als Repräsentantin einer unabhängig vom

Staat entstandenen »anatolischen« Bourgeoisie identifiziert wurde. Die als »Di-

stanz zum Staat« bezeichnete Position galt als Beglaubigung der demokratischen

Identität der neuen Bourgeoisie. Zugrunde lag die Auffassung, dass Neoliberalis-

mus vollständig entwickelter Ausdruck eines reinen Marktes und einer unabhän-

gigen Bourgeoisie sei. Die angenommene Entpolitisierung der Religion entsprach

der Auffassung einer weberianisch begründeten Normalisierung, der zufolge bür-

gerliche Politik nach einem ideologiefreien, nach rationalen Maßstäben funktio-

nierenden Zustand strebt. Im Gegensatz zur kemalistischen Bürokratie, die die

Bevölkerung kulturell beherrscht habe, wurden der neuen Bourgeoisie »authen-

tische« Werte in Übereinstimmung mit der Bevölkerung attestiert. Damit wurde

die zweite angenommene Voraussetzung für die Vollstreckung der demokratischen

Revolution – die Aufhebung des Kulturkampfs der Eliten gegen das Volk, der sich

in kultureller Fremdheit und Unterdrückung manifestierte und den »normalen«

Lauf der bürgerlichen Geschichte verzerrte – als erfüllt angesehen.

Mit dem offensichtlichen Scheitern der Demokratisierung, nachdem die

staatszentristisch-liberale Kritik am Kemalismus ihren Zweck für die AKP erfüllt

hatte, gingen die Verfechter der Liberalisierung durch die AKP dazu über, die

27 Erwähnt werdenmuss, aufgrund der herausragenden Bedeutung des Autors in der Türkeifor-

schung, eineAbweichung von dieser Zweiteilung.Heper verortet die Bourgeoisie jenseits des

Kampfes zwischen Staatseliten und zivilen Eliten, die politische Parteien und Klientelnetz-

werke bilden und miteinander um die Macht im Staat ringen. Beide Elitengruppen werden

von ihm als freischwebend konzipiert. Ihre Verbindung zur Kultur wird als rein instrumentell

zum Zwecke des Machterhalts begriffen (Heper 1985: 98ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Hegemonie und Kulturkampf

Rückkehr des autoritär-patrimonialen Staates vorzubringen. Dass sie die anato-

lische Bourgeoisie nach der »autoritären Wende« aus ihrer politischen Analyse

entfernten, war ein Schritt im Rahmen dieses Schwenks. Zur Erhaltung der staats-

zentristischen Perspektive wurde die Verbindung zwischen der Bourgeoisie und

der nun autoritär gewordenen AKP gelöst und die Religion einem patrimonialen

Machtwillen untergeordnet. Tatsächlich aber erklärten der Unternehmerver-

band MÜSİAD wie auch andere Verbände der Bourgeoisie nicht nur weiterhin

ihre Unterstützung für das politische Projekt der AKP im Übergang zu einem

Präsidialsystem, sie trieben es sogar voran (Yıldırım 2018).

3.2 Die theologische These

Die theologische These befindet sich in theoretischer Nähe zur Kulturkampfthese,

konstruiert die Verbindung zwischen Religion, Politik und Ökonomie jedoch aus

der Gegenperspektive, indem sie einen transformierenden Effekt der Religion auf

die Ökonomie behauptet. Die Konstruktion stellt einen theoretischen Anschluss

an Max Webers Protestantismusthese her und formuliert gleichzeitig einen em-

pirischen Widerspruch gegen die auch von Weber vertretene Auffassung, der Is-

lam bilde ein Entwicklungshemmnis für die kapitalistische Industrialisierung. In

Bezug auf Anatolien brachte die theologische These in älteren Studien in Überein-

stimmung mit Weber die Auffassung hervor, dass die in der Bevölkerung verbrei-

tete mystische, sufistische Strömung des Islam, gelegentlich auch als Volksislam

bezeichnet, sich durch fatalistische, passive und weltabgewandte Elemente hervor-

tue.Der von den islamistischen Parteien der 1970er Jahre repräsentierten religiösen

Strömung wurde zugestanden, puritanische Elemente zu enthalten, diese seien

aber durch moralischen Rigorismus gekennzeichnet, der sich im Alkoholverbot, in

Kleiderordnungen, der Kontrolle der Sexualität und der Forderung nach Ergeben-

heit gegenüber Älteren niederschlage.Der Rigorismus nehme keine organisierende

und aktivierende Rolle wie der Calvinismus oder Asketismus ein, sei vielmehr Teil

der patrimonialen Struktur, die schon das Osmanische Reich gekennzeichnet und

keine dynamische kapitalistische Entwicklung zugelassen habe (Mardin 1991: 35,

113; vgl. Cengiz 2013: 56).

Eine knappe Skizze der Debatte um Max Webers These über die Entstehung

des »industriellen Kapitalismus« und des »kapitalistischen Geistes« verhilft zu ei-

ner besseren Einordnung der theologischenThese.28 Weber (1986) hatte deren Ent-

28 Eine ausführliche Diskussion der Protestantismusthese im Zusammenhang mit der Entste-

hung der anatolischen Bourgeoisie leistet Cengiz (2013: 27ff.), von dem ich die Bezeichnung

»theologische These« für diesen Teil der Literatur übernommen habe. Auf seine Studie gehe

ich in Kapitel 3.4.1 näher ein.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 57

stehung auf die protestantische Ethik zurückgeführt und als Beleg angeführt, dass

die reichen Städte zum Protestantismus tendiert hätten, Unternehmer und höhere

Angestellte überwiegend Protestanten gewesen seien. Er antwortete damit implizit

auf eineThese von Karl Marx, der lange vor ihm eine kausale Verbindung zwischen

Protestantismus und Kapitalismus herstellte, indem er Religion als Widerschein

der wirklichen Welt und den Protestantismus als die bürgerliche Entwicklung des

Christentums bezeichnete (Marx 1977: 93f.). Was bei Marx eine beiläufige Bemer-

kung über die Aneignung der Religion durch die Produktionsmittelbesitzer blieb,

wurde bei Weber – mit umgekehrter Kausalität – zur zentralen Aussage über die

Entwicklung des Kapitalismus.

Der Protestantismus- oder Calvinismusthese ist von verschiedenen Autoren

auf empirischer Grundlage widersprochen worden. Werner Sombart hob die posi-

tive Rolle der jüdischen Religion in der Entstehung des Kapitalismus hervor, revi-

dierte dieses Argument später, bezog den Katholizismus ein, um schließlich noch

später festzustellen, dass diverse Bedingtheiten zwischen Religion und wirtschaft-

licher Entwicklung vorhanden seien, die Entstehung des kapitalistischen »Geis-

tes« aber nicht aus der Religion erklärt werden könne (Fisahn 2016: 155ff.). Der

Historiker Eric Hobsbawm widersprach, indem er auf katholische Regionen ver-

wies, in denen die »industrielle Revolution« im Gange war, während zum Protes-

tantismus übergetretene Regionen in der Nachbarschaft noch in vorindustriellen

Produktionsmethoden feststeckten (Hobsbawm 1968). Weitere Autoren argumen-

tierten, dass der Calvinismus bei Weber – gekennzeichnet durch die Einheit von

harter Arbeit und religiöser Praxis, Begrenzung des Konsums aufs Notwendige

und moralische Entgrenzung des Gewinnstrebens – idealisiert dargestellt wurde,

die unterschiedlichen Ausprägungen des Calvinismus von ihm nicht berücksich-

tigt worden seien (vgl. Cengiz 2013: 33ff.). Widerspruch erhoben auch Autoren, die

in Übereinstimmung mit der von Marx getroffenen Aussage argumentierten, dass

die Kapitalisten sich den Protestantismus angeeignet und angepasst hätten (Hill

1961).29 Demzufolge wurde der Protestantismus als Opportunität aufgegriffen, um

die Loslösung vom Katholizismus mit seinen festgefügten zentralistischen Struk-

turen, die eng an die feudalen Klassen angebunden waren beziehungsweise mit ih-

nen in eins fielen, zu betreiben. Zugespitzt formuliert wurden bestimmte Gruppen

29 Die Attraktivität des Protestantismus für Handwerker und Händler in den mittelalterlichen

Städten habe darin bestanden, dass er sie von der katholischen Kirche und deren Regeln

befreite. Die Abgrenzung gegenüber der katholischen Kirche über die protestantische Idee,

dass Gott sich im Herzen eines jeden befinde, habe die Basis für Anpassungen an konkrete

Bedürfnisse gebildet. Sie habe individuelle Freiheiten verliehen in der Interpretation, was

richtig und was falsch sei, indem es die Rechenschaftspflicht gegenüber der Kirche aufhob

(Hill 1961).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Hegemonie und Kulturkampf

nicht zu Kapitalisten, weil sie Protestanten waren, sondern sie wurden zu Protes-

tanten, weil sie Kapitalisten waren oder sich im Entstehungsprozess zu Kapitalis-

ten befanden.

Jedenfalls ist der These, die die Gründe für den ökonomischen Wandel oder

auch für dessen Ausbleiben in der Theologie selbst, im Sinne einer von den mate-

riellen Verhältnissen losgelösten Ideologie, verortet haben, vielfach widersprochen

worden. Der Widerspruch hat nicht verhindert, dass die These weiterhin breit re-

zipiert und reproduziert wird, so auch im Zusammenhang mit der Entstehung der

anatolischen Bourgeoisie. Basierend auf Aussagen von Unternehmern, die ihren

Erfolg mit kulturellen Werten verbinden, wird Religion als Ausgangspunkt ökono-

mischen Erfolgs bestimmt. Als exemplarisch kann die Studie der European Stabi-

lity Initiative (ESI) über Unternehmer in Kayseri mit dem Titel »Islamische Cal-

vinisten. Umbruch und Konservatismus in Zentralanatolien« herangezogen wer-

den (ESI 2005). Sie greift explizit Webers These auf, der zufolge die Ursachen für

die Entwicklung des »westlich-modernen« Kapitalismus in einer rationalen Or-

ganisierung der »Industrie« lägen, die wiederum in der protestantischen Kultur

angelegt gewesen sei. In der zentralanatolischen Provinz Kayseri sei eine solche

»protestantische Arbeitsethik« in Verbindung mit konservativen Werten entstan-

den. ImGleichschrittmit Urbanisierung und Industrialisierung sei derMüßiggang

des traditionellen Dorflebens, in dem Arbeiten verpönt gewesen sei, den Tugenden

harter Arbeit und der unternehmerischen Initiative gewichen. In der »zentralana-

tolischen Revolution« erkennen die Autoren ein harmonisches Nebeneinander von

Islam und »Moderne«, das sich im »demokratischen Konservatismus« der AKP, die

in Kayseri überdurchschnittlich hohe Wahlerfolge erzielen konnte, widerspiegele.

Die im Rahmen der Studie interviewten Unternehmer und Politiker bekundeten,

die Eröffnung einer Fabrik sei wie ein Gebet, auch der Prophet sei ein Händler ge-

wesen, wodurch sie eine Deckungsgleichheit zwischen ihremHandeln und dem Is-

lam behaupteten. Kurzum, die Unternehmer bestätigten gegenüber europäischen

Forschern Webers These, wonach die puritanisch-asketische Ethik die Grundlage

der ökonomischen Rationalisierung und eines neuen beruflichen Ethos, also die

Wegbereiterin für den Kapitalismus sei (ESI 2005: 26).

Weitere Studien, die im Islam Entsprechungen zum Calvinismus erkennen,

argumentieren explizit theologisch, indem sie Rationalität, Individualismus, har-

tes Arbeiten und Sparsamkeit mit Zitaten aus dem Koran belegen (Ayengin 2005;

Mutlu 1990). Ebenfalls sind Studien über die Gülen Gemeinschaft zu erwähnen,

deren aktivistische Frömmigkeit, dem vonWeber analysierten innerweltlichen As-

ketismus gleich, sich rationalisierend auf soziale Beziehungen auswirke (Özdalga

2000).30 Eine weitere Linie besteht aus Arbeiten, die über Meinungsumfragen Tu-

30 »Die Anatolier waren ungebildet und provinziell, arm und fromm. Motiviert durch Gülens

Lehren strebten sie nun nach Bildung und wurden wohlhabend, sie blieben aber weiter

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 59

genden oder Einstellungen zu identifizieren versuchen, die förderlich für die Akku-

mulation von Kapital seien. Sowird beispielsweise per Befragung von erfolgreichen

Unternehmern der positive Einfluss der Religion auf wirtschaftlichen Erfolg abge-

fragt. Solche Arbeiten demonstrieren, wie das methodische Design das Ergebnis

vorwegnehmen kann. Die Bestätigung des positiven Einflusses von Religion ver-

wundert wenig, da Mitglieder eines Unternehmerverbands befragt wurden, der

sich explizit auf die Religion beruft (vgl. Cengiz 2013: 65).

Die Calvinismusthese löste unter islamischen Theologen eine kontroverse De-

batte aus, während sie unter islamistischen Politikern und Unternehmern, insbe-

sondere aber unter europäischen Rezipienten nicht zuletzt durch die ESI-Studie

an Verbreitung und Zustimmung gewann. Sie ereilte das gleiche Schicksal wie die

Kulturkampfthese. Die Diskussion über den islamischen Calvinismus klang mit

schwindender Aussicht auf den EU-Beitritt ab und geriet mit der vermeintlich au-

toritärenWende der AKP in Vergessenheit. Offensichtlich war die breite Rezeption

durch die damalige politische Konjunktur begründet, die durch das Bemühen ge-

kennzeichnet war, den vermeintlichen Gegensatz zwischen Islam und unterneh-

merischem Erfolg zu desavouieren, die modernisierenden Kräfte der kapitalisti-

schen Entwicklung im Zuge der EU-Annäherung hervorzuheben beziehungsweise

sich gegenüber Europa (europäischen Forschern) als »modern« zu präsentieren.

3.2.1 Kritik der theologischen These

Eine ausführlichere Kritik der theologischen These erfolgt im Zuge der Dar-

legung der vierten These, der Klassenkampfthese, der hier nicht vorgegriffen

werden soll. Neben der schon vorgebrachten Kritik an der methodisch frag-

würdigen Vorgehensweise, aus Meinungsumfragen und Selbstauffassungen von

Unternehmern Kausalketten zwischen sozio-ökonomischen Entwicklungen und

ideologischen Positionen zu generieren,möchte ich an dieser Stelle anführen, dass

der Entgegensetzung von moralischem Rigorismus zu einem unternehmerisch

aktivierenden Asketismus entgeht, dass Rigorismus durchaus in der Form eines

demographischen Gestaltungswillens kapitalistische Entwicklungsschritte beglei-

ten kann. Die von der AKP zeitweise auf die Tagesordnung gehobenen Themen

wie die Bestrafung des Ehebruchs, das Abtreibungsverbot oder die Aufforderung,

eine bestimmte Anzahl von Kindern zu zeugen, reihen sich in diese Tradition ein,

die paternalistische Verbote und Vorschriften aufstellt, ohne die kapitalistische

Akkumulation kategorisch zu negieren. In der Entgegensetzung wird wie in der

fromm. Gülen brachte ihnen die Bedeutung von Bildung und unternehmerischem Erfolg na-

he«, so der Journalist Rainer Hermann für die Frankfurter Allgemeine Zeitung, die als Echo

der theologischen These im deutschen Sprachraum fungierte (Prediger Fethullah Gülen im

F.A.Z.-Gespräch: »Islam und Moderne stehen nicht imWiderspruch«, 06.12.2012).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Hegemonie und Kulturkampf

Kulturkampfthese ein Denken erkennbar, das der kapitalistischen Produktions-

weise bestimmte Normen undWerte zuordnet, ohne die sie sich nicht (dynamisch)

entwickeln könne. Aus einer historischen, zugleich idealisierten Konstellation wird

auf eine harmonische Verknüpfung von Ökonomie und Kultur geschlossen, die

mit einem Höchstmaß an Rationalität – wie auch immer dies bestimmt werden

kann – verbunden wird. Gegenüber den historisch-kulturell spezifischen Verknüp-

fungen erweist sich diese Denkweise als sehr statisch. Bestimmte Entwicklungen

mögen im Rahmen spezifischer Verknüpfungen begünstigt, andere dagegen

behindert werden, ohne dass gleich ein kategorischer Ausschluss vorliegen muss.

Abschließend sei darauf aufmerksam gemacht, dass die Vorstellung, das Leben

in Anatolien sei vor dem Aufkommen des kapitalistischen Unternehmers durch

Müßiggang gekennzeichnet gewesen, eine orientalistische Behauptung darstellt,

die gegenüber der Härte des vorangegangenen Arbeitslebens der Werktätigen

ziemlich indifferent ist.31

3.3 Die Säkularisierungsthese

Eine besondere Antwort auf die Frage,wie die Stellung der Religion imAKP-Projekt

begriffenwerden kann,wird in Cihan Tuğals Studie »Passive Revolution. Absorbing

the Islamic Challenge to Capitalism« (2009) entwickelt. Tuğal argumentiert, dass

das Besondere an der AKP die Passivierung der islamistischen Bewegung sei, die

sich in der Türkei als eine radikale Herausforderung des bestehenden Systems ent-

wickelt habe. Durch die AKP sei die anti-säkulare, anti-westliche und anti-kapita-

listische Bewegung zu einem stabilisierenden und vitalisierenden Element »säku-

larer« Ordnung mit prowestlicher und neoliberaler Politik geworden. Den Wandel

dieser Bewegung, die sich außerhalb der AKP und ihrer Vorgängerparteien entwi-

ckelte, diskutiert Tuğal auf der Grundlage einer ethnographischen Studie, die er

in einem Randbezirk Istanbuls (Sultanbeyli) durchführte. Im Unterschied zur Kul-

turkampfthese hebt er die Wiederherstellung der »säkularen Hegemonie« hervor

und betont eine Absorption des Islamismus in den »Staat« und den »Kapitalis-

mus«. Da die Studie besondere Einsichten in den Werdegang islamistischer Mo-

bilisierung ermöglicht, eine singuläre Stellung innerhalb der Forschungsliteratur

einnimmt, indem sie staatszentristische Annahmen mit hegemonietheoretischen

Begriffen von Antonio Gramsci zusammenbringt, und einen hervorragenden Ein-

stieg in konzeptionelle Fragen ermöglicht, wird sie im Folgenden ausführlicher

diskutiert.

31 Cengiz rekonstruiert in seiner Studie zusätzlich, dass »Arbeiten« auch im noch dörflich ge-

prägten Kayseri/Hacılar des 20. Jahrhunderts zu keiner Zeit verpönt gewesen war (Cengiz

2013: 229).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 61

Als Ausgangslage konstatiert Tuğal eine nach dem Militärputsch von 1980 ein-

setzende umfassende Krise der »säkularen Hegemonie«. Als deren Kernelemente

benennt er das Parteiensystem, das zwischen mitte-links und mitte-rechts Partei-

en gespalten gewesen sei, die Etablierung bürokratischer Autorität, die Konstruk-

tion einer türkischen Nation, die Säkularisierung des Islam, die Kreation einer

urbanen Identität und die Entwicklung von Korporatismus, worunter er ein po-

pulistisches Patronage-System begreift (Tuğal 2009: 36ff.). Aus Erzählungen von

Bewohnern des Bezirks rekonstruiert er, wie die Krise dieser sechs Elemente der

»säkularen Hegemonie« im Alltag erfahren wurde und islamistische Mobilisierung

sich als Antwort entfalten konnte. Von einem kleinen Vorort Istanbuls mit weni-

gen Tausend Einwohnern in den frühen 1980ern entwickelte sich Sultanbeyli inner-

halb von knapp 20 Jahren infolge massiver Landflucht zu einem Stadtteil mit mehr

als 200.000 Einwohnern. Die rapide Binnenmigration ging mit informellen Be-

siedlungsformen einher, deren Regeln zwischen den Migranten, der Stadtverwal-

tung, den Parteien und anderen vermittelnden Instanzen (informelle Makler, Ver-

eine) ausgehandelt wurden. In einem hohen Grade informell gestaltet waren auch

die Beschäftigungsformen der lohnabhängigen Bevölkerung. Während es Gewerk-

schaften aufgrund der informellen Beschäftigungsstruktur und in Abwesenheit

größerer Industrie- und Handwerksbetriebe erschwert war, sich zu organisieren,

fanden sich andere Vereinigungen, die die Bevölkerung auf der Grundlage provin-

zieller Herkunft und konfessioneller Zugehörigkeit ansprachen und organisierten.

Zum Zeitpunkt seines ersten Forschungsaufenthalts zu Beginn der 2000er Jahre

fand Tuğal eine Bevölkerung vor, die in den 1990ern von islamistischen Aktivisten

agitiert worden war. Deren Aktivitäten hätten dazu geführt, dass der Bezirk den

Ruf einer islamistischen Hochburg erwarb. Tuğal zeichnet nach, wie islamistische

Vereinigungen und Netzwerke in den 1980er und 1990er Jahren – organisiert über

Freundeskreise, Teehäuser, Lesegruppen, Kulturzentren, Medien, Moscheen – be-

gonnen hatten, das Leben zu regulieren, islamisch geprägte Lebensstile, Raumge-

staltungen und ökonomische Beziehungen zu entwerfen. Der Islam sei im Bezirk

zu einer verbindenden Identität für die aus allen Landesteilen zusammengewür-

felte Bevölkerung geworden. Die zwischen kurdischer und türkischer Bevölkerung

bestehende ethnische Grenzziehung, die eine virulente Krise der nationalen Ein-

heit über die gesamte Republikgeschichte darstellte, sei tendenziell überwunden

worden.

Das strategische Konzept der Islamisten habe »integrale Religion« gelautet. Alle

Aspekte des Zusammenlebens islamisch hergeleiteten Regeln zu unterwerfen, habe

dessen Radikalität ausgemacht. Darin seien das Ziel enthalten gewesen, denNatio-

nalstaat durch eine internationale Gemeinschaft der Gläubigen zu überwinden, die

Grundsätze, neben Gott keine weiteren Autoritäten wie Parteien, Parlamente oder

Regierungen zu akzeptieren, sowie eine Hoheit der Religion über die Wirtschaft

herzustellen.Während sie die Legitimität desNationalstaates und die Autorität von

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Hegemonie und Kulturkampf

Parteien und Parlamenten ablehnten, schufen die Radikalen einen Gegenentwurf

zum existierenden Staat (ebd.: 60). Bemerkenswert ist die sozio-kulturelle Posi-

tionierung der Radikalen im Bezirk. Der Islamismus entwickelte sich nach Tuğals

Darstellung in einem vorwiegend kleinbürgerlichenMilieu, bestehend aus Studen-

ten und Lehrern, bezog kleine Angestellte ein und berührte am Rande proletari-

sche Milieus. Die meisten Radikalen distinguierten sich von der großen Masse der

Bevölkerung über Bildung. Sie verachteten den eklektischen »Volksglauben«, der

nicht auf einem Studium des Koran und anderer religiöser Schriften beruhte, son-

dern – aus Sicht der Radikalen – aus verzerrten Überlieferungen bestand. Eben-

falls zeigten sie wenig Interesse an den materiellen Sorgen der Bevölkerung, teils

verschmähten sie »Brotthemen« sogar naserümpfend als Oberflächlichkeit (ebd.:

67). Umgekehrt fand die umstürzlerische Interpretation des Islam wenig Anklang

in der Bevölkerung, was Tuğal darauf zurückführt, dass sie keine konkreten Ant-

worten auf alltägliche Sorgen aufbot. Doch trotz Distanz zur Bevölkerung und Ab-

lehnung von Parteien hätten die Radikalen, obwohl nur aus kleinen Gruppen be-

stehend, eine starke Sogwirkung auf die Wohlfahrtspartei (RP) entfaltet. Die Ab-

lehnung politischer Parteien habe nicht verhindert, dass sie eine Koexistenz mit

der Kommunalregierung eingingen, die von der RP gestellt wurde. Tuğal legt ein-

drücklich dar, wie die Partei als Puffer und Schnittstelle zwischen politischen In-

stitutionen und radikalen Islamisten fungierte, indem sie einerseits innerhalb der

institutionellen Grenzen operierte, andererseits die schrittweise Islamisierung al-

ler Lebensbereiche mit vollzog.

Eine herausgehobene Rolle in diesem Prozess misst Tuğal Führungsfiguren

zu. Der Vorsitzende der Wohlfahrtspartei Necmettin Erbakan habe über eine star-

ke Ausstrahlung auf die Anhängerschaft verfügt, auch wenn er nur symbolisch –

über Diskurse und Abbildungen – präsent war. Erbakan habe ein mit Atatürk, der

ebenfalls symbolisch präsent war – sein Porträt sei in jedem öffentlichen Gebäude

und in nahezu jedemGeschäft ausgehängt gewesen –, vergleichbares Charisma er-

worben. Verschiedene religiöse Netzwerke (»Gemeinschaften«) ergänzten das Feld.

Während Radikale den Nationalstaat ablehnten, beispielsweise zur Verweigerung

des Kriegsdienstes und von Behördenposten aufriefen (ebd.: 95), hätten Partei und

Netzwerke das Gegenteil erwirkt, insbesondere indem sie die in Krisensituationen

brüchig werdende Zustimmung zum Staat wiederherstellten. Während Radikale

das Vertrauen in (die Lösungskapazitäten von) Behörden, Parteien und Parlamen-

te(n) unterhöhlten, wurde dasselbige durch Erbakan und seine Partei wiederher-

gestellt, allerdings in Konkurrenz zu den »säkularen Eliten«, die Tuğal im Militär,

der CHP und den höheren bürokratischen Rängen verortet. Ein Ausdruck dieser

Konkurrenz sei gewesen, dass religiöse Autoritäten wie Imame begonnen hätten,

säkulare Autoritäten wie Schullehrer zu ersetzen. Tuğal fasst diesen Vorgang als

Etablierung alternativer Autoritäten und Führungsfiguren.Während unter den Ra-

dikalen ein spontaner Antikapitalismus auch in Form von Konsum- und Technolo-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 63

giekritik aufzufinden war, umwarb die RP die Armen mit dem Versprechen einer

islamisch inspirierten »Gerechten Ordnung«, prangerte Korruption und »illegitim

erworbenen Reichtum« an, womit insbesondere zinsabwerfender Geldverleih ge-

meint war. Die Versprechen der RP gerieten jedoch zunehmend in Widerspruch

zur Realität, was umso sichtbarer wurde, desto länger sich die Partei an der Kom-

munalregierung befand, so Tuğal. Korruption durchzog immer stärker die Kom-

munalverwaltung der RP, in der Vorstellungen sozialer Gerechtigkeit gegen eine

Idealisierung des freien Marktes ausgetauscht wurden und Unternehmer ihre Po-

sition sukzessive durchsetzen konnten.

Trotz solcher Tendenzen in der RP konstatiert Tuğal, dass das interagieren-

de Sammelsurium unterschiedlicher Akteure – Partei, Netzwerke, Radikale – das

bestehende »kapitalistische System« sowohl herausforderte, als auch stabilisierte,

ohne dass immer eindeutig zu bestimmen gewesen sei, ob die Tendenzen der Ra-

dikalen oder der Partei überwogen. Tuğal sieht die Partei und die Netzwerke der

islamischen Gemeinschaften anders als die Radikalen nicht als islamistisch an, da

sie keine Überwindung des Säkularismus – der Trennung von Politik, Ökonomie

und Religion – beabsichtigt hätten (ebd.: 7, 250). De facto hätten sie aber imWech-

selspiel mit den Islamisten »Doppelmacht« institutionalisiert: »eine Situation, in

der Keime eines zweiten Staats neben dem bestehenden gelegt wurden« (ebd.: 14,

Übersetzung E.B.). Mit den Begrifflichkeiten der Islamisten bezeichnet Tuğal die-

sen Staat in Entstehung als »islamischen Staat«, der durch die Einheit religiöser und

politischer Institutionen und Autoritäten gekennzeichnet sei. 1997 habe dann das

Militär diesem Versuch auch im Bezirk Sultanbeyli ein Ende gesetzt. Das Stre-

ben nach Entwicklung eines »islamischen Staats« sei jäh beendet worden. Auf die

Zerschlagung, die Tuğal als eine gewaltsame Attacke des bestehenden (alten) Staa-

tes begreift (ebd.: 23), folgte eine mehrjährige Phase der Repression, bei der auch

die RP verboten wurde. Islamistische Aktivisten protestierten nach der Interventi-

on des Militärs weiterhin auf der Straße gegen Staat und Säkularismus, während

ehemalige Funktionsträger der inzwischen verbotenen RP, die sich in der Nachfol-

gepartei FP (Tugendpartei) organisierten, den Protesten fern blieben. Die Mobili-

sierung sei schwach geblieben und habe unterdrückt werden können, so dass sich

auf Seiten der Aktivisten Frustration einstellte. Auf diese etwa drei- bis vierjährige

Phase zwischen 1997 und 2000 folgte die ökonomische Krise der Jahre 2000/2001,

die neuen Unmut der Bewohner des Bezirks hervorrief, der sich nicht mehr ge-

gen den »säkularen« Staat, sondern gegen neoliberale Politik richtete. Während

sich die islamistischen Aktivisten frustriert zurückgezogen hätten, mobilisierten

kleine Ladenbesitzer, die unter der Krise litten, auf die Straße. Tuğal beschreibt,

dass der Einsatz der Polizei gegen die neuen Proteste bewirkte, dass die Autorität

der Polizei gegenüber den überwiegend konservativen und nationalistischen La-

denbesitzern, die die Polizei für gewöhnlich als Verbündete ansahen, zerbrechlich

wurde. Die Niederschlagung habe einen zweiten Höhepunkt der Krise der »säku-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Hegemonie und Kulturkampf

laren Hegemonie« des Staates dargestellt. Da die Protestierenden politisch jedoch

führungslos (geworden) waren, weder die Nachfolgepartei der verbotenen RP, die

im Bezirk weiterhin über eine Mehrheit verfügte, noch die islamistischen Aktivis-

ten sich an den Straßenprotesten beteiligten, sei der Protest ziel- und wirkungslos

versandet.

Eine Wende habe diese Phase der Frustration gefolgt von führungslosem Pro-

test mit der Gründung der AKP genommen. Tuğal befindet, dass die AKP dasWerk

der 1997er Intervention vollendete, ein Fazit, das auf den ersten Blick nicht plau-

sibel erscheint, da sich die militärische Intervention auch gegen das Personal der

RP, das sich später in der AKP reorganisierte, richtete, sowie ein scharfer Gegen-

satz zwischen der neu gegründeten AKP und dem »säkularen« Militär zu bestehen

schien. Das Fazit wird jedoch begreiflich, wenn die Intervention von ihrem Ergeb-

nis her betrachtet wird, das in der Auflösung der Unentschiedenheit zwischen ra-

dikaler Herausforderung und konservativ-marktorientierter Linie der RP bestand.

Mit der AKP seien die in der RP zwar sukzessive stärker werdenden aber immer

noch umstrittenen Tendenzen – eine neoliberale, marktorientierte, säkulare und

schließlich auch pro-westliche Ausrichtung – eindeutig dominant geworden. Der

nach der Zerschlagung der Linken in Folge des 1980er Putschs einzig übrig geblie-

bene Widerstandsherd gegen »kapitalistische Marktbeziehungen« in Gestalt der

radikalen Islamisten habe seinen Einfluss verloren. Das Gerechtigkeitsversprechen

der RP sei zugunsten eines am globalenWettbewerb orientiertenWachstumsideals

aufgegeben worden. Die AKP lag so gesehen auf der politischen Linie der 1997er

Intervention: Ihr Entstehen – so Tuğals Sicht – stabilisierte den »säkularen Staat«.

Während die Ausrichtung der AKP in Kontinuität zu bereits in der RP vorhan-

denen Tendenzen steht, sieht Tuğal das Besondere darin, dass sich viele Radikale

– noch unter dem Eindruck ihrer Ohnmacht gegenüber der Repression stehend –

nun der Partei anschlossen. Das Ziel der Errichtung eines islamischen Staats wie

auch die aus dem Koran abgeleitete Ablehnung von Zinsen sei der Zustimmung

zur liberalen Demokratie und Notwendigkeit von Gesetzen, zu parteipolitischem

Engagement und der Trennung von Religion und Wirtschaft gewichen. Die Zie-

le der Aktivisten hätten sich von der Errichtung einer »integralen Religion« hin

zu einer »Gesellschaft der Tugend« – nach wie vor mit Verweis auf den Islam –

verschoben, die durch Parteipolitik hergestellt werden sollte (ebd.: 149). Tatsäch-

lich plädierten unter der AKP ehemalige Islamisten für eine Trennung der Reli-

gion von technischen, ökonomischen und administrativen Angelegenheiten, auch

in Konfrontation mit Korruptionsvorwürfen, die auf den Islam zurückfielen. Tuğal

beschreibt einen Prozess, der auch von anderen Autoren wie Asef Bayat konstatiert

wird, der hierfür den Begriff des »Post-Islamismus« geprägt hat (Bayat 2013).32

32 Bayat bewertet die Abkehr von der Errichtung eines »islamischen Staates« allerdings we-

sentlich positiver als Tuğal. Er behauptet einen länderübergreifenden »post-islamistischen«

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 65

Während Bayat die transformative Kraft politischer Institutionen betont, betont

Tuğal sozio-ökonomische Anpassungsprozesse wie die Adaption der aus ländli-

chen Gebieten migrierten Bevölkerung an das städtische Leben, die wachsende In-

volvierung islamistischer Aktivisten in unternehmerische Tätigkeiten und die Be-

gegnung mit »liberalen« Interpretationen des Islam.33 Die Integration in die Par-

tei- und Regierungsarbeit an der Schnittstelle zu ökonomischen Interessen habe

den Wandel gefestigt. Die Partei habe den Wandel in Übereinstimmung mit den

Interessen von Bauunternehmern und anderen Geschäftsleuten in eine demokra-

tische, institutionalisierte, zivile und neoliberale Richtung kanalisiert. Religion sei

–maßgeblich über die staatliche Religionsbehörde und an sie angeschlossene Mo-

scheen, aber auch durch die verschiedenen Gemeinschaften – in den Dienst einer

Unternehmergruppe gestellt worden, die ihre Kontrolle über deren inhaltliche Aus-

legung ausgeweitet habe. Schließlich habe die »säkulare Hegemonie«, die bis zur

AKP staatlich gelenkt – etatistisch – gewesen sei und nur über eine schwache zivil-

gesellschaftliche Basis verfügt habe, mit dem Aufstieg der gläubigen Unternehmer

und der AKP eine starke zivilgesellschaftliche Basis erhalten: Die 80-jährige He-

gemonie des Staates, so die Quintessenz, sei in eine Hegemonie der Bourgeoisie

transformiert worden, die durch größere Stabilität gekennzeichnet sei (Tuğal 2009:

53).

Begrifflich fasst Tuğal diesen in einer Fallstudie ausgearbeiteten Vorgang un-

ter Rückgriff auf Antonio Gramscis Hegemonietheorie als Absorption einer radi-

kalen Herausforderung in ein bestehendes System. Die Absorption habe zum Er-

gebnis, dass partikulare Interessen der Bourgeoisie universalisiert wurden, indem

die Neoliberalisierung, die über zwei Dekaden immer wieder Krisen und Protes-

te hervorrief, unter der AKP auch von den ArbeiterInnen im Viertel – trotz zu-

nehmender sozialer Ungleichheit – als im eigenen Interesse stehend anerkannt

wurde. Den von Gramsci entlehnten Begriff passive Revolution verwendet Tuğal

zur Kennzeichnung einer Eigentümlichkeit dieses Prozesses, der mit der Absicht

Trend, demer auch die AKP zurechnet. Bayat zufolge sind »Post-Islamisten« immer noch Isla-

misten, sie legen den Islam aber nicht mehr autoritär und repressiv, sondern in Konformität

zu demokratisch-liberalen Werten aus.

33 Zur Veranschaulichung desWandels soll ein konkretes Beispiel herangezogen werden: Noch

in den frühen 2000er Jahren habe unter radikalen Islamisten Konsens bestanden, das Mina-

rett einer Moschee als Symbol religiöser Autorität habe der höchste Punkt in einem Stadtteil

zu sein. Mitte der 2000er Jahre sei dieser Konsens der Anschauung einer rationalen Nutzung

des Raums gewichen. Es sei mit ökologischer Vernunft und dem Verweis argumentiert wor-

den, dass der Anschluss an die globale Entwicklung nur gehalten werde könne, wenn dem

Trend, in die Höhe zu bauen, gefolgt werde (Tuğal 2009: 211). Tatsächlich wirken im Hinter-

grund auch ökonomische Interessen: Je höher gebaut werden kann, destomehr Raum für die

kapitalistische Verwertung steht zur Verfügung.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Hegemonie und Kulturkampf

islamistischer Aktivisten, das bestehende System zu revolutionieren, einsetzte, in-

folge ihrer Integration jedoch das Gegenteil, eine Vitalisierung und Stärkung be-

stehender Herrschafts- und Ungleichheitsmuster bewirkte. Die zunehmende Isla-

misierung der Kultur, die auch auf die »säkulare« Elite übergegriffen habe (ebd.:

54), sieht Tuğal ebenso wie die Säkularisierung der Islamisten als Kennzeichen der

passiven Revolution an.Während die Islamisten in Bezug auf ihre politischen Ziele

gescheitert seien, hätten sie die Beschränkung auf kulturelles Wirken akzeptiert,

wodurch das säkulare System gestärkt wurde. Unter der AKP sei die Religion sym-

bolisch geworden, sie organisiere nicht mehr das Leben, sei aber noch immer eine

politische Ressource. Allein das Profil des Personals an der Spitze des Staates habe

sich ausdifferenziert: Eine gläubige Elite habe zu den Reihen der säkularen Elite

aufgeschlossen. Eine weitere Eigentümlichkeit, die die passive Revolution kenn-

zeichne, sei, dass sich in der Bevölkerung der Glaube an den Radikalismus der

Aktivisten und an ihre grundlegende Opposition zum System gehalten habe, ob-

wohl diese sich gewandelt und auf die »staatstreue«, konservativ-neoliberale Li-

nie der AKP, identisch mit der des anatolischen Unternehmerverbands MÜSİAD,

eingeschwenkt seien.34 Diese Täuschung korrespondiere mit der Selbsteinschät-

zung ehemaliger Radikaler: Während sie sich im pragmatischen Sog der Partei zu

»staatstragenden« Befürwortern eines schrankenlosen Kapitalismus entwickelten,

brachten viele die Behauptung vor, nach wie vor an ihren alten Zielen festzuhalten,

es nun aber mit einem Marsch durch die Institutionen versuchen zu wollen. Tuğal

kennzeichnet dies als einen Rechtfertigungsdiskurs, der die tatsächliche Entwick-

lung – eine vollständige Absorption des Islam in den Kapitalismus und den Staat

– verschleiere.

Neben den Begriffen Absorption und passive Revolution fasst Tuğal denWandel

umstürzlerischer Islamisten zu Kapitalisten begrifflich auch als eine Rationalisie-

rung der Religion im Sinne einer Unterwerfung unter politische und ökonomische

Zwecke, nicht als Ergebnis einer welthistorischen Entwicklung, so seine Kritik an

MaxWeber, von dem er das Konzept Rationalisierung entlehnt, sondern als Ergeb-

nis eines Ringens um Hegemonie (ebd.: 89). Die AKP verortet Tuğal im Hinblick

auf ihre Beziehung zur Religion in einer instrumentellen Tradition: Alle relevan-

ten politischen Akteure ab den 1940er Jahren hätten die Religion zu verschiedenen

Zwecken – zur Herstellung nationaler Kohäsion, im Kampf gegen den Kommu-

nismus und zur Glorifizierung von Kapitalismus und Moderne – benutzt, so sein

Argument (ebd.: 40; vgl. Tuğal 2013). Auf die Sorgen der türkischen »Säkularisten«,

die im Zeitraum von Tuğals Feldforschung Großdemonstrationen gegen eine nach

ihrerMeinung von der AKP ausgehende islamistische Gefahr organisierten, formu-

liert er eine ähnlich beschwichtigende Antwort wie die VertreterInnen der Kultur-

34 Dass die AKP oder die assoziierte Bourgeoisie den »Säkularismus« gestärkt hätten, wurde zu

einer Auffassung, die viele Autoren teilen (Ozgur 2012: 148; Yankaya 2014: 249ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 67

kampfthese: Die AKP habe keine islamistische Agenda, sie folge einem »U.S.-style

conservatism«, der die radikalen Spitzen der Religion breche und sie rationalen

Zielen unterordne (Tuğal 2009: 54).

Tuğal hebt also die Absorption religiöser Mobilisierung in den Kapitalismus

und den Staat hervor. Im Unterschied zur Kulturkampfthese betont er die Rekon-

stitution von Herrschaft und die Herstellung von Konsens für soziale Ungleichheit,

die durch die Eliminierung von Gerechtigkeitsvorstellungen zementiert wurde.

Angesichts der Zurückdrängung des Internationalismus der Radikalen habe auch

der türkische Nationalismus eine Revitalisierung erfahren, zumal an der Basis der

AKP deren partiell immer noch trans-ethnisch ausgerichteter Ansatz nicht akzep-

tiert worden sei. Im Bezirksalltag dominiere wieder ethnische Segregation, Kur-

denwürdenmarginalisiert und stigmatisiert, die kurdische Bewegung als feindlich

wahrgenommen. Vor dem Hintergrund solcher Beobachtungen identifiziert Tuğal

zwei Entwicklungen, die eine Gefahr für die Aufrechterhaltung der wiederherge-

stellten »säkularen Hegemonie« darstellten. Erstens werde mit der Rekonstitution

des ethnischen Nationalismus durch die AKP die Überwindung der türkisch-kur-

dischen Spaltung durch Vereinigung in einer islamischen Gemeinschaft hinfällig.

Zweitens nutzten neue Radikale die unter der AKP wieder eröffneten Gestaltungs-

räume, um die »integrale Religion« herzustellen (ebd.: 15).

3.3.1 Kritik der Säkularisierungsthese

Die Studie besticht durch die minutiöse, anschauliche und gleichzeitig systemati-

sierende Darstellung desWandlungsprozesses islamistischer Ziele sowie durch die

weitsichtige Vorwegnahme potentieller Schwachstellen (»kurdische Frage«) des von

der AKP angeführten Projekts nationaler Einheit. Sie wirft jedoch auch eine Reihe

inhaltlicher und konzeptioneller Fragen auf. Einen Problempunkt stellt die Benen-

nung der AKP als liberale Partei dar. Sie ist an eine formalistische Definition von

Liberalismus gebunden, die aus der Perspektive erfolgt, die Tuğal auf den Islamis-

mus einnimmt. Die Absorption von »Islamisten« in die AKP, also in die Organisati-

onsformPartei, die anWahlen teilnimmt und die parlamentarische Repräsentation

akzeptiert, genügt ihm, um eine Revitalisierung der liberalen Demokratie festzu-

stellen. Eine Sensibilität für Verschiebungen im politischen Gefüge ebenso wie für

Kräfteverhältnisse, die einem »illiberalen« Handeln der AKP im Sinne einer Aufhe-

bung liberal-demokratischer Institutionen zu diesem Zeitpunkt entgegenwirkten

– schließlich waren ihreWidersacher nicht nur gesellschaftlich verankert, sondern

auch in den staatlichen Institutionen noch sehr stark vertreten und leisteten Wi-

derstand –, fehlt dieser Sicht. Die schrittweise herbeigeführte Aufhebung der Ge-

waltenteilung durch die AKP und die systematische Anwendung repressiver Mittel

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Hegemonie und Kulturkampf

gegen bestimmte Opponenten – in Kontinuität zur tradierten (Rechts-)Praxis –

bewertet Tuğal nicht.35

Zu diskutieren sind auch die Gründe desWandels »radikaler Islamisten«. Tuğal

hebt die Intervention von 1997 als ausschlaggebend hervor, da sie die »radikalen Is-

lamisten« frustriert und überzeugt habe, dass Straßenprotest unwirksam sei, so-

mit den Boden für die Anerkennung parteiförmiger Organisierung bereitet habe.

In ausdrücklicher Abgrenzung von marxistischen Autoren folgert er, es sei die Po-

litik und nicht die Ökonomie, die in letzter Instanz bestimmend für diesen funda-

mentalen Wandel gewesen sei (ebd.: 24).36 Diese Schlussfolgerung kann aus zwei

Richtungen herausgefordert werden. Erstens stellt die Integration radikaler Isla-

misten in parteiförmige Politik und kapitalistische Verbandsinteressen einen kon-

tinuierlichen Prozess dar, der die Beziehung von »Radikalen« zu den Vorgänger-

parteien der AKP seit den 1970er Jahren ununterbrochen kennzeichnet, wie Tuğal

selbst darlegt (2009: 77ff.). Die Grundlage für Individualisierung und Streben nach

Reichtum, wovon mehrere Generationen »radikaler Islamisten« aufgesogen wur-

den, wird offensichtlich von einer gelingenden Kapitalakkumulation gebildet. Die

von Tuğal benannten sozioökonomischen Prozesse, deren Sogwirkung auf »Isla-

misten« schon immer stark zu sein scheint, bezeugen dies. Obwohl er den lang-

fristigen Trend kenntlich macht, bezieht er ihn nicht in die Bestimmung von De-

terminanten des sozialen Transformationsprozesses ein und rückt stattdessen ein

singuläres Ereignis wie die 1997er Intervention in den Vordergrund. Aus Tuğals

Schilderungen geht ebenfalls hervor, dass die diffuse Unterbestimmtheit der an-

tikapitalistischen Positionen der »Radikalen« die Absorption prädestinierte. Zwar

kann die Kritik des Zinses, des Konsums und des technologischen Fortschritts eine

Herausforderung für Akkumulationsstrategien darstellen. Die »islamistische« Kri-

tik blieb jedoch graduell und hauptsächlich auf die Zirkulationssphäre begrenzt,

sie bezog nicht ein, dass die kapitalistische Produktionsweise durch bestimmte

Eigentums- und Ausbeutungsverhältnisse charakterisiert ist. Deutlich wird dies

35 In einer späteren Veröffentlichung erörtert Tuğal (2016) den »islamischen Liberalismus« der

AKP, den er hauptsächlich durch Einwirkung externer Faktoren wie den sogenannten Ara-

bischen Frühling für gescheitert erklärt. Unter der Bezeichnung »islamischer Liberalismus«

fasst er eine Kombination aus formaler Demokratie (Politik), freier Marktwirtschaft (Öko-

nomie) und einem »moderaten« Islam (Ideologie). Dass die Partei sich im Rahmen relativ

niedriger Standards in der Türkei an formal-demokratische Abläufe hielt, wird von ihm als

politischer Liberalismus gewertet. Dagegen ist einzuwenden, dass die frühen Reformen der

AKP nicht institutionell garantierte Rechte und Handlungsräume für alle politischen Akteu-

re erweiterten, wie es dem Ideal des politischen Liberalismus nahekäme. Die Reformen, so

auch die Zurückdrängung des Militärs aus politischen Entscheidungsprozeduren, dienten

vielmehr der eigenen Machterweiterung.

36 Tuğal grenzt sich hier kritisch ab von Nicos Poulantzas (1973).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 69

auch daran, dass die islamistische Seite der »Doppelmacht« keine positive Alter-

native zur kapitalistischen Produktionsweise aufwies. Die Kritik konnte auch auf-

grund dieser mangelhaften Bestimmung in moralische Bahnen gelenkt und so-

gar nützlich gemacht werden. Tuğal beschreibt, wie auch unter den Radikalen das

Geschäftsmodell »islamischer« Unternehmer, die auf informellen Wegen das Geld

von Kleinsparern mit dem Versprechen einsammelten, es in Konformität zu »is-

lamischen« Regeln – zinsfrei – durch Gewinnbeteiligungen zu verwerten, populär

wurde. Der Glaube an die moralische Überlegenheit des »islamischen« Zinsver-

bots wurde von diesen Unternehmern als Lockmittel, als »moralischer« Vorteil im

Wettbewerb kapitalistischer Unternehmen eingesetzt (ebd.: 141). Zweitens lässt die

Zuordnung der Intervention zum Staat – mit säkularen Eliten und dem Militär

gleichgesetzt – unberücksichtigt, dass der radikale Anspruch, alle Lebensbereiche

religiösen Motiven zu unterwerfen, auf gesellschaftliche Widerstände stieß. Die

1997er Intervention gegen eine gewählte Regierung konnte sich auf diesen Wider-

stand berufen, der von einer Vielzahl von Parteien, Organisationen und Intellektu-

ellen getragen wurde (Akça 2014: 26ff.; Buğra 1998: 525). Es gab eine soziale Basis

für die Intervention, die nicht das Werk einer von der Gesellschaft entkoppelten

»säkularen Elite« oder eines nicht näher bestimmbaren Staates war. Nicht zuletzt

griff das Militär moderierend in ökonomische Konstellationen ein, indem es die

»islamischen« Geschäftsmodelle, die zu Konkurrenten großer Konzerne aufgestie-

gen waren, zerschlug. Die Konzerne gehörten zu den Befürwortern des militäri-

schen Eingriffs, das heißt, die Intervention war in die Austragung kapitalistischer

Konkurrenz eingebunden (Doğan 2009a: 249ff.; Savran 2015).

An diesem Punkt kommt ein theoretisches Problem der Studie zum Tragen,

deren konzeptionelle Grundannahme auf einem äußerlichen Verhältnis zwischen

Politik, Ökonomie und Kultur beruht, die durch Akteure auf der Handlungsebe-

ne zusammen gebracht werden.37 In der Operationalisierung des Hegemoniekon-

zepts setzt Tuğal diese Grundannahme in eine Unterteilung in vier Kategorien –

politische Gesellschaft, Zivilgesellschaft, Staat und Ökonomie – um. Ein erfolg-

reiches »hegemoniales Projekt« zeichne sich durch Verlinkung dieser Bereiche aus

(Tuğal 2009: 32ff.). Radikale Islamisten und die AKP konzipiert er mal als Teil der

politischen Gesellschaft, mal als Supra-Akteure, die über allen Bereichen stehend

an der Verlinkung arbeiten. Während sie dies tun, stoßen sie auf Widerstände des

Staates, den sie gleichzeitig zu gestalten versuchen.DiemethodischeUnbestimmt-

heit, den Staat als einen Bereich, den Akteure mit anderen Bereichen zu verlinken

37 Adam David Morton (2011) hat eine ähnliche Kritik formuliert, auf die Tuğal (2012) antwor-

tete, er habe eine analytische und keine prinzipielle Trennung von Politik, Ökonomie und

Kultur vorgenommen. Das Problem ist mit dieser nachträglichen Klarstellung jedoch nicht

gelöst.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Hegemonie und Kulturkampf

und zu gestalten versuchen, und zugleich als einen Akteur, der dagegen Wider-

stand leistet, zu konzipieren, wird durch weitere Definitionen ergänzt, wonach der

Staat eine Imagination in den Köpfen der Subjekte (ebd.: 27, 158) oder ein Ensemble

an Institutionen und Organisationsformen darstellt. Tuğal reproduziert mit dieser

Sicht einerseits das staatszentristische Konzept, in dem der Staat als dominanter,

von den gesellschaftlichen Klassen getrennter Akteur gefasst wird, der ein »auto-

ritäres« Zivilisierungsprojekt von oben verfolgt (ebd.: 24, 40ff.). Dieser Auffassung

folgt auch seineThese, dass die »säkulare Hegemonie« bis zur AKP staatlich gelenkt

gewesen sei und erst mit dem Aufstieg der gläubigen Unternehmer und der AKP

eine starke zivilgesellschaftliche Basis erhalten habe, wodurch sie stabiler als die

zuvor bestehende »säkulare Hegemonie« geworden sei (ebd.: 28ff., 36).38 Anderer-

seits bringt er eine hegemonietheoretische Operationalisierung vor, die die Bour-

geoisie und die politische Partei in den Vordergrund rückt, die die Gesellschaft

dominieren. Die Zusammenfassung des Vorgangs auf der begrifflichen Ebene re-

sultiert aufgrund dieser gegenläufigen Auffassungen in einem verwickelten Fazit:

Die AKP hat die Hegemonie des Staates revitalisiert, die eine staatlich-gelenkte ka-

pitalistische Hegemonie war, aber keine der Bourgeoisie, während sie gleichzeitig

die Hegemonie der Bourgeoisie hergestellt hat, die nicht nur in allen Belangen der

Hegemonie des Staates gleicht, sondern in Form einer staatlichen Attacke auch

von ihm ausging. Worin besteht aber der Unterschied zwischen der Hegemonie

des Staates und der Hegemonie der Bourgeoisie? Ist die Bourgeoisie unter der AKP

zum Staat geworden oder hat der Staat die Bourgeoisie absorbiert?

In Tuğals Konzept existieren unausgesprochen zwei Hegemonien nebenein-

ander: die des Staates und die der Bourgeoisie. Indem er den Staat außerhalb

der Produktionsverhältnisse stellt, unterstellt er staatlichen Institutionen selbst-

läufige Ziele. Dies führt zu gegenläufigen Feststellungen. Einerseits begreift er die

AKP als Ausdruck einer neuen Stufe in der kapitalistischen Entwicklungsgeschich-

te der Türkei – die Stufe, mit der die Bourgeoisie dem Staat die Ausübung der

kapitalistischen Hegemoniefunktion abnimmt. Andererseits sieht er die Hegemo-

nie der Bourgeoisie durch den Staat, durch eine staatliche Attacke im Jahr 1997

hergestellt, die sich aber außerhalb des Ökonomischen entwickelt haben soll. Ei-

nerseits folgt er der staatszentristischen Auffassung, wonach die laizistische Welt-

auffassung und die bürgerliche Aufklärung im Gegensatz zur konservativen und

religiösen Weltauffassung nur über eine schwache gesellschaftliche Verankerung

38 Das Stabilitätskriterium irritiert auch vor dem Hintergrund, dass zum Zeitpunkt des Ab-

schlusses der Studie die AKP gerade einmal 6 Jahre an der Regierungwar. Einen Zeitraumvon

80 Jahren mit einem von 6 Jahren auf der Grundlage einer räumlich und zeitlich begrenzten

ethnographischen Studie zu vergleichen, erscheint gewagt, zumal das Land in dieser Zeit die

größte republikanische Protestbewegung seiner Geschichte (2007er Proteste gegendieWahl

von Abdullah Gül zum Präsidenten) erlebte, während der Krieg mit der PKK in Verbindung

mit einer grenzüberschreitenden militärischen Operation erneut eskaliert war.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 71

verfügten. Andererseits widerlegt er diese These schon durch die Wahl des Be-

griffs »säkulare Hegemonie«. Dass die »säkulare Hegemonie« 80 Jahre auf einem

schwachen Konsens beruht haben soll, lässt fragen, ab wann ein Konsens stark ge-

nug ist, um Hegemonie begründen zu können. Gleichzeitig widerlegt Tuğal die

These eines schwachen Konsens vor der AKP empirisch, indem er eine »säkulare«

Bourgeoisie und Zivilgesellschaft, eine breite Schicht von säkularen Eliten und ei-

ne beständige – »säkulare« – parteiförmige Organisierung in mehreren Parteien

benennt, die über eine messbare Resonanz in der Bevölkerung verfügten. Darüber

hinaus sieht Tuğal einenMachtblockmit Gründung der Republik entstehen, der aus

zwei konkurrierenden Strömungen der besitzenden Klassen bestand, deren Kon-

kurrenz sich in der Formierung der Parteienlandschaft nach 1946 bestehend aus

einem »mitte-links« und einem »mitte-rechts« Flügel niederschlug (ebd.: 36ff.).

Dass er diese beiden Strömungen, die die gesamte Republikgeschichte vor der

AKP politisch dominierten, nicht als gesellschaftliche Formierungen, als Hegemonie-

projekte fasst, die auf unterschiedlichen Klassenallianzen und kulturellen Merkma-

len beruhten, obwohl er ihre weitgefächerten und tiefgreifenden sozio-kulturellen

(»zivilgesellschaftlichen«) Verankerungen im Einzelnen benennt, ist eine Inkonse-

quenz, die aus der prinzipiellen Separierung von Staat und Klassen folgt. Schließ-

lich ist die These, dass der Kapitalismus vor der AKP nur über eine schwache zi-

vilgesellschaftliche Verankerung verfügt haben soll, eine Widerspiegelung des he-

gemoniepolitischen Diskurses konservativer Strömungen, die in Tuğals Konzept

den »mitte-rechts« Flügel innerhalb des Machtblocks bilden. In diesem Diskurs

gelten Akteure des »mitte-links« Flügels – oftmals gleichgesetzt mit Kemalisten

– aufgrund ihrer »säkularen« oder nicht-konservativen Weltauffassung als kultu-

rell nicht oder schwach in der Bevölkerung verankert. Distanz zu und Kritik an

konservativ-patriarchalen und religiösen Traditionen wird als Entfremdung von

einer ursprünglichen Identität aufgefasst. Dem »mitte-links« Flügel kulturell na-

hestehende Bevölkerungsgruppen werden als staatliche, autoritär (de-)formierte

Akteure beschrieben. Auf der Gegenseite platziert Tuğal eine gläubige Zivilgesell-

schaft, die ein scheinbar von erziehungspolitischen Prozessen unberührtes Dasein

fristete und sich so eine kulturelle Identität bewahren konnte. Gerade aufgrund

der informativen und systematisierenden Darlegung komplexer kultureller For-

mierungsprozesse in der Studie ist es erstaunlich, dass Tuğal diesen kulturalis-

tischen Essentialismus nicht konsequent dekonstruiert. Die Dekonstruktion hätte

erlaubt, beide Elemente des »gespaltenen Machtblocks« vor der AKP als ebenso

gesellschaftlich wie das von der AKP repräsentierte Hegemonieprojekt zu begrei-

fen. Wie Tuğal aufzeigt, verfügten sie über zivilgesellschaftliche Unterbauten und

repräsentierten gesellschaftliche Klassenallianzen. Nicht zuletzt die Festigkeit des

türkischen Nationalismus in Sultanbeyli, der nach Tuğals Darstellung an der Basis

sogar fester verankert war als in der Spitze der AKP, verweist auf eine übergreifen-

de zivilgesellschaftliche Verankerung des »Machtblocks«, insofern Nationalismus

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Hegemonie und Kulturkampf

auch von Tuğal als eine Ideologie begriffen wird, die die Gegensätze zwischen den

Klassen passiviert und somit Hegemonie festigt. Widerspruch ruft auch die Be-

schreibung des »Zivilisierungsprojekts des Staates« der Prä-AKP-Zeit hervor, zu

dem Tuğal Technisierung, Individualisierung und Urbanisierung, die Herstellung

von Akzeptanz für Schulbildung, die Durchsetzung einer bestimmten Kleiderord-

nung und von Verhaltensweisen, die an den Rhythmus der Stadt und der Fabrik

angepasst wurden, zählt (ebd.: 90ff.). Formgleiche Vorgänge interpretiert er erst

zum Zeitpunkt der Regierungsübernahme durch die AKP als Etablierung einer ka-

pitalistischen Rationalität in Verbindung mit kulturellen Normen, als kontempo-

räre Prozesse bürgerlich-kapitalistischer Vergesellschaftung.

Werden die staatszentristischen Reminiszenzen aufgelöst, dann lässt sich tat-

sächlich folgende Aussage treffen: Die von Tuğal beschriebene Krise der Hegemo-

nie, die von der AKP restauriert wurde, war nicht die Krise eines von den ge-

sellschaftlichen Klassen losgelösten »säkularen Staates«, sondern eine Krise der

bürgerlichen Hegemonie, die sich als eine Repräsentationskrise des bürgerlichen

Machtblocks provoziert durch neoliberale Politik ausdrückte. Der Machtblock wur-

de nicht aufgelöst, sondern re-formiert. Mit der Bearbeitung der Krise ist der po-

litische Islam zur dominanten Kraft des »mitte-rechts« Flügels aufgestiegen. Die

Krise bestimmter Elemente des bürgerlichen Nationalstaats blieb eng begrenzt auf

kleine Gruppen von Radikalen. Die »Radikalen« wurden in die AKP, die sich als eine

Partei der Unternehmerklasse formierte, absorbiert. Doch bedeutet die Absorption

der Radikalen auch, dass die AKP die Religion rationalisiert und die »säkulare He-

gemonie« wiederhergestellt hat? Umdiese Frage beantworten zu können,muss das

Religionsverständnis im Zusammenhang mit der auf Max Weber zurückgehenden

Rationalisierungsthese genauer betrachtet werden.

3.3.2 Erste Definition von Religion in Hegemonieprojekten:

Was ist Islamismus?

Eine Prämisse der von Tuğal aufgegriffenen Rationalisierungsthese ist, dass es ei-

nen nicht-instrumentellen Zugriff auf Religion geben kann. Erst mit dem Über-

gang in die kapitalistische Produktionsweise findet nach dieser Auffassung ein

Wesenswandel der Religion durch Säkularisierung oder Profanisierung statt. Zu-

vor wird von einem nicht-instrumentellen, interesse- oder zweckfreien Zugriff auf

Religion ausgegangen. Positiv formuliert wird unterstellt, dass es einen religiösen

Selbstzweck, eine »Authentizität« der Religion jenseits weltlicher Bezüge geben

kann. Die Grundannahme ist daher eine Doppelte: Dass Religion von den mate-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 73

riellen Lebensverhältnissen losgelöst ein eigenständiges Dasein fristen kann und

Rationalität erst mit dem Kapitalismus entsteht.39

Die von der AKP gleich zu Beginn ihrer Regierungszeit propagierte Aussage,

dass Geld keine Religion habe (Tuğal 2009: 179), kann zur Konkretisierung des Dis-

kussionspunkts herangezogen werden. Die Aussage widerspricht einem lange ge-

hegten Diskurs, Geld müsse bestimmten »islamischen« Regeln, wie dem Zinsver-

bot, unterworfen sein. Insbesondere »radikale Islamisten« hatten die Sicht vorge-

bracht, aus Zinsen resultiere illegitimer Reichtum. Wie Tuğal darstellt, bewirkte

die Integration der »Radikalen« in die AKP ein Verstummen der einzigen Instanz,

die eine »islamische« Kritik am Zins vorbringen und an die »gläubige« Bevölke-

rung hätte appellieren können. Ehemalige »Islamisten« waren sogar zu Verfech-

tern von Zinsen geworden, trugen selbst ihr Geld auf die Bank, legitimierten dies

und ihren neu erworbenen Reichtum mit göttlicher Vorsehung: »Gott hat uns dies

beschieden« (ebd.: 219). »Gläubige« Unternehmer waren damit gleich von zwei mo-

ralischen Bürden befreit: Sie konnten verzinste Kredite aufnehmen, selbst Geldmit

Zinsen verleihen und ihren Reichtum genießen, ohne auf nennenswerten Wider-

spruch seitens »islamischer« Gerechtigkeitsvorstellungen zu stoßen.

Das Beispiel untermalt eindrücklich Tuğals These einer Absorption der Radi-

kalen in den Kapitalismus. Wird dieser Vorgang jedoch als Rationalisierung und

Instrumentalisierung abgehandelt, wodurch der Zugriff »radikaler Islamisten« auf

die Religion als nicht-instrumentell erscheint, wird die grundsätzliche Frage auf-

geworfen, welcher Zugriff einem »wahren« oder »ursprünglichen« Inhalt der Re-

ligion entspricht. Kann beispielsweise die Positionierung zum Zinsverbot in reli-

giösen Texten als Lackmustest für die Wahrhaftigkeit herangezogen werden? Die

Konsequenzen einer solchen Herangehensweise reichen sehr weit. Sie erfordert

39 Die Rationalisierungsthese impliziert, Religion sei erstmit dem »industriellen« Kapitalismus

in Berührung mit »weltlichen« Dingen gekommen. Max Weber ist der Auffassung, dass der

»Geist« des Kapitalismus aus den Mönchszellen des Asketismus entrann, von dort aus be-

gann, »dieWelt umzubauen und in derWelt sich auszuwirken unternahm«,wodurch »die äu-

ßeren Güter dieser Welt zunehmende und schließlich unentrinnbare Macht über den Men-

schen, wie niemals zuvor in der Geschichte« gewannen (Weber 1986: 203f.). Die Auffassung,

wonachdieMönche »außerhalb«weltlicherDinge in ihrenKlöstern lebten, umvondort in die

Welt hinauszutreten, ist ziemlich sonderbar. Wie lässt sie sich damit vereinbaren, dass reli-

giöse Institutionen gerade in vor-bürgerlichen Gesellschaften nicht nur auf enge und in viel-

fältiger Weise mit politisch-ökonomischen Institutionen verschränkt waren, sondern viel-

fach mit ihnen sogar in eins fielen? Kirchen, Klöster, Orden wie auch andere religiöse Zu-

sammenschlüsse besaßen Ländereien, verfügten über Produktionsmittel, trieben Steuern

ein und verpflichteten die bäuerliche Bevölkerung zu Zwangsabgaben und -diensten. Die

Rationalisierungsthese rückt diese politisch-ökonomische Realität religiöser Institutionen –

die Verschränktheit von Religion und sogenannten »äußeren Gütern« – an den Rand oder in

die Unsichtbarkeit, sofern sie sie erst mit dem Kapitalismus beginnen lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Hegemonie und Kulturkampf

nicht nur Expertise hinsichtlich religiöser Texte, sie hebt auch die sozialwissen-

schaftliche Perspektive auf, indem sie sie in eine theologische überführt, in der

auf der Grundlage des Koran – also text-basiert – darüber diskutiert wird, was is-

lamisch ist und was nicht. Die wissenschaftliche Auseinandersetzung wird damit

unvermeidlich Teil eines theologischen Streits über die richtige Auslegung eines

Textes. Eine solche Herangehensweise misst religiösen Wahrheiten einen Stellen-

wert zu, der ihnen in der Praxis nicht zukommt. Hierauf verweist gerade der von

Tuğal beschriebene Vorgang: Unter Heranziehung unterschiedlicher Aussagen aus

demselben religiösen Text legten dieselben Akteure Zins und Reichtum erst imWi-

derspruch, dann in Konformität zum Islam aus. Reichtum wurde zur Gabe Gottes

erklärt oder, gemäß einer weiteren Interpretation, als Belohnung für die Anhäu-

fung von religiösem Wissen dargestellt (ebd.: 129). Hieraus kann die »Wahrheit«

gewonnen werden, dass religiöse Texte unterschiedlich ausgelegt werden können.

Welche Interpretation sich durchsetzt, wird nicht über das Vordringen zu einem

wahren Kern, sondern in gesellschaftlichen Kämpfen im Ringen um eine Interpre-

tationshoheit entschieden (vgl. Bayat 2007). DerWandel bestimmter islamistischer

Positionen zeigt ferner an, dass der Zugriff auf Religion immer instrumentell ist,

insofern sie zur Erklärung und Begründung von weltlichen Vorgängen herangezo-

gen wird.40 Tuğal weist diese Einsicht, dass es keinen aus dem gesellschaftlichen

Kontext losgelösten, ursprünglichen Islamismus geben kann, selbst in verschie-

denen Passagen ausdrücklich nach, verliert sie jedoch wieder durch den Rückbe-

zug auf das weberianische Theoriemodell. So entsteht zumindest die Tendenz, der

Religion eine Sonderrolle beizumessen, indem sie außerhalb des menschlichen Le-

bens gestellt wird, nicht als eine vonMenschen gemachte kulturelle Form begriffen

wird. Ebenfalls irritiert Tuğals Bezugnahme auf die Rationalisierungsthese, die bei

Weber durch eine Hinwendung des Glaubens zum Diesseits begründet wird. Die

»Radikalen« in der Türkei waren auch vor ihrer Verwandlung in Kapitalisten dem

Diesseits zugewandt. Ihr Zugriff auf die Religion war ausdrücklich mit der Absicht

einer umfassenden Gestaltung des gesellschaftlichen Zusammenlebens (integrale

Religion) verbunden.Was ist diesseitiger als der Anspruch, das Diesseits zu verän-

dern? Ihre Verwandlung zeichnet sich nicht dadurch aus, dass sie sich einer Welt

zuwandten, der sie zuvor abgewandt waren, sondern dass sie sich schrittweise von

einem sozialistisch und internationalistisch beeinflussten, diffusen Radikalismus

kleinbürgerlicher Studenten und Angestellter, den Entwicklungszielen der domi-

nanten Klassen, wie sie in der RP und später in der AKP zur Geltung kamen, annä-

herten. Die genaue Frage, die Tuğals Studie in Bezug auf die Stellung der Religion

aufwirft, ist daher nicht, ob religiöse Ansichten dem Diesseits oder dem Jenseits

40 Generell scheint in der Studie die in der Rationalisierungsthese enthaltene Prämisse durch,

dass Religion im vorkapitalistischen (»vormodernen«) Zeitalter mit keiner ökonomisch be-

stimmten Rationalität verknüpft war.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 75

zugewandt sind, ob sie instrumentell sind oder nicht, sondern in welcher Bezie-

hung sie zum Diesseits stehen, mit welchen »weltlichen« Zwecken sie verbunden

sind oder werden.41

Eine anschließende Frage ist, inwiefern – nach Tuğals Auslegung – nicht nur

die AKP, sondern alle Vorgängerparteien nicht islamistisch sind, dagegen aber

die mit radikalen Absichten verbundene Interpretation des Islam, die von kleinen

Gruppen im Bezirk geteilt wurde. Tuğal verwendet das Attribut radikal gleichbe-

deutend mit islamistisch, so dass der Begriff »radikaler Islamismus« bei ihm eine

Tautologie darstellt. Als islamistisch und folglich radikal bezeichnet er – unabhän-

gig von den angewendeten Mitteln – »ein Projekt, das den Staat, die Ökonomie

und die Gesellschaft entlang islamischer Linien gestalten will« (Tuğal 2009: 267,

Übersetzung E.B.). Den Einwand gegen die Möglichkeit, eine »islamische Linie«

objektiv – zeit- und raumübergreifend – bestimmen zu können, zurückstellend,

kann nachvollzogen werden, warum Tuğal die Abwendung von den beschriebenen

Zielen als Deradikalisierung ansieht. Doch ist der Begriff Säkularisierung für die

Bezeichnung des gleichen Vorgangs ebenfalls nachvollziehbar? Die AKP hat kein

theokratisches Regierungssystem und keine theologische Instanz installiert, die

verbindlich jede einzelne wirtschaftspolitische Entscheidung auf ihre Konformität

zum Koran hin überprüft. So gesehen steht sie für die Trennung administrativer

und wirtschaftspolitischer Regierungs- und Regulierungsfragen von der religiösen

Textauslegung. Nichtsdestotrotz ist ein Einwand gegen diese enge Definition

von Islamismus vorzubringen, denn unter der AKP fand weder eine Trennung

von politischen und religiösen Institutionen, noch eine generelle Loslösung der

Religion von wirtschaftlichen Fragen statt. Der Begriff Säkularisierung verdeckt

den selektiven und kontrollierten Einsatz religiöser Praktiken und Diskurse und

den konsequenten Ausbau religiöser Institutionen unter der AKP, zuvorderst

der Religionsbehörde und der theologischen Schulen, wie im Verlaufe der Ar-

beit noch auszuführen sein wird. Auch in Bezug auf die Ökonomie beschreibt

Tuğal keine Trennung, sondern einen Kampf um die Reartikulation von Religion

und Wirtschaft innerhalb des islamistischen Lagers, in dem sich eine bestimmte

kapitalistische Rationalität durchgesetzt hat.42

41 Dass sie »Brotthemen« als diesseitig verachteten, entbindet die Radikalen nicht von der Not-

wendigkeit, Essen und Trinken zu müssen, um sich stofflich zu reproduzieren. Da sie nicht

verhungert sind, ging ihre Verachtung offensichtlich nicht so weit, auf ihre eigene stoffliche

Reproduktion zu verzichten.Wie sie hierfür gesorgt haben, bleibt imDunkeln. Hierfürmüss-

te eine genauere Analyse dermateriellen Reproduktionsbedingungen des kleinbürgerlichen

Islamismus unternommen werden.

42 Hervorzuheben ist eine Differenz von Tuğals These gegenüber anderen Interpretationen, die

denselben Prozess der Deradikalisierung oder des »Moderat-Werdens« nicht etwa für radi-

kale Islamisten, sondern für die AKP und ihre Vorgängerinnen (Çavdar 2006; Yavuz 2009),

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Hegemonie und Kulturkampf

Zusammenfassend lässt sich konstatieren, dass die analytische Trennung von

Politik, Kultur und Ökonomie zu einer prinzipiellen Trennung tendiert, indem

• Islamismus als kulturelles Phänomen gefasst wird, das Politik und Ökonomie

dominiert,

• unter Etatismus die Dominanz der Politik gegenüber Ökonomie und Kultur

begriffen wird,

• Säkularismus als kombinierte Domination der Kultur durch Politik und Öko-

nomie gefasst wird.

Der theoretische Widerspruch, den diese Trennung hervorbringt, prägt den zen-

tralen Befund der Studie durch die Kombination von Säkularisierung und Hege-

monie im Begriff »säkulare Hegemonie«. Unter Säkularisierung fasst Tuğal zwei

Vorgänge: Die formelle/institutionelle Trennung politischer und religiöser Ange-

legenheiten und die Unterwerfung der Religion unter politische und wirtschaftli-

che Ziele.43 Hegemonie verweist dagegen nach Gramsci, an dessen Konzept Tuğal

anschließen möchte, auf ein Führungsverhältnis zwischen Klassen. Ideologie und

Kultur nehmen in diesem Verhältnis eine vermittelnde Rolle ein. Die dominan-

ten Klassenakteure sind bestrebt, Ideen und kulturelle Praktiken in einer Gesell-

schaft so zu gestalten, dass sie ihre Stellung festigen und ihre Entwicklungszie-

le begünstigen. Tuğal belegt diesen Vorgang an zahlreichen Beispielen in Bezug

auf den Islam, der unter der Führung des Unternehmerverbands MÜSİAD ent-

lang kapitalistischer Bedürfnisse (re-)interpretiert wird. Seinen Befund formuliert

er klar: Der Islam wird zum bestimmenden Merkmal in der Herstellung nationa-

ler Einheit und fungiert als kulturelle Ressource, um kapitalistische Ziele zu ver-

mitteln (ebd.: 245). Wenn Hegemonie aber auf ein Führungsverhältnis zwischen

Klassen verweist und der Islam zu einem bestimmenden Medium wird, um bür-

gerliche Führung (Hegemonie) auszuüben – in Tuğals Formulierung »Konsens für

Herrschaft und Ungleichheit« zu organisieren (ebd.: 24) –, dann widerspricht die-

ser zentrale Befund dem Begriff »säkulare Hegemonie«. Der Begriff lässt auch die

Unterscheidung zwischen einer »gläubigen« und einer »säkularen« Elite gehaltlos

werden, wenn doch beide für den Säkularismus stehen. Die begriffliche Zwick-

mühle entsteht, da Hegemonie eine Theorie der Verkopplung von Produktionsver-

hältnissen und ihrer ideologisch-kulturellen Vermittlung ist, Säkularisierung (nach

Tuğals Verständnis) dagegen eine Theorie der Entkopplung von Institutionen oder

den Unternehmerverband MÜSİAD (Demirpolat 2002; Yankaya 2014) und die islamischen

Gemeinschaften (Özdalga 2000; Yavuz 2003; Yavuz 2004) feststellen.

43 Die Kritik könnte auch an dem Punkt ansetzen, dass sich diese beiden theoretischen Ansätze

widersprechen: Der eine bezeichnet die Trennung der Religion von Politik undWirtschaft als

Säkularisierung, der andere die Unterwerfung der Religion unter Politik und Wirtschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 77

– aus rationalisierungstheoretischer Perspektive – eine der Verweltlichung von

Religion im Sinne einer Unterwerfung unter politische und wirtschaftliche Zie-

le ist. Sofern aber der Begriff Hegemonie nach der kulturellen und ideologischen

– der »zivilgesellschaftlichen« nach Gramsci – Gestaltung von Führung zwischen

Klassen, nach den Medien und Inhalten, über die sich ein Konsens bildet, fragt,

die Ausübung von Hegemonie maßgeblich mit Religion verkoppelt ist, dann ist es

konsequent, die gesellschaftlichen Träger dieser Verkopplung – MÜSİAD, die AKP

und assoziierte Intellektuelle – als Islamisten zu bezeichnen. Folglich kann die von

der AKP ausgetragene bürgerlicheHegemonie gemäß ihrer zivilgesellschaftlichenPrä-

gung als islamistisch bezeichnet werden. Der Begriff Islamismus ist deshalb nicht

auf »radikale Islamisten« einzugrenzen, sondern auf alle Akteure auszuweiten, die

ihren gesellschaftlichen Gestaltungsanspruch zentral über islamisch kodierte Be-

züge herstellen (vgl. White 2002: 6; dies. 2008). Der Begriff Kodierung drückt an

dieser Stelle aus, dass die Wahrhaftigkeit dieser Bezüge kein Gegenstand der wis-

senschaftlichen Bestimmung ist. Ausschlaggebend ist die Herleitung aus Quellen,

die dem »Glaubenssystem« Islam zugerechnet werden beziehungsweise sich auf

dieses berufen. Islamismus ist dann die Bezeichnung für eine politische Ideologie

als integraler Bestandteil eines Hegemonieprojekts. Der Gegenstand islamistischer

Praxis ist die Gestaltung von Weltauffassungen und kulturellen Praktiken durch

religiöse Bezüge. Der Begriff politischer Islam bezieht sich auf den konkreten Ge-

staltungswillen, diese Bezüge allgemeinverbindlich zu machen. Diese Definition

schließt nicht aus, zwischen verschiedenen islamistischen Strategien und Projek-

ten bei der Umsetzung dieser Ziele zu unterscheiden, Differenzierungen sowie die

Heterogenität islamistischer Akteure innerhalb eines nationalen Raums oder im

internationalen Vergleich zu berücksichtigen (vgl. Bayat 2013).

3.4 Die Klassenkampfthese

Aus einer vierten Perspektive wird die AKP als Trägerin eines kapitalistischen

Herrschaftsprojekts begriffen. Die Perspektive unterscheidet sich grundlegend

von staatszentristischen Ansätzen, indem sie den Staat nicht als eigenmächtigen

und von den gesellschaftlichen Klassen losgelösten Akteur behandelt sowie die

Konfliktachse nicht zwischen einem homogenen Staat und einer (Zivil-)Gesell-

schaft verlaufen sieht. Die von der AKP fortgeführte neoliberale Politik wird als

eine Rücknahme parlamentarisch-demokratischer Entscheidungsmechanismen

und sozialer Rechte subalterner Klassen bestimmt. Im Gegensatz zum staats-

zentristischen Ansatz, der der politischen Dynamik einen über die autoritäre

Staatstradition vermittelten Kulturkampf zugrunde legt, werden Klassen- und

Fraktionskämpfe beziehungsweise Akkumulationsstrategien als treibende Dy-

namik der politischen Entwicklung analysiert. Kapitalismus wird nicht als

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Hegemonie und Kulturkampf

ein a-historischer, dem bürgerlichen Subjekt entspringender Normenkatalog,

sondern als eine Produktionsweise begriffen, die mit strukturellen Machtver-

hältnissen verbunden ist. Ideologie/Kultur – im konkreten Fall Religion – wird

eine hegemoniebildende, legitimatorische, organisierende Rolle in der Durch-

setzung kapitalistischer Entwicklungsinteressen oder – als Sonderfall – eine

kapitalbildende Funktion beigemessen.

3.4.1 Anatolische Bourgeoisie revisited

Eine Vielzahl von Veröffentlichungen aus dieser Theorietradition, die unterschied-

liche Ausprägungen des historischen Materialismus umfasst, untersucht den Un-

ternehmerverband MÜSİAD oder die »islamische Bourgeoisie« und deren Rolle

bei der Formierung des politischen Islam (Balkan/Balkan/Öncü 2015; Çoşar/Yüce-

san-Özdemir 2012; Köse/Öncü 1998; Uzgel/Duru 2009). Wie auch von der staats-

zentristischen Literatur vorgebracht, wird eine Korrespondenz zwischen dem Auf-

stieg des politischen Islam und dem Aufstieg einer Gruppe kapitalistischer Unter-

nehmen seit den 1970er Jahren festgestellt, für die die populären Bezeichnungen

»anatolische Bourgeoisie« und »anatolische Tiger« – letztere stellte eine Parallele

zur Erfolgsgeschichte südostasiatischer Firmen her – in Umlauf kamen. Weite-

re populäre Bezeichnungen waren »islamisches« und »grünes« Kapital. Die Farbe

Grün sollte auf den religiösen Aspekt aufmerksam machen, sie gilt als Symbol des

Islam.

Kritisiert wird die Trennung zwischen einer kleinen bis mittleren »anatoli-

schen« und einer großen »westlichen« oder »Istanbuler« Bourgeoisie mit demHin-

weis, dass diese Trennung hinter die Dynamik der Kapitalakkumulation zurück-

fällt. So startete fast die gesamte große Bourgeoisie der Türkei in »Anatolien« und

verlagerte ihre Investitionen erst im Laufe ihrer Entwicklung in westliche Regio-

nen, da sie dort bessere Verwertungsbedingungen vorfand. Etliche Unternehmen,

die der Fraktion der »anatolischen Bourgeoisie« zugeschlagen wurden, hatten die

gleiche Entwicklungsdynamik durchgemacht und erwirtschafteten einen Großteil

ihres Profits inzwischen im Großraum Istanbul (Sönmez,M. 2009: 180ff.). Als irre-

leitend kritisiert wird auch, kleine undmittlere Unternehmen pauschal der islami-

schen Bourgeoisie zuzuschlagen.Weitere Verbände von kleinen und mittleren Un-

ternehmen, die sich nicht durch die Adaption einer religiösen Ideologie auszeich-

nen, gerieten aus dem Blick (Öztürk 2015).44 Grundlegend ist der Widerspruch zur

Auffassung, wonach die etablierten Unternehmen im Verband TÜSİAD durch den

Staat entstanden seien, dem sie ihre Monopolstellungen verdankten und dessen

autoritäre Eigenschaften sie übernommen hätten, die »anatolische Bourgeoisie«

44 Zu nennen ist der 2003 gegründete Verband TÜRKONFED, der einen Zusammenschluss re-

gionaler Verbände kleiner und mittlerer Firmen bildet, die mit TÜSİAD kooperieren.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 79

bestehend aus mittelständischen Unternehmen dagegen »aus eigener Kraft« oder

gegen den Staat entstanden sei und deshalb liberale und demokratische Eigen-

schaften aufweise. Wie in der Besprechung des staatszentristischen Ansatzes an-

geführt, ist die Herstellung der allgemeinen Bedingungen der Kapitalakkumulati-

on immer auch ein politischer Prozess. Verschiedene Studien konkretisieren die-

ses Argument, indem sie im Einzelnen aufzeigen, welche politischen Mittel einge-

setzt wurden, um die Entwicklung der Bourgeoisie in Anatolien zu fördern (Bora-

tav 2003; Cengiz 2013; Doğan 2009a; Ercan/Tuna 2006; Hoşgör 2015; Öztürk 2010 u.

2015). Sie zeigen auf, dass die Entwicklung der Unternehmerschaft in Abhängigkeit

zur nationalen und internationalen Konjunktur verlief. So herrschte in den 1970ern

ein investorenfreundliches politisches Klima vor, die Zahl neugegründeter kapi-

talistischer Unternehmen nahm rasant zu (Cengiz 2013: 204ff.; Tuna/Güneş 2012:

111).45 Der öffentliche Sektor bediente die Nachfrage der Privatindustrie nach be-

stimmten Vorleistungen zu einem Beschaffungspreis, der zumeist unter den Her-

stellungskosten lag. Wechselkursgarantien des Staates bei ausländischen Krediten

ermöglichten Unternehmern einen Schutz gegen die hohe Inflation, Kursverluste

der Lira wurden aus dem öffentlichen Haushalt beglichen (Boratav 1987: 90).

Aufgrund der Assoziation zahlreicher neu entstandener Unternehmen mit der

islamistischen Bewegung und der Irreführungen, die mit der Bezeichnung »ana-

tolisch« einhergehen, wird in der historisch-materialistischen Forschungslitera-

tur die Bezeichnung »islamisch« für diese Bourgeoisie bevorzugt. Allerdings wird

mit dieser Bezeichnung nicht eine Vorrangigkeit religiöser Motive gegenüber un-

ternehmerischem Handeln, wie sie in der theologischen These hergestellt wird,

verbunden. Verschiedene Studien widerlegen die These, dass der Islam oder eine

bestimmte Form des Islam eine entscheidende Rolle spielte, insofern er die Un-

ternehmerschaft in besonderem Maße motiviert und die Herausbildung eines »is-

lamischen Calvinismus« (ESI 2005) befördert haben soll. Über den Vergleich zwi-

schen der jüngeren kapitalistischen Entwicklungsgeschichte verschiedener Städte

wird aufgezeigt, dass die Bourgeoisie sich auch in säkular geprägten Städten im

gleichen Zeitraum auf der Grundlage vergleichbarer Bedingungen ohne religiöse

Motive entwickelte (Tok 2011). Doğan legt indes dar, dass von wenigen konserva-

tiv-islamischen Firmen abgesehen, deren Gründung vor die 1980er Jahre zurück-

reicht und die schon länger zu den etablierten Unternehmen gehörten, mehr als

die Hälfte der »islamischen« Unternehmen erst im Zusammenhang mit der Neoli-

beralisierung entstanden, die durch Liberalisierung und Deregulierung von grenz-

überschreitendem Handel und Investitionen sowie Privatisierung öffentlicher Un-

ternehmen gekennzeichnet ist. Sie fingen häufig im exportorientierten Textilsektor

45 Eine ausführlichere Besprechung der politisch-ökonomischen Bedingungen für die Entwick-

lung dieser Unternehmen in Verschränkung mit der Religion erfolgt in Kapitel 5.4.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Hegemonie und Kulturkampf

an, um von dort in neue Sektoren sowie ins Ausland zu expandieren. Die Verwer-

tung des städtischen Raums und die Privatisierung kommunaler Dienstleistun-

gen bildeten demzufolge weitere herausragende Mittel zur Kapitalakkumulation,

die ab den 1980er Jahren dem Unternehmertum auch in den islamistisch regierten

Kommunen ein schnelles Wachstum ermöglichte. Die Wahlsiege der Wohlfahrts-

partei in den Großstädten Istanbul und Ankara 1994 fielen schon in eine Phase,

in der die größeren Firmen, die für den globalen Markt produzierten, innerhalb

von MÜSİAD tonangebend geworden waren (Doğan 2009a: 289ff.; Ders. 2011: 73).

Weitere Studien zeigen auf, dass unter der AKP insbesondere die Förderung des

Bausektors vielen dieser Firmen ein enormesWachstum ermöglichte. Sie erhielten

günstige Kredite von den staatlichen Banken, profitierten von den relativ günstigen

internationalen Krediten und der tieferen Integration in den Weltmarkt (Sönmez,

M. 2009: 183; Ertuğrul 2009). In den besonders schnell gewachsenen Stadtbezirken

organisiere sich ferner über die AKP eine lokale Bourgeoisie, die das Führungs-

personal der Partei stelle. Diese Bourgeoisie, die zu einem erheblichen Teil älteren

Generationen von Binnenarbeitsmigranten entstamme, nutze die Opportunitäten,

die die Partei biete, wie den Zugang zur kommunalen Infrastruktur, Beziehungen

in Behörden und zur nationalen Regierung (Balaban 2013: 45ff.; Doğan 2016: 258f.).

Eine Studie zur mittelanatolischen Stadt Kayseri, die als Vorzeigemodell für

den »islamischen Calvinismus« fungierte, setzt sich systematisch mit der theologi-

schenThese, die einemotivierende Rolle der Religion für die Unternehmer behaup-

tet, auseinander (Cengiz 2013). Die Studie demonstriert, wie schematisch verkehrt

die Vorstellung von einem unterentwickelten anatolischen Hinterland ist, das vom

Kemalismus vernachlässigt wurde. Nach Cengiz war Kayseri an der Wende vom

19. zum 20. Jahrhundert eine kosmopolitische und ökonomisch dynamische Me-

tropole. Der Genozid an der christlichen Bevölkerung Anatoliens setzte dem Kos-

mopolitismus ein Ende, der Erste Weltkrieg und die Weltwirtschaftskrise lähmten

die wirtschaftliche Entwicklung. Doch schon 1934 wurde im Rahmen des ersten

Fünfjahresplans der Republik die größte Baumwollspinnerei des Landes in Kayseri

gegründet. 1927 wurde die Stadt an das Schienennetz angeschlossen, dadurch der

Transport von Rohstoffen und Waren erheblich erleichtert. Die Gründung staats-

eigener Betriebe ab den 1930er Jahren ermöglichte in verschiedenen technischen

Bereichen die Ausbildung von Fachkräften, die zwei bis drei Jahrzehnte später zu

Gründern derjenigen Unternehmen gehören sollten, die der staatszentristischen

Legende nach ohne staatliche Unterstützung emporgekommen waren. Ohne die

hohen Zölle in der Phase der Importsubstitution wären die ersten Fabrikanten,

die in den 1950ern Textilproduktionsstätten mit veralteter Technologie gründeten,

nicht konkurrenzfähig gewesen. Der industriellen Entwicklung zum endgültigen

Durchbruch verhalf die Özal-Periode nach 1980. Die späteren »anatolischen Ti-

ger« aus Kayseri überstanden die schwere Schuldenkrise Ende der 1970er und er-

hielten öffentliche Förderkredite zu Sonderkonditionen. Anlaufschwierigkeiten der

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 81

1970er bedingt durch Engpässe in der Rohstoff- und Energieversorgung wurden

auf nationaler Ebene behoben. Wie auch in der ESI-Studie angeführt, waren es in

der Landwirtschaft ebenso wie in der Industrieproduktion öffentliche Kredite für

Investitionen, andere Subventionsformen, Zölle und der öffentliche Ausbau von

Infrastrukturen (Straßen, Schienen, Depots, Warensammel- und Verteilungsnet-

ze, Produktionsstätten etc.), mit denen die private Kapitalakkumulation gefördert

wurde. Schließlich zogen diese Unternehmen Vorteile aus der 1996 in Kraft getre-

tenen Zollunion mit der EU (vgl. ESI 2005: 15).

Ihren gegenwärtigen Status als industriell entwickelte Region verdankt die

Stadt Kayseri, die als beispielhafte Entwicklungsstätte der anatolisch-musli-

mischen Bourgeoisie und des islamischen Calvinismus gehandelt wurde, also

einer 80-jährigen Förderung. Cengiz betont, dass hierbei die Religion erst in

der jüngeren Phase, nach 1980, eine Rolle zu spielen begann. Demzufolge fand

keine Verwandlung von mit religiösen Motivationen ausgestatteten Akteuren zu

Kapitalisten statt, vielmehr griffen ehrgeizige Unternehmer auf die Religion, auf

religiös durchwirkte Organisations- und Beziehungsformen zu, um ihr Wirken

in einen breiteren Rahmen zu stellen und ihre gesellschaftliche Position zu le-

gitimieren. Weitere Einblicke in die industrielle Entwicklungsgeschichte stellen

die aus Selbstdarstellungen von Unternehmern gewonnene These infrage, dass

dem Aufstieg der »anatolischen Tiger« die Bildung von Netzwerken horizontaler

Solidarität in nach 1980 neu entstandenen Produktionsnischen zugrunde lag.

Demzufolge hatte die »anatolische Bourgeoisie« sich gegenseitig gestützt, um

gegen die etablierte Bourgeoisie zu bestehen (Buğra 1998), der Islam habe den

in die urbanen Zentren wandernden Unternehmern mit ländlichen Wurzeln in

einer »fremden und feindlichen Welt« dazu verholfen, Verbindlichkeit herzustel-

len und gegenseitiges Vertrauen aufzubauen, wodurch ökonomische Aktivitäten

erleichtert oder erst ermöglicht worden seien (Kuran 1995). Cengiz rekonstruiert

eine Geschichte gegenseitigen Betrugs unter den Fabrikanten, deren Beziehungen

untereinander durch Konkurrenz und Neid geprägt gewesen sei. Von wenigen

Ausnahmen solidarischen Handelns abgesehen, die auf individuelle Initiativen

zurückgingen und keine regelhaften Muster erkennen ließen, habe ein Prozess

des Aussiebens stattgefunden, an dessen Ende einige wenige der ursprünglichen

Unternehmer übrig geblieben seien.46 Während nach außen ein Bild vermittelt

46 Detailliert nachgezeichnetwird dies anhandderGeschichte einer Kabelfabrik (HES), die 1974

als Kollektivgründung von 832 Partnern – allesamt Einwohner des Dorfes Hacılar – starte-

te, bis zuletzt nur noch zwei Haupteigentümer übrig blieben, die die anderen mit allerlei

Tricks hinausgedrängt hatten. Bei näherer Betrachtung entpuppt sich der kapitalistische Er-

folg des Unternehmens als ein Verdrängungswettbewerb, bei dem niemand dem anderen

etwas gönnt (Cengiz 2013: 280ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Hegemonie und Kulturkampf

werde, wonach der Prozess der Industrialisierung durch unternehmerische Soli-

darität gekennzeichnet war, gäben Einblicke hinter die Fassade zu erkennen, dass

das solidarische Ideal nicht der Realität entsprach (Cengiz 2013: 280ff.).

3.4.2 Religion als Medium und Ressource

Die Thematisierung der Beziehungen zwischen den Klassen bildet in histo-

risch-materialistischen Ansätzen eine zentrale Differenz zu weberianischen

Ansätzen, in denen Ethik als ein Kampf des Kapitalisten mit sich selbst, innere

moralische Schranken oder kulturelle Hemmnisse zu überwinden, thematisiert

wird, die Rolle von Ethik in den Beziehungen zwischen den Klassen – im Prozess

der Aneignung der Mehrarbeit – dagegen unterbelichtet bleibt. Historisch-ma-

terialistische Studien beschreiben, wie die Religion in diesen Beziehungen als

Medium zur Erzeugung kultureller Hegemonie fungiert. Untersuchungen zu

kleinen und mittleren Betrieben zeigen auf, dass Unternehmer wie Arbeiter im

persönlichen Kontakt auf religiöse Weltanschauungen zugreifen, um Arbeitsange-

legenheiten zu verhandeln. Der Griff zur Religion verhindere die Thematisierung

struktureller Hierarchien zugunsten eines »utopischen Kompromisses« (Durak

2011: 128), in dem Unternehmer und Arbeiter als Gleiche erscheinten. Anderweitig

hergestellte kulturelle Nähe, die Abstammung vom gleichen Ort, nicht selten

auch verwandtschaftliche Beziehungen bildeten ein Netz gegenseitiger Verpflich-

tungen aus (Cengiz 2013: 332). Als Grundlage für die Aktivierung dieser Medien

oder Vermittlungsinstanzen wird in diesen Ansätzen die Desorganisierung der

ArbeiterInnen durch massenhafte Verfolgung ihrer Intellektuellen begleitet von

restriktiven Gesetzen gegen gewerkschaftliche Organisierung mit dem 1980er

Militärputsch thematisiert, der die Zurückdrängung kollektiver Handlungsfähig-

keit der ArbeiterInnen erwirkte. Informalität wird als zentraler Faktor für den

Bedeutungsgewinn der Religion in der Regulierung der Beziehungen zwischen

den Klassen identifiziert. Auf diesen Zusammenhang werde ich in der späteren

Diskussion zur Bestimmung der Rolle der Religion im Projekt der AKP näher

eingehen.

Zum historisch-materialistischen Ansatz gehört auch die Bestimmung von Re-

ligion als organisationelle Ressource, die eine netzwerkbildende Funktion für Un-

ternehmer erfülle. Cengiz sieht die Attraktivität der in den 1990er Jahren an Po-

pularität gewinnenden islamischen Gemeinschaften für die Unternehmer in der

Bildung von sozialen Netzwerken (Cengiz 2013). Über den religiösen Aspekt hin-

aus seien die Gemeinschaften in die Organisation politischer und ökonomischer

Aktivitäten involviert und böten eine Plattform oder Börse für geschäftliche Kon-

takte. Diese Form könne bis zur Symbiose zwischen Gemeinschaften und poli-

tischen Funktionären reichen. Dargelegt wird somit, dass sich die Bourgeoisie

parallel zu ihrem ökonomischen Aufstieg nicht nur in Verbänden und politischen

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 83

Parteien, sondern auch in anderen Formen wie informellen Gemeinschaften und

formellen Vereinen organisiert, die ihr weitere Möglichkeiten der Einflussnahme

auf das politische und kulturelle Leben eröffnen. Insbesondere im Zuge der neo-

liberalen Privatisierungspolitik träten die Finanzierung von Schulen, Moscheen,

Gesundheitszentren, die Vergabe von Stipendien und Organisierung von Armen-

hilfe hervor, wodurch sie ihren gesellschaftlichen Einfluss festigen könne (Doğan

2009a). Ferner wird ein psychologischer Faktor hervorgehoben. Die Spenden, die

die Gemeinschaften einsammeln, und die Einbettung von Handlungen in religiöse

Deutungen verschafften den gläubigen Unternehmern eine gewisse Erleichterung

angesichts der täglichen Konfrontation mit Geldgeschäften, die ihnen moralische

Probleme bereiteten. Religiöse Handlungen verschafften ihnen das Gefühl von Tu-

gendhaftigkeit und Anständigkeit in einer »schmutzigen« Geschäftswelt, die sie

zu Handlungen zwinge, hinter denen sie moralisch zumindest teilweise nicht ste-

hen konnten. Sie fungierten ebenso wie andere religiöse Instanzen als Mittler, die

Widersprüche zwischen religiösen Überzeugungen und zuwiderlaufenden alltäg-

lichen Praktiken befriedeten. Dies könne durch eine Fatwa oder eine Billigung ge-

schehen, die von einer religiösen Autorität ausgesprochen werde, so zum Beispiel

zwecks Legitimierung verzinster Kredite (Cengiz 2013: 362ff.). Die Verbindung re-

ligiöser Gemeinschaften zur Bourgeoisie wird vor diesem Hintergrund begriffen

als ideologische und organisationelle Ressource, die auch eine psychologische Be-

deutung einnehmen kann.

Die Netzwerkthese knüpft an eine ältere Studie von Ayşe Buğra47 an, die mit

Blick auf MÜSİAD das Entstehen einer islamischen Subökonomie konstatierte, zu

der sie auch Marketingstrategien zählte, die mit Bezug auf die Religion die Vor-

züge bestimmter Waren anpriesen. Neben der »muslimischen« Kleidung und den

nach bestimmten Regeln zubereiteten »halal« Lebensmitteln umfasse die Palette

alle erdenklichen Konsumgüter, die mit islamischen Symbolen versehen wurden.

Der Slogan, dass »auchMuslime es verdient haben, gut zu leben«, untermauere das

Bemühen, eine Kompatibilität zwischen Glauben und kapitalistischer Lebensweise

herzustellen. Buğra hebt den exkludierenden Charakter dieser Verschränkung von

Marketing und islamischer Identitätsbildung hervor:

»Der Islam erscheint als eine wichtige Ressource, um den Marktanteil der Mit-

gliedsunternehmen von MÜSİAD zu erhöhen […] Die Mobilisierung dieses Typs

von Kapital basiert signifikant auf personalen, informellen Beziehungen, die

weitgehend auf kulturellen Identitäten beruhen, die daran ausgerichtet sind,

47 Ayşe Buğra war eine der ersten, die eine Studie über MÜSİAD veröffentlichte. Sie verfolgt

keinen historisch-materialistischen, sondern einen staatszentristischen Ansatz. Ihre Arbeit

wird trotzdem an dieser Stelle unter Bezug auf ihre empirischen Ergebnisse angeführt.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Hegemonie und Kulturkampf

die Nicht-Religiösen auszuschließen wie auch die Religiösen einzuschließen.«

(Buğra 1998: 532, Übersetzung E.B.)

3.4.3 Religion als Herrschaftstechnik und Kohäsionsmittel

Eine weitere Position im Rahmen des historisch-materialistischen Ansatzes

begreift das AKP-Projekt als neoliberalen Populismus, konzipiert als eine Herr-

schaftstechnik, die das Lokale (Islam) über die AKP mit dem Globalen (Neolibe-

ralismus) verbindet. Die AKP erscheint in diesem Licht als lokale Vertreterin der

globalen Partei des Neoliberalismus. Ähnlich wie in der Säkularisierungsthese

diskutiert, wird der Zugriff auf islamische Muster als instrumentell gewertet,

um Herrschaft zu begründen (Yıldırım 2009). Religion wird als Instrument

zur Beherrschung subalterner Klassen, als identitätsbildendes Mittel zur Über-

brückung von Klassenspaltungen und Herstellung nationaler Einheit sowie als

hegemonialer Diskurs konzipiert. Diese Perspektive schließt an das Argument

an, wonach die neoliberale Transformation nach dem Militärputsch von 1980

eine strukturelle Begrenzung von Politik auf ein Mittel zur Generierung von

Zustimmung für die Dominanz des Kapitals (Güveloğlu 2004; Türk 2004) und eine

Verschiebung politischer Auseinandersetzungen auf das außer-ökonomische Feld

der Identitätspolitiken anstrebte (Akça 2014; Yalman 2002).

Aus den Arbeiten, die die Religion als Mittel zur Kohäsion begreifen, sticht die

Interpretation von Cenk Saraçoğlu hervor, der das Nichtaufgreifen des islamisti-

schen Diskurses durch die AKP in ihren Anfangsjahren als taktisches Manöver ein-

schätzt, um Skeptiker zu überzeugen, dass sie sich von den islamistischen Zielen

der Milli Görüş Bewegung abgewandt hatte (Saraçoğlu 2011). Die AKP habe Ver-

trauen zu den internationalen Bündnispartnern aufbauen und die nicht nur im

Inland vorhandenen Bedenken zerstreuen müssen, die Partei könnte insgeheim

eine islamistische und antidemokratische Agenda verfolgen und die von der Mil-

li Görüş Bewegung Mitte der 1990er Jahre bereits einmal ausgelöste Krise inner-

halb des bürgerlichen Machtblocks erneut provozieren, als die mit ihr assoziierten

Kapitalgruppen die Dominanz des etablierten Finanzkapitals infrage stellten (vgl.

Doğan 2009a). Saraçoğlu thematisiert das Scheitern des Kemalismus an der Ar-

tikulation eines tragfähigen Hegemonieprojekts als Voraussetzung für den Erfolg

der AKP, die bewusst nur bestimmte Aspekte der diskursiven Strategie der Milli

Görüş Bewegung fortsetzte. Sie kanalisierte die in Krisenzeiten stärker werdende

Unzufriedenheit mit dem bestehenden System gegen die angeblich volksfremde

und egoistische Elite, mit der der Kemalismus und die CHP identifiziert wurden.

Das Anprangern eines unmoralischen Materialismus des Finanzkapitals gehörte

ebenfalls dieser Strategie an. Als qualitative Neuerung der AKP sieht Saraçoğlu die

Artikulation eines islamischen Konservatismus an, der die Definition der Nation

von einer ethnischen zu einer religiös-konservativen Fundierung verschiebt und

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 85

dabei auf eine »glorreiche« osmanische Vergangenheit rekurriert. Durch die Her-

vorhebung einer gemeinsamen Unterdrückungsgeschichte durch den Kemalismus

und den Rekurs auf eine verbindende islamische Identität solle die ethnische Spal-

tung zwischen Türken und Kurden überwundenwerden.Die Religion ist aus dieser

Sicht ein ideologisches Mittel zur Herstellung nationaler Einheit und Einhegung

der säkularen kurdischen Bewegung und ihrer Autonomieziele.

3.4.4 Faubourgeoisie

Einen besonderenWeg in der Bestimmung des Verhältnisses zwischen politischem

Islam und den gesellschaftlichen Klassen beschreitet Utku Balaban, der den poli-

tischen Islam in Verbindung zu einer relativ eigenständigen Klasse bringt, die er

über eine theoretische Explikation des Akkumulationsprozesses bestimmt (Bala-

ban 2013). Die informelle und dezentralisierte Produktionsstruktur in der Türkei

bedinge, dass eine Mittelklasse zwischen der Bourgeoisie und dem Proletariat ent-

standen sei, die Kontrolle über einen erheblichen Teil der Arbeitskräfte ausübe.

Diese Klasse, die Balaban mit Referenz auf Henri Pirenne als Faubourgeoisie be-

zeichnet und auf der gleichen Ebene mit dem Kleinbürgertum und der Technokra-

tie als eine dritte Mittelklasse ansiedelt, definiert er über ihre Funktion im globa-

len Kreislauf der Kapitalverwertung.48 Die Faubourgeoisie nehme in der Verwand-

lung von produktivemKapital zuWarenkapital eine entscheidende Stellung ein. Als

Mitglieder dieser Klasse bestimmt Balaban anhand empirischer Erhebungen in Is-

tanbul vornehmlich Handwerksbetriebe, kleine Händler, Ladenbesitzer, Haus- und

Wohnungsvermieter. Zu ihr gehörten aber auch informelle Arbeitskraftvermittler,

die dafür sorgten, dass Arbeitskräfte dort eingesetzt werden können, wo sie ak-

tuell gebraucht werden. Als typische Wirkungsstätten dieser Vermittler führt er

die zahllosen Ateliers in der Textilproduktion an, die je nach Auftragslage zehn-

tausende Arbeitskräfte kurzfristig »einstellen« und wieder »entlassen« könnten.

Ähnliches gelte im Bausektor und im kleinsten Maßstab für Heimarbeit, die in ei-

ner Art Verlagssystem organisiert sei (ebd.: 35f.). Nach Balaban zieht diese Klasse

48 Balaban referiert Pirenne, der die mittelalterliche Stadt als historische Entwicklungsstätte

der Bourgeoisie untersuchte. Demzufolge bezog die Bourgeoisie ihre Bezeichnung aus dem

französischen Wort »bourg«, also dem mittelalterlichen »Städtchen«. Die »ursprüngliche«

Bourgeoisie habe sich als die Klasse konstituiert, die innerhalb der Stadt(mauern) angesie-

delt war. Eine nähere Betrachtung der proto-industriellen Entwicklung dieser Städte liefere

Hinweise, dass sich im Laufe der Zeit eine »Vorstadt« – »faubourg« – herausbildete, in der

sich Händler und Handwerker ansiedelten, die Produktion und Handel organisierten, wäh-

rend die Bourgeoisie in den Städten den Finanz kontrollierte (Balaban 2013: 39f.). Die Be-

zeichnung Faubourgeoisie folgt dieser Beschreibung, die sie für die Gegenwart nutzbar zu

machen versucht.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Hegemonie und Kulturkampf

einen besonderen Vorteil aus ihrer Stellung im Prozess der Kapitalverwertung, in-

sofern ihre Mitglieder sich in unmittelbarer räumlicher und biographischer Nähe

zu den ArbeiterInnen, die zumgrößten Teil aus BinnenmigrantInnen bestehen, be-

fänden. Die Mitglieder der Faubourgeoisie lebten in den Arbeitervierteln und die

meisten könnten als soziale Aufsteiger identifiziert werden. Sie gehörten früheren

Generationen von ArbeitsmigrantInnen an, die die Lebensgestaltung der späteren

Generationen – ihre Wünsche, Sorgen und Nöte – noch aus eigener Erfahrung gut

kennten.49 Die Nähe bedinge Präsenz im gesamten Alltag, nicht nur in der Pro-

duktionsstätte, sondern auch an den Orten der Reproduktion (Freizeit, Konsum,

Wohnen), wodurch das Netz der Kontrolle über die Arbeiter(-viertel) sehr dicht ge-

woben sei (ebd.: 45ff.). Der politische Islam gebe dieser Kontrolle nicht nur ihre

ideologische Gestalt, vielmehr habe diese Klasse den Diskurs des politischen Is-

lam adaptiert, um ideologische Kontrolle über das Proletariat beziehungsweise die

sich im Proletarisierungsprozess befindlichen Millionen an BinnenmigrantInnen

aus der Bauernschaft herzustellen. Aus dieser Kontrolle beziehe sie die Macht, mit

der Bourgeoisie über einen größeren Anteil am Mehrwert verhandeln zu können.

Die Bourgeoisie definiert Balaban in Abgrenzung zur Faubourgeoisie über die Fä-

higkeit, den Preis der produzierten Ware auf dem globalen Markt bestimmen zu

können.

In gewisser Weise konzipiert Balaban die Faubourgeoisie also als subalterne

Bourgeoisie, während er gleichzeitig eine Analogie zur Fraktionierung zwischen

Finanzkapital und anderen Kapitalfraktionen herstellt. Zur Faubourgeoisie zählt

er auch größere Fabrikanten, die als Auftragsfertiger (Contract Manufacturer) an

einem Ende der globalen Wertschöpfungskette stehen. Nach Balaban ist die Fau-

bourgeoisie eine Klasse, die im globalen Maßstab überall dort auftaucht, wo eine

ähnlich dezentralisierte und informelle Produktionsstruktur, die eine große Mas-

se an Arbeitskräften einschließt, existiert. Explizit verweist er auf das Entstehen

undWirken dieser Klasse in China, die dort einen chinesischen Nationalismus ad-

aptiert habe, während sie in den früh entwickelten Industrieländern nicht mehr

oder kaum präsent sei. Letzteres bedinge, dass die Formierung dieser Klasse bisher

theoretisch nicht erfasst wurde. Sie wurde verkannt, weil nach wie vor die frühen

49 Cengiz kommt in seiner Studie über die Entwicklung der Bourgeoisie in Kayseri zu einem

ähnlichen Befund. Insbesondere die ältere Generation der Unternehmer kenne die Abläufe

des Produktionsprozesses, die Arbeitsbedingungen, Sorgen und Nöte, Gefühle und Denk-

weise der Arbeiter aus eigener Erfahrung. Es gelinge ihnen deshalb, die Arbeiter besser zu

kontrollieren und zu motivieren. Zugleich hätten sie ein scharfes Bewusstsein im Hinblick

auf ihre neue Klassenposition entwickelt. Ungleichheit verteidigten sie als natürliche Ord-

nung, die sie wortreich mit Allegorien aus dem alltäglichen Leben unterlegten, ohne ihre

Klassenposition zur Schau zu tragen. Ihre Kleidung, Rede- und Verhaltensweisen befänden

sich in Nähe zur Arbeiterschaft (Cengiz 2013: 311ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 87

Industriezentren die empirische Grundlage für die klassentheoretische Wissens-

produktion bildeten. Schließlich sei die spezifische und konjunkturelle Prägung

des politischen Islam in der Türkei durch die Bedürfnisse dieser Klasse bestimmt,

deren Entstehen zwar im globalen Maßstab beobachtet werden könne, deren un-

mittelbare Reproduktionsbasis aber der Nationalstaat sei. Infolgedessen sei der

politische Islam auch keine internationale beziehungsweise länderübergreifende

Bewegung, die Klassengrundlage des politischen Islam müsse für jeden nationa-

len Raum im Einzelnen bestimmt werden. Dass der politische Islam die Ideologie

der Faubourgeoisie in der Türkei bilde, bedeute nicht, dass dies auch in anderen

Ländern der Fall sein müsse.

Der Verhandlungsprozess und die Entwicklungsdynamik der Faubourgeoisie,

von der einige Mitglieder nach und nach zur Bourgeoisie aufgestiegen seien, be-

stimmen nach Balaban seit geraumer Zeit die politischen Kämpfe des Landes. Par-

allel zu ihrem Kampf mit der Bourgeoisie ringe die Faubourgeoisie auch mit dem

Kleinbürgertum, der historischen Trägerin bürgerlicher Hegemonie, das inzwi-

schen erheblich geschwächt und von der Faubourgeoisie abgelöst worden sei. Nach

Balaban präge der Kemalismus die Ideologie des Kleinbürgertums, das sich aus

klassischen Intellektuellen – Akademiker, Künstler, Journalisten,Werbefachleute –

zusammensetze und deren Rolle im Kreislauf des Kapitals darin bestehe, den Ver-

wandlungsprozess von Warenkapital in Geldkapital zu ermöglichen. Balaban stellt

also eine Korrespondenz zwischen ideologischen Friktionen, Klassenakteuren und

Berufsgruppen her. Abweichend von der bisher besprochenen Literatur sieht er die

hauptsächliche Konfliktachse nicht innerhalb der Bourgeoisie, also zwischen zwei

Fraktionen der Bourgeoisie repräsentiert durch MÜSİAD und TÜSİAD verlaufen,

sondern zwischen zwei relativ eigenständigen Klassen. Die Innovation seines An-

satzes besteht darin, Zwischenklassen in die historisch-materialistische Analyse

einzuführen, die in Bezug auf die Türkei dazu tendiert, in der Analyse von Kräfte-

verhältnissen nur zwei antagonistische Hauptklassen zu kennen: die Bourgeoisie

und das Proletariat.

3.4.5 Kemalismus

Der politische Islam wird also in der Regel als eine Bewegung der Bourgeoisie

oder einer mit ihr assoziierten beziehungsweise konkurrierenden Mittelklasse be-

griffen. Im Gegensatz zur staatszentristischen Literatur bemerkenswert vernach-

lässigt wird in historisch-materialistischen Ansätzen die Auseinandersetzung mit

dem Kemalismus in Verbindung zu den gesellschaftlichen Klassen. Während in

manchen Arbeiten der Kemalismus mit dem Staat identifiziert wird (Cengiz 2013:

165), allerdings ohne eine tragende theoretische Rolle zu erhalten, oder wie bei Sa-

raçoğlu auf der ideologischen Ebene als gescheitertes Hegemonieprojekt der Bour-

geoisie begriffen wird, thematisieren nur wenige Autoren seine Verbindung zu den

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Hegemonie und Kulturkampf

Klassen mit der gleichen Bestimmtheit wie beim politischen Islam (Oğurlu/Öncü

2015; Öztürk 2015). Neben Balaban, der den Kemalismus dem Kleinbürgertum zu-

rechnet, gehört zu diesen Autoren Sungur Savran, der den Kemalismus so wie in

den staatszentristischen Ansätzen mit einer »westlich-laizistischen« Fraktion des

Kapitals zusammenbringt. Allerdings fasst er diese Verbindung nicht als Ausdruck

einer ›a-normalen‹ kapitalistischen Entwicklung, in der der Kemalismus den Staat

symbolisiert, sondern als Folge einer sich bereits im 19. Jahrhundert herauskris-

tallisierenden strategischen Entscheidung der Bourgeoisie, einen Anschluss an die

europäischen Akkumulationszentren herzustellen. Nicht die Bourgeoisie ist hier

dem Kemalismus untergeordnet, sondern der Kemalismus wird als eine Bewegung

der Bourgeoisie gesehen, die zur Verwirklichung ihrer Entwicklungsziele ein um-

fassendes kulturelles Reformprogramm durchsetzte, das auch eine Entscheidung

für den Laizismus beinhaltete (Savran 2015).

3.4.6 Islamismus als eigenständige Klassenbewegung

Eine Abweichung von diesen Auffassungen, die den politischen Islam über die Ver-

mittlung zu den besitzenden Klassen begreifen, stellt eine zweite besondere Her-

angehensweise dar, die von Ergin Yıldızoğlu vorgebracht wird, der den politischen

Islam unabhängig von der islamischen Bourgeoisie oder Mittelklasse als eigen-

ständige Klasse definiert, die keine materiellen, wohl aber symbolische Produkti-

onsmittel besitze (Yıldızoğlu 2016: 121f.). Das symbolische Mittel dieser Klasse be-

stehe aus der Kontrolle über religiösesWissen, über das sie sich Zugang zur gesell-

schaftlichen Mehrarbeit beziehungsweise zu materiellen Mitteln verschaffe. Dass

die Kontrolle über die Religion mittelbar die materielle Reproduktionsgrundlage

dieser Klasse bilde, ohne selbst materiell zu sein, bedinge, dass sie das Bewusstsein

einer Klasse entwickele. Um ihre Reproduktion zu sichern, versuche die die Klasse

anführende Fraktion, die Yıldızoğlu als muslimische Intelligenzija bezeichnet, die

Regulation der gesellschaftlichen Produktions- und Reproduktionsbeziehungen in

Übereinstimmung zur Reproduktion ihres symbolischen Mittels – der Religion –

zu bringen.Die AKP sei die Vollzieherin dieses Prozesses oder Programms, der sich

als Kulturkampf realisiere und dessen Kern aus dem Aufbau eines biopolitischen

Regimes bestehe. Darunter falle die biologische Reproduktion durch Kontrolle der

Familie, der sexuellen Praktiken, der Ästhetik der Körper (Kleiderordnungen) sowie

der Raum-Zeit-Koordinaten durch Festlegung von Gebetsstunden und Orten. Die-

se Klasse bringe zudem Netzwerke und Organisationen hervor, die über verschie-

dene Wege – öffentliche Subventionen und Aufträge, Steuererleichterungen, pri-

vate Spenden – sich die gesellschaftliche Mehrarbeit aneigneten. Die Originalität

dieser Überlegung, die nicht in theoretisch ausgearbeiteter Form vorliegt, besteht

darin, die Dynamiken des kulturellen Projekts der AKP – eine sukzessive Islami-

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 89

sierung aller Lebensbereiche – als von eigenständigen Klasseninteressen getrieben

zu erfassen.

3.4.7 Kritik der Klassenkampfthese

Der historisch-materialistische Ansatz fragt nach der materiellen Reproduktions-

grundlage gesellschaftlicher Akteure. Für die Bourgeoisie wird diese Grundlage in

der Aneignung des gesellschaftlichen Mehrwerts ausgemacht, verbunden mit der

Verfügungsgewalt über die Produktionsmittel, die ihre Vormachtstellung begrün-

det. Die Frage, wie die Rolle der Religion für das politische Projekt der AKP im

Verhältnis zu den gesellschaftlichen Klassen begriffen werden kann, beantworten

historisch-materialistische Ansätze unter dieser Voraussetzung damit, dass sich

die AKP der Religion bedient, um die Vormachtstellung der Bourgeoisie ideolo-

gisch zu festigen.Religionwird nicht primär als a-politische kulturelle Formwie im

staatszentristischen Ansatz, sondern als politisiertes Mittel zur Überbrückung von

Klassenspaltungen und Herstellung von Hegemonie begriffen. Konzeptuell kommt

der Religion eine nachgeordnete Rolle zu, sie verfügt über keine eigenständige Dy-

namik, fungiert nicht als Motivatorin oder Modifikatorin unternehmerischer In-

itiative. Ihre Bedeutung gewinnt sie durch den Wert, den ihr die Mitglieder der

herrschenden Klassen in der Erfüllung der Aufgabe der Hegemoniebildung sowie

hinsichtlich organisationeller und psychologischer Bedürfnisse beimessen. Diese

Auffassung impliziert eine einseitige Beziehung zwischen den herrschenden Klas-

sen und der Religion. Nahegelegt wird, dass die herrschenden Klassen die Religion

jeder Zeit wieder fallen lassen können, es in ihrer Hand liegt, über den gesellschaft-

lichen Stellenwert der Religion zu bestimmen. Der Gegebenheit, dass die Religion

institutionell verankert ist und von realen Akteuren getragen wird, deren mate-

rielle Reproduktion an die Reproduktion der Religion beziehungsweise ihrer ge-

sellschaftlichen Bedeutung gekoppelt ist, wird kein oder nur ein geringes Gewicht

beigemessen. Dass die Religion für eine große Zahl von Akteuren selbst ein Re-

produktionsmittel darstellt, sie also eine relativ eigenständige ökonomische Seite

aufweist, wird in der Erfassung ihrer Rolle kaum berücksichtigt. Die gesellschaftli-

che Tragweite der Auseinandersetzung zwischen Islamismus und Kemalismus, die

sich in der Form eines Kulturkonflikts äußert, bleibt damit unterbelichtet.

Einen assoziierten Diskussionspunkt stellt die Trennung zwischen dem Glo-

balen (Kapitalakkumulation oder Neoliberalismus) und dem Lokalen (Kultur) dar.

Einzuwenden ist erstens, dass der Begriff lokal zur Entnennung des Nationalen

beiträgt, die dem neoliberalen Globalisierungsdiskurs entspringt, der die Auflö-

sung des Nationalen propagiert. Da der Bezugspunkt für die diskutierten Ansätze

aber explizit der nationale Raum ist, der bestimmte, durchlässige, konfigurierbare

aber doch vorhandene Grenzen für die analysierten Prozesse – Kapitalakkumula-

tion, Formierung von Klassen und ihrer Kämpfe – absteckt, ist auf dem Begriff

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Hegemonie und Kulturkampf

National zu insistieren. Zweitens schwingt in dem Begriff eine statische und ho-

mogene Vorstellung von Kultur mit: Der Islam erscheint als ein kulturelles Fund-

stück, das die herrschenden Klassen für sich entdecken und instrumentalisieren.

Diesen Einwand berücksichtigt zwar der Ansatz, den sunnitischen Islamismus als

lokalen Signifikanten einer neuen Fraktion der Mittelklassen – der Faubourgeoisie

– zu bestimmen. Nichtsdestotrotz irritiert die Verwendung des Begriffs lokal zur

Charakterisierung des Islam als Ideologie oder Diskurs.

Balaban identifiziert einen spezifischen Klassenakteur, der sich über den po-

litischen Islam politische Geltung verschafft. Anzumerken ist in diesem Zusam-

menhang zunächst, dass die in Abgrenzung zur Faubourgeoisie vorgenommene

Definition der Bourgeoisie über einen speziellen Marktzugang (Bestimmung des

Preises von Waren) wie auch die Zurechnung von Arbeitskraftvermittlern, Laden-

besitzern und Fabrikanten zu ein und derselben Klasse nicht hinreichend begrün-

det ist (vgl. Arslan 2014). Sofern der politische Islam tatsächlich mit distinkten

Klassenakteuren assoziiert sein sollte, die über ihre Stellung im Akkumulations-

prozess identifiziert werden können, stellt sich ferner die Frage, in welcher Bezie-

hung dieser Befund zur kulturellen und politischen Polarisierung steht, die sich

in der Türkei auch räumlich durch die Herausbildung regionaler Schwerpunkte

einzelner Parteien niederschlägt. Balaban übergeht diese Tatsache, wenn er eine

Korrespondenz zwischen ideologischen Friktionen und den Fraktionen der Mittel-

klassen herstellt. Besondere Relevanz für diese Arbeit erlangt dies bei der Abgren-

zung der Faubourgeoisie vom Kleinbürgertum. Die von Balaban angeführte Korre-

spondenz zwischen ideologischer und ökonomischer Position bei der Bestimmung

dieser Fraktionen der Mittelklassen steht einerseits imWiderspruch zur Begeben-

heit, dass der politische Islam durchaus die von Balaban dem Kleinbürgertum zu-

gerechneten Typen von Intellektuellen – Akademiker, Künstler, Journalisten, Wer-

befachleute – integriert. Andererseits steht die Zurechnung imWiderspruch dazu,

dass der Kemalismus in bestimmten Bezirken großer Metropolen wie auch in et-

lichen Provinzen von Akteuren getragen oder unterstützt wird, die Balaban der

Faubourgeoisie – Händler, Ladenbesitzer, Bauunternehmer etc. – zuschlägt. Die-

ser Einwand betrifft auch die kurdische Bewegung und ihre Parteien sowie die vier-

te größere Partei, die proto-faschistische MHP, die in bestimmten Gebieten stark

vertreten sind oder sogar Mehrheiten bilden und dabei maßgeblich von kleinen

Händlern und Ladenbesitzern unterstützt werden (vgl. Uysal/Topak 2010). Wird

der Klassenbestimmung von Balaban Folge geleistet, so lässt sich im Widerspruch

zu seiner These konstatieren, dass Mitglieder der Faubourgeoisie je nach Lokalität

kemalistische, kurdisch-säkulare wie auch andere ideologische Positionen einneh-

men können. Dies steht einerseits im Einklang mit der These, dass es sich um

eine globale Klasse handelt, die unterschiedliche ideologische Erscheinungen auf

nationalstaatlicher Ebene annehmen kann, verweist andererseits aber innerhalb

der nationalstaatlichen Ebene auf Diskrepanzen zwischen Klassenpositionen, wie

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 91

sie von Balaban über den Kapitalverwertungsprozess definiert werden, und poli-

tisch-ideologischen Positionen. Damit erodiert das Konzept, den politischen Islam

als Ideologie der Faubourgeoisie zu bestimmen.

Von der bisherigen Kritik ausgenommen ist der Ansatz von Yıldızoğlu, den

politischen Islam unabhängig von der islamischen Bourgeoisie als eigenständige

Klasse, die keine materiellen, sondern symbolische Produktionsmittel besitzt, zu

definieren. Yıldızoğlu reflektiert, dass die Religion für eine große Zahl von Akteu-

ren ein Reproduktionsmittel darstellt, sie also eine ökonomische Seite aufweist.

Die vorliegende Studie wird einen ähnlichen Ansatz entwickeln, für dessen Präzi-

sierung die Kritik an Yıldızoğlus Ansatz behilflich sein wird. In Yıldızoğlus Ansatz

wirft die Bestimmung dieser Akteure als Mitglieder einer Klasse theoretische Pro-

bleme auf. Zu fragen ist, inwiefern die Verfügung über immaterielle Produktions-

mittel eine Klasse begründen kann und wie das dazugehörige Produktionsverhält-

nis begriffen werden soll, sofern Arbeitskräfte und Besitzer (»Intelligenzija«) des

Produktionsmittels (Religion) sich nicht gegenüber stehen, sondern in eins fallen.

Abstrahiert vom konkreten Gegenstand wird nahegelegt, Netzwerke und Kultur

generell als Produktionsmittel in den Händen ihrer Mitglieder oder Träger zu fas-

sen.Konsequenterweisemüssten dann alle Akteure, die vermittelt über ihre kultur-

schaffende, ideologie- oder wissensproduzierende Kerntätigkeit irgendeine Form

des Einkommens erzielen, als Mitglieder einer eigenständigen Klasse gefasst wer-

den. Akteure, die solchen Tätigkeiten nachgehen aber nicht dem politischen Islam

angehören oder ihm nicht zuarbeiten, müssten als weitere Fraktionen oder Klas-

sen definiert werden. Ideologische Unterschiede und Nähe zu politischen Projek-

ten und nicht die Stellung im Produktions- oder Akkumulationsprozess bildeten

dann die Grundlage für die Bestimmung dieser Klasse(n). Im Zuge einer solchen

Bestimmung müsste ein genauer Begriff zur Bezeichnung dieser Klasse(n) gefun-

den und ihre Beziehung zu den anderen Klassen, zur Bourgeoisie, zum Proletariat,

zur Bauernschaft und möglichen anderen (Mittel-)Klassen, geklärt werden. Eine

derartige Expansion des Klassenbegriffs in die Sphäre der Kultur- und Ideologie-

arbeit birgt das Risiko einer Erosion des Klassenbegriffs. Sie wirft gleichzeitig aber

eine wegweisende hegemonietheoretische Frage bezüglich der Position von Kultur-

schaffenden und Ideologieproduzenten auf, die Gramsci als Intellektuelle fasste:

Wie kann die Position und Bedeutung der intellektuellen Träger eines Hegemonie-

projekts, sofern sie nicht als Mitglieder der Bourgeoisie bestimmt werden können,

begriffen werden, ohne den Klassenbegriff überzustrapazieren?

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Hegemonie und Kulturkampf

3.5 Resümee des Forschungsstands und Präzisierung
der Forschungsfrage

An dieser Stelle sollen nun die Forschungsstränge mit Blick auf die Forschungsfra-

ge, wie die Rolle der Religion für das politische Projekt der AKP zu begreifen ist,

pointiert resümiert werden. Die Diskussion der Literatur zeigt, dass die Beantwor-

tung der Frage sehr voraussetzungsvoll ist. Sie ist mit gesellschaftstheoretischen

Grundsätzen verknüpft und eingebettet in kontroverse, diametral auseinanderlau-

fende Interpretationen der politischen Geschichte des Landes. ImHintergrund der

Kontroverse geht es um die generellere Frage, wie das Verhältnis zwischen poli-

tischen und bürokratischen Akteuren zu den gesellschaftlichen Klassen begriffen

werden kann und welche Rolle Ideologien und kulturelle Praktiken in der Gestal-

tung dieses Verhältnisses spielen.

Im Wesentlichen konnten zwei widerstreitende Ansätze identifiziert werden.

Der erste, der als staatszentristischer Ansatz gekennzeichnet wurde, diskutiert al-

le Fragen aus der Perspektive eines Kampfes zwischen dem Staat und der Gesell-

schaft. Im Rahmen der Kulturkampfthese, die dieser Ansatz hervorgebracht hat,

wird die AKP mit einer konservativ-islamischen Bourgeoisie identifiziert, die die

kulturellen Werte der Mehrheitsbevölkerung repräsentiert und einen neoliberalen

Entwicklungspfad verfolgt, der als emanzipatives Element thematisiert wird. Den

Gegenpart zur AKP bildet eine »kulturell marginale«, säkulare Elite, die sich in

Verteidigung ihrer Privilegien gemeinsam mit einer von ihr protegierten Bour-

geoisie gegen die neoliberale Demokratisierung stemmt. Die Interpretation wur-

de von der politischen Entwicklung nachdrücklich überholt und verwandelte sich

in die Autoritarismusthese, ohne dass die Urheber sich dem theoretisch angelei-

teten Scheitern ihrer Analysen stellten. Die AKP wurde stillschweigend von der

Bourgeoisie gelöst und auf einen von der Gesellschaft isolierten Willen eines Po-

tentaten reduziert. Die theologische These kann dem Staatszentrismus zugeord-

net werden, obgleich sie der Religion ein größeres Gewicht verleiht, indem sie ihr

eine rationalisierende Wirkung auf die Ökonomie und vermittelt darüber auf die

Politik zuschreibt. Der historisch-materialistische Ansatz, der unter dem Sammel-

begriff Klassenkampfthese diskutiert wurde, rückt Klassen- und Fraktionskämpfe

ins analytische Zentrum. Als treibende Dynamik der politischen Entwicklung wird

eine langfristig angelegte Erosion der parlamentarischen Demokratie und sozia-

ler Rechte im Zuge neoliberaler Politik, die von der AKP fortgeführt wurde, be-

stimmt. Während der staatszentristische Ansatz Kultur als Marker für den ewi-

gen Kampf zwischen Staat (autoritäre Kultur) und Gesellschaft (liberale Kultur)

einsetzt, wird Kultur im zweiten Ansatz als politisiertes Mittel begriffen. Ihr wird

eine hegemoniebildende, legitimatorische, organisierende Rolle in der Durchset-

zung kapitalistischer Entwicklungsinteressen oder – als Sonderfall – eine kapital-

bildende Funktion beigemessen. Zwischen den beiden Ansätzen bewegt sich die

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Vier Thesen 93

als Säkularisierungsthese gekennzeichnete Interpretation, die säkulare und gläu-

bige Eliten identifiziert, die unterschiedliche kapitalistische Entwicklungswege –

in Nähe zum Staat die ersteren, in Nähe zur Bourgeoisie die letzteren –mit jeweils

unterschiedlichen ideologischen und kulturellen Präferenzen organisieren.

Aus der kritischen Diskussion der Ansätze können folgende vorläufige Schlüsse

für diese Arbeit gezogen werden:

• Das politische Projekt der AKP kann als ein Hegemonieprojekt bestimmt wer-

den, das in den Beziehungen zwischen den Klassen und ihren Fraktionen be-

gründet liegt und in Konkurrenz zu mindestens drei weiteren Hegemoniepro-

jekten steht, deren politische Zentren von der CHP, der MHP und der kurdi-

schen Bewegung gebildet werden.

• Islamismus bezeichnet eine politische Ideologie als integralen Bestandteil eines

Hegemonieprojekts. Den Gegenstand islamistischer Praxis bildet die Gestal-

tung von Weltauffassungen und kulturellen Praktiken durch religiöse Bezüge.

Der Begriff politischer Islam betont den organisierten Willen, religiös herge-

leitete Auffassungen und Praktiken allgemeinverbindlich zu machen.

• Die politische Partei ist eine zentrale, organisierende Trägerin des Projekts, sie

ist jedoch nicht die einzige. Verbände, Institutionen, kulturelle Organisatio-

nen, Netzwerke und soziale Gruppen treten in Verschränkung mit der Partei

als Hegemonieträger auf. Sie nehmen intellektuelle Aufgaben wahr und be-

stimmen mit über die Reichweite des Projekts.

Quer zu den theoretischen Ansätzen konstatieren verschiedene Autoren einen Isla-

misierungsprozess. Im Rahmen des staatszentristischen Ansatzes wird dieser Pro-

zess erst nach Dominantwerden des islamistischen Kulturkampfs als Problem er-

kannt. Zuvor bestimmen essentialistische Interpretationen den Ansatz, durch die

die Islamisierung als natürliche Entfaltung eines ursprünglich-kulturellen Kerns

der Gesellschaft erscheint, der sich gegen den vermeintlich von außen oktroy-

ierten, »fremdartigen« Kemalismus durchsetzt. Nachfolgend dominieren instru-

mentalistische Interpretationen, die zu einer Bagatellisierung der Islamisierung

tendieren, insofern sie sie als Oberflächenphänomen begreifen, hinter dem der

Machtwille eines Potentaten steckt. Aus der Perspektive historisch-materialisti-

scher Ansätze wird die Islamisierung dagegen vorwiegend als nebensächliche Be-

gleiterscheinung im Zuge der Herstellung bürgerlicher Hegemonie begriffen.

Die Kritik an den Auffassungen zur Islamisierung lautet zusammengefasst,

dass der Umstand, wonach die Religion ein zentrales Reproduktionsmittel für ei-

ne signifikante Anzahl an Akteuren geworden ist, die das Hegemonieprojekt der

AKP tragen, durch die Fixierung auf einen Potentaten oder die Bourgeoisie ebenso

unberücksichtigt bleibt wie die Tatsache, dass diese Akteure ihre gesellschaftliche

Stellung sukzessive ausgebaut und gefestigt haben. Dies hat politisch zur Folge,

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Hegemonie und Kulturkampf

dass der Anpassungs- und Assimilationsdruck, der vom konservativen Islamismus

ausgeht, ebenso gering geschätzt wird wie die längerfristigen erzieherischen und

bildenden Auswirkungen der islamistischen Agenda. Folglich bleibt in allen Ansät-

zen auch der Modus Operandi der Islamisierung – der Kulturkampf – unterbe-

stimmt.

Die Dynamik hinter dem Phänomen »Islamisierung« ist bislang unzureichend

bestimmt und erfasst worden. Auf der konzeptuellen Ebene stellt sich das Problem

als Frage nach der Verbindung zwischen Religion, Politik und Ökonomie. Indem

instrumentalistische Ansätze eine prinzipielle Äußerlichkeit konstruieren, können

sie den spezifischen Charakter der Verbindung dieser Elemente nicht adäquat er-

fassen. Zur Bearbeitung des Problems muss die organisatorische und intellektuel-

le Entwicklungsgeschichte des Islamismus in der Türkei aus einer eigenständigen

theoretischen Perspektive, die die materielle Reproduktion der Hegemonieträger

berücksichtigt, rekapituliert werden. Die Frage nach der Rolle der Religion im po-

litischen Projekt der AKP kann vor diesemHintergrund präzisiert und eingegrenzt

werden auf die Entwicklungsgeschichte von Hegemonieträgern unter dem Aspekt

ihrer gesellschaftlichen Reproduktion. Im nächsten Kapitel erfolgt die Begründung

derWahl beziehungsweise der Beibehaltung der hegemonietheoretischen Perspek-

tive, die zunächst nur heuristisch ergriffen worden war.

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005 - am 12.02.2026, 22:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453162-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

