
Soziale Welt 55 (2004), S. 445 - 450

»Soziale Ungleichheit – Kulturelle Unterschiede«
Anmerkungen zum 32. Kongress der 
Deutschen Gesellschaft für Soziologie 

Von Helmuth Berking

Traut man dem Bild, das sich aus den Kommentaren der Medien zusammenfügen lässt, wa-
ren es vor allem zwei Leitmotive, die den 32. Soziologiekongress, der vom 4.-8. Oktober
2004 an der Maximilian-Ludwigs-Universität München stattfand, beherrschten: die durch
die »Ökonomie der Aufmerksamkeit« forcierte zeitaktuelle Problematik der sozialen Un-
gleichheit sowie jene bereits auf dem Geburtsschein der Soziologie vermerkte Dauerkrise
des Faches. Die Berichterstattung gewinnt ihren distinkten Charakter schließlich über eine
geographische Imagination, die sich nicht nur in sprachlichen Formeln wie die »deutsche So-
zialwissenschaft«, sondern vielmehr noch darin Ausdruck und Geltung verschafft, dass die
journalistischen Relevanzmuster offenkundig nur das als berichtenswert identifizieren, was
die deutsche Sozialwissenschaft über die deutsche Gesellschaft erforscht. Die zugegebener-
maßen grobe Formel könnte deshalb lauten: Der 32. Kongress der deutschen Gesellschaft für
Soziologie erscheint in seiner medialen Präsentation als eine landeskundliche Veranstal-
tung, und die gesellschaftliche Wertschätzung der Soziologie bemisst sich an diesen, ihren
landeskundlichen Kompetenzen. Nicht die Selbstbeobachtung der Gesellschaft, die manch
kühner Geist längst zur Weltgesellschaft hat werden lassen, sondern die Beobachtung der ei-
genen nationalstaatlichen Gesellschaft liefert die unaufgeklärte normative Rahmung für die
Relevanzen und Wahrnehmungsmuster einer interessierten Öffentlichkeit. Dieser Befund ist
umso erstaunlicher, als Globalisierungsrhetoriken, Transnationalismusdiskurse und Entteri-
torialisierungsvorstellungen in die Feuilletons ebenso wie in das ganz gemeine Alltagsleben
längst Einzug gehalten haben.

Heimspiel

Die Diskrepanz zwischen Außenwahrnehmung und Binnenperspektive, zwischen journalisti-
schem und akademisch- soziologischem Diskurs über den und auf dem Soziologiekongress
verweist auf interessante Beziehungsprobleme. Soviel jedenfalls lässt sich belegen. Erstens:
»Soziale Ungleichheit« und die »Krise der Soziologie« waren in der Tat zentrale Themen
des Kongresses, während »kulturelle Unterschiede«, die andere Hälfte des Kongressthemas,
die ja ihrerseits ein bezeichnendes Licht auf die gesellschaftlichen Semantiken der sozialen
Ungleichheit zu werfen versprach, in der Soziologie wie in der Presse eher beschwiegen als
analytisch fruchtbar gemacht wurde. Zweitens: der lokalspezifische Provinzialismus der Be-
richterstattung scheint auf irritierende Weise mit einer Art thematischem Provinzialismus
von Teilen der akademischen Soziologie zu korrespondieren. Diese Wahlverwandtschaft fin-
det im »methodologischen Nationalismus« – der unausgesprochenen aber wirkungs-
mächtigen Hintergrundannahme, den (eigenen) territorialen Nationalstaat als die exklusive
Organisationsform des Sozialen zu setzten – ihr fundamentum in re. Drittens aber, und hier
trennen sich die Wege: Die kritische Auseinandersetzung mit den kulturspezifischen Gren-
zen soziologischer Konzeptbegriffe, mit Eurozentrismus, Moderne und Modernisierung, Zi-
vilgesellschaft und Staat etc. lieferte im Verein mit empirisch informierten Untersuchungen
zu den dramatischen Folgen der globalen Diffusion von Wissensbeständen, Organisations-
formen, institutionellen Arrangements einen weiteren zentralen thematischen Bezugsrah-
men, dem in fast allen Veranstaltungen Rechnung getragen wurde.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 21:44:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445


446

Die geographische Reichweite eines Soziologentages in Deutschland war wohl niemals
größer als heute. Der interessierte Beobachter konnte durch fremde Welten wie durch Muse-
en spazieren, von den Goldgräbern West-Afrikas (T. Grätz), durch die neuen globalen Mobi-
litätsräume (J. Urry) bis in die prekären Lebensverhältnisse der Megacity Bombay (S. Patel)
oder einer Plattenbausiedlung in Budapest (A. v.d. Hagen-Demsky).

Natürlich lassen sich regionale Verdichtungen identifizieren. Aus historisch institutionel-
len Gründen und angesichts der radikalen wohlfahrtsstaatlichen Reformprozesse in der Bun-
desrepublik scheint die thematische Übergewichtung dieses geographischen Raumes selbste-
vident. Ob Hartz IV, die Gesundheits- und Bildungsreformen, oder der Beitritt der Türkei
zur EU, der tagespolitische Informationsbedarf traf sich mit profunden soziologischen Ana-
lysen hinsichtlich aller gesellschaftlichen Funktionsbereiche. Dass die »unsichtbare Klassen-
gesellschaft«(K.-S. Rehberg), zumindest in ihrer bundesrepublikanischen Version, in den
Horizont der Wahrnehmung zurückgeholt, dass die Produktionslogiken der Unsichtbarkeit
auf dem Arbeitsmarkt, in den Bildungsinstitutionen (M. Vester), aber auch im öffentlichen
Diskurs (U. Volkmann; Ch. Lahusen) analytisch aufgeschlossen wurden, verweist ebenso
auf ein gesteigertes Maß sozialwissenschaftlicher Selbstreflexion, wie die durchgängige Er-
kenntnis, dass und in welchem Ausmaß Ungleichheitsdiskurse nationalspezifisch geprägt
sind. Schließlich wird hier unter substantieller Beteiligung der Sozialwissenschaften, über le-
gitime Mitgliedschaft und entitlements, über institutionsspezifische Normalitätsunterstellun-
gen und Standards der materiellen Lebensführung verhandelt.

Soziologie und Europa

Soziologie freilich ist und zeigte sich auf dem Kongress als weitaus mehr als die (eigene) Ge-
sellschaft in Gedanken gefasst. Die Relativierung des »nationalen Blicks« (U. Beck), dessen
ungebrochene Dominanz durch die mediale Repräsentation des Soziologiekongresses sich ja
auf überraschende Weise empirisch noch einmal zu bestätigen schien, bezog sich im wesentli-
chen auf eine zweite, erweitere Geographie, die thematisch West- und Osteuropa umschloss,
in ihrem Kern aber auf die Europäisierung zielte. Das Projekt Europa, die europäische Ge-
meinschaft als Vergesellschaftungsmodus und Institutionengefüge stellt eine dreifache Her-
ausforderung für die Soziologie dar. Sie motiviert erstens nationalstaatliche Vergleiche etwa
zwischen Klassen- und Sozialstrukturparadigmata als Interpretationen nationaler Problemla-
gen (M. Haller), die die nationalkulturellen Variationen soziologischer Ungleichheitstheorien
anschaulich vor Augen führen und so die drängende Frage auf die Tagesordnung gesetzt ha-
ben, inwieweit soziologische Wissensbestände und Theorien aller Abstraktionsleistung zum
Trotz, nicht doch lokal kontextualisierte Wissensbestände sind, die eingeführten Kategorien
der deutschen Sozialstrukturanalyse zum Beispiel möglicherweise kaum hinreichen, um die
spanische oder finnische Gesellschaft auch nur annähernd zu beschreiben.

Die Europäisierung fordert zweitens dazu heraus, das grundbegriffliche Inventar und das
Theoriedesign der Soziologie, soweit es auf dem »methodologischen Nationalismus« auf-
liegt, zu revidieren. Die »Europablindheit der Soziologie« (U. Beck) lässt sich durch natio-
nalstaatliche Vergleiche nicht überwinden. Die Formel »Regieren im Mehr-Ebenen-Sys-
tem«, mittels derer die Politikwissenschaft sich als relevanter Diskurspartner der
Europäisierung etablieren konnte, reicht für eine Soziologie Europas nicht hin. Wie sich eine
sozialräumliche Organisation sozialer Beziehungen beschreiben lässt, die zwar aus national-
staatlich organisierten Gesellschaften besteht, ohne jedoch den Modi nationalstaatlicher Sou-
veränität, politischer Partizipation und nationalkultureller Integration zu gehorchen, ist und
bleibt bis auf weiteres eine theoretisch ebenso brisante wie empirisch unaufgeklärte Proble-
matik. Die Theorie der reflexiven Modernisierung (Beck/Bonß/Lau) hat sich zumindest in
dieser Hinsicht erfolgreich auf den Weg gemacht, den methodologischen Nationalismus zu

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 21:44:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445


447

verabschieden und die in sich widersprüchliche Dynamik grenzüberschreitender sozio-öko-
nomische und kultureller Prozesse analytisch zu erschließen. 

Die dritte Herausforderung schließlich betrifft die Frage nach dem relationalen Charakter
des Geltungsanspruchs soziologischer Konzeptbegriffe. Universalitätsansprüche, bescheide-
ner: Generalisierungen sind das Markenzeichen wissenschaftlicher Diskurse. In dem glei-
chen Maße aber, wie die soziologischen Wissensbestände der ersten, nationalstaatlich fixier-
ten Geographie durch die erweitere Geographie Europas relativiert wurden, wird nun auch
der Geltungsanspruch europäischer und/oder westlicher Konzeptbegriffe durch eine dritte,
eben globale Geographie in Frage gestellt und auf seine regionale Dimension hin zu be-
grenzen versucht. »Kulturelle Vielfalt« übersetzt sich so in die grundlagentheoretische Auf-
forderung, Soziologie nicht nur im Plural, sondern als distinkte Unternehmungen in spezifi-
schen geographischen Räumen auszubuchstabieren. 

Die Welt der Moderne(n)

In diesem Kontext gehörte die durch den Vorstand der DGS initiierte Einladung Indiens als
Gastland, resp. die Teilnahme indischer SozialwissenschaftlerInnen als Repräsentanten und
soziologische ExpertInnen einer »nicht westlichen Gesellschaft« zweifellos zu den an- und
aufregendsten Ereignissen des Münchener Soziologiekongresses. Was wissen wir über die
»größte Demokratie der Welt« jenseits der typischen Binarismen von »Moderne und Traditi-
on«, von »the West and the rest«? Worauf gründet der Universalismus einer Soziologie, die
ihre Konzeptbegriffe aus den regional begrenzten Erfahrungen jener »modernen westlichen
Gesellschaften« entwickelt, deren Selbstthematisierung – paradox genug – auf historischer
Einzigartigkeit fußt? Welche Geschichten lassen sich gegenüber der hegemonialen Position
des Westens und seiner kategorialen Konstruktion der Welt »from the inside out«, eben als
geographische Expansion Europas, in Stellung bringen? Ist das dominante Prinzip klassi-
scher Modernisierungstheorien, geographische Distanzen in historische Abstände, die Ko-
präsenz des »Hier und Jetzt« in ein entwicklungsgeschichtliches »Nacheinander« zu
übersetzen, nicht weiterhin, und aller Kritik zum Trotz, eines der wirkungsmächtigsten Moti-
ve westlicher Weltbildstrukturen?

Die Erwartung freilich, dass diese Fragen die gesteigerte Aufmerksamkeit des Publikums
finden würde, wurde nur teilweise erfüllt. Der Dialog der (Wissens-) Kulturen stieß schnell
an die Grenzen begrenzten Interesses. Während das Plenum: »Wege der Moderne und For-
men der Zivilgesellschaft in Indien« noch eine durchschnittliche Zuhörerschaft fand, die sich
mit den enormen Bedeutungsverschiebungen und Neuschöpfungen solch (westlich) vertrau-
ter Konzepte wie Säkularisierung (R. Bhargava), Zivilgesellschaft (A.K. Giri) und Moderne
(S. Kaviraj) konfrontiert sah, blieben die indischen Gäste auf der Abendveranstaltung über
»Kaste« als zentrales Strukturierungsprinzip der modernen indischen Gesellschaft weitge-
hend unter sich. Die Abwesenheit des Dialogpartners ist umso erstaunlicher, als »Kaste«
eine jener Fokussierungsmetaphern darstellt, mittels derer der Westen der nicht-westlichen
Gesellschaft Indien den Status einer »traditionalen Gesellschaft« verleiht. Dabei hätte man
lernen können, dass und wie tief der gesellschaftliche Diskurs über Kaste durch den briti-
schen Kolonialismus strukturiert wurde, dass und in welchem Maße Kasten und Demokrati-
sierung verwoben (D. L. Seth), Klassendifferenzierungen durch Kasten überlagert und Ge-
rechtigkeitsvorstellungen im gegenwärtigen postkolonialen Indien mit Kollektivrechten
verbunden und dementsprechend durch »caste politics« artikuliert werden (S. Kaviraj). Die
Erfindung des Hindu-Nationalismus ist das (moderne) Resultat von demokratischer Moder-
nisierung und Kastenpolitik.

Wie wenig das (westliche) Verständnis von Kaste als traditioneller Vergemeinschaftungs-
form mit dem postkolonialen state of the art zu tun hat, veranschaulichen jene Debatten um

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 21:44:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445


448

das Verhältnis von Staat und Zivilgesellschaft, in denen Kaste nicht als traditionales Residu-
um, sondern im Gegenteil als wesentliches Organisationsprinzip der Zivilgesellschaft thema-
tisiert wird. »Civil Society«, zunächst, ähnlich wie »Hinduismus«, ein weiterer Import des
Kolonialismus, markiert im heutigen Indien anders als in westlicher Kontextualisierung
nicht die Sphäre der freiwilligen Selbstorganisation autonomer Individuen, sondern vielmehr
die Revitalisierung kollektiver Akteure angesichts des Versagens des postkolonialen Staates.
Dass der indische Staat eine Vielzahl »traditioneller« rechtsetzender Instanzen und Instituti-
onen anerkennt, unter denen die »Kastenräte« nur eine, wenn auch wichtige Form, darstellen
(S. Randeria), verdeutlicht einmal mehr den Abstand , der sich zwischen die Welten der zi-
vilgesellschaftlichen Begrifflichkeit zu schieben vermag. »Rechtspluralismus«, die Kasten
als autonome, gesellschaftlich selbstorganisierte Gruppen, das spezifische Verhältnis von Zi-
vilgesellschaft und Staat, das Zusammenspiel von Religion, Ethnisierung und Demokratie –
das sind einige der zentralen Topoi einer multi-pluralen, nicht-westlichen, und dennoch
»modernen« Gesellschaft.

Die Kontroversen um die Analyse der postkolonialen indischen Gesellschaft – einen in-
struktiven Überblick bietet der neue von Martin Fuchs und Shalini Randeria herausgegebene
Sonderband der Sozialen Welt: »Konfigurationen der Moderne: Diskurse zu Indien« –
schnurren auf die Frage: Welche Moderne? zusammen. Für Indien gehört die koloniale Er-
fahrung konstitutiv zur Moderne. Allerdings reicht es völlig aus, daran zu erinnern, dass die
Kategorie der »Kolonie« noch vor 50 Jahren ein ganz selbstverständlicher Begriff des politi-
schen Diskurses in Europa war, um wahrnehmen zu können, dass es sich hierbei um eine ge-
teilte, eine gemeinsame Geschichte machtpolitisch asymmetrischer, gleichwohl wechselsei-
tiger Abhängigkeiten handelt. »The trouble with the English« heißt es in den ›Satanischen
Versen‹, »is, that they don’t understand their own history, because most of it happened over-
seas, so they don’t know, what it means«. 

Geteilte Geschichte

Von geteilter Geschichte sprechen, heißt freilich auch – und auch hierfür bietet das postkolo-
niale Indien hinreichend Anschauungsmaterial – die naive Vorstellung von der globalen Dif-
fusion der europäischen Moderne als einen Prozess der Imitation, Anpassung und schlichten
Übernahme ad acta zu legen. Das Moderne der modernen, nicht westlichen Gesellschaften
lässt sich nicht über ein Mehr oder Weniger an Nachahmung westlicher Ideen und Institutio-
nen, aber auch nicht ohne Rekurs auf diese Ideen und Institutionen erfassen. Dass Moderni-
sierung nicht in Westernisierung aufgeht, sondern auf verschlungenen, soziologisch
aufzuklärenden Wegen, nicht-westliche Gesellschaften dazu anstiftet, eigene kreative Ant-
worten auf die Herausforderungen der Moderne zu finden, ist ja die Leitidee jenes Konzepts
der »multiple modernity«, das Shmuel Eisenstadt in einem brillanten Vortrag anlässlich des
100 jährigen Jubiläums von Max Webers ›Objektivitätsaufsatz‹ und der ›Protestantischen
Ethik‹ noch einmal vorführte. »Multiple Modernities« war auch das selbstgewählte Thema
der Sektion: Soziologische Theorien. Wer mit den instruktiven Vorträgen und Diskussionen
der indischen Gäste im Kopf in diese Veranstaltung kam, erlebt ein interessantes deja vu.
Denn hier wurde auf theoretisch höchstem Niveau die (europäische) Moderne noch einmal
in Szene gesetzt und in ihrem einzigartigen Universalitätsanspruch bedingungslos vertei-
digt. Die spannenden Kontroversen, die sich aus der Konfrontation mit den indischen Kon-
zepten zwangsläufig hätten ergeben können, fanden so allenfalls als imaginierte in den
Köpfen des Publikums statt.

Ganz anders dagegen jene Veranstaltungen, in denen ReferentInnen aus unterschiedlichen
Welt-Regionen zur Sache und Differenzerfahrungen zur Sprache kamen. Das Plenum über
»Megastädte und europäische Städte« mag als gelungenes Beispiel für das erkenntnisauf-

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 21:44:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445


449

schließende Potential des Dialogs zwischen regionalspezifischen Wissenskulturen stehen.
Was es für unsere Vorstellung von Urbanität bedeutet, wenn in einer Stadt wie Bombay 55%
der Einwohner in shanty towns auf 6% des städtischen Raumes leben, die Verfügung über
Raum der entscheidende Marker für soziale Ungleichheit ist und die kulturelle Entwicklung
der Stadt sich als komplizierte Geschichte vom »colonial cosmopolitanism« zum »Hindu-na-
tionalism« erzählen lässt (S. Patel) ist eine ebenso offene Frage, wie die über Größe und
Dichte als strukturierende Merkmale von Megacities evozierte Problematik von Integration
und governance , für die die Soziologie an der Schwelle zum urbanen Zeitalter (R. Korff)
kaum überzeugende Konzepte besitzt. Und – dass der global talk die Zukunft des Urbanen
an die Megacities zu binden versucht, erwies sich im direkten Vergleich mit der europäi-
schen Stadtentwicklung, die einen differenten Typus des Urbanen zu repräsentieren scheint,
als eine interessierte Fiktion (P. Le Galès). In dieser thematischen und regionalspezifischen
Verschränkung globaler Problemlagen traten die (Un-) Vereinbarkeiten und Grenzen sozial-
wissenschaftlicher Konzeptbegriffe überraschend deutlich hervor. Ob das insgesamt aber
eher begrenzte Interesse an den soziologischen Reflexionen einer außereuropäischen Gesell-
schaft tatsächlich mit einer Art »kognitiven Provinzialismus« einhergeht, wie ein Kommen-
tator kritisch anmerkte, mag dahingestellt bleiben. Die für die deutsche Universität charakte-
ristische Departementalisierung von Soziologie und Sozialanthropologie/Ethnologie
jedenfalls trägt sicherlich nicht zur notwendigen Horizonterweiterung bei.

Eine Soziologie, die sich weder auf ihre regionalen Wissensbestände verlässt, noch sich
reflexionsarm dem ›global babble‹ überlässt, hätte sich der dreifachen Herausforderung einer
relationalen Verortung von Erfahrungsgehalt, Theoriegestalt und Geltungsanspruch zu stel-
len. Der 32. Soziologiekongress der Deutschen Gesellschaft für Soziologie hat in dieser Hin-
sicht eine wichtige Wegmarke gesetzt.

Prof. Dr. Helmuth Berking
TU Darmstadt, Inst. f. Soziologie

Residenzschloss, 64283 Darmstadt
berking@ifs.tu-darmstadt.de

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 21:44:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445

