»Soziale Ungleichheit — Kulturelle Unterschiede«
Anmerkungen zum 32. Kongress der
Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie

Von Helmuth Berking

Traut man dem Bild, das sich aus den Kommentaren der Medien zusammenfiigen ldsst, wa-
ren es vor allem zwei Leitmotive, die den 32. Soziologiekongress, der vom 4.-8. Oktober
2004 an der Maximilian-Ludwigs-Universitdt Miinchen stattfand, beherrschten: die durch
die »Okonomie der Aufmerksamkeit« forcierte zeitaktuelle Problematik der sozialen Un-
gleichheit sowie jene bereits auf dem Geburtsschein der Soziologie vermerkte Dauerkrise
des Faches. Die Berichterstattung gewinnt ihren distinkten Charakter schlieflich iiber eine
geographische Imagination, die sich nicht nur in sprachlichen Formeln wie die »deutsche So-
zialwissenschaft«, sondern vielmehr noch darin Ausdruck und Geltung verschafft, dass die
journalistischen Relevanzmuster offenkundig nur das als berichtenswert identifizieren, was
die deutsche Sozialwissenschaft iiber die deutsche Gesellschaft erforscht. Die zugegebener-
mafen grobe Formel konnte deshalb lauten: Der 32. Kongress der deutschen Gesellschaft fiir
Soziologie erscheint in seiner medialen Présentation als eine landeskundliche Veranstal-
tung, und die gesellschaftliche Wertschitzung der Soziologie bemisst sich an diesen, ihren
landeskundlichen Kompetenzen. Nicht die Selbstbeobachtung der Gesellschaft, die manch
kiihner Geist ldngst zur Weltgesellschaft hat werden lassen, sondern die Beobachtung der ei-
genen nationalstaatlichen Gesellschaft liefert die unaufgeklirte normative Rahmung fiir die
Relevanzen und Wahrnehmungsmuster einer interessierten Offentlichkeit. Dieser Befund ist
umso erstaunlicher, als Globalisierungsrhetoriken, Transnationalismusdiskurse und Entteri-
torialisierungsvorstellungen in die Feuilletons ebenso wie in das ganz gemeine Alltagsleben
langst Einzug gehalten haben.

Heimspiel

Die Diskrepanz zwischen Auflenwahrnehmung und Binnenperspektive, zwischen journalisti-
schem und akademisch- soziologischem Diskurs iiber den und auf dem Soziologiekongress
verweist auf interessante Beziehungsprobleme. Soviel jedenfalls ldsst sich belegen. Erstens:
»Soziale Ungleichheit« und die »Krise der Soziologie« waren in der Tat zentrale Themen
des Kongresses, wihrend »kulturelle Unterschiede«, die andere Hilfte des Kongressthemas,
die ja ihrerseits ein bezeichnendes Licht auf die gesellschaftlichen Semantiken der sozialen
Ungleichheit zu werfen versprach, in der Soziologie wie in der Presse eher beschwiegen als
analytisch fruchtbar gemacht wurde. Zweitens: der lokalspezifische Provinzialismus der Be-
richterstattung scheint auf irritierende Weise mit einer Art thematischem Provinzialismus
von Teilen der akademischen Soziologie zu korrespondieren. Diese Wahlverwandtschaft fin-
det im »methodologischen Nationalismus« — der unausgesprochenen aber wirkungs-
michtigen Hintergrundannahme, den (eigenen) territorialen Nationalstaat als die exklusive
Organisationsform des Sozialen zu setzten — ihr fundamentum in re. Drittens aber, und hier
trennen sich die Wege: Die kritische Auseinandersetzung mit den kulturspezifischen Gren-
zen soziologischer Konzeptbegriffe, mit Eurozentrismus, Moderne und Modernisierung, Zi-
vilgesellschaft und Staat etc. lieferte im Verein mit empirisch informierten Untersuchungen
zu den dramatischen Folgen der globalen Diffusion von Wissensbestinden, Organisations-
formen, institutionellen Arrangements einen weiteren zentralen thematischen Bezugsrah-
men, dem in fast allen Veranstaltungen Rechnung getragen wurde.

Soziale Welt 55 (2004), S. 445 - 450

i .73.218.80, am 25.01.2026, 21:44:53. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445

446

Die geographische Reichweite eines Soziologentages in Deutschland war wohl niemals
grofer als heute. Der interessierte Beobachter konnte durch fremde Welten wie durch Muse-
en spazieren, von den Goldgribern West-Afrikas (T. Gritz), durch die neuen globalen Mobi-
litdtsraume (J. Urry) bis in die prekédren Lebensverhéltnisse der Megacity Bombay (S. Patel)
oder einer Plattenbausiedlung in Budapest (A. v.d. Hagen-Demsky).

Natiirlich lassen sich regionale Verdichtungen identifizieren. Aus historisch institutionel-
len Griinden und angesichts der radikalen wohlfahrtsstaatlichen Reformprozesse in der Bun-
desrepublik scheint die thematische Ubergewichtung dieses geographischen Raumes selbste-
vident. Ob Hartz IV, die Gesundheits- und Bildungsreformen, oder der Beitritt der Tiirkei
zur EU, der tagespolitische Informationsbedarf traf sich mit profunden soziologischen Ana-
lysen hinsichtlich aller gesellschaftlichen Funktionsbereiche. Dass die »unsichtbare Klassen-
gesellschaft«(K.-S. Rehberg), zumindest in ihrer bundesrepublikanischen Version, in den
Horizont der Wahrnehmung zuriickgeholt, dass die Produktionslogiken der Unsichtbarkeit
auf dem Arbeitsmarkt, in den Bildungsinstitutionen (M. Vester), aber auch im 6ffentlichen
Diskurs (U. Volkmann; Ch. Lahusen) analytisch aufgeschlossen wurden, verweist ebenso
auf ein gesteigertes Mal} sozialwissenschaftlicher Selbstreflexion, wie die durchgingige Er-
kenntnis, dass und in welchem Ausmal} Ungleichheitsdiskurse nationalspezifisch geprigt
sind. SchlieBlich wird hier unter substantieller Beteiligung der Sozialwissenschaften, iiber le-
gitime Mitgliedschaft und entitlements, iiber institutionsspezifische Normalititsunterstellun-
gen und Standards der materiellen Lebensfiihrung verhandelt.

Soziologie und Europa

Soziologie freilich ist und zeigte sich auf dem Kongress als weitaus mehr als die (eigene) Ge-
sellschaft in Gedanken gefasst. Die Relativierung des »nationalen Blicks« (U. Beck), dessen
ungebrochene Dominanz durch die mediale Reprisentation des Soziologiekongresses sich ja
auf tiberraschende Weise empirisch noch einmal zu bestitigen schien, bezog sich im wesentli-
chen auf eine zweite, erweitere Geographie, die thematisch West- und Osteuropa umschloss,
in ihrem Kern aber auf die Europiisierung zielte. Das Projekt Europa, die européische Ge-
meinschaft als Vergesellschaftungsmodus und Institutionengefiige stellt eine dreifache Her-
ausforderung fiir die Soziologie dar. Sie motiviert erstens nationalstaatliche Vergleiche etwa
zwischen Klassen- und Sozialstrukturparadigmata als Interpretationen nationaler Problemla-
gen (M. Haller), die die nationalkulturellen Variationen soziologischer Ungleichheitstheorien
anschaulich vor Augen fiihren und so die dringende Frage auf die Tagesordnung gesetzt ha-
ben, inwieweit soziologische Wissensbestinde und Theorien aller Abstraktionsleistung zum
Trotz, nicht doch lokal kontextualisierte Wissensbestinde sind, die eingefiihrten Kategorien
der deutschen Sozialstrukturanalyse zum Beispiel moglicherweise kaum hinreichen, um die
spanische oder finnische Gesellschaft auch nur annihernd zu beschreiben.

Die Europdisierung fordert zweitens dazu heraus, das grundbegriffliche Inventar und das
Theoriedesign der Soziologie, soweit es auf dem »methodologischen Nationalismus« auf-
liegt, zu revidieren. Die »Europablindheit der Soziologie« (U. Beck) lésst sich durch natio-
nalstaatliche Vergleiche nicht iiberwinden. Die Formel »Regieren im Mehr-Ebenen-Sys-
tem«, mittels derer die Politikwissenschaft sich als relevanter Diskurspartner der
Europiisierung etablieren konnte, reicht fiir eine Soziologie Europas nicht hin. Wie sich eine
sozialrdumliche Organisation sozialer Beziehungen beschreiben lésst, die zwar aus national-
staatlich organisierten Gesellschaften besteht, ohne jedoch den Modi nationalstaatlicher Sou-
verdnitit, politischer Partizipation und nationalkultureller Integration zu gehorchen, ist und
bleibt bis auf weiteres eine theoretisch ebenso brisante wie empirisch unaufgeklirte Proble-
matik. Die Theorie der reflexiven Modernisierung (Beck/Bonf3/Lau) hat sich zumindest in
dieser Hinsicht erfolgreich auf den Weg gemacht, den methodologischen Nationalismus zu

i .73.218.80, am 25.01.2026, 21:44:53. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445

447

verabschieden und die in sich widerspriichliche Dynamik grenziiberschreitender sozio-oko-
nomische und kultureller Prozesse analytisch zu erschlielen.

Die dritte Herausforderung schlieBlich betrifft die Frage nach dem relationalen Charakter
des Geltungsanspruchs soziologischer Konzeptbegriffe. Universalititsanspriiche, bescheide-
ner: Generalisierungen sind das Markenzeichen wissenschaftlicher Diskurse. In dem glei-
chen Mafle aber, wie die soziologischen Wissensbestdnde der ersten, nationalstaatlich fixier-
ten Geographie durch die erweitere Geographie Europas relativiert wurden, wird nun auch
der Geltungsanspruch europiischer und/oder westlicher Konzeptbegriffe durch eine dritte,
eben globale Geographie in Frage gestellt und auf seine regionale Dimension hin zu be-
grenzen versucht. »Kulturelle Vielfalt« iibersetzt sich so in die grundlagentheoretische Auf-
forderung, Soziologie nicht nur im Plural, sondern als distinkte Unternehmungen in spezifi-
schen geographischen Rdumen auszubuchstabieren.

Die Welt der Moderne(n)

In diesem Kontext gehorte die durch den Vorstand der DGS initiierte Einladung Indiens als
Gastland, resp. die Teilnahme indischer SozialwissenschaftlerInnen als Reprisentanten und
soziologische Expertlnnen einer »nicht westlichen Gesellschaft« zweifellos zu den an- und
aufregendsten Ereignissen des Miinchener Soziologiekongresses. Was wissen wir iiber die
»grofite Demokratie der Welt« jenseits der typischen Binarismen von »Moderne und Traditi-
on«, von »the West and the rest«? Worauf griindet der Universalismus einer Soziologie, die
ihre Konzeptbegriffe aus den regional begrenzten Erfahrungen jener »modernen westlichen
Gesellschaften« entwickelt, deren Selbstthematisierung — paradox genug — auf historischer
Einzigartigkeit fuft? Welche Geschichten lassen sich gegeniiber der hegemonialen Position
des Westens und seiner kategorialen Konstruktion der Welt »from the inside out«, eben als
geographische Expansion Europas, in Stellung bringen? Ist das dominante Prinzip klassi-
scher Modernisierungstheorien, geographische Distanzen in historische Abstéinde, die Ko-
prasenz des »Hier und Jetzt« in ein entwicklungsgeschichtliches »Nacheinander« zu
ibersetzen, nicht weiterhin, und aller Kritik zum Trotz, eines der wirkungsméchtigsten Moti-
ve westlicher Weltbildstrukturen?

Die Erwartung freilich, dass diese Fragen die gesteigerte Aufmerksamkeit des Publikums
finden wiirde, wurde nur teilweise erfiillt. Der Dialog der (Wissens-) Kulturen stief3 schnell
an die Grenzen begrenzten Interesses. Wihrend das Plenum: »Wege der Moderne und For-
men der Zivilgesellschaft in Indien« noch eine durchschnittliche Zuhdrerschaft fand, die sich
mit den enormen Bedeutungsverschiebungen und Neuschopfungen solch (westlich) vertrau-
ter Konzepte wie Sékularisierung (R. Bhargava), Zivilgesellschaft (A.K. Giri) und Moderne
(S. Kaviraj) konfrontiert sah, blieben die indischen Giste auf der Abendveranstaltung iiber
»Kaste« als zentrales Strukturierungsprinzip der modernen indischen Gesellschaft weitge-
hend unter sich. Die Abwesenheit des Dialogpartners ist umso erstaunlicher, als »Kaste«
eine jener Fokussierungsmetaphern darstellt, mittels derer der Westen der nicht-westlichen
Gesellschaft Indien den Status einer »traditionalen Gesellschaft« verleiht. Dabei hitte man
lernen konnen, dass und wie tief der gesellschaftliche Diskurs iiber Kaste durch den briti-
schen Kolonialismus strukturiert wurde, dass und in welchem Maf3e Kasten und Demokrati-
sierung verwoben (D. L. Seth), Klassendifferenzierungen durch Kasten iiberlagert und Ge-
rechtigkeitsvorstellungen im gegenwirtigen postkolonialen Indien mit Kollektivrechten
verbunden und dementsprechend durch »caste politics« artikuliert werden (S. Kaviraj). Die
Erfindung des Hindu-Nationalismus ist das (moderne) Resultat von demokratischer Moder-
nisierung und Kastenpolitik.

Wie wenig das (westliche) Verstindnis von Kaste als traditioneller Vergemeinschaftungs-
form mit dem postkolonialen state of the art zu tun hat, veranschaulichen jene Debatten um

i .73.218.80, am 25.01.2026, 21:44:53. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445

448

das Verhiltnis von Staat und Zivilgesellschaft, in denen Kaste nicht als traditionales Residu-
um, sondern im Gegenteil als wesentliches Organisationsprinzip der Zivilgesellschaft thema-
tisiert wird. »Civil Society«, zundchst, dhnlich wie »Hinduismus«, ein weiterer Import des
Kolonialismus, markiert im heutigen Indien anders als in westlicher Kontextualisierung
nicht die Sphére der freiwilligen Selbstorganisation autonomer Individuen, sondern vielmehr
die Revitalisierung kollektiver Akteure angesichts des Versagens des postkolonialen Staates.
Dass der indische Staat eine Vielzahl »traditioneller« rechtsetzender Instanzen und Instituti-
onen anerkennt, unter denen die »Kastenrite« nur eine, wenn auch wichtige Form, darstellen
(S. Randeria), verdeutlicht einmal mehr den Abstand , der sich zwischen die Welten der zi-
vilgesellschaftlichen Begrifflichkeit zu schieben vermag. »Rechtspluralismus«, die Kasten
als autonome, gesellschaftlich selbstorganisierte Gruppen, das spezifische Verhéltnis von Zi-
vilgesellschaft und Staat, das Zusammenspiel von Religion, Ethnisierung und Demokratie —
das sind einige der zentralen Topoi einer multi-pluralen, nicht-westlichen, und dennoch
»modernen« Gesellschaft.

Die Kontroversen um die Analyse der postkolonialen indischen Gesellschaft — einen in-
struktiven Uberblick bietet der neue von Martin Fuchs und Shalini Randeria herausgegebene
Sonderband der Sozialen Welt: »Konfigurationen der Moderne: Diskurse zu Indien« —
schnurren auf die Frage: Welche Moderne? zusammen. Fiir Indien gehort die koloniale Er-
fahrung konstitutiv zur Moderne. Allerdings reicht es vollig aus, daran zu erinnern, dass die
Kategorie der »Kolonie« noch vor 50 Jahren ein ganz selbstverstindlicher Begriff des politi-
schen Diskurses in Europa war, um wahrnehmen zu koénnen, dass es sich hierbei um eine ge-
teilte, eine gemeinsame Geschichte machtpolitisch asymmetrischer, gleichwohl wechselsei-
tiger Abhingigkeiten handelt. »The trouble with the English« heifit es in den >Satanischen
Verseng, »is, that they don’t understand their own history, because most of it happened over-
seas, so they don’t know, what it means«.

Geteilte Geschichte

Von geteilter Geschichte sprechen, heif3t freilich auch — und auch hierfiir bietet das postkolo-
niale Indien hinreichend Anschauungsmaterial — die naive Vorstellung von der globalen Dif-
fusion der europdischen Moderne als einen Prozess der Imitation, Anpassung und schlichten
Ubernahme ad acta zu legen. Das Moderne der modernen, nicht westlichen Gesellschaften
lasst sich nicht iiber ein Mehr oder Weniger an Nachahmung westlicher Ideen und Institutio-
nen, aber auch nicht ohne Rekurs auf diese Ideen und Institutionen erfassen. Dass Moderni-
sierung nicht in Westernisierung aufgeht, sondern auf verschlungenen, soziologisch
aufzukldrenden Wegen, nicht-westliche Gesellschaften dazu anstiftet, eigene kreative Ant-
worten auf die Herausforderungen der Moderne zu finden, ist ja die Leitidee jenes Konzepts
der »multiple modernity«, das Shmuel Eisenstadt in einem brillanten Vortrag anldsslich des
100 jahrigen Jubildums von Max Webers >Objektivitdtsaufsatz< und der >Protestantischen
Ethik< noch einmal vorfiihrte. »Multiple Modernities« war auch das selbstgewéhlte Thema
der Sektion: Soziologische Theorien. Wer mit den instruktiven Vortridgen und Diskussionen
der indischen Giste im Kopf in diese Veranstaltung kam, erlebt ein interessantes deja vu.
Denn hier wurde auf theoretisch hochstem Niveau die (europdische) Moderne noch einmal
in Szene gesetzt und in ihrem einzigartigen Universalititsanspruch bedingungslos vertei-
digt. Die spannenden Kontroversen, die sich aus der Konfrontation mit den indischen Kon-
zepten zwangsldufig hétten ergeben konnen, fanden so allenfalls als imaginierte in den
Kopfen des Publikums statt.

Ganz anders dagegen jene Veranstaltungen, in denen Referentlnnen aus unterschiedlichen
Welt-Regionen zur Sache und Differenzerfahrungen zur Sprache kamen. Das Plenum {iiber
»Megastidte und europdische Stidte« mag als gelungenes Beispiel fiir das erkenntnisauf-

i .73.218.80, am 25.01.2026, 21:44:53. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445

449

schlieBende Potential des Dialogs zwischen regionalspezifischen Wissenskulturen stehen.
Was es fiir unsere Vorstellung von Urbanitét bedeutet, wenn in einer Stadt wie Bombay 55%
der Einwohner in shanty towns auf 6% des stddtischen Raumes leben, die Verfiigung iiber
Raum der entscheidende Marker fiir soziale Ungleichheit ist und die kulturelle Entwicklung
der Stadt sich als komplizierte Geschichte vom »colonial cosmopolitanism« zum »Hindu-na-
tionalism« erzdhlen ldsst (S. Patel) ist eine ebenso offene Frage, wie die iiber Grofie und
Dichte als strukturierende Merkmale von Megacities evozierte Problematik von Integration
und governance , fiir die die Soziologie an der Schwelle zum urbanen Zeitalter (R. Korff)
kaum tiiberzeugende Konzepte besitzt. Und — dass der global talk die Zukunft des Urbanen
an die Megacities zu binden versucht, erwies sich im direkten Vergleich mit der européi-
schen Stadtentwicklung, die einen differenten Typus des Urbanen zu reprisentieren scheint,
als eine interessierte Fiktion (P. Le Gales). In dieser thematischen und regionalspezifischen
Verschriankung globaler Problemlagen traten die (Un-) Vereinbarkeiten und Grenzen sozial-
wissenschaftlicher Konzeptbegriffe iiberraschend deutlich hervor. Ob das insgesamt aber
eher begrenzte Interesse an den soziologischen Reflexionen einer aulereuropiischen Gesell-
schaft tatsdchlich mit einer Art »kognitiven Provinzialismus« einhergeht, wie ein Kommen-
tator kritisch anmerkte, mag dahingestellt bleiben. Die fiir die deutsche Universitit charakte-
ristische Departementalisierung von Soziologie und Sozialanthropologie/Ethnologie
jedenfalls trégt sicherlich nicht zur notwendigen Horizonterweiterung bei.

Eine Soziologie, die sich weder auf ihre regionalen Wissensbestdnde verlidsst, noch sich
reflexionsarm dem >global babble« iiberlésst, hitte sich der dreifachen Herausforderung einer
relationalen Verortung von Erfahrungsgehalt, Theoriegestalt und Geltungsanspruch zu stel-
len. Der 32. Soziologiekongress der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie hat in dieser Hin-
sicht eine wichtige Wegmarke gesetzt.

Prof. Dr. Helmuth Berking

TU Darmstadt, Inst. f. Soziologie
Residenzschloss, 64283 Darmstadt
berking @ifs.tu-darmstadt.de

i .73.218.80, am 25.01.2026, 21:44:53. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-445

