
Das Selbst und der Andere –

Levinas im Kontext der fr�hen Ph�nomenologie1

Hans Rainer Sepp (Prag)

I.

Phänomenologie verstand sich nie als ein Vorgehen, das sein Ziel nur
in der Entfaltung einer Theorie des Theoretischen erblickte. Eine Theo-
rie des Praktischen zu entwickeln, war von Anbeginn für das Unter-
nehmen der Phänomenologie ebenso bestimmend, ja stellte vielleicht
das eigentlich leitende Vorhaben dar. Edmund Husserl widmete bereits
seine Antrittsvorlesung an der Universität Halle dem Thema ›Ethik
und Metaphysik‹ und benannte damit das, worauf er früh schon hi-
nauswollte. Fragen zur Freiheit des Willens, zu Axiologie und Praktik
begleiteten sein Philosophieren von diesem Zeitpunkt an. Nahezu
überflüssig ist es zu erwähnen, dass auch für Max Scheler Fragen zur
Ethik und Alterität im Vordergrund standen, als er seine ersten großen
Werke vorlegte. Der Erste Weltkrieg und die unmittelbare Nachkriegs-
zeit verschärften diese Tendenz; immer deutlicher trat hervor, dass für
die Phänomenologie die Theorie selbst in eine Revolution der Praxis zu
münden habe. So war Husserl bekanntlich der Auffassung, dass die
Ausbildung einer Philosophie als einer strengen Wissenschaft unter
der Direktive der transzendentalen Phänomenologie nicht nur zu einer
Neuordnung des Gesamtgefüges der Wissenschaft, sondern über diese
zu einer Neugestaltung des menschlichen Lebens in der Welt zu führen
habe. Mit dieser Abzielung unterscheidet er sich in keiner Weise von
den Grundintentionen Schelers und Martin Heideggers, die, wenn-
gleich durchaus unterschiedlich in den Ansätzen, so doch beide eine
Intensivierung der Echtheit des Lebensvollzugs forderten. Allen dreien

210

1 Die vorliegende Publikation ist im Rahmen des Forschungsvorhabens Antropologie
komunikace a lidské adaptace entstanden, das an der Humanwissenschaftlichen Fakul-
tät der Karls-Universität Prag durchgeführt wird (FHS UK, MSM 0021620843).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geht es darum, menschliche Existenz aus der Umklammerung einer
Lebenshaltung zu befreien, die sich in einer Verabsolutierung des
Weltzugangs, den moderne Wissenschaft und Technik ermöglichten,
etabliert hatte. Denn alle drei hatten erkannt, dass die faktische Ent-
wicklung der Wissenschaft sich nicht damit zufrieden gab, ein jeweils
bestimmtes Feld der Wirklichkeit mit theoretischen Mitteln zu er-
schließen, sondern mit ihrem begrenzten Blick auf das Wirkliche längst
die konkrete Praxis ergriffen und diese gleichsam unter der Hand, im
Wildwuchs, ›revolutioniert‹ hatte. So überrascht es keinesfalls, dass
Emmanuel Levinas, Schüler bei Husserl und Heidegger während der
zwanziger Jahre, sein phänomenologisches Philosophieren der Direkti-
ve unterstellte, dass die Erste Philosophie Ethik zu sein habe.

Worum geht es bei den frühen Versuchen von Husserl, Scheler
und Heidegger, den menschlichen Lebensvollzug authentischer werden
zu lassen? Lässt sich ein strukturelles Profil aufzeigen, in dem die Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede, die ihre Positionen in Bezug auf die-
se Absicht aufweisen, deutlich hervortreten, und zwar so, dass sich
ihnen auch der Ansatz von Levinas hinzufügen ließe? Husserl, Scheler
und Heidegger setzen damit an, dass menschliche Existenz in ihrem
›normalen‹, d. h. zunächst ungebrochenen, in ihrer Umwelt veranker-
ten Sein, pervertiert ist. Aller Anfang, alle ›Normalität‹, ist also per se
Perversion, und die Aufgabe lautet, Existenz aus diesem Zustand he-
rauszulösen. Der pervertierte Status betrifft die Relation des Selbst zu
seinen Anderen: Im Status der ›Normalität‹ ist das ›Selbst‹ schon auf
den Anderen verwiesen, was zur Folge hat, dass es sowenig bei sich
selbst wie bei Anderen ist. Es verdeckt sich selbst und die Anderen in
ihrer Andersheit, es nivelliert. Eine grundlegende Weise solcher Nivel-
lierung ist für Husserl, Scheler und Heidegger die Objektivierung: Das
subjektive Korrelat einer Objektivierung ist weder das Selbst noch der
Andere, sondern im wahrsten Sinn des Wortes das ›durchschnittliche‹
Selbst: weder – noch. Als ein solches ›Nichts‹ ist dieses Selbst un-mög-
lich: Sein Standpunkt ist ein Drittes, das es streng genommen nicht
gibt, sondern das Produkt einer imaginativen Setzung ist, die den
Durchschnitt von Selbst – Anderer faktisch sein lässt.

Während Husserl, Scheler und Heidegger Normalität als ein sol-
ches Sein-beim-Anderen ansetzen, welches das Selbst schon über-
sprungen hat, also eine Verschmelzung an den Anfang stellen, vertritt
Levinas die These, dass das Erstliche die Trennung ist: der Egoismus des
Lebens. Zwar haben Husserl, Scheler und Heidegger ebenfalls den Ego-

211

Das Selbst und der Andere

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ismus beschrieben, doch so, dass dieser gerade dadurch bestimmt ist,
sich von vornherein im Anderen einzunisten. Damit haben sie eine
wesentliche Dimension übersprungen. Der entscheidende Punkt ist al-
so, dass Egoismus Trennung ist. Im Folgenden soll genauer betrachtet
werden, wie das Verhältnis von Selbst und Anderem bei Husserl, Sche-
ler und Heidegger angelegt ist und was Levinas dagegen setzt.

II. Husserl – Scheler – Heidegger

Zunächst wird darzulegen sein, wie Husserl, Scheler und Heidegger
den Egoismus bestimmen, also dasjenige Selbst, das sich an die Welt
verloren hat (1.). Im Anschluss daran werden die Strategien fixiert,
durch welche dieser Egoismus aufgelöst werden soll, und es wird zu
zeigen sein, wie das von seinem Egoismus befreite Selbst jeweils ge-
fasst wird (2.). Bei alldem geht es darum, die Grundlinien der jeweili-
gen Ansätze, ihre Struktur, herauszupräparieren, um sie so einem Ver-
gleichsprofil zuordnen zu können.

1. Egoismus als Bindung

1.1. Husserl. Das verweltlichte und darin verleiblichte transzendentale
Selbst ist für Husserl »Nullpunkt«, Nullpunkt für alle »Orientierun-
gen«.2 Damit ist ein Zweifaches ausgedrückt: Es ist ein absolutes Hier,
besitzt in und mit seiner Leiblichkeit eine nicht hintergehbare Ver-
ankerung. Zugleich verbleibt es nicht nur in diesem Stand, sondern ist
von da aus gerichtet: Für die sich an die Welt verlierende Einstellung
bei Husserl ist es charakteristisch, dass der Lebensvollzug der »natürli-
chen Einstellung« ein spezifisches Transzendieren darstellt. Natürlich
eingestellt ist das Selbst gerade nicht (nur) auf das bezogen, was ihm
wirklich, anschaulich, gegeben ist, sondern ist auf solches ausgerichtet,
das gegenüber dem evidenten Selbst-Da ein Noch-Nicht darstellt. Im
Fall des äußeren Erlebens wäre das anschaulich Gegebene die sinn-
erfüllte, evidente Präsentation; da aber immer nur je ein Aspekt des

212

Hans Rainer Sepp

2 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-
phie. Zweites Buch (Husserliana, Bd. IV). Hrsg. von M. Biemel. Den Haag 1952, 158.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichen erfüllt ist, verweist jede Erfüllung auf noch Unerfülltes.
Jede Erfüllung besitzt Horizonte, welche die offenen Bereiche des An-
schaulichen zwar sinnhaft, aber leerintentional, d.h. »leer« in Bezug
auf Erfülltheit, vorzeichnen. Das Geflecht dieser Horizontverweisun-
gen webt das Netz, in dem sich das Selbst in der Welt halten kann – und
sich an Welt verliert. Das Netz ist diejenige Dimension, die das System
von Intention und Erfüllung trägt. Es ist aufgespannt aufgrund des
Interesses, mit dem sich das Selbst eine zweite Verankerung gibt: in
der Tendenz auf die Objekte seines Begehrens, bei diesen zu sein und
mit ihnen bei der Welt.

Sich an die Welt verlieren bedeutet dann: Das Subjekt über-
springt, dass es immer nur je ein Stück Welt wirklich gegeben hat, alles
Übrige ist für es, ohne dass es dies ausdrücklich bemerkt, nur Prätenti-
on, ein ungedeckter Scheck. Das Selbst verfängt sich aber nicht nur im
Geflecht der Horizontbezüge. Diese Bezüge selbst schießen zu sinn-
haften Einheiten, genannt »Gegenstände«, zusammen. Diese Einheiten
sind ebenfalls Sinnüberschüsse, deren Einheitsbildung, »Konstituti-
on«, von den in den erfüllten Ansichten gründenden Horizontverläu-
fen motiviert ist. Da es aber diese Einheiten qua Gegenstände sind,
worauf das praktische (und auch theoretische) Leben in der Welt ge-
meinhin ausgerichtet, »verschossen« ist, wird nicht nur der gesamte,
als solcher hier lediglich fungierende Gegenstandsbezug, jene Bedin-
gung der Möglichkeit von Gegenstandssein überhaupt, übersprungen;
sofern natürliches Weltleben sich nur bei den Produkten der Gegen-
standskonstitution aufhält, werden diese, für sich bloße endkonstitu-
ierte Sinneinheiten, zum eigentlichen Anhalt und auf diese Weise sub-
stantialisiert. Dies widerfährt jedoch nicht nur den Gegenständen in
der Welt, sondern dieser selbst: Welt selbst avanciert zu einem über-
großen Gegenstand, einem Behälter oder einem realiter tragenden
Grund, wohingegen sie, transzendentalphänomenologisch gesehen,
nur der Inbegriff der Horizontverweisungen selbst ist: das verknüpfen-
de Band, das alle Horizontbezüge zu- und ineinander fügt und als »To-
talhorizont« das Hinausmeinenkönnen selbst und als solches ist.

Damit Welt zu der in lebensweltlichen wie auch wissenschaftli-
chen Bezügen objektiven Welt, der Welt für jedermann, wird, bedarf
es eines bestimmten ursprünglichen Kontakts zum Anderen, und zwar
eines Kontakts, der sich in dieser Ursprünglichkeit als Verschmelzung
des Selbst mit dem Anderen erweist. Husserl analysiert dies ausgehend
von der »primordialen« Leiblichkeit, derjenigen, für die noch nicht der

213

Das Selbst und der Andere

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn ›anderer Mensch‹ konstituiert ist.3 Die Identifikation des Selbst
mit dem Anderen verläuft in drei Stufen: 1. Ich in meiner primordialen
Leiblichkeit nehme den Körper eines ›Anderen‹ als einen solchen wahr,
der im Prinzip die gleichen Vermögen besitzt wie mein Leib, so wie
dieser mir von meinen leiblichen Vermögen her vertraut ist: Ich ver-
setze mich also in den ›Anderen‹, als ob ich an seiner Stelle wäre. 2. Da
ich aber zugleich im Hier meiner leiblichen Verortung, meines Null-
punkts, verbleibe, also nicht wirklich ›aus meiner Haut fahren‹ und zu
einem Anderen werden kann, apperzipiere ich seinen Leib weiterhin
als einen Körper, aber als einen besonderen Körper, als »Leibkörper«.
3. Dieses Mischwesen, das der Andere nun für mich ist, weder Fisch
noch Fleisch, übertrage ich auf mich selbst, da ich den Anderen als
meinesgleichen erfahren habe. Auf diese Weise bildet sich ein ›Durch-
schnitt‹ zwischen Selbst und Anderem, ein Durchschnitt, der weder
mein Selbst noch der Andere ist. In wechselseitiger Konstitution kon-
figuriert sich so eine dritte Subjektivität, die weder die meine noch die
deine, sondern gegenüber leiblichen Verortungen eigentümlich ortlos
ist: eine Inter-Subjektivität, die sich selbst als objektive mit dem Kor-
relat einer objektiven Welt apperzipiert.

In lebensweltlicher Einstellung ist das volle Korrelat zur objekti-
ven Welt mein interessiertes (inter-)subjektives Ego-Selbst, denn ob-
gleich die objektive Intersubjektivität mein Selbst überlagert, bleibt
dieses in sich, was es ist: gebunden an den absoluten Ort, den mein Leib
ihm zuweist. Daraus resultiert eine unheilvolle Mischung: verankert
zu sein im Selbst und zugleich aus ihm vertrieben und angewiesen zu
sein an einen Durchschnitt, der wie ›die‹ Welt selbst das Produkt einer
Konstitutionsleistung der Subjektivität ist. Die Grundintention der eu-
ropäischen Philosophie ist es, dieses Konglomerat zu durchhellen und
seine automatische Wirkung aufzulösen; doch indem sie, so Husserls
Vorwurf, nicht radikal dort ansetzte, wo dieses Problem entstand: in
der leibverankerten transzendentalen Subjektivität, verstrickte sie sich
selbst in diese Vermischung, und anstatt sie zu beseitigen, intensivierte
sie sie noch.

1.2. Scheler. Die Auffassung, dass Egoität und Transzendenz einander
nicht widersprechen, sondern in einem Wechselverhältnis stehen, fin-

214

Hans Rainer Sepp

3 Vgl. hierzu die V. Meditation in E. Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser
Vorträge (Husserliana, Bd. I). Hrsg. von St. Strasser. Den Haag 1954.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


det sich auch bei Scheler. Für ihn ist das Erleben im Status der natürli-
chen Einstellung oder, wie es bei ihm heißt, der »natürlichen Welt-
anschauung« jedoch nicht nur egogebunden, sondern überdies egois-
tisch, sofern das Selbst als Ego die Art und Weise seines Ausgriffs auf
Welt dominiert. Da das Faktum dieses Dominierens der natürlichen
Weltanschauung selbst verdeckt bleibt, liegt deren hervorstechendes
Merkmal darin, dass sie einer Illusion verhaftet ist. Diese existenzielle
Illusion, die das grundlegende Verhältnis des Egos zur Welt betrifft,
bezeichnet Scheler als »Egozentrismus« und »Anthropozentrismus«.
Ist das Subjekt der natürlichen Weltanschauung stets umweltlich ori-
entiert, besagt Egozentrismus »die Illusion, die eigene ›Umwelt‹ für die
›Welt‹ selber zu halten, d. h. die illusionäre Gegebenheit der eigenen
Umwelt als ›die‹ Welt.«4 Damit ist nicht gemeint, dass ich Sinngehalte
der eigenen Weltanschauung vorziehe, sondern mein Erleben, für das
diese Inhalte je Gültigkeit haben, privilegiere: Die Orientierung des
solcherart welterfahrenden Lebens verläuft von diesem aus auf es
selbst zurück. Die Rede vom Egozentrismus natürlicher Weltanschau-
ung bezeichnet somit das Faktum, dass das Ego der natürlichen Welt-
anschauung Welt auf sich bezieht. Zwar meint Scheler mit Betonung
der Welt nicht wie Husserl den Fluchtpunkt aller Horizontverweisun-
gen, der als eine einheitliche Entität konstituiert wird, sondern die
Tatsache, dass das, was sich nur einem je bestimmten Weltzugang ver-
dankt, vor dem Hintergrund einer egozentrischen Grundhaltung un-
ausdrücklich für das Ganze genommen wird; beiden Ansätzen gemein-
sam ist aber die Auffassung, dass die Art und Weise, wie ein Ego-Selbst
transzendiert, auf dieses relativ ist.

Für Scheler ist jedoch nicht nur die Weise, wie natürliche Welt-
anschauung Welt ›hat‹, relativ auf ihr (für das Ganze gesetztes) Um-
weltsein; dieses selbst ist seinerseits relativ auf die »biologische Son-
derorganisation des Menschen«,5 auf den Menschen als ›Lebewesen‹,
und dies mache den Anthropozentrismus der natürlichen Welt-
anschauung aus. Dieses Relativsein drückt sich darin aus, dass die Sub-
jekte natürlicher Weltanschauung der Welt nur den Sinn entnehmen,
der für ihre besondere Organisation zweckmäßig, für die »dringlichs-

215

Das Selbst und der Andere

4 M. Scheler: Wesen und Formen der Sympathie (Gesammelte Werke, Bd. 7). Hrsg. von
M. S. Frings. Bern/München 1973, 69.
5 M. Scheler: Vom Ewigen im Menschen (Gesammelte Werke, Bd. 5). Hrsg. von Maria
Scheler. Bern/München 1954, 88.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Lebensbedürfnisse« bedeutsam ist, wie Scheler in seiner Biologie-
Vorlesung von 1908/1909 hervorhebt.6 Scheler deutet bereits in dieser
frühen Vorlesung an, wie der in natürlicher Welthaltung bestehende
(und später von Heidegger benannte) Verweisungszusammenhang des
Um-zu erfasst werden könnte. Die Bedeutsamkeit der Weltinhalte
richtet sich nach ihrer Zweckmäßigkeit: Das Interesse zielt auf sie nur
in der Absicht, um sie sich dienstbar zu machen; und da sich in diesem
Um-zu die Struktur des korrelativen subjektiven Ausgriffs bekundet,
ist die Um-zu-Verweisung letztlich zurückbezogen auf das Sein des
Subjekts natürlicher Weltanschauung, wie dieses sich umgekehrt in
der Art seiner Verweisungsstruktur bekundet. Anthropozentrik dieser
Art schließt Egozentrik mit ein: Denn besteht letztere darin, dass na-
türliche Weltanschauung ihr Umweltsein mit Welt selbst in eins setzt,
und ist dieses Umweltsein relativ auf die Sonderorganisation des Men-
schen, dann erhält Welt überhaupt den Sinn von menschlicher Welt.
Da aber Umweltbezogenheit die triebmäßig gesteuerte Um-zu-Struk-
tur in ihren Dienst stellt, käme es umgekehrt ohne die natürliche Zen-
tralstellung des Egos, welche Welt mit dessen Umwelt identifiziert,
nicht zu einer Anthropologisierung des Welthaften.

Der Mensch in natürlicher Welthaltung versteht sich primär aus
Anderem, als er selbst ist, ohne dass dies ihm, der in seine egoistische
Grundstruktur verstrickt ist, auffällig würde. So lebe in ihm, wie Sche-
ler bemerkt, die Tendenz, die Formen von Raum und Zeit sowie Kau-
salstrukturen auf seelische Mannigfaltigkeiten zu übertragen;7 auch
die »Gewalt der sprachlichen Tradition« lasse in der eigenen Psyche
zunächst nicht »die Erlebnisphänomene selbst« erblicken, sondern
vielmehr »die Deutungen dieser durch die sprachliche Tradition der
Gemeinschaft«.8 Die Tendenz, Strukturen und Daten der Außensphäre
auf die Innensphäre zu übertragen, steht keineswegs in Widerspruch
zu dem Befund, natürliche Welthaltung sei durch den Grundzug des
Egozentrismus charakterisiert. Beide Aussagen sind miteinander zu
vereinbaren, ja sie stehen sogar in einem Abhängigkeitsverhältnis zu-
einander. Die mit Anthropozentrik stets eng verbundene Egozentrik

216

Hans Rainer Sepp

6 M. Scheler: Schriften aus dem Nachlaß, Bd. V: Varia I (Gesammelte Werke, Bd. 14).
Hrsg. von M. S. Frings. Bonn 1993, 293f.
7 Vgl. M. Scheler: Vom Umsturz der Werte (Gesammelte Werke, Bd. 3). Hrsg. von
Maria Scheler. Bern/München 1955, 267ff.
8 Ebd. 283f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


natürlicher Welthaltung erweist sich auch hier als Bedingung dafür,
dass sich natürliches Weltleben zunächst nicht aus sich selbst und nicht
in Bezug auf sich selbst versteht. Denn nur das Bestehen einer egozen-
trischen Grundtendenz vermag plausibel zu machen, wie Weltleben
überhaupt dazu gelangt, Außendaten in sich zu integrieren. Es muss,
zum einen, vorweg eine Bezugsdimension bestehen, die die Richtung
des Bezogenwerdens vorgibt; und diese Dimension muss, zum zweiten,
eine identifizierende Kraft besitzen, Anderes nicht nur an sich zu zie-
hen, sondern auf das Eigene zu übertragen, ja damit das Eigene über-
haupt erst mit Gehalten zu besetzen. Der Egozentrik natürlicher Welt-
haltung käme als fundamentale Struktur diese spezifische Dimension
zu, die Dimension nur ist vermöge einer Fremddaten vereinnahmen-
den (anziehenden und identifizierenden) Bewegungsrichtung. Erst der
egozentrische Grundzug macht deutlich, warum hier nicht der Versuch
unternommen wird, das Übertragene als das aufzunehmen, was es in
sich selbst ist, und in dem zu erfassen, worin es seinen ursprünglichen
Ort besitzt; und die Annahme und Vereinnahmung von Fremddaten
bestärkt wiederum die egozentrische Tendenz: Die durch sie erst er-
möglichte Leistung der Annahme und Vereinnahmung bekräftigt ihre
Illusion, den eigenen Umkreis für das Ganze zu halten bzw. die selbst
gesetzte Bestimmung des Anderen für dessen tatsächliche.

1.3. Heidegger. Wie Husserls Begriff des leiblichen Nullpunkts und
Schelers Betonung einer Zentrierung im Ego beinhaltet auch Heideg-
gers Terminus der Jemeinigkeit den zweifachen Sinn eines nicht
tauschbaren und nicht hintergehbaren Moments des Selbst, und wie
Husserl und Scheler verknüpft auch Heidegger dieses Moment mit
dem Befund einer transzendierenden, einer Öffnungsbewegung, wel-
che Seiendes in einer Welt entdeckt: Einem jeweiligen Dasein eröffnet
sich Welt in der Bedeutsamkeit des Umgang mit dem Seienden, um
dem es diesem Dasein zu tun ist. Auch für Heidegger entdeckt somit
Dasein Welt von seiner jeweiligen Umweltlichkeit her. Während aber
für Scheler die Bedeutsamkeit in der Triebstruktur des Menschen
gründet, entnimmt Heidegger sie dem Verstehenszusammenhang ei-
ner Zeugwelt, in die, sie besorgend, das Dasein als das sorgende sich
verliert.

Ähnlich wie Husserl und Scheler bestimmt auch Heidegger die
Dimension weltlichen Verhaltens, die »Räumlichkeit des Daseins«, als
eine solche, die sich »zunächst und zumeist« in einem Status des »Ver-

217

Das Selbst und der Andere

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fallens« befindet; dieses Fallen besagt, dass das Dasein im Besetzen
seiner Räumlichkeit immer schon vorweg bei dem von ihm zu besor-
genden Seienden ist. Was bei Husserl das Verschossensein in Gegen-
stände und bei Scheler der Egozentrismus ist, der keine Differenz zwi-
schen Anderem und Eigenem zulässt, der zunächst in Anderem haust
und darin sein Selbst preisgegeben hat, wird bei Heidegger zu einem
Dasein, das sich von dem her versteht, was es besorgt. Weil es dem
Dasein jeweils um etwas geht, ist es je ein sich (um sich) sorgendes
Dasein, als dieses aber zugleich ein solches, das im Umgang mit den
Dingen seines Besorgens zugleich nicht dieses selbst ist, da es sich aus
dem versteht, was es besorgt: Es ist nur insofern je meines, als es »zu-
nächst und zumeist nicht es selbst ist«.9

Wenngleich Heidegger das Hier nicht wie Husserl leiblich charak-
terisiert, ist die Struktur eine sehr ähnliche, sofern Heidegger das »Ich-
hier« als das »In-Sein aus dem Dort der zuhandenen Welt« bestimmt.10

Doch ein Unterschied besteht: Bei Heidegger ist zwar eine Verschmel-
zung von Hier und Dort zum Ausdruck gebracht; diese Verschmelzung
resultiert jedoch nicht aus dem Kontakt mit dem Anderen, sondern ist
ein Strukturmoment des jeweiligen Daseins selbst. Das hat zur Folge,
dass für Heidegger die Nivellierung zumindest nicht expressis verbis
über einen Kontakt mit dem Anderen zustande kommt, wie dies bei
Husserl und bei Scheler der Fall ist. Obgleich ein jedes Dasein sozusa-
gen seine je eigene Perspektive hat, wie es jeweils besorgend existiert,
kommt alles Dasein darin überein, dass es, zunächst und zumeist, auf
dieselbe, stets Seiendes besorgende Art und Weise auf Welt bezogen
ist. Die Nivellierung besteht hier folglich schon darin, dass Dasein sich
auf das Seiende, das es besorgt, entwirft und von ihm her versteht. Erst
diese Nivellierung führt dazu, dass die Anderen diejenigen sind, »von
denen man selbst sich zumeist nicht unterscheidet«,11 und dass das
jeweilige Dasein in ihrer »Botmäßigkeit« steht.12 Das Wer dieses nivel-
lierten Daseins, das »Man«, ist nicht ein Gegensatz zum Selbst, son-
dern eine Modifikation, eine bestimmte Weise, das Selbst zu sein: im
Modus des »Man-selbst«. Wenn Heidegger betont, dass dieses Man-

218

Hans Rainer Sepp

9 M. Heidegger: Sein und Zeit (Gesamtausgabe, Bd. 2). Hrsg. von F.-W. von Herrmann.
Frankfurt a. M. 1977, 155.
10 Ebd. 159.
11 Ebd. 158.
12 Ebd. 168.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst den Verweisungszusammenhang der Bedeutsamkeit »artiku-
liert«,13 so weist dies darauf hin, dass der besorgende Bezug nicht rela-
tiv auf das Man ist, sondern umgekehrt: Das Man macht es aus, dass es
sich von diesem Bezug völlig vereinnahmen lässt.

2. Entbindung als Geburt des Selbst

Husserl, Scheler und Heidegger entwickelten Strategien, die zeigen
sollen, wie das Selbst, das sich im Stand der natürlichen Einstellung,
der natürlichen Weltanschauung oder der Alltäglichkeit des Man an
eine nivellierte Durchschnittlichkeit verloren hat, aus diesem Prozess
des Entfremdens zurückzugewinnen ist. Das Ziel der Verwirklichung
eines ›authentischen‹ Selbst wird dabei jeweils über die Aufhebung des
zunächst dominierenden und Authentizität verwehrenden Bezugs zur
Welt angesetzt.

2.1. Husserl. Husserls Strategie, Subjektivität von ihrer Weltverfan-
genheit zu lösen, ist die transzendentale Epoché. Mit diesem »univer-
salen«, weil auf Welt selbst bezogenen Verfahren soll das hinausmei-
nende Transzendieren, das Terminieren in Welt, das Leben in
Horizonten zur Gänze durchtrennt werden. Diese Durchtrennung ist
ein existenzieller Akt, den Husserl als solchen jedoch nicht eigens zum
Thema gemacht hat. Ihn interessierte, was dieser einzigartige Akt er-
möglichen kann: den Aufbau einer neuen, ebenso »universalen« Wis-
senschaft, die durch die Mittel der transzendentalen Phänomenologie
gegründet wird. Die Epoché liegt vor dieser universalen Theorie als die
erste Bedingung der Möglichkeit ihrer Realisierung.

Sofern Subjektivität nach dem Vollzug der Epoché und der Instal-
lierung der transzendentalen Theorie nicht mehr in Welt lebt, sondern
sich jetzt selbst zusieht, wie sie als transzendentale den Weltbezug im-
merfort ausbildet, bezieht sich der phänomenologische Blick, der Blick
nach der Entkoppelung von seinem weltkonstituierenden Ausgriff,
nicht auf die ›Endprodukte‹ der in Welt terminierenden transzenden-
talsubjektiven Konstitution, sondern vermag jetzt diese selbst, ihr »Te-
leologischsein«, ihren in der Hervorbildung von Sinnbeständen sich
manifestierenden genealogischen Prozess, zu gewahren. Das Selbst als

219

Das Selbst und der Andere

13 Ebd. 172.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Stand der natürlichen Einstellungen übersprungene, anonym fun-
gierende transzendentale Subjektivität wird so durch ein Patentmachen
seiner Funktionsweise angeeignet, und zwar in einem zweifachen Ver-
fahren von höchst unterschiedlicher Zeitlichkeit: einerseits in einem
einzigartigen, einmaligen Schritt, der einmal vollzogenen transzen-
dentalen Epoché, die erst auf die zu untersuchende Dimension ›hebt‹,
und andererseits in einem dadurch möglich gewordenen unendlichen
Arbeitsprozess, in dem das Fungieren der Subjektivität phänomenolo-
gisch durchleuchtet wird. Da dieser unendliche Prozess der Auf-
deckung ein wissenschaftlicher ist und die neue universale Wissen-
schaft ermöglichen soll, ist er nur in der Kooperation einer offenen
Vielheit von Forschern zu bewältigen; zugleich sollen parallel dazu sei-
ne Ergebnisse im Zuge einer authentischen, die aufgedeckten Gehalte
wahrenden Verendlichung – sozusagen in der Verendlichung eines
ebenso unendlichen Bildungsprozesses – in die außerwissenschaftliche
soziale Praxis eingebunden und damit allen Nicht-Phänomenologen
zugänglich gemacht werden.14 Die offene Unendlichkeit dieses For-
schungsprozesses und seiner praktischen Verendlichung sind es also,
in der im Kontext einer Gewinnung jeweils authentischer Selbstbezüge
(die als wissenschaftliche schon in einem sozialen Kontext stehen) der
Andere bzw. der auch ›authentisch‹ gewordene oder werdende Andere
seinen Ort erhält.

2.2. Scheler. Scheler bestimmt die phänomenologische Reduktion aus-
drücklich als eine grundlegende existenzielle Modifikation; sie ist nicht
Methode, sondern ein »Verfahren inneren Handelns«.15 Dieses Ver-
fahren richtet sich auf den ego- wie anthropozentrischen Grundzug
natürlicher Weltanschauung und trachtet danach, die kurz geschlosse-
ne Verbindung von jeweiliger Umwelt und Welt im Zusammenhang
mit dem Wirken der Triebstruktur außer Vollzug zu setzen. Dies wird
konkret dadurch erreicht, dass das »Realitätsmoment« selbst, d. h. das
einen triebbestimmten Organismus kennzeichnende Erleben von Rea-
lität und nicht etwa nur der Sinn von Realität, ausgeschaltet wird. Die

220

Hans Rainer Sepp

14 Vgl. dazu Husserls Beilagen zu E. Fink: VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die
Idee einer transzendentalen Methodenlehre (Husserliana Dokumente, Bd. II/1). Hrsg.
von H. Ebeling, J. Holl und G. van Kerckhoven. Dordrecht/Boston/London, bes. Beilage
XV, 216.
15 M. Scheler: Späte Schriften (Gesammelte Werke, Bd. 9). Hrsg. von M. S. Frings.
Bern/München 1976, 206.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausschaltung dieses Moments lässt mit der Aufhebung der Triebstruk-
tur die Umweltgebundenheit kraftlos werden.

Diese radikale Möglichkeit einer Überwindung des Gebunden-
seins an die eigene Triebstruktur kann phänomenologische Reduktion
offenbar nur aus dem Grunde ergreifen, weil sie im Menschen als sol-
chen angelegt und in ›schwächeren‹ Formen immer schon vollzogen
wird. Denn Menschsein bedeutet für Scheler das Können, die Anbin-
dung an die Triebstruktur zu hemmen, sie zu »sublimieren«, und das
mit ihr gegebene Fixiertsein auf eine Umwelt außer Kraft zu setzen.
Dieses »›Nein‹ zur konkreten Wirklichkeit der Umwelt«16 beinhaltet
die Voraussetzung für ein weltoffenes Verhalten, das »die nie ruhende
Sucht, […] in die entdeckte Weltsphäre vorzudringen«,17 impliziert,
wie auch die damit verbundene Anpassung der entdeckten Welt an sich
selbst. Das Eigentümliche ist also, dass im Stand der natürlichen Welt-
anschauung die Möglichkeit der nur partiellen Aufhebung der Trieb-
struktur die Bedingung dafür schafft, dass ein prinzipiell zur Welt hin
offenes Leben sich dadurch bindet, dass es Welt egoistisch auf das ei-
gene Umweltsein bezieht, dass es damit zugleich aber – wie gezeigt –
die Bedingung dafür bereitstellt, dass die Triebstruktur im Menschen
ihren spezifischen ›Spielraum‹ erhält.

Da auch das wissenschaftliche Erkennen für Scheler noch in den
Strukturformen der natürlichen Weltanschauung verbleibt, zielt erst
das philosophische Erkennen auf eine Sphäre, die »außer und jenseits
der bloßen Umweltsphäre des Seins überhaupt gelegen ist«.18 Wie
Husserl möchte auch Scheler mit Hilfe des phänomenologischen Ver-
fahrens über alles Umweltsein hinaus zum Sein der Welt selbst vor-
dringen. Das Ergebnis der Reduktion liegt für Scheler folglich darin,
Erkenntnis der apriorischen Struktur der Welt zu ermöglichen.19 Sche-
ler wirft Husserl jedoch vor, die Reduktion nicht radikal genug durch-
geführt zu haben; da Husserl, anstatt das Realitätsmoment selbst auf-
zuheben, sich mit der Dispensierung des Daseinsurteils, des Urteils
über Realität, begnügte, habe er die Raum-Zeit-Struktur in Geltung
belassen.20 Die Raum-Zeit-Struktur lässt Scheler hingegen im Realsein

221

Das Selbst und der Andere

16 M. Scheler: »Die Stellung des Menschen im Kosmos«. In: Ders.: Späte Schriften, 68.
17 Ebd. 68 f.
18 Scheler: Vom Ewigen im Menschen (s. Anm. 5), 89.
19 Vgl. M. Scheler: Schriften aus dem Nachlaß, Bd. II: Erkenntnislehre und Metaphysik
(Gesammelte Werke, Bd. 11). Hrsg. von M. S. Frings. Bern/München 1979, S. 72 ff.
20 Vgl. hierzu Scheler: Späte Schriften, a. a.O., 207.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fundiert sein und verankert nicht umgekehrt das Realsein etwa in einer
›ursprünglicheren‹ Zeitlichkeit.

Vor dem Einsatz der phänomenologischen Reduktion sind aprio-
rische Gehalte in die Vitalsphäre der Triebstruktur eingelassen. Da das
Realsein der Raum-Zeit-Struktur vorgängig ist, wirkt es im trieb-
gestützten Erleben wie ein Filter: Es determiniert, was an apriorischen
Gehalten zu unterschiedlichen Zeiten an verschiedenen Orten er-
schlossen wird. Die das Realitätsmoment einklammernde phänomeno-
logische Reduktion kann daher apriorische Gehalte nicht totaliter, son-
dern nur in derjenigen Perspektive freilegen, in der sie für die
natürliche Weltanschauung in Funktion treten. Für Scheler führt dies
zu der Notwendigkeit eines interkulturellen Austauschs in dem Sinne,
dass jede Region und auch jede Epoche über ein apriorisches Wissen
verfügen, das auf ursprüngliche Art und Weise jeweils nur ihnen zu-
kommt. In einem formal ähnlichen Sinne wie Husserl formuliert Sche-
ler somit den Gedanken einer offen-unendlichen Erkenntnisgewin-
nung, wobei aber – anders als bei Husserl – das Europäische selbst nur
eine Facette darstellt. Entbindung des Selbst bedeutet bei Scheler also
das (unabschließbare) Erfassen der eigenen Sinngründe, ihrer Grenzen
wie ihrer daraus entspringenden Möglichkeiten, im notwendigen Kon-
text einer Anerkennung der Sinngründe der Anderen und der Mit-
arbeit bei der Freilegung ihres jeweiligen Selbstseins.

2.3. Heidegger. Die Entbindung des Selbst, deren existenzielle Ver-
ortung in Husserls Epoché-Konzept nur impliziert angelegt ist, von
Scheler in Bezug auf die phänomenologische Vorgehensweise aus-
drücklich in Anspruch genommen wird, gerät bei Heidegger zu einem
rein existenziellen Erlebnisvollzug, der jedoch nicht im Kontext eines
phänomenologischen Vorgehens operiert. Aufgabe der Fundamen-
talontologie ist es lediglich, diesen Erlebnisvollzug mit phänomenolo-
gischen Mitteln aufzuzeigen. Dasjenige, was die Klammer löst, mit der
Dasein zunächst und zumeist bei Seiendem ist und von diesem Modus
der Entdecktheit her auch sich selbst versteht, ist bei Heidegger die
Grundstimmung der Angst. Die Angst führt vor das Nichtige des all-
täglichen Bezugs zum Seienden, sofern sie den Bewandtniszusammen-
hang der Um-zu-Verweisungen kraftlos werden lässt und mit dem
nunmehr von seinen Verweisungen entleerten Moment der Bedeut-
samkeit, der Bedeutsamkeit der Welt, konfrontiert. Da Welt keine
durch Verweisungen gestützte Bedeutung mehr bietet, wird sie, im

222

Hans Rainer Sepp

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Modus des Nicht, im Modus des Entzugs ihrer Weltlichkeit, selbst auf-
dringlich. Indem sich in dieser Erfahrung des Nichtigwerdens die Welt-
lichkeit von Welt aufdrängt, wird das Dasein aus seinem nivellierten
Bezug zur Welt, in den es sich im Modus des Man mit allem Mitdasein
teilt, herausgesetzt.

Dieses in der überkommenden Stimmung der Angst augenblick-
lich seiner Nivellierung entbundene und darin aufleuchtende Selbst ist
jedoch instabil, es vermag keine »Selbst-ständigkeit«21 zu bieten. Um
diese zu erlangen, bedarf es des Vollzugs einer einzigartigen Möglich-
keit als eines radikalen Selbstbezugs der Sorge: Als die Bewegung des
Um-willen, worum es Dasein jeweils geht, hält die Sorge den Bereich
daseinsmäßiger Möglichkeiten offen. Da das vordringliche Besorgen
von Seienden das Dasein sein Seinkönnen selbst vergessen lässt, d. h.
vergessen lässt, dass es selbst es ist, um das es ihm in all seinen Besorg-
nissen geht, eröffnet ein Versinken aller innerweltlichen Bezugspunkte
des Besorgens die einzigartige Möglichkeit, sich zu diesem Besorgen-
können selbst, zum Dasein als Sorge, zu verhalten. Dieses Verhalten
bezeichnet Heidegger als »Vorlaufen«, und zwar als Überspringen
sämtlicher möglicher Möglichkeiten hin zu der ultimativen Möglich-
keit, die allem Seinkönnen ein Ende setzt: der Möglichkeit der Unmög-
lichkeit zu sein, der Möglichkeit des Todes als der »schlechthinnigen
Nichtigkeit des Daseins«.22 Der Tod ist die »eigenste Möglichkeit des
Daseins«23 – nicht nur, weil jedes Dasein seinen Tod ›hat‹, sondern weil
sich in der Erfahrung der Möglichkeit der Unmöglichkeit der Existenz
der Seinssinn des Daseins selbst erschließt: nämlich als Sorge der
»nichtige Grund seines Todes«24 zu sein. Das Dasein ist Grund seines
Todes, weil nur es in der Erfahrung seines Sterblichseins diese selbst
bezeugen kann; und es ist nichtiger Grund, weil dieses Können die
Möglichkeit seines Nichtseins bezeugt. Der Vollzug der einzigartigen
Möglichkeit besteht infolgedessen darin, im Vorlaufen auf diese ulti-
mative Möglichkeit der Unmöglichkeit das Seinkönnen selbst, darin es
dem Dasein um »sein eigenstes Sein« geht,25 zu übernehmen. Diese
das Dasein auf sein Eigenstes zurückbringende Übernahme vereinzelt

223

Das Selbst und der Andere

21 Heidegger: Sein und Zeit (s. Anm. 9), 427.
22 Ebd. 406.
23 Ebd. 349.
24 Ebd. 406.
25 Ebd. 349.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Dasein und entbindet es aus der Struktur der »Uneigentlichkeit«
des Man.

Die Übernahme der ultimativen Möglichkeit der Unmöglichkeit
bedeutet eine absolute Grenzziehung: Zum einen ist die Erfahrung
dieser Möglichkeit nicht mehr zu übertreffen: die »eigentliche Existenz
des Daseins« könne »durch nichts mehr überholt werden«.26 Zum an-
deren ist dadurch das Selbst völlig umgrenzt, denn es ist nicht nur
eigentlich, sondern »ganz« geworden.27 Für dieses ab-solute, in seiner
Vereinzelung ganz (nur) es selbst gewordene Dasein wird keine (ei-
gentliche) Möglichkeit des Austauschs, der Kooperation mehr namhaft
gemacht. Mit dem Eigentlichwerden der Existenz verschwindet der
Andere aus dem Blick.

Der Strukturvergleich zwischen Husserls, Schelers und Heideg-
gers Versuchen, das Verhältnis zwischen dem Selbst und dem Anderen
sowohl zu analysieren wie auch zu radikalisieren, zeigt zunächst, trotz
der Unterschiede im Detail, ein übereinstimmendes Profil: ein nicht
hintergehbares Selbst, das sich jedoch in einem Überstieg an das ge-
bunden hat, woraufhin der Überstieg erfolgt, und das sich zugleich im
wechselseitigen Kontakt mit Anderen nivelliert, das sich aber durch
eine bestimmte Handlung von der Auslieferung an das Überstiegene
und die Nivellierung so entbinden kann, dass es sich in seinem Selbst
freigibt. Allen dreien gemeinsam ist, dass die Selbstwerdung das Re-
sultat einer Trennung ist, wobei für Husserl und Scheler das dergestalt
sich zurückgegebene Selbst nicht nur dem Anderen gegenüber neu er-
öffnet, sondern auf ihn angewiesen ist.

III. Levinas

Davon unterscheidet sich Levinas’ Vorgehen grundlegend. Sein Aus-
gangspunkt ist die Feststellung, dass das Selbst (»das Selbe«, le même)
ursprünglich durch seine Ab-solution, seine völlige Trennung, charak-
terisiert ist. Im Folgenden soll zuerst zusammengefasst werden, wie
Levinas das Selbe bestimmt, bevor zu fragen sein wird, ob auch er
Weisen eines Verfallens und dessen Überwindung entwickelt und was
schließlich die Position des Anderen kennzeichnet.

224

Hans Rainer Sepp

26 Ebd. 407.
27 Ebd. 406.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Das Selbe

Das Bemerkenswerte ist, dass Levinas das Selbe auf einem untersten
Stockwerk bestimmt. Das Selbe ist für ihn in erster Linie nicht dasjeni-
ge, was, wie bei Husserl, Scheler und Heidegger, schon in ein weltliches
Bezugsverhältnis eingelassen ist, das, um es mit Sartres Terminologie
auszudrücken, sich schon im Status des Für-sich-seins befindet. Die
Voraussetzung für die Trennung des Selben ist zwar auch für Levinas
ein »inneres Leben«, ein »Psychismus«,28 doch das Selbe verankert sich
damit nicht schon in einer intentionalen oder seinsverstehenden
Räumlichkeit, sondern befindet sich im Faktum purer Leiblichkeit: Es
ist dadurch absolut getrennt, dass es genießt. Der Genuss ist nicht wie
ein Sinngeschehen zu teilen, er vereinzelt notwendigerweise. Genie-
ßen, d. h. im Vollzug zu leben, kann nur jede und jeder für sich allein.
Der Genuss ist in sich selbst schon Sättigung und Stillung, noch bevor
das Selbe den Bildschirm der Welt aufspannt, der die Differenz von
Intention und Erfüllung oder, allgemeiner gesprochen, von Begehren
und Erlangung setzt. Wenn Levinas hinzufügt, dass der Genuss stets
egoistisch ist, dann wird deutlich, dass er ein Selbes, das durch den
Genuss charakterisiert ist, und ein schlicht egoistisches Selbst (den
»Egoismus des Lebens«)29 einander gleichsetzt. Dieses Selbe, der ur-
sprüngliche Egoismus, ist nicht ein primordial reduzierter Nullpunkt
wie bei Husserl, der zudem nicht ohne die von ihm ausgehende und
durch ihn ermöglichte und stabil gehaltene Orientierung gedacht wer-
den kann, sondern ein leibliches Selbst, das im schlichten Genuss stets
von neuem seine absolute Trennung bezeugt.

2. Verfallen als endliches Begehren

Der Genuss des Selben betrifft dort einen Anderen, wo es zu einer
ersten Transzendenz kommt. Ein solches erstes Überschreiten liegt
dann vor, wenn das Selbe nicht nur im Genuss lebt, sondern den Ge-

225

Das Selbst und der Andere

28 E. Lévinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität. Übers. von
W. N. Krewani. Freiburg/München 1987, 68 [Orig.: Totalité et infini. Essais sur l’exté-
riorité (Phaenomenologica, Bd. 8). La Haye 1961, 24]. – Das »Selbe zu sein« heißt, »sich
von Innen zu identifizieren« (ebd. 417 [265]).
29 Ebd. 155 [84].

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nuss sucht. Das »Bedürfnis« als Ausgriff auf einen erhofften Genuss ist
die »erste Bewegung des Selben«.30 Levinas bezeichnet es als ein end-
liches Begehren. Es ist endlich, weil es, das Sättigung will, sich auf das
Sättigende bezieht, das es noch nicht besitzt; es terminiert im jeweili-
gen Ziel seiner Sättigung. Erst mit dieser Bewegung wäre konstituiert,
was sich mit Husserls Konzept der natürlichen Einstellung parallelisie-
ren ließe und schon Husserl als das Bezogensein auf Endliches bezeich-
nete.

Mit dem Willen zur Sättigung korreliert ein Ego, das sich von
demjenigen Ego, das genießend den Egoismus des Lebens schlicht voll-
zieht, unterscheidet; es hat sich in ein ausgesprochen egoistisches Ego,
in ein Ego, das seinen Egoismus in Szene setzt, verschoben. Dem wider-
spricht nicht, dass dieses Ego nur sein kann, was es ist, sofern es selbst
absolute Trennung ist und bleibt. Ein solches seinen Egoismus auf der
Bühne der Welt inszenierendes Ego wäre mit demjenigen Ego ver-
gleichbar, das Scheler ebenfalls als das zur Welt seiende egoistische
Selbst beschreibt. Von Levinas her gesehen, würde diese Art des Trans-
zendierens mit dem Verlassen des reinen Egoismus des Genießens die
absolute Grenze, die das Selbe als solches ausmacht, seine Trennung
(die es doch ist), überschreiten und ein Totum installieren: diejenige
Totalität, die in der Einebnung der Grenze sich bildet, dort, wo das
Selbe sich in das Bedürfnis verlegt und auf sein absolut Begehrtes als
eines zu erlangenden entwirft. Der Egoismus des endlichen Begehrens
impliziert somit eine Unkenntnis seines Orts, das endliche Begehren
weiß nicht, wo es sich befindet und was es überschritten hat. Das Selbe
verliert sich auch hier in einem Niemandsland, einen Bereich, der total
ist, da es außer ihm nichts mehr gibt; und in und mit dieser Totalität
sehnt sich das Selbe, gerade weil es seinen ursprünglichen Ort verloren
hat, egoistisch nach einem heilen Zustand, einem verlorenen Paradies,
das es doch nicht erreicht, genauso wenig, wie es dem Anderen als
Anderen Raum zu geben vermag. Es vermag ihm aus dem Grunde
nicht zu entsprechen, weil es sich in den Bildern seines Begehrens ver-
fängt und darin gefangen gehalten wird.

226

Hans Rainer Sepp

30 Ebd. 161 [88].

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Aufhebung als metaphysisches Begehren

Der Weg, diese Art des Begehrens zu überwinden, ist die Realisierung
einer anderen Form der Transzendenz: das unendliche oder metaphysi-
sche Begehren. Dieses Begehren hält sich kein Idol vor, umtanzt kein
Goldenes Kalb. Es lebt im Begehren in der Weise, dass es ein jegliches
zu Begehrende vom Begehren selbst fern hält. Es will den Genuss nicht
verlängern, indem es das Begehren nicht dazu nutzt, Objekte des Ge-
nusses festzuschreiben. In diesem Sinn ist es nicht nur ein anderes
Begehren, sondern ein solches, das ein Verhalten zum endlichen Be-
gehren impliziert, ja daraus selbst erst erwächst. Es schließt ein Be-
wussthaben der Grenze des endlichen Begehrens und darin der absolu-
ten Grenze: der Trennung des Selben, mit ein. Damit ich mich nicht im
Setzen von Objekten verliere, muss ich wissen, dass kein Objektbezug
genügt, um dem Status des Selben zu entsprechen: Ein Selbes, das ab-
solut getrennt ist, vermag in Objekten, die immer endlich sind, prinzi-
piell keinen Halt zu finden; solche stets nachkommenden Stabilisati-
onsversuche können das Selbe, das in sich selbst schon Anker geworfen
hat, nicht gründen.

Diese Antwort auf die Verlängerung des Genusses, mit der sich
der Egoismus in die Welt transportiert, ist eine – wenngleich von Levi-
nas so nicht bezeichnete – Art von Epoché: Diese Epoché hält die Ver-
längerung zurück und unterbricht damit auch die Zeitlichkeit, die sich
weltlich mit der Verlängerung hervorbildete. An einer Stelle in Totalité
et infini distanziert sich Levinas von Husserls Form der Epoché, die er
die »erste Bewegung der Vorstellung« (représentation) nennt: Husserls
Epoché will »den Sinn einer Exteriorität wiederfinden«, die »in Noe-
mata umgewandelt werden kann«.31 Transzendentes wird hierbei als
Sinn festgeschrieben, der bewusstseinsimmanent, im Selbst, fixiert
werden kann. Das mit ›Vorstellung‹ Bezeichnete, also der Umkreis der
bewusstseinsmäßigen Sinnbestände, ist ein Medium des Selben, mit
dem es das Andere definiert, da alles, was ist, das sogenannte Trans-
zendente, zu einer Bestimmtheit des Selben wird. Indem die Welt im
Selbst aufgebaut, re-präsentiert wird, ist, so Levinas’ Kritik, das Ande-
re nur für das Selbe gegenwärtig, es selbst in seiner eigenen Gegenwart
hingegen ist aufgehoben.

In seiner Bezugnahme auf Husserls Epoché unterscheidet Levinas

227

Das Selbst und der Andere

31 Ebd. 176 [98].

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zwischen einem Sich-Absetzen und dem daran erst anknüpfen-
den Vorgehen eines Hinführens-zu. Denn die Inhibierung seitens der
transzendentalen Epoché löst zunächst nur die Verklammerung von
Selbst und Welt; erst ein zweiter (nicht notwendig aus dem ersten fol-
gender) Schritt bezieht diese Trennung, schließlich mündend in ein
Geflecht phänomenologischer Reduktionen, auf die ›Setzung‹ einer
»neuen, in ihrer Eigenheit bisher nicht abgegrenzten Seinsregion«,32

in der das Bewusstsein und seine Korrelate als Feld transzendentalphä-
nomenologischer Forschung ausgewiesen werden.

Es ist jedoch noch eine andere Epoché denkbar, und dies wäre eine
Suspension, die gerade dem Bezogenwerden des Anderen auf das be-
dürftige Selbe, das »gierig sucht, was es ergänzt«,33 »Einhalt gebie-
tet«.34 Dies ist das metaphysische oder unendliche Begehren selbst,
das den steten Rückbezug auf sich und damit die Totalität des Selben
durchbricht. Für Levinas drückt dies die Idee der Schöpfung ex nihilo
aus: Sofern diese Idee eine Mannigfaltigkeit meint, die gerade nicht
durch Totalität charakterisiert ist, zerbricht sie das System und setzt
ein Seiendes außerhalb eines jeglichen Systems. Entsprechend dieser
Idee ist die geschaffene Existenz vom Unendlichen, das es in die Exis-
tenz entlassen hat, absolut getrennt.35 Da diese Trennung (über die
Bildung eines inneren Lebens, eines Psychismus) die Stiftung des Sel-
ben besagt, befindet sich das Selbe seiner Trennung und dem Unend-
lichen gegenüber schon in einem Stand der Offenheit. Diese Offenheit
wird jedoch nur dann realisiert, wenn das Begehren selbst die Kraft
aufbringt, sein endliches Gerichtetsein, den Status des bedürftigen Sel-
ben, zu inhibieren und so das Begehren aktualiter dem Unendlichen zu
öffnen.36 Diese Öffnung ereignet sich, so Levinas, in einer besonderen
Gegenwart: nicht, wenn der Andere re-präsentierend auf das Selbe be-
zogen wird, sondern wenn das Selbe sich ihm aussetzt, seinem »Anlitz«

228

Hans Rainer Sepp

32 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch (Husserliana, Bd. III/1). Hrsg. von K. Schuhmann. Den Haag
1976, 67.
33 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit (s. Anm. 28), 148 [78].
34 Ebd. 63 [21].
35 Vgl. ebd. 148f. [78].
36 Das wäre, wie es beim späten Levinas heißt, die »Überwindung der Anstrengung, zu
sein: ein Durchbruch des Menschlichen durch das rein Lebendige. Ich habe nicht nur zu
leben« (E. Levinas, »›Sterben für‹. Zum Begriff der Eigentlichkeit bei Martin Heidegger
[1988]«. In: Après vous. Denkbuch für Emmanuel Levinas 1906–1995. Hrsg. von
F. Miething und Chr. von Wolzogen. Frankfurt a. M. 2006, 60–73; hier: 71).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begegnet. Das Antlitz des Anderen ist seine Weise, sich darzustellen,
die jenseits der »Idee des Anderen in mir«37 liegt. Erst eine Erfahrung
also, welche die Welt aus eigenem Sinn und ihre Sogwirkung auf sich
selbst so stört, dass diese Selbstwelt an eine absolute Grenze gelangt
und bricht, erst diese radikale Erfahrung des Anderen befreit das Po-
tential eines Begehrens, welches das bedürftige Selbe und die Totalität
eines von ihm gesetzten Seins überschreitet.38

4. Selbst sein und der Andere

Der Andere ist hier nicht mehr, wie bei Husserl, Konstitutionsmoment
des Selbst, noch gehen Selbst und Anderer in die einheitliche Dimen-
sion einer Intersubjektivität ein. Der Andere zieht dem Selben viel-
mehr eine absolute Grenze – eine Grenze, die in ihrer Übernahme das
Selbe ebenso vor den Anderen wie vor die eigene Realität als eines
absolut Getrennten bringt. Freilich ist der Andere ein ebensolches Sel-
bes, das für sich absolut getrennt ist. Während Husserl diese Trennung
zunächst mit der Differenz von meinem Leib und dem Körper des ›An-
deren‹ andeutet, letztlich aber überbrücken will – mit der Feststellung,
dass sich ein Selbst durch assoziative Paarung39 im Anderen wieder-
erkennt –, wird diese Differenz bei Levinas ausgehalten. Der ›wahre‹
Andere ergibt sich nicht erst in der Radikalität der Ergreifung meines
Selbst, sondern umgekehrt: Nur im Antlitz des Anderen werde ich von
mir selbst zu mir selbst befreit, und diese Befreiung ist erstlich und
letztlich wiederum ein Dokument dafür, dass ich dem unendlichen Un-
terschied, in dem der Andere sich zu mir befindet, entspreche. Am
wenigsten aber ist der Andere wie bei Heidegger eine faktische Begleit-
erscheinung, dessen Mitsein ich im Eigentlichwerden meines Selbst
überrunde. Schelers reduktives Verfahren verfolgt zwar ebenfalls nicht
vornehmlich den Zweck, das Selbst zu restituieren, sondern zielt in der
Rücknahme des Ego-Selbst darauf, das Selbst als ein relationales, in
Relationen zu anderen Selbst-Positionen stehendes, zu verorten. Dabei

229

Das Selbst und der Andere

37 Ebd. 63 [21].
38 Der späte Levinas formuliert: »Das Utopische: das Da ist überwunden, die Welt ist
überwunden. Dés-intér-essement […].« (Levinas, »›Sterben für‹« (s. Anm. 36), 72.)
39 Vgl. Husserl, Cartesianische Meditationen (s. Anm. 3), § 51.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darf jedoch nicht übersehen werden, dass gerade dadurch eine absolute
Trennung und damit auch eine radikale Begegnung mit dem Anderen
umgangen wird.

Indem Levinas dies beides ansetzt: eine faktisch schon bestehende
absolute Trennung des egoistischen Selben in seiner Leiblichkeit und
zugleich das Überspielen dieser Trennung durch das egoistische Selbe
in einer Steigerung seines Egoismus, nimmt er eine zweifache Diffe-
renzierung vor: Er isoliert sozusagen die durch das Bedürfnis zusam-
mengehaltene Sinnwelt, die das Selbe in seinem endlichen Begehren –
und im Kontakt mit anderen, sich ebenfalls in ihr endliches Begehren
einrichtenden Selben – ausbildet, nach zwei Seiten: einmal in Richtung
auf das Selbe und das andere Mal in Bezug auf den Anderen. Diese
doppelte Differenz in Bezug auf das eigene Selbe und den Anderen –
jeweils das eigene Selbe als getrenntes zu sein und dem Anderen radi-
kal begegnen zu können – fällt dort in die eine grundlegende Differenz
zusammen, wo es um die Akzeptanz der absoluten Trennung als sol-
cher geht. Dabei bleibt aber ein nicht zu tilgender Unterschied zwi-
schen dem eigenen Getrenntsein und dem Getrenntsein des Anderen
bestehen: Ersteres bin ich selbst, letzteres vermag ich nie zu sein. Diese
Differenz trägt das ethische Konzept von Levinas, denn sie drückt aus,
dass es weder zwischen dem Selben und dem Anderem eine Verschmel-
zung gibt in dem Sinn, dass dem Anderen durch eine Repräsentation
im Selben wirklich entsprochen und so die Differenz zwischen mir und
ihm eingeebnet werden könnte, noch dass ich dadurch, dass ich selbst
eigentlich werde, dem Anderen auf eigentliche Weise zu begegnen ver-
möchte.40 Das ethische Konzept besagt vielmehr ein sich intensivie-
rendes Aushalten dieser Differenz: Der Andere bleibt der unendlich
Uneinholbare, Signum für die größte Ferne. Gefordert ist daher ein
Intensivieren, ein »Wachsen der Ferne«, um so dem »Hohen«, dem
nie zu erklimmenden Niveau des Anderen, zu entsprechen.

Diese Ferne ist bei Levinas nicht mehr die Ferne, von der Heideg-
ger spricht. Für Heidegger ist es die Ferne der transzendierenden Exis-
tenz, sei es in der schwachen Version des alltäglichen Daseins, das im
Seinsverstehen sein Transzendieren lebt, im Aufenthalt bei dem Seien-
den aber um die Weltlichkeit seines In-der-Welt-seins nicht weiß, oder
in der starken Version, dass das Dasein im ultimativen Transzendieren

230

Hans Rainer Sepp

40 »Eigentlichkeit und der Andere sind zwei unvereinbare Wege« (Levinas, »›Sterben
für‹«, 69).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Vorlaufens in den Tod sich als »Wesen der Ferne«41 aneignet. Von
Levinas’ Position her gesehen, verbleibt auch diese Bewegung noch im
Selben, in der Totalität des endlichen Begehrens, wobei der im Trans-
zendieren aufgespannte Kreis lediglich das eine Mal gelebt, das andere
Mal als solcher vollzogen wird. Die ontologische Differenz wäre somit
nur eine Binnendifferenz innerhalb der durch das Bedürfnis gehalte-
nen Sinnwelt. Sofern Scheler mit der Aufhebung des Lebensbedürfnis-
ses dem Selbst eine stärkere, da ›tiefer‹, nämlich im Leib verankerte
Trennung zumutet, als dies Heidegger mit dem Vollzug der Eigentlich-
keit denkt, kommt er in diesem Punkt um einen wesentlichen Schritt
näher an Levinas’ Position heran.

231

Das Selbst und der Andere

41 M. Heidegger: »Vom Wesen des Grundes«. In: Ders.: Wegmarken (Gesamtausgabe,
Bd. 9). Hrsg. von F.-W. von Herrmann. Frankfurt a.M. 1976, 175.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I.
	II. Husserl – Scheler – Heidegger
	1. Egoismus als Bindung
	2. Entbindung als Geburt des Selbst

	III. Levinas
	1. Das Selbe
	2. Verfallen als endliches Begehren
	3. Aufhebung als metaphysisches Begehren
	4. Selbst sein und der Andere


