Das Selbst und der Andere —

Levinas im Kontext der frithen Phinomenologie’

Hans Rainer Sepp (Prag)

Phinomenologie verstand sich nie als ein Vorgehen, das sein Ziel nur
in der Entfaltung einer Theorie des Theoretischen erblickte. Eine Theo-
rie des Praktischen zu entwickeln, war von Anbeginn fiir das Unter-
nehmen der Phinomenologie ebenso bestimmend, ja stellte vielleicht
das eigentlich leitende Vorhaben dar. Edmund Husserl widmete bereits
seine Antrittsvorlesung an der Universitit Halle dem Thema >Ethik
und Metaphysik« und benannte damit das, worauf er frith schon hi-
nauswollte. Fragen zur Freiheit des Willens, zu Axiologie und Praktik
begleiteten sein Philosophieren von diesem Zeitpunkt an. Nahezu
iiberfliissig ist es zu erwihnen, dass auch fiir Max Scheler Fragen zur
Ethik und Alteritit im Vordergrund standen, als er seine ersten grofSen
Werke vorlegte. Der Erste Weltkrieg und die unmittelbare Nachkriegs-
zeit verschirften diese Tendenz; immer deutlicher trat hervor, dass fiir
die Phdnomenologie die Theorie selbst in eine Revolution der Praxis zu
miinden habe. So war Husserl bekanntlich der Auffassung, dass die
Ausbildung einer Philosophie als einer strengen Wissenschaft unter
der Direktive der transzendentalen Phianomenologie nicht nur zu einer
Neuordnung des Gesamtgefiiges der Wissenschaft, sondern iiber diese
zu einer Neugestaltung des menschlichen Lebens in der Welt zu fithren
habe. Mit dieser Abzielung unterscheidet er sich in keiner Weise von
den Grundintentionen Schelers und Martin Heideggers, die, wenn-
gleich durchaus unterschiedlich in den Ansitzen, so doch beide eine
Intensivierung der Echtheit des Lebensvollzugs forderten. Allen dreien

! Die vorliegende Publikation ist im Rahmen des Forschungsvorhabens Antropologie
komunikace a lidské adaptace entstanden, das an der Humanwissenschaftlichen Fakul-
tit der Karls-Universitit Prag durchgefiihrt wird (FHS UK, MSM 0021620843).

210

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

geht es darum, menschliche Existenz aus der Umklammerung einer
Lebenshaltung zu befreien, die sich in einer Verabsolutierung des
Weltzugangs, den moderne Wissenschaft und Technik erméglichten,
etabliert hatte. Denn alle drei hatten erkannt, dass die faktische Ent-
wicklung der Wissenschaft sich nicht damit zufrieden gab, ein jeweils
bestimmtes Feld der Wirklichkeit mit theoretischen Mitteln zu er-
schlieflen, sondern mit ihrem begrenzten Blick auf das Wirkliche langst
die konkrete Praxis ergriffen und diese gleichsam unter der Hand, im
Wildwuchs, >revolutioniert« hatte. So iiberrascht es keinesfalls, dass
Emmanuel Levinas, Schiiler bei Husserl und Heidegger wihrend der
zwanziger Jahre, sein phdanomenologisches Philosophieren der Direkti-
ve unterstellte, dass die Erste Philosophie Ethik zu sein habe.

Worum geht es bei den frithen Versuchen von Husserl, Scheler
und Heidegger, den menschlichen Lebensvollzug authentischer werden
zu lassen? Lisst sich ein strukturelles Profil aufzeigen, in dem die Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede, die ihre Positionen in Bezug auf die-
se Absicht aufweisen, deutlich hervortreten, und zwar so, dass sich
ihnen auch der Ansatz von Levinas hinzufiigen liefe? Husserl, Scheler
und Heidegger setzen damit an, dass menschliche Existenz in ihrem
snormalens, d.h. zunichst ungebrochenen, in ihrer Umwelt veranker-
ten Sein, pervertiert ist. Aller Anfang, alle »Normalitits, ist also per se
Perversion, und die Aufgabe lautet, Existenz aus diesem Zustand he-
rauszuldsen. Der pervertierte Status betrifft die Relation des Selbst zu
seinen Anderen: Im Status der >Normalitét« ist das >Selbst< schon auf
den Anderen verwiesen, was zur Folge hat, dass es sowenig bei sich
selbst wie bei Anderen ist. Es verdeckt sich selbst und die Anderen in
ihrer Andersheit, es nivelliert. Eine grundlegende Weise solcher Nivel-
lierung ist fiir Husserl, Scheler und Heidegger die Objektivierung: Das
subjektive Korrelat einer Objektivierung ist weder das Selbst noch der
Andere, sondern im wahrsten Sinn des Wortes das >durchschnittliche«
Selbst: weder — noch. Als ein solches >Nichts« ist dieses Selbst un-mog-
lich: Sein Standpunkt ist ein Drittes, das es streng genommen nicht
gibt, sondern das Produkt einer imaginativen Setzung ist, die den
Durchschnitt von Selbst — Anderer faktisch sein ldsst.

Wihrend Husserl, Scheler und Heidegger Normalitit als ein sol-
ches Sein-beim-Anderen ansetzen, welches das Selbst schon iiber-
sprungen hat, also eine Verschmelzung an den Anfang stellen, vertritt
Levinas die These, dass das Erstliche die Trennung ist: der Egoismus des
Lebens. Zwar haben Husserl, Scheler und Heidegger ebenfalls den Ego-

211

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

ismus beschrieben, doch so, dass dieser gerade dadurch bestimmt ist,
sich von vornherein im Anderen einzunisten. Damit haben sie eine
wesentliche Dimension tibersprungen. Der entscheidende Punkt ist al-
so, dass Egoismus Trennung ist. Im Folgenden soll genauer betrachtet
werden, wie das Verhiltnis von Selbst und Anderem bei Husserl, Sche-
ler und Heidegger angelegt ist und was Levinas dagegen setzt.

Il. Husserl — Scheler — Heidegger

Zunichst wird darzulegen sein, wie Husserl, Scheler und Heidegger
den Egoismus bestimmen, also dasjenige Selbst, das sich an die Welt
verloren hat (1.). Im Anschluss daran werden die Strategien fixiert,
durch welche dieser Egoismus aufgelost werden soll, und es wird zu
zeigen sein, wie das von seinem Egoismus befreite Selbst jeweils ge-
fasst wird (2.). Bei alldem geht es darum, die Grundlinien der jeweili-
gen Ansitze, ihre Struktur, herauszupriparieren, um sie so einem Ver-
gleichsprofil zuordnen zu konnen.

1.  Egoismus als Bindung

1.1. Husserl. Das verweltlichte und darin verleiblichte transzendentale
Selbst ist fiir Husserl »Nullpunkt«, Nullpunkt fiir alle »Orientierun-
gen«.2 Damit ist ein Zweifaches ausgedriickt: Es ist ein absolutes Hier,
besitzt in und mit seiner Leiblichkeit eine nicht hintergehbare Ver-
ankerung. Zugleich verbleibt es nicht nur in diesem Stand, sondern ist
von da aus gerichtet: Fiir die sich an die Welt verlierende Einstellung
bei Husserl ist es charakteristisch, dass der Lebensvollzug der »natiirli-
chen Einstellung« ein spezifisches Transzendieren darstellt. Natiirlich
eingestellt ist das Selbst gerade nicht (nur) auf das bezogen, was ihm
wirklich, anschaulich, gegeben ist, sondern ist auf solches ausgerichtet,
das gegeniiber dem evidenten Selbst-Da ein Noch-Nicht darstellt. Im
Fall des dufleren Erlebens wire das anschaulich Gegebene die sinn-
erfiillte, evidente Prisentation; da aber immer nur je ein Aspekt des

2 E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phianomenologie und phinomenologischen Philoso-
phie. Zweites Buch (Husserliana, Bd. IV). Hrsg. von M. Biemel. Den Haag 1952, 158.

212

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

Wirklichen erfiillt ist, verweist jede Erfiillung auf noch Unerfiilltes.
Jede Erfiillung besitzt Horizonte, welche die offenen Bereiche des An-
schaulichen zwar sinnhaft, aber leerintentional, d.h. »leer« in Bezug
auf Erfiilltheit, vorzeichnen. Das Geflecht dieser Horizontverweisun-
gen webt das Netz, in dem sich das Selbst in der Welt halten kann — und
sich an Welt verliert. Das Netz ist diejenige Dimension, die das System
von Intention und Erfiillung trdgt. Es ist aufgespannt aufgrund des
Interesses, mit dem sich das Selbst eine zweite Verankerung gibt: in
der Tendenz auf die Objekte seines Begehrens, bei diesen zu sein und
mit ihnen bei der Welt.

Sich an die Welt verlieren bedeutet dann: Das Subjekt tiber-
springt, dass es immer nur je ein Stiick Welt wirklich gegeben hat, alles
Ubrige ist fiir es, ohne dass es dies ausdriicklich bemerkt, nur Pritenti-
on, ein ungedeckter Scheck. Das Selbst verfingt sich aber nicht nur im
Geflecht der Horizontbeziige. Diese Beziige selbst schieflen zu sinn-
haften Einheiten, genannt »Gegenstinde«, zusammen. Diese Einheiten
sind ebenfalls Sinniiberschiisse, deren Einheitsbildung, »Konstituti-
ong, von den in den erfiillten Ansichten griindenden Horizontverlau-
fen motiviert ist. Da es aber diese Einheiten qua Gegenstinde sind,
worauf das praktische (und auch theoretische) Leben in der Welt ge-
meinhin ausgerichtet, »verschossen« ist, wird nicht nur der gesamte,
als solcher hier lediglich fungierende Gegenstandsbezug, jene Bedin-
gung der Moglichkeit von Gegenstandssein tiberhaupt, iibersprungen;
sofern natiirliches Weltleben sich nur bei den Produkten der Gegen-
standskonstitution aufhilt, werden diese, fiir sich blofSe endkonstitu-
ierte Sinneinheiten, zum eigentlichen Anhalt und auf diese Weise sub-
stantialisiert. Dies widerfahrt jedoch nicht nur den Gegenstinden in
der Welt, sondern dieser selbst: Welt selbst avanciert zu einem tiber-
groflen Gegenstand, einem Behilter oder einem realiter tragenden
Grund, wohingegen sie, transzendentalphdnomenologisch gesehen,
nur der Inbegriff der Horizontverweisungen selbst ist: das verkniipfen-
de Band, das alle Horizontbeziige zu- und ineinander fiigt und als »To-
talhorizont« das Hinausmeinenkonnen selbst und als solches ist.

Damit Welt zu der in lebensweltlichen wie auch wissenschaftli-
chen Beziigen objektiven Welt, der Welt fiir jedermann, wird, bedarf
es eines bestimmten urspriinglichen Kontakts zum Anderen, und zwar
eines Kontakts, der sich in dieser Urspriinglichkeit als Verschmelzung
des Selbst mit dem Anderen erweist. Husserl analysiert dies ausgehend
von der »primordialen« Leiblichkeit, derjenigen, fiir die noch nicht der

213

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

Sinn >anderer Mensch« konstituiert ist.> Die Identifikation des Selbst
mit dem Anderen verlduft in drei Stufen: 1. Ich in meiner primordialen
Leiblichkeit nehme den Kérper eines >Anderenc als einen solchen wahr,
der im Prinzip die gleichen Vermogen besitzt wie mein Leib, so wie
dieser mir von meinen leiblichen Vermdgen her vertraut ist: Ich ver-
setze mich also in den >Anderens, als ob ich an seiner Stelle wire. 2. Da
ich aber zugleich im Hier meiner leiblichen Verortung, meines Null-
punkts, verbleibe, also nicht wirklich >aus meiner Haut fahren< und zu
einem Anderen werden kann, apperzipiere ich seinen Leib weiterhin
als einen Korper, aber als einen besonderen Korper, als »Leibkorper«.
3. Dieses Mischwesen, das der Andere nun fiir mich ist, weder Fisch
noch Fleisch, iibertrage ich auf mich selbst, da ich den Anderen als
meinesgleichen erfahren habe. Auf diese Weise bildet sich ein >Durch-
schnitt« zwischen Selbst und Anderem, ein Durchschnitt, der weder
mein Selbst noch der Andere ist. In wechselseitiger Konstitution kon-
figuriert sich so eine dritte Subjektivitit, die weder die meine noch die
deine, sondern gegeniiber leiblichen Verortungen eigentiimlich ortlos
ist: eine Inter-Subjektivitit, die sich selbst als objektive mit dem Kor-
relat einer objektiven Welt apperzipiert.

In lebensweltlicher Einstellung ist das volle Korrelat zur objekti-
ven Welt mein interessiertes (inter-)subjektives Ego-Selbst, denn ob-
gleich die objektive Intersubjektivitit mein Selbst iiberlagert, bleibt
dieses in sich, was es ist: gebunden an den absoluten Ort, den mein Leib
ihm zuweist. Daraus resultiert eine unheilvolle Mischung: verankert
zu sein im Selbst und zugleich aus ihm vertrieben und angewiesen zu
sein an einen Durchschnitt, der wie >die< Welt selbst das Produkt einer
Konstitutionsleistung der Subjektivitit ist. Die Grundintention der eu-
ropiischen Philosophie ist es, dieses Konglomerat zu durchhellen und
seine automatische Wirkung aufzul6sen; doch indem sie, so Husserls
Vorwurf, nicht radikal dort ansetzte, wo dieses Problem entstand: in
der leibverankerten transzendentalen Subjektivitit, verstrickte sie sich
selbst in diese Vermischung, und anstatt sie zu beseitigen, intensivierte
sie sie noch.

1.2. Scheler. Die Auffassung, dass Egoitdt und Transzendenz einander
nicht widersprechen, sondern in einem Wechselverhiltnis stehen, fin-

3 Vgl. hierzu die V. Meditation in E. Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser
Vortrige (Husserliana, Bd. I). Hrsg. von St. Strasser. Den Haag 1954.

214

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

det sich auch bei Scheler. Fiir ihn ist das Erleben im Status der natiirli-
chen Einstellung oder, wie es bei ihm heifSst, der »natiirlichen Welt-
anschauung« jedoch nicht nur egogebunden, sondern iiberdies egois-
tisch, sofern das Selbst als Ego die Art und Weise seines Ausgriffs auf
Welt dominiert. Da das Faktum dieses Dominierens der natiirlichen
Weltanschauung selbst verdeckt bleibt, liegt deren hervorstechendes
Merkmal darin, dass sie einer Illusion verhaftet ist. Diese existenzielle
Mlusion, die das grundlegende Verhiltnis des Egos zur Welt betrifft,
bezeichnet Scheler als »Egozentrismus« und » Anthropozentrismus«.
Ist das Subjekt der natiirlichen Weltanschauung stets umweltlich ori-
entiert, besagt Egozentrismus »die Illusion, die eigene sUmwelt« fiir die
>Weltc selber zu halten, d.h. die illusiondre Gegebenheit der eigenen
Umwelt als >diec Welt.«* Damit ist nicht gemeint, dass ich Sinngehalte
der eigenen Weltanschauung vorziehe, sondern mein Erleben, fiir das
diese Inhalte je Giiltigkeit haben, privilegiere: Die Orientierung des
solcherart welterfahrenden Lebens verlduft von diesem aus auf es
selbst zuriick. Die Rede vom Egozentrismus natiirlicher Weltanschau-
ung bezeichnet somit das Faktum, dass das Ego der natiirlichen Welt-
anschauung Welt auf sich bezieht. Zwar meint Scheler mit Betonung
der Welt nicht wie Husser] den Fluchtpunkt aller Horizontverweisun-
gen, der als eine einheitliche Entitdt konstituiert wird, sondern die
Tatsache, dass das, was sich nur einem je bestimmten Weltzugang ver-
dankt, vor dem Hintergrund einer egozentrischen Grundhaltung un-
ausdriicklich fiir das Ganze genommen wird; beiden Ansétzen gemein-
sam ist aber die Auffassung, dass die Art und Weise, wie ein Ego-Selbst
transzendiert, auf dieses relativ ist.

Fiir Scheler ist jedoch nicht nur die Weise, wie natiirliche Welt-
anschauung Welt >hat, relativ auf ihr (fiir das Ganze gesetztes) Um-
weltsein; dieses selbst ist seinerseits relativ auf die »biologische Son-
derorganisation des Menschen«,® auf den Menschen als >Lebeweseng,
und dies mache den Anthropozentrismus der natiirlichen Welt-
anschauung aus. Dieses Relativsein driickt sich darin aus, dass die Sub-
jekte natiirlicher Weltanschauung der Welt nur den Sinn entnehmen,
der fiir ihre besondere Organisation zweckmafig, fiir die »dringlichs-

+ M. Scheler: Wesen und Formen der Sympathie (Gesammelte Werke, Bd. 7). Hrsg. von
M. S. Frings. Bern/Miinchen 1973, 69.

5 M. Scheler: Vom Ewigen im Menschen (Gesammelte Werke, Bd. 5). Hrsg. von Maria
Scheler. Bern/Miinchen 1954, 88.

215

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

ten Lebensbediirfnisse« bedeutsam ist, wie Scheler in seiner Biologie-
Vorlesung von 1908/1909 hervorhebt.¢ Scheler deutet bereits in dieser
frithen Vorlesung an, wie der in natiirlicher Welthaltung bestehende
(und spéter von Heidegger benannte) Verweisungszusammenhang des
Um-zu erfasst werden konnte. Die Bedeutsamkeit der Weltinhalte
richtet sich nach ihrer Zweckmifigkeit: Das Interesse zielt auf sie nur
in der Absicht, um sie sich dienstbar zu machen; und da sich in diesem
Um-zu die Struktur des korrelativen subjektiven Ausgriffs bekundet,
ist die Um-zu-Verweisung letztlich zuriickbezogen auf das Sein des
Subjekts natiirlicher Weltanschauung, wie dieses sich umgekehrt in
der Art seiner Verweisungsstruktur bekundet. Anthropozentrik dieser
Art schlief3t Egozentrik mit ein: Denn besteht letztere darin, dass na-
tiirliche Weltanschauung ihr Umweltsein mit Welt selbst in eins setzt,
und ist dieses Umweltsein relativ auf die Sonderorganisation des Men-
schen, dann erhilt Welt iiberhaupt den Sinn von menschlicher Welt.
Da aber Umweltbezogenheit die triebmafSig gesteuerte Um-zu-Struk-
tur in ihren Dienst stellt, kime es umgekehrt ohne die natiirliche Zen-
tralstellung des Egos, welche Welt mit dessen Umwelt identifiziert,
nicht zu einer Anthropologisierung des Welthaften.

Der Mensch in natiirlicher Welthaltung versteht sich primir aus
Anderem, als er selbst ist, ohne dass dies ihm, der in seine egoistische
Grundstruktur verstrickt ist, auffallig wiirde. So lebe in ihm, wie Sche-
ler bemerkt, die Tendenz, die Formen von Raum und Zeit sowie Kau-
salstrukturen auf seelische Mannigfaltigkeiten zu tibertragen;” auch
die »Gewalt der sprachlichen Tradition« lasse in der eigenen Psyche
zunichst nicht »die Erlebnisphinomene selbst« erblicken, sondern
vielmehr »die Deutungen dieser durch die sprachliche Tradition der
Gemeinschaft«.® Die Tendenz, Strukturen und Daten der Auflensphére
auf die Innensphire zu iibertragen, steht keineswegs in Widerspruch
zu dem Befund, natiirliche Welthaltung sei durch den Grundzug des
Egozentrismus charakterisiert. Beide Aussagen sind miteinander zu
vereinbaren, ja sie stehen sogar in einem Abhingigkeitsverhaltnis zu-
einander. Die mit Anthropozentrik stets eng verbundene Egozentrik

6 M. Scheler: Schriften aus dem Nachlafs, Bd. V: Varia I (Gesammelte Werke, Bd. 14).
Hrsg. von M. S. Frings. Bonn 1993, 293 f.

7 Vgl. M. Scheler: Vom Umsturz der Werte (Gesammelte Werke, Bd. 3). Hrsg. von
Maria Scheler. Bern/Miinchen 1955, 267 ff.

8 Ebd. 283f.

216

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

natiirlicher Welthaltung erweist sich auch hier als Bedingung dafiir,
dass sich natiirliches Weltleben zunichst nicht aus sich selbst und nicht
in Bezug auf sich selbst versteht. Denn nur das Bestehen einer egozen-
trischen Grundtendenz vermag plausibel zu machen, wie Weltleben
tiberhaupt dazu gelangt, Auflendaten in sich zu integrieren. Es muss,
zum einen, vorweg eine Bezugsdimension bestehen, die die Richtung
des Bezogenwerdens vorgibt; und diese Dimension muss, zum zweiten,
eine identifizierende Kraft besitzen, Anderes nicht nur an sich zu zie-
hen, sondern auf das Eigene zu iibertragen, ja damit das Eigene tiber-
haupt erst mit Gehalten zu besetzen. Der Egozentrik natiirlicher Welt-
haltung kdme als fundamentale Struktur diese spezifische Dimension
zu, die Dimension nur ist vermoge einer Fremddaten vereinnahmen-
den (anziehenden und identifizierenden) Bewegungsrichtung. Erst der
egozentrische Grundzug macht deutlich, warum hier nicht der Versuch
unternommen wird, das Ubertragene als das aufzunehmen, was es in
sich selbst ist, und in dem zu erfassen, worin es seinen urspriinglichen
Ort besitzt; und die Annahme und Vereinnahmung von Fremddaten
bestirkt wiederum die egozentrische Tendenz: Die durch sie erst er-
moglichte Leistung der Annahme und Vereinnahmung bekriftigt ihre
Mlusion, den eigenen Umkreis fiir das Ganze zu halten bzw. die selbst
gesetzte Bestimmung des Anderen fiir dessen tatsichliche.

1.3. Heidegger. Wie Husserls Begriff des leiblichen Nullpunkts und
Schelers Betonung einer Zentrierung im Ego beinhaltet auch Heideg-
gers Terminus der Jemeinigkeit den zweifachen Sinn eines nicht
tauschbaren und nicht hintergehbaren Moments des Selbst, und wie
Husserl und Scheler verkniipft auch Heidegger dieses Moment mit
dem Befund einer transzendierenden, einer Offnungsbewegung, wel-
che Seiendes in einer Welt entdeckt: Einem jeweiligen Dasein eroffnet
sich Welt in der Bedeutsamkeit des Umgang mit dem Seienden, um
dem es diesem Dasein zu tun ist. Auch fiir Heidegger entdeckt somit
Dasein Welt von seiner jeweiligen Umweltlichkeit her. Wihrend aber
fiir Scheler die Bedeutsamkeit in der Triebstruktur des Menschen
grindet, entnimmt Heidegger sie dem Verstehenszusammenhang ei-
ner Zeugwelt, in die, sie besorgend, das Dasein als das sorgende sich
verliert.

Ahnlich wie Husserl und Scheler bestimmt auch Heidegger die
Dimension weltlichen Verhaltens, die »Raumlichkeit des Daseins«, als
eine solche, die sich »zunichst und zumeist« in einem Status des » Ver-

217

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

fallens« befindet; dieses Fallen besagt, dass das Dasein im Besetzen
seiner Raumlichkeit immer schon vorweg bei dem von ihm zu besor-
genden Seienden ist. Was bei Husserl das Verschossensein in Gegen-
stinde und bei Scheler der Egozentrismus ist, der keine Differenz zwi-
schen Anderem und Eigenem zulésst, der zunéchst in Anderem haust
und darin sein Selbst preisgegeben hat, wird bei Heidegger zu einem
Dasein, das sich von dem her versteht, was es besorgt. Weil es dem
Dasein jeweils um etwas geht, ist es je ein sich (um sich) sorgendes
Dasein, als dieses aber zugleich ein solches, das im Umgang mit den
Dingen seines Besorgens zugleich nicht dieses selbst ist, da es sich aus
dem versteht, was es besorgt: Es ist nur insofern je meines, als es »zu-
néchst und zumeist nicht es selbst ist«.”

Wenngleich Heidegger das Hier nicht wie Husserl leiblich charak-
terisiert, ist die Struktur eine sehr dhnliche, sofern Heidegger das »Ich-
hier« als das »In-Sein aus dem Dort der zuhandenen Welt« bestimmt.
Doch ein Unterschied besteht: Bei Heidegger ist zwar eine Verschmel-
zung von Hier und Dort zum Ausdruck gebracht; diese Verschmelzung
resultiert jedoch nicht aus dem Kontakt mit dem Anderen, sondern ist
ein Strukturmoment des jeweiligen Daseins selbst. Das hat zur Folge,
dass fiir Heidegger die Nivellierung zumindest nicht expressis verbis
iiber einen Kontakt mit dem Anderen zustande kommt, wie dies bei
Husserl und bei Scheler der Fall ist. Obgleich ein jedes Dasein sozusa-
gen seine je eigene Perspektive hat, wie es jeweils besorgend existiert,
kommt alles Dasein darin iiberein, dass es, zunichst und zumeist, auf
dieselbe, stets Seiendes besorgende Art und Weise auf Welt bezogen
ist. Die Nivellierung besteht hier folglich schon darin, dass Dasein sich
auf das Seiende, das es besorgt, entwirft und von ihm her versteht. Erst
diese Nivellierung fithrt dazu, dass die Anderen diejenigen sind, »von
denen man selbst sich zumeist nicht unterscheidet«, " und dass das
jeweilige Dasein in ihrer » BotmdfSigkeit« steht.’? Das Wer dieses nivel-
lierten Daseins, das »Manc, ist nicht ein Gegensatz zum Selbst, son-
dern eine Modifikation, eine bestimmte Weise, das Selbst zu sein: im
Modus des »Man-selbst«. Wenn Heidegger betont, dass dieses Man-

9 M. Heidegger: Sein und Zeit (Gesamtausgabe, Bd. 2). Hrsg. von E.-W. von Herrmann.
Frankfurt a. M. 1977, 155.

10 Ebd. 159.

11 Ebd. 158.

12 Ebd. 168.

218

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

selbst den Verweisungszusammenhang der Bedeutsamkeit »artiku-
liert«,® so weist dies darauf hin, dass der besorgende Bezug nicht rela-
tiv auf das Man ist, sondern umgekehrt: Das Man macht es aus, dass es
sich von diesem Bezug véllig vereinnahmen lisst.

2. Entbindung als Geburt des Selbst

Husserl, Scheler und Heidegger entwickelten Strategien, die zeigen
sollen, wie das Selbst, das sich im Stand der natiirlichen Einstellung,
der natiirlichen Weltanschauung oder der Alltdglichkeit des Man an
eine nivellierte Durchschnittlichkeit verloren hat, aus diesem Prozess
des Entfremdens zuriickzugewinnen ist. Das Ziel der Verwirklichung
eines »authentischen« Selbst wird dabei jeweils iiber die Authebung des
zunichst dominierenden und Authentizitit verwehrenden Bezugs zur
Welt angesetzt.

2.1. Husserl. Husserls Strategie, Subjektivitit von ihrer Weltverfan-
genheit zu lgsen, ist die transzendentale Epoché. Mit diesem »univer-
salen«, weil auf Welt selbst bezogenen Verfahren soll das hinausmei-
nende Transzendieren, das Terminieren in Welt, das Leben in
Horizonten zur Ginze durchtrennt werden. Diese Durchtrennung ist
ein existenzieller Akt, den Husserl als solchen jedoch nicht eigens zum
Thema gemacht hat. Thn interessierte, was dieser einzigartige Akt er-
moglichen kann: den Aufbau einer neuen, ebenso »universalen« Wis-
senschaft, die durch die Mittel der transzendentalen Phanomenologie
gegriindet wird. Die Epoché liegt vor dieser universalen Theorie als die
erste Bedingung der Moglichkeit ihrer Realisierung.

Sofern Subjektivitit nach dem Vollzug der Epoché und der Instal-
lierung der transzendentalen Theorie nicht mehr in Welt lebt, sondern
sich jetzt selbst zusieht, wie sie als transzendentale den Weltbezug im-
merfort ausbildet, bezieht sich der phinomenologische Blick, der Blick
nach der Entkoppelung von seinem weltkonstituierenden Ausgriff,
nicht auf die >Endprodukte« der in Welt terminierenden transzenden-
talsubjektiven Konstitution, sondern vermag jetzt diese selbst, ihr »Te-
leologischsein, ihren in der Hervorbildung von Sinnbestinden sich
manifestierenden genealogischen Prozess, zu gewahren. Das Selbst als

13 Ebd. 172.

219

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

im Stand der natiirlichen Einstellungen iibersprungene, anonym fun-
gierende transzendentale Subjektivitit wird so durch ein Patentmachen
seiner Funktionsweise angeeignet, und zwar in einem zweifachen Ver-
fahren von hochst unterschiedlicher Zeitlichkeit: einerseits in einem
einzigartigen, einmaligen Schritt, der einmal vollzogenen transzen-
dentalen Epoché, die erst auf die zu untersuchende Dimension >hebt,
und andererseits in einem dadurch moglich gewordenen unendlichen
Arbeitsprozess, in dem das Fungieren der Subjektivitit phinomenolo-
gisch durchleuchtet wird. Da dieser unendliche Prozess der Auf-
deckung ein wissenschaftlicher ist und die neue universale Wissen-
schaft ermdglichen soll, ist er nur in der Kooperation einer offenen
Vielheit von Forschern zu bewaltigen; zugleich sollen parallel dazu sei-
ne Ergebnisse im Zuge einer authentischen, die aufgedeckten Gehalte
wahrenden Verendlichung — sozusagen in der Verendlichung eines
ebenso unendlichen Bildungsprozesses — in die auflerwissenschaftliche
soziale Praxis eingebunden und damit allen Nicht-Phinomenologen
zuginglich gemacht werden.™* Die offene Unendlichkeit dieses For-
schungsprozesses und seiner praktischen Verendlichung sind es also,
in der im Kontext einer Gewinnung jeweils authentischer Selbstbeziige
(die als wissenschaftliche schon in einem sozialen Kontext stehen) der
Andere bzw. der auch >authentisch« gewordene oder werdende Andere
seinen Ort erhalt.

2.2. Scheler. Scheler bestimmt die phanomenologische Reduktion aus-
driicklich als eine grundlegende existenzielle Modifikation; sie ist nicht
Methode, sondern ein »Verfahren inneren Handelns«.’> Dieses Ver-
fahren richtet sich auf den ego- wie anthropozentrischen Grundzug
natiirlicher Weltanschauung und trachtet danach, die kurz geschlosse-
ne Verbindung von jeweiliger Umwelt und Welt im Zusammenhang
mit dem Wirken der Triebstruktur aufler Vollzug zu setzen. Dies wird
konkret dadurch erreicht, dass das »Realititsmoment« selbst, d. h. das
einen triebbestimmten Organismus kennzeichnende Erleben von Rea-
litdt und nicht etwa nur der Sinn von Realitit, ausgeschaltet wird. Die

4 Vgl. dazu Husserls Beilagen zu E. Fink: VI. Cartesianische Meditation. Teil 1: Die
Idee einer transzendentalen Methodenlehre (Husserliana Dokumente, Bd. 11/1). Hrsg.
von H. Ebeling, J. Holl und G. van Kerckhoven. Dordrecht/Boston/London, bes. Beilage
XV, 216.

15 M. Scheler: Spite Schriften (Gesammelte Werke, Bd. 9). Hrsg. von M. S. Frings.
Bern/Miinchen 1976, 206.

220

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

Ausschaltung dieses Moments ldsst mit der Aufhebung der Triebstruk-
tur die Umweltgebundenheit kraftlos werden.

Diese radikale Moglichkeit einer Uberwindung des Gebunden-
seins an die eigene Triebstruktur kann phinomenologische Reduktion
offenbar nur aus dem Grunde ergreifen, weil sie im Menschen als sol-
chen angelegt und in >schwicheren< Formen immer schon vollzogen
wird. Denn Menschsein bedeutet fiir Scheler das Kénnen, die Anbin-
dung an die Triebstruktur zu hemmen, sie zu »sublimieren«, und das
mit ihr gegebene Fixiertsein auf eine Umwelt aufer Kraft zu setzen.
Dieses »Nein¢ zur konkreten Wirklichkeit der Umwelt«'¢ beinhaltet
die Voraussetzung fiir ein weltoffenes Verhalten, das »die nie ruhende
Sucht, [...] in die entdeckte Weltsphire vorzudringen«, ' impliziert,
wie auch die damit verbundene Anpassung der entdeckten Welt an sich
selbst. Das Eigentiimliche ist also, dass im Stand der natiirlichen Welt-
anschauung die Moglichkeit der nur partiellen Aufthebung der Trieb-
struktur die Bedingung dafiir schafft, dass ein prinzipiell zur Welt hin
offenes Leben sich dadurch bindet, dass es Welt egoistisch auf das ei-
gene Umweltsein bezieht, dass es damit zugleich aber — wie gezeigt —
die Bedingung dafiir bereitstellt, dass die Triebstruktur im Menschen
ihren spezifischen >Spielraumc erhilt.

Da auch das wissenschaftliche Erkennen fiir Scheler noch in den
Strukturformen der natiirlichen Weltanschauung verbleibt, zielt erst
das philosophische Erkennen auf eine Sphire, die »aufler und jenseits
der bloflen Umuweltsphdire des Seins iiberhaupt gelegen ist«.18 Wie
Husserl méchte auch Scheler mit Hilfe des phanomenologischen Ver-
fahrens iiber alles Umweltsein hinaus zum Sein der Welt selbst vor-
dringen. Das Ergebnis der Reduktion liegt fiir Scheler folglich darin,
Erkenntnis der apriorischen Struktur der Welt zu erméglichen.® Sche-
ler wirft Husserl jedoch vor, die Reduktion nicht radikal genug durch-
gefiihrt zu haben; da Husserl, anstatt das Realititsmoment selbst auf-
zuheben, sich mit der Dispensierung des Daseinsurteils, des Urteils
iiber Realitdt, begniigte, habe er die Raum-Zeit-Struktur in Geltung
belassen.?® Die Raum-Zeit-Struktur lisst Scheler hingegen im Realsein

16 M. Scheler: »Die Stellung des Menschen im Kosmos«. In: Ders.: Spite Schriften, 68.
17 Ebd. 68f.

18 Scheler: Vom Ewigen im Menschen (s. Anm. 5), 89.

19 Vgl. M. Scheler: Schriften aus dem Nachlaf, Bd. II: Erkenntnislehre und Metaphysik
(Gesammelte Werke, Bd. 11). Hrsg. von M. S. Frings. Bern/Miinchen 1979, S. 72 ff.

2 Vgl. hierzu Scheler: Spite Schriften, a.a.O., 207.

221

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

fundiert sein und verankert nicht umgekehrt das Realsein etwa in einer
surspriinglicheren« Zeitlichkeit.

Vor dem Einsatz der phinomenologischen Reduktion sind aprio-
rische Gehalte in die Vitalsphire der Triebstruktur eingelassen. Da das
Realsein der Raum-Zeit-Struktur vorgingig ist, wirkt es im trieb-
gestiitzten Erleben wie ein Filter: Es determiniert, was an apriorischen
Gehalten zu unterschiedlichen Zeiten an verschiedenen Orten er-
schlossen wird. Die das Realititsmoment einklammernde phanomeno-
logische Reduktion kann daher apriorische Gehalte nicht totaliter, son-
dern nur in derjenigen Perspektive freilegen, in der sie fiir die
natiirliche Weltanschauung in Funktion treten. Fiir Scheler fithrt dies
zu der Notwendigkeit eines interkulturellen Austauschs in dem Sinne,
dass jede Region und auch jede Epoche iiber ein apriorisches Wissen
verfiigen, das auf urspriingliche Art und Weise jeweils nur ihnen zu-
kommt. In einem formal dhnlichen Sinne wie Husserl formuliert Sche-
ler somit den Gedanken einer offen-unendlichen Erkenntnisgewin-
nung, wobei aber — anders als bei Husserl — das Europdische selbst nur
eine Facette darstellt. Entbindung des Selbst bedeutet bei Scheler also
das (unabschliefibare) Erfassen der eigenen Sinngriinde, ihrer Grenzen
wie ihrer daraus entspringenden Moglichkeiten, im notwendigen Kon-
text einer Anerkennung der Sinngriinde der Anderen und der Mit-
arbeit bei der Freilegung ihres jeweiligen Selbstseins.

2.3. Heidegger. Die Entbindung des Selbst, deren existenzielle Ver-
ortung in Husserls Epoché-Konzept nur impliziert angelegt ist, von
Scheler in Bezug auf die phianomenologische Vorgehensweise aus-
driicklich in Anspruch genommen wird, gerit bei Heidegger zu einem
rein existenziellen Erlebnisvollzug, der jedoch nicht im Kontext eines
phinomenologischen Vorgehens operiert. Aufgabe der Fundamen-
talontologie ist es lediglich, diesen Erlebnisvollzug mit phinomenolo-
gischen Mitteln aufzuzeigen. Dasjenige, was die Klammer 16st, mit der
Dasein zunichst und zumeist bei Seiendem ist und von diesem Modus
der Entdecktheit her auch sich selbst versteht, ist bei Heidegger die
Grundstimmung der Angst. Die Angst fithrt vor das Nichtige des all-
taglichen Bezugs zum Seienden, sofern sie den Bewandtniszusammen-
hang der Um-zu-Verweisungen kraftlos werden ldsst und mit dem
nunmehr von seinen Verweisungen entleerten Moment der Bedeut-
samkeit, der Bedeutsamkeit der Welt, konfrontiert. Da Welt keine
durch Verweisungen gestiitzte Bedeutung mehr bietet, wird sie, im

222

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

Modus des Nicht, im Modus des Entzugs ihrer Weltlichkeit, selbst auf-
dringlich. Indem sich in dieser Erfahrung des Nichtigwerdens die Welt-
lichkeit von Welt aufdringt, wird das Dasein aus seinem nivellierten
Bezug zur Welt, in den es sich im Modus des Man mit allem Mitdasein
teilt, herausgesetzt.

Dieses in der iberkommenden Stimmung der Angst augenblick-
lich seiner Nivellierung entbundene und darin aufleuchtende Selbst ist
jedoch instabil, es vermag keine »Selbst-stindigkeit«2' zu bieten. Um
diese zu erlangen, bedarf es des Vollzugs einer einzigartigen Moglich-
keit als eines radikalen Selbstbezugs der Sorge: Als die Bewegung des
Um-willen, worum es Dasein jeweils geht, hilt die Sorge den Bereich
daseinsmifliger Moglichkeiten offen. Da das vordringliche Besorgen
von Seienden das Dasein sein Seinkdnnen selbst vergessen lasst, d. h.
vergessen lisst, dass es selbst es ist, um das es ihm in all seinen Besorg-
nissen geht, eréffnet ein Versinken aller innerweltlichen Bezugspunkte
des Besorgens die einzigartige Moglichkeit, sich zu diesem Besorgen-
konnen selbst, zum Dasein als Sorge, zu verhalten. Dieses Verhalten
bezeichnet Heidegger als »Vorlaufen«, und zwar als Uberspringen
samtlicher moglicher Mgglichkeiten hin zu der ultimativen Moglich-
keit, die allem Seinkénnen ein Ende setzt: der Moglichkeit der Unmog-
lichkeit zu sein, der Moglichkeit des Todes als der »schlechthinnigen
Nichtigkeit des Daseins«.22 Der Tod ist die »eigenste Moglichkeit des
Daseins«? —nicht nur, weil jedes Dasein seinen Tod >hat¢, sondern weil
sich in der Erfahrung der Moglichkeit der Unmoglichkeit der Existenz
der Seinssinn des Daseins selbst erschliefit: namlich als Sorge der
»nichtige Grund seines Todes«?* zu sein. Das Dasein ist Grund seines
Todes, weil nur es in der Erfahrung seines Sterblichseins diese selbst
bezeugen kann; und es ist nichtiger Grund, weil dieses Kénnen die
Maoglichkeit seines Nichtseins bezeugt. Der Vollzug der einzigartigen
Maoglichkeit besteht infolgedessen darin, im Vorlaufen auf diese ulti-
mative Moglichkeit der Unmoglichkeit das Seinkénnen selbst, darin es
dem Dasein um »sein eigenstes Sein« geht,? zu iibernehmen. Diese
das Dasein auf sein Eigenstes zuriickbringende Ubernahme vereinzelt

21 Heidegger: Sein und Zeit (s. Anm. 9), 427.
22 Ebd. 406.
2 Ebd. 349.
2 Ebd. 406.
%5 Ebd. 349.

223

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

das Dasein und entbindet es aus der Struktur der »Uneigentlichkeit«
des Man.

Die Ubernahme der ultimativen Moglichkeit der Unmoglichkeit
bedeutet eine absolute Grenzziehung: Zum einen ist die Erfahrung
dieser Moglichkeit nicht mehr zu tibertreffen: die »eigentliche Existenz
des Daseins« kdnne »durch nichts mehr iiberholt werden«.26 Zum an-
deren ist dadurch das Selbst vollig umgrenzt, denn es ist nicht nur
eigentlich, sondern »ganz« geworden.? Fiir dieses ab-solute, in seiner
Vereinzelung ganz (nur) es selbst gewordene Dasein wird keine (ei-
gentliche) Moglichkeit des Austauschs, der Kooperation mehr namhaft
gemacht. Mit dem Eigentlichwerden der Existenz verschwindet der
Andere aus dem Blick.

Der Strukturvergleich zwischen Husserls, Schelers und Heideg-
gers Versuchen, das Verhaltnis zwischen dem Selbst und dem Anderen
sowohl zu analysieren wie auch zu radikalisieren, zeigt zunichst, trotz
der Unterschiede im Detail, ein {ibereinstimmendes Profil: ein nicht
hintergehbares Selbst, das sich jedoch in einem Uberstieg an das ge-
bunden hat, woraufhin der Uberstieg erfolgt, und das sich zugleich im
wechselseitigen Kontakt mit Anderen nivelliert, das sich aber durch
eine bestimmte Handlung von der Auslieferung an das Uberstiegene
und die Nivellierung so entbinden kann, dass es sich in seinem Selbst
freigibt. Allen dreien gemeinsam ist, dass die Selbstwerdung das Re-
sultat einer Trennung ist, wobei fiir Husserl und Scheler das dergestalt
sich zuriickgegebene Selbst nicht nur dem Anderen gegeniiber neu er-
offnet, sondern auf ihn angewiesen ist.

lll. Levinas

Davon unterscheidet sich Levinas’ Vorgehen grundlegend. Sein Aus-
gangspunkt ist die Feststellung, dass das Selbst (»das Selbe«, le méme)
urspriinglich durch seine Ab-solution, seine véllige Trennung, charak-
terisiert ist. Im Folgenden soll zuerst zusammengefasst werden, wie
Levinas das Selbe bestimmt, bevor zu fragen sein wird, ob auch er
Weisen eines Verfallens und dessen Uberwindung entwickelt und was
schliefSlich die Position des Anderen kennzeichnet.

%6 Ebd. 407.
77 Ebd. 406.

224

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

1. Das Selbe

Das Bemerkenswerte ist, dass Levinas das Selbe auf einem untersten
Stockwerk bestimmt. Das Selbe ist fiir ihn in erster Linie nicht dasjeni-
ge, was, wie bei Husserl, Scheler und Heidegger, schon in ein weltliches
Bezugsverhiltnis eingelassen ist, das, um es mit Sartres Terminologie
auszudriicken, sich schon im Status des Fiir-sich-seins befindet. Die
Voraussetzung fiir die Trennung des Selben ist zwar auch fiir Levinas
ein »inneres Lebenc, ein »Psychismus«,2® doch das Selbe verankert sich
damit nicht schon in einer intentionalen oder seinsverstehenden
Réaumlichkeit, sondern befindet sich im Faktum purer Leiblichkeit: Es
ist dadurch absolut getrennt, dass es geniefst. Der Genuss ist nicht wie
ein Sinngeschehen zu teilen, er vereinzelt notwendigerweise. Genie-
Ben, d.h. im Vollzug zu leben, kann nur jede und jeder fiir sich allein.
Der Genuss ist in sich selbst schon Sittigung und Stillung, noch bevor
das Selbe den Bildschirm der Welt aufspannt, der die Differenz von
Intention und Erfiillung oder, allgemeiner gesprochen, von Begehren
und Erlangung setzt. Wenn Levinas hinzufiigt, dass der Genuss stets
egoistisch ist, dann wird deutlich, dass er ein Selbes, das durch den
Genuss charakterisiert ist, und ein schlicht egoistisches Selbst (den
»Egoismus des Lebens«)? einander gleichsetzt. Dieses Selbe, der ur-
spriingliche Egoismus, ist nicht ein primordial reduzierter Nullpunkt
wie bei Husserl, der zudem nicht ohne die von ihm ausgehende und
durch ihn erméglichte und stabil gehaltene Orientierung gedacht wer-
den kann, sondern ein leibliches Selbst, das im schlichten Genuss stets
von neuem seine absolute Trennung bezeugt.

2. Verfallen als endliches Begehren

Der Genuss des Selben betrifft dort einen Anderen, wo es zu einer
ersten Transzendenz kommt. Ein solches erstes Uberschreiten liegt
dann vor, wenn das Selbe nicht nur im Genuss lebt, sondern den Ge-

28 E. Lévinas: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit. Ubers. von
W. N. Krewani. Freiburg/Miinchen 1987, 68 [Orig.: Totalité et infini. Essais sur l'exté-
riorité (Phaenomenologica, Bd. 8). La Haye 1961, 24]. — Das »Selbe zu sein« heif3t, »sich
von Innen zu identifizieren« (ebd. 417 [265]).

» Ebd. 155 [84].

225

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

nuss sucht. Das »Bediirfnis« als Ausgriff auf einen erhofften Genuss ist
die »erste Bewegung des Selben«.3* Levinas bezeichnet es als ein end-
liches Begehren. Es ist endlich, weil es, das Sittigung will, sich auf das
Sattigende bezieht, das es noch nicht besitzt; es terminiert im jeweili-
gen Ziel seiner Sattigung. Erst mit dieser Bewegung wire konstituiert,
was sich mit Husserls Konzept der natiirlichen Einstellung parallelisie-
ren liefSe und schon Husserl als das Bezogensein auf Endliches bezeich-
nete.

Mit dem Willen zur Sittigung korreliert ein Ego, das sich von
demjenigen Ego, das genieflend den Egoismus des Lebens schlicht voll-
zieht, unterscheidet; es hat sich in ein ausgesprochen egoistisches Ego,
in ein Ego, das seinen Egoismus in Szene setzt, verschoben. Dem wider-
spricht nicht, dass dieses Ego nur sein kann, was es ist, sofern es selbst
absolute Trennung ist und bleibt. Ein solches seinen Egoismus auf der
Biithne der Welt inszenierendes Ego wire mit demjenigen Ego ver-
gleichbar, das Scheler ebenfalls als das zur Welt seiende egoistische
Selbst beschreibt. Von Levinas her gesehen, wiirde diese Art des Trans-
zendierens mit dem Verlassen des reinen Egoismus des Genieflens die
absolute Grenze, die das Selbe als solches ausmacht, seine Trennung
(die es doch ist), iiberschreiten und ein Totum installieren: diejenige
Totalitét, die in der Einebnung der Grenze sich bildet, dort, wo das
Selbe sich in das Bediirfnis verlegt und auf sein absolut Begehrtes als
eines zu erlangenden entwirft. Der Egoismus des endlichen Begehrens
impliziert somit eine Unkenntnis seines Orts, das endliche Begehren
weif3 nicht, wo es sich befindet und was es iiberschritten hat. Das Selbe
verliert sich auch hier in einem Niemandsland, einen Bereich, der total
ist, da es aufler ihm nichts mehr gibt; und in und mit dieser Totalitit
sehnt sich das Selbe, gerade weil es seinen urspriinglichen Ort verloren
hat, egoistisch nach einem heilen Zustand, einem verlorenen Paradies,
das es doch nicht erreicht, genauso wenig, wie es dem Anderen als
Anderen Raum zu geben vermag. Es vermag ihm aus dem Grunde
nicht zu entsprechen, weil es sich in den Bildern seines Begehrens ver-
fangt und darin gefangen gehalten wird.

» Ebd. 161 [88].

226

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere
3. Aufhebung als metaphysisches Begehren

Der Weg, diese Art des Begehrens zu iiberwinden, ist die Realisierung
einer anderen Form der Transzendenz: das unendliche oder metaphysi-
sche Begehren. Dieses Begehren hilt sich kein Idol vor, umtanzt kein
Goldenes Kalb. Es lebt im Begehren in der Weise, dass es ein jegliches
zu Begehrende vom Begehren selbst fern halt. Es will den Genuss nicht
verlingern, indem es das Begehren nicht dazu nutzt, Objekte des Ge-
nusses festzuschreiben. In diesem Sinn ist es nicht nur ein anderes
Begehren, sondern ein solches, das ein Verhalten zum endlichen Be-
gehren impliziert, ja daraus selbst erst erwichst. Es schliet ein Be-
wussthaben der Grenze des endlichen Begehrens und darin der absolu-
ten Grenze: der Trennung des Selben, mit ein. Damit ich mich nicht im
Setzen von Objekten verliere, muss ich wissen, dass kein Objektbezug
geniigt, um dem Status des Selben zu entsprechen: Ein Selbes, das ab-
solut getrennt ist, vermag in Objekten, die immer endlich sind, prinzi-
piell keinen Halt zu finden; solche stets nachkommenden Stabilisati-
onsversuche konnen das Selbe, das in sich selbst schon Anker geworfen
hat, nicht griinden.

Diese Antwort auf die Verlingerung des Genusses, mit der sich
der Egoismus in die Welt transportiert, ist eine — wenngleich von Levi-
nas so nicht bezeichnete — Art von Epoché: Diese Epoché hilt die Ver-
lingerung zuriick und unterbricht damit auch die Zeitlichkeit, die sich
weltlich mit der Verldngerung hervorbildete. An einer Stelle in Totalité
et infini distanziert sich Levinas von Husserls Form der Epoché, die er
die »erste Bewegung der Vorstellung« (représentation) nennt: Husserls
Epoché will »den Sinn einer Exterioritit wiederfinden«, die »in Noe-
mata umgewandelt werden kann«.3! Transzendentes wird hierbei als
Sinn festgeschrieben, der bewusstseinsimmanent, im Selbst, fixiert
werden kann. Das mit >Vorstellung« Bezeichnete, also der Umkreis der
bewusstseinsmifSigen Sinnbestinde, ist ein Medium des Selben, mit
dem es das Andere definiert, da alles, was ist, das sogenannte Trans-
zendente, zu einer Bestimmtheit des Selben wird. Indem die Welt im
Selbst aufgebaut, re-prdsentiert wird, ist, so Levinas’ Kritik, das Ande-
re nur fiir das Selbe gegenwirtig, es selbst in seiner eigenen Gegenwart
hingegen ist aufgehoben.

In seiner Bezugnahme auf Husserls Epoché unterscheidet Levinas

" Ebd. 176 [98].

227

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

nicht zwischen einem Sich-Absetzen und dem daran erst ankniipfen-
den Vorgehen eines Hinfiihrens-zu. Denn die Inhibierung seitens der
transzendentalen Epoché lost zunichst nur die Verklammerung von
Selbst und Welt; erst ein zweiter (nicht notwendig aus dem ersten fol-
gender) Schritt bezieht diese Trennung, schliellich miindend in ein
Geflecht phanomenologischer Reduktionen, auf die >Setzung¢ einer
»neuen, in ihrer Eigenheit bisher nicht abgegrenzten Seinsregion«,
in der das Bewusstsein und seine Korrelate als Feld transzendentalph-
nomenologischer Forschung ausgewiesen werden.

Es ist jedoch noch eine andere Epoché denkbar, und dies wire eine
Suspension, die gerade dem Bezogenwerden des Anderen auf das be-
diirftige Selbe, das »gierig sucht, was es erginzt«, »Einhalt gebie-
tet«.?* Dies ist das metaphysische oder unendliche Begehren selbst,
das den steten Riickbezug auf sich und damit die Totalitit des Selben
durchbricht. Fiir Levinas driickt dies die Idee der Schopfung ex nihilo
aus: Sofern diese Idee eine Mannigfaltigkeit meint, die gerade nicht
durch Totalitit charakterisiert ist, zerbricht sie das System und setzt
ein Seiendes aufSerhalb eines jeglichen Systems. Entsprechend dieser
Idee ist die geschaffene Existenz vom Unendlichen, das es in die Exis-
tenz entlassen hat, absolut getrennt.’> Da diese Trennung (iiber die
Bildung eines inneren Lebens, eines Psychismus) die Stiftung des Sel-
ben besagt, befindet sich das Selbe seiner Trennung und dem Unend-
lichen gegeniiber schon in einem Stand der Offenheit. Diese Offenheit
wird jedoch nur dann realisiert, wenn das Begehren selbst die Kraft
aufbringt, sein endliches Gerichtetsein, den Status des bediirftigen Sel-
ben, zu inhibieren und so das Begehren aktualiter dem Unendlichen zu
offnen.* Diese Offnung ereignet sich, so Levinas, in einer besonderen
Gegenwart: nicht, wenn der Andere re-prisentierend auf das Selbe be-
zogen wird, sondern wenn das Selbe sich ihm aussetzt, seinem » Anlitz«

% E. Husserl: Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch (Husserliana, Bd. III/1). Hrsg. von K. Schuhmann. Den Haag
1976, 67.

33 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit (s. Anm. 28), 148 [78].

 Ebd. 63 [21].

5 Vgl. ebd. 1481, [78].

36 Das wiire, wie es beim spiten Levinas heiflt, die »Uberwindung der Anstrengung, zu
sein: ein Durchbruch des Menschlichen durch das rein Lebendige. Ich habe nicht nur zu
leben« (E. Levinas, » Sterben fiir<. Zum Begriff der Eigentlichkeit bei Martin Heidegger
[1988]«. In: Aprés vous. Denkbuch fiir Emmanuel Levinas 1906-1995. Hrsg. von
E. Miething und Chr. von Wolzogen. Frankfurt a. M. 2006, 60-73; hier: 71).

w

228

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

begegnet. Das Antlitz des Anderen ist seine Weise, sich darzustellen,
die jenseits der »Idee des Anderen in mir«* liegt. Erst eine Erfahrung
also, welche die Welt aus eigenem Sinn und ihre Sogwirkung auf sich
selbst so stort, dass diese Selbstwelt an eine absolute Grenze gelangt
und bricht, erst diese radikale Erfahrung des Anderen befreit das Po-
tential eines Begehrens, welches das bediirftige Selbe und die Totalitat
eines von ihm gesetzten Seins tiberschreitet.?

4. Selbst sein und der Andere

Der Andere ist hier nicht mehr, wie bei Husserl, Konstitutionsmoment
des Selbst, noch gehen Selbst und Anderer in die einheitliche Dimen-
sion einer Intersubjektivitit ein. Der Andere zieht dem Selben viel-
mehr eine absolute Grenze — eine Grenze, die in ihrer Ubernahme das
Selbe ebenso vor den Anderen wie vor die eigene Realitit als eines
absolut Getrennten bringt. Freilich ist der Andere ein ebensolches Sel-
bes, das fiir sich absolut getrennt ist. Wihrend Husser! diese Trennung
zunichst mit der Differenz von meinem Leib und dem Kérper des »An-
derenc< andeutet, letztlich aber iiberbriicken will — mit der Feststellung,
dass sich ein Selbst durch assoziative Paarung® im Anderen wieder-
erkennt —, wird diese Differenz bei Levinas ausgehalten. Der >wahre«
Andere ergibt sich nicht erst in der Radikalitdt der Ergreifung meines
Selbst, sondern umgekehrt: Nur im Antlitz des Anderen werde ich von
mir selbst zu mir selbst befreit, und diese Befreiung ist erstlich und
letztlich wiederum ein Dokument dafiir, dass ich dem unendlichen Un-
terschied, in dem der Andere sich zu mir befindet, entspreche. Am
wenigsten aber ist der Andere wie bei Heidegger eine faktische Begleit-
erscheinung, dessen Mitsein ich im Eigentlichwerden meines Selbst
iiberrunde. Schelers reduktives Verfahren verfolgt zwar ebenfalls nicht
vornehmlich den Zweck, das Selbst zu restituieren, sondern zielt in der
Riicknahme des Ego-Selbst darauf, das Selbst als ein relationales, in
Relationen zu anderen Selbst-Positionen stehendes, zu verorten. Dabei

7 Ebd. 63 [21].

3 Der spite Levinas formuliert: »Das Utopische: das Da ist iberwunden, die Welt ist
iiberwunden. Dés-intér-essement [...].« (Levinas, »Sterben fiir«« (s. Anm. 36), 72.)

3 Vgl. Husserl, Cartesianische Meditationen (s. Anm. 3), §51.

229

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Rainer Sepp

darf jedoch nicht iibersehen werden, dass gerade dadurch eine absolute
Trennung und damit auch eine radikale Begegnung mit dem Anderen
umgangen wird.

Indem Levinas dies beides ansetzt: eine faktisch schon bestehende
absolute Trennung des egoistischen Selben in seiner Leiblichkeit und
zugleich das Uberspielen dieser Trennung durch das egoistische Selbe
in einer Steigerung seines Egoismus, nimmt er eine zweifache Diffe-
renzierung vor: Er isoliert sozusagen die durch das Bediirfnis zusam-
mengehaltene Sinnwelt, die das Selbe in seinem endlichen Begehren —
und im Kontakt mit anderen, sich ebenfalls in ihr endliches Begehren
einrichtenden Selben — ausbildet, nach zwei Seiten: einmal in Richtung
auf das Selbe und das andere Mal in Bezug auf den Anderen. Diese
doppelte Differenz in Bezug auf das eigene Selbe und den Anderen —
jeweils das eigene Selbe als getrenntes zu sein und dem Anderen radi-
kal begegnen zu konnen — fillt dort in die eine grundlegende Differenz
zusammen, wo es um die Akzeptanz der absoluten Trennung als sol-
cher geht. Dabei bleibt aber ein nicht zu tilgender Unterschied zwi-
schen dem eigenen Getrenntsein und dem Getrenntsein des Anderen
bestehen: Ersteres bin ich selbst, letzteres vermag ich nie zu sein. Diese
Differenz trigt das ethische Konzept von Levinas, denn sie driickt aus,
dass es weder zwischen dem Selben und dem Anderem eine Verschmel-
zung gibt in dem Sinn, dass dem Anderen durch eine Reprisentation
im Selben wirklich entsprochen und so die Differenz zwischen mir und
ihm eingeebnet werden konnte, noch dass ich dadurch, dass ich selbst
eigentlich werde, dem Anderen auf eigentliche Weise zu begegnen ver-
mochte.® Das ethische Konzept besagt vielmehr ein sich intensivie-
rendes Aushalten dieser Differenz: Der Andere bleibt der unendlich
Uneinholbare, Signum fiir die grofte Ferne. Gefordert ist daher ein
Intensivieren, ein »Wachsen der Ferne«, um so dem »Hohen«, dem
nie zu erklimmenden Niveau des Anderen, zu entsprechen.

Diese Ferne ist bei Levinas nicht mehr die Ferne, von der Heideg-
ger spricht. Fiir Heidegger ist es die Ferne der transzendierenden Exis-
tenz, sei es in der schwachen Version des alltiglichen Daseins, das im
Seinsverstehen sein Transzendieren lebt, im Aufenthalt bei dem Seien-
den aber um die Weltlichkeit seines In-der-Welt-seins nicht weif3, oder
in der starken Version, dass das Dasein im ultimativen Transzendieren

9 »Eigentlichkeit und der Andere sind zwei unvereinbare Wege« (Levinas, »Sterben
fiir«, 69).

230

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und der Andere

des Vorlaufens in den Tod sich als » Wesen der Ferne«*! aneignet. Von
Levinas’ Position her gesehen, verbleibt auch diese Bewegung noch im
Selben, in der Totalitit des endlichen Begehrens, wobei der im Trans-
zendieren aufgespannte Kreis lediglich das eine Mal gelebt, das andere
Mal als solcher vollzogen wird. Die ontologische Differenz wire somit
nur eine Binnendifferenz innerhalb der durch das Bediirfnis gehalte-
nen Sinnwelt. Sofern Scheler mit der Authebung des Lebensbediirfnis-
ses dem Selbst eine stirkere, da s>tiefer<, nimlich im Leib verankerte
Trennung zumutet, als dies Heidegger mit dem Vollzug der Eigentlich-
keit denkt, kommt er in diesem Punkt um einen wesentlichen Schritt
niher an Levinas’ Position heran.

4 M. Heidegger: »Vom Wesen des Grundes«. In: Ders.: Wegmarken (Gesamtausgabe,
Bd. 9). Hrsg. von F.-W. von Herrmann. Frankfurt a. M. 1976, 175.

231

https://dol.org/10.5771/9783485860387-210 - am 24.01.2026, 10:22:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I =


https://doi.org/10.5771/9783495860397-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I.
	II. Husserl – Scheler – Heidegger
	1. Egoismus als Bindung
	2. Entbindung als Geburt des Selbst

	III. Levinas
	1. Das Selbe
	2. Verfallen als endliches Begehren
	3. Aufhebung als metaphysisches Begehren
	4. Selbst sein und der Andere


