
BUCHBESPRECHUNGEN

Backes, Uwe/Eckhard Jesse/Alexander Gallus
(Hg.): Jahrbuch Extremismus & Demokratie,
Band 25
(Harald Bergsdorf). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 371

Hofmann, Hasso: Rechtsphilosophie nach 1945
(Bernd M. Malunat). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 373

Kaesler, Dirk: Max Weber – Preuße, Denker,
Muttersohn. Eine Biographie
Kaube, Jürgen: Max Weber – Ein Leben zwischen
den Epochen
(Hans-Martin Schönherr-Mann). . . . . . . . . . . . . . 374

Richter, Heinz A.: Griechenland 1950-1974: Zwi-
schen Demokratie und Diktatur
(Dirk Schönrock). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 377

Sörensen, Paul und Nikolai Münch (Hrsg.): Po-
litische Theorie und das Denken Heideggers
(Georg Simet). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 378

Sutor, Bernhard: Katholische Soziallehre als poli-
tische Ethik
(Bernhard Schreyer). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 380

Wolfrum, Edgar: Rot-Grün an der Macht
(Helge F. Jani). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 383

Ilker ATAÇ:, Ökonomische und politische Krisen
in der Türkei. Die Neuformierung des peripheren
Neoliberalismus, Münster: Westfälisches Dampf-
boot, 2013, 191 S., 24,90 €
Das Buch, die überarbeitete Fassung der Disserta-
tion des Autors zielt darauf ab, »die Geschichte des
Neoliberalismus in der Türkei« zu ›dekonstruie-
ren‹ (14). Die »Untersuchungsperiode« beginnt
daher mit dem dritten Militärputsch in 1980, da in
dessen Folge (über die Militärjunta) eine neolibe-
ralistische Tendenz in die bis dahin kemalistisch-
etatistisch verordnete Wirtschaftspolitik des Lan-
des eingeführt wurde. Das Ende des Untersu-
chungszeitraums ist willkürlich auf den Abschluss
der ersten Amtszeit von Erdoğan als Ministerprä-

sident 2007 terminiert, dessen Wirtschaftspolitik
ebenso wie die der Regierungen vor ihm stark neo-
liberalistisch geprägt war und ist.

Dieses Zeitintervall von insgesamt 27 Jahren
untergliedert Ataç grob in »drei Perioden«/Jahr-
zehnte: »die 1980er-, und die 1990er- und die
2000er-Jahre«. (15) Diese Grobsubkategorisie-
rung liegt zwar der Gliederung des Buchs zugrun-
de, doch wird diese Vorgabe dadurch unterlaufen,
dass ein zentrales Ereignis das Geschehen domi-
niert: »Das Programm zum Übergang in eine star-
ke Ökonomie« (Güçlü Ekonomiye Geçiş Pro-
gramı). Dieses ist zwar erst Gegenstand des sechs-
ten Hauptkapitels, bildet aber gleichwohl den
»Mittelpunkt« der Arbeit (13), die folglich dia-
chron nach Veranlassung/»Entstehungshinter-
grund« (fünftes Hauptkapitel, 15) Ausarbeitung/
»Analyse« (sechstes Hauptkapitel) sowie Umset-
zung und »Folgen« des Programms (siebtes und
letztes Hauptkapitel vor den »Schlussfolgerun-
gen«) gegliedert ist. Der Auseinandersetzung mit
diesem Programm vorgelagert sind zunächst ein
Kapitel, das die ebenfalls diachron motivier-
te‚ »theoretische Herangehensweise« (zweites
Hauptkapitel) aufzeigt sowie zwei Kapitel, die da-
ran anschließend die Zeiträume von 1980–88 (drit-
tes Hauptkapitel) und die von 1989–2001 (viertes
Hauptkapitel) betrachten. 1980 wird dabei als Be-
ginn und 1989 als »vollständige Öffnung« und
»Liberalisierung der inländischen Kapitalmärkte«
unterstellt (69). Dieses Konzept der Gliederung ist
vom Ansatz her überzeugend, wenn auch die Be-
deutung, die dem Jahr 1989 als eine Art Kulmina-
tionspunkt im Liberalisierungsprozess zugespro-
chen wird, nicht deutlich genug herausgearbeitet
wird.

Die auf gut 20 Seiten entfaltete Methodik der
Darstellung ist vornehmlich durch eine regulati-
ons- und eine staatstheoretische Perspektive be-
stimmt. Grundlage für diese bipolare Ausrichtung
ist der radikale Umschwung in der Wirtschaftspo-
litik von IWF und Weltbank, der als »Paradig-
menwechsel im Washington-Konsensus« bezeich-
net wird (18). Während ersterem Konzept zufolge
beide Organisationen der Auffassung waren, dass
»Markt und Staat […] getrennte Sphären« (19) und
»die Mechanismen des Marktes gegenüber dem

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


Staat« zu stärken seien, wurde in den 1990er Jahren
eine dialektische Position favorisiert, die »eine Be-
tonung der Re-Regulierung des Marktes« zum Ziel
hatte (18). Aus regulationstheoretischer Perspek-
tive sind für die weitere Arbeit vor allem zwei Zu-
sammenhänge relevant: Das Akkumulationsre-
gime im Allgemeinen und die »Differenzierung
zwischen den Ökonomien des Zentrums und Pe-
ripherie« im Besonderen (31). Der »Begriff Akku-
mulationsregime« wird unter Bezug auf Lipietz als
»Modus systematischer Verteilung und Realloka-
tion des gesellschaftlichen Produkts« (23) zum
Zweck der »produktive[n] Verwertung des Kapi-
tals« verstanden (24). Die »Theorie der Peripherie«
erweitert diesen Bezug um die internationale
Komponente, die »Integration in die Weltwirt-
schaft« (31). Staatstheoretisch geht der Autor in
Anlehnung an Marx von einer »materialistische[n]
Theorie des bürgerlichen Staates« aus (34). Dieser
zufolge sind Ökonomie und Staat zwar prinzipiell
getrennt, aber aufeinander bezogen. Aufgabe des
Staates sei es dabei, die Herrschaft der ökonomisch
herrschenden Klasse zu ›realisieren‹ (35). Der Staat
fungiere daher lediglich als Mittel zum Zweck der
Herrschaftsausübung und -sicherung unter primär
ökonomischer Perspektive.

Dieses theoretische Verständnis ist durchaus
hilfreich, um die diversen wirtschaftlichen Krisen
der Türkei ab den 1980er Jahren in vergleichender
Hinsicht zu analysieren. Allerdings gelingt es dem
Autor mithilfe dieses Konzepts nicht, die politi-
schen Krisen in ihren nicht-wirtschaftlichen Be-
zügen und Implikationen adäquat zu erfassen, zu
verstehen und zu erklären. Hierzu zwei Beispiele:

Zum einen ist der Aufstieg der AKP kein von
den damaligen wirtschaftlichen Eliten inszenierter
und gepushter Weg zur Macht, sondern eher ein
von ihnen, vom Establishment bekämpfter. Der
Aufstieg der AKP ermöglichte es denn auch, neue
wirtschaftliche Eliten aus der islamisch-konserva-
tiven Wählerschaft in Konkurrenz zu den beste-
henden (Holdings von Unternehmerdynastien wie
Koç und Sabancı) auszubilden. So zeigt sich, dass
politische Vorgänge nicht nur bislang unterdrück-
tes wirtschaftliches Potenzial freisetzen, sondern
hierdurch sogar wirtschaftlichen Aufschwung und
extremes wirtschaftliches Wachstum ermöglichen
können. Zum anderen ist die Einengung des Kri-
senbegriffs auf wirtschaftliche Vorgänge proble-
matisch, weil dadurch alle nicht-wirtschaftlich be-
einflussten Konflikte und Krisen a priori ausge-

schlossen werden. Zu diesen zählen die religiös
und ethisch und primär politisch bedingten. We-
der der ethnisch motivierte Kurdenkonflikt, noch
der religiös motivierte Brandanschlag von Sivas
1993 und die Ermordung von Hrant Dink 2007,
und selbst die machtpolitisch inszenierten Prozes-
se gegen den »tiefen Staat« können daher vom Au-
tor in die Untersuchung einbezogen werden. Der
Titel des Buchs, »Ökonomische und politische
Krisen in der Türkei«, ist folglich irreführend.
Analysiert werden ausschließlich volkswirtschaft-
liche Vorgänge und Verhältnisse.

Trotz der konzeptionellen Mängel aufgrund ei-
nes nicht-dialektischen, einseitigen Verständnisses
der Beziehung zwischen Wirtschaft und Politik
und eines zu eng gefassten, nämlich auf wirtschaft-
liche Vorgänge reduzierten Krisenbegriffs ist das
Buch jedoch äußerst lesenswert. Denn es gibt einen
fundierten Überblick über die wirtschaftliche Ent-
wicklung der Türkei unter Bezug auf die wirt-
schaftspolitischen Maßnahmen der maßgeblichen
politischen Akteure auf nationaler (türkischer) wie
internationaler Ebene (IWF und Weltbank), wenn
auch aus post-marxistischer Perspektive. Dabei
werden insbesondere die »Wirtschaftskrisen von
1994 und 2001« behandelt (96), um zum einen de-
ren Ursachen und Folgen aufzuzeigen und zum
anderen die (Umsetzung der) Konzepte zu ihrer
Überwindung auf deren Effektivität hin zu unter-
suchen. Dass der von Derviş (als Wirtschaftsmi-
nister in 2001) initiierte »Strukturwandel von
einem ›chronisch korrupten System‹ hin zu einer
‚rational funktionierenden Marktökonomie‹« al-
lerdings scheiterte (121), zeigt der Ende 2013 auf-
gedeckte Korruptionsskandal, in den die Regie-
rung und selbst Ministerpräsident Erdoğan ver-
strickt zu sein scheinen.

Fazit: Das Buch bietet eine detaillierte Darstel-
lung und Analyse der volkswirtschaftlichen Ent-
wicklung der Türkei von 1980 bis 2007. Hierbei
werden insbesondere die Ursachen, Folgen und
Maßnahmen gegen die ökonomischen Krisen von
1994 und 2001 erörtert. Um die diversen makro-
ökonomischen Entwicklungen besser nachvollzie-
hen zu können, wäre es hilfreich gewesen, die ein-
bezogenen, aussagekräftigen statistischen Daten
zumindest im Anhang tabellarisch und/oder gra-
phisch im Überblick darzustellen.

Georg Simet

370 Buchbesprechungen 370

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


Uwe BACKES/Eckhard JESSE/Alexander GAL-
LUS (Hg.): Jahrbuch Extremismus & Demokratie,
Band 25, Baden-Baden: Nomos, 2013, 487 S., 59 €

Wie in den Vorjahren versammelt auch der 25.
Band des Jahrbuchs Extremismus & Demokratie
ein facettenreiches Kompendium an Analysen
über verschiedene Extremismen im In- und Aus-
land. Eckhard Jesse untersucht in seinem Beitrag
die empirische Validität der jüngsten Publikatio-
nen Elmar Brählers und Oliver Deckers (Rechts-
extremismus der Mitte), die seit 2006 alle zwei Jah-
re im Auftrag der Friedrich-Ebert-Stiftung erfor-
schen, wie verbreitet rechtsextreme Einstellungen
in Deutschland sind. Nach Brählers und Deckers
aktuellen Zahlen ist in Gesamtdeutschland die
Zahl derer, die ein geschlossen rechtsextremes
Weltbild in sich tragen, von 8,2 auf 9 % gestiegen
– zu einem solchen Weltbild zählen die Autoren
Antisemitismus, Chauvinismus, Diktaturbefür-
wortung, Fremdenfeindlichkeit, Sozialdarwinis-
mus und Verharmlosung des Nationalsozialismus.
Stärker als die Vorgängerstudien Deckers und
Brählers will die aktuelle Ausgabe ihrer Untersu-
chungsreihe – bei den Einzelaussagen – differen-
zieren. So bemüht sie sich, zwischen Islamkritik
und Islamfeindlichkeit zu unterscheiden und ver-
schiedene Formen von Antisemitismus zu erfassen
– sowohl bei Nichtmigranten als auch bei Migran-
ten.

Tatsächlich sind aber auch in ihren aktuellen
Studien viele Fragen sehr unscharf formuliert, wie
Jesse moniert. Dadurch verschwimmen Grenzen
zwischen Rechtsextremismus und demokratischer
Mitte. Kein Wunder ist es deshalb, wenn manche
Aussagen auch jenseits des rechtsextremen Poten-
zials auf zum Teil hohe Zustimmung stoßen. So
meinen beide Psychologen und ihr Team, bereits
einen Indikator für »Chauvinismus« gefunden zu
haben, wenn eine Person dafür plädiert, deutsche
Interessen kraftvoll durchzusetzen (Zustimmung:
30 %). Wie viele dieser Befragten befinden zu-
gleich, gerade die europäische Integration diene
deutschen Interessen? Gibt es keine Unterschiede
zwischen idiotischem Nationalismus und weltof-
fenem Patriotismus, den keiner teilen muss?

Die Aussage, zuweilen sei eine Diktatur die
bessere Staatsform (Zustimmung: 7 %), dürften
auch Linksextremisten unterstützen. Besonders
unpräzise formuliert ist die Frage, ob »man« Hitler
heute ohne Judenvernichtung als großen Staats-

mann ansehen würde (Zustimmung: 11 %). Fragen
die Autoren hier danach, wie Befragte selbst das
einschätzen oder wie sie die Einschätzungen ihrer
Mitmenschen einschätzen oder beides? Wer der
pauschalen Aussage, die islamische Welt sei rück-
ständig und verweigere sich neuen Realitäten, zu-
stimmt, gilt schon als islamfeindlich (Zustimmung:
58 %). Wie viele junge Demonstranten in islamisch
geprägten Ländern oder muslimische Intellektuel-
le in Deutschland würden dieser Aussage zustim-
men?

Lässt sich mit solchen Fragen und Antworten
ein ausgeprägter Rechtsextremismus der Mitte be-
legen, wie Brähler und Decker mit antikapitalisti-
schem Unterton unterstellen? Interessant ist zu-
mindest, wie die Zustimmung sinkt, wenn die Au-
toren ihre Fragen präziser und weniger suggestiv
formulieren. So meinen rund 10 % der Befragten,
der Nationalsozialismus habe auch gute Seiten ge-
habt. 8 % befinden, die Geschichtsschreibung ha-
be die NS-Verbrechen weit übertrieben darge-
stellt. Rechtsextremismus zu bekämpfen, zählt zu
den großen Herausforderungen der Zeit. Dafür
braucht es zunächst exakte Diagnosen. Dazu leis-
ten Brähler und Decker keinen übergroßen Bei-
trag. Nur beiläufig erwähnen sie die überdurch-
schnittliche Fremdenfeindlichkeit im gesamtdeut-
schen SPD-Wählerpotenzial, wie Jesse anmerkt.

Uwe Backes untersucht in seinem Beitrag is-
lamfeindlichen Rechtsextremismus. Spätestens
seit dem 11. September 2011 mutierte die »Islami-
sierung« zu einer Obsession vieler Rechtsextre-
misten, darunter auch solche, die gleichzeitig be-
haupten, die Massenmorde gründeten auf einer jü-
disch-amerikanischen Verschwörung. Der
»Kampf« gegen die angebliche »Islamisierung«
Deutschlands und Europas gehört zu den Schwer-
punkten etwa der rechtsextremen Pro-Gruppie-
rung, die sich gern als harmlose »Bürgerbewe-
gung« inszeniert. Sie meint, im Kampf gegen die
vermeintliche »Islamisierung« ein kampagnefähi-
ges Topthema gefunden zu haben, mit dem sie er-
folgreicher mobilisieren könne als mit traditionel-
len Topthemen von Rechtsextremisten. Seit Jahren
konzentriert die Pro-Gruppierung ihre Fremden-
feindlichkeit auf Muslime. Um ihr präferiertes
Thema in Wahlkämpfen noch anzuschärfen, pro-
vozierte die Pro-Gruppierung 2012 in NRW auf
Demonstrationen (»Karikaturenwettbewerb«) Sa-
lafisten, die bei gewalttätigen Auseinandersetzun-
gen zahlreiche Polizisten zum Teil schwer verletz-
ten.

371 Buchbesprechungen 371

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


Mehrere Merkmale kennzeichnen laut Backes
muslimfeindliche Rechtsextremisten in Deutsch-
land und Europa. Zum ersten stilisieren sich viele
von ihnen als prozionistisch. Damit wollen sie
Vorwürfe aushebeln, sie seien antisemitisch – das
ist ein Markenzeichen etwa von Geert Wilders und
seiner Ein-Mann-Partei. Zum zweiten qualifizie-
ren sie »den« Islam als »faschistisch«, um sich da-
durch als demokratisch zu präsentieren. Drittens
gerieren sie sich als Verteidiger des »christlichen
Abendlandes«, um als Antinationalisten aufzutre-
ten. Doch die undifferenzierte und hasserfüllte
Feindbildpflege solcher Kräfte widerspricht, wie
Backes betont, fundamental christlichen Grund-
werten wie Barmherzigkeit, Mäßigung, Gerech-
tigkeit und Nächstenliebe. Langfristig könnten die
schrumpfenden Kirchenbindungen und die zum
Teil galoppierende Verdunstung des christlichen
Glaubens rechtsextremen Kräften zunehmend
nutzen – als ein Faktor unter mehreren. Zumindest
neigen gerade auch kirchentreue Katholiken bzw.
aktive Christen beider Konfessionen in besonders
geringem Maße dazu, rechtsextreme Parteien zu
wählen (Kenner des NSDAP-Wählerpotenzials
meinen gar, in einem rein katholischen Deutsch-
land wäre Hitler nie an die Macht gelangt).

Rechtsextremisten negieren im Kern die
Gleichwertigkeit aller Menschen – im krassen
Kontrast zur christlichen Botschaft. Sie nennen
Muslime fast ausschließlich im negativem Kontext
und versuchen, Islam und Islamismus gleichzuset-
zen, obwohl sich beide beinahe wie Kirchturm und
Küchenhocker unterscheiden. Darüber will
rechtsextreme Rhetorik hinwegtäuschen. Deshalb
warnt sie vor einer »Islamisierung«. Sie will alle
Muslime unter Generalverdacht stellen. In Wirk-
lichkeit lebt die übergroße Mehrheit der Muslime
gesetzestreu in Deutschland. Sie praktiziert ihren
Glauben/ihre Kultur friedlich und will sich inte-
grieren. Nur eine kleine Minderheit der Muslime
verbreitet Hass und propagiert bzw. praktiziert
Gewalt.

Im Kontrast zur rechtsextremen Agitation ge-
hört das Recht, seinen Glauben friedlich zu prak-
tizieren, essenziell zur freiheitlich-demokrati-
schen Ordnung des Grundgesetzes. Selbstver-
ständlich genießen deshalb auch Muslime in der
Bundesrepublik eine garantierte Religionsfreiheit
– das heißt Freiheit zur Religion, aber auch Freiheit
von Religion. Im Widerspruch dazu gehören zum
einen Islamisten zu den Fanatikern, die das fried-

liche Zusammenleben in Deutschland gefährden,
die (religiösen) Pluralismus und damit letztlich die
Freiheit für Nichtmuslime und Muslime ablehnen
und abschaffen wollen, indem sie sogar Kinder er-
morden (lassen), wobei Muslime weltweit die
Mehrheit der Opfer des Islamismus bilden.

Zum anderen weigern sich (islamophobe)
Rechtsextremisten, zwischen einer Religion und
ihrem politischen Missbrauch zu differenzieren.
Doch prägt Ambivalenz das Verhältnis von
Rechtsextremisten zum Islam. Einerseits wenden
sie sich vehement gegen jegliche Moscheen und
damit gegen das Grundrecht auf Religionsfreiheit.
Andererseits loben manche Rechtsextremisten den
Islam, den sie mit Islamismus gleichsetzen, weil er
Integration verhindere, wie sie meinen – Integra-
tion gilt unter Rechtsextremisten als Unterwande-
rung. Letztlich teilen Islamismus und Rechtsex-
tremismus mehrere Ideologiefragmente: Antise-
mitismus, Antiamerikanismus, Antikapitalismus
und NS-Apologetik bzw. -Negationismus sowie
vor allem Demokratiefeindlichkeit.

Um (antimuslimische) Rechtsextremisten wei-
ter überdeutlich unter 5% zu drücken, gilt es, kur-
sierende Klischees zu bekämpfen – bereits Albert
Einstein warnte: »Es ist leichter, ein Atom zu spal-
ten als ein Vorurteil.« Tatsächlich beteiligt sich –
entgegen vielen Annahmen oder Behauptungen –
die übergroße Mehrzahl der Schüler und Schüle-
rinnen aus muslimisch geprägten Ländern (darun-
ter irakische Christen) sowohl am Schwimmun-
terricht als auch an Klassenfahrten. Ebenfalls ab-
wegig ist es, »den« Islam in seiner Vielgestaltigkeit
auf sogenannte »Ehrenmorde« und »Zwangshei-
raten« zu reduzieren, die natürlich ebenso unmiss-
verständlich zu verurteilen und zu bekämpfen sind
wie Islamismus und Integrationsverweigerung als
solche, etwa von muslimisch geprägten Jugendli-
chen, die muslimisch geprägte Mädchen zwingen
(wollen), Kopftuch zu tragen. Umso wichtiger ist
es, Integration sowohl konsequent zu fordern als
auch zu fördern – gerade auch im Interesse und im
Sinne der vielen gut integrierten Migranten in
Deutschland.

Wie stets verbinden die Herausgeber klare Po-
sitionierungen mit einem wachen Interesse für an-
dere Auffassungen. Das zeigt u.a. die Rubrik
»Kontrovers besprochen«, in der vier Rezensionen
– aus sehr unterschiedlicher Perspektive – ein ak-
tuelles Buch über Vergangenheitspolitik beleuch-
ten. Wiederum fungiert das Jahrbuch als Seismo-

372 Buchbesprechungen 372

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


graf und Kompass für Debatten über Extremismus
und Demokratie im In- und Ausland. Auch sein
25. Band stiftet tief schürfende Orientierung. Er-
neut liefert das Jahrbuch viel sachliche und sach-
kundige Information, viel multiperspektivische
Aufklärung, viel fundierten Diskussionsstoff – für
Wissenschaftler, Journalisten, Lehrer und weitere
Interessierte/Experten.

Harald Bergsdorf

Hasso HOFMANN: Rechtsphilosophie nach 1945.
Zur Geistesgeschichte der Bundesrepublik
Deutschland, Berlin: Duncker & Humblot, 2012,
75 S., 18 €

Es ist ein anspruchsvolles Unterfangen, die Geis-
tesgeschichte der Bundesrepublik Deutschland
nach 1945 im Lichte der Rechtsphilosophie zu be-
trachten. In einer kleinen Schrift, die auf einem
Vortrag bei der Carl Friedrich von Siemens Stif-
tung in München basiert, skizziert der renommier-
te Rechtsphilosoph und Verfassungsrechtler die
für ihn entscheidenden Orientierungen, die den
Weg der Republik bestimmten und teils weiterhin
bestimmen.

Hofmann vermeidet es, die verschiedenen
rechtsphilosophischen Strömungen der jeweiligen
Zeiten nachzuzeichnen. Stattdessen orientiert er
sich an den wechselnden Entwicklungsphasen des
rechtsphilosophischen Denkens im Rahmen und
als Teil des allgemeinen politischen, wirtschaft-
lich-sozialen sowie geistig-kulturellen Wandels,
als einem mehr oder minder ganzheitlichen Pro-
zess also.

Die Lehrtraditionen der rechtsphilosophischen
Schulen der Weimarer Zeit nach dem perversen
Kulturbruch des NS-Regimes umstandslos aufzu-
greifen, verbot sich wie von selbst. Der desavou-
ierte Rechtspositivismus erzwang in den Jahren
der konservativen Konsolidierung der westdeut-
schen Gesellschaft nach 1945 gewissermaßen eine
Renaissance des – christlichen wie existentialisti-
schen – Naturrechts. Diese Art von ›Bewälti-
gungsliteratur‹ verlor – wie die Vorstellungen der
katholischen Soziallehre von der sozialen Verant-
wortung des Eigentums – mit dem langsam ein-
setzenden ›Wirtschaftswunder‹ Bedeutung und
Einfluss. ›Aufgehoben‹ wurde das Naturrechts-
denken jedoch erst durch die Judikatur des Bun-
desverfassungsgerichtes, das in den Grundrechten

der Verfassung eine ›objektive Wertordnung‹ er-
kannte, womit die Bundesrepublik durch die
»Wiedergeburt der Rechtsordnung aus dem Geist
der Grundrechte (eigentlich) erst aus der Taufe ge-
hoben wurde«, so der Rechtswissenschaftler Gerd
Roellecke. Der Verfassungsentwurf von 1949 ist
damit gewissermaßen Naturrecht geworden.

Gesellschaftlich, politisch und auch juristisch
folgte auf diese »Grundlegung« eine Welle des
»Umbaus«, mit vielfältigen Modernisierungen des
Rechtsdenkens, die unter dem Motto »Rechts-
theorie statt Rechtsphilosophie« standen. Vor dem
gesellschaftlichen Hintergrund dieser »Reform-
zeit« mit ihren euphorischen Erwartungen an eine
planvolle Modernisierung, entwickelten sich viel-
fältige Diskurse über Verständnis, Anwendung
und damit auch Gültigkeit von Recht, die sich an-
gesichts ihrer Komplexität in Kürze aber kaum an-
gemessen darstellen lassen.

Nach dieser Phase theoretischer Analysen des
Rechts kehrt mit Beginn der Krise des Sozialstaates
die praktische Philosophie in den Mittelpunkt der
Erörterungen zurück. Im Zentrum steht dabei der
Begriff der Gerechtigkeit, insbesondere der sozia-
len Gerechtigkeit. Hofmann beschränkt sich dabei
allerdings auf eine Diskussion von Rawls Theorie
der Gerechtigkeit und deren Schwächen, die er vor
allem an der Argumentation von Habermas und
Kesting verdeutlicht.

In einem ganz kurzen Schlusskapitel beschäf-
tigt sich Hofmann unter der Chiffre ›Globalisie-
rung‹ dann mit der »Ankunft in der Weltgesell-
schaft«. Allerdings begnügt er sich mit Erörterun-
gen über Kants Schrift Zum ewigen Frieden, ohne
auf die prinzipiell veränderte Rolle der vereinten
deutschen Staaten einzugehen, und auch die jüngs-
ten rechtsphilosophischen Herausforderungen,
die sich aus der Umwelt-, der Migrationsproble-
matik oder auch im Zusammenhang mit den neuen
Informationstechnologien ergeben, bleiben ausge-
blendet.

Die kleine aber sehr gehaltvolle Schrift wendet
sich in den Eingangs-Kapiteln vornehmlich an
Verfassungs- und Staatsrechtler, gegen Ende aber
auch an allgmein politisch interessierte Leser und
darf all jenen zur Lektüre empfohlen werden, die
auf engem Ram eine Orientierung über den geis-
tig-rechtlichen Rahmen der bundesdeutschen
Nachkriegsgeschichte suchen.

Bernd M. Malunat

373 Buchbesprechungen 373

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


Dirk KAESLER, Max Weber – Preuße, Denker,
Muttersohn. Eine Biographie, München: C.H.
Beck, 2014, 1007 S., 38 € und
Jürgen KAUBE, Max Weber – Ein Leben zwischen
den Epochen, Berlin: Rowohlt, 2014, 495 S.,
€ 26,95 €

Wer war Max Weber? Joseph Schumpeter – so der
emeritierte Marburger Soziologe Dirk Kaesler in
seiner zum 150. Geburtstag am 21. April erschie-
nenen Biographie – bezeichnet Max Weber 1920 in
seinem Nachruf als »Schwanenritter mit der sil-
bernen moralischen Rüstung«, als »Gestalter und
Beherrscher von geistigen Strömungen«. »Er war
nicht konventionell. Er war nicht zugeritten. Er
gehörte sich selbst. Aber das ist nicht alles. (...) Er
imponierte. Man fügte sich ihm, ob man wollte
oder nicht. Kraft klang in jedem seiner Worte,
strömte sozusagen aus allen Poren seines Wesens.
Kraft in allen Spielarten (..) gleichzeitig intellektu-
elle und moralische.« (774)

Ob er sich wirklich selbst gehörte, ob er sich
selbst hinlänglich regierte, das darf allerdings be-
zweifelt werden, nicht nur weil er jahrelang an De-
pressionen und Nervenzusammenbrüchen litt.
Auch nach seiner fragilen Genesung befürchtete er
ständig Rückfälle, litt an Schlafstörungen und kon-
sumierte daher Unmengen von Medikamenten.

Mangelnde Selbstbeherrschung Webers in fast
allen Lebensbereichen lassen sich mit Jürgen Kau-
be konstatieren, der in seiner ebenfalls neu erschie-
nenen Weber-Biographie schreibt: »Nervös, un-
geduldig, unbeherrscht, abrupt, extrem reizbar,
speziell auch in der intellektuellen Sphäre, teils
verbohrt in, teils angeekelt von Monotonie und in
pausenlose Arbeit mehr flüchtend als ihr gelasse-
ner Herr. (...) Im März 1894 schreibt er an die Gat-
tin aus Posten, wo er stationiert ist, dass man dort
›als meine einzige ins Gewicht fallende Eigenschaft
meine Konsumfähigkeit in Bezug auf alkoholische
Getränke schätzt und schätzt‹. (...) Die Gattin ih-
rerseits schreibt an die Schwiegermutter im Febru-
ar 1895 aus Freiburg: ›Max hat sich natürlich noch
viel mehr als ich geödet – und behauptet, mindes-
tens 40 Butterbrote aus Rache und etwa 20 Bier
vertilgt zu haben, so dass er sich hernach einer boa
constrictor ähnlich fühlte‹, zumal er sich noch
sechs Berliner Pfannkuchen einverleibt habe.«
(118 f.)

Max Weber füllte Hörsäle. Er hatte ein solches
Renommee, dass ihn der deutsche Außenminister

1919 nach Versailles zu den Friedensverhandlun-
gen nach dem ersten Weltkrieg mitnahm. Aber sei-
ne spätere eminente wissenschaftliche Bedeutung
konnte er selber nicht absehen. »Gegen Ende sei-
nes Lebens« – so Jürgen Kaube – »fragt ihn seine
Geliebte Else Jaffé, ob er jemals einen Menschen
habe sterben sehen. Er verneint. Und sie daraufhin:
›Tod nicht, Geburt nicht, Krieg nicht, Macht nicht
– so als ob das Schicksal einen Schleier zwischen
ihn und die Realität der Dinge gebreitet habe, – ob
das vielleicht sein ‹Stern› sei? Und er, so ein paar
Worte vor sich hinflüsternd, – ja, es sei wohl so.‹
(...) keine Kinder, kein Krieg, kein Vermögen, kein
Einfluss: Dass ein Autor, ein Gelehrter oder ein
Künstler zum Zeitpunkt seines Todes oder kurz
danach völlig gescheitert scheint, ist nicht so selten.
Seltener schon, wenn er an diesem Nullpunkt sei-
ner eigenen Ambitionen und der Erwartungen, die
an ihn gerichtet waren, aus der großen Höhe einer
gesicherten Existenz und eines vielversprechenden
Anfangs angekommen ist.« (26)

Selbst seine Theorien, die ihn posthum berühmt
machen, verblassten. Die Soziologie, die Weber
mitbegründete, hat sich längst weiterentwickelt.
Seine Wissenschaftslehre, mit der er philosophisch
Recht behalten wird, antizipiert zwar die avancier-
testen Sprachphilosophien von Ludwig Wittgen-
stein, Martin Heidegger und Jean-Francois Lyo-
tard. Die spätere Wissenschaftstheorie wird ihn
weitgehend missachten, nicht zuletzt, weil er ähn-
lich wie Nietzsche daran zweifelte, dass man die
Wirklichkeit mit wissenschaftlichen Begriffen ad-
äquat abbilden könnte. Von einer solchen Schwä-
che hören die Verfechter einer objektiven Ver-
nunft nicht gerne, noch dazu, wenn Weber parallel
den Vernunftfortschritt als ambivalenten Rationa-
lisierungsprozess begreift.

Die Theorie, mit der er zu Lebzeiten schon
recht bekannt wurde, dass der Kapitalismus durch
die Ethik des asketischen Protestantismus – haupt-
sächlich von Calvinisten und Puritanern – ent-
scheidend angetrieben wurde, diese Theorie wird
bis heute immer wieder in Frage gestellt. Dass er
diesen Zusammenhang bei seinen Romaufenthal-
ten während seiner jahrelangen Krankheit vor
1904 entwickelte, hält Jürgen Kaube für ein be-
sonderes Paradox, das im Zentrum seiner Weber-
Biographie steht. Denn es drängte sich im Ange-
sicht des Petersdomes die folgende Frage auf: »Wie
konnten ›Prunk und göttliche Verwaltung‹ eigent-
lich aus einer in ihren Anfängen weltablehnenden

374 Buchbesprechungen 374

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


Religion, dem Christentum entstehen? (...) Die
Antwort auf die Frage (...) lautete: durch unge-
plante Nebeneffekte. (...) Was die Zeitgenossen als
Folge göttlichen Segens der Mönche interpretiert
hätten, sei letztlich ›im stärksten Maße Folge ihrer
rationalen Wirtschaft‹ gewesen. (...) Doch was er
dann schrieb, war keine Geschichte der paradoxen
Erfolge des Mönchstums (...) ›Seine These‹ läuft
darauf hinaus, dass der Protestantismus den Ka-
tholizismus an paradoxen Nebenfolgen noch
übertroffen und die eigentliche Nachfolge des
christlichen Mönchstums angetreten hat.« (143)

Kaube führt damit indirekt vor, dass Weber wie
Nietzsche genealogisch denkt. Nietzsches Genea-
logie will nicht nur kausale Erklärungen meiden
und Komplexität nicht reduzieren, sondern ihr ge-
recht werden. Vor allem aber leitet sie eine Ange-
legenheit nicht aus deren Geschichte ab, sondern
aus ihrem Gegenteil und aus Gegensätzen, die zur
Angelegenheit selbst gar nicht recht passen wollen,
so Nietzsche die Moral aus dem Willen zur Macht
bzw. das Gute aus dem Bösen. Dementsprechend
sieht Weber in der Weltlichkeit einen Nebeneffekt
der Weltablehnung, die speziell bei den Protestan-
ten zu Weltbeherrschung führt, wie deren Askese
zum Reichtum.

Auch psychologisch lässt sich hier eine Parallele
zu Nietzsche zeichnen. Ähnlich wie Nietzsche,
der ständig kränkelnd die Theorie der Stärke, des
Willens zur Macht entwirft, bewundert Weber die
protestantische Askese, der er im eigenen Leben
gar nicht genügen kann. Nur in seiner Ehe mit sei-
ner Frau Marianne pflegt er in Sachen Erotik eine
gehörige Portion Askese. Ja, er propagiert die As-
kese als Prinzip der Ehe. So schreibt er in seinem
Bewerbungsschreiben an seine Zukünftige: »Keine
phantasievolle Hingabe an unklare und mystische
Seelenstimmungen dürfen wir in uns dulden. Denn
wenn die Empfindung Dir hoch geht, musst Du sie
bändigen, um mit nüchternem Sinn Dich steuern
zu können.« (zit. 95) Er selbst hätte ebendies bitter
nötig gehabt.

Schwerlich gelang ihm das in anderen ehelichen
Lebensbereichen als der Sexualität. Und nicht mal
in dieser Hinsicht hält er den Asketismus in seinem
Leben durch. Er pflegte in den letzten Jahrzehnten
Beziehungen zu zwei anderen Frauen und zwar
mit Zustimmung von Marianne Weber, die ihrer-
seits offenbar, seine Worte in die Tat umsetzend,
einen hochrationalen Umgang mit ihrer Ehe pfleg-
te. Deswegen, nicht nur weil sie auch als Autorin

feministischer Bücher in Erscheinung trat, könnte
man sie als Vorläuferin der Beziehung von Simone
de Beauvoir und Sartre bezeichnen.

Als Weber wegen Geldmangels und auch um in
der Nähe von Else Jaffé zu sein, 1919 einen Ruf
nach München annahm, geriet er in die politischen
Wirren in Bayern, was allerdings nur dazu führte,
dass er sich in seinen politischen Theorien umso
mehr verschanzte, die heute zwar immer noch flei-
ßig gelesen werden. Doch geschätzt werden sie
höchstens von jenen, die eine sogenannte Realpo-
litik fordern und von einem autoritären Machtstaat
oder wenigstens einer gelenkten Demokratie träu-
men.

Denn Demokratie schätzte Weber nur als eine
effiziente Form der Führerauslese. Nicht nur ent-
wickelte er dementsprechend den Begriff des cha-
rismatischen Führers. Als Mitglied der verfas-
sungsgebenden Versammlung in Weimar plädierte
er für die Direktwahl eines mit Machtfülle ausge-
statteten Präsidenten, der später in der Person von
Hindenburg Hitler den Weg bereiten sollte. Nach
Kaesler berichtet Marianne Weber über eine Be-
gegnung ihres Mannes mit Erich Ludendorff, dem
Erfinder der Dolchstoßlegende, der Weber fragte:
»Was verstehen Sie dann unter Demokratie?
Weber: In der Demokratie wählt das Volk seinen
Führer, dem es vertraut. Dann sagt der Gewählte:
›Nun haltet den Mund und pariert.‹ Volk und Par-
teien dürfen ihm nicht mehr hineinreden. Luden-
dorff: Solche ›Demokratie‹ kann mir gefallen!«
(885)

Bereits 1895 forderte Weber in seiner berühmt
gewordenen Freiburger Antrittsrede aus liberaler
Perspektive einen deutschen Imperialismus, wobei
es, wie Kaube betont, darum ging, dass der Nutz-
nießer einer Kolonialpolitik das Bürgertum sein
würde, was auch dessen politische Macht gegen-
über dem Adel stärke. Dadurch würde dann auch
innenpolitisch langsam mehr Liberalität einziehen,
was aber keinesfalls politische Partizipation der
Arbeiter bedeuten sollte, gar ein Ende des Unter-
tanen, den Weber noch in seinem Vortrag Politik
als Beruf 1919 beschwören wird.

Aber nicht nur dass dieser deutsche Imperialis-
mus de facto den Weg in den Ersten Weltkrieg eb-
nete. Weber war Nationalist, war einige Jahre Mit-
glied im radikalen Alldeutschen Verband, den der
Hitlersteigbügelhalter Hugenberg gegründet hat-
te, kämpfte für die Reinheit des Deutschtums und
forderte deutsche Werte für die Wissenschaft, was

375 Buchbesprechungen 375

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


besonders paradox ist, da er ja andererseits für die
Werturteilsfreiheit in den Wissenschaften plädier-
te. Dirk Kaesler hat diese dunkle Seite Max Webers
in seiner Biographie besonders hervorgehoben.
»Die Parolen von der Gefährdung des ›Deutsch-
tums‹ durch die unkontrollierten Einwanderungs-
wellen der Wanderarbeiter vornehmlich aus Rus-
sisch-Polen und Galizien, in ihrer heute nur
schwer erträglichen Kombination von xenopho-
ben und antisemitischen Tönen mit Großmacht-
Phantasien, erinnern fatal an spätere und gegen-
wärtige Agitationen gegen die ›Überfremdung‹
Deutschlands.« (408)

Noch unerfreulicher erscheint Webers Kriegs-
begeisterung nicht nur am Beginn des ersten Welt-
kriegs. Dirk Kaesler zitiert aus einem Brief Webers
vom 15. Oktober 1914: »Dieser Krieg ist bei aller
Scheußlichkeit doch groß und wunderbar, es lohnt
sich ihn zu erleben – noch mehr würde es sich loh-
nen, dabei zu sein, aber leider kann man mich im
Feld nicht brauchen, wie es gewesen wäre, wenn er
rechtzeitig – vor 25 Jahren – geführt worden wä-
re.« (739) Offenbar war Max Weber schon Jahr-
zehnte lang nicht für den Frieden, sondern für den
Krieg. Im September 1917 preist er den Kauf von
Kriegsanleihen als gute Geldanlage und als natio-
nale Pflicht. Nicht nur er selbst verlor damit einen
großen Teil von den Resten seines ererbten Ver-
mögens, so dass er sich wieder um eine feste Pro-
fessur bemühen musste. Er ruinierte auch seine
Mutter, die er zum Kauf motivierte.

Als er daraufhin im letzten Kriegssommer 1918
einen Lehrstuhl in Wien vertrat, war das Haupt-
gebäude der Universität, in dem er Lehrveranstal-
tungen abhielt, teilweise ein Lazarett für Verwun-
dete. Dirk Kaesler schreibt dazu: »Es ist unmög-
lich, dass Max Weber diesen finsteren Anblick auf
dem Weg in seine Vorlesung im Hauptgebäude
vermeiden konnte, in dem es gewiss nach Tod und
Verwesung gestunken hat und durch das die
Schreie und das Stöhnen der verletzten Soldaten zu
hören gewesen sein müssen. Dennoch findet sich
keine Erwähnung davon in der uns erhaltenen
Korrespondenz.«

Auch Jürgen Kaube kritisiert, dass Weber sei-
nen kühlen soziologischen Blick aufgibt, wenn es
um seine eigenen letzten und höchsten Werte geht:
»Im Oktober ›1914‹ ist der Krieg (...) ein ›heiliger
Verteidigungskrieg‹ und der Geist der Truppen
›von strahlender Herrlichkeit‹.« (350) Als 1915
sein Bruder Karl im Russlandkrieg umkommt,

spricht er der Mutter Trost zu mit den Worten: »er
fand den schönen Tod an der Stelle, wo es im Au-
genblick allein menschenwürdig ist zu stehen.«
(351) Kaube kommentiert das mit den Worten:
»Im Begriff der ›historischen Pflicht‹ zum Krieg
geht das soziologische Licht aus.« (352)

Kaubes Biographie, halb so umfangreich wie
diejenige Kaeslers, ist spannend geschrieben, gut
lesbar und besitzt insoweit auch literarische Qua-
litäten, als sie ein Professorenleben lebendig
macht, das ja strukturell eher zur Routine und so-
mit zur Langeweile neigt. Aber für Weber – so
Kaube – sind die innerweltlichen Asketen, die al-
lerdings anders als er selbst zur methodischen Le-
bensführung fähig sind, die wahren Helden.

Kaeslers Biographie wirkt demgegenüber
manchmal schwerfällig, nicht zuletzt, da sie unge-
heuer viel und lang zitiert. Doch diese Zitate bele-
gen zumeist nicht nur seine Thesen, sondern er-
hellen dieses Professorenleben nachhaltig, unter
anderem mit einem Tagebucheintrag des Histori-
kers Karl Hampe über einen Vortrag Max Webers
nach dem Friedensvertrag von Versailles, bei dem
Weber feststellte: »Das A und O jeder Politik müs-
se die Abänderung des Friedensvertrages sein, jede
Handlung müsse sich nach diesem Ziel richten. Die
Zeit dazu sei noch nicht gekommen.« (888)

Max Weber hat also sowohl objektiv historisch
durch sein Plädoyer für die Machtfülle und Di-
rektwahl des Präsidenten der Weimarer Republik,
als auch gedanklich in vielfältiger Hinsicht Hitler
den Weg bereitet: Die Nazi-Ideologie stützte sich
unmittelbar auf das imperiale, alldeutsche und bel-
lizistische Denken, wie es auch Carl Schmitt ver-
tritt: Der Normalzustand ist der Ausnahmezu-
stand und Demokratie höchstens Akklamation; al-
les hat sich dem Krieg unterzuordnen; der Bürger
ist höchstens Untertan.

Das ändert natürlich nichts an der Relevanz von
Max Webers Religionssoziologie und seiner Wis-
senschaftslehre, taucht höchstens seine politische
Theorie in ein fragwürdiges Licht, das damit auch
auf viele andere fällt, die Politik auf Gewalt grün-
den. Ein Vergleich zu Martin Heidegger drängt
sich auf: Philosophen, die avancierte Theorien ent-
wickeln, sind politisch wie persönlich nicht unbe-
dingt liebenswerte Gestalten. Das ist umso schlim-
mer bei Weber, weil er anders als Heidegger eine

376 Buchbesprechungen 376

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


explizite politische Theorie entwickelt. Weber hät-
te es deshalb besser wissen müssen.

Hans-Martin Schönherr-Mann

Heinz A. RICHTER: Griechenland 1950-1974:
Zwischen Demokratie und Diktatur, Mainz/Ruh-
polding: Verlag Franz Philipp Rutzen, in Kommis-
sion bei: Harrassowitz Verlag, Wiesbaden, 2013,
Reihe: Peleus – Studien zur Archäologie und Ge-
schichte Griechenlands und Zyperns, Band 60, 501
Seiten, gebunden, 49 €

Nach dem Standardwerk Die Zeit der Bürgerkrie-
ge (2012) widmet sich der emeritierte Professor für
griechische und zypriotische Zeitgeschichte an der
Universität Mannheim Heinz A. Richter nun dem
Griechenland des darauf folgenden Vierteljahr-
hunderts. Ohne Einschränkung darf auch Zwi-
schen Demokratie und Diktatur als erste wissen-
schaftlich fundierte und umfassende Darstellung
dieser Epoche in deutscher Sprache gelten. Das
Buch setzt ein mit den ersten Nach-Bürgerkriegs-
wahlen im März 1950 und einer für Griechenland
bis heute tragischen Erkenntnis: »Während alle
anderen Staaten Europas, die in den Zweiten Welt-
krieg verwickelt gewesen waren, 1945 den Wie-
deraufbau (…) begannen, erlebte Griechenland
zwischen 1946 und 1949 ein noch schlimmeres
Desaster als den Zweiten Weltkrieg, einen Bürger-
krieg, der das Land völlig ruinierte.« Zudem sorg-
ten die Interventionen der Briten und US-Ameri-
kaner dafür, dass »das Krebsübel der griechischen
Gesellschaft, der Klientelismus,« auch nach den
Kriegen wieder restauriert wurde. Die Ausgangs-
bedingungen für eine demokratische Nachkriegs-
entwicklung mit politischen Strukturen, die denen
in westeuropäischen Staaten entsprochen hätten,
waren also denkbar schlecht.

Dennoch siegten bei den Wahlen von 1950 die
liberalen Kräfte. Richter führt dies darauf zurück,
dass die Bevölkerung eine Aussöhnung und De-
mokratisierung der Gesellschaft wollte. Beides
scheiterte an internen und externen Faktoren: Wa-
shington fuhr die finanzielle Hilfe für Griechen-
land durch den Marshall-Plan exakt zu einem Zeit-
punkt herunter als das Land sie am nötigsten ge-
braucht hätte. Zudem konnte Griechenland nach
Bürgerkriegsende seine militärischen Ausgaben
durch den Beginn des Koreakriegs kaum vermin-
dern. Aus Furcht vor der kommunistischen Ge-

fahr »musste Griechenland überproportionale
Streitkräfte unterhalten. Die Folge war Schulden-
macherei.« Der Koreakrieg führte letztlich auch
dazu, dass die USA nicht mehr die Liberalen, son-
dern die griechische Rechte unterstützte. Man för-
derte den Aufbau einer rechten Sammlungsbewe-
gung, den Synagermós, und sorgte mit Hilfe der
Einführung des Mehrheitswahlrechts für dessen
Wahlsieg im November 1952. Richter urteilt poin-
tiert: »Nach der Machtübernahme durch Papágos
1952 verschwand das bisschen Demokratie, das
Plastíras eingeführt hatte. Der Staat wurde von al-
len liberalen Elementen gesäubert und der Über-
wachungsapparat ausgebaut.«

Nach Papágos Tod 1955 wurde Karamanlís Mi-
nisterpräsident und stand vor zwei großen Pro-
blemen: Er musste das Land wirtschaftlich voran-
bringen und die wachsenden Animositäten mit den
Türken wegen des Zypernproblems in den Griff
bekommen. Für den Wiederaufbau brauchte das
Land vor allem finanzielle Hilfe, aber von den
Amerikanern war nichts mehr zu erwarten. Nach-
dem aber 1957 die Bundesrepublik Deutschland
300 Mio. DM als getarnte Reparationen an Jugo-
slawien zahlte, sah Griechenland seine Chance,
ebenfalls an deutsches Geld zu kommen. Als Bonn
versuchte, die griechischen Forderungen zu ver-
schleppen, kidnappte Griechenland den ehemali-
gen deutschen Kriegsverwaltungsrat Max Merten
als Faustpfand und stilisierte ihn zu einem Kriegs-
verbrecher, der er in Wahrheit nie war. Die Bun-
desrepublik gab der griechischen Erpressung nach
und zahlte Ende 1958 schließlich 315 Mio. DM an
Griechenland, getarnt als Wiederaufbaukredite
und Entschädigungen an die griechischen Juden.
»Aber nur ein geringer Teil der Summe erreichte
die Opfer«, bilanziert Richter. Selbstverständlich
reichten aber auch die deutschen Zahlungen nicht
aus, um aus dem agrarisch geprägten Entwick-
lungsland ein industrielles Schwellenland zu ma-
chen. Jahre zuvor war dies auch der Grund, wes-
halb die USA ihre Finanzhilfe einstellten: Man
hielt Griechenland für einen »aussichtslosen Fall«.
Eine Einschätzung, die heute – mehr als 50 Jahre
später – wieder an bedrückender Aktualität ge-
winnt.

Richter zeichnet die politischen Entschei-
dungszusammenhänge in anschaulicher und span-
nender Weise akribisch und kenntnisreich nach,
kaum ein Detail bleibt unerwähnt. Manchmal er-
innert der Stil an eine Chronologie. Auch die Be-

377 Buchbesprechungen 377

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


ziehungen zur Bundesrepublik Deutschland wer-
den immer wieder angesprochen. Die Gesamtbe-
trachtung am Ende wirft kein gutes Licht auf das
Land und seine politische Führung: »Von außen
betrachtet erschien Griechenland als eine parla-
mentarische Monarchie, war aber weit davon ent-
fernt, eine Demokratie westeuropäischer Prägung
zu sein. Die Parlamentarier vertraten nicht den
Volkswillen, sondern den ihres Parteichefs. (…)
Das Resultat war eine enge Verflechtung der poli-
tischen und ökonomischen Oligarchie. (…) Mit
Demokratie hatte all das wenig gemein.« Der Kli-
entelismus wurde auch in der kurzen Regierungs-
zeit von Geórgios Papandréou von November
1963 bis Juli 1965 nicht angetastet. Im Gegenteil,
er verstärkte zudem die Putschneigungen der Ar-
mee umso mehr.

Im Gegensatz zum wissenschaftlichen Main-
stream hält Richter den Putsch der Obristen um
Papadópoulos im April 1967 für eine »rein grie-
chische Angelegenheit« ohne Kenntnis oder gar
Beteiligung der USA. Auch die Junta trat an, das
klientelistische System Griechenlands zu über-
winden und auch sie scheiterte daran. Im Gegen-
teil, die Militärs und ihr Umfeld entwickelten sich
zu einer neuen Klientel. Den Putsch selbst schätzt
Richter nicht als nationale Katastrophe ein, denn
es gab in diesen Jahren einen wirtschaftlichen Auf-
schwung und der Tourismus kam langsam auf
Touren. »Wer unpolitisch war, konnte damals
ganz gut leben«, bilanziert Richter. Die Katastro-
phe begann mit dem Studentenaufstand im No-
vember 1973, in dessen Folge die Junta außenpo-
litische Erfolge zur Legitimierung ihrer Macht
suchte und in völliger Verkennung der Lage die
Zypernkrise auslöste. Das Ergebnis war die türki-
sche Invasion und die Teilung der Insel, die bis
heute andauert.

Richters Fazit nach dem Untergang der Obris-
tenherrschaft und der Wiederherstellung des An-
cien Regimes unter Karamanlís fällt ernüchternd
aus: Während in Spanien und Portugal »etwa zur
gleichen Zeit Diktaturen beendet wurden und de-
mokratische Strukturen entstanden, blieb in Grie-
chenland hinter der demokratischen Fassade alles
beim Alten.« Die Abschaffung der Monarchie mit-
tels eines Plebiszites 1974 hält Richter für reine
Kosmetik. »Das klientelistische System lebte mun-
ter weiter und verfestigte sich immer mehr.« Die
Schulden des Staates stiegen kontinuierlich weiter
an, doch die Bevölkerung hatte den Eindruck, dass

es aufwärts ging und war zufrieden. In keiner der
historischen Umbruchphasen – weder jene nach
dem Bürgerkrieg, noch jene während oder nach
der Junta – gelang es, den Klientelismus zu bre-
chen. In der Folge übertraf der Zugriff auf die
staatlichen Mittel alles Vorangegangene und setzte
neue Maßstäbe bei Betrug und Korruption. »Der
Endpunkt dieser Entwicklung ist bekannt: die Kri-
se im zweiten Jahrzehnt des 21. Jahrhunderts.«
Dem kann nicht widersprochen werden.

Dirk Schönrock

Paul SÖRENSEN und Nikolai MÜNCH (Hrsg.):
Politische Theorie und das Denken Heideggers,
Bielefeld: transcript Verlag, 2013, 252 S., 29,80 €

Die zentrale »Frage« des Buchs lautet, »ob und
(gegebenenfalls) inwiefern in systematischer Hin-
sicht von Seiten der politischen Theorie an das hei-
deggersche Denken angeknüpft werden kann.«
(12) Die Beantwortung dieser Frage erfolgt aus
zwei Perspektiven: Im ersten Teil des Buchs, der
den Titel »Motive« trägt, soll den »zentralen Fra-
gen und Motiven der politischen Philosophie und
Theorie in Heideggers Denken« nachgespürt wer-
den; in den zweiten Teil, »Perspektiven« genannt,
sind »Untersuchungen aufgenommen, die sich im
weitesten Sinne einer Politischen Philosophie und
Theorie nach Heidegger widmen«. (13) Die von
den beiden Herausgebern zusammengetragenen
Aufsätze sollen also zum einen klären, inwiefern
sich aus dem verschriftlichten Denken Heideggers
heraus Anschlussmöglichkeiten für eine Politische
Philosophie zeigen bzw. überhaupt zeigen können
und zum anderen inwiefern sie als Impulse bereits
wirkten und (weiter-)wirken. Diese strikte Tren-
nung von Möglichkeit und Faktizität ist im Buch
jedoch nicht stringent durchgehalten und wohl
auch nicht durchzuhalten. Denn Motive sollen
entdeckt und Perspektiven aufgezeigt werden:
Motive und Perspektiven stehen folglich in einem
hermeneutischen, intentionalen Zusammenhang.
Schade ist, dass das Buch keinen dritten Teil hat,
keine Synthese des Zusammenspiels der herausge-
arbeiteten Motive und Perspektiven versucht. Die
Herausgeber beschränkten sich lediglich darauf,
Aufsätze zu sammeln und unter einen der beiden
Buchteile zu subsummieren.

Zunächst ist festzuhalten, dass eine mögliche
Anknüpfung an Heidegger – insbesondere unter

378 Buchbesprechungen 378

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


philosophisch-politischer Rücksicht – bereits »an-
gesichts des unsäglichen politischen Engagements
[Heideggers] im nationalsozialistischen Deutsch-
land« desavouiert scheint. (7)

Gleichwohl zeigen sich durch alle Schaffenspe-
rioden hindurch politisch (bislang) unverdächtige
Anknüpfungspunkte. Diese kommen bei
Heidegger jedoch nicht zum Tragen; sie nehmen
als Motive im Kontext der jeweiligen Arbeit, bzw.
des Gesamtœvres in politischer Perspektive einen
nur marginalen Platz ein. Leider gehen die Auf-
sätze kaum darauf ein, warum Heideggers Texte so
auffällig apolitisch verfasst sind/zu sein scheinen.

Im ersten Beitrag versucht Grosser
»Heideggers Ausführungen zu »Mitsein« und
»Mitdasein« für relevante politik- und sozialtheo-
retische Diskurse der Gegenwart fruchtbar zu ma-
chen«. (21) Er konstatiert im Schnelldurchgang
durch alle Schaffensperioden hindurch »ebenso
ausbaufähige wie ausbaubedürftige Anlagen« ei-
nes »plurale[n] Gemeinschafts-Modell[s]«. (39)
Worin dieses bestehen könnte bleibt jedoch vage.
Insbesondere die für Heidegger so bedeutsamen
Bezüge auf Zeitlichkeit und Sprache sind nicht
mitreflektiert. Der zweite Beitrag von Siegfried
befasst sich mit der »Freiheitsthematik bei
Heidegger«. (43). Die Autorin differenziert den
Freiheitsbegriff in »drei Rezeptionslinien« aus und
möchte aufzeigen, dass »in aktuellen Diskussio-
nen« sowohl die »politische« als auch die »ethi-
sche« und »ontologische« Linie »präsent sind«. (45)
Warum ihre Arbeit dem ersten Teil des Buchs zu-
geordnet ist, ist insofern fraglich, als sie von der
Perspektive, der Rezeption ausgeht. Im dritten
Beitrag behauptet Tömmel, dass der »liebende
Streit […] die einzige vielversprechende Konzep-
tion von Mitsein bei Heidegger« sei. (76) Gleich-
wohl ist ihrer Ansicht nach aufgrund des »Man-
gel[s] an Kommunikation [… in] Heideggers Phi-
losophie« dessen »Position […] für die Gegenwart
letztlich unattraktiv«. (77) Im vierten Beitrag stellt
Reitz die »Frage, inwiefern Ästhetik politisch Ge-
schichte machen kann.« (82) Auch er konstatiert,
dass eine »grundsätzliche Korrektur an
Heidegger« nötig sei (100) und erachtet (statt
Heidegger) die Konzeption des späten Benjamin
als »pionierhaft«. (101) Im letzten Aufsatz des ers-
ten Teils soll »Heideggers Auffassung von der
Menschenwürde im Hinblick auf die von ihm vor-
getragene Metaphysikkritik« herausgearbeitet
werden. (106) Bruns sieht den »Grund dafür, dass

die Würde des Menschen unantastbar ist, […in]
dessen Existenz«. (127) Heideggers Existenzial-
philosophie erscheint so zumindest für die Be-
gründung der Menschenwürde als anschlussfähig.

Im ersten Aufsatz des zweiten Teils geht Mei-
nefeld auf Arendts Man-Analyse in Sein und Zeit
ein, um »im Rekurs auf »Jedermann« […] das öf-
fentliche Miteinandersein als eine eigentümliche
Möglichkeit menschlichen Lebens verständlich zu
machen. (140) Es komme Arendt dabei darauf an,
»das »eigentliche Miteinander« [so] zu erschließen
[…], dass die unterschiedlichen Perspektiven [in
Divergenz zu Heidegger] als eine Pluralität zur
Geltung kommen.« (147) Im zweiten Aufsatz un-
tersucht Wesche »Heideggers Einwände gegen die
Demokratie«. (153). Wesches Ansicht nach »fallen
[in der Demokratietheorie] drei Einsichten
Heideggers auf fruchtbaren Boden. Erstens müs-
sen Demokratien der Diagnose von Selbsttäu-
schungen […] Rechnung tragen.« (167) Zweitens
»kann […] Heideggers Gedanke der Sprachprak-
tiken fruchtbar gemacht werden«, indem »die
sprachlich verfasste Lebenswelt von Bürgerinnen
und Bürgern an die Stelle der Geistesgemeinschaft
von Dichtern und Denkern« trete. (169) Drittens
zeige »Heideggers Einsicht in die Kontingenz der
rationalisierenden Kraft« das Problematische in
der »Verschiebung von der Geistesgemeinschaft
zur Zivilgesellschaft«. (169) Wie von Heidegger
existenzialontologisch nüchtern formuliert, müsse
man es dem Bürger überlassen, »ob er sich mit tri-
vialen, voreingenommenen und verzerrten Mei-
nungen begnügt oder ob er reflektierten Meinun-
gen einen Vorrang einräumt.« (170) Im Anschluss
an Wesche beschäftigt sich Flügel-Martinsen in
»Auseinandersetzung mit Marchart« (178) mit
»Linksheideggerianismus als prima philosophia«.
(178) Den Ausgangspunkt hierfür bilde in Mar-
charts postfundamentalistischem Ansatz die »zen-
trale Differenz zwischen Politik und Politischem
[…] in Analogie zur ontologischen Differenz«.
(179) Problematisch werde diese »Erzählung«,
(179) wenn sie, statt die »Versuche einer Festle-
gung der sozialen und politischen Welt ad absur-
dum zu führen, […] eine Ontologie des Politischen
[entwirft], die meint, genau angeben zu können,
worin das Politische besteht.« (188) Im vorletzten
Aufsatz des zweiten Teils thematisiert Taylor den
Bezug von »Sprache und Ökologie«. (191) Für ihn
ist Heidegger »ein Konstitutionstheoretiker«.
(206) Denn die »Sprache erschließt«, insofern »sie

379 Buchbesprechungen 379

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


hilft, den von Menschen geteilten Raum zu be-
stimmen.« (206) Dieses Verständnis von Sprache
als Lichtung bilde daher »die Basis einer Tiefen-
ökologie«: (222) »Unsere Ziele sind bestimmt
durch etwas, demgegenüber wir uns eigentlich als
dienend verstehen sollten.« (223) Im letzten Buch-
beitrag beschäftigt sich Hollendung mit Butlers
Politik der Verletzbarkeit. Im Zuge ihrer Analyse
stellt die Autorin fest, dass sich »in Butlers Be-
schreibung der Sozialität des Subjekts das ›Mitsein‹
Heideggers widerspiegelt.« (237) Doch
Heideggers »Vernachlässigung des Alltäglichen
und sein Desinteresse an Fragen des Politischen
ließen ihn die wesentlichen Konsequenzen, die
sich aus seinen Überlegungen zum ›Mitsein‹ erge-
ben, übersehen.« (243)

Fazit: Das Buch bietet eine Vielzahl an Ansatz-
punkten (auf die hier nur sehr beschränkt einge-
gangen werden kann), um eine weiterführende
Diskussion anzuregen. Allerdings zeigt sich sehr
deutlich, dass die Anschlussmöglichkeiten (insbe-
sondere am Existenzial des Mitseins oder der Spra-
che als Lichtung des Seins) dadurch restringiert
sind, dass Heidegger selbst das Politische seiner
Philosophie in seinen Veröffentlichungen (wohl
bewusst und kalkuliert) ausblendete.

Auf Heideggers »seinsgeschichtlichen Antise-
mitismus« (Trawny) wird nicht eingegangen. Die
Veröffentlichung der Schwarzen Hefte im Zuge
der Gesamtausgabe dürfte hierzu jedoch noch
reichlich Zündstoff liefern und die Auseinander-
setzung mit Heidegger, gerade in politischer Hin-
sicht, neu entfachen.

In allen Aufsätzen völlig ausgeklammert ist zu-
dem der Bezug von Mitsein zu Jemeinigkeit. Hier-
durch wird der Mitsein-Gedanke zudem über-
zeichnet und überbewertet.

Lohnend aber ist die Beschäftigung mit
Heidegger, so zeigt das Buch, ohnehin nicht so
sehr, um eine Theorie des Politischen zu fundieren,
was aus Heideggers Werk heraus wie gezeigt kaum
möglich ist. Vielmehr hilft die Auseinander-
setzung mit Heidegger, um eine ausformulierte
Theorie des Politischen entsprechend abzusichern,
bzw. darauf hin zu untersuchen, ob und inwiefern
sie die durch Heideggers Philosophie eröffneten
Perspektiven existenzial- und sprachontologischer
Fragestellungen angemessen mit zur Sprache
bringt.

Georg Simet

Bernhard SUTOR: Katholische Soziallehre als po-
litische Ethik. Leistungen und Defizite, Paderborn
u. a.: Ferdinand Schöningh, 2013, 296 S., 39,90 €

Dem politisch bzw. politikwissenschaftlich Inter-
essierten sind sehr wahrscheinlich das Subsidiari-
tätsprinzip und das Solidaritätsprinzip geläufig.
Dass es sich dabei um grundlegende Prinzipien der
Katholischen Soziallehre handelt, dürfte dagegen
wohl nicht jedermann bekannt sein. Gleichwohl
bilden beide Vorstellungen geradezu allgemein-
gültige Handlungsmaximen im Bereich der Poli-
tik. Kann die Katholische Soziallehre daher die
Grundlage für eine politische Ethik bilden? Mit
dieser Frage beschäftigt sich Bernhard Sutor seit
Jahrzehnten. Der vorliegende Band umfasst Auf-
sätze aus gut dreißig Jahren, die diese Problematik
anhand grundsätzlicher Überlegungen, aber vor
allem aus der Perspektive konkreter Fragestellun-
gen thematisieren. Es geht dabei um das Verhältnis
zum liberal-demokratischen Rechtsstaat, um das
Problemfeld der sozialen und politischen Gerech-
tigkeit und um die Frage nach der Ethik in den in-
ternationalen Beziehungen.

Der Autor setzt die Soziallehre nicht mit einer
politischen Ethik in eins, sondern richtet den Blick
zwar wohlwollend aber durchaus kritisch auf die
Christliche Soziallehre und deren Nutzen für die
Politik. Daher inspiziert er zunächst das Span-
nungsfeld, das zwischen der Sphäre des Politischen
und der kirchlichen Lehre besteht. Vor allem zwei
Aspekte scheinen hier auf. Die Katholische Sozi-
allehre neigt – wie jede Ethik – dazu, politisches
Handeln zu stark moralisch aufladen zu wollen.
Damit läuft man allerdings Gefahr, die Politik zu
überlasten. Die politische Praxis ist ausgerichtet
auf die Auseinandersetzung um die richtige Lö-
sung und den Kompromiss, der Maximalforde-
rungen abschleift und damit aus der Sicht einer rein
moralisch-ethischen Betrachtungsweise immer
defizitär erscheinen muss. Auch lassen sich politi-
sche Forderungen und Vorstellungen, die sich dem
Kompromiss als Handlungs- und Entscheidungs-
option systematisch verschließen, leicht als Basis
für fundamentalistische und damit intolerante Po-
sitionen missbrauchen. Dennoch ist es für den Au-
tor unstrittig, dass politisches Handeln einen ethi-
schen Maßstab benötigt. Es ist die Balance zwi-
schen Machbarkeit auf der einen und Verantwort-
lichkeit auf der anderen Seite, die gewahrt werden
sollte. Ganz nebenbei eignet sich dieser Stand-

380 Buchbesprechungen 380

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


punkt als pragmatische Lösung des immer noch
ausgetragenen Konflikts zwischen Macht und
Ethik in der politischen Theorie. Man kann Bern-
hard Sutor nicht im Sinne von Raymond Geuss
vorwerfen, dass er die Macht als zentrales politi-
sches Motiv negiert und sich einer mehr oder min-
der naiven »Ethik-hat-Vorrang-Regel« bedient. Er
stellt sich der Machtfrage, wobei er seinerseits
nicht den Fehler macht, damit die ethische Dimen-
sion des Politischen kleinzureden oder sogar ganz
auszublenden. Als zweiten Aspekt merkt der Au-
tor an, dass die klassische kirchliche Gesellschafts-
lehre nicht sonderlich aussagekräftig ist, wenn es
um die spezifische Funktionsweise von politischen
Institutionen in demokratischen Systemen geht.
Diese Frage wird in den Sozialenzyliken nicht
ihrer Bedeutung gemäß behandelt. Moralische Ap-
pelle an den Einzelnen sind aber zu wenig, um die
Stellung von Institutionen bei der Formulierung
und Umsetzung politischer Ziele angemessen zu
würdigen. Dieser Befund mag verwundern, wurde
und wird doch innerkirchlich über »institutionelle
Gewalt« oder die »Strukturen der Sünde« debat-
tiert; ein positives Verhältnis zu den staatlich-de-
mokratischen Institutionen ist damit aber nicht
automatisch verbunden. Wie steht es nun mit dem
katholischen Anspruch, Politik zwar nicht ma-
chen, aber doch ermöglichen zu wollen? Auch das
ist im Übrigen kein geringes Anliegen. Es kann
umgesetzt werden, aber nur unter der Bedingung,
dass der Kern der Politischen nicht verkannt und
verfehlt wird. Bernhard Sutor bringt deshalb –
durchaus auf der Basis der theologischen Tradition
– die Klugheit ins Spiel. Damit widmet er sich einer
Kategorie, die leider etwas von der Bildfläche der
politischen Theorie verschwunden zu sein scheint.
Der Nutzen der Klugheit für eine ethisch grun-
dierte Politik liegt an erster Stelle in der Möglich-
keit, pragmatisches Handeln einzufordern. Nicht
durch die starre, kompromisslose Durchsetzung
ethischer Maximen wird eine am Gemeinwohl ori-
entierte Ordnung geschaffen, sondern durch si-
tuationsbezogene und konkrete Lösungsvorschlä-
ge.

Die katholische Kirche ist historisch gesehen
kein natürlicher Verbündeter der liberalen Demo-
kratie. Vielmehr stand lange Zeit eine antimoder-
nistische Abwehrhaltung gegen die Errungen-
schaften der Demokratisierungsbewegungen im
19. und 20. Jahrhundert im Vordergrund. Es be-
durfte großer Anstrengungen und Bemühungen,

um die freilich auch systematisch angelegten Un-
terschiede zwischen kirchlicher Lehre und libera-
lem Menschenbild und Gesellschaftsverständnis in
konstruktive Modelle des Dialogs und des Mitein-
anders umzuformen. Für die Gegenwart heißt das:
»Die Christliche Soziallehre katholischer Prägung
tritt heute rückhaltlos für Demokratie ein, besteht
aber darauf, dass sie einer philosophischen Be-
gründung über die bloße Rechtssetzung hinaus
bedarf« (93). Dies lässt sich anhand zweier Ge-
sichtspunkte illustrieren. Zum einen gilt, dass plu-
ralistisch organisierte Gemeinwesen keine relati-
vistischen Systeme darstellen. Plurale Formen des
Konfliktaustrags sind angewiesen auf die Aner-
kenntnis des Anderen als gleichberechtigten Mit-
spieler, die sich auf ihn selbst und seine Meinungen
und Standpunkte erstreckt. Sie ist die Basis für To-
leranz, ohne die eine politische Gemeinschaft kei-
nen Diskurs über das Gemeinwohl führen kann.
Auch an dieser Stelle verweist der Autor auf die
entsprechenden theologischen Traditionslinien.
Das jüdisch-christlich geprägte Menschenbild
scheint einen gut passenden Rahmen für die ethi-
schen und philosophischen Anforderungen zu lie-
fern, die mit der Begründung einer modernen De-
mokratie verbunden sind. Ein zweiter Punkt greift
die Ambivalenz der menschlichen Natur auf. In
der jüdischen sowie christlichen Theologie ist der
Mensch nicht nur mit seinen positiven Eigenschaf-
ten präsent. Seine moralische Inkonsistenz und
sein oftmaliges Scheitern in vielen Belangen seines
privaten, beruflichen und öffentlichen Lebens
werden nicht ausgespart. Ganz im Gegenteil bildet
die Unzulänglichkeit von uns Menschen einen
konstituierenden Faktor für die gesamte Lehre.
Der fehlbare Mensch ist nicht in der Lage, unfehl-
bare Ordnungen zu schaffen und zu erhalten.
Menschliches Maß ist von Vorläufigkeit und End-
lichkeit geprägt. Für die Politik bedeutet dies, dass
keine idealen Zustände erreicht werden können
und Vorstellungen keine letzte Gültigkeit für sich
beanspruchen dürfen. Politischen Maßnahmen
müssen revidierbar sein. Es existiert in dieser Sphä-
re weder etwas Alternativloses noch Unumkehr-
bares. Nur demokratisch-plural verfasste Gemein-
wesen können die angesprochene Zwiespältigkeit
des menschlichen Wesens adäquat institutionell
und normativ abbilden.

Gerechtigkeit zählt zu den politischen und
theologisch-philosophischen Schlüsselbegriffen.
Darum zählt diese klassische Tugend auch zu den

381 Buchbesprechungen 381

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


wichtigsten Gegenständen des vorliegenden Ban-
des. Schon in den grundsätzlichen Überlegungen
zu Beginn weist Bernhard Sutor darauf hin, dass
ohne die Vorstellung von Gerechtigkeit und einer
gerechten Ordnung keine Gemeinwohlkonzepti-
on entworfen werden kann. Doch Gerechtigkeit
ist ein hoch umstrittener Begriff. Jede politische
Ideologie, jede Richtung und jede Partei entwi-
ckelte eigene, oftmals sehr verschiedene und sich
widersprechende Definitionen und Bestimmun-
gen davon, was gerecht sein könnte. In der derzei-
tigen Debatte steht die »soziale Gerechtigkeit«
häufig im Vordergrund. Die Katholische Sozial-
lehre darf sich dem politischen Streit nicht entzie-
hen, sonst bleibt ihr nur der moralische Zeigefinger
als auf die Dauer wirkungslose Geste. Die Frage
nach der sozialen Gerechtigkeit ist deshalb die
Frage nach den Strukturen und Institutionen, in
deren Rahmen sie verwirklicht werden kann: »Wir
vertreten hier die These, dass die Redeweise von
sozialer Gerechtigkeit theoretisch-systematisch
nur dann einen Sinn hat, wenn man in ihr nicht eine
neue Variante oder eine Kombination von Dimen-
sionen der alten Tugendlehre sieht; wenn man sie
vielmehr als Ausdruck der Frage nach den richti-
gen sozialen Institutionen versteht« (159). Damit
ist jedoch das Problem der Gerechtigkeit nicht ab-
schließend geklärt. Es bedarf der Ergänzung der
sozialen Gerechtigkeit um die politische Gerech-
tigkeit, die der Autor im Anschluss an Otfried
Höffe als eine Ordnung begreift, in der »eine für
alle Beteiligten nach Gerechtigkeitsregeln an-
nehmbare politische Ordnung« (164) herrscht.
Beide Ausprägungen der Gerechtigkeit müssen
sich gegenseitig ergänzend umgesetzt werden.
Dies bedarf der Teilhabe am wirtschaftlichen, kul-
turellen und politischen Leben der Gesellschaft.
Doch gerade hier zeigt sich nochmals das Defizit
der kirchlichen Soziallehre, das in der Vernachläs-
sigung der Institutionen besteht. Bernhard Sutor
plädiert dafür, dass die Soziallehre stärker als bis-
her die strukturellen Erfordernisse der eigenen
Grundsätze und Postulate in den Fokus rückt.
Problematisch wird die moralische Bewertung der
Gerechtigkeitsfrage, wenn darüber der Aspekt der
Leistungsfähigkeit des Staates und der Wirtschaft
aus den Augen verloren wird. Der Autor nimmt
die Katholische Soziallehre stärker beim Wort, als
dies z B. im gemeinsamen Papier der beiden großen
Kirchen in Deutschland zur wirtschaftlichen und
sozialen Lage aus dem Jahre 1994 der Fall ist, wenn

er die Bedeutung des Subsidiaritätsprinzips unter-
streicht, das die Eigenverantwortlichkeit des Ein-
zelnen in Rechnung stellt, bevor das komplemen-
täre Solidaritätsprinzip und damit die Gemein-
schaft aller Bürgerinnen und Bürger in Anspruch
genommen werden kann. Bernhard Sutor schlägt
eine stärkere Berücksichtigung der Beteiligungs-
gerechtigkeit vor. Damit ist ein Konzept verbun-
den, das nicht nur den barrierefreien Zugang zur
Partizipation ermöglicht, sondern zugleich die
Freiheit gewährleistet, die sich dadurch eröffnen-
den Chancen ohne Zwang zu ergreifen. Gerech-
tigkeit ist nicht nur in der autoritativen Verteilung
von Gütern zu finden. Ebenso wichtig erscheint
die institutionelle Bereitstellung von Teilhabeop-
tionen, insbesondere dann, wenn der Sozialstaat an
seine finanziellen Grenzen stößt. Alle Reformbe-
mühungen im sozialstaatlichen Bereich sollten den
»Vorrang« (207) der Beteiligung vor der Umver-
teilung widerspiegeln.

Die internationalen Beziehungen bilden den
Schlusspunkt der Betrachtungen. Die Dynamik
der Globalisierung und deren nicht zu unterschät-
zenden Auswirkungen auf innerstaatliche politi-
sche Entscheidungen und Prozesse machen es not-
wendig, darauf aus der Perspektive der Katholi-
schen Soziallehre Antworten zu finden. Um diese
zu formulieren und in den gesamtgesellschaftli-
chen Diskurs einzubringen, sollte die Kirche mit
all ihren vielfältigen Organisationen vernetzt tätig
werden, um die Christliche Gesellschaftslehre mit
dem politischen Handeln der Christen wieder neu
zu verbinden. Auch die Verknüpfung mit den pro-
fanen Wissenschaften könnte dazu führen, dass die
Soziallehre wieder verstärkt in der öffentlichen
Debatte wahrgenommen wird. In der Phase des
Kalten Krieges war die Ausarbeitung einer umfas-
senden Friedensethik ein wichtiges Anliegen des
kirchlichen Lehramtes. Es ging allerdings nicht um
eine einfache Entgegensetzung von positivem und
negativem Frieden, da eine ewige Friedensord-
nung kein von Menschen erreichbares Ziel dar-
stellt, wohl aber um ein Werben für internationale
Ordnungsstrukturen, die eine friedliche Konflikt-
lösung zu befördern vermögen. Damit gehen nach
Bernhard Sutor drei fundamentale Vorstellungen
einher: Die Förderung der Menschenrechte, das
Eintreten für den liberalen Rechtsstaat und die
Pflicht, unsere materiellen Bedürfnisse bezogen
auf Umweltverträglichkeit und Solidarität zu ver-
ringern. In der Zeit der nuklearen Abschreckung

382 Buchbesprechungen 382

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


empfahl der Autor die Strategie des Gradualismus,
der eine Abfolge von vertrauensbildenden Maß-
nahmen vorsah. Dieses System von Vorleistungen
und Gegenleistungen hat angesichts der heutigen
Krisen wenig an Aktualität verloren. Wieder geht
es nicht um eine Missachtung der politischen
Machtpotentiale, sehr wohl aber um deren insti-
tutionelle Einschränkung und Kontrolle. »Frie-
denssicherung besteht nicht im Abbau von Macht,
sondern im Versuch, durch kluge Disposition von
Macht Gewalt auszuschalten« (275). Im letzten
Abschnitt des Buches wendet sich Bernhard Sutor
den humanitären militärischen Interventionen zu,
deren Legitimität er anhand der klassischen Krite-
rien der Lehre vom gerechten Krieg durchspielt.
Zwar lassen sich heute noch humanitäre Interven-
tionen damit begründen, jedoch muss die jeweilige
Situation genau analysiert werden, um eine Um-
setzung der Kriterien im Sinne einer wirklich hu-
manitären Aktion zu bewerkstelligen. Bernhard
Sutor listet am Beispiel der Erfolgsaussicht militä-
rischer Einsätze eine Reihe von Bedingungen auf,
die von der intervenierenden Partei erfüllt werden
müssen. Das sind beispielsweise neben der Be-
rücksichtigung kultureller Eigenheiten, die Bereit-
stellung von Wiederaufbauhilfen und die Ent-
wicklung konflikthemmender politischer Struktu-
ren. Es genügt somit nicht, einfach einen Konflikt
gewaltsam zu beenden, es muss zusätzlich die Be-
reitschaft vorhanden zu sein, sich darüber hinaus
langfristig zu engagieren, um eine tatsächliche Be-
friedung zu erreichen. Die Entwicklungen in Af-
ghanistan zeigen deutlich, dass dies keine einfache
Unternehmung ist. Dessen ungeachtet hat die in-
ternationale Gemeinschaft die Pflicht, bei schwe-
ren Menschenrechtsverletzungen einzugreifen
und im Notfall dafür auch militärische Mittel ein-
zusetzen. Letztlich ist aber der Aufbau eines »Frie-
densföderalismus der Staaten« (293) unabdingbar.
Hierin ist der kirchlichen Lehre zu folgen.

Trotz der vom Autor formulierten Kritik an der
Katholischen Soziallehre, zeigt Bernhard Sutor
eindrucksvoll, warum politisches Handeln eine
Praxis darstellt, die ohne ein ethisches Fundament
nicht auskommen kann. Die Bezugnahme auf die
Katholische Soziallehre stellt diesbezüglich eine
ethisch gut zu begründende und sinnvolle Wahl
dar. Die vorliegende Aufsatzsammlung kann als
sehr stimmige Ein- und Weiterführung in die be-
handelte Thematik verwendet werden. Es ist zu
wünschen, dass sie nicht nur ihren Weg in die uni-

versitären Bibliotheken sondern auch in die Re-
daktionsstuben und nicht zuletzt auf die Schreib-
tische kirchlicher Amtsträger findet.

Bernhard Schreyer

Edgar WOLFRUM: Rot-Grün an der Macht.
Deutschland 1998-2005, München: C. H. Beck,
2013, 848 S., 24,95 €

Die bundesrepublikanische Nachkriegsgeschichte
wird als intrikate Topographie von langen Linien
der Kontinuität und einer Vielzahl kleinerer Brü-
che deutlich. Gelernt hat das Land, seine eigenen
Maßstäbe zu entwerfen, sie im öffentlichen Streit
zu korrigieren und weiterzuentwickeln. Jede Bun-
desregierung hat bislang daran ihren Anteil gehabt
und steht inmitten dieser Verlaufsgeschichte. Mit-
unter vollzieht die Politik Entwicklungen, die in
der Gesellschaft schon längst angekommen sind.

Ein wenig war dies der Fall, als am 27. Septem-
ber 1998 die Kanzlerschaft Helmut Kohls zu Ende
ging und eine rot-grüne Bundesregierung ins Amt
kam. SPD und Grüne hatten viele Ideen, die sie ins
Bonner Kanzleramt mitbrachten. Sie wussten, dass
sie es endlich geschafft und nun an der Macht die
Gelegenheit hatten, ihre Politik gemeinsam um-
zusetzen. Über den großen Plan, das grand de-
sign verfügte Rot-Grün damals nicht, wohl aber
war die Regierung getragen von der Vorstellung,
weitreichende gesellschaftliche Veränderungen ins
Werk zu setzen: ökologisch nachhaltig, friedlich,
modern, liberal und wegweisend ins 21. Jahrhun-
dert – all das waren die Attribute, die fortan die
Politik bestimmten. Aus der Rückschau betrach-
tet, liegt hier eines der Missverständnisse der rot-
grünen Regierungszeit begründet: Den Kurs, den
Rot-Grün der Gesellschaft verordnete, hatte das
Land im Grunde schon längst eingeschlagen: Die
Republik hatte sich über Jahrzehnte hinweg als
wandlungs- und anpassungsfähig erwiesen. In
ständigem Selbstgespräch begriffen, hatte das
Land gelernt, Konflikte auszutragen und im dis-
kursiven Streit nach Lösungen zu suchen – die po-
litische Kontroverse als Treibsatz für gesellschaft-
liche Veränderungen hatte die Republik verinner-
licht. Insofern war das Visionäre, das im Herbst
1998 in der Luft lag, in Wahrheit ein gutes Stück
Bestätigung vom Wesen der Bonner Republik.

Edgar Wolfrum nimmt mit seinem 800 Seiten
umfassenden Werk eine Verortung der rot-grünen

383 Buchbesprechungen 383

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


Bundesregierung in den weiten Entwicklungsbe-
wegungen des vereinten Deutschlands vor. Plas-
tisch wird das Spannungsverhältnis von innenpo-
litischer Richtungsgebung und multilateraler Ein-
bindung auf dem Feld der Außenpolitik. Wolfrum
gelingt es meisterhaft, die jüngste Zeitgeschichte
zum Schwingen zu bringen. Die rot-grünen Re-
gierungsjahre werden in ihrem gesamten Facetten-
reichtum und ihrer bisweilen dramatischen Ereig-
nisdichte noch einmal erlebbar.

Rot-Grün hatte von Anfang an schweres Ge-
päck bei sich: Von vielen Beobachtern zum »Pro-
jekt« stilisiert, ging die neue Koalition gleichsam
mit einem normativen Überschuss ans Werk.
»Neue Mitte« sowie »Innovation und soziale Ge-
rechtigkeit« dienten als Zauberformeln, um die
Wähler zu überzeugen. Kaum im Amt angekom-
men, holten Bundeskanzler Gerhard Schröder und
Außenminister Joschka Fischer zur großen Geste
aus; alles war auf Neuanfang programmiert, alles
sollte angepackt werden, und zwar sofort und im-
mer mit dem Anspruch versehen, es besser zu ma-
chen als die Vorgängerregierung. Jahre ihres poli-
tischen Wirkens hatten die Akteure auf diesen Au-
genblick hingearbeitet. Jetzt wollten sie reüssieren
und spürten gleichzeitig die ungeheure Last der
Erwartungen.

Die neue Koalition sollte »ein Bündnis für die
Innenpolitik sein« (20). Gewiss, vieles war in den
letzten Jahren der schwarz-gelben Bundesregie-
rung unter Kanzler Kohl liegengeblieben, das
Land hatte an Dynamik verloren. »Dass die Bun-
desrepublik strukturell reformunfähig sei – dies
wollte Rot-Grün widerlegen« (21). Doch das war
eine Fehlwahrnehmung der Bundesrepublik: Ein
lernendes System, programmiert auf eine ewige
Abfolge kleiner Veränderungen, bereit zur Selbst-
korrektur. Und gerade hierin liegt eines der vielen
Missverständnisse über die Leistungsfähigkeit des
politisch-administrativen Systems. Die Diagnose
»Reformstau« (21), die sich auch bei Wolfrum fin-
det, taugte Mitte der 90er Jahre allenfalls als popu-
läre Zuspitzung des Augenblicks. Tatsächlich aber
ist das Land in steter Bewegung begriffen, zumeist
geräuschlos, unspektakulär, ohne Fanfarenstoß.
Dieser genetische Code der Politik – die Bewe-
gungen in kleinen Schritten im Schatten dauerhaf-
ter Ungewissheit – wurde unter Rot-Grün beson-
ders deutlich: Kaum hatte die Regierung etwas
Zeit, die eigentlichen Verhältnisse zu überblicken,
den Moment zum Luftholen zu nutzen und die

politischen Schwebeteilchen zu ordnen, war sie
sogleich wieder Getriebene neuer Turbulenzen.

Schon nach wenigen Seiten wird klar, dass Wol-
frum ein beeindruckendes Buch komponiert hat.
Gestützt auf eine schier unbändige Fülle an Pri-
mär- und Sekundärquellen, wird zudem die ge-
samte Bandbreite an Literatur zu Rot-Grün be-
rücksichtigt. Neben der exklusiven Einsicht in bis-
lang verschlossene Regierungsdokumente hat
Wolfrum darüber hinaus knapp 40 Interviews mit
den Akteuren von einst geführt. Das Werk besticht
durch die dichte Darstellung der Ereignisse und ist
durch und durch empiriegesättigt.

Unverkennbar schreibt hier der Historiker,
nicht etwa der Politikwissenschaftler. Im Zentrum
des Interesses stehen nicht einzelne Politikfelder;
vielmehr geht es um das Bleibende, das Prägende,
ja – wenn man das Wort wählen möchte – das Erbe
von Rot-Grün. Deshalb trägt die Regierungsbi-
lanz im Untertitel die weiträumigere Verortung
»Deutschland 1998-2005«. Wolfrum möchte sein
Werk nicht als »grimmige Bilanz« (708) verstan-
den wissen. Viele Bewertungen sind bald nach dem
Ende der rot-grünen Bundesregierung entstanden,
die sich vor allem um politische Fehlersuche be-
müht haben. Wolfrum legt andere Maßstäbe an.
Ihm geht es darum, »die dynamischen Linien die-
ser Jahre« (708) nachzuzeichnen und den gesamten
Zeitabschnitt als »Zeit des Umbruchs« (708) zu
deuten. Wolfrums konzises Urteil ist zutreffend:
»Das Tempo war hoch, die Turbulenzen waren
groß, und Deutschland veränderte sich dadurch in
Stil und Status gleichermaßen« (708).

Zwei wichtige Brüche, die als deutliche Mo-
mente der Diskontinuität hervortreten, beschrei-
ben diesen Stil- und Substanzwandel in der bishe-
rigen bundesrepublikanischen Entwicklungsge-
schichte: Noch bevor die neue Regierung offiziell
im Amt vereidigt war, musste sie im Herbst 1998
über Krieg und Frieden entscheiden. Am 24. März
1999 begann der Kampfeinsatz unter Beteiligung
der Bundeswehr gegen serbische Stellungen im
Kosovo. »Mit diesem Tag ging die Nachkriegszeit
für Deutschland zu Ende« (65), so Wolfrums Ur-
teil. Indem sich die Bundesrepublik das erste Mal
seit 1945 an militärischen Kampfhandlungen – zu-
mal ohne UN-Mandat – beteiligte, geschah außen-
politisch »etwas qualitativ Neues« (71). Die Re-
gierung stand unter einem beispiellosen Rechtfer-
tigungsdruck. Auf dem Sonderparteitag der Grü-
nen am 13. Mai 1999 begründete Außenminister

384 Buchbesprechungen 384

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369


Joschka Fischer die militärische Intervention mit
dem Verweis auf Auschwitz. Während es zum
Selbstverständnis der alten Bundesrepublik gehört
hatte, wegen der deutschen Geschichte auf das
Mittel des Militärs zu verzichten, wurden die Er-
fahrungen mit dem Nationalsozialismus nun »mo-
ralisch und gesinnungsethisch aufgeladen, sie wur-
den aktualisiert und neu codiert« (106).

Als Bundeskanzler Gerhard Schröder am
14. März 2003 ans Rednerpult des Deutschen
Bundestags trat und die Eckpunkte der Agenda
2010 vorstellte, ahnte wohl niemand, dass dies
einen »Paradigmenwechsel in der deutschen Sozi-
alstaatlichkeit« (544) nach sich ziehen würde. Erst
wenige Tage zuvor war das Bündnis für Arbeit für
gescheitert erklärt worden, die klassischen tripar-
tistischen Verhandlungsarrangements waren nicht
mehr stark und innovationsfähig genug. »Neuer
Schwung konnte nur durch neue Formen entste-
hen« (539). Und genau hier gelang der Regierung
eine grundlegende Umprogrammierung der bis-
herigen Sozialstaatlichkeit – ein wahrer Politik-
wechsel, der bis dahin für beinahe undenkbar ge-
halten worden war. Dennoch: Auch die Agenda
2010 war eingebettet in die langen Linien gewach-
sener Politik und man kann sie »jedoch durchaus
auch in der Kontinuität zum bundesdeutschen
Wohlfahrtsstaat sehen, lässt sie sich doch als ein
Versuch verstehen, ihn zu modernisieren, zu ent-
schlacken, aber letztlich zu bewahren, genauer,
seine ‘Substanz‘ zu erhalten« (581).

Am Abend des 18. Septembers 2005 rollte Rot-
Grün auf das Gleis der Geschichte. Zwar hatte
Schröders SPD eine fulminante Aufholjagd im
Wahlkampf hinbekommen, doch die Wahlsiegerin
war Angela Merkel. Wolfrum schildert noch ein-
mal eindrucksvoll die Elefantenrunde der Spitzen-
kandidaten am Wahlabend. Berauscht von dem
unerwartet guten Wahlergebnis der SPD insze-
nierte Gerhard Schröder »einen Putsch gegen die
Wirklichkeit« (704). Im Augenblick der Abwahl
seiner Regierung zelebrierte er seinen persönli-

chen Sieg. Doch in Wahrheit vollzog er »eine rot-
grüne Selbstentsorgung« (708). Es war ein Abgang
mit Aplomb – ganz nach Schröders Art.

Klar wird bei der Lektüre von Edgar Wolfrums
Panorama der Zeitgeschichte, wie sehr die sieben
Jahre »eine Zeit gesteigerter Reformtätigkeit«
(709) waren. In Gerhard Schröders eigenen Wor-
ten waren es Jahre, »die unser Land nach innen li-
beraler, toleranter, sicherer und demokratischer
und nach außen selbstbewusster, freier und geach-
teter gemacht haben« (690). So resümierte Schrö-
der am 1. Juli 2005 als er im Bundestag die Ver-
trauensfrage stellte. Dies war gewiss zu einem Zeit-
punkt, als sich viele Projekte noch im Fluss befan-
den und die Geschichte noch nicht genügend Ab-
stand für eine kritische, teils auch selbstkritische
Bewertung bot. Das Ende der Koalition kam
schließlich verfrüht und unerwartet. In Wolfrums
Augen agierte Rot-Grün »wie ein Fadenspinner:
Viele Fäden wurden gelegt, die irgendwohin gin-
gen, aber nicht mehr zusammengebunden wur-
den« (713). Erst in der Interpretation von Rot-
Grün als Teil längerer Entwicklungslinien in der
vereinigten Bundesrepublik wird deutlich, worin
die leichten Kurskorrekturen bestanden und wo
die Koalition tiefergehende Zäsuren vollzogen hat.
Am Ende oszilliert dies zwischen dem »Unausge-
schöpften« (710) und »posthumen Siegen« (711),
mithin politischen Weichenstellungen, die sich
viele Jahre später als richtig erwiesen haben und die
auch von Kanzlerin Angela Merkel als solche an-
erkannt worden sind. In diesem Sinne findet sich
in Rot-Grün eine Bestätigung – trotz eines turbu-
lenten Umfeldes aus Wirtschaftskrise, internatio-
nalem Terrorismus, Globalisierung und innenpo-
litischem Reformdruck – bundesrepublikanischer
Kontinuität und der Fähigkeit zur Selbstkorrektur
politischer Maßstäbe.

Helge F. Jani

385 Buchbesprechungen 385

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 27.01.2026, 23:06:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2014-3-369

