
Kapitel 3: Verschwörungstheorien als Fiktionen 95 

bestimmtes Spiel, in dem es ist, als ob wir uns in einer Schießerei befänden. 
Diese Einsicht bildet das Fundament für mein Modell von Verschwörungs
theorien, das das kognitivistische Paradigma und seine Grabenkämpfe hinter 
sich lässt. Laut diesem Modell sind Verschwörungstheorien keine Versu
che des Weltbezugs, auch keine misslungenen oder missgestalteten. Sie sind 
Auswüchse der Fantasie. Genau wie Spielzeugpistolen nur Abbilder echter Pis
tolen sind, mit denen wir die Schießerei spielen, sind Verschwörungstheorien 
Abbilder echter Erklärungen, mit denen Verschwörungstheoretiker*innen das 
Nachforschen und das Erklären spielen. Und genau wie ich mit einer Spiel
zeugpistole niemanden erschießen kann, kann eine Verschwörungstheorie 
kein Ereignis wirklich erklären. Letzteres Merkmal ist aber kein Fehler – we
der der Spielzeugpistole noch der Verschwörungstheorie. Denn Abbilder sind 
Nachahmungen. Und um nachzuahmen, um in unserer Fantasie als Pistole 
oder Erklärung zu gelten, ist es gar nicht nötig, und oft sogar hinderlich, echt 
zu sein. 

Wenn Verschwörungstheorien wie Spielzeugpistolen sind, dann ist ver
schwörungstheoretisches Denken wie das Spiel mit Spielzeugpistolen. Ver
schwörungstheoretiker*innen glauben dann zum Beispiel nicht im Sinne 
des ersten Kapitels, dass Hillary Clinton Teil eines Geheimbunds pädophiler 
Satanisten ist, sondern sie befinden sich in einem Spiel, in dem diese In
halte eine zentrale Rolle einnehmen. Sie verwenden nicht ihr Vermögen für 
Weltbezug, um diese Inhalte zu verarbeiten, sondern ihre Fantasie. Meine 
Antwort auf die Wesensfrage im Zentrum dieses Buches »Was sind Verschwö
rungstheorien?« lautet also: Verschwörungstheorien sind narrative Fiktionen 
– Erzählungen, in deren Zentrum eine Verschwörung steht. Ihre Gattung 
ist die der Fiktion, ihre Art ist die der Geschichte. Diesen Vorschlag werde 
ich in den nächsten drei Kapiteln ausarbeiten. Dieses Kapitel entwirft die 
Grundzüge der Theorie des Fiktionalen, die ich verwenden werde und wendet 
sie auf Verschwörungstheorien an. Kapitel 4 geht näher darauf ein, inwie
fern Verschwörungstheorien narrativ sind. In Kapitel 5 diskutiere ich, wie 
mein Modell bestimmte Merkmale von Verschwörungstheorien besonders gut 
einfangen kann. 

2. Ein Walton’sches Modell von Fiktionalität 

Verschwörungstheorien, so behaupte ich, sind Fiktionen. Aber was sind Fik
tionen? Im Folgenden stelle ich eine Auffassung von Fiktionalität vor, die eng 

https://doi.org/10.14361/9783839475140-019 - am 14.02.2026, 16:02:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475140-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 David Heering: Im Sog der Fiktionen 

an Kendall Waltons einflussreiches Modell von Fiktionen angelehnt ist.4 Walt
on entwirft dieses Modell vor allem in seinem wegweisenden Buch Mimesis as 
Make-Believe (1990). 

Meine Grundidee, dass Verschwörungstheorien keine Erklärungen, son
dern Fiktionen von Erklärungen sind, könnte auch mithilfe anderer Auffas
sungen von Fiktionalität ausbuchstabiert werden – an Konkurrent*innen zu 
Waltons Vorschlag mangelt es nicht.5 Mir scheint aber der Kern von Waltons 
Auffassung schlichtweg sehr plausibel zu sein. Ich werde also hier ein Walt
on’sches (aber nicht Waltons) Modell entwickeln. Wer sich daran stört, möge 
eine alternative Auffassung einsetzen. 

2.1 Quasi-Zustände 

Ein Ausgangspunkt, und die erste zentrale Annahme, für Walton ist die Ein
sicht, dass sich unsere fiktionalen mentalen Zustände, also jene Zustände, in 
denen wir uns befinden, wenn wir mit Fiktionen konfrontiert sind – wenn wir 
ein Buch lesen, einen Film ansehen, ein Kunstwerk betrachten – auf interes
sante Weise von anderen Einstellungen unterscheiden. Auch wenn wir Kunst 
betrachten, scheinen wir verschiedene Emotionen zu empfinden – Angst, 
Sorge, Erleichterung, Freude, Begeisterung. Aber in gewisser Weise sind diese 
Emotionen weniger echt, sie haben nur innerhalb unseres Umgangs mit der 
jeweiligen Fiktion Geltung. 

Ein Beispiel. Nehmen wir an, ich sähe mir David Robert Mitchells Horror
klassiker It Follows an. Als das Wesen, das in It Follows einer Gruppe Teenagern 
auf den Fersen ist, in der Gestalt eines unheimlichen Mannes in ein Zimmer 
eindringt, läuft mir ein Schauer über den Rücken. Mein Herz schlägt schnel
ler, ich schwitze. Ich bin geneigt, die Heldin des Films lautstark zur Flucht auf
zufordern (die sie in diesem Moment zum Glück sowieso antritt). Habe ich al
so Angst? Walton weist darauf hin, dass sich meine »Angst«, während ich den 
Film ansehe, in einigen Merkmalen von echter Angst unterscheidet. Zwar geht 
auch sie mit Herzklopfen, Schweiß, und einem mulmigen Gefühl in der Ma
gengegend einher. Aber ich bin an keiner Stelle dazu geneigt, vom Sofa auf
zuspringen und die Polizei zu rufen. Und im Gegensatz zu der Angst, die ich 
empfände, wenn das Wesen aus It Follows wirklich in meine Wohnung eindrän
ge, bereitet mir meine Angst in der Fiktion ein gewisses Vergnügen. Der Spaß 

4 Ichino (2022) geht denselben Weg. 
5 Zum Beispiel Goodman (1978, 124) oder Deutsch (2000) und Deutsch (2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839475140-019 - am 14.02.2026, 16:02:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475140-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Verschwörungstheorien als Fiktionen 97 

daran, fiktionale Angst, Spannung oder Ekel zu empfinden, ist schließlich ei
ner der Hauptgründe, warum sich die Genres Horror, Thriller, Krimi und Co so 
großer Beliebtheit erfreuen. Walton markiert solche Zustände mit dem Zusatz 
»Quasi«6, laut dieser Vorgabe empfinde ich also »Quasi-Angst«.7 

Quasi-Angst ist für Walton eine Fantasie-Version echter Angst. Wenn ich 
den Horrorfilm ansehe, dann mache ich Gebrauch von meiner Fantasie, indem 
ich mir eine Welt vorstelle, in der wirklich eine Gruppe Teenager von einem 
mysteriösen Wesen verfolgt wird, und in der dieses Wesen wirklich in das Zim
mer eindringt. Ich stelle mir vor, dass auch ich in diesem Zimmer bin (oder 
dass ich eine der gezeigten Personen bin), dass ich also wirklich Angst habe. 
Diese Vorstellung echter Angst nimmt dann einige, aber eben nicht alle der 
Eigenschaften eines echten Angstzustandes an. Quasi-Angst ist somit eine si
mulierte Emotion. Sie ist ein durch die Fantasie erzeugtes Abbild echter Angst. 

Wenn ich hier davon spreche, dass Quasi-Angst innerhalb einer vorgestell
ten Welt Geltung hat, dann verweise ich damit auf die dass-Einstellung »Fanta
sieren, dass«, über die ich in Kapitel 1, Abschnitt 7 gesprochen habe. Zu fürch
ten, dass das Wesen mich packen wird, bedeutet entsprechend, zu fantasieren, 
dass ich fürchte, dass das Wesen mich packen wird. 

An der Beschreibung von Quasi-Angst als nur innerhalb einer von der 
Fantasie erschaffenen Welt gültig wird auch die zweite zentrale Annahme 
von Waltons Auffassung deutlich. Ich brauche, um das Fantasie-gebundene 
Abbild echter Angst zu erzeugen, eine Welt, innerhalb derer es Sinn ergibt, 
Angst zu haben. Keine Emotion kann in einem Vakuum simuliert werden. Jede 
Simulation braucht bestimmte Grundpfeiler, um funktionieren zu können. 
Für Walton sind diese Grundpfeiler die dass-Inhalte der jeweiligen Fiktion – 
die Sätze in Büchern, die Inhalte des Films oder Bildes. In meinem Beispiel 
sind es die Inhalte des Films It Follows. Wenn ich mir diese Inhalte in meiner 
Fantasie vorstelle, dann ist das genug, um zu fantasieren, ich hätte Angst, 
denn es ergibt Sinn, dass ich in der so konstruierten Welt Angst habe. 

Für Walton entspricht dieser Prozess der Verwendung von Requisiten in 
einem Spiel. Wenn zwei Kinder mit Stöcken spielen, sie seien Ritter, die sich 
in einem tödlichen Zweikampf befinden, dann verwenden sie ihre Stöcke als 
Requisiten, an denen sich ihre Fantasie entfachen kann. In der Fantasie wer
den die Stöcke zu Schwertern, sie stehen also für Schwerter. Genauso verwen
den wir, wenn wir Bücher lesen, Filme ansehen, Bilder betrachten, die Inhalte 

6 Siehe Walton (1978). 
7 Walton selbst verwarf diese Idee in späteren Arbeiten zum Teil. 

https://doi.org/10.14361/9783839475140-019 - am 14.02.2026, 16:02:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475140-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 David Heering: Im Sog der Fiktionen

dieser Kunstwerke als Requisiten, um uns die im Kunstwerk abgebildete Welt
vorzustellen. Auch die Inhalte meiner Quasi-Angst sind also Requisiten. Ge
nau wie Spielzeugpistolen uns erlauben, die Fantasie zu entwickeln, wir wä
ren bewaffnet, erlauben es mir die Inhalte meiner Quasi-Angst, die Fantasie
zu entwickeln, ich hätte Angst. In beiden Fällen haben wir es mit Abbildern der
Wirklichkeit zu tun, die eben genau in der Weise von der Wirklichkeit abwei
chen, wie Fiktionen es tun. Dies ist die wesentliche Einsicht, auf der Waltons
Modell von Fiktionalität fußt: Fiktionen sind diejenigen Artefakte, deren In
halte uns zu einem komplexen Spiel einladen, innerhalb dessen uns diese In
halte als wahr gelten (obwohl wir außerhalb des Spiels wissen, dass sie es nicht
sind). Dass unsere Fantasie und unser Vermögen für Spiel auf diese Weise ver
flochten sind, erachte ich als einen der überzeugendsten Aspekte von Waltons
Theorie.8

2.2 Als-Ob

An dieser Stelle möchte ich allerdings Waltons Modell auf eine von Walton
nur angelegte aber nie explizit diskutierte Weise erweitern, die mir natürlich
erscheint. Ich habe bereits an einigen Stellen die Auffassung durchscheinen
lassen, dass wir Fiktion, Spiel, und Fantasie im Wesentlichen als Formen
der Abbilderzeugung, Simulation oder, wie man manchmal sagt, Mimesis
verstehen können. Diese Auffassung geht auf Aristoteles Fiktionalitätsbegriff9
zurück und kann immer noch als Standardauffassung verstanden werden.
Eine Art, diese Kernidee noch gewinnbringend anders auszudrücken, ist der
Begriff des als-ob. Eine Spielzeugpistole simuliert eine echte Pistole, weil sie
gebaut ist, als ob sie eine echte Pistole wäre. Und wenn ich It Follows ansehe,
und mir die Welt von It Follows mittels meiner Fantasie vorstelle, dann ist es
für mich als ob die Inhalte dieser Welt wahr wären, als ob ich verfolgt würde,
als ob ich Angst hätte.

Diese Art, Waltons These zu verstehen ist insofern hilfreich als sie die spe
zifisch ästhetische Beziehung zwischen Abbildern und ihren Originalen in den
Blick nimmt, die im Reich der Fiktion vorherrscht. Unsere achtlosen Gedan
ken über das Verhältnis zwischen Pistole und Spielzeugpistole tendieren dazu,
dieses Verhältnis so darzustellen: Die Spielzeugpistole verhält sich so, wie sich
eine echte Pistole verhielte, wenn sie echt wäre. Das stimmt natürlich nicht. Um

8 Siehe Kapitel 1, Abschnitt 7.
9 Aristoteles, Poetik. 4.1448b4-9.

https://doi.org/10.14361/9783839475140-019 - am 14.02.2026, 16:02:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475140-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 3: Verschwörungstheorien als Fiktionen 99 

zu verstehen, warum nicht, ist ein Vergleich hilfreich. Auch in der (nicht-abs
trakten) Malerei simulieren die Inhalte des Bildes – also die Linien, Formen, 
Farben, und Beziehungen zwischen diesen – ein Original: das, was das Bild 
abbildet. Um dreidimensionale Objekte in einem zweidimensionalen Medium 
abzubilden, bedient sich die Malerei dabei der Perspektive. Die Perspektive ist 
ein selten deutliches Beispiel dafür, auf welche Weise ein Abbild ästhetisch von 
seinem Original abweicht. Es ist nämlich offensichtlich unwahr, dass die Li
nien auf dem Bild so verlaufen, wie sie verliefen, wenn das abgebildete Objekt 
dreidimensional wäre. Das Faszinierende an Perspektive ist ja gerade, dass die 
Linien eines Objektes ganz anders verlaufen müssen, als sie tatsächlich ver
laufen würden, wenn das Objekt dreidimensional wäre. Die Linien müssen so 
verlaufen, wie es die Illusion von Dreidimensionalität erfordert. Fiktionale Ab
bilder von »echten« Originalen stehen zu diesen also stets in einem Verhältnis 
der ästhetischen Verfremdung. Sei es eine Spielzeugpistole, ein Bild oder ein 
Film – immer bilden Fiktionen ihre Originale ab, indem sie die Illusion, das 
Spiel als ob, erzeugen, sie seien echt, und nicht, indem sie sich ihrem Original 
mehr und mehr annähern. 

Diese Einsicht über das Verhältnis von Fiktionen zu ihren Originalen ist 
wesentlich für unser Verständnis von Fiktionalität überhaupt. Leider ist die 
Einsicht in den letzten Jahren immer mehr durch einen Drang zu immer 
höherem »Realismus« getrübt worden. In manchen Branchen, zum Beispiel 
im Bereich Film und im Bereich Computerspiele, ist sogar der Irrtum verbrei
tet, eine Fiktion sei je besser und »immersiver«, desto »realistischer« sie ihr 
Original abbildet. Wer meinen obigen Punkt über das ästhetisch verzerrte Ver
hältnis von Fiktion und Original versteht, versteht sofort auch, warum diese 
Meinung Unsinn ist. Fiktionen werden, solange sie Fiktionen sind, immer ihre 
Originale ästhetisch verzerren. Auch »realistische« Spiele und Filme bedienen 
sich einer riesigen Bandbreite an Stilmitteln, die so nicht auftreten würden, 
wenn das, was sie erzählen, Wirklichkeit wäre. Und oftmals ist eine kleine aber 
gezielte Auswahl von Requisiten effektiver als die Fülle eines vermeintlichen 
»Realismus«. Ein Beispiel: In Lars von Triers Dogville strandet eine Frau auf der 
Flucht in einem kleinen amerikanischen Städtchen. Zunächst wirken dessen 
Bewohner*innen noch wie typische, freundliche amerikanische Kleinstadt
bürger*innen. Doch je mehr ihnen ihre Machtstellung gegenüber der Heldin 
bewusstwird, desto mehr entpuppen sie sich als monströse Gestalten, die die 
Zufluchtsuchende zunehmend fürchterlichen Misshandlungen aussetzen. 
Der Film entwickelt eine außerordentliche Sogkraft, und zwar obwohl er fast 
gänzlich ohne Kulisse auskommt. Alle Häuser des Dorfes sind lediglich als 

https://doi.org/10.14361/9783839475140-019 - am 14.02.2026, 16:02:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475140-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 David Heering: Im Sog der Fiktionen

Kreidelinien auf einer Theaterbühne dargestellt. Nichts ähnelt hier besonders
»realistisch« einem echten Dorf. Aber innerhalb von von Triers Erzählung sind
die Kreidelinien präzise und effektive Requisiten, die uns genau die Welt fan
tasieren lassen, die von Trier erzeugen möchte. Eine möglichst naturalistische
Nachstellung eines Dorfes der 1920er Jahre, eine nahezu perfekte, vielleicht
computergenerierte, Illusion, hätte von Triers Erzählung nichts hinzugefügt,
weil sie die Welt von Dogville zwar nachgebildet, aber uns nicht dazu veranlasst
hätte, diese Welt zu fantasieren – zumindest nicht mehr als es die anderen
Stilmittel, derer sich von Trier bedient, ohnehin schon tun.

Nur mit dieser Einsicht, so scheint mir, liefert uns Waltons Theorie den
Mehrwert an Erkenntnis, den sie uns verspricht. Nur mithilfe meiner Beto
nung der ästhetischen Verfremdung können wir zum Beispiel mein Verhalten,
während ich It Follows ansehe, erklären. Wenn ich, auf dem Sofa sitzend, zu
sammenzucke, der Heldin zurufe oder den Bösewicht beschimpfe, dann hand
le ich nicht so wie ich handeln würde, wenn die Szene echt wäre. Denn wenn
die Szene echt wäre, würde ich fliehen, die Polizei rufen oder eine Psychologin
aufsuchen. Mein Fühlen und mein Handeln sind genau auf dieselbe Weise äs
thetisch verfremdet wie Bilder ihre Originale verfremden. Ich verhalte mich,
als ob ich von einem unheimlichen Wesen verfolgt würde und fühle mich, als ob
ich vor diesem Wesen Angst hätte. Ich spiele Angstverhalten, statt es einfach zu
kopieren, und ich spiele meine Angst, statt sie tatsächlich zu empfinden. Für
das Gelingen dieses Spiels ist es nicht notwendig, dass ich wirklich Angst habe
oder mich wirklich so verhalte als hätte ich Angst. Es genügt, die Illusion zu
erzeugen, ich hätte Angst und gemäß dieser Illusion zu handeln.

Mein Vorschlag ist nun, dass auch Verschwörungstheorien der Kategorie
der Fiktionen angehören. Auch sie geben uns Requisiten für ein Spiel an die
Hand, in dem es ist, als ob eine Verschwörung ein Ereignis erklärte. Auch sie
sind nur Abbilder von Erklärungen und müssen deshalb nicht die Ansprüche
an echte Erklärungen erfüllen.

3. Verschwörungsfiktionen

Mein Modell besagt, Walton folgend, dass Verschwörungstheorien Fiktionen
sind, Inhalte, die uns dazu aufrufen, in ein komplexes Spiel mit ihnen einzu
treten. Die Zustände von Verschwörungstheoretiker*innen verhalten sich so,
als ob sie der Überzeugung wären, dass eine Verschwörungshypothese wahr
ist. Verschwörungstheoretiker*innen sind Teil eines komplexen Spiels, dessen

https://doi.org/10.14361/9783839475140-019 - am 14.02.2026, 16:02:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475140-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

