
Werner Michler

Kunstform und Lebensform, Hybrid und Parasit 
Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner

I.

Auf das Jahrhundertereignis der Revolution von 1848 hin und von ihm 
weg wird traditionell das 19. Jahrhundert erzählt, mit Recht. Die poetologi-
schen Begründungen für diese Strategie sind bekannt und gut eingespielt: 
Wenn die Geburt der Formation des ›bürgerlichen Realismus‹ auf 1848 zu-
rückzuführen sein mag, dann deshalb, weil romantische wie vormärzliche 
Poetiken (und Gesellschaftskonzepte und Konzepte von der möglichen ge-
sellschaftlichen Rolle der Kunst) ihre Überzeugungskraft eingebüßt haben; 
mit Blick auf die Gattungen die romantische Unordnung und transzenden-
talpoetische Lust an der Grenzüberschreitung einerseits, die vormärzliche 
Privilegierung politischer und operationalisierter Literatur andererseits. Die 
programmrealistische Theoriebildung antwortet darauf mit einer besonde-
ren Version von Klassizismus; die wieder erhobene Forderung nach litera-
rischer ›Gattungsreinheit‹ kann sich dabei auf das starke kulturelle Interesse 
an ›reinen Typen‹ ebenso verlassen wie sie es befördert. Es dominiert um 
die Mitte des 19. Jahrhunderts in Anthropologie, Ästhetik, Politik und an-
deren Interessensphären. An Friedrich Hebbel und Richard Wagner sollen 
einige Facetten des Zusammenspiels solcher institutionalisierter Diskurse 
gezeigt werden, sofern sie zum ›Lebenswissen‹ in der Poetik beitragen; ein 
Seitenblick wird auf Adalbert Stifter gerichtet werden.
Die Frage nach dem ›Wissen‹ soll unter Rücksicht auf die literarischen Gat-
tungen gestellt werden; oder, anders gesagt, die literarischen Gattungen sol-
len als Kategorien exponiert werden, die ebenso selbst wissenshaltig sind 
wie sie Texte formieren. Demgemäß geht es weniger um einen spezifischen 
Begriff als um das historische Phänomen der literarischen Gattung in seiner 
eigentümlichen Viskosität: definitorisch oft halt- und wertlos, dennoch von 
hoher Wirkungsmächtigkeit. Lebenswissen, und schon die Rede von der 
›Gattung‹, vom genus, indiziert Nachbarschaft von Biologie und Poetik, hat 
hier seine besondere Rolle. Dazu enthalten die Gattungen aber von jeher 
auch einen anderen Typ von Wissen: Wissen über das Soziale und über 
die Typen von Vergesellschaftung. Mit den und durch die literarischen 

Werner Michler Poetologien des »Lebens« um 1848 bei 
Hebbel und Wagner

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Werner Michler

Gattungen verhandeln Gesellschaften ihre Basisfragen: Fragen vor allem 
der Zugehörigkeit und der Platzanweisung; in der Gattungspoetik und ih-
ren Figurationen konvergieren daher (proto-)soziologische, biologische und 
genuin ästhetische Diskurse; ihr tertium comparationis sind Prozesse der Ord-
nung, der Klassifikation und der Sortierung, und von daher sind ›Gattung‹ 
(wie Roman und Novelle) und ›Gattung‹ (wie in Naturgeschichte und Bio-
logie) und auch die Rede von einer besonderen ›Gattung Menschen‹, wie 
es heißt, keine bloßen Äquivokationen.1 Diese beiden Formen von in den 
literarischen und künstlerischen Gattungen präsenten Wissensbeständen 
sind daher nicht bloß Aussagen oder Thesen, sondern auch in doppelter 
Weise generativ und performativ; sie erzeugen und formieren zum einen 
die Werke selbst, zum anderen bilden sie nicht bloß gesellschaftliche Kate-
gorien ab, sondern erzeugen, befestigen und implementieren sie. Dass die 
Gattungen dazu in mindestens ebenso hohem Maß ihre Rolle auch in der 
Rezeption und Distribution von Literatur spielen, soll bei der epistemologi-
schen und metaphorischen Attraktivität von Gattungen und ›Formen‹ für 
die Kulturwissenschaften nicht vergessen werden. Das Gattungssystem bil-
det, unter Auspizien des literarischen Feldes gesehen, auch das Terrain der 
Positionskämpfe unter Produzenten; Agonalität ist nicht nur im Raum der 
Werke, sondern auch im Bereich der ästhetischen Positionen zu erwarten. 
Gattungsforschung ist ohne die Befragung der performativen Dimension 
der Gattungen in diesem Sinn unvollständig; und ebenso unvollständig 
ohne die Befragung der systematischen Konsequenzen der Prämisse, dass 
Gattungsarbeit soziale Handlung ist.2

1	� Vgl. zum Verhältnis von Wissensgeschichte und Gattungspoetik und zum methodischen 
und historischen Kontext des Folgenden Werner Michler: Kulturen der Gattung. Poetik 
im Kontext, 1750–1950, Göttingen 2015.

2	� Vgl. ebd., zum 18.  Jahrhundert insbes. S.  119–160, zu Adalbert Stifter und der Situa
tion um 1848 S. 440–458; zur literatursoziologischen Dimension vgl. auch Ders.: Mög-
lichkeiten literarischer Gattungspoetik nach Bourdieu. Mit einer Skizze zur »modernen 
Versepik«, in: Text und Feld. Bourdieu in der literaturwissenschaftlichen Praxis, hg. von 
Markus Joch und Norbert Christian Wolf, Tübingen 2005, S. 189–206; zur epistemologi-
schen Thematik vgl. Sebastian Schönbeck/Matthias Preuss: Bêtes Studies. Flaubert’s and 
Balzac’s Lessons in Natural History, in: Journal of Literary Theory 9/2 (2015), S. 250–
270. Zum Motiv der biologischen Kreativität vgl. auch die Beiträge in: Die Biologie der 
Kreativität. Ein produktionsästhetisches Denkmodell in der Moderne, hg. von Matthias 
Krüger, Christine Ott und Ulrich Pfisterer, Zürich u.a. 2013; zur Vorgeschichte auch 
zuletzt Urte Helduser: Imaginationen des Monströsen: Wissen, Literatur und Poetik der 
»Missgeburt« 1600–1835, Göttingen 2015.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner

II.

Die Skepsis, auf die Adalbert Stifters Roman Der Nachsommer (1857) stößt, 
artikuliert sich in der Sprache des ›Lebens‹. Schon dass sich der Text para-
textuell defensiv »Erzählung« nennt, wird ihm übel genommen: Die »Erzäh-
lung im Allgemeinen«, so der Ästhetiker Adolf Zeising, sei entweder »Misch
lingsprodukt verschiedener Arten« oder auch »eine ganz neue Art [...], für 
die es noch keine besondere Bezeichnung gibt«.3 Für Friedrich Hebbel ge-
hört Stifters Literatur zum »Genre« und ist Symptom der Krankheiten sei-
ner Gegenwartskultur; »der Genre« infiziert, wie Hebbel in seiner berühmt 
gewordenen Stifter-Kritik Das Komma im Frack erklärt, alle Gattungen; auch 
im historischen Bild seien bereits »Zwitter-Elemente« zu konstatieren, die 
»es scheinbar dem Gemüth näher führen, es in demselben Grade aber auch 
dem Geist entfremden und es im Grund vernichten«.4 Stifter allerdings, so 
die Ironie der Kontroverse, teilt viele Prämissen der Kritik (auch ihre poli-
tischen Positionen um 1848 sind sehr ähnlich);5 auch bei ihm erzeugt nicht 
der (sterile) Zwitter die Poesie, sondern »[n]ur was als lebendiger Strom aus 
der Einheit einer lebendigen warmen Seele quillt, kann wieder Leben er-
zeugen und fortwirken machen«.6 So Stifter 1848 in seiner eigenen Polemik 
Über Stand und Würde des Schriftstellers gegen die (insbesondere) jungdeutsche 
Tendenzliteratur. Fragt man bei Hebbel zurück, wie es um die Reinheit 
der Form bestellt ist, wenn schon Stifter ins Genre mit seinen zwitterhaften 
Zügen zu stellen sei, zeigt sich ein literarisches Profil von tatsächlich klassi-
schem Zuschnitt. Hebbel ist, wie der frühe Hebbel-Herausgeber Hermann 
Krumm das ausdrückt, »in allen Sätteln gerecht«.7 Hebbel hat sich in sehr 

3	� Adolf Zeising: Der Nachsommer (»Blätter für literarische Unterhaltung«, 1858), zit. nach: 
Moriz Enzinger: Adalbert Stifter im Urteil seiner Zeit. Festgabe zum 28.  Jänner 1968, 
Wien, S. 223.

4	� Friedrich Hebbel: Das Komma im Frack, in: Sämtliche Werke. Historisch-kritische Aus-
gabe, besorgt von Richard Maria Werner, 24 Bde. in 3 Abt., Berlin 1901–1907, Bd. 1/12, 
S. 189–193, hier S. 190.

5	� Zur Auseinandersetzung Stifter/Hebbel mit Hinweis insbesondere auf strukturelle und 
poetologische Ähnlichkeiten vgl. Alfred Doppler: Hebbel und Stifter – Gegensätze und 
Gemeinsamkeiten, in: Vierteljahresschrift des Adalbert Stifter-Instituts 34/1–2 (1985), 
S. 27–33; sowie Helmut Bachmaier: Spekulation oder Wahrnehmung. Zur Hebbel-Stif-
ter-Kontroverse, in: Hebbel-Jahrbuch 51 (1996), S. 65–75.

6	� Adalbert Stifter: Über Stand und Würde des Schriftstellers [1848], in: Ders.: Werke 
und Briefe. Historisch-kritische Gesamtausgabe, hg. von Alfred Doppler und Wolfgang 
Frühwald, Stuttgart/Berlin/Köln 1978ff., Bd. 8/1, S. 38.

7	� Friedrich Hebbel: Tagebücher, hg. von Hermann Krumm, 4 Bde., Leipzig 1904, hier 
Bd. 1, S. XVIII. Der Nachwelt gilt Hebbel hingegen als »geborene[r] Dramatiker, Tra-

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Werner Michler

vielen verschiedenen Gattungen geäußert, er hat das System gleichmäßig 
abgedeckt, mit dem Drama gleichwohl als der Königsgattung, die es un-
angefochten auch bei Hebbel ist: Die dramatischen Gattungen umfassen 
die Tragödie (Herodes und Mariamne, 1849), durchaus, wie im Gyges, nach 
Art der französischen Tragödie (also »selon les règles«,8 wie Goethe seine 
Iphigenie und andere Texte in Frankreich empfohlen hat); das bürgerliche 
Trauerspiel (Maria Magdalena, 1844), die Komödie (Der Diamant, 1847); die 
Tragikomödie (Ein Trauerspiel in Sizilien, 1847); das Märchenlustspiel (Der 
Rubin, 1849), ein Libretto (Ein Steinwurf, 1858, für Anton Rubinstein), die 
Nibelungen (1862) sind »ein deutsches Trauerspiel«. Die Lyrik reicht vom 
Sonett zum Epigramm, von der Stanze (ausgerechnet im Widmungsgedicht 
zur sozialen Tragödie Maria Magdalena) zur Naturlyrik. Das epische Œuvre 
umfasst Novelle (die sehr frühe Erzählung Der Maler von 1832 heißt »Ver-
such in der Novelle«, wobei Novelle noch als ›Wertbegriff‹9 aufgefasst wird), 
Märchen, Erzählung, Schnock, 1850, wird als »niederländisches Gemälde« 
bezeichnet. Tagebuch und Autobiographie, Abhandlung, Rezension, Rei-
sebericht vervollständigen das Bild. Das Epos ist mit Mutter und Kind (1859) 
in Nachfolge von Goethes Hermann und Dorothea vertreten. Eine auffällige 
Leerstelle bildet nur der Roman, doch auch hier gab es Projekte seit 1839; 
ein historischer Roman wurde von Hebbels Verleger Campe bereits be-
vorschusst. In einer Epoche nicht bloß der sogenannten Verwischung der 
Gattungsgrenzen, sondern vor allem der arbeitsteiligen Spezialisierungen 
der Literatur unter Verwertungsinteressen zeigt also Hebbels Œuvre den 
traditionellen Habitus der ›Meisterschaft‹, der hinter diesem systematischen 
Abschreiten der Gattungen und seit der Renaissance immer wieder hin-
ter einzelnen exponierten Autorenœuvres steht, vergleichbar mit Goethe, 
Hauptmann, Hofmannsthal, Brecht. Hebbel zeigt das Bild eines auch um die 
Vollständigkeit hinsichtlich des zeitgenössischen Gattungskanons bemühten 

giker«. Bei Werner Krauss wird er als Beispiel gegen Benedetto Croces Gattungsskepsis 
in Stellung gebracht. Hätte Croce recht, »müßte jeder zur Dichtung oder zur Literatur 
Berufene ohne Schwierigkeiten in allen Sätteln gerecht sein [...]. Tragiker wie Grabbe 
oder Hebbel […] machen diese Monopolisierung eines Lebenswerkes durch eine einzige 
Gattung besonders deutlich.« Werner Krauss: Grundprobleme der Literaturwissenschaft, 
in: Ders.: Literaturtheorie, Philosophie und Politik, hg. von Manfred Naumann, Berlin/
Weimar 1987, S. 139–272, hier S. 176.

8	� Goethe über Stella, Iphigenie auf Tauris und Tasso, Johann Wolfgang von Goethe: Ouvrages 
poétiques de Goethe, in: Ders.: Werke, hg. im Auftrage der Großherzogin Sophie v. 
Sachsen [»Weimarer Ausgabe«], 4 Abt., 133 Bde. in 143 Tln., Weimar 1887–1919, I/53, 
S. 208–210, hier S. 208f.

9	� Zum »Wertbegriff« ›Novelle‹ vgl. Karl Konrad Polheim: Gattungsproblematik, in: Hand-
buch der deutschen Erzählung, hg. von dems., Düsseldorf 1981, S. 9–16.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner

Autors. Das bürgerliche Trauerspiel ist, abseits von Schiller und Lessing, zu 
»regeneriren«; dann ist »zu zeigen, dass auch im eingeschränktesten Kreis 
eine zerschmetternde Tragik möglich ist«.10 Ungeachtet seiner in manchen 
Aspekten literaturhistorischen Randlage zielt Hebbel also dezidiert in das 
Zentrum einer ganzen Literatur.
Andererseits ist zu konstatieren: Es mögen ›alle‹ Formen oder die wichtigen 
sein, immer aber geht es um ›reine‹ Formen, nicht um die ›verwilderten‹ 
romantischen und jungdeutschen oder um die ›vieltönigen‹ aus Friedrich 
Sengles Formenwelt des Biedermeier.11 Der Gestus des Scheidens, Tren-
nens, Sonderns, Definierens verbindet Hebbel mit seinen Gegnern wie etwa 
dem Grenzboten-Programmatiker Julian Schmidt, aber auch mit Hermann 
Hettner. Wir kämen niemals »zu einer gründlichen Einsicht in das Wesen 
der bürgerlichen Tragödie«, so Hettner, »wenn wir nicht die verschiedenen 
Arten, in die sie zerfällt, mit strengster Klarheit von einander sondern.«12

Dieses Interesse an reinen Formen artikuliert sich nun in biologischen Des-
zendenz-, Reinheits- und Gattungsformeln. Das »Schauspiel« ist bei Hettner 
eine »zwitterhafte Mittelgattung«, zwischen den, wie zu folgern ist, ›reinen‹, 
›fruchtbaren‹ Formen Tragödie und Komödie.13 Auffällig ist in den Tage-
büchern die immer wichtigere Rolle der Naturdinge. Der Dramatiker ist bei 
Hebbel eine Art Naturforscher: Er muss sich »auf jede Species menschlicher 
Charactere einlassen«, »wie der Naturforscher auf jede Thier- und Pflan-
zengattung, gleichviel, ob sie schön oder häßlich, giftig oder heilsam ist, 
indem er die Totalität darzustellen hat!«, wie es 1851 im Tagebuch heißt.14 
Tiere sind »Gedanken der Natur«, und das Tier ist »selbst dem bedeutend
sten Menschen gegenüber« »relativ im Vorteil«, denn »es spricht den Gedan-
ken seiner Gattung rein und ganz aus; welcher Mensch aber thäte das?«15 

10	� Hebbel: Sämtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 2/2, S. 325 (Nr. 2910; 1843).
11	� Vgl. Friedrich Sengle: Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im Spannungsfeld zwischen 

Restauration und Revolution 1815–1848, Bd. 1: Allgemeine Voraussetzungen, Richtun-
gen, Darstellungsmittel, Stuttgart 1971.

12	� Hermann Hettner: Das moderne Drama. Ästhetische Untersuchungen, Braunschweig 
1852, S. 83.

13	� Ebd., S. 79.
14	� Hebbel: Sämtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 2/3, S. 395f. (Nr. 4908; 1851). Zu Hebbels 

Auffassungen die literarischen Gattungen betreffend, vgl. den monographisch angeleg-
ten Beitrag von Astrid Stein: Die Gattun[g]spoetik Friedrich Hebbels im Kontext ihrer 
Epoche, in: Hebbel – Mensch und Dichter im Werk, hg. von Ida Koller-Andorf unter 
Mitarb. von Hilmar Grundmann, Wien 1992, S. 19–77. Die Zentralität der Geschlechter-
problematik für die Dramenpoetik betont Alexandra Tischel: Tragödie der Geschlechter. 
Studien zur Dramatik Friedrich Hebbels, Freiburg i.Br. 2002.

15	� Hebbel: Sämtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 2/4, S. 137 (Nr. 5701; 1859).

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Werner Michler

»Die Kunst ist eine zusammen gepreßte Natur und die Natur eine aus ein-
ander gelaufene Kunst.«16 »Ich bin der unerschütterlichen Überzeugung«, 
heißt es schon 1841 in einem unveröffentlicht gebliebenen Vorwort zu einer 
Ausgabe der Erzählungen,

daß die wahren Kunstformen ebenso nothwendig, eben so heilig und unveränder-
lich sind, [als] wie die Naturformen. Sie können, wie in der physischen Welt mit 
der Umbildung des Erdkörpers ganze Geschlechter der Lebendigen ausstarben, 
allerdings aufhören, dem Schöpfungs- und Schönheitsbedürfniß der Zeiten zu ent-
sprechen, aber sie können nicht ohne Lebensgefahr aus einander gezerrt, nicht ver-
engert und erweitert werden.17

Individualität gefährdet diese Formen, wie sie in der Dramentheorie die 
›tragische‹ Vereinzelungsschuld annonciert: »Die Kunstformen sind Orga-
nismen, wie die Lebensformen«,18 heißt es noch deutlicher in einer Fassung 
des Textes von 1844. »Die Kunst«, sagt Hebbel in Ein Wort über das Drama 
(1843),

hat es mit dem Leben, dem innern und äußern, zu thun, und man kann wohl sagen, 
daß sie Beides zugleich darstellt, seine reinste Form und seinen höchsten Gehalt. 
Die Hauptgattungen der Kunst und ihre Gesetze ergeben sich unmittelbar aus der 
Verschiedenheit der Elemente, die sie im jedesmaligen Fall aus dem Leben heraus
nimmt und verarbeitet. […] Das Drama stellt den Lebensproceß an sich dar.19

Durch diese dramentheoretische Schrift spuken viele Stichwortgeber, Hegel 
ist nur einer von ihnen. Goethe wird mit dem Satz zitiert, Form habe allemal 
etwas Unwahres:

Aber der Inhalt des Lebens ist unerschöpflich, und das Medium der Kunst ist be-
gränzt. Das Leben kennt keinen Abschluß, der Faden an dem es die Erscheinungen 
abspinnt, zieht sich in’s Unendliche hin, die Kunst dagegen muß abschließen, sie 
muß den Faden, so gut es geht, zum Kreis zusammen knüpfen, und dieß ist der 
Punct, den Goethe allein im Auge haben konnte, als er aussprach, daß alle ihre 
Formen etwas Unwahres mit sich führten.20

Hebbel zitiert hier eines der wichtigsten poetologischen Manifeste des 
Sturm und Drang, den Text Aus Goethes Brieftasche, aus dem Anhang zur 
Mercier-Übersetzung, von 1776:

16	� Ebd., Bd. 2/3, S. 45 (Nr. 3406; 1845).
17	� Ebd., Bd. 1/8, S. 418.
18	� Ebd., S. 421.
19	� Ebd., Bd. 1/11, S. 3.
20	� Ebd., S. 6.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner

Jede Form, auch die gefühlteste, hat etwas Unwahres; allein sie ist ein- für allemal 
das Glas, wodurch wir die heiligen Strahlen der verbreiteten Natur an das Herz der 
Menschen zum Feuerblick sammeln. Aber das Glas! Wem’s nicht gegeben wird, 
wird’s nicht erjagen; es ist, wie der geheimnißvolle Stein der Alchymisten, Gefäß 
und Materie, Feuer und Kühlbad.21

Hebbel will sagen, dass die Totalität der Kunst von anderer Dimension, 
nicht so sehr anderer Art ist als die Totalität des Lebens. Die Formskepsis 
des Sturm und Drang, die aus der Goethe-Stelle spricht, wird bei Goethe 
dadurch aufgefangen, dass das Medium in ein Brennglas umfunktioniert wird, 
also in ein fokussierendes Medium; wichtig ist die Stelle aber vor allem 
deshalb, weil sie der erste Beleg für die Poetik der Inneren Form ist; jener 
Form, »die alle anderen in sich begreift«. Diese Innere Form verweist auf die 
naturphilosophische Spekulation der frühen Goethezeit; sie lässt sich auf 
Alchemie, aber auch auf Buffons moule intérieur beziehen, das ist die »inne-
re Gussform«, die den Organismen eingeprägt ist und die die Gattungen 
hervorbringt, die also dafür sorgt, dass Katzen wieder Katzen gebären und 
Hunde Hunde. Hebbel liest Goethes ›unwahre Form‹ so, dass die Bünde-
lung des Lebensstromes durch ein Medium (ein »Glas«, eine Linse, ein Pris-
ma) erfolgen muss, um in der Kunst eine Darstellung zu erreichen, derer 
das Leben in seiner, wie Hebbel sagt, ›unbewussten Darstellung‹22 nicht 
bedarf: »Bei diesen [den philosophischen Dramen] kommt Alles darauf an, 
ob die Metaphysik aus dem Leben hervorgeht, oder ob das Leben aus der 
Metaphysik hervorgehen soll. In dem einen Fall wird etwas Gesundes, aber 
gerade keine neue Gattung entstehen, in dem andern ein Monstrum.«23

Zu Ernst von Feuchtersleben heißt es 1853, der »Begriff der Form« sei in 
ihm »nie recht lebendig« geworden, »er wurde wenigstens nicht fruchtbar 
in ihm«:

Feuchtersleben hatte offenbar keine Ahnung davon, daß, wie der Organismus in 
der Natur, so die Form in der Kunst der reinste Ausdruck für jene unbegreifliche, 
fast eigensinnige Mischung des Zufälligen und Ewigen ist, aus der das individuelle 
Leben entspringt, und daß eben deshalb die eine mit der andern nie vertauscht 
werden kann.24

Damit ist der Lebensbegriff von der Biologie aus tatsächlich auf dem Terrain 
der Biographie, wo nicht der Soziologie angelangt. Die implizierte Soziologie 

21	� Goethe: Werke (wie Anm. 8), I/37, S. 314.
22	� Hebbel: Sämtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 1/11, S. 7.
23	� Ebd., S. 9f.
24	� Ebd., Bd. 1/12, S. 57f.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Werner Michler

einer solchen Auffassung von Gattung könnte nun andererseits, so ließe 
sich erwarten, in einer neoklassizistischen Befestigung der Ständeklausel lie-
gen; das ist aber bei Hebbel dezidiert nicht der Fall. Viel eher führt der Weg 
in eine solche Soziologie über die Biologie eines in Gattungen eingefassten 
Lebensstroms, wie sie die Lebensphilosophie, Bergson und Simmel etwa, aus-
gebildet hat. Mit Zustimmung zitiert Georg Lukács in seiner Entwicklungs-
geschichte des modernen Dramas von 1911 den Satz, dass das Drama »den Le-
bensprozeß an sich« darstelle, legt aber nicht den Akzent auf ›Darstellung‹, 
sondern erklärt, »daß das Drama das Leben selbst« sei, in dem Sinn, dass 
das Drama die Zielgattung des Lebens werde, »das Drama, die Tragödie« 
sei »das platonische Ideal des Lebens.«25 Life imitates art. Lukács hat gerade 
aus Hebbel seine eigene Gattungstheorie abgeleitet; es ist ja Hebbel, an dem 
Lukács den Begriff des Formapriori des Sozialen gewinnt; und von Hebbel 
bezieht Lukács die Intuition, es gäbe eine ›generische‹ Wahrnehmung. Heb-
bel, so Lukács, »erlebte das Ereignis durch das tragische Schema«.26 Er sei 
einer jener »Künstler, für die die formalen Forderungen einer Gattung für 
ihr ganzes Leben a priori sind«.27 Dem korrespondieren bei Hebbel Sätze 
wie jene über die Gattung Tagebuch und damit über die Formgebung der 
eigenen Biographie:

Das ganze Leben ist ein verunglückter Versuch des Individuums, Form zu erlangen; 
man springt beständig von der einen in die Andere hinein und findet jede zu eng 
oder zu weit, bis man des Experimentirens müde wird und sich von der letzten 
ersticken oder aus einander reißen läßt.28

(Dass die Formen ›zu eng‹ oder ›zu weit‹ sein können, ist übrigens ein tragen-
des [Hebbel-] Motiv von Lukács’ späterer Theorie des Romans.) Die Gattung 
als Anschauungsform a priori, die Kunstgattungen als Lebensgattungen: da-
rin dürfte der Fluchtpunkt auch von Hebbels Gattungstheorie liegen. Das 
›Leben‹ wird sub specie formae gesehen und aus dem Apriorismus von Raum 
und Zeit eine soziologisch leicht herleitbare Poetologie, die dann erst verges-
sen muss, dass sie als Soziologie angefangen wurde. Wenn das generische 
Formapriori der Wahrnehmung bei Lukács aus der Hebbel-Interpretation 

25	� Georg Lukács: Die Entwicklungsgeschichte des modernen Dramas, hg. von Frank 
Benseler, Darmstadt/Neuwied 1981, S.  207. Zur Konstellation Hebbel/Lukács vgl. 
Herbert Kaiser: »Der schöne Tod«. Hebbel und die Tragödientheorie des jungen Lukács, 
in: Hebbel-Jahrbuch 58 (2003), S. 11–26.

26	� Ebd., S. 206.
27	� Ebd., S. 205.
28	� Hebbel: Sämtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 2/2, S. 264 (Nr. 2756; 1843).

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner

gewonnen ist, dann wäre auch bei Hebbel auf eine solche epistemologische 
Dimension zu achten. Das ist wohl der Grund dafür, dass Hebbel die Brief-
taschenaufsatz-Passage herangezogen hat: Die Gattung (»die Form«) ist das 
›Glas‹, ein Medium, eine generische Brille, mit der die Welt gesehen wird.
Die Bedeutung von Hebbels »Form« dürfte also darin liegen, dass sie zu-
gleich als Anschauungsform und als Naturform fungiert, nicht aber als 
Texteigenschaft; das Tragische wird in die Gegenstände hineingesehen, 
weil es dort schon investiert gewesen sein wird. Gewiss herrscht zwischen 
kreatürlichem und sozialem, ›biographischem‹ Leben eine ›bloß‹ metapho-
rische Analogiebeziehung; doch eher deutet die Mobilisierung der Polyse-
mien von ›Leben‹ auf ein Projekt, das das eine im anderen gestützt und 
gespiegelt wissen will. Und es kann ja auch leicht gesehen werden, dass 
bei Hebbel Zeugung, Prokreation und Kinder nie weit sind und auf den 
nexus in re verweisen. Neben dem Geschlechterverhältnis ist das der Fort-
pflanzung und ihrer Legitimität ein Zentralthema Hebbel’scher Produktion, 
von Judith über Maria Magdalena bis zu – naheliegender Weise – Mutter und 
Kind. Wenn Hebbel nach einer Illustration sucht, warum die Unwahrheit 
der Form schon im Leben ihr Analogon habe, fällt ihm die Polarität der Ge-
schlechter ein; wenn es um die Legitimität alter Gattungen geht, die durch 
den modernen Individualitätsbegriff zersetzt würden, heißt es: »[D]as Epos 
hinterließ Söhne und Töchter: Roman, Ballade, Novelle.«29 In einem Dra-
menplan, Der Dichter, der Hebbel zwischen 1841 und 1863 beschäftigt, gibt 
der Verfasser eines »Nationalepos« sein Werk, sein »Kind«, wie es mehr-
fach heißt, einem anderen ab, in nuce übrigens der Plot von Mutter und Kind, 
nur mit Epos als Kind statt Kind im Epos.30 Eine symptomale Lektüre von 
Hebbels Vorwort zu Maria Magdalena müsste ein ganzes Pandämonium von 
Nabelschnüren, Frucht, Fleisch, Kern und Kindern zutage fördern.
Über die Gattungen bearbeitet bei Hebbel die Kunst verschiedene Sphä-
ren (Elemente) des Lebens. Mit der Unschärfe, die der Begriff ›Form‹ tra-
ditionell an sich hat, wenn er nicht seine Antonyme mitführt (Form/Inhalt, 
Form/Chaos, Form/Unform, innere oder äußere Form), erreicht Hebbel 
eine aktivistische Gattungspoetik, die an eine Naturphilosophie weitgehend 
bruchlos anschließbar ist. Dass es in den 1840er Jahren die romantische 
Naturphilosophie ist, beweist das bereits herangezogene, zu Lebzeiten unge-
druckt gebliebene Vorwort zur geplanten Ausgabe der Erzählungen in der 
Fassung von 1844:

29	� Ebd., Bd. 1/8, S. 418.
30	� Ebd., Bd. 1/5, S. 111–121.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Werner Michler

Die Kunstformen sind Organismen, wie die Lebensformen, sie können, wie in der 
physischen Welt mit der Umbildung des Erdkörpers ganze Geschlechter der Leben-
digen ausstarben, allerdings aufhören, dem Schöpfungs- und Schönheits-Bedürfniß 
der Zeiten zu entsprechen, aber sie können nicht ohne Lebensgefahr verengert und 
aus einander gezerrt werden, denn in keinem Organismus tritt, dem ihn ablösenden 
Höheren gegenüber, in dem der Lebens- und Werde-Proceß fortgesetzt und gestei-
gert werden soll, der Sättigungs- und Indifferenz-Punct ohne innere Nothwendig-
keit ein, wenn man freilich auch in jedem noch eine Seite aufzeigen kann, die, den 
Thier-Ansätzen in der Pflanze ähnlich, weiter zu deuten scheint.31

Damit erreicht die Poetik der Produzenten auch eine Totalzuständigkeit für 
die Anthropologie. Mit der tentativen Vollständigkeit des Gattungskosmos, 
wie ihn Hebbel angestrebt zu haben scheint, kann auch eine vollständige 
Anthropologie gegeben werden; sie kann ›Poetik‹ bleiben, eine Lehre vom 
Produzieren, und die Produzierenden mit umfassender Definitionsmacht 
ausstatten. Die mitunter bemerkte Spannung zwischen der ›Heiligkeit‹ und 
›Ewigkeit‹ der Formen, die auf Platonismus deuten, und der eingeräum-
ten Koordination von Form (hier: Gattung) und einem historisch variab-
len ›Schöpfungsbedürfnis‹ ist, ließe sich sagen, nicht schlechte Philosophie, 
sondern gar keine, oder Paraphilosophie, weil man hinter ihr den Versuch 
sehen könnte, die Definitionsmacht über die Poesie wieder auf die Seite der 
Produzenten zu bringen; diese Definitionsmacht war ja in den letzten Jahren 
des 18. Jahrhunderts von der Philosophie übernommen worden, obwohl sie 
zuvor für solcherlei eine Zuständigkeit weder besessen noch gefordert hat-
te. Ideen-Platonismus, Prokreationsmodell und Gesetzesgeleitetheit verlan-
gen ›reine‹, wohl auch traditionelle und kulturell konsakrierte Gattungen; 
Hebbels über die Gattungen geführter Versuch, die Definitionsmacht über 
die Poesie für die Produzenten zurückzugewinnen und zugleich die Gat-
tungspoetik anthropologisch zu universalisieren, zahlt als Preis den Schema-
tismus der Reinheit der Gattung.
Die Auseinandersetzung mit Stifter ist im Kern eine Gattungskontroverse 
gewesen. Das »überschätzte Diminutiv-Talent [der »Mann der ewigen Stu-
dien«, Stifter also] kommt eben so natürlich vom Aufdröseln der Form zum 
Zerbröckeln und Zerkrümeln der Materie, schließt damit aber auch den gan-
zen Kreis vollständig ab.«32 Wo Hebbel im Gattungssystem von oben her-
ab arbeitet, arbeitet Stifter gewissermaßen von unten herauf. Eine Parallele 
zwischen beiden Autoren in dieser, es wurde angedeutet, an Ironien reichen, 

31	� Ebd., Bd. 1/8, S. 421. Als naturphilosophische Referenzautoren Hebbels werden in der 
Forschung immer wieder Schelling, Schubert und Steffens genannt.

32	� Ebd., Bd. 1/12, S. 193.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner

polemischen Beziehung lässt sich gerade am Thema der Prokreation zie-
hen. Fast zur selben Zeit als der Nachsommer herauskommt, entsteht Hebbels 
Mutter und Kind, eine Hexameter-Idylle, ein »Gedicht in sieben Gesängen«, 
wie die Gattungsangabe lautet. In Nachfolge von Hermann und Dorothea geht 
es dort um biologische und soziale Mutterschaft, anders, als im liberalen 
Zeitalter vielleicht zu erwarten, siegt die ›biologische‹; das reiche, kinderlo-
se Paar, das dem armen Paar die Erstgeburt gegen lebenslanges Auskom-
men abkaufen wollte, verzichtet; anstelle des Kindes der Armen werden am 
Ende die Armen als Kinder in toto adoptiert – Hebbels Beitrag zur sozialen 
Frage. Jedenfalls artikulieren sich hier soziale Positionen im Medium des 
Nachmärz-Klassizismus, der auch für die – allerdings längst biologisierte – 
Gattungslegitimiät und -reinheit der poetologischen Diskussion verantwort-
lich zeichnet. Dasselbe ließe sich von Stifters Nachsommer sagen, nur dass 
hier die Sphäre der Prokreation planvoll gemieden und stattdessen soziale 
Adoption durch die keuschestmögliche Verheiratung der Familien Risach/
Tarona und Drendorf betrieben wird. Hermann und Dorothea bekommt im 
Nachsommer der junge Gustav Risach zu lesen, homerische Szenen und Sze-
narien werden immer wieder in den Roman eingespiegelt, von Lektüren 
und Statuen bis zur Nausikaa. Bei Hebbel ist das klassische Medium über-
raschenderweise dasjenige, in dem Zeitfragen angemessen verhandelt wer-
den können: Der Held Christian ist Malthusianer, ein anderer ist Anhän-
ger des Proudhon’schen Kommunismus; beim Brand Hamburgs tauchen 
die »Hunger-Gesichter, / Welche mit Ratten und Mäusen verschüchtert zu 
Tage sich drängten«,33 aus den Kellern auf; soziale Dichotomien erfordern 
Mischung, wie der Apotheker sagt.34 Idyllengemäß allerdings wird die so
ziale Frage auf dem Lande gelöst – besser, sie verschwindet dort – und nicht 
in der Stadt, wo sie aufgetaucht ist; und sie wird privatim gelöst, in einer 
Politik, die in liberal-konservativer Manier nur die Extrapolation privater 
Intervention ist. Das stimmt ›mit der Form zusammen‹; die Hexameteridylle 
kann ›modernen‹ Inhalt aufnehmen. Allerdings finden diese modernen Ge-
genstände, Problematiken ersten Ranges für den Tragiker des Industriezeit-
alters, gerade nur in der Idylle, in der sie gattungsgemäß als immer schon 
bloß noch nicht ganz gelöste erscheinen, ihren Ort.

33	� Ebd., Bd. 1/8, S. 293.
34	� Vgl. ebd., S. 295.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Werner Michler

III.

Wo Hebbel auf der Sonderung der Gattungen besteht, geht es Richard 
Wagner um die Stiftung einer neuen Form des Theaters, der Oper oder 
des Musikdramas. Der Exilant Wagner, nach seiner Involvierung in den 
Dresdner Maiaufstand von 1849 steckbrieflich gesucht, entwickelt in Zü-
rich in einer Reihe von theoretischen Schriften eine weitgespannte Ästhetik, 
von Die Kunst und die Revolution über Das Kunstwerk der Zukunft, beide 1849, 
zu Oper und Drama (1851), wo es um das ›wirkliche Drama‹ geht, das die 
getrennten Sphären von Schauspiel, Tanz und Poesie wieder zu jener Ein-
heit bringen soll, die die zeitgenössische Oper nur als Karikatur zustande 
bringt. Versucht man zu übersehen, wie die drei Dimensionen von Natur, 
Gesellschaft und Kunst bei Wagner konstelliert sind, zeigt sich zunächst 
an der Grenze Kunst/Gesellschaft die Erneuerung der politischen Funktion 
der Kunst, die Wagners Ästhetik als nachmärzliche Neukonzeptualisierung 
des revolutionären Impulses ausweist. Es ist das Volk, das der Künstler des 
neuen Kunstwerks sein wird:

Wer wird demnach aber der Künstler der Zukunft sein? Der Dichter? Der Darsteller? 
Der Musiker? Der Plastiker? – Sagen wir es kurz: das Volk. Das selbige Volk, dem wir 
selbst heutzutage das in unserer Erinnerung lebende, von uns mit Entstellung nur nachgebildete, 
einzige wahre Kunstwerk, dem wir die Kunst überhaupt einzig verdanken.35

Oder, anders gesagt: Das »große Gesamtkunstwerk, das alle Gattungen 
der Kunst zu umfassen hat, um jede einzelne dieser Gattungen als Mittel 
gewissermaßen zu verbrauchen, zu vernichten zu gunsten der Erreichung 
des Gesamtzweckes aller« wird nicht »die willkürliche mögliche Tat des Ein-
zelnen [sein], sondern […] das notwendig denkbare gemeinsame Werk der 
Menschen der Zukunft.«36 Das Einrücken des Volks in die Planstelle des 
Genies als Produzenten lässt sich lesen als imaginäre Beauftragung eines 
neuen Typs von Genie durch jenes ›Volk‹; der »wahre Dichter ist aber der 
vorverkündende Prophet«.37

Das Kunstwerk wird so performativ zur Produktion des Volkes als einer po-
litischen Einheit beitragen, wie es letztlich sein Produkt gewesen sein wird. 

35	� Richard Wagner: Sämtliche Schriften und Dichtungen. Volks-Ausgabe, 6. Aufl., 16 Bde., 
Leipzig o.J., Bd. 3, S. 169f. (Das Kunstwerk der Zukunft, 1850).

36	� Ebd., S. 60.
37	� Richard Wagner: Das Judentum in der Musik [1850], in: Jens Malte Fischer: Richard 

Wagners »Das Judentum in der Musik«. Eine kritische Dokumentation als Beitrag zur 
Geschichte des Antisemitismus, Frankfurt a.M. 2000, S. 139–196, hier S. 154.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner

Andererseits arbeitet im Zentrum dieser Ästhetik eine Natur, die auf ihre 
Resurrektion im Menschen ebenso angewiesen ist wie umgekehrt er auf sie:

Durch diese Erkenntnis [dass die Natur nicht willkürlich handelt] wird die Natur 
sich ihrer selbst bewußt, und zwar im Menschen, der nur durch seine Selbstunter-
scheidung von der Natur dazu gelangte, die Natur zu erkennen, indem sie ihm so 
Gegenstand wurde: dieser Unterschied hört aber da wieder auf, wo der Mensch 
das Wesen der Natur ebenfalls als sein eigenes, für alles wirklich Vorhandene und 
Lebende, also für das menschliche Dasein nicht minder als für das Dasein der Na-
tur, dieselbe Notwendigkeit, daher nicht allein den Zusammenhang der natürlichen 
Erscheinungen unter sich, sondern auch seinen eigenen Zusammenhang mit der 
Natur erkennt.38

Das ist mehr als ein Postulat, denn Sprache – und das ganze neue Kunstwerk 
basiert, man hat das phonozentrisch genannt, auf einem Sprachkonzept – ist 
eine gleichermaßen physiologische wie kulturelle Angelegenheit. Die Bedin-
gung der Möglichkeit der neuen Kunst ist der Rekurs auf die ursprünglichen 
Ausdrucksmittel, die sich in der Sprache niedergeschlagen haben. Anders 
als der Endreim nimmt der Stabreim im Wortsinn radikal die Wortwurzeln 
in Anspruch, in denen wieder Volkhaftigkeit-als-Ursprung und Jeweiligkeit 
des Volkscharakters konvergieren. (Die Nähe zu den Wissensbeständen der 
Philologie ist bei Wagner gegeben.39) Der Stabreim ist die Form, heißt es in 
Eine Mitteilung an meine Freunde, in welcher »einst das Volk selbst dichtete, als 
es eben noch Dichter und Mythenschöpfer war«.40 Wagners im Post-48er-
Kontext entwickelte Theorie basiert auf der Priorität der Sprache, die erst 
unmittelbarer vokaler Ausdruck gewesen sei, sich dann, um signifizieren zu 
können, konsonantisiere und schließlich als Worttonmelodie ihre musika-
lische Form finde.41 Solcherlei Sprachschöpfung bedarf eines erhöhten To-
nus in ihren Produzenten, eines physiologischen Erregungszustands. Man 
hat es mit einer erotischen Linguistik zu tun. Eine sexuelle Lautphysiologie 

38	� Wagner: Sämtliche Schriften (wie Anm. 35), S. 43.
39	� Wagners Onkel Adolf war Philologe; ausgedehnte Studien sowie insbesondere die Lektüre 

von Schriften Jacob Grimms sind belegt. Dazu Reinhart Meyer-Kalkus: Richard Wagners 
Theorie der Wort-Tonsprache in »Oper und Drama« und »Der Ring des Nibelungen«, in: 
Athenäum. Jahrbuch für Romantik 6 (1996), S. 153–196; vgl. auch Udo Bermbach: Der 
Wahn des Gesamtkunstwerks. Richard Wagners politisch-ästhetische Utopie, Frankfurt 
a.M. 1994.

40	� Wagner: Sämtliche Schriften (wie Anm. 35), Bd. 4, S. 329.
41	� Vgl. Meyer-Kalkus: Wagners Theorie (wie Anm. 39); Udo Bermbach: Das ästhetische 

Motiv in Wagners Antisemitismus. »Das Judenthum in der Musik« im Kontext der »Zür-
cher Kunstschriften«, in: Richard Wagner und die Juden, hg. von Dieter Borchmeyer, 
Ami Maayani und Susanne Vill, Stuttgart/Weimar 2000, S. 55–76.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Werner Michler

ist zugleich das Produktionsmodell für das Kunstwerk: Organisches Pro-
duzieren ist Gebären mit allen Charakteristika des organischen Vorgangs – 
und der ist nicht Bild, sondern viel eher ein anderes Betätigungsfeld solcher 
gesteigerter Zustände. Von daher kommt auch die Somatik der Künste ins 
Spiel. Erst im Gesamtkunstwerk wird künstlerische Produktivität wieder 
ihrer somatisch-physiologischen Grundlagen eingedenk. Die Metaphorizität 
des Wagner’schen Textes, etwa in Oper und Drama, ist daher eine graduelle; 
wo literarisch-musikalische Produktion als physischer Akt gedacht ist, kann 
man dann auch sagen, dass »das Volk« dort, wo es »Melodien erfand«,

wie der leiblich natürliche Mensch [verfuhr], der durch den unwillkürlichen Akt 
geschlechtlicher Begattung den Menschen erzeugt und gebiert, und zwar den Men-
schen, der, wenn er an das Licht des Tages gelangt, fertig ist, sogleich durch seine 
äußere Gestalt, nicht aber etwa erst durch seinen aufgedeckten inneren Organismus 
sich kundgibt.42

Oder, an anderer Stelle:

Die »Stumme von Portici« und »Wilhelm Tell« wurden nun die beiden Achsen, um 
die sich fortan die ganze spekulative Opernmusikwelt bewegte. Ein neues Geheim-
nis, den halbverwesten Leib der Oper zu galvanisieren, war gefunden, und so lange 
konnte die Oper nun wieder leben, als man irgend noch nationale Besonderheiten 
zur Ausbeutung vorfand. Alle Länder der Kontinente wurden durchforscht, jede 
Provinz ausgeplündert, jeder Volksstamm bis auf den letzten Tropfen seines musika-
lischen Blutes ausgesogen, und der gewonnene Spiritus zum Gaudium der Herren 
und Schächer der großen Opernwelt in blitzenden Feuerwerken verpraßt.43

Das kohärente Zusammendenken und -schreiben von Kunst, Volk und 
Physiologie, das sich in Oper und Drama ergibt, einem ›Hauptwerk‹, wie Wag-
ner bekannte, kann die Bedingungen dieser Reflexion nicht verleugnen. In 
der ein Jahr zuvor entstandenen Schrift über das Judentum in der Musik, die 
ohne Zweifel in die Reihe der poetologischen Schriften des Nachmärz ge-
hört – auch wenn sie ihre eigentliche Wirkung erst mit der Wiederauflage 
von 1869 entfalten wird –, wird tatsächlich Volk und Kunst realiter zusam-
mengedacht, wird tatsächlich eine künstlerische Position durchsichtig auf 
eine Positionierung des Künstlers, haben tatsächlich Physiologie und Soma-
tik und auf ihrer Basis Verhalten und Sprache erstmals eine poetologische 
Funktion erhalten. Hier ist eine ebenso arbiträre wie rabiate Sozialklassifika-
tion am Werk, die auf Identifikation und Ausschluss einer Gruppe von Pro-

42	� Wagner: Sämtliche Schriften (wie Anm. 35), Bd. 3, S. 309.
43	� Ebd., S. 266.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner

duzenten und ihrer Produkte setzt; sie ist auch der Ort, wo sich die Theorie 
des Kunstwerks der Zukunft und die Sprachtheorie aus Oper und Drama 
bewährt. Es mag sein, dass sich die Idee der Sprachwurzeln weniger aus der 
Begegnung mit der Grimm’schen Philologie als von der Abrechnung mit 
den Wurzellosen und ihrer Sprache herleitet: Dem fremd-sprachigen Juden 
fehlen ja die Wurzeln einer Sprache; als Musik hat er den Synagogalgesang, 
gleichwohl nicht mehr in seiner würdigen Urform, sondern als ein »Sinn 
und Geist verwirrende[s] Gegurgel[ ], Gejodel[ ] und Geplapper[ ]«.44 Wo 
die Schöpfer ›unserer‹ Kunstgesang- und Instrumentalmusik sich auf »das 
unwillkürliche Innehaben der Weisen und Rhythmen unsres Volksliedes 
und Volkstanzes«45 verlassen können, da reproduziere die jüdische Musik 
nur die Oberfläche als Geplapper und Stilchaos:46

So lange die musikalische Sonderkunst ein wirkliches organisches Lebensbedürfnis 
in sich hatte, bis auf die Zeiten Mozarts und Beethovens, fand sich nirgends ein jü-
discher Komponist: unmöglich konnte ein diesem Lebensorganismus gänzlich frem-
des Element an den Bildungen dieses Lebens teilnehmen. Erst wenn der innere Tod 
eines Körpers offenbar ist, gewinnen die außerhalb liegenden Elemente die Kraft, 
sich seiner zu bemächtigen, aber nur um ihn zu zersetzen; dann löst sich wohl das 
Fleisch dieses Körpers in wimmelnde Viellebigkeit von Würmern auf: wer möchte 
aber bei ihrem Anblicke den Körper selbst noch für lebendig halten? Der Geist, 
das ist: das Leben, floh von diesem Körper hinweg zu wiederum Verwandtem, und 
dieses ist nur das Leben selbst: nur im wirklichen Leben können auch wir den Geist 
der Kunst wiederfinden, nicht bei ihrer Würmer-zerfressenen Leiche.47

Die somatische Qualität, die dem Musikdrama, das jetzt nur Virtuosenmu-
sik sei, abgehe, soll im Gesamtkunstwerk wieder erstehen. Wo die erotische 
Physiologie den Schöpfungsakt erklärt und befeuert, bleibt dem Juden nur 
die ›vollendete Unproduktivität‹.
Es sind das die nicht sehr glamourösen, aber umso wirkungsmächtigeren 
Formen einer Poetik, die mit dem Leben Ernst macht. Auch hier aber wie-
der ist überall dort, wo das ›Leben‹ auftaucht, das Soziale nicht weit. Den 
Anlass zu Wagners Schrift gibt, erstens, die Konkurrenzsituation mit dem 
erfolgreichen Komponisten Meyerbeer. Aus ihr bezieht die Schrift ihre ago-
nale Energie und Topik, in den künstlerischen Feldern soll der Text eine 
Waffe gegen Meyerbeer sein. Zweitens zeigt die Judentums-Schrift ideal
typisch eine performative Sozialklassifikation, indem sie eine Kategorie 

44	� Wagner: Judentum (wie Anm. 37), S. 159.
45	� Ebd., S. 160.
46	� Vgl. ebd., S. 161.
47	� Ebd., S. 171 f.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Werner Michler

von Künstlern schafft und begründet, die es davor so noch nicht gegeben 
hat: eben das ›Judentum in der Musik‹, und ihnen ihren Platz anweist.48 
Wagners polemische Biopoetik der Juden wird dann von ihm zu einer Bio-
poetik der künstlerischen Produktion überhaupt extrapoliert: Zu Sprache, 
Organismus, Verhalten und/oder Form/Gattung treten ihre Analoga in der 
Kunst: zur Sprache die Poesie, zum Organismus Musik und Tanz, zum Ver-
halten das Theater. Die Judentums-Schrift weiß auch, woher der relative Er-
folg der jüdischen Musik, ihr sprachwurzelloses, damit worttonmusikloses 
Virtuosentum, herrührt; eben weil die Künste getrennt sind, ist das in ihnen 
jeweils zu Erreichende schon geleistet worden – es kann daher von jenem 
›Judentum in der Musik‹ imitiert werden. Hier setzt dann auch das Projekt 
des wiedervereinigten Gesamtkunstwerkes ein.
Wagners Kunstschriften stehen damit im Horizont einer Produzentenpo-
etik, die sich auf die Teilungen des sozialen Raumes nicht nur verlassen 
kann, sondern solche Teilungen robust vornimmt. Die changierende Meta-
phorizität ihrer Kategorien bezahlt sie mit der allzu hohen Konkretion des 
Ressentiments, das an ihrer ›Wurzel‹ sitzt. ›Um 1848‹, wenn man diesen 
Zeitpunkt den eingespielten Wendungen ›um 1800‹ und ›um 1900‹ zugesel-
len dürfte, bezeichnete dann eine Reihe von Indifferenzpunkten oder aber 
Kipppunkten, an denen Poetik des ›Lebens‹, das Naturwissen von ihm und 
das Gesellschaftswissen vom Leben sich in prekärer Balance befinden; und 
auch jederzeit ineinander zu kollabieren vermögen.

48	� Es ist hier nicht der Ort, Wagners (oder Hebbels) Konzeptionen (oder auch nur die Rede) 
vom ›Leben‹ auf bestimmte biologische oder medizinische Wissensbestände zu beziehen; 
dass um die Jahrhundertmitte die Physiologie eine Leitdisziplin ist und dass sie ihre Spu-
ren in literarischen und poetologischen Texten hinterlassen hat, steht außer Frage. Be-
merkenswert allerdings scheint, pro domo gesprochen, dass gerade ein Phänomen wie der 
Antisemitismus eine jener Aushandlungsflächen zwischen den Wissenschaften und den 
Künsten darstellen könnte, die von der kulturwissenschaftlichen Analyse gesucht werden, 
nur eben keine ansehnliche; gerade der Antisemitismus stellte sich dann als eine eigen-
tümliche Sozialform des Somatischen dar, von der man auch sagen wird können, dass sie, 
die interessanteste, brisanteste und fatalste der Rassenkunden, selbst ›naturwissenschaft-
lich‹ eminent produktiv geworden ist.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117 - am 16.01.2026, 22:48:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

