WERNER MICHLER

Kunstform und Lebensform, Hybrid und Parasit
Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner

Auf das Jahrhundertereignis der Revolution von 1848 hin und von ihm
weg wird traditionell das 19. Jahrhundert erzdhlt, mit Recht. Die poetologi-
schen Begriindungen fiir diese Strategie sind bekannt und gut eingespielt:
Wenn die Geburt der Formation des >buirgerlichen Realismus< auf 1848 zu-
ruckzufiihren sein mag, dann deshalb, weil romantische wie vormirzliche
Poetiken (und Gesellschaftskonzepte und Konzepte von der méglichen ge-
sellschaftlichen Rolle der Kunst) ihre Uberzeugungskraft eingebiifit haben;
mit Blick auf die Gattungen die romantische Unordnung und transzenden-
talpoetische Lust an der Grenziiberschreitung einerseits, die vormérzliche
Privilegierung politischer und operationalisierter Literatur andererseits. Die
programmrealistische Theoriebildung antwortet darauf mit einer besonde-
ren Version von Klassizismus; die wieder erhobene Forderung nach litera-
rischer >Gattungsreinheit« kann sich dabei auf das starke kulturelle Interesse
an reinen Typen< ebenso verlassen wie sie es beférdert. Es dominiert um
die Mitte des 19. Jahrhunderts in Anthropologie, Asthetik, Politik und an-
deren Interessensphiren. An Friedrich Hebbel und Richard Wagner sollen
einige Facetten des Zusammenspiels solcher institutionalisierter Diskurse
gezeigt werden, sofern sie zum >Lebenswissenc in der Poetik beitragen; ein
Seitenblick wird auf Adalbert Stifter gerichtet werden.

Die Frage nach dem >Wissen« soll unter Riicksicht auf die literarischen Gat-
tungen gestellt werden; oder, anders gesagt, die literarischen Gattungen sol-
len als Kategorien exponiert werden, die ebenso selbst wissenshaltig sind
wie sie Texte formieren. Demgemifi geht es weniger um einen spezifischen
Begriff als um das historische Phanomen der literarischen Gattung in seiner
eigentiimlichen Viskositét: definitorisch oft halt- und wertlos, dennoch von
hoher Wirkungsmachtigkeit. Lebenswissen, und schon die Rede von der
»Gattungs, vom genus, indiziert Nachbarschaft von Biologie und Poetik, hat
hier seine besondere Rolle. Dazu enthalten die Gattungen aber von jeher
auch einen anderen Typ von Wissen: Wissen tiber das Soziale und tber
die Typen von Vergesellschaftung. Mit den und durch die literarischen

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 Werner Michler

Gattungen verhandeln Gesellschaften ihre Basisfragen: Fragen vor allem
der Zugehorigkeit und der Platzanweisung; in der Gattungspoetik und ih-
ren Figurationen konvergieren daher (proto-)soziologische, biologische und
genuin dsthetische Diskurse; ihr tertium comparationis sind Prozesse der Ord-
nung, der Klassifikation und der Sortierung, und von daher sind >Gattung:
(wie Roman und Novelle) und >Gattung« (wie in Naturgeschichte und Bio-
logie) und auch die Rede von einer besonderen >Gattung Menschens, wie
es heiflt, keine blofen Aquivokationen.! Diese beiden Formen von in den
literarischen und kinstlerischen Gattungen prasenten Wissensbestinden
sind daher nicht bloff Aussagen oder Thesen, sondern auch in doppelter
Weise generativ und performativ; sie erzeugen und formieren zum einen
die Werke selbst, zum anderen bilden sie nicht blof} gesellschaftliche Kate-
gorien ab, sondern erzeugen, befestigen und implementieren sie. Dass die
Gattungen dazu in mindestens ebenso hohem Mafl ihre Rolle auch in der
Rezeption und Distribution von Literatur spielen, soll bei der epistemologi-
schen und metaphorischen Attraktivitdt von Gattungen und >Formen« fiir
die Kulturwissenschaften nicht vergessen werden. Das Gattungssystem bil-
det, unter Auspizien des literarischen Feldes gesehen, auch das Terrain der
Positionskampfe unter Produzenten; Agonalitit ist nicht nur im Raum der
Werke, sondern auch im Bereich der asthetischen Positionen zu erwarten.
Gattungsforschung ist ohne die Befragung der performativen Dimension
der Gattungen in diesem Sinn unvollstindig; und ebenso unvollstindig
ohne die Befragung der systematischen Konsequenzen der Pramisse, dass
Gattungsarbeit soziale Handlung ist.?

! Vgl. zum Verhiltnis von Wissensgeschichte und Gattungspoetik und zum methodischen

und historischen Kontext des Folgenden Werner Michler: Kulturen der Gattung. Poetik
im Kontext, 1750-1950, Géttingen 2015.

2 Vgl. ebd., zum 18. Jahrhundert insbes. S. 119-160, zu Adalbert Stifter und der Situa-
tion um 1848 S. 440-458; zur literatursoziologischen Dimension vgl. auch Ders.: M6g-
lichkeiten literarischer Gattungspoetik nach Bourdieu. Mit einer Skizze zur »modernen
Versepike, in: Text und Feld. Bourdieu in der literaturwissenschaftlichen Praxis, hg. von
Markus Joch und Norbert Christian Wolf, Tiibingen 2005, S. 189-206; zur epistemologi-
schen Thematik vgl. Sebastian Schénbeck/Matthias Preuss: Bétes Studies. Flaubert’s and
Balzac’s Lessons in Natural History, in: Journal of Literary Theory 9/2 (2015), S. 250—
270. Zum Motiv der biologischen Kreativitit vgl. auch die Beitrdge in: Die Biologie der
Kreativitat. Fin produktionsisthetisches Denkmodell in der Moderne, hg. von Matthias
Kriger, Christine Ott und Ulrich Pfisterer, Ziirich u.a. 2013; zur Vorgeschichte auch
zuletzt Urte Helduser: Imaginationen des Monstrosen: Wissen, Literatur und Poetik der
»Missgeburt« 1600-1835, Gottingen 2015.

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner 119

Die Skepsis, auf die Adalbert Stifters Roman Der Nachsommer (1857) stofit,
artikuliert sich in der Sprache des >Lebens«. Schon dass sich der Text para-
textuell defensiv »Erzahlung« nennt, wird ihm tibel genommen: Die »Erzéh-
lung im Allgemeinens, so der Asthetiker Adolf Zeising, sei entweder »Misch-
lingsprodukt verschiedener Arten« oder auch »eine ganz neue Art [...], fur
die es noch keine besondere Bezeichnung gibt«.? Fiir Friedrich Hebbel ge-
hort Stifters Literatur zum »Genre« und ist Symptom der Krankheiten sei-
ner Gegenwartskultur; »der Genre« infiziert, wie Hebbel in seiner bertihmt
gewordenen Stifter-Kritik Das Komma im Frack erklart, alle Gattungen; auch
mm historischen Bild seien bereits »Zwitter-Elemente« zu konstatieren, die
»es scheinbar dem Gemiith niher fithren, es in demselben Grade aber auch
dem Geist entfremden und es im Grund vernichten«.* Stifter allerdings, so
die Ironie der Kontroverse, teilt viele Pramissen der Kritik (auch ihre poli-
tischen Positionen um 1848 sind sehr dhnlich);? auch bei thm erzeugt nicht
der (sterile) Zwitter die Poesie, sondern »[n]ur was als lebendiger Strom aus
der Einheit einer lebendigen warmen Seele quillt, kann wieder Leben er-
zeugen und fortwirken machen«.® So Stifter 1848 in seiner eigenen Polemik
Uber Stand und Wiirde des Schrifistellers gegen die (insbesondere) jungdeutsche
Tendenzliteratur. Fragt man bei Hebbel zuriick, wie es um die Reinheit
der Form bestellt ist, wenn schon Stifter ins Genre mit seinen zwitterhaften
Zigen zu stellen sei, zeigt sich ein literarisches Profil von tatsachlich klassi-
schem Zuschnitt. Hebbel ist, wie der frithe Hebbel-Herausgeber Hermann
Krumm das ausdriickt, »in allen Sitteln gerecht«.” Hebbel hat sich in sehr

Adolf Zeising: Der Nachsommer (»Blatter fur literarische Unterhaltung«, 1858), zit. nach:
Moriz Enzinger: Adalbert Stifter im Urteil seiner Zeit. Festgabe zum 28. Jénner 1968,
Wien, S. 223.

4 Friedrich Hebbel: Das Komma im Frack, in: Simtliche Werke. Historisch-kritische Aus-

gabe, besorgt von Richard Maria Werner, 24 Bde. in 3 Abt., Berlin 1901-1907, Bd. 1/12,

S. 189-193, hier S. 190.

Zur Auseinandersetzung Stifter/Hebbel mit Hinweis insbesondere auf strukturelle und

poetologische Ahnlichkeiten vgl. Alfred Doppler: Hebbel und Stifter — Gegensitze und

Gemeinsamkeiten, in: Vierteljahresschrift des Adalbert Stifter-Instituts 34/1-2 (1985),

S. 27-33; sowie Helmut Bachmaier: Spekulation oder Wahrnehmung. Zur Hebbel-Stif-

 ter-Kontroverse, in: HebbelJahrbuch 51 (1996), S. 65-75.

6 Adalbert Stifter: Uber Stand und Wiirde des Schriftstellers [1848], in: Ders.: Werke
und Briefe. Historisch-kritische Gesamtausgabe, hg. von Alfred Doppler und Wolfgang
Friahwald, Stuttgart/Berlin/Koln 1978ff., Bd. 8/1, S. 38.

7 Friedrich Hebbel: Tagebiicher, hg. von Hermann Krumm, 4 Bde., Leipzig 1904, hier

Bd. 1, S. XVIIIL Der Nachwelt gilt Hebbel hingegen als »geborene[r] Dramatiker, Tra-

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 Werner Michler

vielen verschiedenen Gattungen geduflert, er hat das System gleichmafiig
abgedeckt, mit dem Drama gleichwohl als der Konigsgattung, die es un-
angefochten auch bei Hebbel ist: Die dramatischen Gattungen umfassen
die Tragodie (Herodes und Mariamne, 1849), durchaus, wie im Gyges, nach
Art der franzosischen Tragodie (also »selon les régles«,® wie Goethe seine
Iphigeme und andere Texte in Frankreich empfohlen hat); das biirgerliche
Trauerspiel (Maria Magdalena, 1844), die Komédie (Der Diamant, 1847); die
Tragikomédie (Ein Trauerspiel in Sizilien, 1847); das Marchenlustspiel (Der
Rubin, 1849), ein Libretto (Ein Steinwurf, 1858, fiir Anton Rubinstein), die
Nibelungen (1862) sind »ein deutsches Trauerspiel«. Die Lyrik reicht vom
Sonett zum Epigramm, von der Stanze (ausgerechnet im Widmungsgedicht
zur sozialen Tragodie Maria Magdalena) zur Naturlyrik. Das epische (Fuvre
umfasst Novelle (die sehr frithe Exzahlung Der Maler von 1832 heif3t »Ver-
such in der Novelle«, wobei Novelle noch als 'Wertbegriff® aufgefasst wird),
Marchen, Erzahlung, Schnock, 1850, wird als »niederldndisches Gemaélde«
bezeichnet. Tagebuch und Autobiographie, Abhandlung, Rezension, Rei-
sebericht vervollstindigen das Bild. Das Epos ist mit Mutter und Kind (1859)
in Nachfolge von Goethes Hermann und Dorothea vertreten. Eine auffillige
Leerstelle bildet nur der Roman, doch auch hier gab es Projekte seit 1839;
ein historischer Roman wurde von Hebbels Verleger Campe bereits be-
vorschusst. In einer Epoche nicht blof§ der sogenannten Verwischung der
Gattungsgrenzen, sondern vor allem der arbeitsteiligen Spezialisierungen
der Literatur unter Verwertungsinteressen zeigt also Hebbels (Euvre den
traditionellen Habitus der »Meisterschaftc, der hinter diesem systematischen
Abschreiten der Gattungen und seit der Renaissance immer wieder hin-
ter einzelnen exponierten Autorenceuvres steht, vergleichbar mit Goethe,
Hauptmann, Hofmannsthal, Brecht. Hebbel zeigt das Bild eines auch um die
Vollstandigkeit hinsichtlich des zeitgendssischen Gattungskanons bemiihten

giker«. Bei Werner Krauss wird er als Beispiel gegen Benedetto Croces Gattungsskepsis
in Stellung gebracht. Hitte Croce recht, »miifite jeder zur Dichtung oder zur Literatur
Berufene ohne Schwierigkeiten in allen Sitteln gerecht sein [...]. Tragiker wie Grabbe
oder Hebbel [...] machen diese Monopolisierung eines Lebenswerkes durch eine einzige
Gattung besonders deutlich.« Werner Krauss: Grundprobleme der Literaturwissenschaft,
in: Ders.: Literaturtheorie, Philosophie und Politik, hg. von Manfred Naumann, Berlin/
Weimar 1987, S. 139-272, hier S. 176.
Goethe tiber Stella, phigenie auf Tauris und Tasso, Johann Wolfgang von Goethe: Ouvrages
poétiques de Goethe, in: Ders.: Werke, hg. im Auftrage der Grofiherzogin Sophie v.
Sachsen [»Weimarer Ausgabe«], 4 Abt., 133 Bde. in 143 Tln., Weimar 1887-1919, 1/53,
S. 208-210, hier S. 208f.
Zum »Wertbegriff« )Novelle« vgl. Karl Konrad Polheim: Gattungsproblematik, in: Hand-
buch der deutschen Erzihlung, hg. von dems., Diisseldorf 1981, S. 9-16.

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner 121

Autors. Das biirgerliche Trauerspiel ist, abseits von Schiller und Lessing, zu
»regeneriren«; dann ist »zu zeigen, dass auch im eingeschrinktesten Kreis
eine zerschmetternde Tragik méglich ist«.!’ Ungeachtet seiner in manchen
Aspekten literaturhistorischen Randlage zielt Hebbel also dezidiert in das
Zentrum einer ganzen Literatur.

Andererseits ist zu konstatieren: Es mogen »allec Formen oder die wichtigen
sein, immer aber geht es um >reine« Formen, nicht um die >verwildertenc
romantischen und jungdeutschen oder um die >vieltdnigen« aus Friedrich
Sengles Formenwelt des Biedermeier.!! Der Gestus des Scheidens, Tren-
nens, Sonderns, Definierens verbindet Hebbel mit seinen Gegnern wie etwa
dem Grenzboten-Programmatiker Julian Schmidt, aber auch mit Hermann
Hettner. Wir kdmen niemals »zu einer griindlichen Einsicht in das Wesen
der burgerlichen Tragddie«, so Hettner, »wenn wir nicht die verschiedenen
Arten, in die sie zerféllt, mit strengster Klarheit von einander sondern.«'?
Dieses Interesse an reinen Formen artikuliert sich nun in biologischen Des-
zendenz-, Reinheits- und Gattungsformeln. Das »Schauspiel« ist bei Hettner
eine »zwitterhafte Mittelgattung«, zwischen den, wie zu folgern ist, sreinen,
fruchtbaren« Formen Tragodie und Komédie.'® Auffillig ist in den Tage-
biichern die immer wichtigere Rolle der Naturdinge. Der Dramatiker ist bei
Hebbel eine Art Naturforscher: Er muss sich »auf jede Species menschlicher
Charactere einlassen«, »wie der Naturforscher auf jede Thier- und Pflan-
zengattung, gleichviel, ob sie schén oder hafilich, giftig oder heilsam ist,
indem er die Totalitit darzustellen hatl«, wie es 1851 im Tagebuch heif3t.!*
Tiere sind »Gedanken der Natur«, und das Tier ist »selbst dem bedeutend-
sten Menschen gegentiber« »relativ im Vorteils, denn »es spricht den Gedan-
ken seiner Gattung rein und ganz aus; welcher Mensch aber thite das?«"®

10 Hebbel: Samtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 2/2, S. 325 (Nr. 2910; 1843).

1 Vgl. Friedrich Sengle: Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im Spannungsfeld zwischen

Restauration und Revolution 1815-1848, Bd. 1: Allgemeine Voraussetzungen, Richtun-

gen, Darstellungsmittel, Stuttgart 1971.

Hermann Hettner: Das moderne Drama. Asthetische Untersuchungen, Braunschweig

1852, S. 83.

'3 Ebd., S. 79.

4 Hebbel: Simtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 2/3, S. 395f. (Nr. 4908; 1851). Zu Hebbels
Auffassungen die literarischen Gattungen betreffend, vgl. den monographisch angeleg-
ten Beitrag von Astrid Stein: Die Gattun[g]spoetik Friedrich Hebbels im Kontext ihrer
Epoche, in: Hebbel - Mensch und Dichter im Werk, hg. von Ida Koller-Andorf unter
Mitarb. von Hilmar Grundmann, Wien 1992, S. 19-77. Die Zentralitit der Geschlechter-
problematik fiir die Dramenpoetik betont Alexandra Tischel: Tragddie der Geschlechter.
Studien zur Dramatik Friedrich Hebbels, Freiburg i.Br. 2002.

15 Hebbel: Simtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 2/4, S. 137 (Nr. 5701; 1859).

12

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 Werner Michler

»Die Kunst ist eine zusammen geprefite Natur und die Natur eine aus ein-
ander gelaufene Kunst.«!® »Ich bin der unerschiitterlichen Uberzeugungs,
heifdt es schon 1841 in einem unverdffentlicht gebliebenen Vorwort zu einer

Ausgabe der Erzahlungen,

daf} die wahren Kunstformen ebenso nothwendig, eben so heilig und unverinder-
lich sind, [als] wie die Naturformen. Sie kénnen, wie in der physischen Welt mit
der Umbildung des Erdkorpers ganze Geschlechter der Lebendigen ausstarben,
allerdings aufhéren, dem Schépfungs- und Schonheitsbediirfnifl der Zeiten zu ent-
sprechen, aber sie kénnen nicht ohne Lebensgefahr aus einander gezerrt, nicht ver-
engert und erweitert werden. !’

Individualitidt gefihrdet diese Formen, wie sie in der Dramentheorie die
stragische« Vereinzelungsschuld annonciert: »Die Kunstformen sind Orga-
nismen, wie die Lebensformen«,'® heifdt es noch deutlicher in einer Fassung
des Textes von 1844. »Die Kunst«, sagt Hebbel in Ein Wort diber das Drama
(1843),

hat es mit dem Leben, dem innern und 4ufiern, zu thun, und man kann wohl sagen,
daf} sie Beides zugleich darstellt, seine reinste Form und seinen hochsten Gehalt.
Die Hauptgattungen der Kunst und ihre Gesetze ergeben sich unmittelbar aus der
Verschiedenheit der Elemente, die sie im jedesmaligen Fall aus dem Leben heraus-
nimmt und verarbeitet. [...] Das Drama stellt den Lebensprocef§ an sich dar.?

Durch diese dramentheoretische Schrift spuken viele Stichwortgeber, Hegel
ist nur einer von ihnen. Goethe wird mit dem Satz zitiert, Form habe allemal
etwas Unwabhres:

Aber der Inhalt des Lebens ist unerschépflich, und das Medium der Kunst ist be-
granzt. Das Leben kennt keinen Abschlufi, der Faden an dem es die Erscheinungen
abspinnt, zicht sich in’s Unendliche hin, die Kunst dagegen muf} abschlielen, sie
muf} den Faden, so gut es geht, zum Kreis zusammen kntipfen, und dieB ist der
Punct, den Goethe allein im Auge haben konnte, als er aussprach, dafl alle ihre
Formen etwas Unwahres mit sich fiihrten.?’

Hebbel zitiert hier eines der wichtigsten poetologischen Manifeste des
Sturm und Drang, den Text Aus Goethes Brieflasche, aus dem Anhang zur
Mercier-Ubersetzung, von 1776:

—_

5 Ebd., Bd. 2/3, S. 45 (Nr. 3406; 1845).
Ebd., Bd. 1/8, S. 418.
8 Ebd., S. 421.
Ebd., Bd. 1/11, S. 3.
20 Ebd., S. 6.

_
© ~

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner 123

Jede Form, auch die gefiihlteste, hat etwas Unwahres; allein sie ist ein- fiir allemal
das Glas, wodurch wir die heiligen Strahlen der verbreiteten Natur an das Herz der
Menschen zum Feuerblick sammeln. Aber das Glas! Wem’s nicht gegeben wird,
wird’s nicht erjagen; es ist, wie der geheimnifivolle Stein der Alchymisten, Gefif§
und Materie, Feuer und Kiihlbad.?!

Hebbel will sagen, dass die Totalitdt der Kunst von anderer Dimension,
nicht so sehr anderer Art ist als die Totalitit des Lebens. Die Formskepsis
des Sturm und Drang, die aus der Goethe-Stelle spricht, wird bei Goethe
dadurch aufgefangen, dass das Medium in ein Brennglas umfunktioniert wird,
also in ein fokussierendes Medium; wichtig ist die Stelle aber vor allem
deshalb, weil sie der erste Beleg fir die Poetik der Inneren Form ist; jener
Form, »die alle anderen in sich begreift«. Diese Innere Form verweist auf die
naturphilosophische Spekulation der frithen Goethezeit; sie lasst sich auf
Alchemie, aber auch auf Buffons moule intérieur beziehen, das ist die »inne-
re Gussform«, die den Organismen eingeprégt ist und die die Gattungen
hervorbringt, die also dafiir sorgt, dass Katzen wieder Katzen gebéren und
Hunde Hunde. Hebbel liest Goethes >unwahre Form« so, dass die Biinde-
lung des Lebensstromes durch ein Medium (ein »Glas«, eine Linse, ein Pris-
ma) erfolgen muss, um in der Kunst eine Darstellung zu erreichen, derer
das Leben in seiner, wie Hebbel sagt, sunbewussten Darstellung®® nicht
bedarf: »Bei diesen [den philosophischen Dramen] kommt Alles darauf an,
ob die Metaphysik aus dem Leben hervorgeht, oder ob das Leben aus der
Metaphysik hervorgehen soll. In dem einen Fall wird etwas Gesundes, aber
gerade keine neue Gattung entstehen, in dem andern ein Monstrum.«*®

Zu Ernst von Feuchtersleben heifit es 1853, der »Begriff der Form« sei in
thm »nie recht lebendig« geworden, »er wurde wenigstens nicht fruchtbar
in thme:

Feuchtersleben hatte offenbar keine Ahnung davon, dafi, wie der Organismus in
der Natur, so die Form in der Kunst der reinste Ausdruck fiir jene unbegreifliche,
fast eigensinnige Mischung des Zufilligen und Ewigen ist, aus der das individuelle
Leben entspringt, und dafl eben deshalb die eine mit der andern nie vertauscht
werden kann.2*

Damit ist der Lebensbegriff von der Biologie aus tatsichlich auf dem Terrain
der Biographie, wo nicht der Soziologie angelangt. Die implizierte Soziologie

21" Goethe: Werke (wie Anm. 8), 1/37, S. 314.

22 Hebbel: Simtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 1/11, S. 7.
23 Ebd., S. Of.

24 Ebd., Bd. 1/12, S. 57.

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 Werner Michler

einer solchen Auffassung von Gattung kénnte nun andererseits, so liefle
sich erwarten, in einer neoklassizistischen Befestigung der Stdndeklausel lie-
gen; das ist aber bei Hebbel dezidiert nicht der Fall. Viel eher fithrt der Weg
in eine solche Soziologie tiber die Biologie eines in Gattungen eingefassten
Lebensstroms, wie sie die Lebensphilosophie, Bergson und Simmel etwa, aus-
gebildet hat. Mit Zustimmung zitiert Georg Lukdcs in seiner Entwicklungs-
geschichte des modernen Dramas von 1911 den Satz, dass das Drama »den Le-
bensprozef an sich« darstelle, legt aber nicht den Akzent auf >Darstellung,
sondern erklart, »daf} das Drama das Leben selbst« sei, in dem Sinn, dass
das Drama die Zielgattung des Lebens werde, »das Drama, die Tragodie«
sei »das platonische Ideal des Lebens.«*® Life imitates art. Lukécs hat gerade
aus Hebbel seine eigene Gattungstheorie abgeleitet; es ist ja Hebbel, an dem
Lukdcs den Begriff des Formapriori des Sozialen gewinnt; und von Hebbel
bezieht Lukdcs die Intuition, es gébe eine >generische« Wahrnehmung. Heb-
bel, so Lukdcs, »erlebte das Ereignis durch das tragische Schema«.?® Er sei
einer jener »Kiinstler, fiir die die formalen Forderungen einer Gattung fiir
ihr ganzes Leben a priori sind«.”” Dem korrespondieren bei Hebbel Sitze
wie jene iiber die Gattung Tagebuch und damit tiber die Formgebung der
eigenen Biographie:

Das ganze Leben ist ein verungliickter Versuch des Individuums, Form zu erlangen;
man springt bestindig von der einen in die Andere hinein und findet jede zu eng
oder zu weit, bis man des Experimentirens miide wird und sich von der letzten
ersticken oder aus einander reiflen lat.%8

(Dass die Formen »zu eng« oder >zu weit« sein kdnnen, ist iibrigens ein tragen-
des [Hebbel-] Motiv von Lukdcs’ spiterer Theorie des Romans.) Die Gattung
als Anschauungsform a priori, die Kunstgattungen als Lebensgattungen: da-
rin diirfte der Fluchtpunkt auch von Hebbels Gattungstheorie liegen. Das
'Leben« wird sub specie formae gesehen und aus dem Apriorismus von Raum
und Zeit eine soziologisch leicht herleitbare Poetologie, die dann erst verges-
sen muss, dass sie als Soziologie angefangen wurde. Wenn das generische
Formapriori der Wahrnehmung bei Lukdcs aus der Hebbel-Interpretation

%5 Georg Lukdes: Die Entwicklungsgeschichte des modernen Dramas, hg. von Frank

Benseler, Darmstadt/Neuwied 1981, S. 207. Zur Konstellation Hebbel/Lukdcs vgl.
Herbert Kaiser: »Der schéne Tod«. Hebbel und die Tragédientheorie des jungen Lukacs,
in: Hebbel-Jahrbuch 58 (2003), S. 11-26.

26 Epd., S. 206.

27 Ebd., S. 205.

28 Hebbel: Samtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 2/2, S. 264 (Nr. 2756; 1843).

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner 125

gewonnen ist, dann wire auch bei Hebbel auf eine solche epistemologische
Dimension zu achten. Das ist wohl der Grund dafiir, dass Hebbel die Brigf
taschenaufsatzPassage herangezogen hat: Die Gattung (»die Forme) ist das
»Glas¢, ein Medium, eine generische Brille, mit der die Welt gesehen wird.
Die Bedeutung von Hebbels »Form« diirfte also darin liegen, dass sie zu-
gleich als Anschauungsform und als Naturform fungiert, nicht aber als
Texteigenschaft; das Tragische wird in die Gegenstinde hineingesehen,
weil es dort schon investiert gewesen sein wird. Gewiss herrscht zwischen
kreatiirlichem und sozialem, >biographischem« Leben eine >blofi« metapho-
rische Analogiebeziehung; doch eher deutet die Mobilisierung der Polyse-
mien von >Leben< auf ein Projekt, das das eine im anderen gestiitzt und
gespiegelt wissen will. Und es kann ja auch leicht gesehen werden, dass
bei Hebbel Zeugung, Prokreation und Kinder nie weit sind und auf den
nexus in re verweisen. Neben dem Geschlechterverhiltnis ist das der Fort-
planzung und ihrer Legitimitit ein Zentralthema Hebbel’scher Produktion,
von Fudith tber Maria Magdalena bis zu — naheliegender Weise — Mutter und
Kind. Wenn Hebbel nach einer Hlustration sucht, warum die Unwahrheit
der Form schon im Leben ihr Analogon habe, fillt ihm die Polaritit der Ge-
schlechter ein; wenn es um die Legitimitit alter Gattungen geht, die durch
den modernen Individualititsbegriff zersetzt wiirden, heifdt es: »[D]as Epos
hinterlieR Séhne und Téchter: Roman, Ballade, Novelle.«*® In einem Dra-
menplan, Der Dichter, der Hebbel zwischen 1841 und 1863 beschiftigt, gibt
der Verfasser eines »Nationalepos« sein Werk, sein »Kind«, wie es mehr-
fach heifit, einem anderen ab, i nuce tibrigens der Plot von Mutter und Kind,
nur mit Epos als Kind statt Kind im Epos.?* Eine symptomale Lektiire von
Hebbels Vorwort zu Maria Magdalena miisste ein ganzes Panddmonium von
Nabelschniiren, Frucht, Fleisch, Kern und Kindern zutage férdern.

Uber die Gattungen bearbeitet bei Hebbel die Kunst verschiedene Spha-
ren (Elemente) des Lebens. Mit der Unschirfe, die der Begriff >Form« tra-
ditionell an sich hat, wenn er nicht seine Antonyme mitfithrt (Form/Inhal,
Form/Chaos, Form/Unform, innere oder duflere Form), erreicht Hebbel
eine aktivistische Gattungspoetik, die an eine Naturphilosophie weitgehend
bruchlos anschlieffbar ist. Dass es in den 1840er Jahren die romantische
Naturphilosophie ist, beweist das bereits herangezogene, zu Lebzeiten unge-
druckt gebliebene Vorwort zur geplanten Ausgabe der Erzihlungen in der
Fassung von 1844:

29 Ebd., Bd. 1/8, S. 418.
30 Ebd., Bd. 1/5, S. 111-121.

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 Werner Michler

Die Kunstformen sind Organismen, wie die Lebensformen, sie kénnen, wie in der
physischen Welt mit der Umbildung des Erdkorpers ganze Geschlechter der Leben-
digen ausstarben, allerdings aufhoren, dem Schopfungs- und Schénheits-Bedurfnif§
der Zeiten zu entsprechen, aber sie kénnen nicht ohne Lebensgefahr verengert und
aus einander gezerrt werden, denn in keinem Organismus tritt, dem ihn ablésenden
Hoheren gegentiber, in dem der Lebens- und Werde-Procef} fortgesetzt und gestei-
gert werden soll, der Sattigungs- und Indifferenz-Punct ohne innere Nothwendig-
keit ein, wenn man freilich auch in jedem noch eine Seite aufzeigen kann, die, den
Thier-Ansitzen in der Pflanze dhnlich, weiter zu deuten scheint.®!

Damit erreicht die Poetik der Produzenten auch eine Totalzustandigkeit fur
die Anthropologie. Mit der tentativen Vollstindigkeit des Gattungskosmos,
wie ihn Hebbel angestrebt zu haben scheint, kann auch eine vollstindige
Anthropologie gegeben werden; sie kann >Poetik« bleiben, eine Lehre vom
Produzieren, und die Produzierenden mit umfassender Definitionsmacht
ausstatten. Die mitunter bemerkte Spannung zwischen der >Heiligkeit< und
»Ewigkeit« der Formen, die auf Platonismus deuten, und der eingerdum-
ten Koordination von Form (hier: Gattung) und einem historisch variab-
len >Schopfungsbediirfnis« ist, lieBe sich sagen, nicht schlechte Philosophie,
sondern gar keine, oder Paraphilosophie, weil man hinter ihr den Versuch
sehen konnte, die Definitionsmacht tiber die Poesie wieder auf die Seite der
Produzenten zu bringen; diese Definitionsmacht war ja in den letzten Jahren
des 18. Jahrhunderts von der Philosophie tibernommen worden, obwohl sie
zuvor fiir solcherlei eine Zusténdigkeit weder besessen noch gefordert hat-
te. Ideen-Platonismus, Prokreationsmodell und Gesetzesgeleitetheit verlan-
gen >reine, wohl auch traditionelle und kulturell konsakrierte Gattungen;
Hebbels tiber die Gattungen gefiithrter Versuch, die Definitionsmacht tiber
die Poesie fiir die Produzenten zuriickzugewinnen und zugleich die Gat-
tungspoetik anthropologisch zu universalisieren, zahlt als Preis den Schema-
tismus der Reinheit der Gattung.

Die Auseinandersetzung mit Stifter ist im Kern eine Gattungskontroverse
gewesen. Das »tiberschitzte Diminutiv-Talent [der »Mann der ewigen Stu-
dien«, Stifter also] kommt eben so natiirlich vom Aufdréseln der Form zum
Zerbrockeln und Zerkriimeln der Materie, schlieflt damit aber auch den gan-
zen Kreis vollstindig ab.<*> Wo Hebbel im Gattungssystem von oben her-
ab arbeitet, arbeitet Stifter gewissermaflen von unten herauf. Eine Parallele
zwischen beiden Autoren in dieser, es wurde angedeutet, an Ironien reichen,

31 Ebd., Bd. 1/8, S. 421. Als naturphilosophische Referenzautoren Hebbels werden in der
Forschung immer wieder Schelling, Schubert und Steffens genannt.

32 Ebd., Bd. 1/12, S. 193.

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner 127

polemischen Beziehung lasst sich gerade am Thema der Prokreation zie-
hen. Fast zur selben Zeit als der Nachsommer herauskommt, entsteht Hebbels
Mutter und Kind, eine Hexameter-Idylle, ein »Gedicht in sieben Gesingenc,
wie die Gattungsangabe lautet. In Nachfolge von Hermann und Dorothea geht
es dort um biologische und soziale Mutterschaft, anders, als im liberalen
Zeitalter vielleicht zu erwarten, siegt die >biologisches; das reiche, kinderlo-
se Paar, das dem armen Paar die Erstgeburt gegen lebenslanges Auskom-
men abkaufen wollte, verzichtet; anstelle des Kindes der Armen werden am
Ende die Armen als Kinder i fofo adoptiert — Hebbels Beitrag zur sozialen
Frage. Jedenfalls artikulieren sich hier soziale Positionen im Medium des
Nachmirz-Klassizismus, der auch fiir die - allerdings ldngst biologisierte —
Gattungslegitimidt und -reinheit der poetologischen Diskussion verantwort-
lich zeichnet. Dasselbe liefle sich von Stifters Nachsommer sagen, nur dass
hier die Sphére der Prokreation planvoll gemieden und stattdessen soziale
Adoption durch die keuschestmogliche Verheiratung der Familien Risach/
Tarona und Drendorf betrieben wird. Hermann und Dorothea bekommt im
Nachsommer der junge Gustav Risach zu lesen, homerische Szenen und Sze-
narien werden immer wieder in den Roman eingespiegelt, von Lektiiren
und Statuen bis zur Naustkaa. Bei Hebbel ist das klassische Medium tber-
raschenderweise dasjenige, in dem Zeitfragen angemessen verhandelt wer-
den konnen: Der Held Christian ist Malthusianer, ein anderer ist Anhan-
ger des Proudhon’schen Kommunismus; beim Brand Hamburgs tauchen
die »Hunger-Gesichter, / Welche mit Ratten und Mausen verschiichtert zu
Tage sich dringten«,*® aus den Kellern auf; soziale Dichotomien erfordern
Mischung, wie der Apotheker sagt.34 Idyllengemaf allerdings wird die so-
ziale Frage auf dem Lande gelost — besser, sie verschwindet dort — und nicht
in der Stadt, wo sie aufgetaucht ist; und sie wird privatim geldst, in einer
Politik, die in liberal-konservativer Manier nur die Extrapolation privater
Intervention ist. Das stimmt >mit der Form zusammens; die Hexameteridylle
kann >modernen« Inhalt aufnehmen. Allerdings finden diese modernen Ge-
genstinde, Problematiken ersten Ranges fiir den Tragiker des Industriezeit-
alters, gerade nur in der Idylle, in der sie gattungsgemaf} als immer schon
blof3 noch nicht ganz geldste erscheinen, thren Ort.

33 Ebd., Bd. 1/8, S. 293.
3 Vgl. ebd., S. 295.

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 Werner Michler

Wo Hebbel auf der Sonderung der Gattungen besteht, geht es Richard
Wagner um die Stiftung einer neuen Form des Theaters, der Oper oder
des Musikdramas. Der Exilant Wagner, nach seiner Involvierung in den
Dresdner Maiaufstand von 1849 steckbrieflich gesucht, entwickelt in Zii-
rich in einer Reihe von theoretischen Schriften eine weitgespannte Asthetik,
von Die Kunst und die Revolution tber Das Kunstwerk der Zukunfl, beide 1849,
zu Oper und Drama (1851), wo es um das >wirkliche Dramac« geht, das die
getrennten Sphéren von Schauspiel, Tanz und Poesie wieder zu jener Ein-
heit bringen soll, die die zeitgendssische Oper nur als Karikatur zustande
bringt. Versucht man zu tibersehen, wie die drei Dimensionen von Natur,
Gesellschaft und Kunst bei Wagner konstelliert sind, zeigt sich zunichst
an der Grenze Kunst/Gesellschaft die Erneuerung der politischen Funktion
der Kunst, die Wagners Asthetik als nachmérzliche Neukonzeptualisierung
des revolutiondren Impulses ausweist. Es ist das Volk, das der Kiinstler des
neuen Kunstwerks sein wird:

Wer wird demnach aber der Kinstler der Qukunft sein? Der Dichter? Der Darsteller?
Der Musiker? Der Plastiker? — Sagen wir es kurz: das Volk. Das selbige Volk, dem wir
selbst heutzutage das in unserer Erinnerung lebende, von uns mit Entstellung nur nachgebildete,
einzige wahre Kunstwerk, dem wir die Kunst iiberhaupt einag verdanken®

Oder, anders gesagt: Das »grofle Gesamtkunstwerk, das alle Gattungen
der Kunst zu umfassen hat, um jede einzelne dieser Gattungen als Mittel
gewissermafien zu verbrauchen, zu vernichten zu gunsten der Erreichung
des Gesamtzweckes aller« wird nicht »die willkiirliche mégliche Tat des Ein-
zelnen [sein], sondern [...] das notwendig denkbare gemeinsame Werk der
Menschen der Zukunft.<*® Das Einriicken des Volks in die Planstelle des
Genies als Produzenten ldsst sich lesen als imaginire Beauftragung eines
neuen Typs von Genie durch jenes >Volke; der »wahre Dichter ist aber der
vorverkiindende Prophet«.?’”

Das Kunstwerk wird so performativ zur Produktion des Volkes als einer po-
litischen Einheit beitragen, wie es letztlich sein Produkt gewesen sein wird.

35 Richard Wagner: Samtliche Schriften und Dichtungen. Volks-Ausgabe, 6. Aufl., 16 Bde.,
Leipzig o]., Bd. 3, S. 169f. (Das Kunstwerk der Zukunft, 1850).

%% Ebd., S. 60.

37 Richard Wagner: Das Judentum in der Musik [1850], in: Jens Malte Fischer: Richard
Wagners »Das Judentum in der Musik«. Eine kritische Dokumentation als Beitrag zur
Geschichte des Antisemitismus, Frankfurt a.M. 2000, S. 139-196, hier S. 154.

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner 129

Andererseits arbeitet im Zentrum dieser Asthetik eine Natur, die auf ihre
Resurrektion im Menschen ebenso angewiesen ist wie umgekehrt er auf sie:

Durch diese Erkenntnis [dass die Natur nicht willkiirlich handelt] wird die Natur
sich ihrer selbst bewuf}t, und zwar im Menschen, der nur durch seine Selbstunter-
scheidung von der Natur dazu gelangte, die Natur zu erkennen, indem sie ithm so
Gegenstand wurde: dieser Unterschied hort aber da wieder auf, wo der Mensch
das Wesen der Natur ebenfalls als sein eigenes, fiir alles wirklich Vorhandene und
Lebende, also fiir das menschliche Dasein nicht minder als fiir das Dasein der Na-
tur, dieselbe Notwendigkeit, daher nicht allein den Zusammenhang der natiirlichen
Erscheinungen unter sich, sondern auch seinen eigenen Zusammenhang mit der
Natur erkennt.?®

Das ist mehr als ein Postulat, denn Sprache — und das ganze neue Kunstwerk
basiert, man hat das phonozentrisch genannt, auf einem Sprachkonzept — ist
eine gleichermafien physiologische wie kulturelle Angelegenheit. Die Bedin-
gung der Moglichkeit der neuen Kunst ist der Rekurs auf die urspringlichen
Ausdrucksmittel, die sich in der Sprache niedergeschlagen haben. Anders
als der Endreim nimmt der Stabreim im Wortsinn radikal die Wortwurzeln
in Anspruch, in denen wieder Volkhaftigkeit-als-Ursprung und Jeweiligkeit
des Volkscharakters konvergieren. (Die Nihe zu den Wissensbestdnden der
Philologie ist bei Wagner gegeben.?®) Der Stabreim ist die Form, heifit es in
Eine Mitteilung an meine Freunde, in welcher »einst das Volk selbst dichtete, als
es eben noch Dichter und Mythenschépfer war«.’? Wagners im Post-48er-
Kontext entwickelte Theorie basiert auf der Prioritit der Sprache, die erst
unmittelbarer vokaler Ausdruck gewesen sei, sich dann, um signifizieren zu
konnen, konsonantisiere und schliefflich als Worttonmelodie ihre musika-
lische Form finde.*! Solcherlei Sprachschépfung bedarf eines erhohten To-
nus in ithren Produzenten, eines physiologischen Erregungszustands. Man
hat es mit emer erotischen Linguistik zu tun. Eine sexuelle Lautphysiologie

38 Wagner: Samtliche Schriften (wie Anm. 35), S. 43.

39 ‘Wagners Onkel Adolf war Philologe; ausgedehnte Studien sowie insbesondere die Lektiire
von Schriften Jacob Grimms sind belegt. Dazu Reinhart Meyer-Kalkus: Richard Wagners
Theorie der Wort-Tonsprache in »Oper und Drama« und »Der Ring des Nibelungens, in:
Athendum. Jahrbuch fiir Romantik 6 (1996), S. 153-196; vgl. auch Udo Bermbach: Der
Wahn des Gesamtkunstwerks. Richard Wagners politisch-dsthetische Utopie, Frankfurt
a.M. 1994.

40 ‘Wagner: Samtliche Schriften (wie Anm. 35), Bd. 4, S. 329.

4 Vgl Meyer-Kalkus: Wagners Theorie (wie Anm. 39); Udo Bermbach: Das #sthetische
Motiv in Wagners Antisemitismus. »Das Judenthum in der Musik« im Kontext der »Zir-
cher Kunstschriften«, in: Richard Wagner und die Juden, hg. von Dieter Borchmeyer,
Ami Maayani und Susanne Vill, Stuttgart/Weimar 2000, S. 55-76.

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 Werner Michler

ist zugleich das Produktionsmodell fiir das Kunstwerk: Organisches Pro-
duzieren ist Gebdren mit allen Charakteristika des organischen Vorgangs —
und der ist nicht Bild, sondern viel eher ein anderes Betitigungsfeld solcher
gesteigerter Zustinde. Von daher kommt auch die Somatik der Kiinste ins
Spiel. Erst im Gesamtkunstwerk wird kiinstlerische Produktivitit wieder
ihrer somatisch-physiologischen Grundlagen eingedenk. Die Metaphorizitit
des Wagner’schen Textes, etwa in Oper und Drama, ist daher eine graduelle;
wo literarisch-musikalische Produktion als physischer Akt gedacht ist, kann
man dann auch sagen, dass »das Volk« dort, wo es »Melodien erfands,

wie der leiblich nattirliche Mensch [verfuhr], der durch den unwillkiirlichen Akt
geschlechtlicher Begattung den Menschen erzeugt und gebiert, und zwar den Men-
schen, der, wenn er an das Licht des Tages gelangt, fertig ist, sogleich durch seine
duflere Gestalt, nicht aber etwa erst durch seinen aufgedeckten inneren Organismus
sich kundgibt.*?

Oder, an anderer Stelle:

Die »Stumme von Portici« und »Wilhelm Tell« wurden nun die beiden Achsen, um
die sich fortan die ganze spekulative Opernmusikwelt bewegte. Ein neues Geheim-
nis, den halbverwesten Leib der Oper zu galvanisieren, war gefunden, und so lange
konnte die Oper nun wieder leben, als man irgend noch nationale Besonderheiten
zur Ausbeutung vorfand. Alle Lander der Kontinente wurden durchforscht, jede
Provinz ausgepliindert, jeder Volksstamm bis auf den letzten Tropfen seines musika-
lischen Blutes ausgesogen, und der gewonnene Spiritus zum Gaudium der Herren
und Schicher der grofien Opernwelt in blitzenden Feuerwerken verprafit.*®

Das kohidrente Zusammendenken und -schreiben von Kunst, Volk und
Physiologie, das sich in Oper und Drama ergibt, einem >Hauptwerks, wie Wag-
ner bekannte, kann die Bedingungen dieser Reflexion nicht verleugnen. In
der ein Jahr zuvor entstandenen Schrift tiber das Fudentum in der Musik, die
ohne Zweifel in die Reihe der poetologischen Schriften des Nachmérz ge-
hort — auch wenn sie ihre eigentliche Wirkung erst mit der Wiederauflage
von 1869 entfalten wird —, wird tatsichlich Volk und Kunst realiter zusam-
mengedacht, wird tatsdchlich eine kiinstlerische Position durchsichtig auf
eine Positionierung des Kiinstlers, haben tatséchlich Physiologie und Soma-
tik und auf ihrer Basis Verhalten und Sprache erstmals eine poetologische
Funktion erhalten. Hier ist eine ebenso arbitrare wie rabiate Sozialklassifika-
tion am Werk, die auf Identifikation und Ausschluss einer Gruppe von Pro-

2 Wagner: Samtliche Schriften (wie Anm. 35), Bd. 3, S. 309.
*® Ebd., S. 266.

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner 131

duzenten und ihrer Produkte setzt; sie ist auch der Ort, wo sich die Theorie
des Kunstwerks der Zukunft und die Sprachtheorie aus Oper und Drama
bewidhrt. Es mag sein, dass sich die Idee der Sprachwurzeln weniger aus der
Begegnung mit der Grimm’schen Philologie als von der Abrechnung mit
den Wurzellosen und ihrer Sprache herleitet: Dem fremd-sprachigen Juden
fehlen ja die Wurzeln einer Sprache; als Musik hat er den Synagogalgesang,
gleichwohl nicht mehr in seiner wiirdigen Urform, sondern als ein »Sinn
und Geist verwirrende[s] Gegurgel[ ], Gejodel[ ] und Geplapper( J«* Wo
die Schopfer runserer« Kunstgesang- und Instrumentalmusik sich auf »das
unwillkiirliche Innehaben der Weisen und Rhythmen unsres Volksliedes
und Volkstanzes«<*® verlassen kénnen, da reproduziere die jiidische Musik
nur die Oberfliche als Geplapper und Stilchaos:*°

So lange die musikalische Sonderkunst ein wirkliches organisches Lebensbediirfnis
in sich hatte, bis auf die Zeiten Mozarts und Beethovens, fand sich nirgends ein ji-
discher Komponist: unméglich konnte ein diesem Lebensorganismus génzlich frem-
des Element an den Bildungen dieses Lebens teilnehmen. Erst wenn der innere Tod
eines Korpers offenbar ist, gewinnen die auflerhalb liegenden Elemente die Kraft,
sich seiner zu bemichtigen, aber nur um ihn zu zersetzen; dann lost sich wohl das
Fleisch dieses Kérpers in wimmelnde Viellebigkeit von Wiirmern auf: wer méchte
aber bei threm Anblicke den Kérper selbst noch fiir lebendig halten? Der Geist,
das ist: das Leben, floh von diesem Kérper hinweg zu wiederum Verwandtem, und
dieses ist nur das Leben selbst: nur im wirklichen Leben konnen auch wir den Geist
der Kunst wiederfinden, nicht bei ihrer Wiirmer-zerfressenen Leiche.*”

Die somatische Qualitdt, die dem Musikdrama, das jetzt nur Virtuosenmu-
sik sei, abgehe, soll im Gesamtkunstwerk wieder erstehen. Wo die erotische
Physiologie den Schopfungsakt erklart und befeuert, bleibt dem Juden nur
die >vollendete Unproduktivitit«.

Es sind das die nicht sehr glamourésen, aber umso wirkungsmichtigeren
Formen einer Poetik, die mit dem Leben Ernst macht. Auch hier aber wie-
der ist tiberall dort, wo das >Leben< auftaucht, das Soziale nicht weit. Den
Anlass zu Wagners Schrift gibt, erstens, die Konkurrenzsituation mit dem
erfolgreichen Komponisten Meyerbeer. Aus ihr bezieht die Schrift ihre ago-
nale Energie und Topik, in den kiinstlerischen Feldern soll der Text eine
Waffe gegen Meyerbeer sein. Zweitens zeigt die Fudentums-Schrift ideal-
typisch eine performative Sozialklassifikation, indem sie eine Kategorie

4 Wagner: Judentum (wie Anm. 37), S. 159.
15 Fbd., S. 160.

6 Vgl. ebd., S. 161.

4 Ebd., S. 171 f.

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 Werner Michler

von Kiinstlern schafft und begriindet, die es davor so noch nicht gegeben
hat: eben das >Judentum in der Musiks, und ihnen ihren Platz anweist.*®
Woagners polemische Biopoetik der Juden wird dann von ithm zu einer Bio-
poetik der kiinstlerischen Produktion tiberhaupt extrapoliert: Zu Sprache,
Organismus, Verhalten und/oder Form/Gattung treten ihre Analoga in der
Kunst: zur Sprache die Poesie, zum Organismus Musik und Tanz, zum Ver-
halten das Theater. Die fudentums-Schrift weif§ auch, woher der relative Er-
folg der jidischen Musik, ihr sprachwurzelloses, damit worttonmusikloses
Virtuosentum, herrithrt; eben weil die Kiinste getrennt sind, ist das in thnen
jeweils zu Erreichende schon geleistet worden — es kann daher von jenem
Judentum in der Musik< imitiert werden. Hier setzt dann auch das Projekt
des wiedervereinigten Gesamtkunstwerkes ein.

Wagners Kunstschriften stehen damit im Horizont einer Produzentenpo-
etik, die sich auf die Teilungen des sozialen Raumes nicht nur verlassen
kann, sondern solche Teilungen robust vornimmt. Die changierende Meta-
phorizitat threr Kategorien bezahlt sie mit der allzu hohen Konkretion des
Ressentiments, das an ihrer >Wurzel sitzt. >Um 1848« wenn man diesen
Zeitpunkt den eingespielten Wendungen >um 1800« und >um 1900« zugesel-
len diirfte, bezeichnete dann eine Reihe von Indifferenzpunkten oder aber
Kipppunkten, an denen Poetik des >Lebens<, das Naturwissen von ihm und
das Gesellschaftswissen vom Leben sich in prekérer Balance befinden; und
auch jederzeit ineinander zu kollabieren vermégen.

8 Es ist hier nicht der Ort, Wagners (oder Hebbels) Konzeptionen (oder auch nur die Rede)
vom >Leben< auf bestimmte biologische oder medizinische Wissensbestinde zu beziehen;
dass um die Jahrhundertmitte die Physiologie eine Leitdisziplin ist und dass sie ihre Spu-
ren in literarischen und poetologischen Texten hinterlassen hat, steht aufler Frage. Be-
merkenswert allerdings scheint, pro domo gesprochen, dass gerade ein Phinomen wie der
Antisemitismus eine jener Aushandlungsflichen zwischen den Wissenschaften und den
Kiinsten darstellen kénnte, die von der kulturwissenschaftlichen Analyse gesucht werden,
nur eben keine ansehnliche; gerade der Antisemitismus stellte sich dann als eine eigen-
tamliche Sozialform des Somatischen dar, von der man auch sagen wird kénnen, dass sie,
die interessanteste, brisanteste und fatalste der Rassenkunden, selbst snaturwissenschaft-
lich< eminent produktiv geworden ist.

- am 16.01.2026, 22:48:16. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

