
https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter W. Schulze
Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹

               
Postcolonial Studies  |  Band 16

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

               
Peter W. Schulze (Dr. phil.) leitet das DFG-Forschungsprojekt »Glocalising Mo-
des of Modernity: Transnational and Cross-Media Interconnections in Latin
American Film Musicals« an der Hispanistik der Universität Bremen. Seine For-
schungsschwerpunkte sind (Post-)Kolonialismus, interamerikanische Globalisie-
rungsprozesse, lateinamerikanische Literatur-, Medien- und Kulturgeschichte,
Genretheorie, Medienästhetik und Intermedialität.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter W. Schulze

Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹
Postkoloniale Repräsentationen vom brasilianischen

Modernismo zum Cinema Novo

               

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diese Dissertation wurde mit dem Georg-Rudolf-Lind-Förderpreis für Lusitanis-
tik ausgezeichnet.
 
Gedruckt mit Unterstützung des Förderungs- und Beihilfefonds Wissenschaft der 
VG Wort 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.  

Erschienen 2015 im transcript Verlag, Bielefeld
© Peter W. Schulze

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld, nach einer Idee des Autors
Umschlagabbildung unter Verwendung von »Caetano Veloso with Parangolé P4   

Cape 1« (1964), Foto: Geraldo Viola, sowie einem Detail (Kannibalin) aus einem 
Kupferstich von Theodor de Bry   (1597)

Korrektorat: Angelika Wulff, Witten
Satz: Mark-Sebastian Schneider, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-2476-2
PDF-ISBN 978-3-8394-2476-6
https://doi.org/10.14361/9783839424766
Buchreihen-ISSN: 2703-1233
Buchreihen-eISSN: 2703-1241

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt

I.	 Einleitung | 7

II.	 Verschränkungen und Brüche:  
	 (post-)koloniale Entwicklungslinien | 17
II.1	 Nord-Süd-Gefälle in den ›postcolonial studies‹ | 17
II.2 	 Zwischen ›Dritter Welt‹ und ›Third Space‹ | 25
II.3 	 Anti-Kolonialismus, »Ästhetik des Hungers«  
	 und militantes Kino | 33
II.4	 Tropicalismo: die postkoloniale Wende in der  
	 brasilianischen Kunst | 50

III.	 ›Kulturelle Kannibalisierung‹  
	 als postkoloniale Strategie | 57
III.1	 Modernismo: internationalistische Nationalkunst | 57
III.2	 Postkoloniale Resignifizierung: Poesia Pau-Brasil | 62
III.3	 Das Manifesto Antropófago und  
	 die europäischen Avantgarden | 68
III.4	 Kannibalismus im kolonialen Diskurs | 71
III.5	 Filiação: Abstammung als Verknüpfung | 76
III.6	 Indianismo: nationaler Ursprungsmythos  
	 und seine Dekonstruktion | 84
III.7	 Katechese und Karneval: von der Angleichung  
	 zum Entgleiten des Anderen | 89
III.8	 Revisionen der brasilianischen Geschichte | 93
III.9	 Vermischung und Abgrenzung:  
	 antropofagia versus Verde-Amarelo | 99
III.10	 Reduktionistische Lesarten des Manifesto Antropófago | 102
III.11	 Kulturspezifische Konzept-Metapher  
	 und postkoloniale Denkfigur | 105

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV.	 Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo | 117
IV.1	 Brasilidade jenseits von Nationalismus  
	 und (neo-)kolonialer Kultur | 117
IV.2	 Filmische Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹ | 128
IV. 2.1	 o dragão da maldade contra o santo guerreiro  
	 von Glauber Rocha | 130

IV. 2.1.1	 Lampião, São Jorge und der Drache des Bösen | 130
IV. 2.1.2	 Dekonstruktion des »amerikanischen Kinos  
		  par excellence« | 131
IV. 2.1.3	 Der cangaço im nordestern | 137
IV. 2.1.4	 Traditionen der Gewalt im Sertão | 145
IV. 2.1.5	 Ein tropikalistischer Showdown | 152

IV. 2.2	macunaíma von Joaquim Pedro de Andrade | 160
IV. 2.2.1	 Eine Parade für die Helden Brasiliens | 160
IV. 2.2.2	 Macunaíma im Medienwechsel | 168
IV. 2.2.3	 Rassen-Diskurs »in unreiner Rede« | 172
IV. 2.2.4	 Hyper-Brasilianität | 180
IV. 2.2.5	 Fortschritt als Niedergang | 187

IV. 2.3	 como era gostoso o meu francês  
	 von Nelson Pereira dos Santos | 193

IV. 2.3.1	 Postkoloniales Palimpsest | 193
IV. 2.3.2	 Kannibalismus im Bild-Diskurs | 202
IV. 2.3.3	 Texte und Subtexte: Brasilien der frühen Neuzeit | 207
IV. 2.3.4	 Hans Staden und die Alterität des Anderen | 215
IV. 2.3.5	 Koloniale Geschichte im Modus der Mittelbarkeit | 222

V.	 Schlussbetrachtungen: Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹  
	 bei Oswald de Andrade und den tropicalistas | 229

VI. 	 Literatur verzeichnis | 239
Wörterbücher | 239
Primärliteratur | 239
Sekundärliteratur | 242

VII.	Filmografie | 267

VIII.	 Abbildungsverzeichnis | 271

IX.	 Danksagung | 273

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung 

Andere [außereuropäische] Kulturen erlangen Legitimität 

nur als Gegenstände des Denkens – niemals als Instru-

mente des Denkens.1 

Veena Das

Postkolonialismus hat Hochkonjunktur. Der seit den 1990er Jahren zu verzeich-
nende ›Boom‹ postkolonialer Forschung verläuft derart rasant, dass schon gearg-
wöhnt wurde, er sei vornehmlich in einer »academic marketability«2 begründet 
und manifestiere sich letztlich als »neo-colonialism of Western academic institu-
tions«3 gegenüber Universitäten in den Peripherien der globalen Welt- und Wis-
sensordnung. Auch wenn diese Kritik überzeichnet sein mag, ist sie nicht völlig 
von der Hand zu weisen und zumindest partiell berechtigt. Obwohl der Bereich 
zunehmend ausdifferenziert wird, sind es nach wie vor wenige Theorien und 
Konzepte, die das Forschungsfeld bestimmen. In der Mehrzahl handelt es sich 
um Untersuchungsansätze europäischer bzw. anglo-amerikanischer Prägung, 
die auf unterschiedlichste Kulturen und Epochen appliziert werden, was oftmals 
zur Universalisierung der ›colonial encounters‹ sowie zu Ahistorizität und unzu-
reichender kultureller Kontextualisierung führt. Problematisch in vorherrschen-
den Untersuchungsansätzen ist auch, dass marginalisierte außereuropäische 
Kulturen auf bloße »Gegenstände des Denkens« reduziert, und nicht als »Inst-

1 | DAS, Veena: »Der anthropologische Diskurs über Indien. Die Vernunft und ihr Anderes« 

[Originalbeitrag]. In: Eberhard Berg/Martin Fuchs (Hg.): Kultur, soziale Praxis, Text. Die 

Krise der ethnographischen Repräsentation. Frankfur t a.M.: Suhrkamp 1993, S. 402-425, 

hier S. 410.

2 | McCLINTOCK, Anne: »The Angel of Progress. Pitfalls of the Term ›Post-Colonialism‹« 

[Orig. 1994]. In: Diana Brydon (Hg.): Postcolonialism. Critical Concepts in Literary and 

Cultural Studies, Bd. I. London/New York: Routledge 2000, S. 175-189, hier S. 184. 

3 | SLEMON, Stephen: »The Scramble for Post-Colonialism«. In: Bill Ashcroft/Gareth 

Grif fiths/Helen Tif fin (Hg.): The Post-Colonial Studies Reader. London/New York: Routledge 

1995, S. 45-52, hier S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹8

rumente des Denkens« ernst genommen werden, wie es die indische Ethnologin 
Veena Das pointiert herausgestellt hat. 

Ziel der vorliegenden Studie ist es, mit der ›kulturellen Kannibalisierung‹ 
gleichermaßen einen Theorieansatz sowie eine Kulturpraxis mit postkolonialer 
Stoßrichtung herauszuarbeiten und diese als brasilianischen Beitrag für den Post-
kolonialismus-Diskurs zu erschließen.4 Vor dem Hintergrund einer kritischen 
Revision der ›postcolonial studies‹ werden postkoloniale Entwicklungslinien und 
Querverbindungen nachgezeichnet, die den Tropicalismo, und insbesondere die 
tropikalistische Phase des Cinema Novo der späten 1960er Jahre, mit Oswald de 
Andrades Manifesto Antropófago (›Anthropophagisches Manifest‹, 1928) und dem 
brasilianischen Modernismus verbinden. Sowohl im Tropicalismo als auch im 
Modernismo beschränken sich die bedeutungstragenden Verweise jedoch nicht 
auf brasilianische Diskurse und Repräsentationsformen. Den vielfältigen trans-
kulturellen und intermedialen Bezügen der beiden Kunstströmungen entspre-
chend, werden hier auch relevante außerbrasilianische Kontexte herausgearbeitet, 
etwa Verbindungen zur klassischen Avantgarde oder zum Anti-Kolonialismus. 
Besondere Bedeutung hat hierbei das Kino, als Medium, in dem die Entwicklun-
gen von anti-kolonialistischen zu postkolonialen Diskursen und Darstellungswei-
sen besonders prägnant zum Ausdruck kommen. 

Sowohl das Manifesto Antropófago als auch die Werke der tropikalistischen 
Kunstbewegung fungieren hier als »Instrumente des Denkens«, insbesondere 
Oswald de Andrades Manifest, das als kulturspezifischer postkolonialer Theorie-
ansatz avant la lettre für den anglophon bestimmten postkolonialen Diskurs gel-
tend gemacht wird.5 Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹, wie sie Oswald de 

4 | In Canibalia, der exzellenten und bislang umfassendsten »tropologischen Studie« 

(»estudio tropológico«, S.  16) zum Kannibalismus in Lateinamerika, behauptet Carlos A. 

Jáuregui, dass die antropofagia (›Anthropophagie‹) nicht als postkolonial eingestuft wer-

den könne: »Die Spannung der Antropofagia mit dem Kolonialismus ist kulturalistisch, 

nicht postkolonial, und noch weniger kontrakolonial.« (»La tensión de Antropofagia con el 

colonialismo es culturalista, no poscolonial, ni mucho menos contracolonial.«) Ein post-

kolonialistisches Verständnis der antropofagia resultiere vor allem aus einer »retrospek-

tiven und historisch dekontextualisierenden Lektüre« (»una lectura retrospectiva e histó

ricamente descontextualizada«). Vgl. JÁUREGUI, Carlos A.: Canibalia. Canibalismo, cali-

banismo, antropofagia cultural y consumo en América Latina. Madrid: Iberoamericana/

Frankfurt a.M.: Vervuert 2008, S. 433f. In der vorliegenden Studie werden indessen durch 

umfassende Kontextualisierungen und ein close reading erstmals detaillier t die postkolo-

nialen Dimensionen der antropofagia herausgearbeitet.

5 | Dass die antropofagia dazu dient, unterschiedliche Machtgefüge zu unterlaufen, wur-

de bereits von João Cezar de Castro Rocha herausgestellt (wenngleich sich dieser nicht 

auf postkoloniale Konstellationen bezieht): »die antropofagia muss verstanden werden 

als eine Strategie, die in asymmetrischen politischen, ökonomischen und kulturellen 

Kontexten zur Anwendung kommt«. ROCHA, João Cezar de Castro: »Uma teoria de exporta-

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung 9

Andrade im Manifesto Antropófago entwickelt hat, finden sich in ähnlicher Form 
auch bei den tropikalistischen Künstlern, wie hier aufgezeigt werden soll. 

Eingehende Kontextualisierungen machen die Tiefendimensionen des Ma-
nifesto Antropófago deutlich. Bei der antropofagia, die auch im Tropicalismo von 
zentraler Bedeutung ist, handelt es sich, auf einer ersten Ebene, um eine Kon-
zept-Metapher6 für die Appropriation von Kultur- und Repräsentationsformen 
der europäischen Kolonisatoren. Über die bloße Appropriation hinaus enthält 
das palimpsestartige Manifest vielfältige Verweise auf die koloniale Konstellation 
Brasiliens und entsprechende Diskursformationen. So finden sich bei Oswald 
de Andrade gezielte, meist parodistische Bezüge auf eurozentrische und (neo-)
kolonialistische Fremddarstellungen Brasiliens vom 16. bis zum frühen 20. Jahr-
hundert. Besonders ausgeprägt ist der Bezug zum Kannibalismus, der in seiner 
stigmatisierenden Funktion invertiert ist und stattdessen als etwas Positives be-
griffen wird. Durch die ›Einverleibung‹ von Elementen ›fremder‹ Kulturformen 
bezieht das Manifest zugleich auch Position gegen nationalistische Strömungen 
in Brasilien, die nur das essentialistisch gefasste ›Eigene‹ gelten lassen wollen. 
Damit ist im Manifesto Antropófago, auf einer zweiten Ebene, ein komplexes Mo-
dell kultureller Identität angelegt – jenseits von dichotomen Identitäts- und Al-
teritätskonstruktionen, wie sie in (neo-)kolonialistischen und nationalistischen 
Diskursen über Brasilien vorherrschen. 

Während die konzeptuelle Stärke der antropofagia in ihrer kulturspezifischen 
Verankerung liegt, insbesondere in der kritischen Auseinandersetzung mit der 
brasilidade (›Brasilianität‹) und der kolonialen Konstellation Brasiliens, ist auch 
die Form des Textes von maßgeblicher Bedeutung. Bei dem Manifesto Antro
pófago handelt es sich sowohl um eine literarische Praxis postkolonialer Kultur-
aneignung als auch um die theoretische Reflexion einer solchen Kulturpraxis, 
wobei sich beide Dimensionen zu einem undisziplinierten kritischen Denken 

ção? Ou: ›Antropofagia como visão do mundo‹«. In: Jorge Ruffinelli/João Cezar de Castro 

Rocha (Hg.): Antropofagia hoje? Oswald de Andrade em cena. São Paulo: Realizações 

2011, S. 647-668, hier S. 656: »a antropofagia deve ser entendida como uma estratégia 

empregada em contextos políticos, econômicos e culturais assimétricos«. Hervorhebung 

im Original.

6 | Gert Mattenklott hat aufgezeigt, dass der metaphorischen Sprache – die meist im 

Bereich der schöngeistigen Literatur und Metaphysik veror tet wird – auch eine »mög-

licherweise wissenschaftskonstituierende Bedeutung« zukommt [vgl. MAT TENKLOT T, 

Gert: »Metaphern in der Wissenschaftssprache«. In: Helmar Schramm (Hg.): Bühnen des 

Wissens. Interferenzen zwischen Wissenschaft und Kunst. Berlin: Dahlem University Press 

2003, S. 28-49, insbesondere S. 36.]. Die metaphorische Sprache ver fügt demnach über 

ein ›theoretisches Potential‹. Mit dem Begrif f der Konzept-Metapher ist hier auf die theore-

tisch-reflexive Dimension des Metapherngebrauchs im Manifesto Antropófago verwiesen, 

auf die noch näher eingegangen wird. Vgl. vor allem Kap. III.11.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹10

verbinden. Der hier verwendete, postkolonial grundierte Begriff von Theorie7 ist 
weniger auf die ›Ordnung eines Sachbereichs‹ ausgerichtet, sondern orientiert 
sich vielmehr an »subaltern epistemologies with emphasis on performance and 
transformation«, im Gegensatz zur »hegemonic epistemology with emphasis on 
denotation and truth«8, die sich in (neo-)kolonialistischen und nationalistischen 
Denkweisen niederschlägt. 

In Form von assoziativen Satzketten entfalten sich anti-diskursive Denkbe-
wegungen, die sich in dem anspielungsreichen textuellen Mosaik zu einem kom-
plexen Gefüge von (teils dechiffrierten) Verweisen verdichten. Zusätzliche Sinn-
zusammenhänge entstehen – im Erstabdruck – durch den intermedialen Bezug 
zu einer Zeichnung von Tarsila do Amaral und durch die spezifische Textgestalt 
des Manifests, dessen montagegeleitete Struktur sich auch in der Verteilung auf 
zwei nicht aufeinanderfolgenden Seiten niederschlägt. Wurden die genannten äs-
thetischen Ebenen bereits ansatzweise herausgestellt, so steht eine umfassende 
Verortung des Manifests im postkolonialen Diskurs noch aus. Die vorliegende 
Studie versucht dieses Desiderat zu beheben. Sie begreift das Manifesto Antro
pófago erstmals als genuines »Instrument des Denkens«. Das in dem Manifest 
angelegte rhizomatische »Prinzip der Konnexion und der Heterogenität«9, basie-
rend auf einer anti-diskursiven Schreibweise und assoziativen Verknüpfungen, 
wird als konstitutives Element einer postkolonialen Reflexionsform avant la lettre 
herausgearbeitet. 

Mit Walter Mignolo (der nicht auf Oswald de Andrade rekurriert), lässt sich 
das Manifesto Antropófago mit seiner »fractured enunciation« begreifen als eine 
Form des »border thinking«, als »Grenzdenken«, das sich eurozentrischen Dis-
kursen und Geschichtsbildern, die zu universalistischen »global designs« (v)er-
klärt wurden, widersetzt und diese subvertiert.10 Denn bei Oswald de Andrade 
geht es neben inhaltlichen Revisionen (neo-)kolonialistischer Diskurse vor allem 
auch um eine grundlegende Infragestellung der epistemischen Vormachtstellung 

7 | Hier wird ein offenerer Begrif f von ›Theorie‹ zugrunde gelegt, der nicht dem gebräuch-

lichen Sinn des Wortes entspricht, das sich »in der neuzeitlichen Grundbedeutung« de-

finieren lässt als »Bezeichnung für ein (im allgemeinen hochkomplexes) sprachliches 

Gebilde, das in propositionaler oder begrif flicher Form die Phänomene eines Sachbereichs 

ordnet und die wesentlichen Eigenschaften der ihm zugehörigen Gegenstände und deren 

Beziehungen untereinander zu beschreiben, allgemeine Gesetze für sie herzuleiten sowie 

Prognosen über das Auftreten bestimmter Phänomene innerhalb des Bereiches aufzustel-

len ermöglicht.« THIEL, Christian: »Theorie«. In: Jürgen Mittelstraß in Verbindung mit Martin 

Carrier und Gereon Wolters (Hg.): Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. 

4. Stuttgart/Weimar: Metzler 1996, S. 260-270, hier S. 260.

8 | MIGNOLO, Walter D.: Local Histories/Global Designs. Coloniality, Subaltern 

Knowledges, and Border Thinking. Princeton: Princeton University Press 2000, S. 26.

9 | DELEUZE, Gilles/GUAT TARI, Félix: Rhizom. Berlin: Merve 1977, S. 11.

10 | Vgl. MIGNOLO, Walter D.: Local Histories/Global Designs, insbesondere S. x und S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung 11

der westlichen Modernezentren, durch die eine partikulare Denkweise universa-
lisiert und zur Norm erhoben wurde, um den Anderen der Moderne auszuschlie-
ßen. Insbesondere »the denial of coevalness«, die Stigmatisierung des Anderen 
als rückständig und unzeitgemäß, führte zur »subalternization of languages, 
knowledges, and cultures«.11 Dem widersetzt sich das Manifesto Antropófago in 
grundlegender Weise, indem es die Figur des Kannibalen, als zentrale Fremdzu-
weisung zur Abwertung und Aneignung des Anderen, in eine positiv gewendete 
Konzept-Metapher transformiert, welche die Dichotomien des »othering«12 auf-
hebt und das Wertmaßstäbe setzende kolonialistische Subjekt samt seiner Kultur-
formen ›verschlingt‹. Das Manifesto Antropófago überwindet (neo-)kolonialistische 
Denkmuster durch die Verbindung inhaltlicher Revisionen mit komplementären 
Repräsentationsformen, bestimmt durch anti-diskursive Schreibweise, Montage 
und ein assoziatives Bild-Text-Gefüge. Gerade auch durch die spezifische Form 
entstehen Differenzen zu (neo-)kolonialistischen Diskursen, die auf linearen, di-
chotomen Denkmustern basieren. Eurozentrische Normierungen der Moderne 
unterwandert Oswald de Andrade im Sinne eines »other thinking‹«, das auf die 
Neuordnung der »geopolitics of knowledge« abzielt.13

Das im Manifesto Antropófago angelegte »andere Denken« beruht maßgeblich 
auf einer palimpsestartigen Verweisstruktur. Doch die historischen und kultur-
geschichtlichen Tiefendimensionen des Manifests sind oft unberücksichtigt ge-
blieben, wodurch ein elementarer Aspekt der antropofagia ausgeblendet wurde14, 
denn gerade die kulturspezifische Verankerung unterscheidet den Ansatz von 
›neutralisierenden‹ Appropriations-Metaphern wie Hybridität oder Recycling. 
Die vielfältigen Bezüge im Manifesto Antropófago sind nicht bloß Anspielungen, 
sondern gezielte Formen des re-writing. Erst in Bezug auf die jeweiligen Prätexte 

11 | Ebd.

12 | Die Kolonialmächte erhoben sich über fremde Völker und Kulturen durch einen Akt der 

Abwertung, den Gayatri Chakravorty Spivak treffend als »othering« bezeichnen hat. Auch 

wenn die meist negativ gefasste Konstituierung des Anderen im kolonialen Diskurs in ver-

schiedenen Abstufungen er folgte – von der Entmenschlichung bis hin zu einer weitgehen-

den Annäherung an das Eigene –, blieb es immer bei der Wahrung einer ›unüberwindbaren‹ 

Andersheit: »Europe had consolidated itself as a sovereign subject by defining its colonies 

as ›Others,‹ even as it constituted them, for purposes of administration and the expansion 

of markets, into programmed near-images of that very sovereign self.« Vgl. SPIVAK, Gayatri 

Chakravorty: »The Rani of Simur«. In: Francis Barker/Peter Hulme/Margaret Iversen/Diana 

Loxley (Hg.): Europe and Its Others, Bd. 1. Proceedings of the Essex Conference on the 

Sociology of Literature. Colchester: University of Essex 1985, S. 128-151, hier S. 128.

13 | MIGNOLO, Walter D.: Local Histories/Global Designs, S. 68.

14 | Beispielsweise stand die XXIV. Biennale von São Paulo (1998) unter dem Motto der 

antropofagia, wobei das Konzept von Oswald de Andrade auf eine abstrakt-universalistisch 

gefasste Form der Appropriation reduzier t wurde. Damit kam ein entkontextualisierender 

und ahistorischer Begrif fsgebrauch zur Anwendung. Vgl. Kap. III.10, S. 103ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹12

entfaltet Oswald de Andrades Manifest grundlegende Bedeutungsebenen und er-
langt dadurch seine eigentliche Stoßkraft. 

Unter Berücksichtigung der kulturspezifischen Eigenheiten und der ästhe-
tisch-politischen Dimensionen werden hier vom Manifesto Antropófago Verbin-
dungslinien zur tropikalistischen Kunst herausgearbeitet. Die 1967 entstande-
ne Kunstströmung Tropicalismo bezieht sich dezidiert auf den brasilianischen 
Modernismo und insbesondere auf das Konzept der antropofagia. Besonders evi-
dent sind die Anknüpfungspunkte tropikalistischer Werke zum Modernismo in 
Joaquim Pedro de Andrades filmischer Adaption von Mário de Andrades Roman 
Macunaíma, o herói sem nenhum caráter (›Macunaíma, der Held ohne jeden Cha-
rakter‹, 1928) sowie in José Celso Martinez Corrêas Inszenierung von Oswald de 
Andrades Theaterstück O Rei da Vela (›Der König der Kerzen‹, 1937). Darüber 
hinaus sind Hélio Eichbauers Bühnenbilder und Kostümdesigns aus O Rei da 
Vela angelehnt an die Gemälde der modernistischen Malerin Tarsila do Amaral. 
Viele Texte tropikalistischer Songs, insbesondere von Caetano Veloso, Gilberto 
Gil und Torquato Neto, enthalten Anklänge an Oswald de Andrades Gedichte und 
experimentelle Prosa. Von Werkadaptionen und Zitaten abgesehen, beziehen sich 
die tropikalistischen Künstler in Reflexionen ihrer Werke und der Bewegung des 
Tropicalismo auch explizit auf Oswald de Andrades antropofagia; dies gilt für den 
bildenden Künstler Hélio Oiticica und den Filmemacher Glauber Rocha, für den 
Musiker Caetano Veloso und den Theaterregisseur José Celso Martinez Corrêa.15

Wesentlicher als die konkreten Bezüge zu modernistischen Werken und die 
expliziten Verweise auf Oswald de Andrades Manifesto Antropófago ist jedoch die 
grundlegende Affinität des Tropicalismo zu Oswald de Andrades Konzept der an-
tropofagia, die über bloße Rekurse weit hinausgeht. Die ›kulturelle Kannibalisie-
rung‹ manifestiert sich im Tropicalismo (1) in den künstlerischen Strategien, ins-
besondere in der Durchkreuzung machtgeleiteter brasilienbezogener Diskurse 
und Darstellungsweisen durch ästhetische Verfahren wie inter- und intramediale 
Bezüge oder kontrastive Montage heterogener Elemente; sowie (2) in einer Auffas-
sung von kultureller Identität, die essentialistische Entwürfe nationaler Identität 
ebenso unterminiert wie (neo-)koloniale Episteme, aus denen Alteritätskonstruk-
tionen Brasiliens hervorgehen. 

Obwohl in der Forschungsliteratur über den Tropicalismo der Bezug dieser 
Kunstströmung zum Modernismo bzw. zum Manifesto Antropófago häufig er-
wähnt wird, finden sich in den entsprechenden Publikationen kaum Auseinan-
dersetzungen mit den Verbindungslinien zwischen den beiden Bewegungen, 
zumal in den Rekursen auf die antropofagia die Tiefendimensionen dieses Kon-
zepts keine Berücksichtigung finden.16 Das gilt vor allem auch für den Bereich 

15 | Vgl. Kap. II.4., S. 53ff.

16 | Als maßgebliche Publikation zu dem Thema kann noch immer Celso Favarettos prä-

gnante Studie zur tropikalistischen Musik gelten. Doch selbst Favaretto bezieht sich nicht 

eingehend auf das Manifesto Antropófago und dessen Bedeutung für den Tropicalismo. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung 13

des Films, der hier im Zentrum der Untersuchung steht.17 Zwar liegen einige Pu-
blikationen zu der tropikalistischen Phase des Cinema Novo vor, doch wird darin 
nicht den Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹ nachgegangen.18 

Die vorliegende Arbeit thematisiert den Tropicalismo im Kontext postkolonia-
ler Diskurse und zeigt, wie mit dieser Bewegung im Rückgriff auf Oswald de An-
drades antropofagia eine neue politische Kunst entstand, die nicht mehr den Para-
metern anti-kolonialistischer Kulturproduktionen entspricht, die in den 1960er 
Jahren in Brasilien und anderen Regionen der Welt verbreitet waren. Heraus-
gearbeitet werden die neuen politisch-ästhetischen Strategien des Tropicalismo, 

Vgl. FAVARET TO, Celso F.: Tropicália: Alegoria, alegria. São Paulo: Kairós 1979. Auch 

Robert Stam, der die Beziehung zwischen Glauber Rochas Film terra em transe/l and in 

trance (BRA 1967) und der tropikalistischen Musik detaillier t herausarbeitet, erwähnt 

die Bedeutung des Manifesto Antropófago, ohne dieser genauer nachzugehen. Vgl. STAM, 

Robert: »Tropicália, transe-brechtianismo e a temática multicultural«. In: Peter W. Schulze/

Peter B. Schumann (Hg.): Glauber Rocha e as culturas na América Latina. Frankfur t a.M.: 

TFM 2011, S. 209-223.

17 | Vgl. z.B.: PIERRE, Sylvie: »O Cinema Novo e o Modernismo«. In: Cinemais, Nr. 6, 1997, 

S. 87-109, insbesondere S. 101. In dem Aufsatz mit dem vielversprechenden Titel leistet 

Sylvie Pierre kaum mehr, als offensichtliche Parallelen zwischen Modernismo und Cinema 

Novo zu benennen, namentlich die Verfilmung modernistischer Werke durch Joaquim Pedro 

de Andrade und die Bestrebung beider Bewegungen, künstlerische Ausdrucksformen zu 

entwickeln, die der Realität Brasiliens entsprechen. Auf den Tropicalismo bzw. die tropi-

kalistische Phase des Cinema Novo geht die Autorin dabei nicht ein, obwohl gerade diese 

Werke zentrale Bindeglieder zwischen den beiden Bewegungen sind (während das Cinema 

Novo in der Frühphase stärker an den Regionalismo, die sozialkritische brasilianische 

Literatur der 1930er Jahre, anknüpft).

18 | In Ismail Xaviers Allegories of Underdevelopment, der wohl bedeutendsten Studie 

zum brasilianischen Kino der 1960er Jahre, findet sich bloß ein kursorischer Verweis 

auf den Modernismo und die antropofagia (S.  14f.). Obwohl Xavier in seinem Exkurs zum 

Tropicalismo (S.  23-25) die Anwendung der antropofagia durch die tropikalistischen 

Künstler prägnant umschreibt – als »poetics that reworked the anthropophagic strategies 

proposed by Oswald de Andrade and making inter textuality its major program« –, geht er die-

sen Strategien nicht weiter nach, sondern macht die ›Allegorie‹ zur Untersuchungskategorie 

seiner Studie. Zwei der tropikalistischen Filme, die in der vorliegenden Untersuchung ein-

gehend analysier t werden – o dragão da maldade contra o santo guerreiro/antonio das mortes 

(BRA/FRA/GER 1969, R: Glauber Rocha) und macunaíma/macunaima (BRA 1969, R: Joaquim 

Pedro de Andrade) –, betrachtet Xavier unter dem Aspekt »Allegory and Melancholy« 

(S. 133-178). Vgl. XAVIER, Ismail: Allegories of Underdevelopment. Aesthetics and Politics 

in Modern Brazilian Cinema. Minneapolis/London: University of Minnesota Press 1997. 

Bei dieser Monografie handelt es sich um eine erweiter te Fassung der brasilianischen 

Publikation Alegorias do subdesenvolvimento: cinema novo, tropicalismo, cinema margin-

al. São Paulo: Brasiliense 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹14

die als bedeutender Beitrag für den postkolonialen Diskurs zu werten sind, wie 
hier erstmals eingehend gezeigt wird.19 Mit Blick auf das Manifesto Antropófago 
widmet sich die vorliegende Studie der tropikalistischen Bewegung anhand von 
Werken aus bildender Kunst und Film, Theater und Musik, um vor diesem Hin-
tergrund in drei paradigmatischen Filmen en détail Strategien ›kultureller Kanni-
balisierung‹ herauszuarbeiten. 

Die antropofagia hat eine besondere Affinität zum Film. Bereits im Manifesto 
Antropófago sind ›filmische‹ Elemente angelegt, sowohl auf inhaltlicher als auch 
auf formal-ästhetischer Ebene. So endet ein Textblock des Manifests, in dem der 
unbekleidete Mensch eingefordert wird, mit dem Satz »O cinema americano in-
formará.«20 – »Das amerikanische Kino wird es bekanntgeben.«21 Der ironische 
Verweis auf das Hollywoodkino als ›Maßstab‹ moderner massenmedialer Reprä-
sentation ist auch in vielen tropikalistischen Werken ein zentraler Bezugspunkt, 
insbesondere in den hier herangezogenen Filmen, wie noch näher ausgeführt 
wird. Abgesehen von dem expliziten Verweis auf das Kino ist im Manifesto An-
tropófago eine dezidiert ›filmische‹ Schreibweise angelegt, die sich kennzeichnet 
durch »narrative Anomalien – Sprünge, Fehlen des Zentrums (oder einer wich-
tigen Szene), Chaos der Details, aufgegebene Geschlossenheit, Alogismen, Feh-
len der Motivierungen usw.«22 Begrüßten bereits die Surrealisten den Film als 
mögliche Befreiung von »logischen Mechanismen«23, so bekommt die spezifische 
Form ›filmischen‹ Schreibens bei Oswald de Andrade eine Stoßrichtung, die als 
postkolonial (avant la lettre) einzustufen ist und sich den »kolonisatorischen Ra-
tionalismen«24 widersetzt, wie es Glauber Rocha für das Kino eingefordert hat. 

19 | Ellen Spielmann hat bereits darauf hingewiesen, dass »die Tropicália als Teil des post-

kolonialen Diskurses zu begreifen« sei, allerdings ohne dies weiter zu ver tiefen bzw. die 

Kunstströmung in diesem Kontext tatsächlich eingehender zu veror ten. Vgl. SPIELMANN, 

Ellen: »›Tropicália‹: Kulturprojekt der sechziger Jahre in Brasilien«. In: Birgit Scharlau 

(Hg.): Lateinamerika denken: kulturtheoretische Grenzgänge zwischen Moderne und 

Postmoderne. Tübingen: Narr 1994, S. 145-160, hier S. 151. Eine umfassende Verortung 

tropikalistischer Kunst – und insbesondere der Filme – im Kontext des postkolonialen 

Diskurses steht bislang aus.

20 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«. In: Revista de Antropofagia, Jg. 1, 

Nr. 1, 1928, S. 3.

21 | Wenn nicht anders gekennzeichnet, stammen die Übersetzungen aus dem 

Portugiesischen, Spanischen und Französischen vom Verfasser der vorliegenden Studie. 

22 | BULGAKOWA, Oksana: »Film/filmisch«. In: Karlheinz Barck/Martin Fontius/Dieter 

Schlenstedt/Burkhart Steinwachs/Friedrich Wolfzettel (Hg.): Ästhetische Grundbegrif fe, 

Bd. 2. Stuttgart/Weimar: Metzler 2001, S. 429-462, hier S. 460. 

23 | Vgl. ebd.

24 | ROCHA, Glauber: »Eztetyka do Sonho« [Orig. 1971]. In: ders.: Revolução do Cinema 

Novo. Vorw. Ismail Xavier. São Paulo: Cosac Naify 2004 [Orig. 1981], S.  248-251, hier 

S. 250: »racionalismos colonizadores«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung 15

Ebenso wie das Manifesto Antropófago lassen sich die tropikalistischen Werke – 
und insbesondere die Filme – begreifen als »narratives geared toward the search 
for a different logic«25, die nicht bloß auf inhaltliche Revisionen eurozentrischer 
bzw. (neo-)kolonialistischer Geschichtsbilder und »grands récits«26 zielen, son-
dern auch die zugrunde liegenden Repräsentationsformen transformieren. Dies 
darzulegen ist das Ziel der vorliegenden Studie.

Aufgrund seiner Medienspezifik eignet sich der Film für Strategien ›kulturel-
ler Kannibalisierung‹ in besonderem Maße. Der Film mit seiner plurimedialen 
Verfasstheit – also der ihm eigenen mehrfachen »Medienkombination«27 – er-
möglicht durch das Zusammenspiel verschiedener Bild- und Tonebenen in beson-
derer Weise kritische Reflexionen von Geschichtsbildern und Repräsentationsfor-
men: »The multi-track nature of audio-visual media enables them to orchestrate 
multiple, even contradictory, histories, temporalities, and perspectives.«28 Der an-
tropofagia entsprechend, gelingt es den tropikalistischen Filmen – durch ihre viel-
fältigen, häufig simultan angelegten intermedialen und interfilmischen Bezüge 
– in besonderer Weise, die brasilianische Moderne mit ihrem Zusammenfließen 
verschiedener Epochen und den darin sedimentierten (neo-)kolonialistischen 
Strukturen zu reflektieren. Denn die Moderne in Brasilien ist, wie Octávio Ianni 
treffend herausgestellt hat, »vermischt in einem Kaleidoskop der Präterita, der 
abweichenden ›Zyklen‹ von Zeiten und Orten, als ob die Gegenwart ein archäo-
logisches Depositorium der Epochen und Regionen wäre.«29 

25 | MIGNOLO, Walter D.: Local Histories/Global Designs, S. 22.

26 | Jean-François Lyotard definier t die Postmoderne vor allem als Ende der ›grands récits‹ 

bzw. der ›métarécits‹: »En simplifiant à l’extrême, on tient pour ›postmoderne‹ l’incrédulité 

à l’égard des métarécits.« LYOTARD, Jean-François: La condition postmoderne: rapport sur 

le savoir. Paris: Les Éditions de Minuit 1979, S.  7. Über die postmoderne Dezentrierung 

der Moderne hinaus zielen postkoloniale Ansätze, wie der hier entwickelte, auf die 

Durchkreuzung eurozentrischer Denkmuster, die sich selbst noch in vielen postmodernen 

Positionen manifestieren. Vgl. hierzu RICHARD, Nelly: »Cultural Peripheries: Latin America 

and Postmodernist De-centering«. In: John Beverley/Michael Aronna/José Oviedo (Hg.): 

The Postmodernism Debate in Latin America. Durham/London: Duke University Press 

1995, S. 217-222, insbesondere S. 218.

27 | »Medienkombination« meint die »Kombination mindestens zweier, konventionell als 

distinkt wahrgenommener Medien, die in ihrer Materialität präsent sind und jeweils auf 

ihre eigene, medienspezifische Weise zur (Bedeutungs-)Konstitution des Gesamtprodukts 

beitragen«. RAJEWSKY, Irina O.: Intermedialität. Tübingen/Basel: Francke 2002, S. 16.

28 | STAM, Robert: »Beyond Third Cinema: The Aesthetics of Hybridity«. In: Anthony 

R. Guneratne/Wimal Dissanayake (Hg.): Rethinking Third Cinema. London/New York: 

Routledge 2003, S. 31-48, hier S. 38.

29 | IANNI, Octávio: A idéia de Brasil moderno. São Paulo: Brasiliense 1992, S. 37: »mod-

ernidade está mesclada no caleidoscópio dos pretéritos, dos ›ciclos‹ desencontrados 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹16

Vor dem Hintergrund der Darstellung des Tropicalismo im Kontext der antro
pofagia werden in Detailanalysen Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹ an-
hand von drei tropikalistischen Filmen herausgearbeitet; es handelt sich hierbei 
um o dragão da maldade contra o santo guerreiro/antonio das mortes 
(BRA/FRA/GER 1969, R: Glauber Rocha) sowie macunaíma/macunaima (BRA 
1969, R: Joaquim Pedro de Andrade) und como era gostoso o meu francês/
mein kleiner franzose war sehr lecker (BRA 1971, R: Nelson Pereira dos 
Santos). Zu diesen Schlüsselwerken des Cinema Novo sind bereits verschiede-
ne Publikationen erschienen.30 Im Zentrum der Betrachtung stehen hier jedoch 
Aspekte, die bislang noch nicht oder lediglich in Ansätzen untersucht wurden. 
Detailliert herausgearbeitet werden ›kulturelle Kannibalisierungen‹ spezifischer 
Diskursformationen und Darstellungsweisen: In o dragão da maldade contra 
o santo guerreiro ist dies der Western sowie das daran angelehnte brasiliani-
sche Genre nordestern; in macunaíma der Rassen-Diskurs und der Nationalismus 
in Brasilien; und in como era gostoso o meu francês der koloniale Brasilien-
Diskurs der frühen Neuzeit, insbesondere die schriftliche und visuelle Repräsen-
tation der Indigenen. 

Bei den Detailanalysen der Filme handelt es sich – dem Untersuchungsansatz 
entsprechend – um postkoloniale Lesarten. Ziel ist hierbei, die in den Filmen 
angelegten Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹ zu erschließen, vor allem 
durch Herausarbeiten von intermedialen und interfilmischen Bezügen zu den 
genannten Diskursformationen. Die Filme sind dabei als konkrete Praktiken 
›kultureller Kannibalisierung‹ zu verstehen und nicht als bloße Illustrationen 
einer Theorie. Schon die im Manifesto Antropófago angelegte Verbindung von äs-
thetischem Artefakt und theoretischer Reflexion erfordert einen solchen Zugang. 
Analog zum Manifesto Antropófago werfen auch die Filme postkoloniale Frage-
stellungen auf und verbinden ästhetische Dimensionen mit ›theoretischen‹ Refle-
xionen. Im Sinne Mieke Bals sind die hier untersuchten filmischen Werke damit 
nicht nur Anschauungsobjekte, sondern selbst Subjekte einer Kulturanalyse, die 
so »die Möglichkeit erhalten, die Stoßkraft einer Interpretation zu bremsen, abzu-
lenken und zu komplizieren«31. 

de tempos e lugares, como se o presente fosse um depósito arqueológico de épocas e 

regiões.«

30 | Auf die relevante Forschungsliteratur wird in den jeweiligen Kapiteln rekurrier t. 

31 | BAL, Mieke: Kulturanalyse. Frankfur t a.M.: Suhrkamp 2002, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II.	 Verschränkungen und Brüche:  
	 (post-)koloniale Entwicklungslinien

Das Paradox der ›post-kolonialen‹ Studien […] besteht in 

dem Faktum, dass die Peripherien gerade auf den ›logo-

zentrischen‹ Diskurs zurückgreifen, um ihre Dif ferenz zu 

affirmieren […].1 

Leyla Perrone-Moisés

II.1	 Nord-Süd-Gefälle in den ›postcolonial studies‹

Die so genannten ›postcolonial studies‹, die in den 1980er Jahren an US-amerika-
nischen Universitäten institutionalisiert wurden, zielen auf eine Dezentrierung 
von Wissens- und Kulturproduktionen, die aus (neo-)kolonialistischen Machtge-
fügen hervorgehen. Doch selbst innerhalb dieser Disziplin, die sich der Dekolo-
nisierung verschrieben hat, zeichnen sich ›koloniale Effekte‹ ab. In einem frühen 
Standardwerk der ›postcolonial studies‹ manifestiert sich – trotz gegenteiliger Ab-
sicht – ein gleichsam ›kulturimperialistischer‹ Gestus anglozentrischer Prägung. 
Obwohl sich die Studie The Empire Writes Back lediglich auf die Literaturen der 
ehemaligen britischen Kolonialgebiete bezieht, konstatieren Ashcroft, Griffiths 
und Tiffin in Bezug auf den Untersuchungsbereich ihres Buches: »much of what 
it deals with is of interest and relevance to countries colonized by other European 
powers, such as France, Portugal, and Spain.«2 Dieser universalistische Rund-
umschlag geht einher mit einer Überhöhung der US-amerikanischen Literatur 
als »paradigmatic for post-colonial literatures everywhere«3. Auch wenn derartige 

1 | PERRONE-MOISÉS, Leyla: »Desconstruindo os ›estudos culturais‹«. In: dies.: Vira e 

mexe, nacionalismo. Paradoxos do nacionalismo literário. São Paulo: Companhia das 

Letras 2007, S. 166-174, hier S. 171: »O paradoxo dos estudos ›pós-coloniais‹ […] reside 

no fato de as margens se valerem do próprio discurso ›logo-cêntrico‹ para afirmar sua 

diferença«.

2 | ASHCROF T, Bill/GRIFFITHS, Gareth/TIFFIN, Helen: The Empire Writes Back. Theory and 

practice in post-colonial literatures. London/New York: Routledge 1989, S. 1.

3 | Ebd., S. 2. Eigene Hervorhebung.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹18

Verallgemeinerungen die Ausnahme bilden, besteht in den ›postcolonial studies‹ 
dennoch eine Tendenz, die ehemaligen britischen Kolonien zum Maßstab post-
kolonialer Forschung zu erheben. Dies ist auch in der Geschichte der Disziplin 
begründet, die hervorging aus einer Erweiterung des Forschungsbereichs der 
›Commonwealth Literature‹, der englischsprachigen Literatur aus den ehemali-
gen britischen Kolonialgebieten. 

Postkoloniale Theoriebildungen aus Kulturräumen jenseits des anglopho-
nen Sprachgebiets sind in den ›postcolonial studies‹ nach wie vor marginalisiert. 
Román de la Campa konstatiert zu Recht eine anglozentrische Ausrichtung des 
Postkolonialismus-Begriffs, dessen »Referenzpunkt bisher hauptsächlich die aka-
demische Welt in den USA und England« war; »der postkoloniale Fokus bezieht 
sich vor allem auf eine gegenwärtige Periodisierung der anglophonen kolonialen 
und imperialen Geschichte«.4 Trotz wiederholter Warnung vor Essentialismen 
und einer fast rituellen Betonung der Heterogenität des Postkolonialismus-Be-
griffs werden häufig Einzelbefunde zu bestimmten kulturellen Phänomenen aus 
dem anglophonen Raum generalisiert und so grundlegende geopolitische und 
historische Unterschiede zwischen den spezifischen (neo-)kolonialen Konstella-
tionen aufgehoben. Zu Recht bemängelt Ella Shohat am Postkolonialismus-Be-
griff »ahistorical and universalizing deployments and its potentially depoliticiz-
ing implications«5. Im postkolonialen Diskurs manifestiert sich der Widerspruch 
einer von Ahistorizität geprägten Geschichtsbezogenheit, wie der Historiker 
Frederick Cooper herausgestellt hat: »Postcolonial studies has brought before a 
large and transcontinental public the place of colonialism in world history, yet it 
has tended to obscure the very history whose importance it has highlighted.«6 Aus 
diesem Widerspruch resultiert oftmals ein unkritischer Umgang mit kolonialen 
Konstellationen: »A generic colonialism – located somewhere between 1492 and 
the 1970s – has been given the decisive role in shaping a postcolonial moment, in 
which intellectuals can condemn the continuation of invidious distinctions and 
exploitation and celebrate the proliferation of cultural hybridities and the frac-

4 | CAMPA, Román de la: »Latinoamérica y sus nuevos cartógrafos: Discurso poscoloni-

al, diásporas y enunciación fronteriza«. In: Sarah de Mojica (Hg.): Culturas híbridas – No 

simultaneidad – Modernidad periférica: Mapas culturales para la América Latina. Berlin: 

WVB 2000, S. 23-45, hier S. 41: »Su marco referencial ha sido mayormente el mundo aca-

démico de Estados Unidos e Inglaterra«; »el enfoque poscolonial responde principalmente 

a una periodización contemporánea de la historia colonial e imperial angloparlante«.

5 | SHOHAT, Ella: »Notes on the ›Post-Colonial‹« [Orig. 1992]. In: Fawzia Afzal-Khan/

Kalpana Seshadri-Crooks (Hg.): The Pre-Occupation of Postcolonial Studies. Durham/

London: Duke University Press 2000, S. 126-139, hier S. 126.

6 | COOPER, Frederick: »Postcolonial Studies and the Study of History«. In: Ania Loomba/

Suvir Kaul/Matti Bunzl/Antoinette Burton/Jed Esty (Hg.): Postcolonial Studies and Beyond. 

Durham/London: Duke University Press 2005, S. 401-422, hier S. 401.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 19

turing of cultural boundaries.«7 Bei einem derart generalisierenden Begriffsge-
brauch besteht die Gefahr, vielfältige Ereignisse und Entwicklungen schematisch 
einer vereinheitlichenden Begrifflichkeit unterzuordnen und deren Differenzen 
damit einzuebnen. 

Obwohl der Postkolonialismus-Begriff oftmals definitorisch zu einer Art Uni-
versalkategorie ausgeweitet wird, bis hin zur Bezeichnung einer »global condition 
after the period of colonialism«8, besteht zugleich eine starke Beschränkung der 
›postcolonial studies‹ auf relativ wenige Theoriedesigns, Untersuchungsansätze 
und Forschungsbereiche, die in der englischsprachigen academia angesiedelt 
sind. Die Kanonisierung einzelner Positionen gab immer wieder Anlass zur Kri-
tik. Graham Huggan konstatiert ein

entanglement of postcolonial studies within a global celebrity culture in which self-perpet-

uating processes of legitimation and consecration, regulated by the academy but created 

by the consumer society at large, have the broad effect of manufacturing and to some 

extent maintaining the mystique surrounding a restricted number of talismanic figures.9

Mit »talismanic figures« sind vor allem Edward W. Said, Homi K. Bhabha und 
Gayatri Chakravorty Spivak gemeint, die in den ›postcolonial studies‹ zur »Holy 
Trinity of colonial-discourse analysis«10 geweiht wurden, wie es Robert J. C. Young 
ironisch formuliert hat. Die von Huggan hervorgebrachte Kritik ist elementar und 
geht über die oft nur rhetorische Beanstandung von Kanonisierungsvorgängen 
hinaus. Huggan zufolge manifestieren sich die globalen Marktmechanismen 
auch innerhalb der ›postcolonial studies‹. Diese verortet er im Kontext der Kon-
sumgesellschaft und der globalen Vermarktung ›kultureller Differenz‹, ein Phä-
nomen, das er treffend als »postcolonial exotic« bezeichnet. Ähnlich wie Robert 
J. C. Young11 unterscheidet Huggan dabei zwischen Postkolonialismus als »largely 
localised agencies of resistance« einerseits und Postkolonialität als »global con-
dition of cross-cultural symbolic exchange«12 andererseits. In dem konfliktiven 
Schnittpunkt zwischen Postkolonialismus und Postkolonialität manifestiere sich 

7 | Ebd.

8 | DIRLIK, Arif: »The Postcolonial Aura. Third World Criticism in the Age of Global 

Capitalism« [Orig. 1994]. In: Diana Brydon (Hg.): Postcolonialism. Critical Concepts in 

Literary and Cultural Studies, Bd. I. London/New York: Routledge 2000, S. 207-236, hier 

S. 209f. 

9 | HUGGAN, Graham: The Postcolonial Exotic. Marketing the Margins. London/New York: 

Routledge 2001, S. 248. Eigene Hervorhebung. 

10 | YOUNG, Robert J. C.: Colonial Desire. Hybridity in Theory, Culture and Race. London/

New York: Routledge 1995, S. 163.

11 | Vgl. YOUNG, Robert J. C.: Postcolonialism. An Historical Introduction. Oxford/Malden: 

Blackwell 2001, S. 57f.

12 | HUGGAN, Graham: The Postcolonial Exotic, S. IX.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹20

»the postcolonial exotic«: »[it] occupies a site of discursive conflict between a local 
assemblage of more or less related oppositional practices and a global apparatus of 
assimilative institutional/commercial codes«.13 Huggan betont dabei die Verstri-
ckung der »language of resistance« in der »language of commerce«14, ebenso wie 
die Verwicklung des Anti-Kolonialen im Neokolonialen und des Postkolonialis-
mus in der Postkolonialität. So stellt sich im Anschluss an Huggan die Frage, ob 
nicht gerade die Institutionalisierung des Postkolonialismus in den ›postcolonial 
studies‹ zumindest teilweise der Einebnung von Konflikten und Machtgefällen 
Vorschub leistet und damit zu einer partiellen Entpolitisierung des Untersu-
chungsbereichs führt. 

Selbst in den ›postcolonial studies‹ perpetuieren sich hegemoniale Praktiken 
der Kulturverteilung durch westliche Zentren. Wie der indische Marxist Aijaz Ah-
mad herausgearbeitet hat, gelangt Literatur aus der so genannten ›Dritten Welt‹ 
nicht direkt in andere Länder der Peripherien, sondern ist zuerst dazu bestimmt, 
»the grids of accumulation, interpretation and relocation« zu durchlaufen, »which 
are governed from the metropolitan countries«.15 Ahmads Kritik zielt auf die Ver-
teilung von Kulturproduktionen aus der ›Dritten Welt‹ durch einen »complex set 
of metropolitan mediations«: Wenn Literatur aus der Peripherie auf dem Weg 
über die Zentren in einem anderen peripheren Land ankomme, seien »processes 
of circulation and classification already inscribed in its very texture«.16 

Durch die hegemonialen Distributionsmechanismen zur Zirkulation kultu-
reller Waren werden periphere Kulturen oftmals assimiliert – vor allem durch 
deren Degradierung zu einem Rohstoff, dessen ›Veredelung‹ in den Zentren der 
Wirtschafts- und Wissensmächte vorgenommen wird. Hierbei beschränkt sich 
die Assimilation des Anderen nicht nur auf seine kulturindustrielle Verwertung, 
sondern manifestiert sich auch im Sektor der universitären Wissensproduktion 
und -verteilung. Demnach gilt, zumindest tendenziell, die bereits angeführte 
Feststellung der indischen Ethnologin Veena Das: »Andere [außereuropäische] 
Kulturen erlangen Legitimität nur als Gegenstände des Denkens – niemals als 
Instrumente des Denkens.«17 In der Diskrepanz von Theoriemodellen und Unter-
suchungsgegenständen zeigt sich das starke hierarchische Gefälle zwischen den 
Zentren und Peripherien18 der globalen Wissensverteilung – insbesondere im 

13 | Ebd., S. 28.

14 | Ebd., S. 264.

15 | AHMAD, Aijaz: »Literary Theory and ›Third World Literature‹: Some Contexts«. In: ders.: 

In Theory. Classes, Nations, Literatures. London/New York: Verso 1992, S.  43-71, hier 

S. 44.

16 | Ebd., S. 45.

17 | DAS, Veena: »Der anthropologische Diskurs über Indien«, S. 410.

18 | Das Begrif fspaar ›Zentrum‹ und ›Peripherie‹ wurde im Zuge poststrukturalistischer 

Denkansätze als ›binäre Opposition‹ abqualifizier t. Dennoch findet der Begrif f weiterhin 

Verwendung, ohne dass dabei simplifizierende Denkschemata bedient würden. Mit Blick 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 21

Universitätswesen –, das sich selbst in den ›postcolonial studies‹ noch fortsetzt. So 
zeichnet sich laut Graham Huggan auch in diesem Forschungsgebiet die Tendenz 
ab, »to privilege Europe as a frame of cultural reference, as the primary producer 
of the discourse against which postcolonial writers/thinkers are aligned«.19 Der 
philippinische Kulturwissenschaftler E. San Juan radikalisiert eine solche Sicht-
weise noch, indem er die ›postcolonial studies‹ in die Nähe des Kulturimperia-
lismus und der Amerikanisierung der ›Dritten Welt‹ rückt. In den ›postcolonial 
studies‹ sieht er einen Eurozentrismus am Werk, der den erklärten Zielen dieses 
Forschungsgebietes zuwiderlaufe: »Migrating from the academic periphery to the 
center, the current orthodoxy of postcolonial studies has advanced to the point at 
which certain doctrines concerning hybridity, syncretism, ambivalence, and so 
on, mimic ironically what they are supposed to denounce: the master discourses 
of hegemonic Europe and North America.«20

Es sind keine prinzipiellen Einwände dagegen anzuführen, dass die kanoni-
sierten postkolonialen Theorieansätze fast ausnahmslos im Rahmen westlicher 
Elite-Universitäten, vor allem in den USA, entstanden und verbreitet worden sind. 
Entschieden zu kritisieren ist allerdings, wenn im postkolonialen Diskurs Positio-
nen jenseits des ›akademischen Starsystems‹ – bestehend aus wenigen tonange-
benden Wissenschaftlern, Universitäten und Verlagshäusern, die fast ausschließ-
lich aus dem anglo-amerikanischen Raum stammen – marginalisiert werden 
und damit der schieren Bedeutungslosigkeit anheim fallen. So lässt sich in den 
›postcolonial studies‹ paradoxerweise ein markantes Nord-Süd-Gefälle feststellen: 
Während die Untersuchungsgegenstände vor allem aus den Peripherien herange-
zogen werden, gehen Theoriebildung und Interpretationsmacht weitgehend von 
den westlichen Zentren aus.21 

auf Lateinamerika betont Hugo Achugar die Komplexität der durch das Begrif fspaar be-

zeichneten Konstellationen und Prozesse: »Es existieren auch Peripherien der Peripherie. 

Wir, das ANDERE, sind vielfältig, heterogen« [ACHUGAR, Hugo: »Fin de siglo. Reflexiones 

desde la periferia«. In: Hermann Herlinghaus/Monika Walter (Hg.): Posmodernidad en la 

periferia. Enfoques latino-americanos de la nueva teoría cultural. Berlin: Langer 1994, 

S. 233-255, hier S. 235: »También hay periferias de la periferia. Nosotros el OTRO somos 

plurales, heterogéneos«]. Der Begrif f der ›Peripherie‹, der aufgrund der Vielschichtigkeit 

des Bezeichneten eher im Plural verwendet werden sollte, ist vor allem als heuristisches 

Instrumentarium bedeutsam: Mit ›Peripherien‹ (und ›Zentren‹) lassen sich konkrete 

Machtgefälle begrif flich fassen und zugleich strukturelle Ähnlichkeiten zwischen den spe-

zifischen Konstellationen einzelner Länder aufzeigen.

19 | HUGGAN, Graham: The Postcolonial Exotic, S. 3.

20 | SAN JUAN, E.: Beyond Postcolonial Theory. Houndmills/London: Macmillan 1998, 

S. 227.

21 | Dass diejenigen Wissenschaftler/innen, die in den ›postcolonial studies‹ als maß-

geblich gelten, größtenteils aus den Peripherien stammen und in die Zentren gezogen sind, 

lässt sich nur bedingt gegen die genannte Kritik ins Feld führen, da die westlichen – vor al-

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹22

Die Hierarchisierung der Untersuchungsgegenstände und Theoriemodelle 
nach Sprach- und Kulturräumen führt gerade jenseits der englischsprachigen 
Welt vermehrt zur Ablehnung des Postkolonialismus-Begriffs. Aus Kulturräu-
men, die in der postkolonialen Neu-Kartierung der Welt- und Wissensordnung 
eine marginalisierte Position einnehmen, wird nicht nur der Anglozentrismus 
des postkolonialen Diskurses kritisiert, sondern auch die Subsumtion unter die 
Kategorie ›Postkolonialismus‹. So konstatiert etwa Jorge Klor de Alva eine »Post-
kolonialisierung der lateinamerikanischen Erfahrung«, durch die die Geschich-
te Lateinamerikas in eine anglo-amerikanische Begrifflichkeit gepresst werde. 
Demgegenüber betont Klor de Alva die Partikularität Lateinamerikas, die im 
postkolonialen Diskurs eingeebnet zu werden drohe.22 Obwohl die lateinameri-
kanischen Länder zu den ersten Kolonien des neuzeitlichen Europa zählen und 
in der kritischen Auseinandersetzung mit dem (Neo-)Kolonialismus eine lange 
Tradition aufweisen, nimmt Lateinamerika23 in den ›postcolonial studies‹ eine 

lem US-amerikanischen – Universitäten so ihre globale Vormachtstellung behaupten kön-

nen. Überdies handelt es sich hierbei in gewisser Weise um eine Form des Braindrain, eine 

»Abwanderung von Fach- und Führungskräften aus Entwicklungsländern in Industrieländer 

[…], wodurch ein umgekehrter – für Entwicklungsländer negativer – Technologietransfer 

stattfindet.« WINDFUHR, Michael: »brain drain«. In: Dieter Nohlen (Hg.): Lexikon Dritte 

Welt. Länder, Organisationen, Theorien, Begrif fe, Personen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 

2002, S. 125-127, hier S. 125.

22 | Klor de Alva resümiert diesbezüglich: »In short, the Americas […] cannot be charac-

terized as either another Asia or Africa«. KLOR DE ALVA, Jorge: »The Postcolonization of 

the (Latin)American Experience: A Reconsideration of ›Colonialism‹, ›Postcolonialism‹, and 

›Mestizaje‹«. In: Gyan Prakash (Hg.): After Colonialism: Imperial Histories and Postcolonial 

Displacements. Princeton: Princeton University Press 1995, S. 241-278, hier S. 247.

23 | ›Latinoamérica‹ bzw. ›latinoamericanicidad‹ (›Lateinamerikanität‹) sind nicht als ver-

einheitlichende Begrif fssetzungen zu verstehen, sondern als Suchbegrif fe. Auch wenn in 

der wissenschaftlichen Diskussion die Heterogenität der einzelnen Länder Lateinamerikas 

betont wird – Néstor García Canclini beispielsweise bezeichnet Lateinamerika als »hete-

rogenen Kontinent, bestehend aus Ländern, wo, in jedem einzelnen, vielfältige Logiken 

der Entwicklung koexistieren« [GARCÍA CANCLINI, Néstor: Culturas híbridas. Estrategias 

para entrar y salir de la modernidad. México, D.F.: Grijalbo 2001, S.  23: »continente he-

terogéneo formado por países donde, en cada uno, coexisten múltiples lógicas de desar-

rollo«] –, ist ›Lateinamerika‹ trotzdem noch immer ein gebräuchlicher Sammelbegrif f, der 

eine identifikatorische und zum Teil auch kämpferische Ausrichtung aufweist. So betont 

die Kultur theoretikerin Nelly Richard zwar die Vielfältigkeit und die unterschiedlichen 

Entwicklungen der lateinamerikanischen Länder, zugleich hebt sie jedoch den Wert des 

Begrif fs ›Lateinamerika‹ hervor: »›Lateinamerika‹ bezeichnet einen Er fahrungsraum (ge-

nannt: Marginalisierung, Dependenz, Subalternität, Dezentralisierung), der allen Ländern 

des Kontinents gemeinsam ist, die sich in der Peripherie des dominanten abendländi-

schen Modells der zentralisier ten Moderne befinden.« [RICHARD, Nelly: »Latinoamérica 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 23

marginale Rolle ein. Erneut droht Lateinamerika eine Degradierung zum »ver-
zerrte[n] Echo der Ereignisse, die andernorts geschehen« (wie es der kubanische 
Kulturtheoretiker Roberto Fernández Retamar mit Blick auf die Rolle des Subkon-
tinents zu Beginn der 1970er Jahre konstatiert hat)24 – und dies paradoxerweise in 
der Postkolonialismus-Forschung. 

Bezeichnend für die Marginalisierung postkolonialer Theorien lateinameri-
kanischer Provenienz kommt dem Aufsatz O entre-lugar do discurso latino-ameri-
cano des brasilianischen Literatur- und Kulturwissenschaftlers Silviano Santiago 
im postkolonialen Diskurs kaum Bedeutung zu – obwohl darin Grundgedanken 
von Homi K. Bhabhas prominenter Hybriditäts-Theorie vorweggenommen sind. 
In dem Text aus dem Jahr 1971 verbindet Santiago bereits die Begriffe »híbrido« 
(›hybrid‹) und »entre-lugar«, wobei letzterer nicht nur wörtlich Bhabhas Begriff 
des »in-between space«25 entspricht, sondern auch konzeptionell eine bemerkens-
werte Ähnlichkeit mit diesem aufweist, wenngleich der theoretische Zugang ein 
anderer ist. Während Bhabha seinen Ansatz vor allem psychoanalytisch fundiert, 
geht Santiago stärker kulturhistorisch vor und vermeidet dadurch eine Abstrak-
tion von konkreten (neo-)kolonialen Konstellationen, wie sie für die Theorie Bhab-
has kennzeichnend ist.26

In Lateinamerika diente die Verhinderung der Zweisprachigkeit und des reli-
giösen Pluralismus Santiago zufolge der Implementierung kolonialer Macht. So 
seien der eine Gott, der eine König und die eine Sprache jeweils zur einzigen Wahr-

y la Posmodernidad«. In: Hermann Herlinghaus/Monika Walter (Hg.): Posmodernidad en 

la periferia. Enfoques latinoamericanos de la nueva teoría cultural. Berlin: Langer 1994, 

S. 210-222, hier S. 211: »›Latinoamérica‹ designa una zona de experiencia (llámase: mar-

ginación, dependencia, subalternidad, descentramiento) común a todos los países del 

continente situados en la periferia del modelo occidental-dominante de la modernidad 

centrada.«].

24 | FERNÁNDEZ RETAMAR, Roberto: »Calibán« [1971]. In: ders.: Calibán y otros ensayos. 

La Habana: Editorial Ar te y Literatura 1979, S. 10-93, hier S. 10: »eco desfigurado de lo 

que sucede en otra parte«.

25 | Bhabhas Konzept des »in-between space« – in Bezug zu seinem Begrif f der »hybridi-

ty« – wird im folgenden Passus deutlich: »the theoretical recognition of the split-space of 

enunciation may open the way to conceptualizing an international culture, based not on 

the exoticism of multiculturalism or the diversity of cultures, but on the inscription and 

ar ticulation of culture’s hybridity. To that end we should remember that it is the ›inter‹ – the 

cutting edge of translation and negotiation, the in-between space – that carries the burden 

of the meaning of culture. It makes it possible to begin envisaging national, and nationalist 

histories of the ›people‹. And by exploring this Third Space, we may elude the politics of 

polarity and emerge as the others of our selves.« BHABHA, Homi K.: »The Commitment to 

Theory«. In: ders.: The Location of Culture. London/New York: Routledge 1994, S. 19-39, 

hier S. 38f. Hervorhebung im Original.

26 | Vgl. die Kritik zu Bhabhas Konzept des ›Third Space‹ in Kap. II.2, S. 25-30.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹24

heit gemacht worden: »Nach der Algebra der Eroberer ist die Einheit das einzige 
Maß, das zählt.«27 Als aus der Kolonialherrschaft eine Gesellschaft der mestiços 
(›Mischlinge‹) hervorging, habe der Begriff der Einheit sich durch »Kontamina-
tion« verändert. Infolge der Mischung europäischer und indigener Elemente – so-
wie afrikanischer Komponenten, wie hinzuzufügen wäre – sei es zu einer »fort-
schreitenden Infiltrierung bewirkt durch das wilde Denken«28 gekommen, die 
schließlich zur Dekolonisierung geführt habe. Mit der Auflösung der Konzepte 
von Einheit (unidade) und Reinheit (pureza) sei der bedeutendste Beitrag Latein-
amerikas zur abendländischen Kultur geleistet worden. Lateinamerika habe sich 
seinen Platz auf der Karte der abendländischen Zivilisation geschaffen durch Ab-
weichungen von der Norm, durch die Transformation vorgefertigter und schein-
bar unveränderbarer Kulturformen, welche von den Europäern in die ›Neue Welt‹ 
exportiert worden sind. Die sprachlichen und religiösen Codes hätten in Latein-
amerika ihr »estatuto de pureza«, ihren Status der Reinheit, verloren und seien 
nach und nach bereichert worden durch »neue Erwerbungen, durch kleine Meta-
morphosen, durch sonderbare Verfälschungen, welche die Integrität des Heiligen 
Buches und des Wörterbuchs und der Grammatik aus Europa transformierten«.29 
Santiago zufolge habe hierbei das »elemento híbrido«, das »hybride Element«, 
eine zentrale Bedeutung bekommen. Daraus wird allerdings keine triumphalisti-
sche Form der Machtunterwanderung abgeleitet. Die Realitäten des Neokolonia-
lismus finden durchaus Berücksichtigung, vor allem in Hinblick auf die Position 
des Autors. »O imaginário« – sprich: die Gruppierung von Symbolen, kollektiven 
Bildern und Eigenschaften eines ›Volkes‹ oder einer sozialen Gruppe – könne sich 
im Machtgefüge des Neokolonialismus nicht in bloßer Naivität entfalten oder nur 
an der unmittelbaren Realität des Autors orientiert sein, sondern erweise sich 
zunehmend als eine »escritura sobre outra escritura«30, als ein »Schreiben über 
anderes Schreiben«. In der Auseinandersetzung mit den kulturellen Zeichen, die 
häufig in fremder Sprache erschienen, tendiere die Arbeit des Autors häufig zum 
Pastiche, zur Parodie und zur Abschweifung. Santiagos Ausführungen zum hy-
briden »Zwischen-Raum des lateinamerikanischen Diskurses« lassen sich, wie 
noch näher aufzuzeigen ist, einem spezifisch brasilianischen Kulturverständnis 
zuordnen, das sich über den Tropicalismo zum Modernismo von Oswald de An-
drade zurückführen und unter dem Begriff der antropofagia fassen lässt (auch 

27 | SANTIAGO, Silviano: »O entre-lugar do discurso latino-americano« [Orig. 1971]. 

In: ders.: Uma literatura nos trópicos. Ensaios sobre dependência cultural. São Paulo: 

Perspectiva 1978, S. 11-28, hier S. 16: »Na álgebra do conquistador, a unidade é a única 

medida que conta.«

28 | Ebd., S. 17: »infiltração progressiva efetuada pelo pensamento selvagem«.

29 | Ebd., S. 18: »novas aquisições, por miúdas metamorfoses, por estranhas corrupções, 

que transformam a integridade do Livro Santo e do Dicionário e da Gramática europeus«.

30 | Ebd., S. 23. Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 25

wenn sich in Santiagos Aufsatz keine expliziten Bezüge auf diese Geistesströ-
mungen finden).

Trotz des Nord-Süd-Gefälles in den ›postcolonial studies‹ und der skizzierten 
Problemfelder des Postkolonialismus-Begriffs ist dieser keineswegs obsolet. Ob-
gleich die Gefahr eines grundlegende Differenzen nivellierenden Universalismus 
stets im Auge behalten werden muss, bietet der im Postkolonialismus-Begriff im-
plizierte globale Ansatz dennoch den Vorteil, strukturelle Ähnlichkeiten zwischen 
den verschiedenen (neo-)kolonialen Konstellationen aufzeigen zu können. Damit 
lassen sich die unterschiedlichen lokalen emanzipatorischen Bewegungen nicht 
nur zu supranationalen Handlungsperspektiven zusammenfassen, sondern es 
zeichnen sich hierbei auch alternative Geschichtsbilder ab, die kritische Revisio-
nen (neo-)kolonialistischer Praktiken und Repräsentationsformen ermöglichen. 
Die Hervorhebung von Gemeinsamkeiten zwischen den einzelnen (neo-)kolonia-
len Konstellationen impliziert keineswegs per se eine Nivellierung der bestehen-
den Unterschiede. Vielmehr lässt sich die Betonung von Ähnlichkeiten durchaus 
vereinbaren mit einer Differenzierung auf lokaler Ebene. Wenn die Stärke postko-
lonialer Theoriebildung in ihrer »capacity for epistemological as well as social and 
cultural transformation«31 liegt, wie es Walter Mignolo formuliert hat, dann ist 
es zur Nutzung dieses emanzipatorischen Potenzials nötig, den Begriff auf eine 
spezifische (neo-)koloniale Konstellation hin auszurichten und dabei historisch, 
politisch und kulturell zu verankern bzw. entsprechende Entwicklungslinien und 
Diskursformationen nachzuzeichnen. 

II.2 	 Zwischen ›Drit ter Welt‹ und ›Third Space‹

Postkoloniale Theoriebildung ist ein umkämpftes Feld. Bereits in der Entwick-
lung des Forschungsbereichs trafen divergente Positionen aufeinander und führ-
ten zu einer starken Polarisierung, die sich in zwei diametral entgegengesetzten 
Auffassungen von ›dritten Räumen‹ manifestiert: Zum einen der poststruktura-
listisch grundierte, als subversiv (v)erklärte diskursive Raum des ›Third Space‹ 
(um einen Begriff von Homi K. Bhabha zu gebrauchen), zum anderen der ma-
terielle Raum der Ausbeutung, Armut und sozialen Ausgrenzung, der sich mit 
dem Begriff ›Dritte Welt‹ fassen lässt. Zu den Protagonisten zählen auf der einen 
Seite vor allem Homi K. Bhabha und zahlreiche Anhänger/innen, die als größte 
›Fraktion‹ den postkolonialen Diskurs maßgeblich bestimmen, sowie auf der an-
deren Seite Kritiker/innen des Postkolonialismus-Begriffs wie Aijaz Ahmad, E. 

31 | MIGNOLO, Walter: »(Post)Occidentalism, (Post)Coloniality, and (Post)Subaltern 

Rationality«. In: Fawzia Afzal-Khan/Kalpana Seshadri-Crooks (Hg.): The Pre-Occupation 

of Postcolonial Studies. Durham/London: Duke University Press 2000, S.  86-118, hier 

S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹26

San Juan und Benita Parry, die primär marxistisch ausgerichtete Positionen ver-
treten und dem anti-kolonialistischen Diskurs nahestehen.32 

Der poststrukturalistische Theorieschub in den 1970er Jahren führte zu 
einem Paradigmenwechsel vom anti-kolonialistischen zum postkolonialen Dis-
kurs, womit die Verlagerung von einer aktivistisch bestimmten zu einer theoreti-
sierenden Ausrichtung einherging und zugleich der Weg geebnet wurde zur Ins-
titutionalisierung der ›postcolonial studies‹ an US-amerikanischen Universitäten 
in den 1980er Jahren.33 Der Anthropologe David Scott hat die unterschiedlichen 
Ausrichtungen der beiden Diskurse treffend zusammengefasst: »As opposed to 
anticolonialism’s description of the problem of colonialism in terms of the demand 
for political decolonization, postcolonialism commended its redescription as an 
epistemological problem, a problem about the politics of representation, about the 
relation between knowledge and power.«34 Der anti-kolonialistische Diskurs, für 
den besonders in den 1960er Jahren das Losungswort ›Dritte Welt‹ gebräuchlich 
war, kennzeichnet sich vor allem durch politischen Aktivismus. Im Unterschied 
zum Dritte-Welt-Diskurs, der nicht nur handlungsbezogener, sondern auch stär-
ker in den Sozialwissenschaften verankert ist und sich primär auf politische und 
sozioökonomische Fragen bezieht, sind die ›postcolonial studies‹ vor allem auf 
kulturelle, insbesondere literaturwissenschaftliche Untersuchungsbereiche aus-
gerichtet, wobei die theoretischen Prämissen meist in einem ›textuellen‹ Welt-

32 | Eine trennscharfe Abgrenzung der beiden Bereiche lässt sich allerdings nicht aufrecht-

erhalten; so werden bei einer Autorin wie Gayatri Chakravorty Spivak beide Positionen – 

Poststrukturalismus bzw. Dekonstruktivismus und Marxismus – sowie darüber hinaus auch 

feministische Theorien und Fragestellungen kritisch in ein Spannungsverhältnis gebracht.

33 | In Edward W. Saids 1978 erschienener Pionierstudie Orientalism. Western Conceptions 

of the Orient, die zu den Gründungsschrif ten der ›postcolonial studies‹ zählt, wird post-

strukturalistische Theoriebildung erstmals eingehend auf den Kolonialismus bezogen – in 

Form einer an Michel Foucault angelehnten »colonial discourse analysis«. Orientalism hin-

ter fragt die westliche kanonische Kultur, insbesondere die englische Literatur, in Hinblick 

auf die ihr eingeschriebenen kolonialistischen Ideologien. In Anlehnung an Michel Foucault 

und Antonio Gramsci versteht Said ›Orientalism‹ als einen vom Westen entwickelten 

Diskurs über den Orient, als ein diskursives Konstrukt, das durch die negative Darstellung 

des Anderen die westliche Identität hervorhebe und zum alleinigen Maßstab mache, um 

so koloniale Machtansprüche rechtfer tigen zu können. Hierbei entwerfe der Westen ein 

Bild vom Orient, das diesem u.a. Brutalität, Irrationalität und Dekadenz unterstellt. Saids 

Untersuchung zielt auf die Offenlegung solcher Zusammenhänge. Vgl. SAID, Edward W.: 

Orientalism. Western Conceptions of the Orient. Af terword to the 1995 Printing. London: 

Penguin 1995 [Orig. 1978].

34 | SCOT T, David: »The Social Construction of Postcolonial Studies«. In: Ania Loomba/

Suvir Kaul/Matti Bunzl/Antoinette Burton/Jed Esty (Hg.): Postcolonial Studies and 

Beyond. Durham/London: Duke University Press 2005, S.  385-400, hier S.  392. Eigene 

Hervorhebung.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 27

verständnis mit vorwiegend poststrukturalistischem Einschlag gründen. Verein-
facht gesagt, stehen in den ›postcolonial studies‹ die diskursiven Dimensionen 
des (Neo-)Kolonialismus stärker im Vordergrund als die materiellen Auswirkun-
gen. Gerade diese Schwerpunktverlagerung wird von Anhängern des ›Dritte-
Welt‹-Paradigmas, die meist dem Marxismus nahestehen, kritisiert. Die Position 
des philippinischen Marxisten E. San Juan ist exemplarisch für die – in der ak-
tuellen Postkolonialismus-Debatte eher randständige – ›Dritte-Welt‹-Perspektive, 
wie in dem Band Beyond Postcolonial Theory deutlich wird: »In the discursive 
realm of floating signifiers and exorbitant metaphors, the objective asymmetry of 
power and resources between hegemonic blocs and subaltern groups (racialized 
minorities in the metropoles and in the ›third world‹), as well as the attendant con-
sequences, disappears.«35 San Juans Kritik zielt im Wesentlichen auf die im post-
kolonialen Diskurs vorherrschende poststrukturalistische Theoriebildung und 
die damit einhergehende Abwertung von ›binären Oppositionen‹, die zu einer 
Ausblendung bzw. zur Verwischung der ›realen‹ Machtverhältnisse des (Neo-)
Kolonialismus führe. Auch Benita Parry kritisiert ein »abandonment of historical 
and social explanation«36 in den ›postcolonial studies‹, das sich manifestiere als 
Teil eines »wider shift within social theory itself away from materialist under-
standings of historical processes and the symbolic order, and towards collapsing 
the social into the textual«.37

War im ›prä-postkolonialen‹ Diskurs, sprich: im anti-kolonialistischen Drit-
te-Welt-Diskurs, eine kritische Auseinandersetzung mit dichotomen Denkstruk-
turen aufgrund eines verbreiteten Dogmatismus nötig, so hat vor allem Homi 
K. Bhabha zur Durchsetzung neuer Denkweisen mit beigetragen – insbesondere 
durch eine Verlagerung von kategorischen Postulierungen hin zu (unabschließ-
baren) Prozessen des Aushandelns und von der Eindeutigkeit hin zur Ambiguität 
in der Interpretation (neo-)kolonialer Konstellationen. Bei aller Bedeutung sei-
nes Beitrags für den postkolonialen Diskurs sind Bhabhas Ansätze jedoch nicht 
unproblematisch, insbesondere was die Dekonstruktion von Dichotomien anbe-
langt. In The Commitment to Theory konstatiert Bhabha, die ›Sprache der Kritik‹ 
sei nicht effektiv, wenn sie die Termini Herr und Sklave auseinander halte, son-
dern nur dann, wenn diese Opposition überwunden würde und ein »space of 
translation: a place of hybridity« geöffnet werde, wo sich »the construction of a 
political object that is new, neither the one nor the other«38 manifestieren könne. 
Im Hinblick auf einen orthodoxen Marxismus und teleologische Geschichtsauf-
fassungen, die im anti-kolonialistischen Diskurs verbreitet sind, erscheint eine 
solche Herangehensweise durchaus angebracht. Es stellt sich jedoch die Frage, ob 

35 | SAN JUAN, E.: Beyond Postcolonial Theory, S. 7.

36 | PARRY, Benita: Postcolonial Studies. A Materialist Critique. London/New York: 

Routledge 2005, S. 4.

37 | Ebd. Eigene Hervorhebung.

38 | BHABHA, Homi K.: »The Commitment to Theory«, S. 25. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹28

die ›Entdichotomisierung‹ im Sinne einer Logik des »neither the one nor the other« 
bei Bhabha nicht zuweilen zu einem Selbstzweck wird, durch den die bestehenden 
Hegemonien und Machtgefüge ausgeblendet werden zugunsten einer utopischen 
Überhöhung und Verallgemeinerung der – vermeintlich – machtzersetzenden 
Hybridität. Der hohe Abstraktionsgrad des Hybridität-Konzepts resultiert zu-
weilen in einer Vernachlässigung konkreter kolonialen Konstellationen. Die von 
Bhabha herangezogenen Beispiele, die einem »catechrestic reading«39 unterzo-
gen werden, wirken häufig eher wie Illustrationen einer Theorie und weniger als 
Untersuchungen spezifischer kolonialer Machtgefüge, wie Román de la Campa 
zu Recht betont: Bhabha »emphasizes a writerly frontier in which otherness finds 
its place mainly as signifier, concrete historical entanglements implode into an 
invigorated but still universalizing theoretical troping, and political subversion be-
comes suggestive only as a rhetorical figure«.40 Fragwürdig erscheint vor allem die 
Tendenz Bhabhas zur ahistorischen Betrachtungsweise, zur Verallgemeinerung 
und Universalisierung der ›colonial encounters‹ – wo doch gerade eine Differen-
zierung der spezifischen Machtgefüge und der daraus hervorgegangenen unter-
schiedlichen Formen von Hybridität vonnöten wäre. Mit Blick auf die fehlende 
historische Verankerung der Theoretisierungen Bhabhas sieht Ania Loomba die 
Notwendigkeit »to peg the psychic splits engendered by colonial rule to specific 
histories and locations«.41 Bei Bhabha werden konkrete historische Konstellationen 
transzendiert und in einen abstrakten, von Klassen- und Geschlechtsbezügen 
weitgehend entleerten »Third Space« verlagert, der vor allem mit psychoanalyti-
schen Begriffen gefasst wird. Und dies, obwohl in keinem der Aufsätze Bhabhas 
eine adäquate Erklärung für die psychoanalytische Konzipierung von Hybridität 
existiert, wie Monika Fludernik aufgezeigt hat.42

Ebenfalls problematisch ist die – häufig an Bhabha anknüpfende – einseitige 
Bestimmung von Hybridität als erfolgreiche Form der Unterwanderung repressi-

39 | Das »catechrestic reading« meint eine Art ent- und re-kontextualisierende Be

griffsübernahme bzw. – in den Worten Bhabhas – ein »reading between the lines«. Vgl.: 

BHABHA, Homi K.: »The Postcolonial and the Postmodern. The Question of Agency«. In: ders.: 

The Location of Culture, S. 171-197, hier S. 188. 

40 | CAMPA, Román de la: Latin Americanism. Minneapolis/London: University of 

Minnesota Press 1999, S. 118.

41 | LOOMBA, Ania: Colonialism/Postcolonialism. London/New York: Routledge 1998, 

S. 179. Eigene Hervorhebung.

42 | »However incisive Bhabha’s psychoanalytic framework for the colonial situation of 

hybridity, the political relevance of his model for postcolonialism has to be safeguarded 

and vindicated by an unconvincing catachresis that transforms discursive hybridization 

into a fantasy of political commitment, dissidence and transgressive agency.« FLUDERNIK, 

Monika: »The Constitution of Hybridity: Postcolonial Interventions«. In: dies. (Hg.): Hybridity 

and Postcolonialism. Twentieth-Century Indian Literature. Tübingen: Stauffenburg 1998, 

S. 19-53, hier S. 51. Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 29

ver Machtstrukturen. Im Hinblick auf diesen gängigen Begriffsgebrauch verweist 
Gayatri Chakravorty Spivak auf die Gefahr einer schönfärberischen »romancing 
hybridity«43 und eines »hybridist triumphalism as an end in itself«.44 In den Geis-
tes- und Kulturwissenschaften kursiert eine als siegreich-subversiv apostrophier-
te Auffassung von Hybridität, die historisch und geopolitisch kaum oder nur un-
zulänglich verortet wird. Der in dieser Weise verwendete Begriff droht nicht nur 
die tatsächlich bestehenden Machtgefälle auszublenden oder einzuebnen; Hyb-
ridität bekommt so einen geradezu apologetisch anmutenden Charakter, wie Ella 
Shohat herausgestellt hat: »A celebration of syncretism and hybridity per se, if not 
articulated in conjunction with questions of hegemony and neocolonial power re-
lations, runs the risk of appearing to sanctify the fait accompli of colonial violence.«45 

Der weit verbreitete unspezifische Begriffsgebrauch von Hybridität wird ex-
emplarisch deutlich in dem Aufsatz Hybride Kulturen von Elisabeth Bronfen und 
Benjamin Marius. Hybridität gerät hier zu einem Allgemeinplatz, wenn dieses 
Phänomen gleichsam als Zeitgeist allerorts festgestellt wird: »Vom virtuosen Stil-
mix der DJ-Kultur über die vielfältigsten Rekontextualisierungsstrategien der lite-
rarischen und bildenden Kunst in der (Post-)Moderne bis hin zu Fusion Cooking 
dominieren in der heutigen Kultur Tendenzen, die [sic!] Bhabhas politischen Über-
legungen eng korrespondieren.«46 Bei einem derart weit gefassten Verständnis 
von Hybridität verliert der Begriff nicht nur stark an Kontur; zugleich werden 
so auch bestehende Konflikte ausgeblendet. Gerade angesichts der beschworenen 
Allgegenwart von Hybridität wäre die Unterscheidung verschiedener Formen, 
Funktionen und Intensitäten des Phänomens nötig, insbesondere auch der spezi-
fischen Machtgefüge, in denen sich Hybridität manifestiert. Oder, wie Ella Shohat 
präzisiert: »As a descriptive catchall term, hybridity per se fails to discriminate be-
tween the diverse modalities of hybridity, for example, forced assimilation, inter-
nalized self-rejection, political co-optation, social conformism, cultural mimicry, 
and creative transcendence.«47 Anstatt dass solche Differenzierungen vorgenom-
men würden, ist bei einer Vielzahl von Autorinnen und Autoren der utopisch 
überhöhte Begriff der Hybridität offenbar in einem historischen und kulturellen 

43 | SPIVAK, Gayatri Chakravorty: A Critique of Postcolonial Reason. Toward a History of 

the Vanishing Present. Cambridge/London: Harvard University Press 1999, S. 398f.

44 | Ebd., S. 403.

45 | SHOHAT, Ella: »Notes on the ›Post-Colonial‹«, S. 136. Eigene Hervorhebung.

46 | BRONFEN, Elisabeth/MARIUS, Benjamin: »Hybride Kulturen. Einleitung zur anglo-

amerikanischen Multikulturalismusdebatte«. In: dies./Therese Steffen (Hg.): Hybride 

Kulturen. Beiträge zur anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte. Tübingen: 

Stauffenberg 1997, S. 1-29, hier S. 14. Eigene Hervorhebung.

47 | SHOHAT, Ella: »Notes on the ›Post-Colonial‹«, S. 137. Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹30

Vakuum angesiedelt und scheint sich eher in seiner eigenen, verschlungenen 
Textlichkeit zu verfangen als über diese hinaus zu weisen.48 

Während im postkolonialen Diskurs eine Tendenz zur Abstrahierung von 
konkreten (neo-)kolonialen Konstellationen besteht, die sich besonders im Ge-
brauch der Begriffe Hybridität und ›Third Space‹ manifestiert, ist der anti-kolo-
nialistische Dritte-Welt-Diskurs meist konkreter und ›praxisbezogener‹ (wobei 
sich hier keine absolute Trennlinie ziehen lässt, sondern vielfältige Mischformen 
und Schattierungen zwischen den beiden Polen existieren).

Entstanden ist die Postkolonialismus-Forschung vor allem aus einer ›Aka-
demisierung‹ des anti-kolonialistischen Diskurses, insbesondere der Schriften 
von Frantz Fanon, aber auch der Texte von C. L. R. James und Albert Memmi, 
Che Guevara und Aimé Césaire, Amilcar Cabral und anderen. Die in den ›post-
colonial studies‹ am häufigsten hergestellte Traditionslinie zur Begründung der 
Disziplin führt zu Frantz Fanon.49 Der aus Martinique stammende anti-kolonia-
listische Aktivist und Querdenker zählt zu den zentralen Wegbereitern postkolo-
nialer Theoriebildung. Neben Peau noire, masques blancs von 1952 ist vor allem das 
1961 erschienene Buch Les damnés de la terre ein Schlüsseltext des anti-kolonia-
listischen Dritte-Welt-Diskurses sowie auch der darauf folgenden postkolonialen 
Theorie, die Fanon in seinen Ausführungen teilweise antizipiert. In Peau noire, 
masques blancs thematisiert Fanon die »psychische Deformierung« der schwar-

48 | Zu den Ausnahmen zählt die Studie Culturas híbridas des argentinisch-mexikanischen 

Kulturanthropologen Néstor García Canclini, der die historische und kulturelle Spezifik 

von Hybridität bzw. »hibridación« nachdrücklich betont: »Die Hybridisierung findet unter 

spezifischen historischen und sozialen Gegebenheiten statt«. [GARCÍA CANCLINI, Néstor: 

»Introducción a la edición 2001: Las culturas híbridas en tiempos de globalización«. In: 

ders.: Culturas híbridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad. Introducción 

a la edición 2001. México, D.F.: Grijalbo 2001 (Orig. 1989), S. I-XXIII, hier S. XII: »La 

hibridación ocurre en condiciones históricas y sociales específicas«]. García Canclinis 

Ansatz, der sich auf die Vermischungen von präkolumbischen, kolonialen und modernen 

Kultur formen in Mexiko bezieht, kann als Gegenpol zu Homi Bhabhas Position betrachtet 

werden [vgl. KRANIAUSKAS, John: »Hybridity in a Transnational Frame: Latin-Americanist 

and Postcolonial Perspectives on Cultural Studies«. In: Nepantla: Views from South, Bd. 1, 

Nr. 1, 2000, S. 111-137, insbesondere S. 123]. Im Gegensatz zu der besonders im anglo-

amerikanischen Raum verbreiteten ›triumphalen Hybridität‹ behauptet García Canclini 

keine per se gegebene Subversivität von Hybridisierung, sondern veror tet die einzel-

nen als hybrid bezeichneten Phänomene in ihren jeweiligen historischen Kontexten und 

Machtkonstellationen. 

49 | Auch Homi K. Bhabha bezieht sich auf Fanon – bezeichnenderweise auf die stärker 

psychoanalytisch ausgerichtete Studie Peau noire, masques blancs und nicht auf die anti-

kolonialistische Kampfschrif t Les damnés de la terre. Vgl. BHABHA, Homi K.: »Interrogating 

Identity: Frantz Fanon and the Postcolonial Prerogative«. In: ders.: The Location of Culture, 

S. 40-65.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 31

zen Bevölkerung auf den Antillen, die herrühre aus einer Identifikation mit der 
»ganz und gar weiße[n] Wahrheit«50 der Kolonisatoren, die die Schwarzen stig-
matisieren, »die niederen Gefühle, die bösen Neigungen, die dunkle Seite der 
Seele zu repräsentieren.«51 Les damnés de la terre beschreibt aus der Perspektive 
der ›Dritten Welt‹ das System des Kolonialismus, seine hegemonialen Struktu-
ren sowie Strategien der Dekolonisation. Neben seinem Plädoyer für den anti-
kolonialistischen Befreiungskampf – insbesondere in Algerien – stellt Fanon 
auch die psychosozialen Machtmechanismen des Kolonialismus heraus. »Die 
koloniale Welt ist eine manichäische Welt«, in welcher der Kolonialherr den Ko-
lonialisierten zur »Quintessenz des Bösen«52 stigmatisiere. Die Erzeugung von 
abwertenden Heterostereotypen diene dem Kolonisator zur Rechtfertigung seiner 
Herrschaftsansprüche. Zur Aufrechterhaltung bzw. zum Ausbau seiner hegemo-
nialen Position operiere der Kolonialismus als »systematische Negation des an-
deren«53, wobei die Kolonisatoren anstrebten, »die kulturelle Selbstentfremdung 
der Eingeborenen herbeizuführen«.54 Dies geschehe nicht nur durch die Verein-
nahmung der Gegenwart und der Zukunft des beherrschten Landes; vielmehr 
richte der Kolonialismus sein Interesse auch auf »die Vergangenheit des unter-
drückten Volkes, um sie zu verzerren, zu entstellen und auszulöschen«.55 Das Pri-
vileg der Kolonisatoren, ›Geschichte zu machen‹, erweise sich als ein Angelpunkt 
der Machtausübung; die Geschichte der Kolonie sei immer nur die Geschichte 
der Kolonisatoren, welche die Einheimischen zu bloßen Statisten degradiere. Der 
Prozess der Dekolonisation beginne mit einer Entmythisierung der dichotomen 
kolonialen Machtstrukturen, um so erst »die vom Kolonialismus eingeführte tote 
Zeit« überwinden zu können und selbst »Geschichte zu machen«.56 Durch den 
Kolonialismus würden die Einheimischen verdinglicht und in einen permanen-
ten Zustand der Entfremdung versetzt. Fanon bezeichnet die Dekolonisation als 
eine »Schöpfung neuer Menschen«: »das kolonisierte ›Ding‹ wird Mensch ge-
rade in dem Prozeß, durch den es sich befreit.«57 Dieser Prozess der Befreiung 
aus den kolonialistischen Machtstrukturen manifestiert sich laut Fanon in einer 
Umkehrung der kolonialen Gewalt: »Der kolonisierte Mensch befreit sich in der 
Gewalt und durch sie.«58 Mit der errungenen nationalen Unabhängigkeit sei der 

50 | FANON, Frantz: Schwarze Haut, weiße Masken. Frankfur t a.M.: Syndikat, 1980 [Orig. 

1952], S. 95.

51 | Ebd., S. 120.

52 | FANON, Frantz: Die Verdammten dieser Erde. Vorw. Jean-Paul Sartre. Frankfur t a.M.: 

Suhrkamp 1981 [Orig. 1961], S. 34.

53 | Ebd., S. 210.

54 | Ebd., S. 178.

55 | Ebd.

56 | Ebd., S. 58.

57 | Ebd., S. 30.

58 | Ebd., S. 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹32

Prozess der Dekolonisation jedoch keineswegs abgeschlossen. Der Entwicklung 
einer eigenständigen Nation stehe die »Schwäche des nationalen Bewußtseins der 
unterentwickelten Länder« entgegen. Diese Schwäche resultiere nicht nur aus der 
»Verstümmelung des kolonisierten Menschen durch das Kolonialregime«, son-
dern sei auch eine Folge der »Trägheit der nationalen Bourgeoisie«59, einer kolo-
nialistisch gesinnten Schicht, die sich ausschließlich an den Metropolen orientie-
re und einer zu entwickelnden nationalen Kultur abweisend gegenüberstehe. Laut 
Fanon hat der kolonialisierte Intellektuelle die Aufgabe, sich in den Dienst der 
nationalen Kultur zu stellen. Doch in der Bemühung, eine eigenständige Kultur 
zu schaffen, laufe der Intellektuelle Gefahr, dass er »Techniken und eine Sprache 
benutzt, die dem Okkupanten entliehen sind. Er begnügt sich damit, diese Inst-
rumente mit einem Siegel zu versehen, das national sein soll, jedoch merkwürdig 
an Exotismus erinnert.«60 Um nicht einem solchen Exotismus zu verfallen, sei es 
für den kolonialisierten Intellektuellen nötig, sich auf das ›Volk‹ auszurichten: 
»Es gibt keinen kulturellen Kampf neben dem Kampf des Volkes«.61 Hierbei dürf-
ten sich die aus der kolonialen Abhängigkeit befreiten, neu entstehenden Kultu-
ren nicht bloß an den Werten orientieren, die von den Kolonialmächten etabliert 
wurden. »Die unterentwickelten Länder müssen vielmehr alles daransetzen, Wer-
te zu schaffen, die ihnen eigentümlich, Methoden und Lebensformen, die für sie 
spezifisch sind.«62

In Fanons Ausführungen sind bereits zentrale Aspekte postkolonialer Theo-
riebildung angelegt: Psychosoziale Machtmechanismen des (Neo-)Kolonialismus 
und die Negation des Anderen, der Nexus von Identität und Geschichtsschrei-
bung, die Problematik der Selbstrepräsentation und die Gefahr einer Auto-Exo-
tisierung – all diese Themenkomplexe können als maßgebliche Fragestellungen 
gegenwärtiger postkolonialer Theorie gelten. Dennoch sind die Texte Fanons 
auch von Thematiken bestimmt, die weniger dem gegenwärtigen Zeitgeist ent-
sprechen. So manifestiert sich vor allem in Les damnés de la terre der kämpferische 
Geist anti-kolonialistischen Widerstands, der inzwischen als unzeitgemäß gilt. 
Die bei Fanon so zentralen Begriffe wie ›Nation‹, ›Volk‹ und ›Befreiungskampf‹ 
werden in der postkolonialen Theorie allgemein als essentialistisch abgetan. Es 
sei jedoch angemerkt, dass eine so maßgebliche Theoretikerin wie Gayatri Cha-
kravorty Spivak den Begriff des »strategic essentialism«63 einführt – ohne dabei 
auf Fanon zu rekurrieren –, um im (neo-)kolonialen, patriarchalischen Machtge-
füge eine klare Positionierung zu erzielen. Davon abgesehen, wird man Fanon 
mit einem pauschalen Essentialismus-Vorwurf keineswegs gerecht, da sich dieser 

59 | Ebd., S. 127.

60 | Ebd., S. 189.

61 | Ebd., S. 188.

62 | Ebd., S. 81.

63 | Vgl. SPIVAK, Gayatri Chakravorty: »Criticism, Feminism, and the Institution. Interview 

with Elizabeth Gross«. In: Thesis Eleven, Nr. 10/11, 1984/1985, S. 175-187, hier S. 183f.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 33

schon früh gegen essentialistische Verkürzungen ausgesprochen hat; so heißt es 
beispielsweise in Peau noire, masques blancs: »Auf keinen Fall darf ich aus der 
Vergangenheit der Völker meiner Hautfarbe meine ursprüngliche Berufung her-
leiten.«64 Fanon ist ein vielseitiger Kritiker des Kolonialismus, der Theoriedesigns 
wie Marxismus und Psychoanalyse in eigenständiger Art in sein undogmatisches 
Denken zu integrieren versteht – etwa wenn er der dialektischen Denkweise eine 
eigentümliche Wendung gibt, um die marxistische Perspektive den kolonialen 
Konstellationen anzupassen: »In den Kolonien ist der ökonomische Unterbau zu-
gleich ein Überbau. Die Ursache ist Folge: man ist reich weil weiß, man ist weiß 
weil reich. Deshalb müssen die marxistischen Analysen immer etwas gedehnt 
werden, wenn man sich mit dem kolonialen Problem befaßt.«65

Vereint Frantz Fanon in seinen Schriften anti-kolonialistischen Aktivismus 
mit postkolonialer Theoriebildung avant la lettre, so hat er dabei stets das Ziel 
einer revolutionären Dekolonisierung der ›Dritten Welt‹ vor Augen sowie die Ent-
stehung – auch kulturell – souveräner, sozialistisch orientierter Staaten. Fanon 
ist somit vor allem in dem Sinne ›prä-postkolonial‹, als er noch »grands récits« 
(Jean-François Lyotard) wie Nation und Marxismus anhängt. 

II.3 	A nti-Kolonialismus, »Ästhe tik des Hungers«  
	 und militantes Kino 

Les damnés de la terre von Frantz Fanon war von maßgeblichem Einfluss für den 
Aufbruch der ›Dritten Welt‹ in den 1960er Jahren. Eine zentrale Stellung nahm 
hierbei das anti-kolonialistische Kino ein, das vor allem in Lateinamerika, und 
insbesondere in Brasilien, seinen Ursprung hat. Überlegungen Fanons wurden 
von Glauber Rocha in Uma Estética da Fome (›Eine Ästhetik des Hungers‹, 1965) 
aufgegriffen und auf das Kino bezogen. Mit seinem politisch-ästhetischen Mani-
fest hat Rocha nicht nur das anti-kolonialistische Credo des brasilianischen Ci-
nema Novo formuliert, sondern einen der prägnantesten und einflussreichsten 
Texte zum Themenkomplex Kino und Kolonialismus vorgelegt.

Pointiert formuliert und aktivistisch zugespitzt rückt Rocha die Armut und 
den Hunger in Lateinamerika in den Kontext des Kolonialismus. Angelpunkt sei-
ner Estética da Fome ist die Problematik der ›adäquaten‹ Darstellung der Realität 
Brasiliens bzw. Lateinamerikas, die von Armut und Hunger bestimmt sei, von 
den Lateinamerikanern aber nicht richtig vermittelt werde und von den »zivili-
sierten Menschen« unverstanden bleibe.66 Rocha zufolge befindet sich Latein-
amerika noch immer im Zustand einer Kolonie, wobei die ökonomische und poli-

64 | FANON, Frantz: Schwarze Haut, weiße Masken, S. 144.

65 | FANON, Frantz: Die Verdammten dieser Erde, S. 33.

66 | Der Hunger sei für den Europäer ein »seltsamer tropischer Surrealismus«, für den 

Brasilianer aber eine »nationale Schande«. ROCHA, Glauber: »Uma Estética da Fome«. In: 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹34

tische Abhängigkeit zu »philosophischer Rachitis und zu Impotenz«67 führe. In 
Brasilien sei die Kunst weitgehend dem Exotismus verhaftet. Bestehende Versu-
che der Entwicklung einer brasilianischen Kunst seien zum Scheitern verurteilt, 
da sie aus einer selbstzerstörerischen Anstrengung herrührten, die (kulturelle) 
Impotenz zu überwinden – und dabei nur an die »niedersten Grenzen der Kolo-
nisatoren«68 stießen. 

Im Gegensatz zu den kolonialisierten Kulturproduktionen, welche sich an 
den Wertmaßstäben der (ehemaligen) Kolonisatoren orientierten, habe das Ci-
nema Novo eine Verpflichtung gegenüber ›der Realität‹ und reihe sich ein in die 
Tradition der sozialkritischen brasilianischen Literatur der 1930er Jahre. Das Ci-
nema Novo widme sich den »Themen des Hungers« und kämpfe damit gegen die 
»Tendenz des Verdaulichen«69, die sich im »Industriellen Kino« manifestiere: in 
Filmen, die lediglich die Welt der Reichen darstellten und im Dienst der »Lüge 
und Ausbeutung«70 stünden. Rocha führt verschiedene Werke des Cinema Novo 
an und äußert sich programmatisch im Namen der Filmbewegung:

Wir – die diese hässlichen und traurigen Filme gemacht haben, diese geschrienen und ver-

zweifelten Filme, in denen nicht immer die Vernunft am lautesten sprach – wissen, dass der 

Hunger nicht geheilt werden wird durch Planungen des Kabinetts, und dass die Technicolor-

Flicken seine Tumore nicht verbergen, sondern verschlimmern. Daher kann nur eine Kultur 

des Hungers, die ihre eigenen Strukturen unterminier t, sich qualitativ überwinden: und die 

edelste kulturelle Manifestierung des Hungers ist die Gewalt.71

In direktem Bezug auf Frantz Fanons Les damnés de la terre konstatiert Rocha, 
dass der Kolonisator die Existenz der Kolonialisierten nur durch Gewalt wahrneh-
me: Erst durch einen toten Polizisten habe der Franzose den Algerier bemerkt. Im 
Gegensatz zu Fanons Ausführungen zum bewaffneten Widerstand in Algerien 
fungiert die Gewalt bei Rocha als Metapher eines kulturellen Befreiungskampfes. 
Das Cinema Novo bediene sich einer – nicht genau umrissenen – »Ästhetik der 

Revista Civilização Brasileira, Nr. 3, 1965, S.  165-170, hier S.  168: »Para o europeu [a 

fome] é um estranho surrealismo tropical. Para o brasileiro é uma vergonha nacional.«

67 | Ebd., S. 166: »raquitismo filosófico e à impotência«.

68 | Ebd., S. 167: »limites inferiores do colonizador«.

69 | Ebd.: »temas da fome«; »tendência do digestivo«.

70 | Ebd., S. 170: »o compromisso do Cinema Industrial é com a mentira e com a explo-

ração«. Hervorhebung im Original. 

71 | Ebd., S.  168: »Sabemos nós – que fizemos estes filmes feios e tristes, estes filmes 

gritados e desesperados onde nem sempre a razão falou mais alto – que a fome não será 

curada pelos planejamentos de gabinete e que os remendos do tecnicolor não escondem 

mas agravam seus tumores. Assim, somente uma cultura da fome, minando suas próprias 

estruturas, pode superar-se qualitativamente: e a mais nobre manifestação cultural da 

fome é a violência.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 35

Gewalt«72, in der die »Kultur des Hungers« ihren Ausdruck finde. In diesem Sin-
ne wende sich die Cinema-Novo-Bewegung gegen die Bettelei als Geisteshaltung: 
»Die Bettelei – eine Tradition, die sich mit dem erlösenden kolonialistischen Mit-
leid einnistete – war einer der Gründe für die politische Mystifikation und die ufa-
nistische73 Kulturlüge«.74 Schließlich wird das Cinema Novo als ein »Phänomen 
der kolonisierten Völker«75 bezeichnet. Der Geist des Cinema Novo bestehe über-
all dort, wo ›die Wahrheit‹ gegen Zensur, Kommerzialisierung und Ausbeutung 
verteidigt werde. Das Sendungsbewusstsein Rochas mündet in einer paternalisti-
schen Haltung, die für die anti-kolonialistische Kunst kennzeichnend ist. So be-
hauptet Rocha, die Cinema-Novo-Filme würden dem Publikum »das Bewusstsein 
seiner eigenen Existenz« vermitteln.76

In Uma Estética da Fome sind Überlegungen Frantz Fanons zu den psycho-
sozialen Machtstrukturen des (Neo-)Kolonialismus eingeflossen, vor allem Re-
flexionen über die Etablierung einer eigenständigen Kultur in den ehemaligen 
Kolonialländern. Rocha problematisiert die Aufgabe des kolonialisierten Intellek-
tuellen und Künstlers, der sich der nationalen Realität zu stellen und dabei die 
Gefahr des Exotismus zu überwinden habe. Der kulturelle Kampf müsse inmit-
ten ›des Volkes‹ geführt werden. Anstatt sich an kolonialistischen Wertmaßstä-
ben zu orientieren, müssten neue, der spezifischen Kultur entsprechende Werte 
geschaffen und eine eigene Sprache kreiert werden. Fanon thematisiert ebenfalls 
den Kampf der Armen in der ›Dritten Welt‹ gegen das Elend und die »Geogra-
phie des Hungers«.77 Rocha rückt die negierte Realität des Hungers ins Zentrum 
seiner Betrachtungen zum Cinema Novo und transformiert Fanons Forderung 
nach Gewaltanwendung – als Initialzündung des Dekolonisationsprozesses – in 
eine »Ästhetik der Gewalt«, welche die von Armut und sozialer Ungerechtigkeit 
bestimmte Realität Brasiliens bzw. Lateinamerikas offenlege.

72 | Ebd., S. 169: »estética da violência«.

73 | ›Ufanismo‹ bezeichnet eine patriotische Glorifizierung Brasiliens, vor allem aufgrund 

seiner Landschaft und Naturreichtümer. Vgl. hierzu Kapitel III.9.

74 | Ebd., S.  168: »A mendicância, tradição que se implantou com a redentora piedade 

colonialista, tem sido uma das causadoras de mistificação política e da ufanista mentira 

cultural«.

75 | »fenômeno dos povos colonizados« [In der ursprünglichen Fassung heißt es »ein 

Phänomen der neuen [novos] Völker«. Ebd., S.  169.]. Die hier zitier te Fassung (mit dem 

Titel Eztetyka da Fome – in der für den späten Rocha typischen manierier ten Schreibweise) 

stammt aus: ROCHA, Glauber: Revolução do Cinema Novo, S. 63-67, hier S. 66.

76 | ROCHA, Glauber: »Uma Estética da Fome«, S. 170: »a consciência de sua própria exi-

stência«. Rocha selbst äußert später Kritik an Uma Estética da Fome und der paternalisti-

schen Haltung der Linken gegenüber den armen Massen. Vgl. ROCHA, Glauber: »Eztetyka 

do Sonho« [Orig. 1971]. In: ders.: Revolução do Cinema Novo, S. 248-251, insbesondere 

S. 251.

77 | FANON, Frantz: Die Verdammten dieser Erde, S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹36

Die Filme des Cinema Novo zielen auf eine schonungslose Darstellung der so-
zialen Realität Brasiliens, um die bestehenden Missstände aufzeigen und – gemäß 
den Revolutionshoffnungen – auch beseitigen zu können. Vor allem der Sertão, die 
ärmste Gegend des Landes, erlangt in den Filmen des frühen Cinema Novo eine 
zentrale Bedeutung als emblematischer Ort der Unterdrückung und der Revolte des 
›Volkes‹ – in Filmen wie vidas secas/karges leben – nach eden ist es weit (BRA 
1963, R: Nelson Pereira dos Santos), os fuzis/die gewehre (BRA 1963, R: Ruy Guer-
ra) und deus e o diabo na terra do sol/gott und der teufel im land der sonne 
(BRA 1964, R: Glauber Rocha). Von Beginn an kritisiert werden Formen (neo-)ko-
lonialistischer Unterdrückung, etwa im Milieu eines afro-brasilianischen Fischer-
dorfs in barravento/sturm (BRA 1961, R: Glauber Rocha) oder in der Thematisie-
rung der Geschichte der Sklaverei in ganga zumba (BRA 1963, R: Carlos Diegues).

Abb. 1-3: vidas secas; os fuzis; deus e o diabo na 
terra do sol

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 37

Wesentlich an den Filmen des frühen Cinema Novo ist, dass sie die Armut nicht 
nur thematisieren, sondern sich ihr auch ethisch-ästhetisch zu nähern versu-
chen. Bereits in der ersten umfassenden Positionsbestimmung des Cinema Novo 
fordert Glauber Rocha eine politische Positionierung des Filmemachers, die sich 
ästhetisch niederschlagen soll: »Der Autor ist der Hauptverantwortliche für die 
Wahrheit: seine Ästhetik ist eine Ethik, seine mise-en-scène ist eine Politik.«78 
Zwischen den frühen Cinema-Novo-Filmen bestehen starke produktionsästheti-
sche Gemeinsamkeiten, die nicht zuletzt aus den sehr geringen Mitteln und den 
prekären Umständen der Filmherstellung hervorgingen. In einem von Armut 
geprägten Land jenseits der Filmindustrie produziert, setzten die jungen Regis-
seure die technische Unvollkommenheit gezielt zu ästhetischen Zwecken ein. So 
manifestiert sich die »Ästhetik des Hungers« beispielsweise in Partien des Film-
bildes ohne Zeichnung, ausgebrannt durch das gleißende Licht der Mittagssonne 
im Sertão, als Zeichen von Dürre und Hunger, von Armut, Ausbeutung und neo-
kolonialistischer Unterdrückung. 

Rocha hat seine Ausführungen zur »Ästhetik des Hungers« als dezidiert anti-
kolonialistische Filmästhetik vielfach ergänzt und zugespitzt, etwa in dem Kon-
zept der ›ästhetischen Guerrilla‹, einem »trikontinentalen«79 revolutionären Au-
torenfilm der ›Dritten Welt‹: »Guerrilla-Kino als die einzige Form, die ästhetische 
und ökonomische Diktatur des abendländischen imperialistischen Kinos und des 

78 | ROCHA, Glauber: Revisão crítica do cinema brasileiro. Vorw. Ismail Xavier. São Paulo: 

Cosac & Naify 2003 [Orig. 1963], S. 36: »O autor é o maior responsável pela verdade: sua 

estética é uma ética, sua mise-en-scène é uma política.«

79 | In Anlehnung an den von Che Guevara geprägten Begrif f bezeichnet »tricontinen-

tal« die drei ›unterentwickelten Kontinente‹ Lateinamerika, Afrika und Asien, die für eine 

Revolution reif seien. Vgl. GUEVARA, Ernesto Che: »América desde el balcón afro-asiatico«. 

In: Humanismo, Nr. 8, 1959, S. 46-48.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹38

demagogischen sozialistischen Kinos zu bekämpfen.«80 Ähnlich wie zuvor schon 
in Uma Estética da Fome, in der Fanons Propagierung von Gewaltanwendung im 
Dekolonisierungsprozess als Metapher für einen ›ästhetischen Gewaltakt‹ fun-
giert, wird Che Guevaras Vorstellung von Guerrilla transformiert in ein ästhe-
tisch-politisches Konzept. 

Glauber Rocha greift in seinen Reflexionen über das anti-kolonialistische 
Kino nicht nur Gedanken von Frantz Fanon oder Che Guevara auf, sondern be-
zieht sich auch auf die linksnationalistische Debatte über Kino und (Neo-)Kolo-
nialismus, die sich in Brasilien in den frühen 1950er Jahren entwickelte. Promi-
nent formuliert wurde die linksnationalistische Haltung bereits im April 1952 von 
dem Filmemacher Nelson Pereira dos Santos auf dem I. Congresso Paulista do 
Cinema Brasileiro, dem ersten Kongress zum brasilianischen Kino. In O proble-
ma do conteúdo no cinema brasileiro (›Das Problem des Inhalts im brasilianischen 
Kino‹) plädiert Pereira dos Santos für die Ausrichtung des brasilianischen Films 
auf »nationale Inhalte« und betont zugleich die Bedeutung der ökonomischen 
Bedingungen des Kinos, das sich in Brasilien in einer »Situation der Abhängig-
keit«81 befinde. Anti-kolonialistisch zugespitzt wurde die von Pereira dos Santos 
formulierte Position durch den Filmkritiker Paulo Emílio Salles Gomes. Auf der 
I. Convenção Nacional da Crítica Cinematográfica (›I. Nationale Konferenz der 
Filmkritik‹) in São Paulo hielt Salles Gomes im November 1960 einen Vortrag 
mit dem Titel Uma situação colonial? (›Eine koloniale Situation?‹), der kurz darauf 
als Aufsatz erschien. In diesem einflussreichen Text wird die »grausame Spur der 
Unterentwicklung«82 als der gemeinsame Nenner aller kinematografischen Tätig-
keiten in Brasilien bezeichnet. Die im Filmbereich Beschäftigten befänden sich 
in einem Zustand der Entfremdung, verursacht durch die »koloniale Situation« 
in Brasilien.83 Diese Überlegungen sollten für das kinematografische Denken 
im Brasilien der 1960er Jahre zentral werden – insbesondere auch für Glauber 
Rocha, den führenden Theoretiker und Wortführer des Cinema Novo, der einen 
intensiven Dialog mit Salles Gomes aufnahm. Ähnlich wie André Bazin für die 

80 | ROCHA, Glauber: »Tricontinental« [Orig. 1967]. In: ders.: Revolução do Cinema Novo, 

S. 103-109, hier S. 109: »cinema de guerrilha como a única forma de combater a ditadura 

estética e econômica do cinema imperialista ocidental ou do cinema demagógico social-

ista.« Hervorhebung im Original.

81 | SANTOS, Nelson Pereira dos: O problema do conteúdo no cinema brasileiro. 

Unpaginier tes Manuskript: »situação de dependência«.

82 | GOMES, Paulo Emílio Salles: »Uma situação colonial?« [Orig. 1960]. In: ders.: Crítica 

de cinema no Suplemento Literário, Bd. 2. Rio de Janeiro: Paz e Terra 1981, S. 286-291, 

hier S. 286: »marca cruel do subdesenvolvimento«.

83 | Ebd., S. 291: »situação colonial«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 39

Nouvelle Vague, war Paulo Emílio Salles Gomes ein bedeutender Mentor für das 
Cinema Novo.84

Mit dem Cinema Novo entwickelte sich erstmals in der Geschichte des brasi-
lianischen Kinos eine »Beziehung zwischen einer kritischen theoretischen Posi-
tion und dem filmischen Schaffen«85, wie Nelson Pereira dos Santos zu Recht 
betont hat. Die um 1960 entstandene Filmbewegung verband Cinephilie mit der 
Reflexion über die Bedingungen und Möglichkeiten eines politischen Kinos in 
Brasilien. Von den Regisseuren des Cinema Novo hat sich Glauber Rocha theore-
tisch und filmgeschichtlich am intensivsten mit dem (brasilianischen) Kino aus-
einandergesetzt.86 Mit seiner regen publizistischen Tätigkeit kultivierte Rocha 
ein »brasilianisches kinematografisches Denken«87, dessen Fehlen er in seiner 
1963 veröffentlichten Monografie Revisão crítica do cinema brasileiro88 noch be-
mängelt. In der ›Kritischen Revision des brasilianischen Kinos‹ formuliert Ro-
cha die erste umfassende Positionsbestimmung des Cinema Novo, in der eine 
dezidiert anti-kolonialistische Haltung zum Ausdruck kommt. Rocha nimmt 
eine dichotome Sicht auf die brasilianische Filmgeschichte ein, indem er die 
behandelten Regisseure und Produktionsfirmen, Genres und Epochalstile ent-
weder als Vorläufer oder als Gegenbeispiele des Cinema Novo einstuft. Abge-

84 | Paulo Emílio Salles Gomes hatte bereits 1940 den Clube de Cinema in São Paulo 

mitbegründet und war ebenfalls an der Gründung der Cinemateca Brasileira beteiligt. Er gilt 

als maßgeblicher Filmkritiker Brasiliens, der neben zahlreichen Essays und Kritiken auch 

grundlegende Monografien zu Humberto Mauro und Jean Vigo ver fasst hat.

85 | SANTOS, Nelson Pereira dos/ROCHA, Glauber/VIANY, Alex: »Cinema Nôvo: Origens, 

ambições e perspectivas«. In: Revista Civilização Brasileira, Nr. 1, 1965, S. 185-196, hier 

S. 190: »relação entre uma posição crítica teórica e a realização cinematográfica«.

86 | Neben der Monografie Revisão crítica do cinema brasileiro (›Kritische Revision des 

brasilianischen Kinos‹) existieren zwei Sammelbände mit Aufsätzen Rochas. 1981, im 

Todesjahr des Regisseurs, erschien der Band Revolução do Cinema Novo (›Revolution des 

Cinema Novo‹) zum brasilianischen bzw. lateinamerikanischen Film. 1983 wurde posthum 

O Século do Cinema (›Das Jahrhundert des Kinos‹) publizier t, eine Zusammenstellung 

von Texten Rochas zum internationalen Film, vor allem über das Hollywoodkino, den 

Neorealismus und die Nouvelle Vague.

87 | ROCHA, Glauber: Revisão crítica do cinema brasileiro, S. 34: »pensamento cinema-

tográfico brasileiro«.

88 | In der Revisão crítica do cinema brasileiro folgt Rocha in einigen Aspekten der vier 

Jahre zuvor erschienenen Monografie Introdução ao cinema brasileiro (›Einführung in das 

brasilianische Kino‹) des Filmemachers Alex Viany, vor allem hinsichtlich der Wertschätzung 

des Neorealismus, der Ablehnung des Modells der Filmgesellschaft Companhia Vera Cruz 

und der Beachtung der ökonomischen Bedingungen des Films (vgl. VIANY, Alex: Introdução 

ao cinema brasileiro. Rio de Janeiro: Ministério da Educação e Cultura/Instituto Nacional 

do Livro 1959.) Darüber hinaus entwickelt Rocha in dieser frühen Schrif t durchaus eigen-

ständige Konzepte und einen sehr persönlichen Zugang zum brasilianischen Kino.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹40

lehnt werden kommerzielle Filmproduktionen mitsamt ihren »babylonische[n] 
Studios«89, insbesondere das Chanchada-Genre – billig produzierte musikali-
sche Komödien der 1930er bis 50er Jahre, deren zentrale Erfolgsingredienzen 
brasilianische Musik und Musikstars sowie volkstümliche Komiker sind – sowie 
auch das ›Qualitätskino‹ der Companhia Vera Cruz, einer Filmproduktionsge-
sellschaft, die 1949 durch eine Investorengruppe in São Paulo nach dem Vorbild 
von Metro-Goldwyn-Mayer (MGM) mit großem Kapitaleinsatz gegründet wur-
de und schon nach fünf Jahren in Konkurs ging90. Neben dem kommerziellen 
Kino kritisiert Rocha auch den Avantgardefilm limite (›Grenze‹, BRA 1930, R: 
Mario Peixoto) aufgrund des angeblichen Ästhetizismus91 und des fehlenden Be-
zugs zur ›brasilianischen Realität‹. Zu den Vorbildern des Cinema Novo zählen 
Humberto Mauro, der ab 1925 als erster auteur Brasiliens bedeutende Spielfilme 
dreht, sowie die »independentes«, Regisseure der 1950er Jahre mit neorealisti-
scher Ausrichtung – neben Alex Viany vor allem Nelson Pereira dos Santos. Ro-
cha fordert für das brasilianische Kino die ungeschönte Darstellung der sozialen 
Realität des Landes. Als Vorbilder dienen hierbei die sozialkritischen regionalis-
tischen Autorinnen und Autoren der 1930er Jahre (darunter Graciliano Ramos, 
José Lins de Rego und Rachel de Queiroz) sowie insbesondere der neorealistische 
Film rio, 40 graus/rio, 40 grad (BRA 1955, R: Nelson Pereira dos Santos), den 
Rocha als ersten engagierten brasilianischen Film bezeichnet und der als Vor-
läufer des Cinema Novo gelten kann.92 Impulse des Neorealismus manifestieren 

89 | ROCHA, Glauber: Revisão crítica do cinema brasileiro, S. 106: »estúdios babilônicos«.

90 | Mit der Absicht, ein brasilianisches ›Qualitätskino‹ zu etablieren, wurden zahlreiche 

Filmschaffende aus Europa engagier t und ein großes, mit neuester Technologie ausgestat-

tetes Filmstudio errichtet. Die Leitung des Studios bekam der in Brasilien geborene renom-

mierte Regisseur Alberto Cavalcanti übertragen (der aber nur bis 1951 bei der Vera Cruz 

blieb). Trotz des weltweiten Er folges von o cangaceiro/o cangaceiro – die geset zlosen (BRA 

1953, R: Lima Barreto), der in Cannes als bester Abenteuerfilm prämiert wurde, ging die 

Filmgesellschaft schon 1954 in Konkurs, nach nur 18 Spielfilmproduktionen. Die Vera Cruz 

scheiter te nicht zuletzt aufgrund der hohen Produktionskosten, die sich auf dem brasiliani-

schen Markt nicht einspielen ließen, und wegen des fehlenden Absatzmarktes im Ausland 

– der Verleih wurde dort an Columbia Pictures übergeben, die primär an der Vermarktung 

ihrer eigenen Filme interessier t war.

91 | Rocha schrieb erklär termaßen über den »Mythos limite« – wobei er vor allem einem 

Artikel Octavio de Farias aus dem Jahr 1931 folgt – und nicht über den eigentlichen Film, 

den Rocha selbst nicht kannte, da zu jener Zeit in Brasilien keine Kopie des Films zugän-

glich war.

92 | Nelson Pereira dos Santos ist nicht nur der Vorläufer des Cinema Novo, sondern auch 

eine zentrale Gründerfigur des Nuevo Cine Latinoamericano. Der Argentinier Fernando 

Birri – selbst ein Protagonist des Neuen Lateinamerikanischen Kinos, der in tire dié/wirf 

einen groschen (ARG 1960) und los inundados/die überschwemmten (ARG 1961) die Armut 

der Menschen im nordargentinischen Santa Fe ungeschönt zeigt und damit den latein-

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 41

sich in rio, 40 graus thematisch in der Ausrichtung auf die soziale Realität 
der unteren Gesellschaftsschichten und deren Leben im Elend93 sowie produk-
tionsästhetisch vor allem in Aufnahmen an Originalschauplätzen mit vorhan-
denem Licht und dem Einsatz von Laienschauspieler/innen. Die neorealistische 
Methode ermöglichte kleine, kostengünstige Produktionen und eine neue Art 
zu filmen, die Glauber Rocha treffend als »Kino machen mit ›einer Kamera und 
einer Idee‹«94 bezeichnet hat. Ziel war die Entwicklung eines nationalen Kinos, 
wobei es Nelson Pereira dos Santos zufolge darum ging, »das Kino der Realität 
Brasiliens anzupassen«95. rio, 40 graus zeigt in verschiedenen Erzählsträngen 
das Leben von Jungen aus der Favela, die für ihren Lebensunterhalt auf der Stra-
ße Erdnüsse verkaufen. Der Film kontrastiert die Armut der Bevölkerung in den 
Favelas mit dem mondänen Bürgertum, um so die soziale Ungerechtigkeit in 
Brasilien anzuprangern. In dem Omnibusfilm cinco vezes favela/fünf mal 
favela (BRA 1961), der sich an Nelson Pereira dos Santos’ Favela-Filmen rio, 40 
graus und rio zona norte/rio nordbezirk (BRA 1957) orientiert, sieht Glauber 
Rocha das Projekt des Cinema Novo beispielhaft verwirklicht. Der Omnibusfilm 
von Marcos Farias, Miguel Borges, Carlos Diegues, Leon Hirszman und Joaquim 
Pedro de Andrade, allesamt angehende Protagonisten der Cinema-Novo-Bewe-
gung, wurde produziert vom Centro Popular de Cultura der União Nacional dos 
Estudantes (›Populäres Zentrum für Kultur‹ der ›Nationalen Vereinigung der 
Studierenden‹).

amerikanischen Dokumentarfilm prägte – bezeichnete den Film rio 40 graus zu Recht als 

ein Schlüsselwerk, das mit allem gebrochen habe, was bis dato im lateinamerikanischen 

Kino produzier t worden war (rio 40 graus »marca, para el cine brasileño y latinoamericano, 

un momento de ruptura con respecto a todo el cine que lo precedió.«). BIRRI, Fernando: 

»Nelson Pereira dos Santos: ›Río 40 grados‹ (1956) y ›Vidas secas‹ (1963)«. In: ders.: 

Soñar con los ojos abiertos. Las treinta lecciones de Stanford. Buenos Aires: Aguilar 2007, 

S. 173-184, hier S. 173.

93 | Cesare Zavattini, der große Drehbuchautor des Neorealismus, bezeichnet das 

Elend als »eine der lebendigsten Wirklichkeiten unserer Zeit«. ZAVAT TINI, Cesare: »Einige 

Gedanken zum Film« [Orig. 1953]. In: Theodor Kotulla (Hg.): Der Film. Manifeste, Gespräche, 

Dokumente, Bd. 2: 1945 bis heute. München: Piper 1964, S. 11-27, hier S. 18f. 

94 | ROCHA, Glauber: Revisão crítica do cinema brasileiro, S.  106: »fazer cinema com 

›uma câmera e uma idéia‹«. Hervorhebung im Original. 

95 | SANTOS, Nelson Pereira dos/ROCHA, Glauber/VIANY, Alex: »Cinema Nôvo: Origens, 

ambições e perspectivas«, S. 190: »colocar o cinema em adequação com a realidade do 

Brasil«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹42

Abb. 4-5: rio, 40 graus; cinco vezes favela

Bis Mitte der 1960er Jahre dominierte in Brasilien eine revolutionäre Kunst 
›populärer‹ Ausrichtung, die sich exemplarisch in den Kulturproduktionen des 
CPC genannten Centro Popular de Cultura niederschlägt. Aus der Zusammen-
kunft von Mitgliedern der linksgerichteten Theatergruppe Teatro de Arena und 
Studierenden aus Rio de Janeiro ging 1959 das CPC aus der União Nacional dos 
Estudantes hervor. Die regen kulturpolitischen Tätigkeiten des CPC umfassten 
auf der Straße verteilte Hefte mit didaktischen Gedichten (Violão de Rua – ›Gi-
tarre der Straße‹ – genannt), musikalische Produktionen wie die LP O povo canta 
(›Das Volk singt‹) bis hin zur Produktion des angeführten Omnibusfilms cinco 
vezes favela, einem Schlüsselwerk des frühen Cinema Novo. Trotz der hohen 
ästhetischen Qualität der beiden letztgenannten Produktionen zielte das CPC in 
erster Linie auf die Propagierung der ›cultura popular‹. ›Populäre Kultur‹ war 
nach dem Verständnis des CPC weniger Kultur, die aus dem ›Volk‹ kommt, als 
vielmehr Kultur, die für das ›Volk‹ gemacht wird – als Instrument zur Mobilisie-
rung der unterprivilegierten Schichten. Dementsprechend waren die Kulturpro-
duktionen des CPC weniger auf ästhetischen Wert bedacht als auf ideologische 
Wirksamkeit, mit der Absicht, das ›Volk‹ aus seiner ›Entfremdung‹ zu befreien 
und ihm zur Entwicklung eines ›revolutionären‹ Bewusstseins zu verhelfen. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 43

Abb. 6: O povo canta

Die linksgerichtete Politisierung manifestierte sich in Brasilien zu Beginn der 
1960er Jahre in fast allen Kulturproduktionen, von der ›Bossa Nova engajada‹, 
einer politisierten Bossa Nova, wie sie vor allem Carlos Lyra und Sérgio Ricar-
do96 vertraten, bis hin zum Cinema Novo, das den brasilianischen Film bis in 
die 1970er Jahre maßgeblich bestimmte und auch international große Aufmerk-
samkeit erlangte. Dieser Zeitgeist spiegelt sich symptomatisch in dem Werk von 
Ferreira Gullar, einem der bedeutendsten zeitgenössischen Dichter und Kultur-
kritiker Brasiliens.97 Ab 1962 orientierte sich Gullar an der ›cultura popular‹ – 
dem Schlüsselbegriff im Brasilien der 1960er Jahre –, welche er auffasste als 
»Bewusstwerdung über die brasilianische Realität« und folglich als ein »revo-

96 | Von Sérgio Ricardo stammen auch Lieder für Glauber Rochas Filme deus e o diabo na 

terra do sol und o dragão da maldade contra o santo guerreiro.

97 | Ab 1949 veröffentlichte Ferreira Gullar Lyrik, die sich in avantgardistischer Tradition 

vor allem mit formalen Aspekten der Sprache auseinandersetzt. Nach Begründung der ›kon-

kretistischen Poesie‹ mit dem Lyrikband A luta corporal (›Der körperliche Kampf‹, 1954) 

und der Partizipation an der Bewegung des Neokonkretismus am Ende des Jahrzehnts 

kämpfte Gullar ab 1962 gegen soziale Ungerechtigkeit und Unterdrückung, wobei sei-

ne Lyrik sich nie auf propagandistische Funktionen beschränkte. Ende der 1960er Jahre 

– nach der Zerschlagung der revolutionären Hoffnungen durch den Militärputsch 1964 – 

entwickelte Gullar eine formal komplexere, neo-avantgardistisch ausgerichtete engagier te 

Lyrik. Diesen Richtungswechsel untermauerte Gullar theoretisch mit dem Essay Vanguarda 

e subdesenvolvimento (›Avantgarde und Unterentwicklung‹).

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹44

lutionäres Bewusstsein«98. Gullar engagierte sich im CPC, als dessen Präsident 
er zur Zeit des rechtsgerichteten Militärputsches am 31. März bzw. 1. April 1964 
amtierte. In dem 1965 erschienenen Essay Cultura posta em questão (›In Frage 
gestellte Kultur‹) umschreibt Gullar die Aufgabe des Dichters in einer Weise, die 
bezeichnend ist für die Kunstauffassung jener Zeit. Brasilien, wie es seine Gene-
ration der Intellektuellen und Künstler sehe, habe nichts Malerisches, sondern 
sei ein sozial gespaltenes Land mit wenigen Reichen und vielen Armen. »Der 
Künstler wird seine soziale Funktion in dem Maße erfüllen, wie er Bewusstsein 
für seine Verantwortung hat, und begreift, dass die Kunst ein Medium der kol-
lektiven Kommunikation ist.«99 Um die Kunst in die ›cultura popular‹ zu inte-
grieren, seien bestimmte Kriterien zu erfüllen, insbesondere »die Klarheit [des 
Ausdrucks] und die Kapazität zu kommunizieren und zu emotionalisieren«.100 
Das Kunstwerk müsse primär als »Instrument der sozialen Bewusstmachung«101 
fungieren, mit dem Ziel, eine Agrarreform zur Umverteilung des Landes durch-
zusetzen sowie den Imperialismus und den (Neo-)Kolonialismus zu bekämpfen. 

Ein eindringliches Plädoyer für eine Agrarreform und die Umwälzung der 
Gesellschaftsordnung kommt auch in Glauber Rochas Film deus e o diabo na 
terra do sol zum Ausdruck, in dem die »Ästhetik des Hungers« beispielhaft an-
gelegt ist. Rochas zweiter Langfilm entstand während der Blütezeit der brasiliani-
schen Linken – und nur wenige Monate vor dem rechtsgerichteten Staatsstreich, 
auf den eine über zwanzigjährige Militärdiktatur folgte. In dem Film ist »der 
Moment vor 1964 zusammengefasst in einer Allegorie der Hoffnung«102, einer 
Allegorie über die Befreiung der brasilianischen Bevölkerung aus den repressi-
ven Gesellschaftsstrukturen.103 In einer Exposition ist das Leben des Kuhhirten 

98 | GULLAR, Ferreira: »Cultura posta em questão« [Orig. 1965]. In: ders.: Cultura posta 

em questão/Vanguarda e subdesenvolvimento. Ensaios sobre arte. Rio de Janeiro: José 

Olympio 2002, S.  13-155, hier S.  23: »A cultura popular é, em suma, a tomada de con-

sciência da realidade brasileira […], consciência revolucionária.«

99 | Ebd., S. 46: »O ar tista exercerá função social na medida em que tenha consciência 

de sua responsabilidade e compreenda que a ar te é um meio de comunicação coletiva.«

100 | Ebd., S. 155: »a clareza e a capacidade de comunicar e emocionar«.

101 | Ebd.: »instrumento de conscientização social«.

102 | XAVIER, Ismail: »Glauber Rocha: le désir de l’Histoire«. In: Paulo Antonio Paranaguá 

(Hg.): Le cinéma brésilien. Paris: Éditions du Centre Pompidou 1987, S.  145-153, hier 

S. 147: »synthétisé le moment pré-1964 dans une allégorie de l’espérance«.

103 | In deus e o diabo na terra do sol kommt die zunehmende politische Polarisierung im 

Brasilien der frühen 1960er Jahre exemplarisch zum Ausdruck. João Goulart, der seit 1961 

amtierende Präsident Brasiliens, positionier te sich zunehmend links und strebte eine ›re-

forma de base‹ (Basisreform) an, die auch eine Agrarreform zugunsten der Kleinbauern 

und Landlosen beinhalten sollte. In der Amtszeit Goular ts polarisier ten sich die gesell-

schaftlichen Kräfte in immer drastischerer Weise: Die politisier te Arbeiterklasse verstärkte 

die Streikbewegung, die Großgrundbesitzer bewaffneten sich 1963 gegen die anstehende 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 45

Manuel und seiner Frau Rosa im Zustand der Ausbeutung und Unterdrückung 
durch einen coronel (Großgrundbesitzer) dargestellt. Als der coronel Manuel aus-
zupeitschen beginnt, erschlägt dieser den Großgrundbesitzer mit seiner Mache-
te. Zur Flucht gezwungen, schließt sich Manuel zunächst dem Messianismus des 
sadistischen ›Propheten‹ Sebastião an und dann dem cangaço (Banditentum) von 
Corisco. Er verwandelt sich vom vaqueiro (Kuhhirten) zum beato, einem »metaphy-
sischen Rebellen«, und daraufhin zum cangaceiro, einem »anarchistischen Rebel-
len«.104 Dabei sind für Manuel der »gewalttätige Mystizismus« von Sebastião und 
die »mystische Gewalt«105 von Corisco gleichsam Etappen auf dem Weg zu seiner 
künftigen Selbstbestimmung. Manuels finaler Lauf durch den Sertão wirkt wie 
die Verheißung seiner beginnenden Emanzipation, und der harte Schnitt vom 
dürregezeichneten Sertão zum Meer erscheint als Zeichen der erhofften sozialen 
Umwälzung.106 Das Schlusslied des Films kritisiert explizit die Besitzverhältnisse 
in Brasilien und plädiert für eine Agrarreform, wobei sowohl in dem Lied als auch 
in der Montagefolge vom Sertão zum Meer deutlich eine Revolutionsteleologie 
zum Ausdruck kommt.

Agrarreform und 1964 protestier ten in São Paulo 500.000 Konservative gegen die links-

gerichtete Politik Goular ts. Die wir tschaftlichen, bürokratischen und militärischen Eliten 

Brasiliens stellten sich gegen den Regierungskurs Goular ts und am 31. März bzw. 1. April 

1964 führten die Militärs einen – von den USA unterstützten – Staatsstreich durch, dem 

kein Widerstand entgegengebracht wurde.

104 | ROCHA, Glauber: »Discussão« [Gesprächsleitung Alex Viany]. In: ders.: Deus e o 

Diabo na Terra do Sol. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira 1965, S. 115-150, hier S. 128: 

»O beato é um rebelde metafísico; o cangaceiro, um rebelde anarquista.«

105 | BERNARDET, Jean-Claude: Brasil em tempo de cinema. Ensaio sôbre o Cinema 

Brasileiro de 1958 a 1966. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira 1967, S. 72: »misticismo 

violento«; »violência mística«.

106 | Im Schlusslied heißt es analog zu dem Umschnitt vom Sertão zum Meer: »O Sertão 

vai virar mar,/E o mar vai virar ser tão!« (›Der Sertão wird zum Meer werden,/Und das Meer 

wird zum Sertão werden!‹). Es handelt sich hierbei um eine Abwandlung des legendären 

Ausspruchs von Antônio Conselheiro (»o certão [sic!] virará praia e a praia virará cer-

tão [sic!]«), wie er sich in dem Buch Os sertões (›Krieg im Sertão‹, 1902) findet, in dem 

Euclides da Cunha das Massaker schildert, das Regierungstruppen 1897 in Canudos an 

der Gemeinde von Conselheiro verübten, dem 30.000 Menschen zum Opfer fielen. Vgl. 

hierzu ZILLY, Berthold: »Nachwort«. In: Euclides da Cunha: Krieg im Sertão. Übers., Anm., 

Glossar und Nachw. Berthold Zilly. Frankfur t a.M.: Suhrkamp 2000, S.  757-783 sowie 

ZILLY, Berthold: »A reinvenção do Brasil a partir dos ser tões«. In: Humboldt, Nr. 80, 2000, 

S. 44-51.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹46

Abb. 7-13: deus e o diabo na terra do sol

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 47

Rochas Film und seine »Ästhetik des Hungers« waren von maßgeblichem Ein-
fluss auf das anti-kolonialistische Kino. An die Reflexionen des Regisseurs und 
dessen Film deus e o diabo na terra do sol knüpfen zentrale Positionen des 
anti-kolonialistischen Kinos explizit an.107 Dies gilt sowohl für das Tercer Cine 
(›Drittes Kino‹) der argentinischen Filmemacher Fernando E. Solanas und Octa-
vio Getino108 als auch für das Cine Imperfecto (›Unperfektes Kino‹) des kubani-
schen Regisseurs Julio García Espinosa109. 

Der anti-kolonialistische Impetus, wie er bei Glauber Rocha zum Ausdruck 
kommt, ist in la hora de los hornos/die stunde der hochöfen (ARG 1968) 
am stärksten zugespitzt. Der vierstündige argentinische Film von Fernando E. 
Solanas und Octavio Getino thematisiert die neokolonialistische Unterdrückung 
der ›Dritten Welt‹ sowie das gewaltsame Aufbegehren gegen diese Machtstruktu-
ren. la hora de los hornos steht im Zeichen einer ›trikontinentalen Revolution‹ 
in Afrika, Asien und Lateinamerika und ist Ausdruck des von den Regisseuren 
entwickelten Tercer Cine, eines Dritten Kinos als Alternative sowohl zum Hol-
lywoodkino als auch zum Autorenfilm. Das Tercer Cine ist erklärtermaßen ein 
»Kino der Aggression« (»cine de agresión«), ein »Aktions-Kino« (»Cine Acción«)110, 
das auf »die Dekolonisierung der Kultur« zielt111. In la hora de los hornos ist 
das Konzept des Tercer Cine exemplarisch umgesetzt. Der Agitprop-Film gliedert 
sich in drei Teile mit programmatischen Titeln: »Neokolonialismus und Gewalt«, 
»Handlung für die Befreiung« sowie »Gewalt und Befreiung«.112 Bereits in der 
Anfangssequenz wird deutlich, dass der Film als Aufruf zur Revolution gemeint 
ist. Zu einer martialischen Trommelmusik sind in stakkatoartigem Rhythmus 
Aufnahmen montiert, die eruptiv aus einer Schwarzfilmsequenz aufblitzen 
– primär Gewalt von Militärs gegen wehrlose Menschen, die sich versammeln 
und schließlich ebenfalls mit Gewalt reagieren. Zwischen den Bildern sind Slo-
gans von Wortführern des anti-kolonialistischen Befreiungskampfes eingefügt, 

107 | Vgl. SCHULZE, Peter W./SCHUMANN, Peter B.: »Glauber Rocha: ultrapassando as 

fronteiras do cinema brasileiro«. In: dies. (Hg.): Glauber Rocha e as culturas na América 

Latina. Frankfur t a.M.: TFM 2011, S. 7-14.

108 | Vgl. SOLANAS, Fernando E./GETINO, Octavio: »Hacia un Tercer Cine. Apuntes y ex-

periencias para el desarrollo de un cine de liberación en el Tercer Mundo« [Orig. 1969]. 

In: dies.: Cine, cultura y descolonización. Buenos Aires: Siglo Veintiuno Argentino 1973, 

S. 55-92.

109 | GARCÍA ESPINOSA, Julio: »Por un cine imperfecto«. In: Cine cubano, Nr. 66/67, 

1969, S. 44-60. 

110 | SOLANAS, Fernando E./GETINO, Octavio: »La cultura nacional, el cine y ›La hora de 

los hornos‹« [Orig. 1969]. In: dies.: Cine, cultura y descolonización, S. 29-53, hier S. 40. 

Hervorhebung im Original.

111 | SOLANAS, Fernando E./GETINO, Octavio: »Hacia un Tercer Cine«, S. 60: »la descolo-

nización de la cultura«. Hervorhebung im Original.

112 | »Neocolonialismo y violencia«, »Acto para la liberación« und »Violencia y liberación«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹48

darunter ein Satz von Frantz Fanon, dem ein zentraler Stellenwert innerhalb 
des Films zukommt: »EL HOMBRE COLONIZADO SE LIBERA EN Y POR LA 
VIOLENCIA« (»Der kolonisierte Mensch befreit sich in der Gewalt und durch 
sie«). Die starke Polarisierung von Unterdrückern und Unterdrückten durch die 
Bildmontage korrespondiert mit den revolutionären Slogans, die ebenfalls klare 
Fronten bilden: auf der einen Seite das ausgebeutete, unterdrückte ›Volk‹ in La-
teinamerika und anderen Ländern der ›Dritten Welt‹, auf der anderen Seite die 
nationalen Eliten jener Länder und die USA, die in einem Che-Guevara-Zitat als 
»GRAN ENEMIGO DEL GENERO HUMANO« (»großer Feind der Menschheit«) 
bezeichnet werden. Obwohl der Film durch viele anti-kolonialistische Zitate pam-
phletartigen Charakter bekommt, ist die Gestaltung hochgradig dynamisch und 
agitierend, vor allem durch den schnellen Montagerhythmus, das Crescendo der 
Trommelklänge und bewegliche Schriftzüge. Der Film postuliert einen Kriegszu-
stand und ruft unter der Devise »LIBERACIÓN« (»Befreiung«) zum Kampf gegen 
den Neokolonialismus auf. 

Abb. 14-19: la hora de los hornos

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 49

Der anti-kolonialistische Appell wurde nicht nur durch die filmischen Gestal-
tungsmittel wirkungsmächtig zum Ausdruck gebracht, sondern darüber hinaus 
noch verstärkt durch die spezielle Aufführungssituation von la hora de los 
hornos. Solanas und Getino zielten auf die Verwandlung des Kinos von einem 
Aufführungsort in einen Aktionsort, an dem das Publikum für den anti-kolo-
nialistischen Kampf mobilisiert wird. Dementsprechend heißt es in der Ersten 
Deklaration der Gruppe Cine Liberación, dem Filmkollektiv ›Kino Befreiung‹, das 
Solanas und Getino im Mai 1968 gegründet hatten: »Eher als eine Film, ist die 
stunde der hochöfen ein Akt. Ein Akt zur Befreiung.«113 Solans und Getino 
beschrieben 1969 in der kubanischen Filmzeitschrift Cine Cubano die Urauffüh-
rung von la hora de los hornos, bei der die Projektion durch weitere außer-
filmische Gestaltungsmittel ergänzt wurde.114 Auf beiden Seiten der Leinwand 
war je eine argentinische Flagge angebracht, darüber hing ein zehn Meter breites 
Spruchband mit einem Satz von Frantz Fanon: »Todo espectador es un cobarde o 
un traidor« (»Jeder Zuschauer ist ein Feigling oder ein Verräter«). Die Filmpro-
jektion wurde wiederholt durch Interventionen der Regisseure unterbrochen. Vor 
dem zweiten Teil des Films – mit dem Titel Actos para la liberación – wurde revolu-
tionäre Marschmusik aus Ländern der ›Dritten Welt‹ gespielt. Über Lautsprecher 
erklang ein Aufruf des argentinischen Unabhängigkeitskämpfers San Martín aus 
dem Jahr 1819: es gelte, die Hände nicht von den Waffen zu lassen bis das Land 
gänzlich befreit sei, oder wie couragierte Männer zu sterben.115 Überdies gab es 
Unterbrechungen der Projektion, in denen die Regisseure dem Publikum den 
Film und »seine Bedeutung« (»su significación«) erklärten. Der Film sei ein Akt, 

113 | SOLANAS, Fernando E./GETINO, Octavio: »Primer declaración del grupo Cine Liberación« 

[Orig. 1968]. In: dies.: Cine, cultura y descolonización, S.  9-10, hier S.  10: »La hora de los 

hornos, antes que un film, es un acto. Un acto para la liberación.« Hervorhebung im Original.

114 | Vgl. SOLANAS, Fernando E./GETINO, Octavio: »La cultura nacional, el cine y ›La hora 

de los hornos‹«, S. 42.

115 | »Compañeros, juremos no dejar las armas de la mano hasta ver el país enteramente 

libre o morir con ellas como hombres de coraje«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹50

der zur Handlung führe, die Zuschauer sollten zu Protagonisten der Geschich-
te werden, einer Geschichte, die der Film aufzeige: von der neokolonialistischen 
Unterdrückung hin zu einem nationalistisch geprägten Sozialismus. 

Solanas und Getino begriffen sich ausdrücklich als »revolutionäre Cineasten«, die 
mit ihrem militanten »Guerrilla-Kino« – ein Begriff, den Glauber Rocha bereits 1967 
prägte116 – den Umsturz der gesellschaftlichen Verhältnisse herbeiführen wollten. Be-
zeichnend für das anti-kolonialistische Kino, verwenden Solanas und Getino Kriegs-
metaphern für den Film: Die Kamera gilt ihnen als Erzeuger von Bild-Munition und 
der Projektor als Waffe.117 Der Topos von der Kinoapparatur als Waffe war im anti-
kolonialistischen Kino verbreitet. Bezeichnenderweise figuriert ein Filmprojektor als 
Schusswaffe auf dem Plakat zur 10-Jahres-Feier der Gründung des ICAIC (Instituto 
Cubano de Arte e Industria Cinematográficos – ›Kubanisches Institut für Filmkunst 
und Filmindustrie‹), der staatlichen Filminstitution auf Kuba, die sich als anti-impe-
rialistisch bzw. anti-kolonialistisch verstand.118 Militante anti-kolonialistische Filme 
wie la hora de los hornos sind meist durch einen ausgeprägten Linksnationalis-
mus gekennzeichnet. Dichotome Identitäts- und Alteritäts-Zuweisungen ziehen kla-
re Fronten und erzeugen starke Feindbilder. Die Kampfansage an Imperialismus und 
Neokolonialismus geht häufig einher mit einer paternalistischen Haltung gegenüber 
dem Publikum, das über ›die richtige Weltsicht‹ aufgeklärt werden sollte. 

II.4	T ropicalismo: die postkoloniale Wende in der  
	 br asilianischen Kunst

Einer der ersten Filme, der die binären Denkmuster und Darstellungsweisen des 
anti-kolonialistischen Kinos überwindet, ist Glauber Rochas terra em transe/
land in trance von 1967. Rochas dritter Langfilm bricht gänzlich mit der links-
nationalen militanten Kunst samt ihrer manichäischen und paternalistischen 
Tendenzen. Zum Ausdruck kommt dies in nuce in einer Fernsehreportage des 
Protagonisten Paulo Martins (Jardel Filho), einem Film-im-Film, der als propa-
gandistisches Denunziationsmittel dient, und dessen plakative Botschaft und äs-
thetische Eindimensionalität durch den Gesamtfilm als solche dekuvriert werden. 
terra em transe ist eine allegorische Darstellung des Militärputsches in Brasi-
lien 1964, erzählt aus der Perspektive des sterbenden Dichters und Journalisten 
Paulo Martins, der auf die Nachricht des Staatsstreichs und der Amtsniederle-

116 | Vgl. ROCHA, Glauber: »Tricontinental«, insbesondere S. 109.

117 | SOLANAS, Fernando E./GETINO, Octavio: »Hacia un Tercer Cine«, S. 78: »La cámera 

es la inagotable expropiadora de imágenes-municiones, el proyector es un arma capaz de 

disparar a 24 fotogramas por segundo.«

118 | Vgl. hierzu SCHULZE, Peter W.: »Cuba«. In: Isabel Maurer Queipo (Hg.): Socio-critical 

Aspects in Latin American Cinema(s). Themes – Countries – Directors – Reviews. Frankfurt 

a.M. u.a.: Peter Lang 2012, S. 57-61.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 51

gung des linken Führers in einem suizidalen Alleingang eine Polizeiabsperrung 
durchbricht und dabei tödlich verwundet wird. Mit Paulos Agonie beginnt eine 
fragmentierte neunzigminütige Rückblende, ein delirierender visueller stream of 
consciousness über die Ereignisse, die zu dem Staatsstreich geführt haben. In einer 
zirkulären Rahmung schließt der Film erneut mit Paulos Durchbrechung der Poli-
zeiabsperrung und seiner artifiziellen, opernhaften Agonie, begleitet von einer Ka-
kophonie aus Maschinengewehrschüssen, Sirenengeheul und klassischer Musik. 

Abb. 20-22: terra em transe

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹52

terra em transe zieht das Publikum meist ohne einführende Einstellungen ab-
rupt ins bewegte Geschehen. Die Konstruktion des filmischen Raums ist durch 
Diskontinuitäten bestimmt und der Plot zerfällt in viele kleine Handlungssplitter. 
So entsteht eine Atmosphäre der transe – der vielschichtige Begriff des Filmti-
tels umfasst Bedeutungen wie ›Beklemmung‹ und ›Schicksalsschlag‹, ›Kampf‹, 
›Zustand der Bewusstseinsveränderung‹ und ›Tod‹, die alle bezeichnend sind für 
die Ereignisse im Leben des Protagonisten Paulo bzw. für die Entwicklungen im 
allegorischen Staat Eldorado. Die transe wird durch die filmischen Gestaltungs-
mittel verstärkt, etwa durch rapide Wechsel der Kameraeinstellungen, unruhige 
Handkameraaufnahmen und einen sprunghaften Montagestil, durch Brüche in 
der Musik und in den Geräuschkulissen, durch den an- und abschwellenden Re-
defluss des Voice-over und eine gewisse Autonomie der Kameraführung, die bis-
weilen einer eigenen, handlungsunabhängigen Choreografie zu folgen scheint. 
Auf barocke Opulenz folgen immer wieder Kontrapunkte in Form von statischen 
Einstellungen, Stille und visueller Reduktion.119 Die Atmosphäre der Trance und 
der filmsprachliche Exzess werden wiederholt durch Brecht’sche Illusionsdurch-
brechungen kontrastiert, beispielsweise durch Metalepsen wie direkt an die Ka-
mera gerichtete Ansprachen, durch die Wiederholung der gleichen Szene und die 
Betonung der sozialen Gestik der Figuren.120

In terra em transe werden gezielt verschiedene Werke und Stile aufgegrif-
fen, um sowohl (neo-)kolonialistische als auch nationalistische Machtkonstella-
tionen und Repräsentationsformen zu dekuvrieren. Rochas Film prangert nicht 
bloß die Exploitation an, wie dies in anti-kolonialistischer Kunst der Fall ist, son-
dern schreibt (neo-)kolonialistischen sowie nationalistischen Diskursformatio-
nen und Darstellungsweisen gezielt kulturelle und ästhetische Differenzen ein. 
Hierbei werden ›traditionelle‹ und ›moderne‹, ›nationale‹ und ›fremdländische‹ 
Kulturformen kontrastiv zueinander in Beziehung gesetzt, um auf diese Weise 
Widersprüche aufzudecken, die sowohl aus der kolonialen Vergangenheit Brasi-
liens hervorgehen als auch in der Gegenwart unter der Militärdiktatur entstanden 
sind. In dem Spannungsfeld scheinbar unvereinbarer Gegensätze, das auch in 
formal-ästhetischer Heterogenität zum Ausdruck kommt, zeichnet sich eine kul-
turelle Identität ab, die jenseits von nationalistischer Glorifizierung und (neo-)
kolonialistischer Stigmatisierung angesiedelt ist.

terra em transe begründet eine neue ästhetische Form, die für die brasilia-
nische Kunst der späten 1960er Jahre von zentraler Bedeutung sein sollte – auch 
wenn es keine direkte Nachfolge des spezifischen Stils gibt, den Ivana Bentes 

119 | Zum Stil von Glauber Rocha vgl. XAVIER, Ismail: »A invenção do estilo em Glauber 

Rocha e seu legado para o cinema político«. In: Peter W. Schulze/Peter B. Schumann (Hg.): 

Glauber Rocha e as culturas na América Latina. Frankfur t a.M.: TFM 2011, S. 15-26.

120 | Für eine detailliertere Betrachtung des Films vgl. SCHULZE, Peter [W.]: Transformation 

und Trance. Die Filme des Glauber Rocha als Arbeit am postkolonialen Gedächtnis. 

Remscheid: Gardez! 2005, S. 70-80.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 53

treffend als »baroque Tropicalism«121 bezeichnet hat. Rochas Film ist neben Hé-
lio Oiticicas Environment Tropicália ein Gründungswerk des Tropicalismo, der 
1967 entstand und bis etwa 1972 existierte122, womit diese Kunstströmung genau 
in jene Phase der Militärdiktatur fällt, in der die staatlichen Repressionen stark 
zunahmen und die explizit linksgerichteten Kulturproduktionen der militanten 
anti-kolonialistischen Kunst durch rigide Zensurregelungen verboten wurden.

Das Aufkommen des Tropicalismo markiert den Wendepunkt von einer anti-
kolonialistischen, dem Klassenkampf verpflichteten Kunst – wie vom einfluss-
reichen Centro Popular de Cultura (CPC) propagiert und gefördert – hin zu Wer-
ken, die als postkolonial gelten können. Anti-kolonialistische Kunst war meist mit 
nationalistischen Untertönen sowie einer paternalistischen Haltung gegenüber 
dem ›Volk‹ verbunden und invertierte somit lediglich (neo-)kolonialistische Dis-
kurse mit ihren dichotomen Abwertungen des Anderen, die unter umgekehrten 
Vorzeichen fortgesetzt wurden. Dagegen manifestieren sich in den tropikalisti-
schen Werken neue politisch-ästhetische Strategien, die sowohl (neo-)kolonialis-
tische als auch nationalistische Diskurse und Repräsentationsformen bis hin zu 
ihren epistemischen Grundlagen unterminieren. Der Tropicalismo kennzeichnet 
sich überdies durch eine neue Beziehung zum Publikum, dem eine aktive Rolle 
gegenüber den betont vielschichtigen Werken zugestanden wird, anstatt es als 
bloßen Rezipienten festgelegter Botschaften zu begreifen. 

Mit dem Tropicalismo entsteht eine Kunstströmung, die an den brasiliani-
schen Modernismo der 1920er Jahre und insbesondere an Oswald de Andrades 
Konzept der antropofagia anknüpft – sowohl durch explizite Bezüge und Werk-
adaptionen als auch in Hinblick auf die ästhetischen Verfahren und künstleri-
schen Strategien. Am offensichtlichsten sind diese Bezüge in Joaquim Pedro de 
Andrades filmischer Adaption von Mário de Andrades Roman Macunaíma, o herói 
sem nenhum caráter (›Macunaíma, der Held ohne jeden Charakter‹, 1928) sowie 
in José Celso Martinez Corrêas Inszenierung von Oswald de Andrades Theater-

121 | BENTES, Ivana: »Multitropicalism, Cinematic-Sensation and Theoretical Devices«. 

In: Carlos Basualdo (Hg.): Tropicália: A Revolution in Brazilian Culture. São Paulo: Cosac 

Naify 2005, S. 99-128, hier S. 102.

122 | Während der Beginn des Tropicalismo mit Hélio Oiticicas Environment Tropicália und 

Glauber Rochas Film terra em transe klar im April bzw. Mai 1967 angesetzt werden kann, ist 

das Ende dieser Kunstströmung nur schwer zu bestimmen. Symbolisch festmachen ließe 

es sich mit dem Suizid des tropikalistischen Dichters und Essayisten Torquato Neto im 

Jahr 1972. Allerdings kündigte sich auf dem Höhepunkt des Tropicalismo bereits dessen 

Auflösung an: Im Dezember 1968 wurden Caetano Veloso und Gilberto Gil inhaftier t und 

erst im Februar 1969 unter Hausarrest in ihren Heimatstaat Bahia entlassen; kurz darauf 

gingen die beiden Musiker für mehrere Jahre ins Exil. Ab 1970 lässt sich dann kaum noch 

vom Tropicalismo als einer Bewegung sprechen. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹54

stück O Rei da Vela (›Der König der Kerzen‹, 1937).123 Darüber hinaus sind Hélio 
Eichbauers Bühnenbild und Kostümdesign aus O Rei da Vela angelehnt an die 
Gemälde der modernistischen Malerin Tarsila do Amaral. Viele Texte tropikalisti-
scher Songs, insbesondere von Caetano Veloso, enthalten Anklänge an Oswald de 
Andrades Gedichte und experimentelle Prosa, die u.a. gekennzeichnet sind durch 
Juxtaposition heterogener Sprachelemente, eine parodistische Schreibweise und 
anarchischen Humor.

In der Reflexion über ihre Werke und über die Bewegung des Tropicalismo 
beziehen sich die maßgeblichen tropikalistischen Künstler explizit auf Oswald de 
Andrades antropofagia und stellen deren Bedeutung für ihre eigene Arbeit heraus. 
Dies gilt für Hélio Oiticica und Glauber Rocha, für Caetano Veloso und José Celso 
Martinez Corrêa. So beruft sich Hélio Oiticica bereits in dem Aufsatz Esquema 
geral da Nova Objetividade, der 1967 im Katalog zu der Ausstellung Nova Objetivi-
dade Brasileira erschien, maßgeblich auf Oswald de Andrades antropofagia.124 1972 
publizierte Oiticica die erste Übersetzung des Manifesto Antropófago ins Engli-
sche. Glauber Rocha betont die Bedeutung von Oswald de Andrades antropofagia 
für den Tropicalismo, den er als »descoberta antropofágica«, als »antropophagi-
sche Entdeckung« bezeichnet.125 In dem Kapitel ›Antropofagia‹ seines 1997 er-
schienenen Buches Verdade tropical unterstreicht Caetano Veloso die zentrale Be-
deutung, die der »kulturelle Kannibalismus« für den Tropicalismo hatte.126 José 
Celso Martinez Corrêa rekurriert in Bezug auf seine Inszenierung von Oswald de 
Andrades Theaterstück O Rei da Vela ebenfalls auf das Konzept der antropofagia, 
das er im Kontext des Neokolonialismus verortet.127

123 | Zu nennen wäre hier noch Joaquim Pedro de Andrades singulärer ›spät-tropikalisti-

scher‹ Film o homem do pau-brasil/the brazilwood man (BRA 1982), der im Sinne der antropo-

fagia Leben und Werk von Oswald de Andrade darstellt, wie Friedrich Frosch – einschließlich 

intramedialer Bezüge zu a idade da terra/das zeitalter der erde (BRA 1980, R: Glauber Rocha) 

– herausgearbeitet hat. Vgl. FROSCH, Friedrich: »Herdeiros da Antropofagia Oswaldiana: 

Glauber Rocha e Joaquim Pedro de Andrade através de seus cantos de cisne: ›A idade da 

terra‹ e ›O homem do Pau-Brasil‹«. In: Peter W. Schulze/Peter B. Schumann (Hg.): Glauber 

Rocha e as culturas na América Latina. Frankfur t a.M.: TFM 2011, S. 105-135.

124 | Vgl. OITICICA, Hélio: »Esquema geral da Nova Objetividade«. In: ders.: Aspiro ao 

grande labirinto. Textauswahl Luciano Figueiredo, Lygia Pape und Waly Salomão. Rio de 

Janeiro: Rocco 1986, S. 84-95.

125 | Vgl. ROCHA, Glauber: »Tropicalismo, antropologia, mito, ideograma« [Orig. 1969]. 

In: ders.: Revolução do Cinema Novo, S. 150-154, hier S. 150f.

126 | Vgl. VELOSO, Caetano: Verdade tropical. São Paulo: Companhia das Letras 1997, 

S. 241-262, insbesondere S. 247.

127 | Vgl. CORRÊA, Zé Celso Martinez: »Longe do trópico despótico. Diário, Paris, 1977«. 

In: ders.: Primeiro Ato. Cadernos, depoimentos, entrevistas (1958-1974). Ausw., Hg. u. 

Anm. Ana Helena Camargo de Staal. São Paulo: Editora 34 1998, S. 125-134, hier S. 127: 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Verschränkungen und Brüche 55

Wesentlicher als die Bezüge zu modernistischen Werken und die expliziten 
Verweise auf das Manifesto Antropófago ist jedoch die grundlegende Affinität des 
Tropicalismo zu Oswald de Andrades antropofagia, die über bloße Rekurse weit 
hinausgeht. Die ›Strategien kultureller Kannibalisierung‹ in der tropikalistischen 
Kunst manifestieren sich zum einen im ästhetischen Verfahren, das machtge-
leitete brasilienbezogene Diskurse und Darstellungsweisen durchkreuzt und 
subvertiert; und zum anderen in einer Auffassung von kultureller Identität, bei 
der das Eigene und das Fremde gezielt zueinander in Bezug gebracht und ver-
schmolzen werden. Die elementare Bedeutung des Manifesto Antropófago für den 
Tropicalismo bringt der Musiker Caetano Veloso bereits im Jahr 1968 auf eine 
treffende Formel: »Der Tropicalismo ist ein Neo-Antropofagismo.«128 

»O rei da vela ficou claro: era a devoração da informação do imperialismo pelo seu filho, o 

escravo, o neocolono«. Hervorhebung im Original.

128 | CAMPOS, Augusto de: »Conversa com Caetano Veloso. Intervenções de Augusto de 

Campos e Gilberto Gil«. In: ders.: Balanço da Bossa e outras bossas. São Paulo: Perspectiva 

1974 [Orig. 1968], S. 199-207, hier S. 207: »O Tropicalismo é um neo-Antropofagismo.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III.	 ›Kulturelle Kannibalisierung‹  
	 als postkoloniale Strategie

Nur die Anthropophagie vereint uns. Sozial. Ökonomisch. 

Philosophisch.

Tupy, or not tupy that is the question.1

Oswald de Andrade

III.1	M odernismo: internationalistische Nationalkunst

Gut eine Dekade bevor das Konzept der antropofagia entstand, hatte sich Oswald 
de Andrade bereits für eine Rückbindung der brasilianischen Kunst an die Rea-
litäten des Landes ausgesprochen und war als Befürworter der europäischen 
Avantgarden hervorgetreten.2 Damit zählt Oswald de Andrade zu den zentralen 

1 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«. In: Revista de Antropofagia, Jg. 1, Nr. 

1, 1928, S. 3 und S. 7, hier S. 3 (1. und 3. Textblock. – Im Manifesto Antropófago f indet sich 

keine Nummerierung der Textblöcke; diese wird hier nur zum leichteren Auffinden der zitier-

ten Passagen verwendet). Zitier t nach der Faksimile-Edition der Revista de Antropofagia 

(Erste und zweite ›dentição‹). Hg. u. Vorw. Augusto de Campos. São Paulo: Ypiranga, 

1976: »Só a antropofagia nos une. Socialmente. Economicamente. Philosophicamente 

[sic!].« Entgegen den späteren Nachdrucken wurde der Originaltext durch eine Zeichnung 

von Tarsila do Amaral ergänzt. Das Manifest ist im Original in einer alten Rechtschreibung 

ver fasst, die in den Nachdrucken des Textes an das aktuelle brasilianische Portugiesisch 

angeglichen wurde; es handelt sich bei der Wiedergabe von Zitaten also nicht um 

Rechtschreibfehler des Verfassers.

2 | In dem Aufsatz »Em prol de uma pintura nacional«, der am 2. Januar 1915 in O Pirralho 

erschien, tritt Oswald de Andrade für eine kulturspezifische Darstellung Brasiliens in der 

Malerei ein und wendet sich gegen europäisierende Darstellungsweisen, die sich in der 

Perfektion malerischer Technik erschöpfen, wobei er, im Gegensatz zu seiner späteren 

Position, deutlich nationalistische Töne anschlägt (vgl. BRITO, Mário da Silva: História do 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹58

Wegbereitern des brasilianischen Modernismo3, der einen Umbruch in der aka-
demistisch geprägten brasilianischen Kultur der 1910er Jahre markiert. Antonio 
Cândido hat den Akademismus der prämodernistischen Literatur pointiert be-
schrieben, wobei sein Befund auch auf den Bereich der Kunst zutrifft: »Eine zu-
friedene Literatur, ohne formale Unruhe, ohne Rebellion oder Abgründe. Ihre 
einzige Kränkung ist nicht gänzlich europäisch zu wirken; ihre größte Anstren-
gung ist, durch die Kopie das Gleichgewicht und die Harmonie zu erlangen, mit 
anderen Worten: der Akademismus.«4 

Mit der Semana de Arte Moderna, die vom 11. bis 18. Februar 1922 im Tea-
tro Municipal in São Paulo stattfand, schuf die modernistische Bewegung ein 
programmatisches Ereignis, das bis heute als Beginn bzw. »marco-zero«5 (›Null-
punkt‹) einer eigenständigen Kunstproduktion in Brasilien gilt. Bezeichnender-
weise fand die ›Woche der Modernen Kunst‹ 1922 statt – also zur Hundertjahr-
feier der Unabhängigkeitserklärung Brasiliens. Orientierte sich die brasilianische 
Kunst bis dato am europäischen Kanon und der Formensprache des 19. Jahrhun-
derts, so zielten die modernistas mit der Semana de Arte Moderna auf die Durch-
setzung moderner Kunst als Ausdrucksform brasilianischer Identität. Mit der 
modernistischen Bewegung entstand erstmals »eine Gruppe von Intellektuellen 
und Künstlern, welche die Entwicklung einer brasilianischen Kunst planten«6 
und dabei zugleich Anschluss an die Kunst der Moderne suchten, die in Europa 

Modernismo Brasileiro. 1 – Antecedentes da Semana de Arte Moderna. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira 1964, S.  33-35). Am 11. Januar 1918 nimmt Oswald de Andrade 

erneut für die avantgardistische Kunst Stellung, indem er die expressionistisch geprägte 

Malerei von Anita Malfatti gegenüber den öffentlichen Anfeindungen von Monteiro Lobato 

ver teidigt (vgl. ebd., S. 61-62).

3 | Der Modernismo als Bezeichnung für die brasilianische Avantgarde ist nicht zu ver-

wechseln mit dem gleichnamigen Modernismo in der spanischsprachigen Welt – einer 

Literaturströmung, in die Elemente der Romantik, des Symbolismus und der Parnassiens 

einfließen, deren Blütezeit etwa zwischen 1880 und 1898 liegt und zu deren maßgeblichen 

Autoren der Nicaraguaner Rubén Darío gehört. 

4 | CÂNDIDO, Antonio: »Literatura e cultura de 1900 a 1945«. In: ders.: Literatura e so-

ciedade. Estudos de teoria e história literária. 3ª ed. revista. São Paulo: Editora Nacional 

1973 [Orig. 1965], S. 109-138, hier S. 113: »Uma literatura satisfeita, sem angústia for-

mal, sem rebelião nem abismo. Sua única mágoa é não parecer de todo européia; seu es-

forço mais tenaz é conseguir pela cópia o equilíbrio e a harmonia, ou seja, o academismo.«

5 | ZILIO, Carlos: A querela do Brasil. A questão da identidade da arte brasileira: a obra de 

Tarsila, Di Cavalcanti e Portinari, 1922-1945. Rio de Janeiro: Relume-Dumará 1997 [Orig. 

1982], S. 118.

6 | ZILIO, Carlos: »Da antropofagia à tropicália«. In: ders./João Luiz Lafetá/Lígia Chiappini 

Moraes Leite: Artes plásticas e literatura. São Paulo: Brasiliense 1982, S.  11-56, hier 

S. 14: »foi o movimento modernista o primeiro momento em que um grupo de intelectuais 

e ar tistas planejou a criação de uma arte brasileira«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 59

von den Avantgarden vorangetrieben wurde. Charakteristisch für den Modernis-
mo ist eine starke Orientierung an den europäischen Avantgarden – bei gleich-
zeitiger Betonung brasilianischer Eigenheiten in den Sujets und einem Stil, der 
nationalspezifisch sein sollte. Diese ›Doppelbewegung‹ mit ihren produktiven 
Widersprüchen lässt sich mit dem Begriff der »arte nacional estrangeira«7 (»aus-
ländische nationale Kunst«) fassen. 

Abb. 23: Semana de Arte Moderna

Die Semana de Arte Moderna erwies sich als Initialzündung für eine umfassende 
kulturelle Erneuerung in Brasilien, wobei es im Gegensatz zu den Avantgarde-Be-
wegungen in Europa weniger um einen Neubeginn ging, als vielmehr um »einen 
Beginn schlechthin, den Beginn einer eigenständigen Kultur, für die sich die Mo-

7 | MICELI, Sergio: Nacional estrangeiro. História social e cultural do modernismo artísti-

co em São Paulo. São Paulo: Companhia das Letras 2003, S. 194.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹60

dernisten als Geburtshelfer empfehlen«8. Im Unterschied zu den europäischen 
Bewegungen kam den Avantgarden in Lateinamerika9 eine tragende Rolle bei 
der Entwicklung der nationalen Identität des jeweiligen Landes zu: sie gaben den 
»Impuls und das Repertoire an Symbolen für die Konstruktion der nationalen 
Identität«10, wie Néstor García Canclini herausgestellt hat. Dies gilt insbesondere 
auch für den brasilianischen Modernismo, der bis in die Gegenwart hinein ein 
zentraler Bezugspunkt in der Auseinandersetzung mit der nationalen Identität 
Brasiliens geblieben ist und die Entwicklung neuer Ausdrucksformen geprägt 
hat, insbesondere in der Kunstbewegung des Tropicalismo. 

An der Semana de Arte Moderna nahmen viele der bedeutendsten Erneuerer 
und Erneuerinnen brasilianischer Kultur teil u.a. die Schriftsteller Mário de An-
drade, Oswald de Andrade und Plínio Salgado, der Komponist Heitor Villa-Lobos, 
der Bildhauer Victor Brecheret, der Maler Di Cavalcanti und die Malerin Anita 
Malfatti, die als »Katalysatorin der Bewegung«11 des Modernismo mit ihrer ers-
ten Einzelausstellung expressionistisch geprägter Bilder im Dezember 1917 einen 
regelrechten »Schock der Modernität«12 hervorrief. Die Aufbruchsstimmung der 
modernistas, die in der Semana de Arte Moderna ihren ersten Höhepunkt erreich-
te, manifestiert sich in neuen Ausdrucksformen und einer »busca de ›brasilida-
de‹«13, der »Suche nach ›Brasilianität‹«. So beziehen sich etwa die Bildwelten von 
Tarsila do Amaral und Lasar Segall dezidiert auf die Realität Brasiliens, die mit 
ausgeprägtem Stilwillen dargestellt wurde. Heitor Villa-Lobos und Francisco Mig-
none übernehmen Elemente populärer und folkloristischer bzw. afro-brasiliani-
scher Musik in ihre Kompositionen. Autoren wie Oswald de Andrade und Mário 
de Andrade integrieren gezielt indigene, afro-brasilianische und populärkulturel-
le Themen und Sprachformen in ihre Literatur.

8 | RÖSSNER, Michael: »Spuren der europäischen Avantgarde im ›modernistischen 

Jahrzehnt‹ in Brasilien«. In: Harald Wentzlaff-Eggebert (Hg.): Europäische Avantgarde im 

lateinamerikanischen Kontext. Akten des internationalen Berliner Kolloquiums 1989. 

Frankfur t a.M.: Vervuert 1991, S. 31-50, hier S. 35.

9 | Vgl. zu den lateinamerikanischen Avantgarden: SCHWARTZ, Jorge: »Introdução«. In: 

ders. (Hg.): Vanguardas latino-americanas. Polêmicas, manifestos e textos críticos. 2ª 

edição revista e ampliada. São Paulo: Editora da USP 2008, S. 45-94. 

10 | GARCÍA CANCLINI, Néstor: Culturas híbridas, S. 78: »impulso y el repertorio de sím-

bolos para la construcción de la identidad nacional«.

11 | Vgl. AMARAL, Aracy: Artes plásticas na Semana de 22. Subsídios para uma história 

da renovação das artes no Brasil. São Paulo: Perspectiva 1979, S.  78: »catalisadora do 

movimento«.

12 | ZILIO, Carlos: A querela do Brasil, S. 41: »choque da modernidade«.

13 | SCHWARTZ, Jorge: »Um Brasil em tom menor: Pau-Brasil e Antropofagia«. In: Revista 

de Crítica Literaria Latinoamericana, Jg. XXIV, Nr. 47, 1998, S. 53-65, hier S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 61

Abb. 24: KLAXON – Mensario de arte moderna

Wenige Monate nach der Semana de Arte Moderna entstand mit KLAXON – 
Mensario de arte moderna die erste avantgardistische Zeitschrift Brasiliens (von 
der ab Mai 1922 bis Januar 1923 neun Ausgaben erschienen). Wie die europäi-
schen Avantgarden publizierten die modernistas ebenfalls Manifeste und verwen-
deten Zeitschriften als Sprachrohr und künstlerisches Medium. Zu den wich-
tigsten modernistischen Foren gehörte neben KLAXON vor allem die Revista de 
Antropofagia. Die ›Zeitschrift der Anthropophagie‹ erschien monatlich von Mai 
1928 bis Februar 1929 in der ersten, eigenständigen ›dentição‹ – was wörtlich 
›Zahnung‹ bedeutet, aber auch ein ironisches Schachtelwort ist aus ›dente‹ und 
›edição‹, ›Zahn‹ und ›Ausgabe‹.14 In der ersten Ausgabe der Revista de Antropofa-
gia ist Oswald de Andrades Manifesto Antropófago abgedruckt, das innerhalb der 

14 | Die erste ›dentição‹ wurde von Antonio de Alcântara Machado und Raul Bopp heraus-

gegeben und umfasste jeweils acht Seiten im Format von 33 x 24 Zentimetern. Die zweite 

›dentição‹ wurde vom 17. März bis zum 1. August 1929 wöchentlich auf einer Seite der 

Zeitung Diário de São Paulo publizier t und musste nach der fünfzehnten Ausgabe aufgrund 

massiver Beschwerden der Leserschaft gegen die ›Anthropophagen‹ eingestellt werden. 

Vgl. zur Revista de Antropofagia folgende detaillier te Studie: BOAVENTURA, Maria Eugenia: A 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹62

Zeitschrift eine singuläre Stellung einnimmt. Bloß ein einziger Text, Oswaldo 
Costas A ›Descida‹ Antropophaga (›Der anthropophagische ›Abstieg‹), der eben-
falls in der ersten Ausgabe erschien, »identifizierte sich vollständig mit den revo-
lutionären Ideen des Manifests« von Oswald de Andrade, wie Augusto de Campos 
zu Recht betont.15 A ›Descida‹ Antropophaga endet mit einer Exklamation, die zu 
einem bekannten Slogan werden sollte: »Vier Jahrhunderte Kuhfleisch! Welcher 
Horror!«16 Obwohl sich Costas Text kritisch auf den Kolonialismus in Brasilien 
bezieht, ist er im Grunde eher zivilisationskritisch und zielt letztlich in dadaisti-
scher Manier auf eine Revolte gegen die Normen der bürgerlichen Gesellschaft. 
Insgesamt weist die Revista de Antropofagia keine postkoloniale Stoßkraft auf, wie 
sie im Manifesto Antropófago angelegt ist. Bezeichnenderweise endet die Nota in-
sistente, die programmatische ›Dringliche Anmerkung‹ der Herausgeber der Zeit-
schrift in der ersten Nummer, mit den Worten: »Die ›Revista de Antropofagia‹ hat 
keinerlei Orientierung oder Denken jeglicher Art: sie hat nur Magen.«17 Das Ma-
nifesto Antropófago hingegen erhob die spannungsgeladene Kulturmischung zum 
ästhetischen Programm und Identitätsmodell. Damit kann Oswald de Andrades 
Manifest als postkoloniale Theoriebildung avant la lettre gelten.

III.2	P ostkoloniale Resignifizierung: Poesia Pau-Br asil

Dem Manifesto Antropófago ging Oswald de Andrades Manifesto da Poesia Pau-Bra-
sil (›Manifest der Brasilholz-Poesie‹) voraus, das am 18. März 1924 in der Zeitung 
Correio da Manhã erschienen war, und bereits auf die postkoloniale Ausrichtung 
des Manifesto Antropófago hinweist. In dem Manifesto da Poesia Pau-Brasil wendet 
sich Oswald de Andrade gegen die bloße Übernahme hochkultureller kolonialis-
tischer Wertmaßstäbe und würdigt die spezifisch brasilianischen Kulturformen 

vanguarda antropofágica. São Paulo: Ática 1985. Boaventuras Publikation enthält auch ein kom-

mentiertes Verzeichnis sämtlicher Texte der Zeitschrif t (beider Ausgaben).

15 | CAMPOS, Augusto de: »Revistas re-vistas: Os antropófagos«. In: Revista de 

Antropofagia. Reedição da revista literária publicada em São Paulo. 1ª e 2ª ›Dentições‹ – 

1928-1929. Hg. u. Einl. Augusto de Campos. São Paulo: Ypiranga 1976, ohne Paginierung: 

»o único texto que se identificava plenamente com as idéias revolucionárias do manifesto, 

era A ›Descida‹ Antropophaga, ar tigo assinado por Oswaldo Costa, igualmente no n.° 1.«

16 | COSTA, Oswaldo: »A ›Descida‹ Antropophaga«. In: Revista de Antropofagia, Jg. 1, Nr. 

1, 1928, S. 8: »Quatro seculos [sic!] de carne de vacca [sic!]! Que horror!”

17 | A. de A. M./R. B. [Kürzel der Herausgeber Antonio de Alcântara Machado und Raul 

Bopp]: »Nota insistente«. In: Revista de Antropofagia, Jg. 1, Nr. 1, 1928, S. 8: »A ›Revista 

de Antropofagia‹ não tem orientação ou pensamento de especie alguma: só tem estomago 

[sic!].«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 63

des ›Volkes‹18: »Der Karneval in Rio ist das religiöse Ereignis der Rasse. Brasil-
holz. Wagner verschwindet angesichts der Straßenkarnevalgruppen von Bota-
fogo19. Barbarisch und unser. Die reichhaltige ethnische Zusammensetzung.«20 
Das diffamierende eurozentrische Heterostereotyp des ›Barbarischen‹ wird in 
dem Manifest umgewertet und zu einer positiven Eigenschaft Brasiliens erklärt. 
Gleiches gilt für die im kolonialen Diskurs – und auch innerhalb Brasiliens – stig-
matisierte ›Rassenmischung‹, die nun als Positivum erscheint. Ferner werden 
spezifisch brasilianische Ausprägungen des Portugiesischen, insbesondere die 
gesprochene Sprache, aufgewertet und nicht mehr als Mangel, sondern als be-
sondere, identitätsstiftende Qualität betrachtet: »Die Sprache ohne Archaismen, 
ohne Gelehrsamkeit. Natürlich und neologisch. Der tausendfache Beitrag sämt-
licher Fehler. Wie wir sprechen. Wie wir sind.«21 Zentral ist hierbei vor allem auch 
der Begriff der »Brasilholz-Poesie«. Brasilien bekommt seinen endgültigen Na-
men in Anlehnung an das pau-brasil (Brasilholz), das im 16. Jahrhundert als erste 
bedeutende Handelsware der Kolonie von den dort ansässigen Portugiesen und 
Franzosen exportiert wurde. Während die Portugiesen die Rohstoffe des Landes 
ausbeuteten, versuchten sie zugleich, eine eigenständige kulturelle Entwicklung 
Brasiliens zu verhindern – beispielsweise durch das gesetzliche Verbot eines bra-
silianischen Presse- und Verlagswesens bis Anfang des 19. Jahrhunderts. Ferner 
wurde im kolonialen Brasilien – aber auch in den ersten hundert Jahren nach 
der ›Unabhängigkeit‹ – kein Universitätswesen entwickelt.22 In ironischer Um-

18 | Andrades Bezug auf die Realitäten Brasiliens und seine Wertschätzung brasilia-

nischer Kultur formen ist gekennzeichnet durch eine feine Ironie – im Gegensatz etwa zu 

dem übersteigerten Nationalismus der modernistischen Bewegung Verde-Amarelo, deren 

Name sich zusammensetzt aus den Bezeichnungen für Grün und Gelb, den Nationalfarben 

Brasiliens. Vgl. hierzu Kap. III.9.

19 | Botafogo ist ein Stadtteil von Rio de Janeiro.

20 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto da Poesia Pau-Brasil« [Orig. 1924]. In: ders.: 

Do Pau-Brasil à Antropofagia e às Utopias. Manifestos, teses de concursos e ensaios. 

Obras completas, Bd. VI. Einl. Benedito Nunes. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira 1972, 

S.  3-10, hier S.  5: »O Carnaval no Rio é o acontecimento religioso da raça. Pau-Brasil. 

Wagner submerge ante os cordões de Botafogo. Bárbaro e nosso. A formação étnica rica.«

21 | Ebd., S.  6: »A língua sem arcaísmos, sem erudição. Natural e neológica. A contri-

bução milionária de todos os erros. Como falamos. Como somos.«

22 | Die späte Entstehung eines brasilianischen Universitätswesens steht in krassem 

Gegensatz zu Hispanoamerika, wo bereits in der ersten Hälf te des 16. Jahrhunderts meh-

rere Universitäten gegründet wurden. Während in den hispanoamerikanischen Ländern 

in der Kolonialzeit über 150.000 Akademiker ausgebildet wurden, erlangen in dieser Zeit 

in Brasilien nur etwa 2.800 Personen eine akademische Ausbildung – überwiegend an 

der portugiesischen Universidade de Coimbra. Die erste offizielle Universität Brasiliens 

entstand erst 1920 in Rio de Janeiro. Vgl. RIBEIRO, Darcy: Unterentwicklung, Kultur und 

Zivilisation. Ungewöhnliche Versuche. Frankfur t a.M.: Suhrkamp 1980, S. 31f.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹64

kehrung dieser historischen Tatsachen heißt es bei Oswald de Andrade: »Brasil-
holz-Poesie, für den Export«.23 Statt der für Brasilien gängigen Ausfuhr von Roh-
stoffen bei gleichzeitiger Einfuhr von Kultur propagiert der Autor des Manifesto 
da Poesia Pau-Brasil eine eigenständige, ›exportierbare‹ Poesie. Die Forderung 
nach einer solchen Poesie erfüllte Oswald de Andrade mit der Veröffentlichung 
des Gedichtbandes Pau-Brasil (1925).24 Mit den dort versammelten Gedichten er-
neuerte Oswald de Andrade die brasilianische Lyrik in vielerlei Hinsicht. In Pau-
Brasil werden konsequent freie Rhythmen und gesprochene Sprache verwendet, 
einschließlich Brasilianismen.25 Bereits in dem 1924 verfassten Vorwort zu Pau-
Brasil bezeichnet Paulo Prado die Lyrik Oswald de Andrades treffend als »den ers-
ten organisierten Versuch zur Befreiung des brasilianischen Verses«26 und fügt 
hinzu: »Das wird die Rehabilitierung unseres täglichen Sprechens sein, sermo 
plebeius, den die Pedanterie der Grammatiker aus der geschriebenen Sprache seit 
langem eliminieren will.«27 Pau-Brasil widmet sich vor allem spezifisch brasilia-
nischen Themen. Dies wird schon durch den Buchumschlag der Originalausgabe 
deutlich, auf dem die brasilianische Flagge zu sehen ist. Die von Tarsila do Ama-
ral gemalte Nationalfahne weist markante Abweichungen zu dem offiziellen bra-
silianischen Staatsemblem auf. So fehlen die Sterne auf dem blauen Hintergrund, 
der den ›gottgeweihten‹ Himmel mit dem Südkreuz über Brasilien versinnbild-
licht. Und das Staatsmotto ›Ordem e Progresso‹ ist ersetzt durch ›Pau-Brasil‹ – an 
die Stelle des positivistischen Slogans ›Ordnung und Fortschritt‹ rückt also der 
Buchtitel ›Brasilholz‹, als ironischer Verweis auf die koloniale Vergangenheit des 
Landes. Bezeichnend für die Vielschichtigkeit und die subversive Stoßrichtung 
des Gedichtbandes enthält ›Pau-Brasil‹ auch die obszöne umgangssprachliche 
Nebenbedeutung ›brasilianischer Penis‹.

23 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto da Poesia Pau-Brasil«, S. 7: »Poesia Pau-Brasil, de 

exportação«.

24 | Vgl. ANDRADE, Oswald de: Pau-Brasil. Obras completas, Bd. 3. Textedition u. Anm. 

Harold [sic!] de Campos. São Paulo: Globo 1990 [Orig. 1925].

25 | Der modernista Mário de Andrade hatte zwar schon in dem 1922 erschienenen Band 

Paulicéia desvairada freie Verse und Umgangssprache in seinen Gedichten verwendet, 

doch erst in Oswald de Andrades Gedichtband kommt ein solcher Sprachgebrauch konse-

quent zur Anwendung. Vgl. CAMPOS, Haroldo de: »Uma poética da radicalidade«. In: Andrade, 

Oswald de: Pau-Brasil, S. 7-53, hier S. 10-14.

26 | PRADO, Paulo: »Poesia Pau-Brasil«. In: Oswald de Andrade: Pau-Brasil, S. 57-60, hier 

S. 58: »o primeiro esforço organizado para a libertação do verso brasileiro«.

27 | Ebd., S.  59: »Será a reabilitação do nosso falar quotidiano, sermo plebeius que o 

pedantismo dos gramáticos tem querido eliminar da língua escrita.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 65

Abb. 25: Oswald de Andrade: Pau-Brasil

Bereits durch den Buchumschlag wird deutlich, dass in Pau-Brasil keine natio-
nalistischen Töne aufkommen, wie zuvor in der brasilianischen Romantik. Viel-
mehr durchkreuzt der Band gezielt nationalistische Traditionsbildungen. Dies gilt 
beispielsweise für »obligatorische Werke der nationalen Anthologien«28 wie das 
kanonisierte Gedicht Canção do Exílio29 (›Exilgesang‹ oder ›Gesang aus dem Exil‹) 
des Romantikers Gonçalves Dias, das dieser 1843 in Portugal geschrieben hatte. 
Oswald de Andrade parodiert in Canto do Regresso à Pátria (›Gesang über die Rück-
kehr in das Vaterland‹) Dias’ sentimentale Ode an die superlativisch überhöhten 
Naturschönheiten Brasiliens, die bezeichnenderweise in der brasilianischen Natio-
nalhymne zitiert wird.30 Er führt den rührseligen Nationalismus des Romantikers 
ad absurdum, etwa wenn es am Ende der zweiten Strophe heißt: »Minha terra tem 

28 | CAMPOS, Haroldo de: »Uma poética da radicalidade«, S. 24: »peças obrigatórias dos flo-

rilégios nacionais«.

29 | DIAS, Gonçalves: »Canção do Exílio« [1843]. In: ders.: Poesia Completa e Prosa 

Escolhida. Rio de Janeiro: José Aguilar 1959, S. 103.

30 | Das 1909 in einem nationalen Wettbewerb prämierte Gedicht von Joaquim Osório 

Duque Estrada wurde im Jahr 1922 zum offiziellen Text der brasilianischen Nationalhymne 

erklär t. Estradas Text ähnelt sowohl formal als auch thematisch Gonçalves Dias’ Gedicht 

Canção do Exílio, aus dem die Zeilen »Nossos bosques têm mais vida/Nossa vida mais 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹66

mais terra«31 – »Mein Land hat mehr Land«. Beginnt das Gedicht bei Dias mit 
»Minha terra tem palmeiras« (»Mein Land hat Palmen«), so heißt es bei Oswald 
de Andrade in scheinbar unwesentlicher Variation »Minha terra tem palmares«. 
Auf einer semantischen Ebene hat ›palmares‹ eine fast identische Bedeutung wie 
›palmeiras‹, handelt es sich doch um die Bezeichnung für die Vegetation einer 
Gegend in Nordbrasilien, die von Palmengewächsen bestimmt ist. Neben der ›tro-
pischen Idylle‹ Brasiliens, wie sie Dias mit ›palmeiras‹ evoziert, steht ›palmares‹ 
allerdings auch für den Quilombo dos Palmares, eine von geflüchteten Sklaven 
und Sklavinnen im Brasilien des frühen 17. Jahrhunderts gegründete Siedlung, 
die von den sklavenhalterischen Kolonialmächten autonom war. So wird die ro-
mantisierte nationale Idylle Brasiliens, die emblematisch durch die Palmen zum 
Ausdruck kommt, bei Oswald de Andrade im selben Wort semantisch gekoppelt 
mit der Sklaverei als einer der furchtbarsten Tatbestände der brasilianischen Ge-
schichte. Dies ist umso bedeutsamer, als in der brasilianischen Romantik nicht 
nur die damals noch bestehende und erst 1888 abgeschaffte Sklaverei weitgehend 
ausgeblendet wurde, sondern auch die afro-brasilianische Bevölkerung an sich.32 

Eine ähnlich subversive Schreibpraxis manifestiert sich vor allem auch in je-
nem Teil von Pau-Brasil, der ›História do Brasil‹ (›Geschichte Brasiliens‹) benannt 
ist: Die unter diesem Thema versammelten Gedichte sind ironische Um-Schrei-
bungen bzw. Resignifizierungen kolonialistischer ›Entdeckungs‹-Chroniken aus 
dem 16. und 17. Jahrhundert, beispielsweise von Pero Vaz Caminha, Pero Magal-
hães de Gândavo oder Claude d’Abbeville. Die Gedichte zielen weniger auf ein 
›writing back‹ im Sinne der Substituierung einer vermeintlichen historischen 
›Wahrheit‹ durch eine andere, als vielmehr auf eine ironische Durchkreuzung 
der Überlieferungen und »invented traditions«33 sowie der damit einhergehenden 
Machtansprüche. Von Bedeutung ist hierbei auch der intermediale Dialog der 
Gedichte mit Zeichnungen von Tarsila do Amaral, die den einzelnen Kapiteln 

amores« (»Unsere Wälder ver fügen über mehr Leben/Unser Leben über mehr Liebe«) zitier t 

werden.

31 | ANDRADE, Oswald de: Pau-Brasil, S. 139.

32 | Zu den wenigen Ausnahmen zählt vor allem das Werk von Antônio de Castro Álves, der 

zu der dritten Generation brasilianischer Romantiker gehört. Bereits in dem 1883 erschie-

nenen Gedichtband Os escravos (›Die Sklaven‹) thematisier t Castro Álves die Sklaverei und 

nimmt dabei eine dezidier t abolitionistische Haltung ein. Vgl. ALVES, Antônio de Castro: Os 

escravos. Rio de Janeiro: Francisco Alves 1988 [Orig. 1883].

33 | Unter »›invented tradition‹« versteht Eric Hobsbawm »a set of practices, normally gov-

erned by overtly or tacitly accepted rules and of a ritual or symbolic nature, which seek to 

inculcate certain values and norms of behaviour by repetition, which automatically implies 

continuity with the past. In fact, where possible, they normally attempt to establish conti-

nuity with a suitable historic past.« HOBSBAWM, Eric: »Introduction: Inventing Traditions«. 

In: ders./Terence Ranger (Hg.): The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge University 

Press 1986 [Orig. 1983], S. 1-14, hier S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 67

vorangestellt sind. Mit wenigen Strichen und in reduzierter Linienführung ent-
stehen Szenerien, die zunächst wie naiv-primitivistische Idyllen anmuten. Doch 
auf den zweiten Blick und in Bezug zu den Gedichten erscheinen die skizzenhaf-
ten kleinformatigen Zeichnungen als ironische Kommentare zu den verbreiteten 
idealisierenden Darstellungen brasilianischer Geschichte. Dies gilt insbesondere 
für die Zeichnung zu ›História do Brasil‹. Darauf zu sehen ist ein Segelboot der 
›Entdecker‹, denen Ruderboote entgegenkommen, daneben der Zuckerhut, einige 
Vögel und eine Palme. Das Bild wirkt wie eine ironische »Kritik an der Malerei 
des offiziellen Brasiliens« wie sie durch die pompösen Historienbilder eines Ped-
ro Américo oder Vítor Meireles dargestellt wurden.34 Meireles hatte 1860 mit dem 
großformatigen Gemälde Primeira Missa no Brasil (›Erste Messe in Brasilien‹) der 
›Entdeckung‹ Brasiliens ein glorifizierendes Denkmal gesetzt: Die Landnahme 
ist dargestellt als ein heroischer und zugleich friedlicher Akt, bei dem die Koloni-
satoren und die indigene Bevölkerung gemeinsam die Messe feiern.

In Hinblick auf Oswald de Andrades drei Jahre nach dem Gedichtband ver-
öffentlichtes Manifesto Antropófago ließen sich bestimmte Elemente der Schreib-
praxis in Pau-Brasil als »canibalização dos textos da descoberta«35 bezeichnen, 
als »Kannibalisierung der Entdeckungstexte«. Sind im Manifesto da Poesia Pau-
Brasil und im Gedichtband Pau-Brasil bereits postkoloniale Reflexionen angelegt, 
so entwickelt Oswald de Andrade in seinem Manifesto Antropófago einen postkolo-
nialen Theorieansatz avant la lettre. 

Abb. 26: Tarsila do Amaral: 
»História do Brasil«, in Pau-Brasil 
von Oswald de Andrade

34 | SCHWARTZ, Jorge: »Oswald de Andrade y Tarsila do Amaral: Las miradas de Tarsiwald«. 

In: Harald Wentzlaff-Eggebert (Hg.): Naciendo el hombre nuevo… Fundir literatura, artes 

y vida como práctica de las vanguardias en el Mundo Ibérico. Madrid: Iberoamericana/

Frankfurt a.M.: Vervuert 1999, S. 277-297, hier S. 287: »crítica a la pintura del Brasil oficial, 

ejemplificada por las telas grandilocuentes de un Pedro Américo o de un Vítor Meireles«.

35 | SCHWARTZ, Jorge: »Um Brasil em tom menor«, S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹68

Abb. 27: Vítor Meireles: Primeira Missa no Brasil

III.3	D as Manifesto Antropófago  
	 und die europäischen Avantgarden 

Oswald de Andrades Manifeste entstanden in Auseinandersetzung mit den euro-
päischen Avantgarden, die sich in Anleihen bei den Futuristen, Dadaisten und 
Surrealisten niederschlägt. Alfred Jarry, ein Vorreiter der Avantgarden, schrieb 
bereits 1902 in einem Aufsatz mit dem Titel Anthropophagie in Bezug auf den 
Kannibalismus, es sei »eine der edelsten Neigungen des menschlichen Geis-
tes sein Hang, zu assimilieren, was er gut findet«.36 Anthropophagie fungiert 
mithin bei Jarry bereits als Appropriations-Metapher. 1920 veröffentlichte dann 
Francis Picabia das Manifeste Cannibale Dada und gründete zusammen mit 

36 | Der Aufsatz erschien am 2. März 1902 in La Revue blanche. Hier zitier t nach: JARRY, 

Alfred: »Anthropophagie« [Orig. 1902]. In: ders.: Œuvres complètes, Bd. II. Hg. Henri 

Bordillon in Verbindung mit Patrick Besnier und Bernard le Doze. Paris: Gallimard 1987, 

S. 344-346, hier S. 345: »l’une des plus nobles tendances de l’esprit humain, sa propen-

sion à s’assimiler ce qu’il trouve bon«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 69

Tristan Tzara die Zeitschrift Journal Cannibale.37 Bei Picabia dient die Bezeich-
nung ›Cannibale‹ primär zur Inszenierung eines Dada-Skandalons und hat im 
Grunde bloß die Funktion eines Bürgerschrecks. Die Quintessenz des Manifeste 
Cannibale Dada kommt vor allem in zwei Sätzen zum Ausdruck: »Ihr seid alle 
in Anklagezustand versetzt: erhebt Euch!« und »Ich werde Euch immer sagen, 
daß ihr blöde Hammel seid.«38 Im Manifesto Antropófago hingegen wird die An-
thropophagie zum eigentlichen Thema erhoben u.a. durch eine ›anthropopha-
gische Genealogie‹, die bis zu Michel de Montaignes Essay Des Cannibales und 
den Kannibalismus-Darstellungen europäischer Kolonisatoren im Brasilien des 
16. Jahrhunderts zurückreicht (wie in der Diskussion des Manifests noch näher 
auszuführen sein wird). 

Stilistisch orientiert sich das Manifesto Antropófago an den europäischen 
Avantgarden und deren revolutionärem Impetus zur Zerstörung tradierter For-
mensprache und Motive, was schon Oswald de Andrades Gebrauch der spezi-
fisch avantgardistischen Form des Manifests deutlich macht. Im Gegensatz zur 
»autoritäre[n] Textform« des »konventionelle[n] Manifest[s] sui generis« hat die 
»Literarität des avantgardistischen Manifests« meist »eine anti-autoritäre Stoß-
richtung«, welche die »Diskursivität der Herrschaft« durchbricht, die im konven-
tionellen Manifest als einem Legitimationsmittel der Machtausübung gewöhn-
lich zum Ausdruck kommt.39 Dabei besteht im avantgardistischen Manifest eine 
Tendenz zur Vielstimmigkeit und Vieldeutigkeit, die sich aus der »Mißachtung 
oder bewußten Überschreitung des Kodes konventioneller Diskursivität«40 ergibt. 
Während die europäischen Avantgarden die »Eliminierung der Vergangenheit« 
zum Ausgangspunkt ihres Schaffens machten, findet sich im Manifesto Antro
pófago hingegen eine kritische »Rekonstruktion der kulturellen Erinnerungen«41 
Brasiliens und eine Auseinandersetzung mit der kolonialen Geschichte des Lan-

37 | Das Manifeste Cannibale Dada wurde erstmals in der Pariser Zeitschrif t Dadaphone 

Nr. 7 im März 1920 veröffentlicht. Von dem Journal Cannibale erschienen lediglich zwei 

Ausgaben, im April und im Mai 1920.

38 | PICABIA, Francis: »Manifeste Cannibale Dada« [Orig. 1920]. Übers. Alexis [sic!]. In: 

Wolfgang Asholt/Walter Fähnders (Hg.): Manifeste und Proklamationen der europäischen 

Avantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar: Metzler 1995, S.  192-193, hier S.  192 und 

S. 193.

39 | BERG, Hubert van den: »Zwischen Totalitarismus und Subversion. Anmerkungen zur 

politischen Dimension des avantgardistischen Manifests«. In: Wolfgang Asholt/Walter 

Fähnders (Hg.): ›Die ganze Welt ist eine Manifestation‹: die europäische Avantgarde und 

ihre Manifeste. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1997, S.  58-80, hier 

S. 72. Hervorhebung im Original.

40 | Ebd., S. 71.

41 | SUBIRATS, Eduardo: »Do Surrealismo à Antropofagia«. In: Jorge Schwartz (Hg.): Da 

Antropofagia a Brasília: Brasil 1920-1950. São Paulo: FAAP/Cosac & Naify 2002, S. 23-

31, hier S. 29: »eliminação do passado«; »reconstrução das memórias culturais«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹70

des, der eine dezidiert postkoloniale Ausrichtung innewohnt (wie im Folgenden 
ausführlich dargelegt wird).

Eine vehemente Verteidigung der Originalität Oswald de Andrades und 
das Pochen auf seine geistige Eigenständigkeit, etwa gegenüber den Schrif-
ten von Francis Picabia, widerspräche jedoch der Position des brasilianischen 
modernista. Im Manifesto Antropófago geht es nämlich gerade nicht um Origi-
nalität – weder im Sinne eines ingeniösen geistigen Schöpfertums noch um 
eine essentialistische Fundierung nationaler Kultur, etwa als Rückbindung an 
mythische Ursprünge und verklärte Traditionen. Vielmehr zielt Oswald de An-
drade mit dem Begriff der antropofagia auf das ›Verschlingen‹ der ›Originale‹, 
auf die ›Einverleibung‹ der als ursprünglich ausgegebenen dominanten euro-
päischen Kulturformen, wobei sich der Gebrauch der Kannibalismus-Metapher 
auch durch seine »systematische Verwendung« und »die erzielte Abstraktion« 
kennzeichnet.42 In Analogie zu den (mutmaßlich) anthropophagischen Tupi-
Stämmen, die ihre würdigen Feinde verspeist haben sollen, wird die hegemo-
niale Kultur aufgegriffen, inkorporiert und assimiliert. Es geht also weniger 
um einen Akt des Erfindens, als um die – nicht weniger kreative – Aneignung 
von Vorgefundenem bzw. Vorgegebenem. Oswald de Andrades antropofagia 
kann somit als frühe Form einer subversiven Kulturaneignung gelten, wie sie 
im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts in vergleichbarer Weise unter Begriffen 
wie Appropriation, Hybridität oder Kreolisierung Verbreitung fand, die jedoch 
einer kulturspezifischen Fundierung entbehren, wie sie im Manifesto Antrop-
ófago angelegt ist. Oswald de Andrades Konzept der antropofagia lässt sich mit 
Reinhold Görling in begrifflicher Folgerichtigkeit als eine Form der »Diskurs-
fresserei«43 bezeichnen. Zu den zu ›verschlingenden‹ Diskursen gehört insbe-
sondere auch der Kannibalismus-Diskurs. Diese begriffliche Inversion und dis-
kursive Aneignung ist geprägt von einem parodistischen, machtzersetzenden 
Humor. Um der Tragweite des Konzepts der antropofagia gewahr zu werden, 
ist der abendländische Kannibalismus-Diskurs zu berücksichtigen, der einen 
zentralen Hintergrund zu den Ausführungen Oswald de Andrades bildet und 
der in den Untersuchungen des Manifesto Antropófago bislang keine eingehende 
Beachtung findet. Zur Verdeutlichung der Tiefendimensionen von Oswald de 
Andrades antropofagia wird der Diskussion des Manifesto Antropófago ein Über-
blick über den Kannibalismus-Diskurs vorangestellt.

42 | ROCHA, João Cezar de Castro: »Uma teoria de exportação?«, S. 656: »emprego siste-

mático«; »a abstração alcançada«. 

43 | GÖRLING, Reinhold: Heterotopia. Lektüren einer interkulturellen Literaturwissen

schaft. München: Fink 1997, S. 227.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 71

III.4	 K annibalismus im kolonialen Diskurs

Anthropophagie reicht in der abendländischen Tradition als Topos zurück bis zur 
griechischen Mythologie und zum Alten Testament44 und ist seitdem sowohl in 
(angeblich) faktualen als auch fiktionalen Texten45 sowie in visuellen Darstellun-
gen46 fast ausschließlich negativ besetzt. Im fünften Jahrhundert vor Christus be-
richtet Herodot, nach Cicero der »pater historiae«, in den Historien von den »An-
drophagen«, die – gleichsam als »Barbaren unter den Barbaren«47 – das »roheste 
Leben von allen Völkern führen«48, als gesetzlose Nomaden nördlich der Skythen 
hinter einer großen Wüste wohnten und Menschenfleisch verzehrten. Bereits 
bei Herodot zeichnet sich ein Grundmuster ab, das in späteren Beschreibungen 
von Anthropophagie wiederkehrt: Menschenfresserei fungiert als stigmatisieren-
de Fremdzuschreibung, bei der das Eigene stabilisiert wird durch Abgrenzung 
gegenüber negativen Eigenschaften, die dem Anderen zum Zweck der Selbstaffir-
mation zugeschrieben werden. Oder, wie es Michel de Certeau formuliert hat: »It 
is in describing the Scythians that Herodotus’ text constructs a place of its own.« 

44 | In der griechischen Mythologie verschlingt Kronos am Anfang der Zeit seine Kinder. 

Im Alten Testament droht Gott dem Volk Israel an, es bei Nichtbeachtung seiner Gebote zu 

vernichten, wobei die Drohung einschließt, »daß ihr sollt eurer Söhne und Töchter Fleisch 

essen«, wie es im Dritten Buch Mose (Levitikus), 26, 29 heißt.

45 | Wie der Literaturwissenschaftler Daniel Fulda herausgestellt hat, stellt Anthro

pophagie ein traditionsreiches Motiv dar »zu allen Zeiten von Homers Odyssee, über 

Euripides’ Bakchen, Ovids Metamorphosen, Senecas Thyestes, Dantes Göttliche Komödie, 

Montaignes Essais, Defoes Robinson Crusoe, Kleists Penthesilea bis hin zu Thomas 

Manns Zauberberg und darüber hinaus«. FULDA, Daniel: »Einleitung: Unbehagen in der 

Kultur, Behagen an der Unkultur. Ästhetische und wissenschaftliche Faszination der 

Anthropophagie. Mit einer Auswahlbibliographie«. In: ders./Walter Pape (Hg.): Das Andere 

Essen. Kannibalismus als Motiv und Metapher in der Literatur. Freiburg i.Br.: Rombach 

2001, S. 7-50, hier S. 7.

46 | Vgl. THOMSEN, Christian W.: Menschenfresser in der Kunst und Literatur, in fernen 

Ländern, Mythen, Märchen und Satiren, in Dramen, Liedern, Epen und Romanen. Eine kan-

nibalische Text-Bild-Dokumentation. Wien: Brandstätter 1983.

47 | LESTRINGANT, Frank: Le Cannibale. Grandeur et décadence. Paris: Perrin 1994, 

S. 172: »barbares d’entre les barbares«.

48 | »Das roheste Leben von allen Völkern führen die Androphagen. Sie haben kei-

ne Rechtspflege und keine Gesetze. Sie sind Nomaden, kleiden sich ähnlich wie die 

Skythen, haben eine eigene Sprache und sind das einzige Volk jener Gegend, das das 

Menschenfleisch verzehrt.« HERODOT: Historien. Stuttgart: Kröner 1955 [Orig. spätestens 

424 v. Chr.], S. 291.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹72

Hierbei werde eine klare Unterscheidung getroffen zwischen »the Greek logos and 
its barbarian other«.49 

Wie Heidi Peter-Röcher herausgestellt hat, ist den Berichten über Anthro-
pophagie gemeinsam, dass als anthropophag bezeichnete Völker am Rand der 
jeweils bekannten Welt leben und die Informationen zu ihren Gebräuchen aus 
zweiter Hand stammen. Bemerkenswert ist auch die Tatsache, daß neben der 
Beschreibung ihrer kannibalischen Sitten, die häufig detailliert erfolgt, die der 
sonstigen Lebensweise gewöhnlich fehlt – abgesehen von den üblichen Standard-
urteilen, die ihre angebliche Promiskuität und Gesetzlosigkeit betreffen.50

Dieser kritische Befund über die Quellenlage der Anthropophagie knüpft 
an die Ausführungen von William Arens an, der in seiner bahnbrechenden, in 
der Zunft der Anthropologen und Ethnologen großen Anstoß erregenden Studie 
The Man-Eating Myth die Existenz der Anthropophagie bzw. die Wahrhaftigkeit 
der vorliegenden Quellen in Frage stellt.51 In einem neueren Aufsatz resümiert 
Arens das Hauptargument seiner 1979 erschienenen Studie: »The pattern was, 
and still is, to document – in a literal sense – the existence of cannibalism after 
the cessation of the presumed activity, rather than to observe and describe it in 
the present tense.«52 Arens nimmt in The Man-Eating Myth an, dass es sich bei 
der Feststellung von Anthropophagie um eine abwertende Fremdzuschreibung 
handle, die einer exakten Belegung entbehre. Die vermeintlichen Beobachtungen 
von Anthropophagie seien meist nur Übernahmen und Abwandlungen älterer 
Texte, die zurückgehen auf antike Quellen über menschliche Abnormitäten an 
den Rändern der bekannten Welt: »rather than dealing with an instance of serial 
documentation of cannibalism, we are more likely confronting only one source of 
dubious testimony which has been incorporated almost verbatim into the written 
reports of others claiming to be eyewitnesses«.53

49 | CERTEAU, Michel de: »Montaigne’s ›Of Cannibals‹: The Savage ›I‹«. In: ders.: 

Heterologies. Discourse on the Other. Minneapolis: University of Minnesota Press 1986, 

S. 67-79, hier S. 68.

50 | PETER-RÖCHER, Heidi: Mythos Menschenfresser. Ein Blick in die Kochtöpfe der 

Kannibalen. München: Beck 1998, S. 85.

51 | In der – teils sehr unsachlich geführten – Diskussion der Studie The Man-Eating Myth 

wird häufig ein zentrales Moment übersehen: Arens weist ausdrücklich darauf hin, dass er 

nicht kategorisch die Existenz von Anthropophagie negier t: »I have stated my reservations 

on the matter, but nonetheless have consciously avoided suggesting that customary canni-

balism in some form does not or never has existed.« ARENS, William: The Man-Eating Myth: 

Anthropology and Anthropophagy. Oxford/New York: Oxford University Press 1979, S. 180.

52 | ARENS, William: »Rethinking Anthropophagy«. In: Francis Barker/Peter Hulme/

Margaret Iversen (Hg.): Cannibalism and the Colonial World. Cambridge: Cambridge 

University Press 1998, S. 39-62, hier S 41.

53 | ARENS, William: The Man-Eating Myth, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 73

Ganz gleich, ob Anthropophagie tatsächlich real existierte, bestand bzw. be-
steht Kannibalismus zumindest als diskursives Phänomen, das vor allem zur 
Abwertung des Anderen dient. So zeugen die (vermeintlichen) Dokumente über 
Menschenfresserei oftmals weniger von Tatbeständen als von tradierten »kultu-
rellen Zuschreibungsmustern und stereotypen Fremdattribuierungen«54. Der 
Kannibalismus-Diskurs scheint offenbar maßgeblich bestimmt zu sein von einer 
»abendländische[n] Ausgrenzungsstrategie, die imperialistische Herrschaft, ja 
Genozide rechtfertigte«55. Fremde Völker56 wurden mit dem Stigma der Men-
schenfresserei versehen – als »Inbegriff von Unkultur und Grausamkeit oder als 
Begründung einer realen oder imaginären Bedrohung«.57 Frank Lestringant re-
sümiert diesbezüglich: »Es reichte aus, die friedfertigsten indianischen Stämme 
als Menschenfresser zu bezeichnen, um deren Versklavung zu rechtfertigen, was 
letztlich deren Vernichtung bedeutete.«58 

Im Zuge der ›Entdeckung‹ und Eroberung der ›Neuen Welt‹ wurden die Urein-
wohner/innen häufig als Menschenfresser/innen charakterisiert, wobei ein neuer 
Begriff zur Benennung anthropophagischer Praktiken entstand: Kannibalismus. 
Das bis dahin gebräuchliche Wort Anthropophagie stammt aus dem Griechischen 
und setzt sich zusammen aus ›ánthropos‹ (Mensch) und ›phagein‹ (essen, fres-
sen). Kannibalismus wiederum leitet sich ab von Kannibale, einer irrtümlichen 
Wortprägung von Kolumbus. Der genuesische Seefahrer ist somit nicht nur der 
›Entdecker‹ Amerikas, sondern »vor allem auch der Erfinder des Kannibalen«59. 
Aufgrund eines Hörfehlers ging wohl aus ›cariba‹, dem Stammesnamen der Ka-
riben, das Wort ›caníbal‹ hervor. Tzvetan Todorov zufolge verstand Kolumbus das 
Wort ›cariba‹ fälschlich als »caniba, also die Leute des Khan. Aber er versteht 
auch, daß diese Menschen nach den Angaben der Indianer Hundeköpfe haben 
(vom spanischen can, Hund) und daß sie sie mit eben diesen auffressen«60. Die 
Kariben erwiesen sich als wehrhaft und kriegerisch und wurden – vermutlich 

54 | POOLE, Ralph J.: Kannibalische (P)Akte. Autoethnographische und satirische 

Schreibweisen als interkulturelle Verhandlungen von Herman Melville bis Marianne 

Wiggins. Trier: WVT 2005, S. 6.

55 | FULDA, Daniel: »Einleitung: Unbehagen in der Kultur, Behagen an der Unkultur«, S. 11.

56 | Die Bezichtigung der Menschenfresserei diente in Europa auch zur Verunglimpfung 

von ›Fremden‹ im eigenen Land, die vor allem als Juden bzw. Jüdinnen, als Ketzer/innen 

oder als Hexen stigmatisier t wurden.

57 | GEWECKE, Frauke: Wie die neue Welt in die alte kam. Stuttgart: Klett-Cotta 1986, 

S. 129.

58 | LESTRINGANT, Frank: Le Cannibale, S. 68: »Il suffisait de déclarer anthropophage la 

plus pacifique des tribus indiennes pour justifier sa réduction en esclavage, ce qui signi-

fiait à terme son anéantissement.«

59 | Ebd., S. 43: »c’est d’abord l’inventeur du Cannibale«.

60 | TODOROV, Tzvetan: Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen. Frankfur t 

a.M.: Suhrkamp 1985 [Orig. 1982], S. 42. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹74

nicht zuletzt deshalb – von Kolumbus der Menschenfresserei bezichtigt. In der 
Folge entwickelte sich ›caníbal‹ schnell zum Inbegriff der Menschenfresserei, bis 
das Wort zu einer allgemein üblichen Bezeichnung für Anthropophagie wurde. 
Dem Begriff haften eine Reihe miteinander verbundener Konnotationen an, die 
mit dem Lehnwort ebenfalls in die anderen europäischen Sprachen eingingen: 
»›Cannibal‹ and its multiple interdependent meanings of ›maneater‹, ›barbarian‹, 
and ›New World native‹, rapidly entered all Western European languages.«61 

Die Kannibalismus-Bezichtigung erscheint bereits bei Kolumbus als Teil eines 
Schemas zur Kategorisierung der Bewohner/innen der ›Neuen Welt‹, das Carlos 
A. Jáuregui treffend als »manichäische symbolische Ökonomie«62 bezeichnet hat: 
Je nach freundlicher oder abweisender Verhaltensweise galten die Ureinwohner/
innen entweder als ›Edle Wilde‹ oder als unmenschliche ›Kannibalen‹ bzw. ›Kan-
nibalinnen‹. Dies schlug sich auch in zahlreichen Amerika-Allegorien nieder, die 
sich bezeichnenderweise auf dortige ›Naturvölker‹ beziehen – und nicht etwa auf 
die Völker der andinischen und mittelamerikanischen Hochkulturen. Der Kon-
tinent wurde versinnbildlicht durch die kaum bekleidete junge Frau ›America‹, 
deren Bild in zwei diametral entgegengesetzten Darstellungsweisen Verbreitung 
fand: Zum einen als unverdorbenes vorzivilisatorisches Wesen inmitten eines ir-
dischen Paradieses, und zum anderen als brutale Kannibalin, meist illustriert 
durch einen abgetrennten Menschenkopf, einzelne menschliche Gliedmaßen 
oder einen Grill, auf dem Körperteile von Menschen gebraten werden. Dabei fand 
letztere Darstellung überwiegend Verbreitung. »Das seit Kolumbus populäre Kan-
nibalen-Bild von den Kariben wurde mit wenigen Ausnahmen auf sämtliche Ein-
wohner Amerikas übertragen«, der vermeintliche Kannibalismus fungierte dann 
für Jahrhunderte als »das Kennzeichen indianischer Kulturen«.63 Durch die Dar-
stellung der ›America‹ als Kannibalin bekamen die Einwohner/innen des Kon-
tinents nicht nur einen Ort jenseits der ›zivilisierten‹ Menschheit zugewiesen, 
sondern ihnen wurde damit auch ihre Menschlichkeit abgesprochen. Dies diente 
nicht zuletzt zur Rechtfertigung von Enteignung, Versklavung und Völkermord.

Von noch weitreichenderer Verbreitung und Wirkung als Kolumbus’ Berich-
te waren die Briefe Vespuccis über seine Reise entlang der nordbrasilianischen 
Küste, insbesondere der Mundus Novus betitelte Brief, von dem innerhalb weni-
ger Jahre zahlreiche Auflagen in europäischen Ländern publiziert wurden.64 Dort 
heißt es von den Einwohner/innen: 

61 | BRAUNER, Sigrid: »Cannibals, Witches, and Shrews in the ›Civilizing Process‹«. In: 

Sigrid Bauschinger/Susan L. Cocalis (Hg.): ›Neue Welt‹/›Dritte Welt‹. Tübingen/Basel: 

Francke 1994, S. 1-27, hier S. 1.

62 | JÁUREGUI, Carlos A.: Canibalia, S. 69: »economía simbólica maniquea«.

63 | PETER-RÖCHER, Heidi: Mythos Menschenfresser, S. 11 und S. 108. Hervorhebung im 

Original.

64 | Es handelt sich bei Mundus Novus um die lateinische Übersetzung des verlorenge-

gangenen Originalbriefs, den Amerigo Vespucci aus Lissabon an Lorenzo di Pier francesco 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 75

they kill each other cruelly […] they eat each other […] one father was known to have eaten his 

children and wife, and I myself met and spoke with a man who was said to have eaten more 

than three hundred human bodies; and I also stayed twentyseven days in a certain city in which 

I saw salted human flesh hanging from house-beams, much as we hang up bacon and pork.65

In einem späteren Brief gibt sich Vespucci als Zeuge kannibalistischer Handlun-
gen aus, und ist somit der erste Autor eines angeblichen Augenzeugenberichts von 
Kannibalismus in der ›Neuen Welt‹.66 In ausgesprochen plastischer Weise schil-
dert Vespucci, wie er und seine Schiffsbesatzung vom Meer aus zusehen mussten, 
wie ein an Land geschickter Matrose hinterrücks von einer nackten Frau mit einer 
Keule angefallen und erschlagen, zerstückelt, gebraten und schließlich von einer 
ganzen Gruppe von Kannibalinnen verspeist worden sei. Prägend für den kolonia-
len Diskurs über Amerika, werden bei Vespucci Kannibalismus, Nacktheit und zü-
gellose Sexualität – in Verknüpfung mit dem ›weiblichen Anderen‹ – als zentrale 
Merkmale der Völker Amerikas ausgegeben und als Beleg für die Barbarei der Ein-
wohner/innen der ›Neuen Welt‹ herangezogen, wie Sigrid Brauner in Bezug auf 
Vespuccis Mundus Novus herausgestellt hat: »The feminized, consuming bodies of 
the natives become the matrix for textualizing a contrastive superior, colonizing, 
masculine, and white European subjectivity«.67 Die Konstruktion eines solchen 
überlegenen Subjekts diente vor allem als Rechtfertigung für die Unterdrückung 
des als Kannibale bzw. als Kannibalin stigmatisierten Anderen.

Fungierten die Kariben zu Beginn der Eroberung Amerikas als Modell des 
Kannibalismus und ›Objekt‹ der Namensgebung, so wurde – nicht zuletzt durch 
deren Auslöschung auf den Antillen – das Stigma der Menschenfresserei bald 
auf die Tupi-Stämme Brasiliens übertragen, deren (angeblich) anthropophagische 
Bräuche in vielen populären Reiseberichten beschrieben und illustriert wurden. 
Der »Terminus ›Kannibale‹ verschiebt sich Stück für Stück von dem Archipel 
der Kleinen Antillen zu dem südamerikanischen Kontinent, um sich auf dessen 
nordöstliches Horn zu beziehen – den heutigen Nordosten Brasiliens«.68 Astrid 

de Medici gesendet hatte. Mundus Novus wurde erstmals im Winter 1502/1503 publizier t, 

wahrscheinlich in Florenz. Vgl. FORMISANO, Luciano: »Introduction«. In: Amerigo Vespucci: 

Letters from a New World. Hg. u. Einl. Luciano Formisano. New York: Marsilio 1992 [Orig. 

1500 bis 1504], S. XIX-XLI.

65 | VESPUCCI, Amerigo: »Mundus Novus« [Letter V; undated; Amerigo Vespucci to Lorenzo 

di Pier francesco de’ (sic!) Medici]. In: ders.: Letters from a New World. Hg. u. Einl. Luciano 

Formisano. New York: Marsilio 1992, S. 45-56, hier S. 50.

66 | Vgl. VESPUCCI, Amerigo: »To Piero Soderini« [Letter VI; 04.09.1504]. In: ders.: Letters 

from a New World, S. 57-97, hier S. 88f.

67 | BRAUNER, Sigrid: »Cannibals, Witches, and Shrews in the ›Civilizing Process‹«, S. 12.

68 | LESTRINGANT, Frank: Le Cannibale, S. 84: »le terme de ›Cannibales‹ glisse peu à peu 

de l’archipel des Petites Antilles vers le continent sud-américain, pour s’appliquer à la 

corne nord-est de celui-ci – l’actuel Nordeste brésilien«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹76

Wendt hat aufgezeigt, dass sich in der allegorischen Darstellung des Kontinents 
»die ›America‹ schon bald am Typus der exotischsten, der primitivsten aller bis 
dahin bekannten Ethnien der Neuen Welt orientierte: an den Bewohnern Brasi-
liens«69. Deren Wesensmerkmale sind den europäischen Darstellungen zufolge 
Nacktheit – insbesondere der Frauen –, Federschmuck, Keule, Pfeil und Bogen 
sowie die bereits genannten Kennzeichen des Kannibalismus.

III.5	F iliação: Abstammung als Verknüpfung

Vor dem Hintergrund des Kannibalismus-Diskurses erschließen sich Tiefendimen-
sionen des Manifesto Antropófago, insbesondere eines zentralen Absatzes, der zu-
nächst wie eine willkürliche Aneinanderreihung disparater Schlagwörter anmuten 
mag, jedoch in Bezug auf Brasilien Alteritäts-Diskurse und (neo-)kolonialistische 
Leitbilder durch eine Art assoziative ›Abstammungsgeschichte‹ kritisch reflektiert: 
»Filiação70. Der Kontakt mit dem Brasil Carahiba [sic!]. Oú [sic!] Villeganhon [sic!] 
print terre.71 Montaigne. Der natürliche Mensch. Rousseau.«72 Mit diesen sechs in 
telegrafischem Stil verfassten Sätzen thematisiert Oswald de Andrade in nuce den 
›Kulturkontakt‹ der Ureinwohner/innen Brasiliens mit den Kolonisatoren bzw. die 
eurozentrischen Fremddarstellungen Brasiliens. Bei den zunächst scheinbar will-
kürlichen Namensnennungen handelt es sich um drei grundlegende Positionen der 
europäischen Sicht auf ›primitive Völker‹, wobei sich Nicolas Durand de Villegagnon 
und Michel de Montaigne explizit auf Brasilien beziehen, während sich Jean-Jacques 
Rousseaus Auffassungen indirekt als von großer Bedeutung für das Bild Brasiliens 
erwiesen haben. Den Ausgangspunkt der »Filiação« bildet das »Brasil Carahiba« 
(»Brasilien der Carahiba« oder »Carahibisches Brasilien«).73 ›Carahiba‹ ist ein poly-

69 | WENDT, Astrid: Kannibalismus in Brasilien. Eine Analyse europäischer Reiseberichte 

und Amerika-Darstellungen für die Zeit zwischen 1500 und 1654. Frankfur t a.M. u.a.: Lang 

1989, S. 158.

70 | ›Filiação‹ bedeutet ›Abstammung‹, ›Herkunft‹ und ›Verwandtschaft‹ sowie ›Verknüpfung‹ 

(von Ideen etc.) bzw. ›Zusammenhang‹. 

71 | In Nachdrucken des Manifesto Antropófago heißt es stattdessen: »Ori Villegaignon 

print terre.« 

72 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S.  3 (12. Textblock): »Filiação. O 

contato com o Brasil Carahiba [sic!]. Oú [sic!] Villeganhon [sic!] print terre. Montaigne. O 

homem natural. Rousseau.« Hervorhebung im Original.

73 | Oswald de Andrade verwendet ›Carahiba‹ – bzw. ›caraíba‹, wie es nach der heutigen 

Rechtschreibung heißt – entgegen der üblichen Schreibweise mit Majuskel. ›Carahiba‹ kann 

in der Verbindung »Brasil Carahiba« sowohl eine substantivische als auch eine adjektivi-

sche Bedeutung haben. Vgl. zu den folgenden Ausführungen über ›caraíba‹ den Dicionário 

eletrônico Houaiss da língua portuguesa 2.0. Rio de Janeiro: Objetiva 2004 (CD-ROM) so-

wie den Novo dicionário Aurélio eletrônico 5.0. Curitiba: Positivo 2005 (CD-ROM).

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 77

semes Wort, umfasst also unterschiedliche Bedeutungsebenen. Der Ursprung von 
›carahiba‹ liegt in dem Tupi-Wort ›kara’iwa‹ – mit den semantischen Feldern ›weise‹, 
›intelligent‹, ›verschlagen‹, ›listig‹ –, das einen indigenen Schamanen bezeichnet, 
sowie zur Benennung heiliger oder übernatürlicher Dinge dient. Im 16. Jahrhun-
dert wurde das Wort durch metonymische Verschiebung auch zur Bezeichnung des 
weißen Mannes bzw. des Europäers gebraucht. Ferner bezeichnet ›Carahiba‹ bzw. 
›caraíba‹ auch die Kariben74, die durch Kolumbus der ›Menschenfresserei‹ bezich-
tigt wurden, woraus dann der Begriff ›Kannibalismus‹ hervorging. In der Formu-
lierung »Der Kontakt mit dem Brasil Carahiba« ist somit eine komplexe Kopplung 
unterschiedlicher Bedeutungsfelder angelegt: Brasilien wird – in der Sprache der 
Tupi – sowohl mit indigenen Schamanen und Europäern in Verbindung gebracht 
als auch mit den Kariben75, als dezidierter Bezug zum Kannibalismus, der den Völ-
kern Amerikas von Seiten der Europäer pauschal unterstellt wurde, insbesondere 
auch den indigenen ›Volksstämmen‹ Brasiliens. Markiert der Satz »Der Kontakt mit 
dem Brasil Carahiba« den Beginn der »Filiação« – also der ›Abstammung‹, ›Ver-
wandtschaft‹, ›Verknüpfung‹ bzw. des ›Zusammenhangs‹ –, so sind damit sowohl 
die indigene Bevölkerung als auch die europäischen Kolonisatoren sowie der Kan-
nibalismus als zentrales (zumindest diskursives) Moment dieser ›Begegnung‹ mit 
einbezogen. In den Zeilen, die der genannten Textstelle folgen, wird dann offenbar 
Bezug genommen auf europäische Fremddarstellungen der indigenen Bevölkerung 
Brasiliens. Wie Oswald de Andrade mit drei gezielten Namensnennungen aufzeigt, 
ist der Diskurs über die ›Indianer/innen‹ angesiedelt zwischen der Dämonisierung 
als ›Barbar/innen‹ und ›Kannibal/innen‹ einerseits und der Idealisierung als ›edle 
Wilde‹ andererseits, während Montaignes außerordentlich differenzierte Betrach-
tungsweise diese dichotomen Zuweisungen transzendiert. 

Der auf »O contato com o Brasil Carahiba« folgende Satz lautet »Oú Villegan-
hon print terre.« Damit wird der Ort bezeichnet, an dem der Hugenotte Nicolas 
Durand de Villegagnon im Jahr 1555 die französische Kolonie France Antarctique 
auf einer Insel in der Baía de Guanabara, der heutigen Bucht von Rio de Janei-
ro, gegründet hatte.76 Villegagnon äußert sich über die indigene Bevölkerung in 
höchst verächtlicher Weise und stellt die Ureinwohner/innen auf die Stufe von 
Tieren: »Es waren Wilde, fern von jeder Kultur und menschlichen Gesittung, de-
ren Bräuche und Verfassung von den unseren gänzlich verschieden sind, ohne 

74 | ›Carahiba‹ bzw. ›caraíba‹ bezeichnet auch die Sprache der Kariben und als Adjektiv 

zudem ›karibisch‹.

75 | Wurden die Kariben auf den Kleinen Antillen bald von den Europäern ausgelöscht, 

so gibt es noch heute im Amazonas-Gebiet zwischen den Flüssen Amazonas und Orinoco 

Nachkommen der Kariben.

76 | Enttäuscht über die ›Verwerflichkeit‹ der Kolonisten und die Religionsstreitigkeiten 

zwischen Calvinisten und Katholiken, kehrte Villegagnon schon bald nach Frankreich zu-

rück. 1567 löste sich die Kolonie dann durch die Niederlage gegen die Portugiesen end-

gültig auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹78

einen Begriff von Ehre, Tugend, Recht oder Unrecht, so daß mir Zweifel kamen, 
ob wir nicht auf wilde Tiere in menschlicher Gestalt gestoßen waren.«77 Abge-
sehen von Villegagnons Abwertung des Anderen steht der Ort, »an dem Ville-
gagnon Land betreten hat« auch in Verbindung mit zwei der prominentesten 
Kannibalismus-Beschreibungen in der ›Neuen Welt‹: Zu den Bewohnern bzw. 
Besuchern der Kolonie France Antarctique gehörten André Thevet und Jean de 
Léry, die in ihren Reisebeschreibungen über Brasilien das Phänomen des Kanni-
balismus eingehend schildern. Bei diesen viel beachteten Texten handelt es sich 
um Les Singularités de la France Antarctique (1557) und La cosmographie universelle 
(1575) von André Thevet sowie um Jean de Lérys Histoire d’un voyage faict [sic!] en 
la terre du Brésil (1578). In dem Kapitel Des Cannibales des Bandes Les Singularités 
de la France Antarctique führt Thevet aus, dass es in Brasilien mit »diesen Kan-
nibalen« ein ›Volk‹ gebe, das »am grausamsten und unmenschlichsten in ganz 
Amerika ist. Dieser Pöbel isst gewöhnlich menschliches Fleisch, wie wir es mit 
dem Schaf tun, und sie haben dabei eine noch größere Freude.«78 Es existiere 
selbst in den Wüsten Afrikas und Arabiens kein Tier, das »so grausam [ist] und 
das so sehnlichst verlangt nach menschlichem Blut«.79 Die »Kannibalen« stellen 
für Thevet eine »absolute Grenze« dar, die es ihm erlaubt, den Bewohnern des 
›vorgefundenen‹ »kolonialen no man’s land« den Status als Menschen abzuspre-
chen.80 Thevets Aufzeichnungen sind häufig disparat und beziehen sich offenbar 
eher auf andere Texte als auf tatsächliche Beobachtungen. Dies gilt insbesondere 
auch für das mit Des Cannibales betitelte Kapitel, welches stark an Vespucci an-
gelehnt ist, wie Frank Lestringant aufgezeigt hat.81 

Jean de Léry unterscheidet in seiner Histoire d’un voyage faict en la terre du Bré-
sil82 – wie Thevet bereits ansatzweise vor ihm83 – zwischen einem guten und einem 
schlechten Kannibalismus, der mit der Freundschaft bzw. Feindschaft zu den Fran-

77 | Zitier t nach GEWECKE, Frauke: Wie die neue Welt in die alte kam, S. 162.

78 | THEVET, André: »Les Singularités de la France Antarctique« [1557]. In: ders.: Le Brésil 

d’André Thevet. Les Singularités de la France Antarctique (1557). Hg., Einl. u. Anm. Frank 

Lestringant. Paris: Chandeigne 1997, S.  41-322, hier S.  232: »ces Cannibales«; »le plus 

cruel et inhumain qu’en partie quelconque de l’Amérique. Cette canaille mange ordinaire-

ment chair humaine, comme nous ferions du mouton, et y prennent encore plus grand 

plaisir.«

79 | Ebd.: »Il n’y a bête aux déserts d’Afrique ou de l’Arabie tant cruelle, qui appète si 

ardemment le sang humain que ce peuple sauvage«.

80 | LESTRINGANT, Frank: Le Cannibale, S. 90: »frontière absolue«; »no man’s land colo-

nial«. Hervorhebung im Original.

81 | Vgl. ebd., S. 91.

82 | Léry publizier te seine Histoire erst zwanzig Jahre nach seinem Aufenthalt in Brasilien. 

83 | Thevet trif f t eine Unterscheidung zwischen ›Anthropophagen‹ und ›Kannibalen‹, wo-

bei er letztere als absolut unmenschlich darstellt. Die rituelle Anthropophagie der mit den 

Franzosen verbündeten »Amériques nos amis« bewertet Thevet weitaus weniger negativ.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 79

zosen koinzidiert. Zum einen »unsere Toüoupinambaoults«, für die Anthropopha-
gie ein komplexes Ritual darstelle oder die – unter dem Einfluss der Franzosen – gar 
kein Menschenfleisch mehr äßen, keinen monströsen Körper hätten, sondern von 
der Statur den Europäern ähnelten, und die sich teils dem christlichen Glauben ver-
schrieben hätten.84 Und zum anderen »diese kleinen Teufel von Ouetacas«, die sich 
ständig im Krieg befänden, komplett nackt seien, »wie die Hunde und Wölfe das 
Fleisch roh essen« – Menschenfleisch eingeschlossen –, die »zu den barbarischs-
ten, grausamsten und fürchterlichsten Völkern« ganz Amerikas gehörten, und die 
sich weder mit den Franzosen noch mit anderen Europäern auf Kontakt und Han-
del einließen.85 Damit wird der indigene Andere dem Eigenen entweder tendenziell 
angeglichen oder aber dem Anderen wird, bei ausbleibender Assimilation und nicht 
›domestizierbarer‹ Fremdheit, der Status des Menschen weitgehend abgesprochen. 
Diese dichotome Darstellung des indigenen Anderen findet sich noch in der brasi-
lianischen Literatur der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, etwa in José de Alen-
cars ›indianistischem‹ Roman O Guarani (1857), auf den das Manifesto Antropófago 
ebenfalls rekurriert (wie noch näher auszuführen sein wird). 

Über den Namen Villegagnon entsteht bei Oswald de Andrade ein assoziativer 
Bezug zu der Kolonisierung Brasiliens und der stigmatisierenden Fremdzuwei-
sung des Kannibalismus. Bei dem Satz »Oú Villeganhon print terre.« handelt es sich 
überdies, von orthografischen Abweichungen und der Kursivschrift abgesehen, 
um ein Zitat aus dem 1580 erschienenen Essay Des Cannibales von Michel de Mon-
taigne.86 Der folgende Satz des Manifests beschränkt sich auf einen einzigen, be-
deutungsvollen Namen: »Montaigne.« Im Kontext des Manifesto Antropófago liegt 
der Bezug zu Montaignes Des Cannibales auf der Hand, zumal der vorangehende 
Satz ein Zitat aus diesem Essay ist. In seinen Ausführungen betont der franzö-
sische Philosoph, dass die Ureinwohner/innen des Landes (das später Brasilien 
heißen wird) im Grunde nichts Barbarisches hätten: »nach dem, was mir berichtet 
wurde, gibt es nichts Barbarisches oder Wildes an dieser Nation, außer dass jeder 
dasjenige barbarisch nennt, was nicht seine eigene Sitte ist«.87 Montaigne zufolge 
übertreffen die Europäer die ›Kannibalen‹ noch in ihrer Unmenschlichkeit. Der 

84 | LÉRY, Jean de: Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil. Hg., Einl. u. Anm. Frank 

Lestringant. Paris: Librairie Générale Française 1994 [Orig. 1578], S.  413 und S.  211: 

»nos Toüoupinambaoults«; »ils ne mangeroyent plus la chair humaine«. Hervorhebung im 

Original.

85 | Ebd., S. 152f: »ces diablotins d’Ouetacas«; »comme les chiens et loups, mangeans la 

chair crue«; »mis au rang des nations les plus barbares, cruelles et redoutées qui se puis-

sant trouver en toute L’Inde Occidentale«. Hervorhebung im Original.

86 | MONTAIGNE, Michel de: »Des Cannibales« [Orig. 1580]. In: ders.: Essais. Œuvres com-

plètes. Hg. Albert Thibaudet und Maurice Rat. Einl. u. Anm. Maurice Rat. Paris: Gallimard 

1962, S. 200-213, hier S. 200: »où Vilegaignon [sic!] print terre«.

87 | Ebd., S. 203: »il n’y a rien de barbare et de sauvage en cette nation, à ce qu’on m’en a 

rapporté, sinon que chacun appelle barbarie ce que ne’est pas de son usage«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹80

scharfsinnige Begründer des Essays führt die grausamen Folterungen in Europa 
an, und argumentiert, angesichts der schrecklichen Zurichtung von Menschen, 
die bei lebendigem Leib verbrannt oder zerrissen werden, sei das Essen eines toten 
Menschen die geringere Barbarei. Der Kannibalismus fungiert für Montaigne, wie 
schon für den Brasilienreisenden Jean de Léry, als »tertium comparationis […], das 
den Vergleich zwischen den Praktiken der ›Wilden‹ und den Grausamkeiten der 
›Zivilisation‹« ermögliche, wie Sabine Schülting zu Recht betont.88 Während der 
Hugenotte Léry den Vergleich vor allem anstellt, um die Hugenottenverfolgung 
und das Massaker der Bartholomäusnacht anzuprangern, geht Montaigne in Des 
Cannibales entschieden weiter. Montaignes Absicht ist nicht nur, die Missstände 
im eigenen Land aufzudecken und zu kritisieren. Vielmehr liegt dem Philosophen 
daran, mit der Schilderung »die zu Beginn seines Essays vermittelten Einsichten 
in die Natur des Vorurteils und die ethnozentrische Grundlegung von Urteilen 
über fremde Völker an einem konkreten Beispiel zu veranschaulichen«89.

Im Manifesto Antropófago ist der Bezug zu Montaigne nicht nur inhaltlicher Art 
und beschränkt sich somit nicht auf ein Zitat und die Namensnennung des fran-
zösischen Philosophen. Bei allen Differenzen zwischen dem Manifest und Montai-
gnes Essay bestehen auch Übereinstimmungen zwischen den beiden Texten, vor 
allem was die Allegorisierung des Kannibalismus und die Zitierpraxis anbelangt. 
Tendiert bereits Montaigne zur Allegorisierung der brasilianischen Ureinwohner/
innen und einer Entkopplung von ihrer ›ethnografischen Realität‹90, so wird dies 
von Oswald de Andrade – in einem anderen, postkolonialen Kontext – pointiert wei-
tergeführt. Montaigne begreift den Kannibalismus nicht mehr als Ernährungspra-
xis; der Körper des zu verspeisenden Anderen erscheint gerade nicht als Nahrung, 
sondern vielmehr als Zeichen – »[u]nd es ist genau dieses Zeichen, das der Sieger 
aufnimmt und sich zu Eigen macht.«91 Im Manifesto Antropófago fungiert dann 
der anthropophagische Akt als Metapher für die Appropriation von Kultur- und 
Repräsentationsformen der Kolonisatoren durch die Kolonialisierten (worauf noch 
näher eingegangen wird). Auch wenn Montaigne in seiner Darstellung argumen-
tativ vorgeht und Oswald de Andrade in seinem Manifest primär assoziativ, lassen 
sich in Bezug auf die jeweilige Zitierpraxis bestimmte Ähnlichkeiten erkennen. In 
die Essais gehen über tausend Zitate ein, die durchweg ungekennzeichnet bleiben 
und elementarer Bestandteil der Schreibweise von Montaigne sind. Die fremden 
Worte werden nicht bloß kopiert, sondern inkorporiert. Insofern bezeichnet Les-
tringant die literarische Schreibpraxis von Montaigne folgerichtig als »cannibalis-
me de mots«92, als »Kannibalismus der Wörter«. Über die »Inkorporation fremder 

88 | SCHÜLTING, Sabine: Wilde Frauen, fremde Welten. Kolonisierungsgeschichten aus 

Amerika. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1997, S. 98.

89 | GEWECKE, Frauke: Wie die neue Welt in die alte kam, S. 234.

90 | Vgl. LESTRINGANT, Frank: Le Cannibale, S. 166.

91 | Ebd., S. 177: »Et c’est précisément ce signe que le vainqueur ingère et fait sien.«

92 | Ebd. Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 81

Textteile«, so Benninghoff-Lühl, wird bei Montaigne »die ›Einverleibung‹ gewis-
sermaßen ins Darstellungsverfahren hinein verlängert«.93 Um eine ›Einverleibung 
im Darstellungsverfahren‹ bzw. um einen »Kannibalismus der Wörter« handelt es 
sich insbesondere auch bei Oswald de Andrade, wobei in das Manifesto Antropófago 
kaum eigentliche Zitate eingehen als vielmehr Schlüsselwörter und Namen, deren 
semantische Felder sich palimpsestartig auf den brasilienbezogenen Kolonialis-
mus-Diskurs beziehen und diesen durchkreuzen.

Auf die Erwähnung Montaignes heißt es: »O homem natural. Rousseau.« 
Im Rahmen der »Filiação« weckt der Name Rousseau vor allem die Vorstellung 
vom bon sauvage, die für Lateinamerika von großer Bedeutung war. Der Topos 
der ›Edlen Wilden‹ erlangte durch die Rousseau-Rezeption in der Romantik weite 
Verbreitung und wurde als »autoexotische[n] Identitätszuschreibung« zu einem 
»konstitutiven Moment lateinamerikanischer Identitätskonstruktionen« im 19. 
Jahrhundert.94 Dies gilt insbesondere auch für Brasilien, wo mit der romantischen 
Strömung des Indianismo die ›Indianer/innen‹ als ›Edle Wilde‹ zur Fundierung 
der brasilianischen Nationalidentität dienten. Oswald de Andrade rekurriert al-
lerdings nicht direkt auf die in Lateinamerika so einflussreiche Vorstellung vom 
bon sauvage, sondern zitiert den »homme naturel«. Der ›natürliche Mensch‹ steht 
in Jean-Jacques Rousseaus 1755 verfasstem Discours sur l’origine et les fondements 
de l’inégalité parmi les hommes (›Abhandlung über den Ursprung und die Grund-
lagen der Ungleichheit unter den Menschen‹) für den vorgesellschaftlichen, »in 
den Wäldern umherirrenden« Menschen im ›reinen Naturzustand‹. Dieser habe 
existiert »ohne Sprache, ohne Wohnstätte, ohne Krieg und ohne Liaison, ohne 
jedes Verlangen nach seinesgleichen wie ohne jeden Trieb ihm zu schaden«.95 In 
Rousseaus Auffassung von der Entwicklung der menschlichen Gattung bildet der 
»homme naturel« als »halbtierische[s] Dasein« den Ausgangspunkt und die den 
Menschen verderbende Zivilisation den Endpunkt. In der »phylogenetische[n] 

93 | BENNINGHOFF-LÜHL, Sibylle: »›Im Vergessen bin ich unschlagbar…‹. Michel de 

Montaignes Essay ›Über die Menschenfresser‹«. In: dies./Annette Leibing (Hg.): Brasilien 

– Land ohne Gedächtnis? Hamburg: Universitätspublikationen 2001, S. 59-73, hier S. 62.

94 | BERG, Walter Bruno: »Autoexotische Identitätskonstruktionen in Lateinamerika und 

ihre Dekonstruktion im 20. Jahrhundert«. In: Monika Fludernik/Peter Haslinger/Stefan 

Kaufmann (Hg.): Der Alteritätsdiskurs des Edlen Wilden. Exotismus, Anthropologie und 

Zivilisationskritik am Beispiel eines europäischen Topos. Würzburg: Ergon 2002, S.  297-

313, hier S. 302.

95 | ROUSSEAU, Jean-Jacques: »Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité par-

mi les hommes« [Orig. 1755]. In: ders.: Schriften zur Kulturkritik. Zweisprachige Edition. 

Einl., Übers. und Hg. Kurt Weigand. Hamburg: Meiner 1995, S. 61-268, hier S. 182: »errant 

dans les forêts«; »sans parole, sans domicile, sans guerre et sans liaison, sans nul besoin 

de ses semblables, comme sans nul désir de leur nuire«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹82

Mitte«96 zwischen dem reinen Naturzustand und dem zivilisierten Dasein befin-
de sich ›der Wilde‹ (›le sauvage‹). Dieser ›Wilde‹ habe in der »glücklichste[n] und 
dauerhafteste[n] Epoche«97 der Menschheitsgeschichte gelebt, die durch Acker-
bau und Metallbearbeitung beendet worden sei, wobei diese beiden Erfindungen 
Rousseau zufolge »den Wilden Amerikas unbekannt waren, weshalb sie auch im-
mer Wilde geblieben sind«98. Rousseaus idealisierte Vorstellung von den guten 
»Wilden Amerikas« prägte die Romantik – insbesondere die französische, die in 
Brasilien stark rezipiert wurde –, und war für den brasilianischen Indianismo 
und die Fundierung einer nationalen Identität Brasiliens von grundlegender Be-
deutung. Im Indianismo wurde die soziale Realität der indigenen Bevölkerung 
Brasiliens ebenso ignoriert, wie schon Rousseau die tatsächlichen Lebensumstän-
de der von ihm verklärten ›Wilden‹ außer Acht ließ. Hermann Hofer formuliert 
eine Kritik an Rousseaus Discours, die sich auch auf den brasilianischen Indianis-
mo übertragen lässt:

Der Wilde ist längst zum Sklaven geworden, und die wilden Gesellschaften sind zu koloni-

sier ten Gesellschaften geworden. Die von Rousseau gerühmte Ungesellschaftlichkeit hat 

zum großen Teil die Entwicklung mit beschleunigt. Der Schwarze, den der Discours dithy-

rambisch als müßig feier t, ist längst versklavt und schuftet sich zu Tode. Rousseaus Phi-

losophie vom Guten Wilden gehört mit zu den wesentlichsten ideologischen Kapiteln der 

späten Kolonialgeschichte.99

Oswald de Andrade dekuvriert Rousseaus Auffassung von den »Wilden Ameri-
kas« – basierend auf dem »homme naturel« – in der »Filiação« als Alteritäts-Dis-
kurs, der für Brasilien von zentraler Bedeutung ist. Dies gilt vor allem für den 
durch Rousseau beeinflussten Indianismo – insbesondere bei José de Alencar –, 
der gekennzeichnet ist durch die Darstellung der ›Indianer/innen‹ Brasiliens als 
›Gute Wilde‹ sowie durch eine Apologie der Kolonisierung des Landes. Im Mani-
festo Antropófago finden sich mehrere kritische Verweise auf Alencars Indianismo, 
auf die im Folgenden eingegangen wird. 

96 | KOHL, Karl-Heinz: Entzauberter Blick. Das Bild vom Guten Wilden und die Erfahrung 

der Zivilisation. Frankfur t a.M./Paris: Qumran 1983, S. 191.

97 | ROUSSEAU, Jean-Jacques: »Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité 

parmi les hommes«, S. 208: »l’époque la plus heureuse et la plus durable«.

98 | Ebd., S.  212. Eigene Übersetzung von »inconnues aux sauvages de l’Amérique, qui 

pour cela sont toujours demeurés tels«.

99 | HOFER, Hermann: »Befreien französische Autoren des 18. Jahrhunderts die schwar-

zen Rebellen und die Sklaven aus ihren Ketten? oder Versuch darüber, wie man den Guten 

Wilden zur Strecke bringt«. In: Thomas Koebner/Gerhart Pickerodt (Hg.): Die andere Welt. 

Studien zum Exotismus. Frankfur t a.M.: Athenäum 2000 [Orig. 1987], S.  137-170, hier 

S. 148f.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 83

Zunächst jedoch ein kurzer Kommentar zu den beiden Sätzen, mit denen 
der Textabschnitt der »Filiação« endet. Nach dem Passus »Der Kontakt mit dem 
Brasil Carahiba. Oú Villeganhon print terre. Montaigne. Der natürliche Mensch. 
Rousseau.« heißt es weiter: »Von der Französischen Revolution zur Romantik, zur 
Bolschewistischen Revolution, zur Surrealistischen Revolution und zum techni-
sierten Barbaren von Keyserling. Wir schreiten voran.«100 Mit Rousseau, der als 
ein Wegbereiter der Französischen Revolution gilt und zugleich für die Romantik 
von Bedeutung war, erfolgt eine Überleitung vom brasilienbezogenen Alteritäts-
Diskurs zu ›weltgeschichtlichen‹ Ereignissen und Epochen. Ohne im Einzelnen 
auf das Ende der »Filiação« einzugehen, lässt sich festhalten, dass die angeführ-
ten europäischen Geistesströmungen in ihrer Bedeutung als Leitbilder für Bra-
silien benannt werden. So schlägt sich etwa der Einfluss des Surrealismus auch 
im Manifesto Antropófago nieder. Zugleich klingt in der eklektizistischen Aneinan-
derreihung der ›epochalen‹ Geistesströmungen auch eine feine Ironie durch. Das 
Ende der »Filiação« bildet der lakonische Einwortsatz »Caminhamos.« (der sich im 
Deutschen mit »Wir schreiten voran.« nur ansatzweise wiedergeben lässt). Damit 
wird eine Fortschrittsbewegung bzw. das Modell einer ›modernen‹, linear fort-
laufenden Geschichte evoziert, die in der »Filiação« gerade nicht angelegt ist. Dies 
gilt umso mehr, als der zuletzt genannte »technisierte Barbar« Keyserlings101 his-
torisch gleichsam zurück- und vorausweist. Die ›Multitemporalität‹ des modernen 
Brasilien – von Octávio Ianni treffend als »Kaleidoskop der Präterita, der abwei-
chenden ›Zyklen‹ von Zeiten und Orten«102 bezeichnet – kommt auch durch das 
Bedeutungsgefüge des letzten Satzes der »Filiação« doppelbödig zum Ausdruck: 
In »Caminhamos« ist das Wort Caminha sedimentiert103, gleichsam als ironischer 
Verweis auf Pero Vaz de Caminha, der als Schreiber des Seefahrers Pedro Álvares 
Cabral im Jahr 1500 in einem Brief an den portugiesischen König Dom Manuel I. 
die ›Entdeckung‹ des Landes verkündigte, das später Brasilien heißen sollte.

100 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 3 (12. Textblock): »Da Revolução 

Francesa ao Romantismo, á [sic!] Revolução Bolchevista, á [sic!] Revolução Surrealista e 

ao barbaro [sic!] technizado [sic!] de Keyserling. Caminhamos.«

101 | KEYSERLING, Hermann: Die neuentstehende Welt. Darmstadt: Reichl 1926. Bei 

Keyserling heißt der ›technisier te Barbar‹ eigentlich »technisier ter Wilder«. Für den Hinweis 

gilt mein Dank Ute Gahlings, einer ausgewiesenen Kennerin des Werkes von Keyserling.

102 | IANNI, Octávio: A idéia de Brasil moderno, S. 37: »modernidade está mesclada no 

caleidoscópio dos pretéritos, dos ›ciclos‹ desencontrados de tempos e lugares, como se o 

presente fosse um depósito arqueológico de épocas e regiões.«

103 | Für den Hinweis, dass in dem Wort ›Caminhamos‹ der Name Caminha enthalten ist, 

danke ich Friedrich Frosch. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹84

III.6	 Indianismo: nationaler Ursprungsmy thos  
	 und seine Dekonstruk tion 

Wie bereits erwähnt, finden sich im Manifesto Antropófago kritische Verweise auf 
den Indianismo bzw. auf die Darstellung von ›Indianer/innen‹ in den Romanen 
von José de Alencar. Wurde der bzw. die (brasilianische) indigene Andere zunächst 
vor allem in der Figur der Kannibalin als ein »Angst und Schrecken verbreitendes 
tremendum«104 dargestellt, so erscheint das indigene Andere im Anschluss an Rous-
seau und die (französische) Romantik vor allem in der Figur des bzw. der ›Edlen 
Wilden‹ als »faszinosum«105. Hierbei dienen die guten ›Indianer/innen‹ zur Kons-
truktion eines nationalen fundierenden Mythos – in Abgrenzung zu den bösen, 
zuweilen explizit als Menschenfresser/innen stigmatisierten ›Indianer/innen‹. 

Der Indianismo knüpft vor allem an eine französische Geistesströmung an. 
Die literarische Figur des ›Indianers‹ bzw. der ›Indianerin‹ gelangte von Frank-
reich nach Amerika. François-René de Chateaubriand hatte mit seinem roman-
tischen Roman Atala, ou les amours de deux sauvages dans le désert (1801) erst-
mals ›Indianer/innen‹ (aus Nordamerika) ›literaturfähig‹ gemacht. Als Ahnherr 
diente Jean-Jacques Rousseau, durch dessen Publikation Discours sur l’origine et 
les fondements de l’inégalité parmi les hommes (1755) sich die Idee vom bon sauvage 
– vom ›Edlen Wilden‹, der noch nicht von der Zivilisation korrumpiert ist – ver-
breitet hatte.106 Unter dem Einfluss von Chateaubriands Indianerromanen und 
der Zelebrierung des bon sauvage entwickelte sich in Brasilien eine spezifische 
Strömung der Romantik107, die aufgrund ihrer Idealisierung der brasilianischen 
›Indianer/innen‹ (nachträglich) Indianismo genannt wurde. Im Zuge der poli-
tischen Unabhängigkeit Brasiliens im Jahr 1822 dienten die romantisierten ›In-
dianer/innen‹ vor allem dem Zweck, eine nationale Identität zu fundieren, mit 
der man sich von den Portugiesen absetzen wollte. Mit der Figur des ›Indianers‹ 
bzw. der ›Indianerin‹, die als edel und schön, gut und stark, und vor allem als 
hilfsbereit bis zur Selbstaufgabe dargestellt wurde, ließ sich die Identität des 
›brasileiro‹ fundieren, da so eine ›nationale Differenz‹ gegenüber den portugie-
sischen Kolonisatoren hergestellt werden konnte. Paradoxerweise galt die india-
nistische Abgrenzung einer spezifisch brasilianischen Identität zugleich auch 
gegenüber der indigenen Urbevölkerung, die auf einen Mythos reduziert wur-

104 | LEINEN, Frank: »Einleitung«. In: ders. (Hg.): Literarische Begegnungen. Romanische 

Studien zur kulturellen Identität, Dif ferenz und Alterität. Festschrift für Karl Hölz zum 60. 

Geburtstag. Berlin: Erich Schmidt 2002, S. 9-28, hier S. 14. Hervorhebung im Original.

105 | Ebd. Hervorhebung im Original.

106 | Rousseau ist keineswegs der Er finder des ›Guten Wilden‹. Schon Kolumbus bezog 

diese Figur auf die ihm wohlgesonnenen ›Indianer/innen‹, während er die wehrhaften 

Ureinwohner/innen der Menschenfresserei bezichtigte. 

107 | Den Beginn der brasilianischen Romantik markier t der 1836 in Paris erschienene 

Gedichtband Suspiros Poéticos e Saudades von Gonçalves de Magalhães.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 85

de, während deren tatsächliche Existenz und soziale Realität vollkommen außer 
Acht blieben. Zwar wurde im Zuge der politischen Unabhängigkeitsbewegungen 
in Lateinamerika ›Indianer/innen‹ als das »ehemals Fremde zum sinnstiftenden 
Eigenen umdefinier[t]«108. Diese partielle Umdeutung der von Europa zugewie-
senen Fremdbilder im Übergang von den Kolonien zu Nationalstaaten führte 
jedoch nicht zu einem Bruch mit der Vergangenheit. Vielmehr entwickelten sich 
spezifische Formen der Ausgrenzung, bei der »selbst innerhalb des Eigenen ein 
Anderes abgespalten« wurde: Die ›Mestizenkultur‹ wurde durch ›rassisch‹ und 
geschlechtlich semantisierte hierarchische Beziehungen definiert, durch die 
sich ein »innergesellschaftliches koloniales Denken«109 erhalten konnte. Dabei 
ergab sich im nationalen Selbstverständnis der Widerspruch eines »mimeti-
sche[n] Einverständnis[ses] mit dem Traditionsstrang europäischer Herkunft – 
einschließlich der kolonialen Diskursvorgaben – […] von dem es sich gleichzeitig 
historisch distanzieren möchte«.110

Die maßgeblichen Autoren des Indianismo sind Gonçalves de Magalhães, 
Gonçalves Dias und vor allem José de Alencar, dessen indianistische Romane 
am stärksten zu dem Gründungsmythos des brasilianischen ›Volkes‹ beigetra-
gen haben. Insbesondere Alencars 1865 erschienener Roman Iracema, lenda do 
Ceará (›Iracema, Legende von Ceará‹) gilt als Gründungsepos des brasilianischen 
›Volkes‹ und wurde zu einer Art »sprachliche[r] und literarische[r] Unabhängig-
keitserklärung Brasiliens an Portugal«111. In dem Roman wird die gewaltsame 
Begegnung von Kolonisatoren und Kolonialisierten romantisiert als eine Liebes-
geschichte zwischen der jungfräulichen ›Indianerin‹ Iracema und dem edelmüti-
gen portugiesischen Eroberer Martim Soares Moreno. In dem acht Jahre zuvor er-
schienenen Indianerroman O Guarani (›Der Guarani‹)112 schildert Alencar bereits 
eine ähnliche Geschichte in umgekehrter geschlechtlicher Konstellation, wobei 
der ›Indianer‹ Peri sich in bedingungsloser Liebe der Portugiesin Ceci unterwirft 
und sich als ihr Sklave bezeichnet.113 In beiden Romanen werden ›Indianer/in-
nen‹ den Kolonisatoren untergeordnet und assimiliert, indem sie ihren ›Stamm‹ 
verlassen und ihre religiöse und kulturelle Identität zugunsten der Kultur der 
Kolonisatoren aufgeben. In einem treffenden Kommentar zur Konstruktion der 
›Indianer/innen‹ bei Alencar schreibt Alfredo Bosi: »der Alencar’sche Mythos ver-

108 | HÖLZ, Karl: Das Fremde, das Eigene, das Andere. Die Inszenierung kultureller und 

geschlechtlicher Identität in Lateinamerika. Berlin: Erich Schmidt 1998, S. 7.

109 | Ebd., S. 8.

110 | Ebd., S. 83.

111 | SCHWAMBORN, Ingrid: Die brasilianischen Indianerromane ›O Guarani‹, ›Iracema‹, 

›Ubirajara‹ von José de Alencar. Frankfur t a.M. u.a.: Lang 1987, S. 558.

112 | O Guarani erschien zunächst als Fortsetzungsroman von Januar bis April 1857 in der 

Zeitung Diário do Rio de Janeiro.

113 | ALENCAR, José de: O Guarani. Einl. Massaud Moisés. São Paulo: Cultrix 1968 [Orig. 

1857], S. 161: »Peri é escravo da senhora.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹86

eint, in dem gängigen Bild des Helden, den Kolonisator, dargestellt als großzügi-
ger Feudalherr, und den Kolonialisierten, aufgefasst zugleich als treuer Unterge-
bener und guter Wilder«.114 In O Guarani ist der portugiesische Kolonisator Dom 
Antônio de Mariz dargestellt als heldenhafter Edelmann, der zu den Gründern 
der Stadt Rio de Janeiro zählt und sich verdient gemacht habe in den »Eroberungs-
kriegen gegen die Invasion der Franzosen und die Angriffe der Wilden«.115 Peri 
erscheint als assimilierungswilliger ›Edler Wilder‹. Um mit seiner Angebeteten 
Ceci zusammen sein zu können, lässt sich Peri von ihrem Vater Dom Antônio de 
Mariz taufen, wobei der Kolonialherr dem ›Indianer‹ seinen eigenen Namen gibt.

Die Ureinwohner/innen sind sowohl in O Guarani als auch in Iracema, lenda 
do Ceará schematisch eingeteilt in gute und böse Figuren: Als bis zum Tode lo-
yale, würdevolle und assimilierungswillige ›Edle Wilde‹, verkörpert durch Peri 
und Iracema, oder aber feindlich gesinnte Kreaturen, denen kaum der Status von 
Menschen zukommt. Diese dichotome Gegenüberstellung ist in O Guarani be-
sonders markant. Peri ist nach den Worten von Dom Antônio de Mariz »ein por-
tugiesischer Edelmann in dem Körper eines Wilden!«116 Die feindlichen Aimorés 
hingegen werden stigmatisiert als »Volk ohne Vaterland und Religion, das sich 
von menschlichem Fleisch ernährt und wie Bestien auf dem Boden und in Grot-
ten und Kavernen lebt«117. Durch den Angriff der Aimorés, »dieser Horde von 
Kannibalen«, droht Dom Antônio de Mariz und seiner Familie ein schrecklicher 
Tod als »Fraß dieser Barbaren, die sich von menschlichem Fleisch ernähren«.118 

Die Verschmelzung von ›indianischen‹ und portugiesischen Figuren als Ur-
sprung des brasilianischen ›Volkes‹ manifestiert sich bei Alencar als idealisierte 
eurozentrische Unterwerfung des Anderen, die einer vollständigen Assimilie-
rung gleichkommt. Der nicht-assimilierbare Andere hingegen wird mit einem 
Stigma versehen. Die ›Indianer/innen‹ Peri und Iracema sind »das Ergebnis 
der Verhandlung der kulturellen Eliten über die Neudefinition des Eigenen und 
Fremden«, bei dem »das Eigene auf der Grundlage eines sorgfältig domestizier-

114 | BOSI, Alfredo: Dialética da colonização. Posfácio de 2001. São Paulo: Companhia das 

Letras 2001, S. 180: »o mito alencariano reúne, sob a imagem comum do herói, o coloni-

zador, tido como generoso feudatário, e o colonizado, visto, ao mesmo tempo, como súdito 

fiel e bom selvagem«. Hervorhebung im Original.

115 | ALENCAR, José de: O Guarani, S.  61: »guerras da conquista, contra a invasão dos 

franceses e os ataques dos selvagens«.

116 | Ebd., S. 91: »é um cavalheiro português no corpo de um selvagem!“

117 | Ebd., S. 128: »povo sem pátria e sem religão, que se alimentava de carne humana e 

vivia como feras no chão e pelas grutas e cavernas«.

118 | Ebd., S. 306 bzw. S. 305: »horda de canibais«; »pasto a esses bárbaros que se ali-

mentam de carne humana«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 87

ten Fremden«119, dem ›Indianer‹ bzw. der ›Indianerin‹, als Entwurf einer neuen 
nationalen Identität dienen soll. 

Im Nachwort zur zweiten Auflage von Iracema, lenda do Ceará charakterisiert 
Alencar ›den Brasilianer‹ als »Kind der Neuen Welt, [das] die Traditionen der in-
digenen Rassen erhält und im Kontakt mit fast allen zivilisierten Rassen lebt«; 
daraus habe sich ein »exuberantes Amalgam des Blutes, der Traditionen und der 
Sprachen« ergeben, das für Brasilien kennzeichnend sei.120 Alencar begründet 
die sprachliche und kulturelle Unabhängigkeit Brasiliens durch eine spezifische 
›Rassenmischung‹, die Brasilien von Portugal unterscheide. Hierbei handelt es 
sich allerdings eher um eine Abgrenzung zur Unterscheidung von dem ehema-
ligen kolonialen Mutterland als um eine Integration der in einem »exuberanten 
Amalgam« zusammenkommenden ›Rassen‹ und ›Traditionen‹. Nachdem sich 
das brasilianische Nationalbewusstsein in den 1870er Jahren etwas gefestigt hat-
te – nicht zuletzt durch den Sieg Brasiliens im Krieg gegen Paraguay (1865 bis 
1870) – wurden die ›Indianer/innen‹ als nationales Wahrzeichen im folgenden 
Jahrzehnt allmählich obsolet, zumal die Strömung des romantischen Indianismo 
zum Erliegen kam.121 Paradigmatisch zum Ausdruck kommt dies in einer 1888 
von Silvio Romero getroffenen Aussage: »Der Indio ist kein Brasilianer.«122

119 | ARMBRUSTER, Claudius: »Zur Visibilität der Anderen in Portugal und Brasilien«. In: 

Joachim Michael/Markus Klaus Schäffauer (Hg.): Massenmedien und Alterität. Frankfur t 

a.M.: Vervuert 2004, S. 111-128, hier S. 120.

120 | ALENCAR, José de: »Pós-escrito (à 2ª edição)«. In: ders.: Iracema, lenda do Ceará. 

Hg. u. Einl. Tâmis Parron. São Paulo: Hedra 2006 [Orig. 1865], S. 169-195, hier S. 181: »fil-

ho do Novo Mundo recebe as tradições das raças indígenas e vive ao contato de quase to-

das as raças civilizadas«; »exuberante amálgama do sangue, das tradições e das línguas«.

121 | Mit dem Aufkommen des Naturalismus in Brasilien ab Mitte der 1870er Jahre ver-

schob sich der Fokus zunehmend von den idealisier ten ›Indianer/innen‹ auf die soziale 

Realität der afrikanischstämmigen Sklaven und Sklavinnen, wobei die soziale Realität 

der indigenen Bevölkerung weiterhin unbeachtet blieb. Alencar wurde vorgeworfen, un-

glaubwürdige ›Indianer/innen‹ dargestellt zu haben. Auf diesen Vorwurf reagier te Alencar 

in seinem dritten und letzten ›Indianerroman‹ Ubirajara (1874), in dem die Handlung in 

der Zeit vor der ›Entdeckung‹ Brasiliens angesiedelt ist. Glaubwürdigkeit sollte durch zahl-

reiche Fußnoten über die Bedeutung indigener Namen gewährleistet werden, aber auch 

über historische und anthropologische ›Tatsachen‹ (der hundertseitige Roman enthält 66 

Fußnoten, die etwa ein Vier tel des gesamten Buches einnehmen). Interessant ist hierbei, 

dass Alencar den Kannibalismus – im Gegensatz zu seinem Roman O Guarani – erstmals 

positiv darstellt. So verweist eine dreiseitige Fußnote zu dem Begrif f »o suplício« (»die 

Qual« bzw. »die Tor tur«) auf die Anthropophagie in Brasilien, die Alencar nun als eine kom-

plexe Kulturpraxis herausstellt. Vgl. hierzu ALENCAR, José de: Ubirajara. São Paulo: F TD 

1994 [Orig. 1874], S. 47-49.

122 | Zitier t nach SCHWAMBORN, Ingrid: Die brasilianischen Indianerromane, S. 435: »O 

índio não é brasileiro.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹88

Mit Blick auf den Indianismo bzw. den ›indianistischen‹ Diskurs, der die bra-
silianische Identität als »romantischen Nativismus«123 in einem »idealisierten 
›Stammbaum‹ der Brasilianität«124 fundiert, werden die kritischen Verweise Os-
wald de Andrades verständlich. Im Manifesto Antropófago ist ironisierend die Rede 
vom ›Indianer‹, der »in den Opern Alencars voller guter portugiesischer Gefüh-
le«125 auftrete. Und an anderer Stelle heißt es: »Gegen den Fackel-Indianer. Den 
Indianer als Sohn Marias, Patenkind der Caterina de Medici und Schwiegersohn 
von D. Antônio de Mariz.«126 Beide Textstellen zielen in die gleiche Richtung: sie 
wenden sich gegen das durch den Indianismo verbreitete Bild des ›Indianers‹, der 
zu einem nationalen Wahrzeichen stilisiert wurde, um im Zuge der nationalen 
Unabhängigkeit eine einheitliche brasilianische Identität mythisch zu fundieren. 
In beiden Passagen wird angespielt auf O Guarani, den ersten Indianerroman von 
José de Alencar, der im literarischen Kanon gemeinhin als der erste bedeutende 
Roman Brasiliens gilt. Die Handlung von O Guarani lässt sich wie folgt zusam-
menfassen. Der ›Indianer‹ Peri rettet das Leben von Cecília, der blonden, blau-
äugigen Tochter des adligen Portugiesen Dom Antônio de Mariz, und wird dafür 
in das Haus des Edelmannes aufgenommen. Als der blutrünstige kannibalische 
Stamm der Aimoré das Haus angreift, setzt Peri sein Leben ein, um die Vernich-
tung abzuwenden. Peri überlebt und lässt sich von Dom Antônio de Mariz taufen, 
der dem ›Indianer‹ seinen eigenen Namen gibt. Die Angreifer setzen daraufhin 
das Haus in Flammen. Peri gelingt die Flucht mit Ceci – wie er Cecília nennt –, 
während das Haus in Flammen aufgeht und der Rest der Familie verbrennt. 

Bei Oswald de Andrade ist mit den »Opern Alencars« vor allem Antônio Car-
los Gomes’ berühmte Oper O Guarani aus dem Jahr 1870 gemeint, die auf dem 
gleichnamigen Roman von José de Alencar basiert. Die Bezeichnung »voller guter 
portugiesischer Gefühle« erscheint als Ironisierung der Unterwerfung des Alen-
car’schen ›Indianers‹ Peri unter die Obhut des portugiesischen Kolonisators. Im 
zweitgenannten Textabschnitt manifestiert sich eine entschiedene Zurückwei-
sung des »Fackel-Indianers« als Verkörperung des sklavischen Dieners der euro-
päischen Kolonialherren. Diese Darstellung wird in ironischer Weise als euro-
zentrische Repräsentation entlarvt: Die in dreifacher Anspielung evozierte Taufe 
Peris erscheint als Eingliederung des ›Indianers‹ in eine groteske abendländische 
›Ahnenreihe‹, indem sie ihn zum »Sohn Marias, Patenkind der Caterina de Medi-

123 | CHAUI, Marilena: Brasil. Mito fundador e sociedade autoritária. São Paulo: Fundação 

Perseu Abramo 2000, S. 37: »nativismo romântico«.

124 | HELENA, Lucia: Totens e tabus da modernidade brasileira. Símbolo e alegoria na 

obra de Oswald de Andrade. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro/Niterói: UFF 1985, S. 165: 

»idealizada ›árvore genealógica‹ da brasilidade«.

125 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 3 (24. Textblock): »Ou figurando 

nas operas [sic!] de Alencar cheio de bons sentimentos portuguezes [sic!].«

126 | Ebd., S. 7 (42. Textblock): »Contra o indio [sic!] de tocheiro. O indio [sic!] filho de 

Maria, afilhado de Catharina de Medicis [sic!] e genro de D. Antonio [sic!] de Mariz.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 89

ci und Schwiegersohn von D. Antônio de Mariz« macht. Dies gilt umso mehr, als 
mit dem »Patenkind der Caterina de Medici« auf ein ethnografisches Spektakel 
in Rouen im Jahre 1550 angespielt wird. Zu Ehren des Königs von Frankreich 
Henri II. und seiner Frau Caterina de Medici wurde in Rouen – damals zentra-
ler Umschlagplatz für das Brasil-Holz – ein Dorf der brasilianischen Tupinambá 
aufgebaut und deren Leben nachinszeniert. Circa fünfzig Tupinambá stellten ihr 
Leben so dar, wie es sich angeblich in ihrer Heimat abspielt, während ungefähr 
zweihundertfünfzig als Brasilianer verkleidete Franzosen mit den Tupinambá 
interagierten.127 Mit Caterina de Medici wird ironisch angespielt auf die Inszenie-
rung und Spektakularisierung des indigenen brasilianischen Anderen, die – wie 
in der Taufe Peris bei Alencar – zugleich seine Domestizierung darstellt. Tatsäch-
lich entspricht der Akt der Taufe bei Alencar einer kulturellen Selbstaufgabe des 
›Indianers‹, der damit seinen ›indianischen‹ Namen und seine ursprüngliche 
kulturelle Zugehörigkeit verliert. Folglich manifestiert sich in der Darstellung 
des ›Indianers‹ eine Domestizierung des indigenen Anderen, der sich in einem 
einseitig aufgefassten ›Kulturkontakt‹ mit dem christlichen Abendland auflöst 
bzw. nur noch als Wahrzeichen der brasilidade sichtbar bleibt. Oswald de Andrade 
stellt dieser homogenisierenden indianistischen Konstruktion von brasilidade mit 
der antropofagia eine Strategie entgegen, die gerade die Widersprüche des ›Kultur-
kontaktes‹ sowie die daraus hervorgehende heterogene kulturelle Identität betont.

III.7	 K atechese und K arne val: von der Angleichung  
	 zum Entgleiten des Anderen

Der Indianismo Alencars wird im Manifesto Antropófago mit einer weiteren kolonia-
len Diskursformation in Verbindung gebracht, wenn es heißt: »Gegen Anchieta, 
elftausend Jungfrauen des Himmels besingend, in dem Land von Iracema«.128 Mit 
»dem Land von Iracema« ist Brasilien gemeint, wobei diese Formulierung sich of-
fenbar auf Alencars Roman Iracema, lenda do Ceará bezieht bzw. auf den daraus 
hervorgegangenen fundierenden Mythos Brasiliens. Durch die Verbindung An-
chietas mit dem Alencar’schen Ursprungsmythos Brasiliens wird eine spezifische 
koloniale Tradition in der brasilianischen Geschichte herausgestellt. Bei José de An-
chieta (1534-1597) handelt es sich um einen jesuitischen Missionar im Brasilien des 
16. Jahrhunderts, der als der erste brasilianische Schriftsteller und Gelehrte gilt. 
Anchieta brachte der indigenen Bevölkerung Latein bei und erstellte eine Gram-

127 | Vgl. GOLDMANN, Stefan: »Wilde in Europa. Aspekte und Orte ihrer Zurschaustellung«. 

In: Thomas Theye (Hg.): Wir und die Wilden. Einblicke in eine kannibalische Beziehung. 

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1985, S. 243-269.

128 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S.  7 (50. Textblock): »Contra An

chieta cantando as onze mil virgens do céo [sic!], na terra de Iracema«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹90

matik sowie ein Wörterbuch der indigenen Tupi-Guarani-Sprachen.129 »Mit Hilfe 
des Lateinischen als Metasprache beschreibt Anchieta darin das Tupi mit der Ab-
sicht, seinen Brüdern das Erlernen dieser Sprache zu erleichtern und in der Folge 
die Bekehrung voranzutreiben.«130 Um die Missionierung effektiv durchsetzen zu 
können, schuf der Jesuit eine synkretistische religiöse Dichtung und begründete 
ein Missionstheater. Anchietas Werk ist gekennzeichnet durch ein manichäisches 
Weltbild, in dem das Gute durch den christlichen Glauben in Verbindung mit 
einem ›guten Geist‹ der Tupi repräsentiert wird, während das Böse sich in den Ze-
remonien der Tupis in Zusammenhang mit dem Teufel manifestiert: »Tupã-Gott, 
mit seiner Konstellation von Engeln und Heiligen, und Anhanga-Teufel, mit seiner 
Horde boshafter Geister, die sich in den Tupi-Zeremonien manifestieren.«131 Neben 
seinen geistigen Aktivitäten war Anchieta gewillt, auch mit gewaltsamen Mitteln 
durchzugreifen, um Anthropophagie, Polygamie und andere unterstellte unchrist-
liche Praktiken zu unterbinden. Oswald de Andrade zieht eine Parallele zwischen 
den Werken Anchietas und Alencars bzw. zwischen deren Darstellungen der brasi-
lianischen ›Indianer/innen‹. Bei beiden erscheinen die ›Indianer/innen‹ als natur-
haft-primitive Wesen, die es umzuformen gilt und die der christlich-abendländi-
schen Kultur zuzuführen sind. Auch wenn Anchietas Verteufelung der indigenen 
Kulturformen eine Idealisierung der Natürlichkeit der ›Indianer/innen‹ bei Alencar 
entgegensteht, tendieren beide Autoren dazu, das indigene Andere zu assimilieren.

Die Angleichung des indigenen Anderen an das europäische Eigene wird im 
Manifesto Antropófago besonders mit dem Akt der Taufe und der Katechese in 
Verbindung gebracht. Dementsprechend heißt es an einer Stelle des Manifests: 
»Gegen alle Katechesen.«132 Die im Plural gefasste Katechese erscheint als Me-
tapher für die Kolonialisierung des Anderen, für dessen Unterwerfung und An-
gleichung an das Eigene. Vor allem die mit der Katechese verbundene Taufe bzw. 
Namensgebung war zentral für die kolonialistische Aneignung des Anderen und 
fungierte als »founding action of Christian imperialism«, wie Stephen Greenblatt 
herausgestellt hat: »Such a christening entails the cancellation of the native name 

129 | Die Arte de grammatica da lingoa [sic!] mais usada na costa do Brasil (›Grammatik 

der meist benutzten Sprache an der Küste Brasiliens‹) erschien 1595 im Druck, zirkulier te 

in Brasilien jedoch bereits ab Mitte der 1550er Jahre in handschrif tlicher Form.

130 | PINHEIRO, Teresa: »Anchieta, José de«. In: Friedrich Wilhelm Bautz/Traugott Bautz 

(Hg.): Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. XXVII. Nordhausen: Bautz 2007, 

Sp. 41-49, hier Sp. 45.

131 | BOSI, Alfredo: Dialética da colonização, S. 67f.: »Tupã-Deus, com sua constelação de 

anjos e santos, e Anhanga-Demônio, com a sua corte de espíritos malévolos que se fazem 

presentes nas cerimônias tupis.«

132 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S.  3 (4. Textblock): »Contra toda 

[sic!] as cathecheses [sic!].«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 91

– the erasure of the alien, perhaps demonic, identity«.133 Die mit den abendländi-
schen Repräsentationsformen ›festgeschriebenen‹ Ureinwohner/innen wurden zu 
Objekten der Eroberer: »The native seized as a token and then displayed, sketched, 
painted, described, and embalmed is quite literally captured by and for European 
representation. He is caught up in a complex system of mimetic circulation«.134 Im 
Manifesto Antropófago wird das »komplexe System mimetischer Zirkulation«, das 
vielen kolonialistischen Repräsentationen des Anderen zugrunde liegt, symbolisch 
aufgebrochen. Anstelle einer Nivellierung der Fremdheit des Anderen – durch die 
»über das Fremde im eigenen Begriffsschema verfüg[t]«135 und der Andere damit 
(neo-)kolonialistischen Machtansprüchen ausgesetzt werden kann – verwehrt sich 
das Manifest der Angleichung an eurozentrische Maßstäbe. 

Der Oktroyierung einer kolonialen christlich-abendländischen Identität, wie 
sie Oswald de Andrade in kanonisierten Texten von Anchieta bis Alencar aufdeckt, 
setzt das Manifesto Antropófago eine karnevaleske Identität des Anderen entgegen. 
Bezüglich der abgelehnten Katechisierung heißt es zunächst: »Wir haben gemacht, 
dass Christus in Bahia geboren wurde. Oder in Belém do Pará.«136 Das Verb »Fize-
mos« zeugt von einem aktiven, gestalterischen Eingriff. Mit der Verlagerung der 
Geburt Christi nach Bahia, dem brasilianischen Bundesstaat mit dem größten afri-
kanischen Einfluss (und einem weißen Bevölkerungsanteil von nur einem Fünftel), 
wird gleichsam die Geburt Christi als Schwarzer suggeriert. Dies gilt umso mehr, 
als es sich bei »Fizemos Christo [sic!] nascer na Bahia« um einen intertextuellen Ver-
weis auf den Samba-Maxixe Cristo nasceu na Bahia (»Christus wurde in Bahia gebo-
ren«) handelt, eine 1926 entstandene Komposition von Sebastião Cirino und Duque 
(mit dem bürgerlichen Namen Antonio Lopes de Amorim Diniz). In dem Lied heißt 
es: »Man sagt Christus wurde in Betlehem geboren/die Geschichte irrt sich/Chris-
tus wurde in Bahia geboren, mein Lieber«137. Bezeichnenderweise wurde das Lied 
zu einem großen Erfolg in der Revue Tudo preto (»Alles schwarz«)138 der Companhia 
Negra de Revistas, einer rein Afro-Brasilianischen Musiktheatertruppe, die von Juli 
1926 bis Juli 1927 existierte und große Medienresonanz erhielt, wobei neben vielen 
begeisterten Kritiken wohlgemerkt auch eine Reihe rassistischer Verunglimpfun-

133 | GREENBLAT T, Stephen: Marvelous Possessions. The Wonder of the New World. 

Oxford: Clarendon Press 1991, S. 83.

134 | Ebd., S. 119. 

135 | HÖLZ, Karl: Das Fremde, das Eigene, das Andere, S. 7.

136 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S.  3 (13. Textblock): »Fizemos 

Christo [sic!] nascer na Bahia. Ou em Belem [sic!] do Pará.«

137 | »Dizem que Cristo nasceu em Belém/a história se enganou/Cristo nasceu na Bahia, 

meu bem«.

138 | Das Stück wurde am 31. Juli 1926 im Theater Rialto in Rio de Janeiro uraufgeführt. 

Der Text stammt von De Chocolat, die Kompositionen bzw. die Zusammenstellung der 

Musik von Sebastião Cirino, der Dirigent war Pixinguinha. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹92

gen publiziert wurden.139 Im Manifesto Antropófago erlangt die afro-brasilianische 
Kultur durch den affirmative Verweis auf Cristo nasceu na Bahia eine besondere 
Wertschätzung und dient als positiver Gegenpol zu dem abgelehnten Katechismus, 
der gleichsam als Metapher für den Kolonialismus steht. Auch der Folgesatz »Ou 
em Belem [sic!] do Pará.« zielt auf die Appropriation abendländischer Geschichts-
schreibung. Bei der Bezeichnung von Belém do Pará als Geburtsort Christi han-
delt es sich um eine ironische Umkehrung des eigentlichen Sachverhalts. ›Belém‹, 
Portugiesisch für ›Betlehem‹, ist die Hauptstadt des nordbrasilianischen Bundes-
staates Pará, die im Amazonasgebiet liegt. Entgegen der Namensgebung der bra-
silianischen Stadt nach der biblischen Geburtsstätte des Heilands fungiert Belém 
do Pará im Manifesto Antropófago als Geburtsort Christi, wodurch eine ironische 
Vertauschung von ›Ursprung‹ und ›Nachahmung‹ vollzogen wird.

Auf die Wiederholung des Satzes »Gegen alle Katechesen.« heißt es weiter: 
»Was wir gemacht haben war Karneval. Der Indianer gekleidet als Senator des Im-
periums. Vorgebend Pitt140 zu sein. Oder auftretend in den Opern Alencars voller 
guter portugiesischer Gefühle.«141 Der Katechese als Machtmittel der Kolonisato-
ren, die für die kolonialistische Assimilierung und Angleichung des (indigenen) 
Anderen an das Eigene steht, stellt das Manifest den Karneval als Kulturpraxis der 
Kolonialisierten entgegen. Oswald de Andrades Begriff des Karnevals weist Be-
rührungspunkte auf mit Michail M. Bachtins Konzept der Karnevalisierung in der 
Studie Rabelais und seine Welt (die er 1940 abgeschlossen hatte, aber erst 1965 ver-
öffentlichen konnte). Bachtins Ausführungen über die Kultur des Karnevals lassen 
sich zum Teil auch auf Oswald de Andrades 22 Jahre früher entstandenes Manifest 
beziehen. Dies gilt insbesondere für das karnevalistische Moment des subversiven 
Lachens, das »jeglichen Anspruch auf eine zeitlose Bedeutung und Unabänderlich-
keit der Vorstellungen von Notwendigkeit«142 – wie sie gerade in kolonialen Diskurs-
formationen hervorgebracht worden sind – unterläuft. Die antropofagia erscheint 
als eine Art »karnevalistische Mesalliance [sic!]«143, um eine Formulierung Bach-

139 | Vgl. hierzu BARROS, Orlando de: Corações De Chocolat: a história da Companhia 

Negra de Revistas (1926-1927). Rio de Janeiro: Livre Expressão 2005, S. 84-104.

140 | Der Verweis könnte sich sowohl auf William Pitt, First Earl of Chatham, als auch auf 

dessen Sohn beziehen. William Pitt the Elder war der politische Führer Großbritanniens 

während des Siebenjährigen Krieges in Nordamerika, in dem Frankreich besiegt wurde, wo-

durch Großbritannien endgültig zur Weltmacht aufstieg und sein Kolonialreich weiter aus-

bauen konnte. Sein Sohn William Pitt the Younger führte in seinem Amt als Premierminister 

ebenfalls Kriege gegen Frankreich um die globale Machtposition Englands zu sichern.

141 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S.  3 (24. Textblock): »Fizemos foi 

Carnaval [sic!]. O indio [sic!] vestido de senador do Imperio [sic!]. Fingindo de Pitt. Ou 

figurando nas operas [sic!] de Alencar cheio de bons sentimentos portuguezes [sic!].«

142 | Hier zitiert nach dem Teilabdruck der Studie in dem Band BACHTIN, Michail M.: Literatur 

und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Frankfurt a.M.: Fischer 1996, S. 28.

143 | Ebd., S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 93

tins im übertragenen Sinne zu gebrauchen: Die hierarchische Weltanschauung des 
kolonialen Machtgefüges durchkreuzt Oswald de Andrade, indem »das Geheiligte 
mit dem Profanen, das Hohe mit dem Niedrigen« verbunden wird – im Sinne der 
Überwindung des dichotomen Wertesystems einer konsekrierten europäischen 
und einer als primitiv oder epigonal abgewerteten brasilianischen Kultur.

III.8	R e visionen der br asilianischen Geschichte

Etwa ein Fünftel der Textblöcke des Manifesto Antropófago beginnt mit der Präposi-
tion »contra« (›gegen‹), wobei diese programmatische Ablehnungsformel sich fast 
ausschließlich auf kolonialistische Einflüsse in der Geschichte und Gegenwart 
Brasiliens bezieht und meist in einen ironisch eingefärbten Satz mündet. Abge-
lehnt werden, wie bereits ausgeführt, jegliche Form der Katechese, Anchieta und 
die indianistische Darstellung des ›Indianers‹. Überdies wird den Kolonisatoren 
das Monopol auf die Geschichtsschreibung abgesprochen, etwa wenn es heißt: 
»Gegen die Wahrheit der missionierenden Völker, definiert mit dem Scharfsinn 
eines Anthropophagen, des Visconde de Cairu: – Es ist eine vielfach wiederholte 
Lüge.«144 Dieser Satz bezeichnet nicht bloß die Wahrheit der Kolonisatoren als 
Lüge, um so Raum zu schaffen für eine anti-kolonialistische Gegengeschichte. Es 
handelt sich zugleich um eine karnevaleske Verkehrung der kolonialen Geschich-
te Brasiliens. Der historischen Figur des Visconde de Cairu den »Scharfsinn eines 
Anthropophagen« zuzuschreiben und gerade ihm die Entlarvung der Wahrheit 
der Kolonisatoren als »vielfach wiederholte Lüge« nachzusagen, zeugt von subver-
sivem Humor. Denn der Visconde de Cairu (mit dem bürgerlichen Namen José da 
Silva Lisboa) war ein Monarchist, der den Adelstitel für seine Arbeit im Dienste 
der portugiesischen Königsfamilie verliehen bekam. Zunächst diente er dem in 
Brasilien exilierten portugiesischen König Dom João VI. und dann dessen Sohn, 
der als Dom Pedro I. im Jahr 1822 die brasilianische Unabhängigkeit ausrief und 
sich dabei zum ersten Kaiser (›imperador‹) Brasiliens krönen ließ. Den Visconde 
de Cairu als Autorität mit dem »Scharfsinn eines Anthropophagen« heranzuzie-
hen, entlarvt diesen ironisierend in seiner kolonialistischen Komplizenschaft.

Ein weiterer Textblock negiert die Gültigkeit eurozentrischer Geschichtsschrei-
bung, wobei durch den Begriffsgebrauch im Plural – »Geschichten des Menschen« 
– die Historie als Narration gekennzeichnet ist und damit ihrer autoritativen Ver-
absolutierung enthoben wird: »Gegen die Geschichten des Menschen, die am Kap 
Finisterre beginnen. Die nicht datierte Welt. Nicht rubriziert. Ohne Napoleon. 

144 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 7 (32. Textblock): »Contra a ver-

dade dos povos missionarios [sic!], definida pela sagacidade de um antropofago [sic!], o 

Visconde de Cayrú [sic!]: – É mentira muitas vezes repetida.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹94

Ohne Cäsar.«145 Dieses Statement erscheint weniger als Plädoyer für Ahistorizität, 
sondern vielmehr als Ablehnung einer zur ›Weltgeschichte‹ überhöhten europäi-
schen Historiografie, die durch die begriffliche Kopplung an das Kap Finisterre146 
ironisierend in ihrer ›Provinzialität‹ dekuvriert wird. Die Einforderung einer »nicht 
datierte[n] Welt« ohne Cäsar und Napoleon zielt darauf, das Interpretationsmono-
pol der europäischen Zentren aufzubrechen und die Degradierung außereuropäi-
scher Länder zu einer geschichtslosen Welt jenseits von Kultur und Zivilisation 
zu überwinden. Das Manifesto Antropófago wendet sich gegen eine eurozentrische 
Auffassung von ›Weltgeschichte‹ wie sie sich in Bezug auf Lateinamerika in dem 
schwer lastenden Verdikt von Georg Friedrich Wilhelm Hegel manifestiert, der 
die ›Neue Welt‹ mit einem Satz in die historische Bedeutungslosigkeit verdamm-
te: »Von Amerika und seiner Kultur, namentlich in Mexiko und Peru, haben uns 
zwar Nachrichten erreicht, aber bloß die, daß dieselbe eine ganz natürliche war, 
die untergehen mußte, sowie der Geist sich ihr näherte.«147 Hegel identifiziert den 
Geist, der der amerikanischen Urbevölkerung fehle, mit den (Nord-)Europäern. 
Die indigenen Amerikaner hingegen seien gekennzeichnet durch »Sanftmut und 
Trieblosigkeit, Demut und kriechende Unterwürfigkeit«, und die Europäer bräuch-
ten noch lange, um »einiges Selbstgefühl in sie zu bringen«.148 Hegel gesteht Ame-
rika nicht die geringste Bedeutung zu: »Was bis jetzt sich hier ereignet, ist nur der 
Widerhall der Alten Welt und der Ausdruck fremder Lebendigkeit«.149 Erst durch 
die Unabhängigkeitsbewegungen im 19. Jahrhundert und die Nationenbildung 
unter Vorherrschaft der Kreolen konnte die unterstellte ›Geschichtslosigkeit‹ der 
lateinamerikanischen Länder überwunden werden. Dabei wurde allerdings der 
eurozentrische Moderne-Begriff kritiklos übernommen, womit sich der »normati-
ve Charakter der westeuropäischen Moderne für das Entstehen von Leitkonzepten 
lateinamerikanischer Identität«150 durchsetzte und so zur Kontinuität in der Mar-
ginalisierung eines Großteils der Bevölkerung in Lateinamerika führte.

145 | Ebd., S. 7 (29. Textblock): »Contra as historias [sic!] do homem, que começam no 

Cabo Finisterra. O mundo não datado. Não rubricado. Sem Napoleão. Sem Cesar [sic!].«

146 | Abgeleitet aus dem Lateinischen ›finis terrae‹ für ›Ende der Erde‹, markier t das Kap 

Finisterre den westlichsten Punkt der iberischen Halbinsel und gilt of t – fälschlicherweise 

– als das westliche Ende des europäischen Festlands.

147 | HEGEL, Georg Friedrich Wilhelm: Vorlesungen zur Philosophie der Geschichte. 

Stuttgart: Reclam 1989, S.  140. Die von 1822/23 bis 1830/31 gehaltenen Vorlesungen 

zur Philosophie der Geschichte sind in Buchform erstmals (postum) 1837 erschienen. 

148 | Ebd.

149 | Ebd., S. 147.

150 | HERLINGHAUS, Hermann: »Postmoderne in Lateinamerika? Epistemologische 

Eigenheiten, politische Fragen, ›nomadische‹ Perspektiven«. In: ders./Utz Riese (Hg.): 

Sprünge im Spiegel. Postkoloniale Aporien der Moderne in beiden Amerika. Bonn: Bouvier 

1997, S. 270-293, hier S. 272.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 95

Gegen die internalisierte eurozentrische Geschichtsauffassung wendet sich 
Oswald de Andrade durch die ironische Einführung einer neuen Zeitrechnung. 
Den ›Beginn‹ der Geschichte Brasiliens markiert gemeinhin die ›Entdeckung‹ 
des Landes durch Pedro Álvares Cabral am 22. April 1500. Obwohl in dem Land, 
das später Brasilien genannt werden sollte, etwa fünf Millionen Menschen leb-
ten, wird die vorkoloniale Geschichte meist als ›Prähistorie‹ abgetan.151 Bei Ca-
brals Ankunft im heutigen Bahia wurde das ›entdeckte‹ Land Terra de Vera Cruz 
(›Land des Wahren Kreuzes‹) getauft und in einem symbolischen Akt der Besitz-
ergreifung mit der königlichen Fahne Portugals versehen. Ein Textblock des Ma-
nifests lässt sich als ironischer Verweis auf den ›Ausgangspunkt‹ brasilianischer 
Geschichte verstehen: »Roteiros. Roteiros. Roteiros. Roteiros. Roteiros. Roteiros. 
Roteiros.«152 Das Wort ›roteiros‹ bedeutet Reisebeschreibungen bzw. Logbücher 
und erscheint im Kontext des Manifesto Antropófago als Anspielung auf die ›Ent-
deckungsfahrten‹ in die ›Neue Welt‹, insbesondere auch auf Pedro Álvares Ca-
brals Landnahme Brasiliens für die portugiesische Krone. Die siebenfache Wie-
derholung verfremdet den symbolträchtigen Begriff ›roteiro‹ und verwandelt ihn 
gleichsam in eine leere Worthülse. Die in der offiziellen Geschichtsschreibung 
Brasiliens glorifizierte ›Entdeckung‹ des Landes wird so in einer Art dadaistischer 
Sprachzertrümmerung ad absurdum geführt. 

Im Manifesto Antropófago dient ein ganz anderes historisches Ereignis als Aus-
gangspunkt der brasilianischen Geschichte und der Zeitrechnung überhaupt. 
Das Manifest endet mit dem Namen des Autors Oswald de Andrade, gefolgt von 
einer verblüffenden Orts- und Zeitangabe: »In Piratininga. Anno 374 des Ver-
schlingens des Bischofs Sardinha.«153 Mit diesen Angaben, die wohl für São Paulo 
im Jahr 1928 stehen sollen154, führt Oswald de Andrade ironisch eine neue Zeit-
rechnung und eine alternative Ortsbezeichnung ein. Piratininga ist der Name des 
Ortes, an dem später die Stadt São Paulo entstand, die aus dem jesuitischen Kolleg 
von São Paulo hervorging. Das Wort kommt aus dem Tupi und setzt sich vermut-
lich zusammen aus ›pira‹ und ›(mo)tininga‹, was soviel heißt wie ›trocknender‹ 
oder ›trockener Fisch‹.155 Anstelle von ›São Paulo‹ (›Sankt Paulus‹), der christ-
lichen Namensgebung der Kolonisatoren, tritt also ein indigener Name. Und als 
geschichtlicher Nullpunkt dient nicht mehr die Geburt Christi, sondern das »Ver-

151 | Vgl. hierzu kritisch: RIBEIRO, Darcy: O povo brasileiro. A formação e o sentido do 

Brasil. São Paulo: Companhia das Letras 1995, S. 141.

152 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 3 (30. Textblock).

153 | Ebd., S.  7: »Em Piratininga. Anno [sic!] 374 da Deglutição [sic!] do Bispo [sic!] 

Sardinha.«

154 | Oswald de Andrade erlag allerdings entweder einem rechnerischen Irr tum oder ver-

or tete seinen Text in der Zukunft. Das historische Datum »der Verspeisung des Bischofs 

Sardinha« ist 1556. Folglich ergibt das Jahr 374 der ›neuen Zeitrechnung‹ 1930 – und nicht 

1928, als das Manifesto Antropófago tatsächlich erschienen ist. 

155 | Vgl. Dicionário eletrônico Houaiss da língua portuguesa 2.0.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹96

schlingen« von Sardinha, der 1551 zum ersten Bischof Brasiliens gewählt wurde. 
Der Überlieferung zufolge ist Sardinha am 16. Juli 1556 von Caetés – Angehörige 
eines inzwischen ausgestorbenen Tupi-Stamms – verspeist worden, als er auf dem 
Weg zurück nach Portugal im Rio São Francisco Schiffbruch erlitt. Ironischer-
weise bedeutet ›Sardinha‹, der Name des (angeblich) verspeisten Bischofs, ›Sar-
dine‹, was der historischen Begebenheit, auf die sich das Manifest bezieht, einen 
karnevalesken Beiklang verleiht. Dies gilt umso mehr, als auch der Ortsname auf 
(trockenen) Fisch verweist. 

Der ironischen Durchkreuzung eurozentrischer Traditionen und Geschichts-
auffassungen entsprechend, fordert Oswald de Andrade die endgültige Loslösung 
Brasiliens vom kolonialen Mutterland Portugal: »Unsere Unabhängigkeit wurde 
immer noch nicht proklamiert. Typischer Satz von Dom João VI.: – Mein Sohn, 
setze dir diese Krone auf den Kopf, bevor es irgendein Abenteurer tut!«156 Hierbei 
handelt es sich um eine Anspielung auf die offenbar als Farce wahrgenommene 
brasilianische Unabhängigkeitserklärung von 1822. Oswald de Andrade zitiert den 
legendären Ausspruch des portugiesischen Königs Dom João VI., der sich insofern 
bewahrheitete, als dass dessen Sohn sich als Pedro I. zum Kaiser Brasiliens krönen 
ließ und so – trotz der ›Unabhängigkeit‹ des Landes – die Fortführung der Macht-
ausübung durch die bisherigen Eliten gewährleisten konnte. In einem anschlie-
ßenden Satz wird diese historische Tatsache kommentiert mit: »Der bragantini-
sche Geist muss vertrieben werden«.157 Der ›bragantinische‹ Geist bezieht sich auf 
die aus Bragança stammende portugiesische Königsdynastie und steht symbolisch 
für die fortdauernden kolonialen Traditionen in Brasilien, denen ein Ende zu set-
zen sei. Oswald de Andrade thematisiert damit in nuce die Beziehung der portugie-
sischen Kolonialmacht zur brasilianischen Kolonie und die Folgen für die Geistes-
geschichte Brasiliens. Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts existierte praktisch keine 
eigenständige brasilianische Kultur – mit Ausnahme der barocken Kunst in Minas 
Gerais158 –, sondern lediglich eine »transplantierte ›Zivilisation‹«159. Es entwickelte 
sich auch kein Nationalbewusstsein wie bei den hispanoamerikanischen Kreolen. 
Im Gegensatz zu Spanien, das aus seinen Kolonien »eine organische Ausweitung« 
des eigenen Landes zu machen suchte, war die Haltung Portugals gegenüber Bra-

156 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 7 (51. Textblock): »A nossa inde-

pendencia [sic!] ainda não foi proclamada. Frase typica [sic!] de D. João VI.: – Meu filho, 

põe essa corôa [sic!] na tua cabeça antes que algum aventureiro o faça!“

157 | Ebd.: »É preciso expulsar o espirito [sic!] bragantino«.

158 | In der durch Goldfunde florierenden Gegend Minas Gerais entstand im 18. 

Jahrhundert eine profilier te barocke Kunst. Diese manifestier t sich in zahlreichen Kirchen 

und meisterhaften Plastiken, insbesondere auch in den expressiven Skulpturen des Afro-

Brasilianers Antônio Francisco Lisboa, genannt Aleijadinho.

159 | SODRÉ, Nelson Werneck: Síntese de história da cultura brasileira. Rio de Janeiro: 

Bertrand Brasil 2003 [Orig. 1970], S. 10: »›civilização‹ transplantada«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 97

silien fast ausschließlich durch »kommerzielle Ausbeutung« bestimmt.160 Die 
Entwicklung der Kultur in Brasilien wurde gezielt gehemmt, wie Sérgio Buarque 
de Holanda herausgestellt hat: »Die Hindernisse, welche die portugiesische Ver-
waltung der Entwicklung einer intellektuellen Kultur in Brasilien entgegenstellte, 
waren Teil der festen Absicht, die Zirkulation neuer Ideen zu verhindern, die ein 
Risiko für die Stabilität ihrer Herrschaft darstellen könnten.«161 Die daraus resul-
tierende kulturelle Isolation wurde noch verstärkt durch den Niedergang Portugals 
von einer Weltmacht zu einer peripheren Nation unter den europäischen Mäch-
ten.162 In der Folge kamen die europäischen Geistesströmungen indirekt über 
Portugal nach Brasilien, womit das Land kulturell zu einer Art »Subkolonie«163 
reduziert wurde, wie es Alfredo Bosi formuliert hat. 

Die Restriktionen in der kulturellen Entwicklung, die Brasilien durch das ko-
loniale Mutterland auferlegt wurden, endeten, als 1807 die napoleonischen Trup-
pen in Portugal einfielen. Der portugiesische König flüchtete mit seinem – aus 
15.000 Personen bestehenden – Hof nach Rio de Janeiro, die Hauptstadt seiner 
reichsten Kolonie. In der Folge wurden die Gebräuche und das Stadtbild den Be-
dürfnissen des Königs angepasst. So kam es 1808 zur Gründung der Impren-
sa Régia (›Königliche Presse‹), die im selben Jahr die erste Zeitung Brasiliens 
herausgab und auch Bücher verlegte. Bis dahin waren in Brasilien verlegerische 
Tätigkeiten durch eine königliche Verordnung verboten; eine 1747 in Rio de Janei-
ro gegründete Druckerei musste wieder geschlossen werden. Damit wurde der 
Kolonie die technische Grundlage für die effiziente Zirkulation brasilianischer 
Schriften und nationaler Ideen vorenthalten. 

Nachdem der portugiesische König João VI. im Jahr 1821 nach Lissabon zurück-
gekehrt war, verkündete sein Sohn Pedro 1822 die ›Unabhängigkeit‹ Brasiliens, 
und ließ sich zugleich zum ›imperador‹, dem Kaiser des brasilianischen Reiches, 
krönen. Brasilien ist damit das einzige Land in Lateinamerika, in dem mit der ›Un-
abhängigkeitserklärung‹ eine Monarchie errichtet wurde. Während in den hispa-
noamerikanischen Ländern als Folge der nationalen Unabhängigkeitsbewegungen 
Demokratien entstanden, existierten in Brasilien kaum patriotische Bestrebungen 
oder ein ausgeprägtes Nationalbewusstsein. Die Gründung des brasilianischen 
Reichs diente lediglich der Stabilisierung bestehender Machtverhältnisse. Nur 
so gelang es dem portugiesischen Mutterland seine Machtposition zu bewahren, 
wobei der brasilianischen Oberschicht Konzessionen gemacht wurden. Roberto 

160 | HOLANDA, Sérgio Buarque de: Raízes do Brasil. São Paulo: Companhia das Letras 

1995 [Orig. 1936], S. 98: »um prolongamento orgânico do seu«; »exploração comercial«.

161 | Ebd., S. 121: »Os entraves que ao desenvolvimento da cultura intelectual no Brasil 

opunha a administração lusitana faziam parte do firme propósito de impedir a circulação 

de idéias novas que pudessem pôr em risco a estabilidade de seu domínio.«

162 | Zwischen 1580 und 1640 verlor Portugal seine politische Autonomie an Spanien.

163 | BOSI, Alfredo: História concisa da literatura brasileira. Akt. u. erw. Aufl. São Paulo: 

Cultrix 1994, S. 12: »O Brasil reduzia-se à condição de subcolônia.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹98

Schwarz hat diese Entwicklungen treffend zusammengefasst: »Brazil’s gaining of 
independence did not involve a revolution. Apart from changes in external relations 
and a reorganization of the top administration, the socio-economic structure cre-
ated by colonial exploitation remained intact, though now for the benefit of local 
dominant classes.«164 Die herrschenden Klassen der Kolonie fungierten dabei als 
»beaufsichtigende und legitimierende Vollstrecker der Kolonialisierung« und för-
derten »die Kultur im Sinne einer Repräsentation fremder Kulturtraditionen«.165

Der in Brasilien über Jahrhunderte gefestigte Kulturimperialismus wird im 
Manifesto Antropófago vehement abgelehnt: »Gegen sämtliche Importeure von 
Bewusstsein in Büchsen. Die fühlbare Existenz des Lebens. Und die prälogische 
Mentalität, die soll doch Herr Lévy-Bruhl untersuchen.«166 Den Kolonisatoren mit 
ihren kulturimperialistischen Praktiken, ironisierend bezeichnet als »Importeure 
von Bewusstsein in Büchsen«, wird das sinnliche Leben entgegengehalten. Hierbei 
handelt es sich nicht einfach um eine naive Vorstellung von der Rückkehr zu einer 
Existenz jenseits der Zivilisation. Der Rekurs auf das Konzept der »prälogischen 
Mentalität« von Lévy-Bruhl impliziert eine – von Ironie bestimmte – kritische Re-
flexion über die Ethnologie und ihre Verbindung zum kolonialen Diskurs.167 Als 
das Manifesto Antropófago erschien, war Lucien Lévy-Bruhl einer der Protagonisten 
der ethnologischen Forschung. 1925 hatte er an der Pariser Universität Sorbonne 
das Institut d’Ethnologie gegründet, an dem auch Kolonialbeamte ausgebildet 
wurden. In seiner 1922 erschienenen einflussreichen Studie La mentalité primi-
tive konstatiert Lévy-Bruhl einen strukturellen Unterschied zwischen den Denk-
weisen, wie sie für die ›primitiven‹ schriftlosen Kulturen und für die moderne 
westliche Zivilisation kennzeichnend seien. In den »sociétés inférieures«, also den 
»niederen Gesellschaften« jenseits der westlichen Zivilisation, sei das abstrakte 

164 | SCHWARZ, Roberto: »Brazilian Culture: Nationalism by Elimination«. In: ders.: Essays 

on Brazilian Culture. Hg. u. Einl. John Gledson. London/New York: Verso 1992, S. 1-18, hier 

S. 12.

165 | RIBEIRO, Darcy: Unterentwicklung, Kultur und Zivilisation, S. 324f.

166 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 3 (10. Textblock): »Contra todos 

os importadores de consciencia [sic!] enlatada. A existencia [sic!] palpavel [sic!] da vida. 

E a mentalidade prelogica [sic!] para o Sr. Levy Bruhl [sic!] estudar.«

167 | Auch diese Kritik macht die spezifisch postkoloniale Haltung von Oswald de Andrade 

deutlich. In den europäischen Avantgarden hingegen wurde zur Untermauerung des Anti-

Rationalismus affirmativ und ausgesprochen unkritisch an Lévy-Bruhls Konzept des prälo-

gischen Denkens angeknüpft. Bemerkenswert ist Sergej Eisensteins Position, der zunächst 

den Terminus »prälogisches Denken« verwendet, ihn dann aber – aufgrund der Kritik an 

Lévy-Bruhl durch den Ethnologen Franz Boas und weitere Denker – verwir f t und durch Karl 

Marx’ Begrif f des »sinnlichen Denkens« ersetzt. Vgl. hierzu BULGAKOWA, Oksana: »Theory 

as Gesamtkunstwerk«. In: Siegfried Zielinski/David Link (Hg.): Variantology 2. On Deep 

Time Relations of Arts, Sciences and Technologies. Köln: Verlag der Buchhandlung Walther 

König 2006, S. 301-332, hier S. 307f. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 99

und logische Denken ausgeschlossen; dessen Fehlen stelle die »charakteristische 
und essentielle Eigenschaft der Mentalität der Primitiven« dar.168 Im Gegensatz zu 
dem begrifflichen Denken, wie es »unserer [sic!] Mentalität« eigen sei, habe das 
Denken und die Sprache »der Primitiven« einen »fast ausschließlich konkreten« 
Charakter.169 In der Inhaltsübersicht von La mentalité primitive bringt Lévy-Bruhl 
sein Verständnis von der »Mentalität der Primitiven« auf den Punkt: »Aversion der 
primitiven Mentalität gegen diskursive Operationen des Denkens. – Ihre Ideen be-
schränken sich auf eine kleine Anzahl von Dingen. – Fehlen von Reflexion.«170 Die 
»primitive Mentalität« wird an der Denkweise »unserer Mentalität« gemessen und 
dieser letztlich untergeordnet: Aversion, Beschränkung und Fehlen sind zentrale 
Begriffe der Charakterisierung der »Mentalität der Primitiven«. Der Ethnozentris-
mus von Lévy-Bruhl ist insofern besonders frappant, als die Quellen des ›armchair 
anthropologist‹ hauptsächlich Berichte von Missionaren sind, auf die er weitgehend 
unkritisch rekurriert. Mit der Aufstellung wertbeladener dichotomer Gegensätze 
zwischen den Denkweisen der ›Primitiven‹ und denen der ›Zivilisierten‹ unter-
mauert und naturalisiert Lévy-Bruhl letztlich auch das koloniale Machtgefälle 
zwischen den europäischen Kolonisatoren und den ›primitiven‹ Kolonialisierten. 
Wenn Oswald de Andrade dem Ethnologen Lévy-Bruhl »die prälogische Mentali-
tät« Brasiliens zu studieren empfiehlt, dann zeugt dies von einer ironisch-subversi-
ven Haltung gegenüber der abwertenden Festschreibung des ›primitiven‹ Anderen 
und dem darin implizierten kolonialistischen Gestus.

III.9	V ermischung und Abgrenzung:  
	 antropofagia versus Verde-Amarelo

Die Ablehnung kolonialistischer Geisteshaltungen korrespondiert im Manifes-
to Antropófago keineswegs mit nationalistischem Pochen auf dem Eigenen oder 
einer prinzipiellen Abwehr des Anderen. So lautet eine zentrale Stelle des Mani-
fests: »Mich interessiert nur, was nicht mein ist. Gesetz des Menschen. Gesetz 
des Anthropophagen.«171 Diese Formulierung zeugt nicht nur von der Praxis der 

168 | LÉV Y-BRUHL, Lucien: La mentalité primitive. Paris: Presses Universitaires de France 

1947 [Orig. 1922], S. 14: »Bref, l’ensemble d’habitudes mentales qui exclut la pensée abs-

traite et le raisonnement proprement dit semble bien se rencontrer dans un grand nombre 

de sociétés inférieures, et constituer un trait caractéristique et essentiel de la mentalité 

des primitifs.«

169 | Ebd., S. 506: »Chez les primitifs, la pensée, et la langue, sont de caractère presque 

exclusivement concret. […] notre mentalité est sur tout ›conceptuelle‹«.

170 | Ebd., S.  539: »Aversion de la mentalité primitive pour les opérations discursives 

de la pensée. – Ses idées restreintes à un petit nombre d’objets. – Absence de réflexion.«

171 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 5 (5. Textblock): »Só me interes-

sa o que não é meu. Lei do homem. Lei do antropofago [sic!].«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹100

antropofagia als ›Einverleibung‹ von Elementen anderer Kulturformen. Zugleich 
bezieht Oswald de Andrade damit auch Position gegen die nationalistischen Ten-
denzen einiger modernistischer Strömungen in Brasilien, die von einer »Ideali-
sierung der Tradition« bis hin zu »konservativen, populistischen und autoritären 
Positionierungen«172 reichen; letzteres gilt insbesondere für die Gruppe Verde-
Amarelo bzw. Anta. Auf die Publikation von Oswald de Andrades Manifesto da 
Poesia Pau-Brasil (1924) und des Gedichtbandes Pau Brasil im darauf folgenden 
Jahr waren rivalisierende modernistische Bewegungen entstanden, allem voran 
die 1926 gegründete Gruppe Verde-Amarelo (›Grün-Gelb‹, nach den National-
farben Brasiliens), aus der 1927 Anta (›Tapir‹) hervorging. Zu den Protagonisten 
der Bewegung zählen die Autoren Plínio Salgado, Menotti del Picchia und Cas-
siano Ricardo. Die Mitglieder von Verde-Amarelo bzw. Anta propagierten eine 
essentialistische, mythisierende brasilidade und lehnten ausländische Einflüsse 
kategorisch ab. In dem 1927 erschienenen programmatischen Buch O curupira e o 
carão173 ruft Plínio Salgado auf zum »Krieg gegen alles, was sich als brasilianisch 
ausgibt, aber im Wesentlichen ausländisch ist«174.

Oswald de Andrade wurde für seinen Dialog mit den europäischen Avantgar-
den scharf kritisiert. Das Aufgreifen von Elementen der avantgardistischen Bewe-
gungen aus Europa verstand die Gruppe Verde-Amarelo bzw. Anta als »Verrat an 
der Entdeckung der authentischen Werte der Nation oder als eine unvernünfti-
ge Zerstörung der neuen nationalen Elemente, die das Land und seine Literatur 
konsolidiert haben«175. Als Antwort auf Oswald de Andrades Manifesto Antropófago 
erschien 1929 das Manifest Nhengaçu [sic!] Verde Amarelo176. Die reaktionäre na-
tionalistische Position der Bewegung lässt sich exemplarisch an einem Satz des 

172 | HELENA, Lucia: Modernismo brasileiro e vanguarda. São Paulo: Ática 2005 [Orig. 

1986], S.  71: »idealização da tradição«; »posicionamentos conservadores, populistas e 

autoritários«.

173 | ›Curupira‹ ist ein brasilianischer Waldgeist, ›carão‹ bedeutet ›großes‹ oder ›hässli-

ches Gesicht‹. Der Titel ist symbolisch zu verstehen, wie Alfredo Bosi betont: »O curupira é 

o símbolo da ar te nova e nacional; o Carão [sic!], das antigualhas parnasianas, bagatelas 

importadas.« BOSI, Alfredo: História concisa da literatura brasileira, S. 367. 

174 | SALGADO, Plínio: O curupira e o carão. São Paulo: Hélios 1927, zitier t nach 

BOAVENTURA, Maria Eugenia: A vanguarda antropofágica, S.  21: »guerra contra tudo o que, 

inculcando-se brasileiro, seja essencialmente estrangeiro«.

175 | NET TO, Adriano Bitarães: Antropofagia oswaldiana: um receituário estético e cientí-

fico. São Paulo: Annablume 2004, S. 64: »traição à descoberta dos valores autênticos da 

nação ou como uma destruição insensata dos recentes elementos nacionais que consoli-

davam o país e as suas letras«.

176 | Das Wort ›nhengaçú‹ stammt aus dem Tupi und bedeutet ›Rede‹ oder ›langes 

Sprechen‹; ›verde‹ und ›amarelo‹ bezeichnen die Nationalfarben Brasiliens. Das Manifest 

wurde erstmals am 17. Mai 1929 ohne Nennung der Verfasser in der Zeitung Correio 

Paulistano publizier t.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 101

Manifests verdeutlichen: »Wir akzeptieren alle konservativen Institutionen, denn 
in ihrem Rahmen vollführen wir die unausweichliche Erneuerung Brasiliens, 
so wie es, über vier Jahrhunderte, die Seele unseres Volkes in allen historischen 
Ausdrucksformen getan hat.«177 Die Erneuerung Brasiliens habe stattzufinden in 
Rückbesinnung auf die unveränderliche brasilianische ›Volksseele‹ (»a alma da 
nossa gente«) und in Kontinuität einer vierhundertjährigen nationalen Tradition. 
In der Ausrichtung von Verde-Amarelo bzw. Anta manifestiert sich ein deutlicher 
Anklang an die nationalistische Glorifizierung Brasiliens wie sie für den Ufanismo 
kennzeichnend ist. Der Begriff Ufanismo – abgeleitet von dem Adjektiv ›ufano‹ 
(›stolz‹) – geht hervor aus dem von Graf Affonso Celso veröffentlichten Buch Porque 
me ufano de meu país (›Weil ich auf mein Land stolz bin‹), das 1900, zur Vierhun-
dertjahrfeier der ›Entdeckung‹ Brasiliens, erschien.178 Marilena Chaui zieht ein 
treffendes Resümee von Porque me ufano de meu país, in dem auch die Diktion Cel-
sos ironisierend wiedergegeben wird; es bestehe Grund, auf Brasilien stolz zu sein 

aufgrund seiner Schönheiten und Reichtümer, aufgrund seines ewigen Frühlings, [und des] 

kontinuierlichen Fortschritts; aufgrund der Mischung von drei wertvollen Rassen, die ein 

gutes, friedliches, ordentliches, hilfsbereites, sensibles, vorur teilsfreies Volk konstituie-

ren; aufgrund seiner bedeutenden Geschichte, in der es keine Erniedrigung erlitten und 

niemand Schaden zugefügt hat, [und weil es] das erste unabhängige Land Amerikas [ist] 

ohne dafür auch nur einen einzigen Tropfen Blut vergossen zu haben, ein privilegier tes 

Land, der schöne Anteil, den uns die göttliche Vorsehung gegeben hat.179

Auf die ufanistisch-nationalistische brasilidade der Gruppe Verde-Amarelo ant-
wortete Oswald de Andrade mit einem Satz, den die tropicalistas in den späten 
1960er Jahren zitierten sollten: »traurige Xenophobie, die in einer macumba180 

177 | MENOT TI DEL PICCHIA, Paulo/SALGADO, Plínio/ÉLIS, Alfredo/RICARDO, Cassiano/

FILHO, Cândido Mota: »Nhengaçu [sic!] Verde Amarelo (Manifesto do verde-amarelismo ou 

da Escola da Anta)« [Orig. 1929]. In: Gilberto Mendonça Teles (Hg.): Vanguarda européia e 

modernismo brasileiro. Petrópolis: Vozes 1992, S. 361-367, hier S. 367: »Aceitamos todas 

as instituições conservadoras, pois é dentro delas mesmo que faremos a inevitável reno-

vação do Brasil, como fez, através de quatro séculos, a alma da nossa gente, através de 

todas as expressões históricas.«

178 | CELSO, Affonso: Por que me ufano do meu país. Rio de Janeiro: Garnier 1900. 

179 | CHAUI, Marilena: Brasil, S.  54f.: »por suas belezas e riquezas, por sua primavera 

eterna, está em progresso contínuo; pelo cruzamento de três raças valorosas constitui um 

povo bom, pacífico, ordeiro, serviçal, sensível, sem preconceitos; por sua notável história, 

em que não sofreu humilhações nem fez mal a ningúem, tendo sido o primeiro país autô-

nomo da América sem derramar para isso uma só gota de sangue, é um país privilegiado, 

o bel quinhão que nos deu a Providência.«

180 | ›Macumba‹ bezeichnet in diesem Kontext eine Opfergabe, wie sie in afro-brasilia-

nisch geprägten Kulthandlungen vollzogen wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹102

für Touristen endet«.181 Bezeichnenderweise hat sich der Verde-Amarelismo in 
eine faschistoide Richtung entwickelt182, wie Marilena Chaui dargelegt hat: Aus 
der Bewegung »entstand sowohl die Unterstützung des Nationalismus der Var-
gas-Diktatur (dies ist der Fall im Werk des Prosadichters Cassiano Ricardo) als 
auch die brasilianische Version des Faschismus, die Ação Integralista Brasileira, 
deren Exponent der Romancier Plínio Salgado ist«.183 

III.10	R eduk tionistische Lesarten  
	 des Manifesto Antropófago

In einigen Lesarten des Manifesto Antropófago ist das Konzept der antropofagia 
grundlegend missverstanden worden, vor allem indem die konzeptuellen und kul-
turspezifischen Tiefendimensionen unberücksichtigt blieben. Was die Kritik am 
Manifesto Antropófago anbelangt, mag eine Position zunächst schlagkräftig erschei-
nen. Die Lateinamerikanistin Sara Castro-Klarén arbeitet in stimmiger Argumen-
tation scheinbare Schwachpunkte des Manifests heraus – wobei die Prämisse, auf 
der die Kritikpunkte gründen, kaum haltbar ist. Castro-Klarén bezeichnet A crise da 
filosofia messiânica184 – eine wissenschaftliche Abhandlung (tese de concurso), mit der 
sich Oswald de Andrade 1950 erfolglos um einen Lehrstuhl an der Philosophischen 
Fakultät der Universidade de São Paulo beworben hatte – als »a long postscript to 
the Manifesto [Antropófago]«185 und konstatiert darauf: »Only read together do these 
texts reach their full potential.«186 Auch wenn Oswald de Andrade in seiner tese de 
concurso auf das Manifesto Antropófago rekurriert bzw. dort assoziativ entwickelte 
Themen argumentativ auszubreiten versucht, ist nicht ersichtlich, warum im Um-
kehrschluss das 22 Jahre früher publizierte Manifest seinen vollen Sinngehalt nur 
im Zusammenhang mit der wissenschaftlichen Abhandlung entfalten soll. Castro-

181 | ANDRADE, Oswald de: »O caminho percorrido« [Orig. 1944]. In: ders.: Ponto de lan-

ça. Obras completas, Bd. V. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira 1971, S.  93-102, hier 

S. 95: »triste xenofobia que acabou numa macumba para turistas«.

182 | Oswald de Andrade hingegen schlug einen linkspolitischen Weg ein; ab 1931 war 

er Mitglied der Kommunistischen Partei Brasiliens, von der er sich 1945 wieder lossagte.

183 | CHAUI, Marilena: Brasil, S.  35: »sairá tanto o apoio ao nacionalismo da ditadura 

Vargas (é o caso da obra do poeta prosador Cassiano Ricardo) como a versão brasileira 

do fascismo, a Ação Integralista Brasileira, cujo expoente é o romancista Plínio Salgado«.

184 | ANDRADE, Oswald de: »A crise da filosofia messiânica« [Orig. 1950]. In: ders.: Do 

Pau-Brasil à Antropofagia e às Utopias, S. 75-138.

185 | CASTRO-KLARÉN, Sara: »A Genealogy for the ›Manifesto antropófago‹, or the 

Struggle between Socrates and the Caraïbe«. In: Nepantla: Views From the South, Bd. 1, 

Nr. 2, 2000, S. 295-322, hier S. 306.

186 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 103

Klarén legt die »aphoristische« Form des Manifests als einen Mangel aus187 – als 
ob der Aphorismus eine der wissenschaftlichen Argumentation unterlegene Dar-
stellungsweise sei –, um dann verschiedene durchaus berechtigte Kritikpunkte 
vor allem an der tese de concurso festzumachen. Abgesehen von der tendenziellen 
Gleichsetzung des Manifests mit der wissenschaftlichen Abhandlung erhebt Cas-
tro-Klarén den Vorwurf, »Oswald was simply not prepared to understand or deve-
lop the full implications of Tupi meta\physics [sic!]«188. Dem ist entgegenzuhalten, 
dass das Manifesto Antropófago keineswegs darauf abzielt, eine »Tupi (subalternized) 
logic«189 geltend zu machen, oder der »cosmology of the Tupi«190 gerecht zu wer-
den. Wenn Castro-Klarén schlussfolgert, »the answer to the disjunctive ›Tupi or not 
Tupi?‹ must indeed be not Tupi on all counts: The nation and the ›sentido ético‹ as 
well as the epistemological dimension«191, dann zeigt sich, dass der ›Tupi-Aphoris-
mus‹ bzw. das gesamte Manifest einer wortwörtlichen, um den metaphorischen 
und humoristischen Gehalt verkürzten Lesart unterzogen wird, welche die theore-
tischen und kulturhistorischen Reflexionen des antropofagia-Konzepts unberück-
sichtigt lässt. Der von Castro-Klarén an das Manifesto Antropófago angesetzte Maß-
stab einer Repräsentation der ›subalternen‹ Urbevölkerung Brasiliens zielt an der 
eigentlichen Ausrichtung des Textes vorbei, der in keiner Weise den Anspruch auf 
eine Repräsentation der Tupi erhebt. Stattdessen liegt die Bedeutung des Manifests 
vor allem in der kritischen Auseinandersetzung mit der (neo-)kolonialen Konstella-
tion Brasiliens bzw. mit den diskursiven Setzungen des Kolonialismus sowie in der 
Kritik an einer nationalistisch verengten Brasilianität.

Der besondere Wert von Oswald de Andrades Konzept der antropofagia resultiert 
vor allem auch aus einer kulturgeschichtlich fundierten kritischen Auseinander-
setzung mit der brasilidade und der (neo-)kolonialen Konstellation Brasiliens. Diese 
Spezifität des antropofagia-Konzepts droht durch eine verbreitete Tendenz zur Uni-
versalisierung des Begriffs eingeebnet zu werden. Auf der XXIV. Biennale von São 
Paulo (1998) etwa manifestierte sich ein entkontextualisierender und ahistorischer 
Begriffsgebrauch. Unter dem Motto Antropofagia e Histórias de Canibalismos (›Anth-
ropophagie und Geschichten von Kannibalismen‹) wurde explizit auf Oswald de An-
drades Konzept der antropofagia Bezug genommen, um dann in einem universalis-
tischen Rundumschlag das Kannibalismus-Motiv in Kunstwerken verschiedenster 
Kulturen und Epochen auszumachen. Der Hauptkurator Paulo Herkenhoff betont 
in seiner Einleitung zu der Konzeption der Ausstellung, dass versucht worden sei, 

187 | »In this doctoral dissertation Oswald cannot make use of the aphorism, and he is 

forced to greater expository rigor regarding his thinking on matriarchy and anthropophagy.« 

Ebd. Eigene Hervorhebung.

188 | Ebd., S. 311.

189 | Ebd., S. 302.

190 | Ebd., S. 310.

191 | Ebd., S. 313.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹104

»eine totalisierende oder triumphierende Sicht auf die Frage der antropofagia«192 zu 
vermeiden. Trotz dieser Absichtserklärung folgte dann in der Ausstellung eine tour 
de force durch die Kunstgeschichte, bei der Werke von so unterschiedlichen Künst-
lern wie Théodore Géricault, Piet Mondrian und René Magritte oder Robert Smith-
son und Gerhard Richter als ›anthropophagisch‹ bzw. ›kannibalistisch‹ deklariert 
wurden. Fraglich bleibt somit, was die Ausstellung konzeptuell zusammenhalten 
sollte, wenn nicht eben eine – dezidiert abgelehnte – »totalisierende oder triumphie-
rende Sicht auf die Frage der antropofagia«. Oswald de Andrade hierbei als Gewährs-
mann heranzuziehen, verzerrt das ursprüngliche Konzept des Manifesto Antropófa-
go bis zur Unkenntlichkeit. Der kulturspezifische Ansatz von Oswald de Andrade 
mit seiner postkolonialen Stoßkraft wurde reduziert auf eine universalistische Form 
der Appropriation, der Aneignung von Stilen, Motiven, Werken, Kulturformen etc. 
Die von Herkenhoff vorgenommene vage Differenzierung zwischen Anthropophagie 
als »brasilianische kulturelle Tradition« und Kannibalismus als »symbolische Prak-
tik, real oder metaphorisch, für die Verschlingung des Anderen«193 war in der Kon-
zeption der Ausstellung kaum erkennbar, geschweige denn konsequent umgesetzt. 
Der ahistorische Begriffsgebrauch und die oberflächliche Analogieführung werden 
evident, wenn Herkenhoff konstatiert: »Wie Oswald de Andrade beschäftigt sich 
[Gerhard] Richter mit dem Ideen auflösenden Konsum.«194 Doch selbst das äußerst 
weit gefasste Kriterium der Appropriation greift nicht schlüssig, da bei vielen der 
ausgewählten Werke von einer solchen ästhetischen Strategie kaum die Rede sein 
kann. Stattdessen schien häufig eine motivische Bezugnahme zum Kannibalismus 
das verbindende Moment zu sein. Es kam also zu einer Vermischung des Kanni-
balismus-Begriffs als Motiv einerseits und als Metapher für eine ästhetische Strategie 
andererseits. Vera Maria Chalmers hat zu Recht angemerkt, Oswald de Andrades 
Konzept sei auf der XXIV. Biennale völlig verzerrt worden: »Die Biennale enteignet 
die Idee der Oswald de Andrade’schen ›Aneignung‹, indem sie durch einen auswei-
chenden Begriff des ›Transkulturalismus‹ ihres sozio-historischen Gehalts entleert 
wird.«195 Angesichts eines derartigen Begriffsgebrauchs stellen Ulrich Fleischmann 

192 | HERKENHOFF, Paulo: »Introdução geral«. In: Fundação Bienal de São Paulo 

(Hg.): XXIV Bienal de São Paulo, Bd. 1: Núcleo Histórico: Antropofagia e Histórias de 

Canibalismos/Historical Nucleus: Antropofagia and Histories of Cannibalisms. Kuratoren: 

Paulo Herkenhoff/Adriano Pedrosa. São Paulo: Museu de Arte Moderna/Fundação Bienal 

de São Paulo 1998, S. 22-34, hier S. 22: »Nunca pretendemos uma visão totalizadora ou 

triunfante da questão da antropofagia.«

193 | Ebd., S. 23: »Diferenciamos antropofagia, como tradição cultural brasileira, de ca-

nibalismo, prática simbólica, real ou metafórica da devoração do outro.«

194 | Ebd., S. 31: »Como Oswald de Andrade, Richter se preocupa com o consumo diluidor 

de idéias.«

195 | CHALMERS, Vera Maria: »O outro é um: o diagnóstico antropófago da cultura brasi-

leira«. In: Ligia Chiappini/Maria Stella Bresciani (Hg.): Literatura e cultura no Brasil: iden-

tidades e fronteiras. São Paulo: Cortez/Berlin: IAI 2002, S. 107-123, hier S. 122: »A Bienal 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 105

und Zinka Ziebell-Wendt fest: »das Konzept Kannibalismus ist ersetzbar durch an-
dere Konzepte wie Intertextualität, Mestizismus, Kreolisierung, Hybridität etc.«196 
Tatsächlich wurde Oswald de Andrades antropofagia reduziert auf eine beliebig an-
wendbare Metapher der Kulturaneignung und -vermischung bar historischer Fun-
dierung und kultureller Spezifik.

III.11	 Kulturspe zifische Konzep t-Me tapher  
	 und postkoloniale Denkfigur

Während Anthropophagie bzw. Kannibalismus im kolonialen Diskurs zur Abwer-
tung des Anderen dient, wendet Oswald de Andrade den stigmatisierenden Begriff 
ins Positive und erklärt die antropofagia zur Grundlage der brasilianischen Gesell-
schaft, die soziale, ökonomische und philosophische Verbindungen stifte.197 Im 
Anschluss an Alfonso de Toros Hybriditäts-Begriff ließe sich Oswald de Andrades 
antropofagia als Konzept zur »Dekonstruktion und Rekodifizierung geltender of-
fizieller ›Machtdiskurse‹«198 beschreiben. Anders als das universalistische Modell 
der Hybridität ist die antropofagia jedoch durch eine ausgeprägte Kulturspezifik 
gekennzeichnet. Die Konzept-Metapher enthält in dem Manifest historische und 
kulturelle Tiefendimensionen durch zahlreiche kritische Bezüge zu der kolonia-
len Konstellation in Brasilien und entsprechenden Diskursen. Somit handelt es 
sich bei der antropofagia keineswegs um eine universelle Denkfigur kultureller 
Appropriation, die austauschbar wäre mit vergleichbaren Konzept-Metaphern wie 
Hybridisierung, Mestizaje, Recycling etc. Die konzeptuelle Stärke der antropofa-
gia liegt gerade in ihrer kulturspezifischen Verankerung. Allerdings lässt sich die 
antropofagia nicht per se auf brasilianische Kulturproduktionen beziehen, weil die 
postkoloniale Stoßkraft des Manifesto Antropófago damit eingeebnet würde. So kri-
tisiert und durchkreuzt das Manifest explizit diejenigen brasilianischen Kultur-
formen, in denen kolonialistische oder nationalistische Apologien zum Ausdruck 

expropria a idéia da ›apropriação‹ oswaldiana, ao esvaziá-la de seu conteúdo históric-

o-social, por uma noção evasiva de ›transculturalismo‹.«

196 | FLEISCHMANN, Ulrich/ZIEBELL-WENDT, Zinka: »Os descendentes dos canibais: o de-

stino de uma metáfora no Brasil e no Caribe«. In: Ligia Chiappini/Maria Stella Bresciani (Hg.): 

Literatura e cultura no Brasil, S. 99-106, hier S. 102: »o conceito canibalismo é substituível 

por outros conceitos como intertextualidade, mestiçagem, creolização, hibridismo etc.«

197 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S.  3 (1. Textblock): »Só a antrop-

ofagia nos une. Socialmente. Economicamente. Philosophicamente [sic!].«

198 | TORO, Alfonso de: »Jenseits von Postmoderne und Postkolonialität. Materialien zu 

einem Modell der Hybridität und des Körpers als transrelationalem, transversalem und 

transmedialem Wissenschaftskonzept«. In: Christof Hamann/Cornelia Sieber (Hg.)/Petra 

Günther (Mitarb.): Räume der Hybridität. Postkoloniale Konzepte in Theorie und Literatur. 

Hildesheim/Zürich/New York: Georg Olms 2002, S. 15-52, hier S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹106

kommen. Das Konzept der antropofagia beinhaltet also neben der tief greifenden 
Kritik am (Neo-)Kolonialismus auch eine dezidierte Ablehnung von brasiliani-
schem Nationalismus – vor allem des Indianismo und des Verde-Amarelismo. Die 
antropofagia durchkreuzt somit essentialistische Identitätsentwürfe und impliziert 
eine »Selbstkritik der künstlerischen Repräsentationen der brasilianischen Identi-
tät mittels einer parodistischen und radikalen Autoexotisierung.«199

Oswald de Andrade bezieht im Manifesto Antropófago eine Position jenseits der in 
»der Amerikana bereits fest verwurzelten Stereotype« des »kulturlosen ›Barbaren‹ 
und ›Kannibalen‹« und des »›guten Wilden‹«200. Der Anthropophage bei Oswald de 
Andrade ist gleichsam ein ›guter Kannibale‹ und ›kultivierter Barbar‹. Im Manifesto 
Antropófago erfolgt somit eine Umwertung der stigmatisierenden Fremdzuweisung 
des Kannibalismus, welche den ›Indianer/innen‹ ihre Menschlichkeit abspricht 
durch »die Wertdichotomie des traditionellen Anthropophagiediskurses – wer Men-
schen ißt, ist kein Mensch«201. Diese Umwertung impliziert allerdings nicht bloß 
eine Gegenposition zum Kolonialismus. Zugleich verweist die positive Verwendung 
der antropofagia auch auf eine komplexe Relation von Identität und Alterität. Alfredo 
Bosi betont die sakrale und identitätsstiftende Funktion der Anthropophagie in Bra-
silien, die durch das christlich-koloniale Weltbild stigmatisiert wurde: 

das Ritual der Verschlingung des Feindes verweist eigentlich auf ein substanzielles Gut für 

das Leben der Gemeinschaft: Ein Akt mit zutiefst sakralem Gehalt, der denjenigen, die ihn 

zelebrier ten, eine neue Identität und einen neuen Namen gab. Doch diese sakrale Funktion 

der Anthropophagie wurde exorzier t durch den Katechet, der darin ein Werk des Teufels 

sah, ein abscheuliches Laster, dem der Indianer unbedingt entsagen muss.202

Auch wenn es sich bei dem Manifesto Antropófago um keine ethnologische Perspek-
tive handelt (was schon aus der Textsorte hervorgeht) und die Bezüge auf die Kultur 
indigener Stämme Brasiliens bloß metaphorischer Natur sind, ist der Begriff der 
antropofagia verankert in dem komplexen Bedeutungsfeld der damit bezeichneten 

199 | RINCÓN, Carlos: »Antropofagia, reciclaje, hibridación, traducción o: cómo apropiar-

se la apropiación«. In: João Cezar de Castro Rocha/Jorge Ruffinelli (Hg.): Anthropophagy 

Today? Nuevo Texto Crítico, Jg. XII, Nr. 23/24, 1999, S. 341-356, hier S. 346: »autocrítica 

de las representaciones ar tísticas de la identidad brasileña, mediante una paródica y ra-

dical autoexotización.«

200 | GEWECKE, Frauke: Wie die neue Welt in die alte kam, S. 226.

201 | FULDA, Daniel: »Einleitung: Unbehagen in der Kultur, Behagen an der Unkultur«, S. 12.

202 | BOSI, Alfredo: Dialética da colonização, S. 67. Eigene Hervorhebung: »o ritual de de-

voração do inimigo remetia, na verdade, a um bem substancial para a vida da comunida-

de, sendo um ato de teor eminentemente sacral, que dava a quantos o celebravam nova 

identidade e novo nome. Mas essa função sacramental da antropofagia era exorcizada 

pelo catequista que via nela a obra de Satanás, um vício nefando a que o índio deveria 

absolutamente renunciar.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 107

Kulturpraxis bestimmter Tupi-Stämme. Neben der erwähnten metaphorischen Be-
deutung der antropofagia als Gegenpol zur Katechese, dem Inbegriff der Koloniali-
sierung, steht Oswald de Andrades Konzept-Metapher auch für ein komplexes Identi-
tätsmodell jenseits dichotomer Identitäts- und Alteritäts-Konstruktionen, wie sie in 
(neo-)kolonialistischen und nationalistischen Diskursen über Brasilien vorherrschen.

Die antropofagia bezieht sich bei Oswald de Andrade nicht nur auf die Kultur-
praxis der Tupi und den Kannibalismus-Diskurs im engeren Sinne. Darüber hin-
aus ist die Konzept-Metapher mit weiteren Prätexten verknüpft, wie etwa in dem 
folgendem Satz: »Anthropophagie. Die permanente Verwandlung des Tabus zum 
Totem.« In drei leicht variierenden Formulierungen, die in dem Manifest refrain-
artig wiederkehren203, erscheint die antropofagia im Kontext einer ›Transformation 
vom Tabu zum Totem‹, einer Anspielung auf Sigmund Freuds vierteiligen Essay 
Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der Neuro-
tiker. Auch wenn Freuds Ausführungen zu den »zurückgebliebensten, armseligs-
ten Wilden«, den »armen, nackten Kannibalen«204 den »ungebrochenen Ethnozen-
trismus des Europäers«205 widerspiegeln, und klar ist, dass Totem und Tabu »nicht 
mehr als Beitrag zur Ethnologie fremder Völker betrachtet werden kann«206, so liegt 
die Aktualität des Essays Mario Erdheim zufolge in einem anderen, zentralen The-
ma dieser Schrift: Die »›Herrschaft‹ und die Gewalt, auf der sie beruht«.207 Für das 
Manifesto Antropófago ist dabei vor allem ein Passus aus Totem und Tabu relevant: 

Eines Tages taten sich die ausgetriebenen Brüder zusammen, erschlugen und verzehrten 

den Vater und machten so der Vaterhorde ein Ende. […] Daß sie den Getöteten auch ver-

zehrten, ist für den kannibalen Wilden selbstverständlich. Der gewalttätige Urvater war ge-

wiß das beneidete und gefürchtete Vorbild eines jeden aus der Brüderschar gewesen. Nun 

setzten sie im Akte des Verzehrens die Identifizierung mit ihm durch, eigneten sich ein jeder 

ein Stück seiner Stärke an.208

203 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 3 (12. Textblock): »Antropofagia. 

A transformação permanente do Tabú [sic!] em totem.«; ebd., S. 7 (37. Textblock): »A trans-

figuração do Tabú [sic!] em totem. Antropofagia.«; ebd. (49. Textblock): »Antropofagia. 

Absorpção [sic!] do inimigo sacro. Para transformal-o [sic!] em totem.« (»Anthropophagie. 

Einverleibung des heiligen Feindes. Um ihn zum Totem zu transformieren.«)

204 | FREUD, Sigmund: »Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben 

der Wilden und der Neurotiker« [Orig. 1912/1913]. In: ders.: Studienausgabe, Bd. IX. Hg. 

Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey. Frankfur t a.M.: Fischer 2000, 

S. 287-444, hier S. 295 und S. 296.

205 | ERDHEIM, Mario: »Einleitung. Zur Lektüre von Freuds ›Totem und Tabu‹«. In: Sigmund 

Freud: Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der Wilden und der 

Neurotiker. Frankfur t a.M.: Fischer 2005, S. 7-42, hier S. 7.

206 | Ebd., S. 13.

207 | Ebd., S. 33.

208 | FREUD, Sigmund: »Totem und Tabu«, S. 426.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹108

Der Vatermord steht Freud zufolge am Anfang der Kultur, mit ihm begannen »die 
sozialen Organisationen, die sittlichen Einschränkungen und die Religion«.209 
Der zu Urzeiten von der Brüderschar verübte Vatermord habe durch Schuld-
gefühle und soziale Zwänge zum Inzesttabu geführt, das sich im historischen 
Verlauf zur Regulierung verschiedener Bereiche des gesellschaftlichen Lebens 
entwickelte. Das zeremonielle Verspeisen des Totemtiers, das für den getöteten 
Vater stehe, sei eine gesellschaftlich akzeptierte Triebabfuhr, die den verdrängten 
Vatermord in Form einer identifizierenden ›Einverleibung‹ darstelle. Ungeach-
tet der Ausrichtung Freuds, werden bei Oswald de Andrade – in einer für das 
Manifesto Antropófago typischen eklektizistischen Denkbewegung – die Bezüge 
zu Totem und Tabu auf die koloniale Konstellation Brasiliens umgemünzt, ohne 
die Implikationen des Ausgangstextes weiter zu berücksichtigen. Der Urvater er-
scheint im Manifesto Antropófago als Kolonisator, die Bruderschar als die Kolonia-
lisierten und der Mord am Vater, der verspeist wird, als »die anthropophagische 
Geste, die unterdrückerische Kultur zersetzen und verschlingen zu wollen«210, 
wie Lucia Helena es formuliert hat. Die symbolische Figur des Vaters steht im 
Manifesto Antropófago vor allem für die Vernunft, das Christentum und europäi-
sche Kulturformen – insbesondere aus Portugal und Frankreich –, die allesamt 
als Legitimationsmittel (neo-)kolonialistischer Machtausübung dienten. Bei Os-
wald de Andrade zielt die mit der antropofagia verbundene »Transformation vom 
Tabu zum Totem« auf die Errichtung einer neuen, nachkolonialen Gesellschafts-
ordnung. Dabei wird der Urvater bzw. der europäische Kolonisator als »heiliger 
Feind« (»inimigo sacro«) einverleibt und überwunden, indem er in die Konstruk-
tion einer neuen, spezifisch brasilianischen Identität mit eingeht.211 Der kolonia-
listischen Vaterfigur setzt Oswald de Andrade das – an zwei Textstellen genannte 
– »Matriarchat von Pindorama«212 entgegen. Pindorama ist auf Tupi der Name für 
Brasilien und bedeutet ›Gegend bzw. Land der Palmen‹. Das indigene Matriar-
chat bildet einen symbolischen Gegenpol zur patriarchalischen Ordnung, die mit 
dem kolonialen Machtgefüge und dem eurozentrischen Denken korrespondiert.

Auch wenn sich das Manifesto Antropófago dezidiert gegen jegliche Form des 
Kolonialismus richtet, resultiert daraus keine bloße Umkehrung der dichotomen 
Identitäts- und Alteritäts-Konstruktionen des kolonialen Diskurses. Die kolonialisti-

209 | Ebd.

210 | HELENA, Lucia: »O Manifesto Antropófago: banquetes e banqueteados«. In: dies.: 

Uma literatura antropofágica. Rio de Janeiro: Cátedra/Brasília: INL 1981, S. 95-108, hier 

S. 107: »O parricídio a que nos remete o texto do manifesto poder ser visto como o gesto 

antropofágico de querer corroer, deglutir a cultura opressiva«. Hervorhebung aufgehoben.

211 | Bei Freud hingegen findet durch die Ermordung des Vaters und dessen Verspeisen 

eher eine Verinnerlichung der Herrschaft statt: »Der Tote wurde nun stärker, als der Lebende 

gewesen war«. FREUD, Sigmund: »Totem und Tabu«, S. 427.

212 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 7 (44. und 52. Textblock): »ma-

triarcado de Pindorama«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 109

schen Alteritäts-Zuweisungen sind gerade nicht durch ein essentialistisch gefasstes 
brasilianisches Subjekt ersetzt. Vielmehr werden der Komplexität der Mischkultur 
Brasiliens und der (neo-)kolonialen Konstellation des Landes durch die Vielschich-
tigkeit des antropofagia-Konzepts Rechnung getragen. Hierbei ist es gerade die Am-
bivalenz des Anthropophagie-Begriffs, die Oswald de Andrade für die Reflexion über 
die kulturelle Identität in Brasilien fruchtbar macht. Maggie Kilgour hat die Beson-
derheit der Kannibalismus-Metapher auf den Punkt gebracht: »cannibalism invol-
ves both the establishing of absolute difference, the opposites of eater and eaten, and 
the dissolution of that difference, through the act of incorporation which identifies 
them, and makes the two one«.213 Mit dem Konzept der antropofagia, das im Mani-
festo Antropófago auf die spezifische historische und kulturelle Situation Brasiliens 
bezogen wird, gelingt es Oswald de Andrade die »absolute Differenz« im Machtgefü-
ge zwischen Kolonisatoren und Kolonialisierten hervorzuheben und zugleich deren 
Auflösung und Überwindung in einer originären Neuordnung der (neo-)kolonialen 
Konstellation Brasiliens zu projektieren. Mit dieser – nur scheinbar paradoxen – be-
grifflichen Zusammenführung entsteht ein Modell zur Überwindung (internali-
sierter) kolonialistischer Repressionsformen. Während anti-kolonialistische Identi-
tätsmodelle häufig aufgrund ihres übersteigerten Nationalismus dazu tendieren, 
die binären Ordnungsmuster des Kolonialismus unter umgekehrten Vorzeichen zu 
perpetuieren, ermöglicht Oswald de Andrades antropofagia die Konstruktion einer 
brasilianischen kulturellen Identität jenseits von nationalistischer Abgrenzung 
gegenüber dem kolonialen Anderen und xenophobem Pochen auf dem Eigenen. 

Das Konzept der antropofagia lässt sich exemplarisch an einem der aphoris-
tischen Kernsätze des Manifests aufzeigen: »Tupy, or not tupy that is the ques-
tion.«214 In dieser ironischen Transformation des berühmten Hamlet’schen Aus-
spruchs wird das ›to be‹ ersetzt durch das quasi homonyme ›Tupy‹ – der Name 
eines brasilianischen ›Ureinwohnervolkes‹, das seine würdigen Feinde (angeb-
lich) rituell verspeiste, bzw. deren Sprache.215 Die lautlich kaum wahrnehmbare 
Abweichung von der ursprünglichen Formulierung Shakespeares verursacht eine 
semantische Irritation, ein Entgleiten des Signifikanten. Dies gilt umso mehr, als 
in dem ironischen Bezug auf Hamlets Ausspruch auch das englische Verb ›to pee‹ 
(›pinkeln‹) anklingt. Diese zusätzliche Bedeutungsebene ist bezeichnend für das 
Manifesto Antropófago, spiegelt sich darin doch die Doppelbödigkeit und grund-
legende Respektlosigkeit gegenüber der tradierten Hochkultur europäischer 

213 | KILGOUR, Maggie: »The function of cannibalism at the present time«. In: Francis 

Barker/Peter Hulme/Margaret Iversen (Hg.): Cannibalism and the Colonial World, S. 238-

259, hier S. 240. Hervorhebung im Original.

214 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 3 (4. Textblock).

215 | Das Tupy bzw. Tupi (in der heutigen brasilianischen Rechtschreibung) wurde nach 

der Verbreitung als so genannte ›língua geral‹ (›allgemeine Sprache‹) ebenfalls von eu-

ropäischen Siedlern gesprochen und schließlich im Jahre 1727 durch die Kolonialmacht 

Portugal verboten.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹110

Provenienz.216 Das Musterbeispiel abendländischer Kultiviertheit wird überlagert 
durch die vermeintliche Primitivität eines brasilianischen ›Ureinwohnervolkes‹ 
bzw. deren Sprache. In der doppelbödigen Resignifizierung des Shakespeare-Zi-
tats mit dem Namen der indigenen brasilianischen Tupi manifestiert sich eine 
›anthropophagische‹ Aneignung und Transformation der europäischen ›Import-
kultur‹. Die Quintessenz von Hamlets existenziellem Monolog ist abgewandelt in 
eine karnevaleske Bestimmung der brasilianischen kulturellen Identität jenseits 
von kolonialer Fremdbestimmung und nationaler Selbstüberhöhung. Mit »Tupy, 
or not tupy« wird das performative Moment des Aushandelns von Identität und 
Alterität hervorgehoben: Das Ausloten des Spannungsfeldes zwischen dem Eige-
nen und dem Anderen, wobei die Wertigkeit dieser Kategorien hinterfragt und 
der Akt der Aneignung und Übersetzung betont wird. Dies resultiert weder in 
einer pauschalen Ablehnung der europäischen Kultur noch in einer vermeintli-
chen Rückkehr zu einer indigenen ›Urkultur‹. Das Konzept der antropofagia ebnet 
vielmehr einen dritten Weg zwischen simpler Nachahmung europäischer Kultur 
und essentialistischer Affirmation des Eigenen. Die abendländische Kultur wird 
aufgegriffen und umgeformt, um so die – nicht zuletzt durch diese Kultur stabi-
lisierten – (neo-)kolonialen Machtgefüge zu unterminieren und einer brasiliani-
schen kulturellen Identität Ausdruck zu verleihen.

Im Manifesto Antropófago kommt in Form von Aphorismen und assoziativen 
Satzketten, Montage und Text-Bild-Bezug ein ›undiszipliniertes‹ kritisches Den-
ken zum Ausdruck, das auf einer »Logik der Korrespondenzen und Kontamina-
tionen«217 beruht, wie es Jens Andermann treffend formuliert hat. Das Konzept 
der antropofagia fungiert hierbei gleichsam als »methodological stratagem« und 
»epistemological tactic«218 zur Intervention in die ungleichen Machtverhältnisse 
moderner Kulturproduktion und zur Überwindung der (neo-)kolonialen Prägung 
Brasiliens. Das anti-diskursive, von Assoziationen bestimmte Denken Oswald de 
Andrades entfaltet sich in einer fragmentierten Schreibweise. In stark verdichteten, 
anspielungsreichen und teils schwer zu dechiffrierenden Sätzen entstehen kom-
plexe Textschichtungen und Denkbewegungen, die dem Konzept des Rhizoms von 
Gilles Deleuze und Félix Guattari in einigen Aspekten ähneln. Zentrale Merkmale 
des Rhizoms lassen sich für die Beschreibung des Textgefüges von Oswald de An-
drade fruchtbar machen. Dies gilt vor allem für das »Prinzip der Konnexion und 

216 | Wenngleich Hamlet als Inbegrif f europäischer Hochkultur und Tiefsinnigkeit gilt, so 

finden sich in vielen Stücken Shakespeares durchaus obszöne Anspielungen und regel-

rechte Zoten.

217 | ANDERMANN, Jens: »Antropofagia. Fiktionen der Einverleibung«. In: Annette Keck/

Inka Kording/Anja Prochaska (Hg.): Verschlungene Grenzen. Anthropophagie in Literatur 

und Kulturwissenschaften. Tübingen: Narr 1999, 19-31, hier S. 22. 

218 | TRIGO, Abril: »General Introduction«. In: Ana del Sarto/Alicia Ríos/Abril Trigo (Hg.): 

The Latin American Cultural Studies Reader. Durham/London: Duke University Press 2004, 

S. 1-14, hier S. 9. Trigo bezieht sich hier nicht auf Oswald de Andrade. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 111

der Heterogenität«219, nach dem jeder beliebige Punkt eines Rhizoms mit jedem an-
deren in Verbindung steht, was auf die einzelnen Textblöcke, Sätze und Worte des 
Manifesto Antropófago durchaus zutrifft. Oswald de Andrades Manifest entspricht 
dem »Prinzip der Vielheit«220, das Deleuze und Guattari in ihrem »Ideal eines Bu-
ches« veranschaulichen, bei dem »gelebte Ereignisse, historische Bestimmungen, 
Gedankengebäude, Individuen, Gruppen und soziale Formationen«221 auf einer Sei-
te zusammenkämen. Derartige Verknüpfungen stehen bei Oswald de Andrade im 
Zeichen postkolonialen Denkens. Von zentraler Bedeutung ist hierbei die formal-
ästhetische Ausgestaltung des Manifests, in dem eine dezidiert ›filmische Schreib-
weise‹ angelegt ist, die sich kennzeichnet durch »narrative Anomalien – Sprünge, 
Fehlen des Zentrums (oder einer wichtigen Szene), Chaos der Details, aufgegebene 
Geschlossenheit, Alogismen, Fehlen der Motivierungen usw.«222 Das postkolonial 
ausgerichtete »Prinzip der Konnexion und der Heterogenität« im Manifesto Antrop-
ófago resultiert nicht zuletzt aus der spezifischen Form ›filmischen Schreibens‹, 
dessen »narrative Anomalien« sich vor allem in der Montage heterogener Textele-
mente und deren Bezug zu einer Zeichnung äußern. Zwei Montageformen sind für 
die ›filmische Schreibweise‹ Oswald de Andrades zentral: Zum einen die »Konstruk-
tion von Bedeutungen aus der Reihung oder dem Zusammenprall von Elementen 
zu einem neuen Zusammenhang«223, wie sie hier etwa mit Blick auf die »Filiação« 
dargelegt wurde; zum anderen die »Dekonstruktion bestehender Zusammenhänge 
und ihre Auflösung in Elemente, die in ihrer Heterogenität erhalten bleiben und in 
einer offenen textuellen Struktur variable Verbindungen eingehen«224, wie sie u.a. 
in Bezug auf den Kannibalismus-Diskurs herausgearbeitet wurde. 

Das Manifest gliedert sich in 52 Textblöcke unterschiedlicher Länge, die in 
keiner logisch nachvollziehbaren Abfolge zueinander stehen, jedoch durch inter-
textuelle und intermediale Bezüge (neo-)kolonialistische und nationalistische 
Diskursformationen durchkreuzen. In der Revista de Antropofagia, in der das Ma-
nifest erstmals erschien, ist der Text verteilt auf zwei nicht aufeinander folgende 
Seiten. Auf den drei Seiten zwischen den Teilen des Manifests sind unterschiedli-
che Textsorten abgedruckt; neben Kritiken und Rezensionen auch ein sprachwis-
senschaftlicher Aufsatz von Plínio Salgado über A lingua tupy (›Die Tupi-Sprache‹) 
sowie das ironische Gedicht Fome (›Hunger‹) von Guilherme de Almeida, in dem 
das lyrische Ich ein ›anthropophagischer Dichter‹ ist, der die Verspeisung seiner 
Geliebten als sexuellen Akt imaginiert (und vice versa). 

219 | DELEUZE, Gilles/GUAT TARI, Félix: Rhizom, S. 11.

220 | Ebd., S. 13.

221 | Ebd., S. 15.

222 | BULGAKOWA, Oksana: »Film/filmisch«, S. 460. 

223 | PAECH, Joachim: Literatur und Film. 2., überarb. Aufl. Stuttgart/Weimar: Metzler 

1997, S. 129. Hervorhebung im Original.

224 | Ebd. Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹112

Die Heterogenität des Manifesto Antropófago resultiert allerdings nicht nur aus 
den unterschiedlichen Textsorten zwischen den beiden Seiten, sondern ist auch im 
Kerntext des Manifests angelegt, das die Leserschaft besonders in einem Passus mit 
der Partikularität des Anderen konfrontiert. So enthält das Manifesto Antropófago 
eine Strophe in Tupi225, die in der ursprünglichen Fassung ohne Übersetzung abge-
druckt war und somit nur vom Wortlaut nachvollzogen werden konnte, aber seman-
tisch unverstanden blieb (wenn die Leser/innen nicht gerade Tupi-kundig waren). 

Für die anti-diskursive Ausrichtung des Manifesto Antropófago ist neben der 
Montage heterogener Textteile auch der Bild-Text-Bezug von zentraler Bedeutung. 
Die ursprüngliche Fassung des Manifests erschien in der Revista de Antropofagia 
zusammen mit der Abbildung einer Zeichnung der brasilianischen Malerin Tarsila 
do Amaral, einer Protagonistin des Modernismo. Dass die Zeichnung in der Dis-
kussion des Manifests fast vollkommen unberücksichtigt geblieben ist, dürfte vor 
allem daran liegen, dass sie in späteren Publikationen des Textes nicht mehr abge-
druckt wurde.226 In der Originalfassung ist die Zeichnung auf der ersten Seite des 
Manifests mittig abgebildet und nimmt knapp ein Viertel der Seite ein. Bei Amarals 
Zeichnung von 1928 handelt es sich um eine titellose Variante des im selben Jahr 
entstandenen Gemäldes Abaporu. Dieser von Oswald de Andrade vorgeschlagene 
Titel entstammt dem Tupi und bedeutet ›Menschenfresser‹ (zusammengesetzt 
aus ›awa a’wa‹ für ›Mensch‹ und ›poru‹ für ›menschliches Fleisch essen‹).227 Die 
primitivistisch wirkende Zeichnung Amarals stellt in reduzierter Linienführung 
eine sitzende menschliche Figur dar, flankiert von einer kakteenartigen Pflanze 
und der Sonne. Die Figur weist unförmige Gliedmaßen auf, wobei ein riesiger Fuß 
vor einem verschwindend kleinen Kopf hervorsticht. Während der Primitivismus 
der europäischen Avantgarden eine primär ästhetische – und nicht selten exotis-
tische – Darstellungsform ist, dient dieser Stil bei Tarsila do Amaral (und anderen 
modernistas) vor allem zur Auseinandersetzung mit der Geschichte Brasiliens und 
der kulturellen Identität des Landes. So weckt Amarals Zeichnung Assoziationen 
zu eurozentrischen Darstellungen von Menschenfresserei wie sie in der Amerika-
na gängig waren, insbesondere in Illustrationen zu Reiseberichten im 16. und 17. 
Jahrhundert: Die wie lose an den Körper gelehnten Arme erinnern an abgetrennte 
Gliedmaßen, wie sie auf zahlreichen europäischen Darstellungen über Kannibalis-
mus in Amerika, und insbesondere in Brasilien, zu sehen sind. Bei der scheinbaren 
Naivität des Bildes von Amaral handelt es sich somit tatsächlich um eine ›autorefle-
xive Naivität‹, die aus einer meta-primitivistischen Darstellungsweise hervorgeht.

225 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 3 (25. Textblock): »Catiti Catiti/

Imara Notiá/Notiá Imara/Ipejú«.

226 | Allerdings erschien 1976 eine Faksimile-Ausgabe der Revista de Antropofagia, in 

der die Zeichnung Amarals abgebildet ist (und nach der hier zitier t wird).

227 | 1929 entstand Tarsila do Amarals berühmtes Gemälde Antropofagia, in dem die 

›Anthropophagie‹ ebenfalls Thema ist.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 113

Abb. 28-30: Oswald de Andrade: Manifesto Antropófago mit einer Zeichnung von 
Tarsila do Amaral; Tarsila do Amaral: Abaporu; Tarsila do Amaral: Antropofagia

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹114

Amarals Zeichnung lässt sich auch als ironischer Kommentar zum Exotismus 
primitivistischer Repräsentationen des bon sauvage betrachten. Eine solche Les-
art wird zumindest durch den Kontext des Manifesto Antropófago suggeriert. Das 
intermediale Zusammenspiel und die assoziativen Verknüpfungen zwischen Text 
und Bild versehen das Manifest mit zusätzlichen Bedeutungsebenen und kom-
plexen Sinnzusammenhängen. In Verbindung mit dem Konzept der antropofagia, 
das durch die ›anthropophagische‹ – oder ›anthropophagisierte‹ – Figur Amarals 
ergänzt wird, tritt die Problematisierung der brasilianischen kulturellen Identität 
in den Vordergrund. Monica Fauss schrieb zu den Gemälden Amarals: »die aus-
ufernden Körperformen der Figuren Tarsila do Amarals, ihre Maß- und Formlo-
sigkeit, stehen nicht nur für sich auflösende menschliche Körpergrenzen, sondern 
können als Auflösung von persönlichen Identitäten und Setzungen des Eigenen 
gedeutet werden«.228 Die Durchlässigkeit von Identität, die sich in den unabge-
schlossenen Außengrenzen des Körpers manifestiert, beinhaltet allerdings nicht 
nur Aspekte der Auflösung des Eigenen, sondern auch eine Verbindung mit dem 
Äußeren, Anderen. Die Aufhebung bzw. Neuordnung der Körperformen stellt 
tradierte, klar abgrenzbare Selbst- und Fremdbilder in Frage und korrespondiert 
so wiederum mit einem Kernsatz des Manifesto Antropófago: »Tupy, or not tupy 
that is the question.«

Die Frage nach dem ›Tupi-Sein‹ ist zugleich auch eine ironische Auseinander-
setzung mit dem Indianismo, bei dem Stämme der Tupi bzw. deren Sprache als 
spezifisches Nationalkolorit für die harmonische Konstruktion einer brasiliani-
schen Identität fungierten. Abgesehen von einigen, den Europäern feindlich ge-
sinnten und deshalb stigmatisierten Stämmen bzw. Figuren sind die ›Indianer/
innen‹, vor allem bei José de Alencar, charakterisiert durch Unterwürfigkeit, be-
dingungslose Treue und den Willen, sich dem Christentum und der kolonialen 
Kultur zu assimilieren. Dem Indianismo und der damit verbundenen harmoni-
schen »simbiose luso-tupi«229, der Symbiose von Portugiesen und Tupi wie sie 
besonders für Alencar kennzeichnend ist, stellt Oswald de Andrade einen »india-
nismo às avessas«230, einen umgekehrten Indianismo, entgegen: Aus dem Rous-
seau’schen bon sauvage wird ein mauvais sauvage, ein antropófago. Die ›Anthropo-
phagen‹ bzw. die antropofagia sind hierbei nicht mehr mit einem Stigma behaftet, 
wie im kolonialen Diskurs, in dem Kannibalismus als Inbegriff der Unmensch-
lichkeit und Gewalttätigkeit, des Aberglaubens und der Primitivität fungiert. 
Vielmehr wird die Figur des Kannibalen bzw. der Kannibalin mit einer positiven 

228 | FAUSS, Monica: »Inkorporierung und Auflösung. Der Anthropophagismus als Kultur- 

und Identitätsmodell in der Kunst Tarsila do Amarals«. In: Herbert Uerlings/Karl Hölz/

Viktoria Schmidt-Linsenhoff (Hg.): Das Subjekt und die Anderen. Interkulturalität und 

Geschlechterdif ferenz vom 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Berlin: Erich Schmidt 2001, 

S. 259-271, S. 265.

229 | BOSI, Alfredo: Dialética da colonização, S. 181.

230 | CAMPOS, Haroldo de: »Uma poética da radicalidade«, S. 44. Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie 115

Konnotation versehen und erscheint als Verkörperung des Widerstands gegen 
den Kolonialismus. Mit dieser begrifflichen Inversion vollzieht Oswald de Andra-
de einen radikalen Wandel im Diskurs über die ›Kannibal/innen‹, wie sich mit 
Ralph J. Pooles Charakterisierung der europäischen Kannibalismus-Vorstellung 
verdeutlichen lässt: »Während nahezu jeder Aspekt sog. [sic!] ›primitiven Lebens‹ 
irgendwann einmal einer positiven Reevaluierung unterzogen wurde, kennzeich-
net Kannibalismus immer noch die ultimative Barbarei.«231 Das Stigma der »ul-
timativen Barbarei«, das dem Kannibalismus aus eurozentrischer Sicht anhaftet, 
begreift Oswald de Andrade als Positivum. Diente der Kannibalismus im kolonia-
len Diskurs zur Konstruktion von Alterität, zur Rechtfertigung von Abwertung 
und Ausbeutung des Anderen bis hin zu dessen Auslöschung, so werden diese 
Fremdzuschreibungen – samt der damit verbundenen (neo-)kolonialen Machtge-
füge und hegemonialen Praktiken – durch das Konzept der antropofagia durch-
kreuzt. Die antropofagia fungiert hierbei nicht bloß als Metapher und Denkfigur. 
Vielmehr erhält der Begriff bei Oswald de Andrade eine Fundierung im histori-
schen Kontext Brasiliens: Einerseits wird eine ›anthropophagische Genealogie‹ 
von Villegagnon über Montaigne bis hin zu Rousseau entworfen und damit die 
diskursive Wechselbeziehung zwischen den Fremdzuschreibungen der ›India-
ner/innen‹ als ›Kannibal/innen‹ und ›Gute Wilde‹ kritisch reflektiert; anderer-
seits wird die innerbrasilianische Konstruktion einer nationalistisch überhöhten 
brasilidade, wie sie vor allem im Indianismo und der Bewegung des Verde-Ama-
relismo bzw. Anta zum Ausdruck kommen, einer scharfen Kritik unterzogen.

Mit dem Konzept der antropofagia entwickelte Oswald de Andrade ein viel-
schichtiges postkoloniales Kulturmodell avant la lettre. Das Manifesto Antropófago 
kann nicht nur als Ansatz zur »Wiederaneignung der eigenen Subjektivität und 
Repräsentation«232 gelten, sondern auch als frühe Form einer »Dekonstruktion 
der Episteme, die hegemonial die Alterität kontrollierten«233, wie es Hermann 
Herlinghaus (in einem anderen Kontext) formuliert hat. Zugleich durchkreuzt 
das Manifest auch nationalistische Denkmuster, durch die eine brasilianische 
Identität essentialistisch fundiert werden soll. Die antropofagia unterläuft die Ein-
Deutigkeit stigmatisierender Fremdzuschreibungen und nationalistischer Selbst-
darstellungen. Trotz einer klaren Positionierung gegen den (Neo-)Kolonialismus 
entwirft das Manifesto Antropófago kulturelle Identität nicht mehr über dichotome 
Identitäts- und Alteritäts-Zuweisungen. Binäre Oppositionen wie das Eigene und 
das Andere, Zivilisation und Barbarei, Modernität und Primitivität etc., durch die 

231 | POOLE, Ralph J.: Kannibalische (P)Akte, S. 32.

232 | BERG, Eberhard/FUCHS, Martin: »Phänomenologie der Dif ferenz. Reflexionsstufen 

ethnographischer Repräsentation«. In: dies. (Hg.): Kultur, soziale Praxis, Text, S. 11-108, 

hier S. 67. Berg und Fuchs beziehen sich hier nicht auf das Manifesto Antropófago. 

233 | HERLINGHAUS, Hermann: Renarración y descentramiento. Mapas alternativos de la 

imaginación en América Latina. Frankfurt a.M.: Vervuert/Madrid: Iberoamericana 2004, 

S. 63: »desconstrucción de epistemes que hegemónicamente controlaron la alteridad«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹116

sowohl (neo-)kolonialistische Fremdbilder als auch nationalistische Selbstbilder 
Brasiliens maßgeblich bestimmt wurden, verlieren durch die antropofagia ihre 
Tragfähigkeit. Die Konstruktion einer brasilianischen kulturellen Identität er-
folgt bei Oswald de Andrade nicht mehr in essentialistischer Abgrenzung gegen-
über dem Anderen, sondern vielmehr als dessen selektive Aufnahme bzw. als 
›kulturelle Kannibalisierung‹, »fähig ebenso zur Aneignung wie auch zur Ent-
eignung, Dehierarchisierung, Dekonstruktion«234, wie es Haroldo de Campos 
in einem frühen, wegweisenden Aufsatz zur »anthropophagischen Vernunft« 
(»razão antropofágica«) formuliert hat.

234 | CAMPOS, Haroldo de: »Da razão antropofágica: diálogo e diferença na cultura 

brasileira«. In: Boletim Bibliográfico Biblioteca Mário de Andrade, Nr. 44, 1983, S.  107-

127, hier S.  109: »capaz tanto de apropriação como de expropriação, desierarquização, 

desconstrução«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo

Der Tropicalismo, die anthropophagische Entdeckung, war 

eine Offenbarung: er rief Bewusstsein hervor, eine Haltung 

gegenüber der kolonialen Kultur, die keine Ablehnung der 

abendländischen Kultur ist […]; wir akzeptieren die gesam-

te ricezione, die Einverleibung der grundlegenden Metho-

den einer kompletten und komplexen Kultur, aber auch die 

Transformation durch nostri succhi und durch die Verwen-

dung und Ausarbeitung der korrekten Politik.1

Glauber Rocha

IV.1	B r asilidade jenseits von Nationalismus  
	 und (neo-)kolonialer Kultur

Glauber Rocha, der Wortführer des Cinema Novo, hat mit terra em transe nicht 
nur eines der Gründungswerke des Tropicalismo geschaffen, sondern in dem Essay 
Tropicalismo, Antropologia, Mito, Ideograma (›Tropicalismo, Anthropologie, Mythos, 
Ideogramm‹, 1969) auch eine prägnante Reflexion über die Politik und Ästhetik 
dieser Kunstströmung vorgelegt. Mit Bezug auf Oswald de Andrades antropofagia 
verortet Rocha den Tropicalismo im Kontext der »kolonialen Kultur«, die nicht etwa 
abgelehnt wird, sondern ›einverleibt‹ werden soll. Damit formuliert Rocha eine 
Gegenposition zu der nationalistisch geprägten anti-kolonialistischen Kunst, wie 
sie im Brasilien der 1960er Jahre bestimmend war.2 Auch auf sprachlicher Ebene 
vollzieht der Filmemacher die »Einverleibung« der »abendländischen Kultur«, in-

1 | ROCHA, Glauber: »Tropicalismo, Antropologia, Mito, Ideograma«, S. 150f.: »O tropical-

ismo, a descoberta antropofágica, foi uma revelação: provocou consciência, uma atitude 

diante da cultura colonial que não é uma rejeição à cultura ocidental […]; aceitamos a 

ricezione integral, a ingestão dos métodos fundamentais de uma cultura completa e com-

plexa mas também a transformação mediante os nostri succhi e através da utilização e 

elaboração da política correta.« Hervorhebung im Original.

2 | Vgl. Kap. II.3.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹118

dem er in spielerisch-ironischer Weise italienische Begriffe in seine Reflexionen 
einfließen lässt. Darin manifestiert sich bereits die ästhetisch-politische Praxis, wel-
che Rocha einfordert: Die »ricezione«, also der ›Empfang‹ anderer Kulturformen, 
soll einer »Transformation durch nostri succhi«, durch ›unsere Säfte‹, unterzogen 
werden. Der Filmemacher knüpft damit an die Konzept-Metapher der antropofagia 
an, wobei ›succhi‹ einen deutlichen Anklang an ›Magensäfte‹ aufweist. 

Indem Rocha auf die »Verwendung und Ausarbeitung der korrekten Politik« 
hinweist, betont er die politischen Dimensionen der ›kulturellen Kannibalisie-
rung‹, vor allem auch mit Blick auf die totalitären Machtverhältnisse in Brasilien. 
Während der Modernismo Ausdruck einer nationalen Aufbruchsstimmung war 
und zu einer grundlegenden Erneuerung der brasilianischen Kultur führen soll-
te, entstand der Tropicalismo zu einer Zeit der Krise und Desillusionierung der 
Kulturschaffenden – ausgelöst durch den Staatsstreich am 31. März bzw. 1. April 
1964, mit dem eine Militärdiktatur etabliert wurde, die zunehmend repressivere 
Züge annahm. Im Gegensatz zu den modernistas, die auf die Etablierung einer 
neuen brasilianischen Kultur zielten, ist der Tropicalismo eher von einer »Freude 
zu zerstören« bestimmt. Diese »alegria de destruir«3 zielt einerseits auf (neo-)ko-
lonialistische Repräsentationen Brasiliens und andererseits auf die nationalistisch 
überhöhte brasilidade, wie sie vor allem von dem Militärregime propagiert wurde. 

Nach dem Staatsstreich unterhöhlte die Junta gezielt die demokratische 
Grundordnung Brasiliens durch eine Reihe so genannter Institutioneller Akte. 
Auch wenn zunächst »[t]rotz der Diktatur der Rechten eine gewisse kulturelle 
Hegemonie der Linken im Land«4 existierte, wurde seit Beginn der Präsident-
schaft des Hardliners Artur da Costa e Silva im März 1967 offene Regimekritik 
erschwert und bald vollkommen unterbunden. Den linksgerichteten Kulturpro-
duktionen setzte die Militärregierung zunehmend drakonischere Zensurmaß-
nahmen und eine umfassende Staatspropaganda entgegen. In dieser Phase ent-
stand der Tropicalismo, der sich von der zeitgenössischen linkspolitischen Kunst 
durch neue ästhetische Strategien abhebt.5

Zeitgleich mit dem Beginn der Präsidentschaft von Costa e Silva stellte Hélio Oi-
ticica erstmals sein Werk Tropicália aus, durch das die Kunstströmung ihren Namen 
erhielt. Tropicália gehörte zu der von Oiticica ko-kuratierten Gruppenausstellung 
über die zeitgenössischen Neo-Avantgarde-Strömungen Brasiliens, die unter dem 
Titel Nova Objetividade Brasileira (›Neue Brasilianische Objektivität‹) im April 1967 
im Museu de Arte Moderna (MAM) in Rio de Janeiro eröffnet wurde. Das Environ-
ment Tropicália bestand aus Sand und Kieselsteinen, die Wege markieren, umgeben 
von Pflanzen, Papageien und Text-Objekten sowie zwei Penetráveis: PN2 – Pureza 

3 | FAVARET TO, Celso F.: Tropicália: Alegoria, alegria, S. 89.

4 | SCHWARZ, Roberto: »Cultura e política, 1964-69«. In: ders.: O pai de família e outros 

estudos. Rio de Janeiro: Paz e Terra 1978, S.  61-92, hier S.  62: »Apesar da ditadura da 

direita há relativa hegemonia cultural da esquerda no país.«

5 | Vgl. Kap. II.4.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 119

é um Mito (›Reinheit ist ein Mythos‹) und PN3 – Imagético (›Imagetisch‹). Bei den 
Penetráveis handelt es sich um mannshohe begehbare Kästen, angefertigt aus Holz-
brettern und monochromen Tüchern bzw. Plastikvorhängen mit Pflanzenmustern. 
In einem der dunklen Räume befand sich ein eingeschaltetes Fernsehgerät. 

Abb. 31: Hélio Oiticica: Tropicália 

Tropicália ist ein vielschichtiges Werk, das über die spezifische Verbindung he-
terogener Elemente die Realitäten Brasiliens und ihre Repräsentationen sowohl 
zum Gegenstand der Reflexion als auch der sinnlichen Erfahrung macht. Aus 
dem Zusammenspiel von konstruktiver Strenge und vielfältigen sinnlichen Rei-
zen entsteht ein starkes Spannungsfeld. Das Environment aktiviert sowohl visuel-
le und auditive als auch olfaktorische und taktile Sinneswahrnehmungen – etwa 
durch Farben und Muster, Papageiengekrächze, Gerüche der Pflanzen und Ober-
flächenstrukturen des aufgeschütteten Bodens. Zugleich verweisen die einzelnen 
Elemente auf kontrastive Bedeutungsfelder mit Brasilien-Bezug. So evozieren die 
Pflanzen und Papageien Heterostereotype von den Tropen, etwa deren vermeint-
liche ›Naturhaftigkeit‹, zugleich aber auch nationale Klischees der brasilidade, 
die häufig mit Naturreichtum verbunden sind. Die barackenartigen Gebilde hin-
gegen verweisen auf die ärmlichen Behausungen in den Favelas, den Elendsvier-

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹120

teln der brasilianischen Großstädte.6 Auch der Boden des Environments deutet 
auf die Favelas mit ihren prekären Sandwegen (wie Oiticica, der selbst zeitweise 
in der Favela Mangueira wohnte, explizit betont hat7). In Kontrast zu der Natur, 
aber auch zu der Kultur und der Armut in den Tropen, die das Environment evo-
ziert, erscheint das Fernsehgerät als Symbol von Modernität. Es steht damit auch 
für das Programm der einseitigen Modernisierung des Militärregimes, mit dem 
die wirtschaftliche Entwicklung Brasiliens vorangetrieben wurde – einschließ-
lich der Errichtung eines Fernsehnetzes8 –, während sozialstaatliche Reformen 
ausblieben und sich die sozialen Ungleichheiten noch verschärften. Das Fern-
sehen diente dem Militärregime als ideologisches Instrument zur Verbreitung 
von Patriotismus, Fortschrittsgläubigkeit und Konformismus. In der Platzierung 
des laufenden Fernsehgeräts in einer dunklen Baracke inmitten von Symbolen 
tropischer ›Naturschönheit‹ manifestiert sich ein zentrales Verfahren tropikalis-
tischer Kunst, das auch in dem Text-Objekt »Pureza é um Mito« (›Reinheit ist ein 
Mythos‹) zum Ausdruck kommt und Oswald de Andrades Konzept der antrop-
ofagia entspricht: Die Juxtaposition von Auto- und Heterostereotypen Brasiliens 
zur Betonung der sozialen, politischen und ökonomischen Widersprüche des 
Landes. Tropicália strukturiert die diskrepanten Elemente keineswegs in binären 
Oppositionen, die leicht zu fassen wären, sondern verbindet diese so, dass die 
Widersprüche der sozialen Realität Brasiliens offengelegt, dabei aber die Schluss-
folgerungen den Museumsbesuchern überlassen werden. Oder, wie es Celso Fa-
varetto in seiner grundlegenden Studie zu Hélio Oiticicas Œuvre formuliert hat: 
Tropicália »produziert keine totalisierende Vorstellung von Brasilien«, sondern 
»inszeniert die Dualitäten, die Differenzen darstellend: daher der Effekt der In-
determinierung«, der »eine Fixierung der Signifikanten« verhindere.9 Das offene 
Bedeutungsfeld und die ausgeprägte partizipative Komponente, die für die Re-
zeption des Environments erforderlich ist, zeugen von einer Kunstauffassung, die 

6 | Oiticica hatte bereits im Rahmen der Ausstellung Opinião 65 im MAM versucht, die 

Kultur der Favelas in das Museum zu integrieren: Samba-Tänzer/innen aus der Favela 

Mangueira sollten seine Parangolés – Stoffumhänge in verschiedenen Farben und Formen 

– performativ zur Geltung bringen, doch die Gruppe wurde aus dem Museum verwiesen. Vgl. 

BASUALDO, Carlos: »Tropicália: Avant-garde, Popular Culture, and the Culture Industry in 

Brazil«. In: ders.: (Hg.): Tropicália: A Revolution in Brazilian Culture. São Paulo: Cosac Naify 

2005, S. 11-28, hier S. 17.

7 | OITICICA, Hélio: »Esquema geral da Nova Objetividade«, S. 99.

8 | Mit finanzieller und technischer Beteiligung des US-amerikanischen Time-Life-Konzerns 

entstand 1965 Roberto Marinhos Fernsehsender TV Globo, der Ende des Jahrzehnts zum 

größten Sender in Brasilien avancier te und dem Militärregime ideologisch nahestand.

9 | FAVARET TO, Celso: A invenção de Hélio Oiticica. São Paulo: edUSP/FAPESP 2000 

[Orig. 1992], S. 140: »Tropicália não produz uma idéia totalizadora de Brasil«; »A Tropicália 

encena as dualidades, presentificando as diferenças: daí o efeito de indeterminação que 

produz, impedindo a fixação de significados.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 121

deutlich abweicht von der didaktischen Ausrichtung anti-kolonialistischer Kunst, 
die dem Publikum ›die Bedeutung‹ oft in paternalistischer Manier verabreicht.

Im Mai 1967, noch während der Ausstellung von Hélio Oiticicas Tropicália, 
kommt Glauber Rochas terra em transe in die Kinos.10 Ein weiteres Schlüsselwerk 
des Tropicalismo ist Rochas tropikalistischem Film gewidmet: Die Inszenierung 
von Oswald de Andrades Theaterstück O Rei da Vela unter der Regie von José Cel-
so Martinez Corrêa mit seinem Ensemble Teatro Oficina.11 O Rei da Vela erschien 
bereits 1937, war aber vor Martinez Corrêas Inszenierung im September 1967 noch 
nicht aufgeführt worden. Oswald de Andrades Stück parodiert die Zustände im 
krisengeschüttelten Brasilien der 1930er Jahre, wobei das Teatro Oficina den Stoff 
auf die Gegenwart des Landes unter dem Militärregime bezieht. Die ironische 
Selbstreflexion und der groteske Humor der Inszenierung sind bereits bei Oswald 
de Andrade angelegt, etwa wenn der Mitbesitzer eines »Zinswucher-Büros« seinem 
Partner gegenüber konstatiert: »Ich bin der erste Sozialist, der im Brasilianischen 
Theater auftritt.«12 Auch der humoristische Eklektizismus der Aufführung klingt 
in dem Stück an, so in der Regieanweisung des ersten Aktes, der zufolge u.a. ein 
»futuristischer Divan« neben einem »Schreibtisch Louis XV« stehen soll.13

Im Manifesto do Oficina, dem ›Manifest der [Theatergruppe] Werkstatt‹ über 
die Aufführung von O Rei da Vela, fordert Martinez Corrêa die »Super-Theatrali-
tät, die Überwindung Brecht’scher Rationalität durch eine Theaterkunst der Zu-
sammenführung aller Künste und Nicht-Künste, Zirkus, Show, Revue etc.«14 Dem 
Manifesto do Oficina entsprechend, ist die Inszenierung von Oswald de Andrades 
Theaterstück bestimmt durch das Zusammenspiel verschiedener Kunstformen, 
Medien und Gattungen. Durch vielfältige intermediale Bezüge – u.a. zu Zirkus 
und Oper, zum brasilianischen Filmgenre Chanchada und zur trashigen Fern-
sehsendung des TV-Moderators Chacrinha – entsteht ein dezidiert audiovisuelles 
Spektakel, in dem Kitsch, Populär- und Hochkultur miteinander verschmelzen. 

10 | Vgl. Kap. II.4, S. 50-53 zu Glauber Rochas erstem tropikalistischen Film. 

11 | Gestalterisch beteiligt an der Inszenierung des Gesamtkunstwerks O Rei da Vela wa-

ren neben dem Regisseur auch der Bühnenbildner Hélio Eichbauer, die Choreografin Maria 

Ester Stockler sowie die Musiker Rogério Duprat und Damiano Cozzela (später ergänzt 

durch Caetano Veloso, der die Melodie zu dem Lied Canção do Jujuba schrieb). Zu den 

Schauspielerinnen und Schauspielern, die an dem Stück mitwirkten, vgl. STAAL, Helena 

Camargo de: »Cronologia (1958-1974)«. In: Zé Celso Martinez Corrêa: Primeiro Ato, S. 327-

335, hier S. 329f.

12 | ANDRADE, Oswald de: O Rei da Vela. São Paulo: Globo 2003 [Orig. 1937], S. 50: »Sou 

o primeiro socialista que aparece no Teatro Brasileiro.«

13 | Vgl. ebd., S. 37.

14 | CORRÊA, José Celso Martinez: »O Rei da Vela: Manifesto do Oficina« [Orig. 1967]. In: 

Oswald de Andrade: O Rei da Vela, S. 21-29, hier S. 25: »A superteatralidade, a superação 

mesmo do racionalismo brechtiano através de uma arte teatral síntese de todas as ar tes e 

não ar tes, circo, show, teatro de revista etc.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹122

Im Sinne der ›kulturellen Kannibalisierung‹ sind die heterogenen Elemente kon-
trastiv zueinander in Beziehung gesetzt, wobei ostentativ ›schlechter Geschmack‹ 
demonstriert wird, um die soziopolitischen Zustände in Brasilien als groteskes 
Spektakel zu entlarven. Durch Hélio Eichbauers Bühnenbilder und Kostüme wer-
den Stereotype der brasilidade ironisierend aufgegriffen und als solche dekuvriert. 
Dies gilt etwa für den zweiten Akt, in dem zu Beginn ein wohlsituiertes Pärchen 
Speiseeis der Marke »Banana Real« (»Königliche Banane«) lutscht. Zu dem gro-
tesken, sexualisierten Eisschlecken in Kontrast steht das Bühnenbild, eine Idyl-
lisierung der Baía de Guanabara, der Bucht von Rio de Janeiro. Dass es sich um 
einen meta-primitivistischen Stil mit ironisch-reflexiver Note handelt, geht schon 
aus der Farbgebung des Bildes hervor, das vor allem in Gelb und Grün, den Na-
tionalfarben Brasiliens, gehalten ist, woraus sich wiederum ein Bezug auf den 
übersteigerten Nationalismus unter der Militärregierung ergibt. Mit der kultur-
spezifischen Appropriation brasilienbezogener Diskurse und Darstellungsweisen 
knüpft Martinez Corrêa dezidiert an das Konzept der antropofagia an, wobei die 
Inszenierung durch intermediale Bezüge zu modernistischen Werken geprägt 
ist. Abgesehen von der Adaption des Stücks von Oswald de Andrade sind Hélio 
Eichbauers Bühnenbilder deutlich an Tarsila do Amarals meta-primitivistische 
Malerei angelehnt. In der Inszenierung finden sich auch explizite Bezüge zum 
Tropicalismo. Wie bereits erwähnt, war die Aufführung des Stücks terra em 
transe von Glauber Rocha gewidmet. Außerdem beteiligten sich tropikalistische 
Musiker an der Inszenierung: Rogério Duprat komponierte die Musik für das 
Stück (zusammen mit Damiano Cozzela); nach der Uraufführung schrieb Caeta-
no Veloso das Lied Canção do Jujuba für O Rei da Vela. 

Die wechselseitigen Bezüge zwischen den tropikalistischen Werken sind auch 
in der Musik stark ausgeprägt. So enthält Caetano Velosos erstes, titelloses Solo-
album vom Januar 1968 den tropikalistischen Song par excellence: Tropicália, be-
nannt nach Hélio Oiticicas gleichnamigen Environment.15 Aufgegriffen wird der 
Titel erneut in dem im Mai 1968 erschienenen Konzeptalbum Tropicália ou Panis 
et Circencis (›Tropicália oder [in ›fehlerhaftem‹ Latein] Brot und Spiele‹), das sich 
wie ein Who-is-who tropikalistischer Musik und Poesie liest. Beteiligt an dem 
Album sind neben Caetano Veloso und Gilberto Gil auch Gal Costa, Tom Zé und 
Nara Leão, die Rockgruppe Os Mutantes, der Arrangeur Rogério Duprat sowie die 
Dichter Torquato Neto und José Carlos Capinan. 

15 | Den Beginn des Tropicalismo in der Musik markieren zwei Songs, die erstmals im 

Oktober 1967 auf dem III. Festival da Música Popular Brasileira (›Festival der Populären 

Brasilianischen Musik‹) für TV Record in São Paulo öffentlich gespielt wurden: Alegria, 

Alegria (›Freude, Freude‹) von Caetano Veloso und den Beat Boys sowie Domingo no Parque 

(›Sonntag im Park‹) von Gilberto Gil und Os Mutantes. Alegria, Alegria weist bereits ein 

zentrales Merkmal des Tropicalismo auf: Die »Verbindung zwischen ästhetischem Genuss 

und sozialer Kritik«, wie es Celso Favaretto treffend formulier t hat. FAVARET TO, Celso F.: 

Tropicália: Alegoria, alegria, S. 8: »relação entre fruição estética e crítica social«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 123

Tropicália von Caetano Veloso konstituiert »die ästhetische Matrix der Bewe-
gung«16 im Bereich der Musik. Der Song ist strukturiert durch eine komplexe 
Montage heterogener Elemente, darunter musikalische und literarische Zitate so-
wie Bezüge auf die verschiedensten Ikonen Brasiliens. Der Liedtext beginnt mit 
einer parodistischen Anspielung auf Pero Vaz de Caminhas Brief an den portu-
giesischen König, in dem er seine ›Entdeckung‹ des Landes verkündet, das später 
Brasilien heißen sollte. Caetanos Tropicália endet mit einer ironischen Eloge »der 
Band«, welche anonym bleibt, sowie der Sängerin und Filmschauspielerin Car-
men Miranda, die in den 1940er Jahren in Hollywood-Musicals wie the gang’s 
all here (USA 1943, R: Busby Berkeley) als exotische fruchtbehangene ›Brazilian 
Bombshell‹ internationale Erfolge feierte: »viva a banda da da/Carmen Miranda 
da da da da«.17 In einer typisch tropikalistischen Montage werden disparate Ele-
mente in Form von gereimten Versen zu einem mosaikartigen Bild Brasiliens 
verbunden, ohne die dabei aufkommenden Widersprüche aufzulösen. Zentrale 
Referenz ist hierbei Brasília, die monumentale Hauptstadt Brasiliens, die 1960 
als Symbol des Fortschritts eingeweiht wurde und bereits vier Jahre darauf dem 
Militärregime als Regierungssitz diente. Auf Brasília wird ironisch verwiesen als 
»das Monument aus Crêpe-Papier/und Silber« – also gleichsam als Fassade und 
schöner Schein, denn »das Monument hat keine Tür/der Eingang ist eine alte 
Straße/schmal und krumm/und auf Kniehöhe ein Kind/lächelnd, hässlich und 
tot/[das] die Hand ausstreckt«.18 Der Song entmystifiziert das architektonische 
Wahrzeichen der Modernität und des Fortschritts durch die Darstellung der so-
zialen Abgründe Brasiliens, die das ›Monument‹ verdeckt, insbesondere die ex
treme Armut und Misere im Nordosten des Landes. Trotz dieser Sozialkritik ist 
der Song heiter und fröhlich. Auf die angeführte Strophe folgt der (variierende) 
Refrain, in dem »der Wald« und »die Mulattin« gerühmt werden. Der Tonfall von 
Tropicália ist also keineswegs der einer Anklage, sondern ein fröhlicher und lust-
voller, als ob es die sozialen Ungerechtigkeiten zu zelebrieren gelte. Dies erscheint 
nicht zuletzt auch als ironisches Echo auf den staatlich verordneten Optimismus 
des Militärregimes, das gebetsmühlenartig den Fortschritt Brasiliens rühmte. 

Auf dem Konzeptalbum Tropicália ou Panis et Circencis finden sich Songs, die 
eine ähnliche Stoßrichtung aufweisen. So bezieht sich Tom Zé in Parque Industrial 
(›Industriepark‹) satirisch auf die Fortschrittsgläubigkeit in Brasilien. »Der indust-
rielle Fortschritt/bringt unsere Erlösung«19, heißt es dort, während der Refrain in 
einer englischsprachigen Formulierung ebenso ironisch auf den übersteigerten 
Nationalismus des Militärregimes wie auch auf dessen Kooperation mit den USA 

16 | Ebd., S. 41: »a matriz estética do movimento«.

17 | Vgl. zu Carmen Miranda Kap. IV.2.2.4, S. 182-186. 

18 | »o monumento é de papel crepon/e prata«; »o monumento não tem porta/a entrada é 

uma rua antiga/estreita e tor ta/e no joelho uma criança/sorridente feia e morta/estende 

a mão«.

19 | »O avanço industrial/vem trazer nossa redenção«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹124

hinweist: »made, made, made/made in Brazil«. In Geléia Geral (›Generelles Gelee‹, 
im Sinne von ›totales Chaos‹), geschrieben von Gilberto Gil und Torquato Neto, ist 
das Verfahren der mehrdeutigen Bezüge noch komplexer und pointierter. Deutlich 
wird dies etwa in der dritten Strophe des Songs, wenn Gilberto Gil mit heller Stim-
me singt: »um carnaval de verdade, hospitaleira amizade, brutalidade jardim«. In 
Form einer assoziativen Montage, die semantisch heterogene Satzteile über Paar-
reime verknüpft, wird »ein wahrer Karneval« mit »gastlicher Freundschaft« und 
»Brutalität Garten« [sic!] gekoppelt. Während »hospitaleira amizade« auf die ›cordia-
lidade‹ (›Herzlichkeit‹) als viel beschworene Charaktereigenschaft der Brasilianer/
innen verweist20, handelt es sich bei der frappierenden Wortfolge »brutalidade jar-
dim« bezeichnenderweise um ein Zitat aus Oswald de Andrades experimentellem 
Roman Memórias Sentimentais de João Miramar (›Sentimentale Erinnerungen von 
João Miramar‹, 1924).21 Die Juxtaposition gegensätzlicher semantischer Felder im 
Sinne von Oswald de Andrade erscheint nicht zuletzt als ironische Dekonstruktion 
der verklärten brasilidade, wie sie vor allem von der Militärdiktatur propagiert wurde.

Abb. 32: Tropicália ou Panis et Circencis

Geléia Geral vollzieht auf sprachlicher Ebene, was für die tropikalistische Mu-
sik insgesamt konstitutiv ist: die Mischung und Verschmelzung von heterogenen 

20 | Kritische Reflektionen über die ›cordialidade‹ als Element der Brasilianität finden sich 

bereits in Sérgio Buarque de Hollandas einflussreichem Buch Raízes do Brasil (›Wurzeln 

Brasiliens‹, 1936). Vgl. HOLANDA, Sérgio Buarque de: Raízes do Brasil, S. 139-152.

21 | Vgl. ANDRADE, Oswald de: Memórias Sentimentais de João Miramar. Obras comple-

tas, Bd. 2. Einl. Haroldo de Campos. São Paulo: Globo 1990 [Orig. 1924], S. 61. Das Zitat 

findet sich im Textblock »52. Indiferença«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 125

musikalischen Stilen, Traditionen und Instrumentierungen. So singt Gilberto 
Gil in dem Refrain des Songs: »ê, bumba-yê-yê-boi ano que vem, mês que foi/ê, 
bumba-yê-yê-yê é a mesma dança, meu boi«. Im Refrain manifestiert sich eine 
verbale Verschmelzung von zwei höchst unterschiedlichen musikalisch-kulturel-
len Bezügen. Bei Bumba-meu-boi (›Steh auf, mein Ochse‹) handelt es sich um 
einen in Brasilien populären folkloristischen Tanz- und Musik-Zyklus, während 
›yê-yê-yê‹ eine brasilianische Variante des ›yeah-yeah-yeah‹ aus der englischspra-
chigen Rockmusik ist. Der Verweis auf das jährlich zelebrierte Bumba-meu-boi 
wird in Geléia Geral sprachlich aufgebrochen durch das Einmontieren der laut-
malerischen Bezeichnung für Rockmusik, wobei die Verbindung von traditionel-
ler brasilianischer und moderner anglo-amerikanischer Musikkultur auch auf 
musikalischer Ebene vollzogen wird. In den Songs des Konzeptalbums Tropicália 
ou Panis et Circencis verschmelzen so unterschiedliche Elemente wie Rogério Du-
prats Arrangement für Orchester mit dem Sound der Psychedelic-Rock-Band Os 
Mutantes und Klängen eines Berimbau (ein perkussiv verwendetes Saiteninstru-
ment angolanischen Ursprungs, das für die Capoeira von elementarer Bedeutung 
ist). Der Purismus brasilianischer Musiktraditionen, wie ihn konservative Kreise 
einfordern, wird konterkariert, indem Musikstile wie der Cancioneiro Nordestino, 
basierend auf dem Liedgut aus dem Nordosten Brasiliens, mit anglo-amerikani-
schem Rock, klassischen Klängen eines Streichorchesters und elektronischem 
Sound verschmelzen. Dementsprechend handelt es sich beim Tropicalismo – und 
dies gilt nicht nur für die Musik, sondern auch für die anderen Künste – weniger 
um einen klar definierbaren Stil als vielmehr um ein ästhetisches Verfahren, das 
der ›kulturellen Kannibalisierung‹ im Sinne von Oswald de Andrade entspricht. 

Tropikalistische Werke setzen gezielt Elemente internationaler Kulturproduk-
tionen zu spezifisch brasilianischen Traditionen in Beziehung. Dadurch entste-
hen nicht nur formal-ästhetische Reibungsflächen, sondern es gelangen so auch 
die historischen, politischen und sozialen Widersprüche und Ungleichzeitig-
keiten des modernen Brasilien in den Fokus. Ähnlich wie Oswald de Andrades 
antropofagia durchkreuzt auch der Tropicalismo den Verde-Amarelismo, dessen 
Ideologie ad absurdum geführt wird.22 Wie Marilena Chaui betont, wurde der 
Verde-Amarelismo »in den Jahren der Diktatur (1964-1985) oder des ›Großen 
Brasilien‹ neu belebt und verstärkt«.23 Diese Geistesströmung, deren Begrün-
der die faschistische Partei Ação Integralista Brasileira im Jahr 1928 etablierten 
bzw. die faschistoide Diktatur des Estado Novo (1937-1945) unter Getúlio Vargas 
unterstützten, ist gekennzeichnet durch eine essentialistische, mythisierende 
brasilidade und ein xenophobes Pochen auf rein nationale Traditionen. Dem re-
aktionären Patriotismus des Verde-Amarelismo, wie er von dem brasilianischen 
Militärregime propagiert wurde, stellt der Tropicalismo eine gezielte Einbezie-

22 | Zum Verhältnis von antropofagia und Verde-Amarelismo vgl. Kap. III.9.

23 | CHAUI, Marilena: Brasil, S.  40: »revitalizando e reforçando nos anos da ditadura 

(1964-1985) ou do ›Brasil Grande‹«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹126

hung ›fremdkultureller‹ Elemente entgegen, um die nationalistisch verklärte bra-
silidade zu entmystifizieren. Damit positionierte sich die tropikalistische Kunst 
dezidiert gegen die Junta, die sich spätestens seit Erlass des Institutionellen Aktes 
Nr. 5 (AI-5) am 13. Dezember 1968 zu einem Terrorregime entwickelte. Mit dem 
AI-5 verschärfte sich die seit 1964 bestehende Diktatur, indem eine rigide Zensur 
eingeführt und fast sämtliche Grundrechte aufgehoben wurden. Das Regime be-
gann, gezielten Terror auszuüben, vor allem durch zahlreiche Verhaftungen und 
den Einsatz von Folter als »instrument for social control«24, so dass viele Intellek-
tuelle und Kulturschaffende sich gezwungen sahen, ins Exil zu gehen. Offene 
linkspolitische Kritik war in der Kunst aufgrund der rigiden Zensur kaum mehr 
möglich. Von den drakonischen Maßnahmen des Militärregimes waren auch die 
tropikalistischen Künstler/innen und ihre Werke betroffen. Die Inszenierung von 
O Rei da Vela wurde im Dezember 1968 in der Folge des AI-5 verboten und dann 
nur mit Kürzungen wieder zugelassen. Ebenfalls im Dezember wurden Caetano 
Veloso und Gilberto Gil verhaftet und erst im Februar 1969 unter Hausarrest ent-
lassen, worauf die beiden Musiker nach London ins Exil gingen. 1970 verließen 
auch Hélio Oiticica und Glauber Rocha Brasilien für mehrere Jahre.

Trotz der Kritik an der Militärregierung bzw. an der repressiven Gesellschafts-
ordnung Brasiliens konnten fast alle tropikalistischen Werke aufgrund ihrer ästhe-
tischen Strategien die Zensur passieren. Und dies, obwohl die Zensurreglung des 
AI-5 im März 1969 durch ein Dekret ergänzt wurde, das Kritik an Staat und Militär 
gesetzlich verbot und die Medien unter die Kontrolle der Regierung stellte. Selbst 
den tropikalistischen Filmen, in denen besonders tief greifende Kritik an der Junta 
zum Ausdruck kommt, gelang es die Zensur zu umgehen. Nicht nur terra em 
transe von 1967 blieb unzensiert, sondern auch o dragão da maldade contra o 
santo guerreiro, der im Mai 1969 in Cannes uraufgeführt und mit dem Preis für 
die beste Regie ausgezeichnet wurde. Von wenigen Kürzungen abgesehen, konnte 
macunaíma die rigide Zensur der Militärregierung ebenfalls umgehen. Unter den 
zensierten Szenen des Films ist nur eine explizit politisch (Sofarás Lumpenkleid 
mit dem Symbol der Alliance for Progress, worauf noch eingegangen wird); die 
anderen Kürzungen betreffen lediglich Nacktheit und Sexualität.25 Auch como era 

24 | SKIDMORE, Thomas E.: The Politics of Military Rule in Brazil, 1964-85. New York/

Oxford: Oxford University Press 1988, S. 89.

25 | Im Juli 1969 begann der Zensurvorgang. Zunächst wurden 16 Kürzungen kompletter 

Sequenzen vorgenommen. Auf Joaquim Pedro de Andrades Vorsprache bei dem Direktor 

der Bundespolizei konnte er eine weitere Sichtung zur Prüfung des Films erwirken, die al-

lerdings nichts an der vorherigen Entscheidung änderte. Nachdem der Regisseur interna-

tionale Kritiken über macunaíma eingereicht hatte, welche die Bedeutung dieses ›brasiliani-

schen Films‹ betonen, er folgte nach mehr als sechs Monaten eine Freigabe ab 18 Jahren 

mit drei Zensurschnitten, durch die zehn Minuten des Films wegfielen. Die Kürzungen galten 

Nacktheit, einem Dialog mit sexuellen Anspielungen sowie Aufnahmen, auf denen Sofarás 

Kleid mit dem Symbol der Alliance for Progress klar zu sehen ist. Die unzensier te Version 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 127

gostoso o meu francês bekam lediglich aufgrund der Darstellung von Nacktheit 
Probleme mit der Zensur.26 Und dies, obwohl der Film 1970 entstand, also während 
der Regierungszeit des Hardliners Emílio Garrastazu Médici, in der die härtesten 
Repressionen der gesamten Militärdiktatur stattfanden und ein »Schweigen der Op-
positionen«27 herrschte. Der Grund für die Freigabe der tropikalistischen Filme liegt 
wohl vor allem darin, dass den Zensoren aufgrund chiffrierter Darstellungsweise 
und in Komödienform gefasster Kritik die subversiven Elemente nicht auffielen. 

Wie Renato Ortiz herausgearbeitet hat, fungierte der brasilianische Staat – vor 
allem seit dem Erlass des AI-5 im Dezember 1968 – als »Wächter des nationalen 
Gedächtnisses«, das er »gegen die Decharakterisierung der Importe« ausländi-
scher Kultur und »die Verzerrungen des abweichlerischen autochthonen Den-
kens« schützte. »Brasilianische Kultur bedeutet in diesem Sinne ›Sicherheit und 
Verteidigung‹ der Güter, welche zu dem historischen Nationalerbe gehören.«28 
Dabei war die Kulturpolitik des Militärregimes gekennzeichnet durch Zensur und 
Verfolgung einerseits sowie durch umfangreiche Unterstützung ›rein nationaler‹ 
Kulturproduktionen andererseits. So entstand 1968 mit der Assessoria Especial 
de Relações Públicas (›Spezieller Beraterstab für Public Relations‹, AERP) ein gut 
funktionierendes Organ für Staatspropaganda, das sich vor allem des Fernsehens 
als Propagandamedium bediente. Zu den propagandistischen Maßnahmen des 
Militärregimes zählte auch ein Erlass von 1969 zur Verbreitung von Patriotismus, 
der einen obligatorischen Lehrplan zur Educação Moral e Cívica (›Moralische und 
Staatsbürgerliche Erziehung‹) vorsah; seit Beginn des Jahres 1971 waren alle Stu-
dierenden verpflichtet, einen solchen Kurs zu besuchen. 

von macunaíma gelangte in Brasilien erst im Oktober 1979 in die Kinos. Vgl. ANDRADE, 

Joaquim Pedro: »Um depoimento especial de Joaquim Pedro de Andrade«. Folheto organiz-

ado pelo Cineclube Macunaíma na ocasião da Retrospectiva Joaquim Pedro de Andrade 

em 1976, no Rio de Janeiro. www.filmesdoserro.com.br/jpa_entr_2.asp (15.05.2014); 

vgl. auch PINTO, Leonor Souza: »Dezesseis anos de luta contra a censura«. In: Booklet 

zur DVD von macunaíma. Videofilmes 2006, ohne Paginierung. Zu den ursprünglich vorge-

sehenen Zensurschnitten vgl. SIMÕES, Inimá Ferreira: Roteiro da intolerância: a censura 

cinematográfica no Brasil. São Paulo: SENAC/Terceiro Nome 1999, S. 130-132.

26 | Die zunächst beanstandete Darstellung nackter ›Indianer/innen‹ wurde schließlich 

als nicht pornografisch eingestuft und der Film ab 18 Jahren freigegeben. Vgl. SIMÕES, 

Inimá Ferreira: Roteiro da intolerância, S. 166-168.

27 | SANTOS, Ana Maria dos/NEVES, Guilherme Pereira das/MACHADO, Humberto Fernandes/ 

GONÇALVES, Williams da Silva: História do Brasil. De ›Terra Ignota‹ ao Brasil atual. Rio de 

Janeiro: Log On 2002, S. 384: »O governo Médici foi marcado pelo silêncio das oposições.«

28 | ORTIZ, Renato: Cultura brasileira e identidade nacional. São Paulo: Brasiliense 2003 

[Orig. 1985], S. 100: »O Estado aparece, assim, como guardião da memória nacional […] 

preserva a memória contra a descaracterização das importações ou das distorções dos 

pensamentos autóctones desviantes. Cultura brasileira significa neste sentido ›segurança 

e defesa‹ dos bens que integram o patrimônio histórico.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹128

Der Tropicalismo war nicht zuletzt eine Antwort auf die Repressionen des 
Militärregimes und dessen essentialistische Festlegung von Brasilianität, die in 
den Werken der tropicalistas durchkreuzt werden. Dem Brasilien-Bild des Mili-
tärregimes mit seiner Vereinheitlichung und nationalistischen Verklärung setzt 
die tropikalistische Kunst heterogene und vielschichtige Darstellungen ent-
gegen, in denen die Widersprüche des Landes offengelegt werden. Hierbei zielt 
der Tropicalismo nicht nur auf eine Kritik an der brasilidade rechter Provenienz, 
sondern auch auf eine Revision der anti-kolonialistischen Kunst, die sich einer 
eingängigen ›volkstümlichen‹ Ausdrucksweise bediente und der eindimensio-
nalen Auffassung vom ›Volk‹ als Agens einer revolutionären Transformation Bra-
siliens verhaftet blieb. Der Tropicalismo bricht mit dem revolutionären Impetus 
und dem paternalistischen Sendungsbewusstsein der nationalistischen Linken. 
Im Gegensatz zu der Rigidität anti-kolonialistischer Kunst ist der Tropicalismo 
durch Ironie bestimmt, mit der dogmatische Haltungen subvertiert werden. 
Tropikalistische Werke weisen häufig einen hohen Grad an ironisierender Selbst-
reflexion auf: als Distanzierung sowohl von illusionistischen Darstellungswei-
sen als auch von einem pädagogischen Anti-Illusionismus, der vorgeblich ›die 
Realität‹ offenlegt.

Die Auseinandersetzung mit den Realitäten Brasiliens bzw. mit den diskursi-
ven Setzungen über das Land ist ein Kernpunkt des Tropicalismo. Hierbei dient die 
antropofagia als Strategie, um einerseits nationalistische Diskurse der brasilidade 
zu entmystifizieren und andererseits (neo-)kolonialistische Heterostereotype über 
Brasilien zu durchkreuzen. Der Tropicalismo bricht mit jeglichem Absolutheits-
anspruch und unterminiert essentialistische Konstruktionen nationaler Identität 
– sowohl rechter als auch linker Provenienz – ebenso wie (neo-)koloniale Episteme, 
aus denen Alteritätskonstruktionen über Brasilien hervorgehen. Das Verständnis 
von nationaler Identität gründet im Tropicalismo nicht mehr in der Abgrenzung 
gegenüber dem Anderen, sondern in dessen gezielter Assimilation. Mit Identitäts- 
und Alteritätsvorstellungen korrespondierende binäre Attribuierungen wie natio-
nal und fremdländisch, archaisch und modern, barbarisch und zivilisiert werden 
in tropikalistischen Werken verbunden bzw. in ein Spannungsverhältnis gebracht, 
das auf eine kritische Hinterfragung solcher Zuweisungen zielt. 

IV.2	F ilmische Str ategien  
	 ›kultureller K annibalisierung‹

Die ›kulturelle Kannibalisierung‹ ist bereits bei Oswald de Andrade durch eine 
besondere Affinität zum Film gekennzeichnet. Sowohl auf inhaltlicher als auch 
auf formal-ästhetischer Ebene sind im Manifesto Antropófago ›filmische‹ Elemente 
angelegt. Der Film erscheint dabei weder als Medium des technischen Fortschritts 
oder der maschinisierten Wahrnehmung, als das er von den Futuristen und daran 
anknüpfenden Avantgarde-Strömungen gefeiert wurde, noch als Medium, in dem 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 129

das Unterbewusste jenseits der »Herrschaft der Logik«29 zum Ausdruck kommen 
kann, wie es die Surrealisten begrüßten. Anders als in der klassischen Avantgarde 
üblich, rekurriert Oswald de Andrade weniger affirmativ auf den Film als viel-
mehr ironisch. Deutlich wird dies in einem expliziten Bezug auf das Kino, der in 
›filmischer Schreibweise‹ gestaltet ist. In Form einer Montage beschließt der Satz 
»Das amerikanische Kino wird es bekanntgeben.«30 abrupt einen kurzen Textblock 
mit der Forderung nach dem unbekleideten Menschen. Es handelt sich hierbei 
im Wesentlichen um die literarische Montageform einer »Konstruktion von Bedeu-
tungen aus […] dem Zusammenprall von Elementen zu einem neuen Zusammen-
hang«31. Das so entstehende vielschichtige Bedeutungsgefüge gründet in der iro-
nisierenden Engführung der Ablehnung des »bekleideten Menschen«32 mit dem 
Hollywoodkino als ›Maßstab‹ moderner massenmedialer Repräsentation, in dem 
›primitive Völker‹ betont exotistisch dargestellt sind. Ebenfalls ironisch zum Aus-
druck kommt hier – wie auch in anderen Passagen des Manifesto Antropófago und 
in der tropikalistischen Kunst – die Frage nach der kulturellen Identität Brasiliens 
im Spannungsfeld von Selbst- und Fremddarstellung, Primitivität und Modernität. 

Die spezifische Form ›filmischen Schreibens‹ hat bei Oswald de Andrade eine 
postkoloniale Stoßrichtung und widersetzt sich den »kolonisatorischen Ratio-
nalismen«33, wie es Glauber Rocha für das Kino eingefordert hat. Ebenso wie das 
Manifesto Antropófago lassen sich die tropikalistischen Werke – und insbesondere 
die Filme – begreifen als »narratives geared toward the search for a different lo-
gic«34, die nicht bloß auf inhaltliche Revisionen eurozentrischer bzw. (neo-)ko-
lonialistischer Geschichtsbilder und »grands récits«35 zielen, sondern auch die 
zugrunde liegenden Repräsentationsformen transformieren. Der antropofagia 
entsprechend, gelingt es den tropikalistischen Filmen – durch ihre vielfältigen, 
häufig simultan angelegten intermedialen und interfilmischen Bezüge – in be-
sonderer Weise, die ›Multitemporalität‹ der brasilianischen Moderne und die da-
rin sedimentierten (neo-)kolonialistischen Strukturen zu reflektieren. Über die 
filmspezifische »Plurimedialität«36 orchestrieren die tropicalistas divergierende 

29 | BRETON, André: »Erstes Manifest des Surrealismus« [Orig. 1924]. In: ders.: Manifeste 

des Surrealismus. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2009, S. 9-43, hier S. 15.

30 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 3. (7. Textblock): »O cinema ame-

ricano informará.«

31 | PAECH, Joachim: Literatur und Film, S. 129.

32 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 3. (7. Textblock): »A reacção cont-

ra o homem vestido.«

33 | ROCHA, Glauber: »Eztetyka do Sonho«, S. 250: »racionalismos colonizadores«.

34 | MIGNOLO, Walter D.: Local Histories/Global Designs, S. 22.

35 | LYOTARD, Jean-François: La condition postmoderne, S. 7. 

36 | Beim Film handelt es sich um ein Medium, das sich »verschiedener Zeichensysteme 

bedien[t], also (historisch betrachtet) mehrere konventionell als distinkt wahrgenommene 

mediale Systeme miteinander kombinier[t]«. RAJEWSKY, Irina O.: Intermedialität, S. 203.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹130

auditive und visuelle Darstellungsebenen zu einem komplexen Zusammenspiel, 
das sowohl (neo-)kolonialistische als auch nationalistische Repräsentationen 
unterläuft, einschließlich der Denkmuster, die diesen zugrunde liegen. 

IV. 2.1	 o dr ag ão da m a l da de c on t r a o s a n t o gue rre iro  
	 von Glauber Rocha

IV. 2.1.1	 Lampião, São Jorge und der Drache des Bösen
o dragão da maldade contra o santo guerreiro/antonio das mortes37 beginnt 
mit der Aufnahme eines dreifach nebeneinander angeordneten Gemäldes von 
Sankt Georg zu Pferde, der in Ritterrüstung und mit ›wehendem‹ roten Umhang 
dem Drachen einen Speer in den Bauch stößt. In der tonlosen statischen Einstel-
lung erscheint über dem Bild des Drachentöters ein kommentierender Rolltext, 
der eine Verbindung herstellt zwischen den cangaceiros und São Jorge, wie Sankt 
Georg auf Portugiesisch genannt wird. Dem Rolltext zufolge verschwanden aus 
dem Nordosten Brasiliens 1940 die cangaceiros, »mystische Banditen«. Der legen-
därste unter ihnen, Lampião, habe »einen 25 Jahre langen Kampf gegen die Regie-
rung geführt«.38 Gegenwärtig tauchten von Zeit zu Zeit cangaceiro-Gruppen auf, 
die versuchten, die Legende von Lampião wieder aufleben zu lassen. In Brasilien 
sei São Jorge der populärste katholische Heilige, der mit dem afro-brasilianischen 
Gott Oxóssi korrespondiere; beide würden »vom Volk« als der »Heilige Krieger« 
bezeichnet. Der Film sei inspiriert von dem legendären Kampf des »Drachen des 
Bösen gegen den Heiligen Krieger«. 

Der Vorspann liefert den Schlüssel zu einer allegorischen Lesart von o dragão 
da maldade contra o santo guerreiro: Der historische Kampf des Lampião 
gegen die Regierung erscheint angesichts der Militärjunta in Brasilien zur Zeit 
der Filmentstehung auch als Aufbegehren gegen die faschistoide Regierung. Ver-
stärkt wird diese Bedeutungsebene durch die Aussage, dass es »jetzt« – also zur 
Zeit des Filmgeschehens, das etwa in der Gegenwart von 1969 angesiedelt ist – 
wieder cangaceiros gebe, die sich auf die Legende des Lampião beziehen. Später 
verweist der Film noch sehr viel deutlicher auf die totalitären Machtstrukturen 
des Militärregimes, die in der Gesellschaftsordnung am Schauplatz, dem Dorf 
Jardim das Piranhas (›Garten der Piranhas‹), allegorisch dargestellt sind: Aus der 
Dorfkneipe, die wie der Regierungspalast in Brasília Alvorada heißt39, kommen 
bewaffnete Männer, die dann im Dienst des Großgrundbesitzers coronel Horácio 
(Jofre Soares) die mittellosen Landbewohner/innen niederschießen. 

37 | Die wörtliche Übersetzung des Filmtitels lautet: ›Der Drache des Bösen gegen den 

Heiligen Krieger‹.

38 | »manteve uma luta de 25 anos contra o governo«.

39 | Unter dem Namen der Bar sind überdies stilisier te Säulen aufgemalt, die das archi-

tektonische Wahrzeichen Brasiliens, die Alvorada, darstellen.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 131

Abb. 33: o dragão da maldade contra o santo guerreiro

IV. 2.1.2	 Dekonstruktion des »amerikanischen Kinos  
	 par excellence«
Auf das Gemälde von São Jorge folgt nach einer Schwarzblende die zweite Ein-
stellung des Films: Eine statische Halbtotale öffnet die Sicht auf eine raue ocker-
farbene Landschaft; im Bildhintergrund erstreckt sich eine Hügelkette, während 
im Vordergrund nur zwei karge Pflanzenbüschel zu sehen sind. Nach einigen 
Sekunden der Stille setzen dissonante elektronische Klänge ein, die an verfrem-
detes Glockenläuten gemahnen und von einzelnen Schüssen rhythmisch durch-
brochen werden. Nach dem ersten, nachhallenden Schuss erscheint rechts eine 
Gestalt im Cadre: Ein großer, kräftiger Mann im Mantel, mit breitkrempigem 
Hut und Stiefeln, der unbeirrbar und gemessenen Schrittes von rechts nach links 
durch den Mittelgrund des Bildes läuft und dabei dreimal sein Gewehr abfeuert. 
Nachdem der Mann links aus dem Cadre gelaufen ist, sind im Off weitere Schüsse 
und Schmerzensschreie zu hören. Daraufhin schleppt sich ein verletzter Mann 
von links ins Bild. Er hält ein Gewehr in der Hand und trägt zwei überkreuzte 
Patronengurte am Oberkörper. Markant an seiner Bekleidung sind das Halstuch 
und ein breitkrempiger Hut, der vorne zurückgebogen ist. Knapp eine Minute 
lang taumelt der Mann in seiner Agonie umher, hält sich den Bauch, röchelt und 
stößt Todesschreie aus, begleitet von dissonanter, stark rhythmisierter elektroni-
scher Musik. Schließlich lässt er sein Gewehr fallen und sinkt dann, untermalt 
von einer Art Trommelsalve, vornüber tot um. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹132

In der Sequenz sind die Anklänge an den Western unverkennbar.40 Die karge, un-
besiedelte Landschaft evoziert die Szenerie eines Westerns, ebenso der Habitus der 
beiden Figuren – sind breitkrempiger Hut, Stiefel und Schusswaffen doch Insignien 
von Westernhelden. Und mit dem Shootout ist eine Standardsituation des Genres in 
Szene gesetzt. Doch die Wahrzeichen des Westerns erscheinen keineswegs in ihrer 
Reinform. Die Konventionen des Genres werden aufgegriffen und zugleich unter-
laufen. Weckt der kaltblütig schießende Mann mit dem Aussehen eines Westerners 
die Erwartung eines Shootouts, so findet dieser auch tatsächlich statt – allerdings 
außerhalb des Bildrahmens im Off. Das Duell wird so gleichsam zu einem Anti-
Showdown, der nicht nur durch das Ausbleiben einer Spannungsdramaturgie ge-
kennzeichnet ist, sondern das zentrale Geschehen dem Publikum visuell vorenthält. 
Die Kontrahenten sind lediglich einzeln vor bzw. nach dem eigentlichen Duell zu 
sehen. Auf die zunächst noch weitgehend genrekonforme Darstellung eines (schein-
baren) Westernhelden folgen zwei vollkommen genrefremde Stilisierungen in der 
weiteren Auflösung der Standardsituation. Hierbei werden extreme Reduzierung 
und starke Übersteigerung direkt gegeneinander gesetzt: Auf das gleichsam ins Off 
hin ›entleerte‹ statische Bild folgt eine theatralisch-überzeichnete Agonie, ein lang-
gezogener, fast opernhafter Tod – wären die Bewegungen des Sterbenden anmutiger 
und die Todesschreie weniger drastisch. Bei der Juxtaposition derart stilisierter, kon-
trärer Darstellungsweisen handelt es sich kaum noch um eine Variation der Genre-
muster, sondern vielmehr um deren Auflösung. Verstärkt wird die Dekonstruktion 
des Westerns durch die dissonante elektronische Musik von Marlos Nobre, die wie 
ein Abgesang auf die typischen folkloristischen Lieder des Westerns wirkt. 

Die hochartifizielle, stilisierte Darstellung des Shootouts durchkreuzt nicht 
nur eine zentrale Standardsituation des Westerns, sondern auch den filmischen 
Illusionismus, wie er im Classical Hollywood als »the world’s mainstream film 
style«41 paradigmatisch zum Ausdruck kommt, insbesondere durch Techniken zur 
Herstellung von Kontinuität und ›unsichtbares‹ Erzählen.42 In der ›leeren‹, stati-
schen Einstellung verwandelt sich die Landschaft in eine Kulisse und der filmische 
Raum wird zur Bühne, auf der die Akteure fast demonstrativ ihren Auftritt und 
Abgang vollziehen. Die Verlagerung des Hauptgeschehens ins Off und die genre-
fremde Stilisierung des Shootouts führen zu einer Offenlegung der Repräsenta-
tion als solcher. Derartige Illusionsdurchbrechungen wiederholen sich im Laufe 

40 | o dragão da maldade contra o santo guerreiro wird sogar gelegentlich dem Western-

Genre zugerechnet, so etwa in dem Kanon der 100 Westernproduktionen, der beim British 

Film Institute erschienen ist. Vgl. BUSCOMBE, Edward: 100 Westerns. London: BFI 2006, 

S. 3f.

41 | BORDWELL, David: »The classical Hollywood style, 1917-60«. In: ders./Janet Staiger/

Kristin Thompson: The Classical Hollywood Cinema. Film Style and Mode of Production to 

1960. London: Routledge 1988, S. 1-84, hier S. 4.

42 | Ebd., S. 3: »Hollywood film strives to conceal its ar tifice through techniques of conti-

nuity and ›invisible‹ storytelling«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 133

des Films mehrfach. Bevor etwa der Anführer Coirana (Lorival Pariz) mit seinen 
cangaceiros und beatos nach Jardim das Piranhas einrückt, blickt er frontal in die 
Kamera und richtet seinen Hut, als sei die Kamera ein Spiegel. Darüber hinaus ist 
der gesamte Film gekennzeichnet durch eine ausgeprägte Theatralik, die herrührt 
aus zahlreichen frontalen statischen Einstellungen, vielen Liedern, Tänzen und 
zeremoniellen Handlungen sowie teils in Reimen gesprochenen Dialogen. 

34-36: o dragão da maldade contra o santo 
guerreiro

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹134

Bei der stark stilisierten theatralischen Darstellungsweise handelt es sich nur 
zum Teil um Verfremdungseffekte, die im Brecht’schen Sinne Distanz zu dem 
Geschehen herstellen. Viele Sequenzen hingegen sind geprägt durch ekstatische 
Theatralik, die gerade nicht auf eine Illusionsdurchbrechung abzielt, sondern 
Trance oder Exzess zum Ausdruck bringt. Besonders deutlich ist dies in einer 
surrealistisch anmutenden Sequenz, in der sich – in Reminiszenz an die Amour-
Fou-Szene zu Beginn von Luis Buñuels l’âge d’or/das goldene zeitalter (FRA 
1930) – Laura und der Lehrer leidenschaftlich über der Leiche des ermordeten Ma-
tos wälzen und küssen, während der Priester versucht, die beiden zu separieren. 
Die konträren, teils miteinander verschmelzenden Formen von Theatralik sind 
charakteristisch für die Ästhetik von o dragão da maldade contra o santo gu-
erreiro, der auf allen Ebenen der filmischen Darstellung heterogene Elemente 
orchestriert und oft kontrastiv gegeneinander setzt, sowohl über die Montage von 
Einstellungsfolgen als auch innerhalb einzelner Einstellungen. Hierbei handelt 
es sich nicht bloß um eine stilistisches Charakteristikum, sondern um ein äs-
thetisch-politisches Prinzip des Tropicalismo, das der antropofagia im Sinne von 
Oswald de Andrade entspricht. Durch die Juxtaposition heterogener Elemente 
werden unterschiedliche Diskursformationen und entsprechende Darstellungs-
weisen gezielt zueinander in Bezug gesetzt, um damit sowohl (neo-)kolonialisti-
sche als auch nationalistische Machtgefüge zu durchkreuzen. Im Showdown am 
Ende des Films ist die ›kulturelle Kannibalisierung‹ in Form intermedialer und 
interfilmischer Bezüge besonders vielschichtig, wie noch auszuführen sein wird.

In der Eingangssequenz von o dragão da maldade contra o santo guer-
reiro wird der Western, als das »amerikanische Kino par excellence«43, gezielt 
unterminiert. Diese Art der Bezugnahme kommt nicht von ungefähr, handelt es 
sich beim Western doch in mehrfacher Hinsicht um ein besonders signifikantes 
Genre: nicht nur was die Entwicklung des Spielfilms anbelangt44, sondern auch 
in Hinblick auf die zentrale Position des Westerns innerhalb des (klassischen) 
Hollywoodkinos – als der weltweit exportstärksten Kinematografie – und seiner 
Funktion als Träger des fundierenden nationalen Mythos der USA. Der Western 
gilt als »the richest and most enduring genre of Hollywood’s repertoire«; er steht 
am Anfang des »commercial narrative film in America« und diente als »the proto-

43 | Vgl. RIEUPEYROUT, Jean-Louis: Le western, ou le cinéma américain par excellence. 

Paris: Cerf 1953 bzw. André Bazins bekanntes Vorwort zu dem Buch, das in seiner film-

theoretischen Aufsatzsammlung wieder abgedruckt wurde: BAZIN, André: »Le western, ou 

le cinéma américain par excellence« [Orig. 1953]. In: ders.: Qu’est-ce que le cinéma? Paris: 

Cerf 1990 [Orig. in vier Bänden 1958-1963], S. 217-227. 

44 | Der erste Western war für die Entwicklung des Spielfilms von wegweisender Be

deutung, wie Georg Seeßlen in Hinblick auf the great train robbery/der grosse eisenbahnraub 

(USA 1903, R: Edwin S. Porter) betont hat: »Die Geschichte des Western beginnt mit der 

Geschichte des Films, der eine Geschichte erzählt.« SEEßLEN, Georg: Western. Geschichte 

und Mythologie des Westernfilms. Marburg: Schüren 1995, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 135

type for the studio system in Hollywood«.45 Abgesehen von der frühen Ausdiffe-
renzierung zu einem Genre und seiner Bedeutung für Hollywood macht auch der 
internationale Erfolg den Western zu einem maßgeblichen Genre, wie Edward 
Buscombe zu Recht betont hat: »Zwischen 1910 und 1960 war der Western welt-
weit das bedeutendste Genre des Kinos. Seine Popularität trug entscheidend zur 
Vormachtstellung Hollywoods bei.«46 

Die internationale Vormachtstellung des Hollywood-Kinos, das im Western 
seinen ultimativen Ausdruck findet, bezieht Glauber Rocha in seine Reflexionen 
über das Cinema Novo als unhintergehbare Tatsache ein: »Es lässt sich aber nicht 
über Kino sprechen, ohne über amerikanisches Kino zu sprechen […] als aggres-
sivste und verbreitetste Form [des Einflusses] der amerikanischen Kultur auf die 
Welt.«47 Trotz seiner kritischen Haltung gegenüber dem ›Kulturimperialismus‹ 
hat Glauber Rocha das klassische Hollywoodkino nicht pauschal abgelehnt – wie 
dies bei vielen anti-kolonialistischen Filmemachern der Fall ist –, sondern seine 
Wertschätzung für Genres wie den Western und Regisseure wie William Wyler 
oder John Ford (den er als »Häuptling aus Irland« bezeichnet) in zahlreichen Tex-
ten zum Ausdruck gebracht.48 

Bei dem Western, der zu den »most coveted American cultural imports«49 
zählt, handelt es sich signifikanterweise um das Nationalepos der USA. Die Land-
nahme des ›going west‹ wird in vielen Westernproduktionen gerechtfertigt und 
zu einem Ursprungsmythos der US-amerikanischen Nation überhöht. Exempla-
risch zum Ausdruck kommt dies in Victor Flemings the virginian/der virgi-
nier (USA 1929); dort proklamiert der von Gary Cooper gespielte Held program-
matisch: »make more United States out of raw prairie land«. Die Verschiebung 
der westlichen Grenze ist ein zentrales Element der US-amerikanischen »foun-

45 | SCHATZ, Thomas: Hollywood Genres: Formulas, Filmmaking, and the Studio System. 

New York: McGraw-Hill 1981, S. 45.

46 | BUSCOMBE, Edward: »Der Western«. In: Geoffrey Nowell-Smith (Hg.): Geschichte des 

internationalen Films. Stuttgart/Weimar: Metzler 2006 [Orig. 1996], S.  260-268, hier 

S. 260. 

47 | ROCHA, Glauber: »O Cinema Novo e a aventura da criação« [Orig. 1968]. In: ders.: 

Revolução do Cinema Novo, S. 127-150, hier S. 127f.: »Não se pode porém falar de cinema 

sem se falar em cinema americano […] como forma mais agressiva e difundida da cultura 

americana sobre o mundo.« Hervorhebung im Original.

48 | Vgl. Rochas gesammelten Aufsätze unter dem Titel ›Hollywood‹ in ROCHA, Glauber: O 

Século do Cinema. Vorw. Ismail Xavier. São Paulo: Cosac Naify 2006 [Orig. 1983], insbe-

sondere S. 37-128. Der Text über John Ford mit dem Titel O cacique da Irlanda f indet sich 

auf S. 118-123.

49 | BLOOM, Peter J.: »Beyond the Western Frontier. Reappropriations of the ›Good 

Badman‹ in France, the French Colonies, and Contemporary Algeria«. In: Janet Walker 

(Hg.): Westerns. Films Through History. New York/London: Routledge 2001, S.  197-216, 

hier S. 197. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹136

dational fiction«50. Nachdem die Geschichte des ›going west‹ bereits im 19. Jahr-
hundert in Liedern, Groschenromanen und Gemälden tradiert und mythisiert 
worden ist, erlangte der frontier-Mythos vor allem durch Frederick Jackson Turner 
große Bedeutung. Seinem einflussreichen Essay The Significance of the Frontier 
in American History (1893) zufolge hat die Verschiebung der frontier nach Westen 
maßgeblich zur Entwicklung des US-amerikanischen Nationalcharakters beige-
tragen und ›die Werte der Demokratie‹ vorangetrieben.51

Im Western entwickelte sich die frontier – und die damit verbundene regenera-
tion through violence – zu einem zentralen Aspekt der »Syntax«52 des Genres, das 
strukturiert ist durch diese komplementären »Archetypen der Mythologie Ameri-
kas«: Während frontier die »Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation im Gefol-
ge der Eroberung des Kontinents« meint, bezeichnet regeneration through violence 
die »permanente[n] Erneuerung und Wiedergeburt Amerikas aus und durch die 
Gewalt im Kampf von Gut gegen Böse«.53 An der frontier, der Demarkationslinie 
zwischen Zivilisation und Wildnis, stoßen diametrale Gegensätze aufeinander: 
einerseits die zivilisatorischen Werte von Gesetz und Gemeinschaft, andererseits 
›Indianer‹ und Outlaws. Im Mythos der frontier manifestiert sich also eine mani-
chäische Gegenüberstellung von Gut und Böse, die weitgehend mit der Zivilisa-
tion respektive der Wildnis und ihren jeweiligen Bewohnern korrespondiert und 
in gewaltsamen Konflikten ausgetragen wird. Katalysator der Zivilisation ist eine 
mythisch überhöhte Gewalt, die schöpferisch eine neue Ordnung konstituiert, 
Wildnis in Zivilisation verwandelt, Gesetz und Ordnung herstellt, Fortschritt er-
möglicht und das Böse ins Gute transformiert.54 Vor allem im klassischen Wes-

50 | Zum Begrif f der »foundational fiction«, also der (literarischen) Fiktion, die zur 

Fundierung eines nationalen Ursprungsmythos beiträgt, vgl. SOMMER, Doris: »Irresistible 

romance: the foundational fictions of Latin America«. In: Homi K. Bhabha (Hg.): Nation 

and Narration. London/New York: Routledge 1990, S.  71-98 bzw. SOMMER, Doris: 

Foundational Fictions. The National Romances of Latin America. Berkeley/Los Angeles/

Oxford: University of California Press 1991.

51 | Vgl. TURNER, Frederick Jackson: The Significance of the Frontier in American History. 

New York: Ungar 1963 [Orig. 1893].

52 | Zum Konzept der Syntax und Semantik von Genres vgl. ALTMAN, Rick: »A semantic/

syntactic approach to film genre« [1986]. In: ders.: Film/Genre. London: BFI 2004 [Orig. 

1999], S. 216-226.

53 | GROB, Norbert/KIEFER, Bernd: »Einleitung«. In: dies. (Hg.)/Marcus Stiglegger 

(Mitarb.): Filmgenres: Western. Stuttgart: Reclam 2003, S. 12-40, hier S. 15. 

54 | Trotz vieler apologetischer Darstellungen der Kolonisierung des Landes folgt der 

Western keineswegs einer ideologischen Linie. So findet sich in vielen Spätwestern eine 

kritische Auseinandersetzung mit dem fundierenden nationalen Mythos der USA, etwa 

in lit tle big man (USA 1970, R: Ar thur Penn), in dem der Genozid an den ›Indianer/innen‹ 

drastisch als solcher dargestellt ist, nicht zuletzt auch in allegorischem Bezug auf den 

Vietnamkrieg. So gilt für den Western, was Rick Altman für Genres allgemein formulier t hat: 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 137

tern manifestieren sich US-amerikanische Wertvorstellungen wie das Ethos des 
American Dream55, wobei das Genre als »ästhetisch-soziale Kristallisierung des 
amerikanischen Kinos« gelten kann, wie es Glauber Rocha formuliert hat.56 

IV. 2.1.3	 Der cangaço  im nordestern
Der Shootout in o dragão da maldade contra o santo guerreiro markiert den 
Beginn eines tropikalistischen Films, der nicht nur den Western und die Ästhetik 
des klassischen Hollywoodkinos durchkreuzt, sondern auch den darauf aufbauen-
den filme de cangaceiro. Dieses Subgenre des Westerns wird in Anlehnung an das 
US-amerikanische Vorbild auch nordestern genannt, da die Handlung im Nordos-
ten Brasiliens angesiedelt ist. Vor allem die vorne zurückgebogene Hutkrempe mit 
aufgenähten Symbolen weist den Sterbenden in dem Shootout als cangaceiro aus, 
der im Rolltext der ersten Einstellung als »mystischer Bandit« bezeichnet wird.

Die Handlung des nordestern dreht sich um die historische Banditenfigur des 
cangaceiro, der vom späten 19. Jahrhundert bis in die 1930er Jahre die von Groß-
grundbesitzern bestimmte Gesellschaftsordnung im Sertão störte. Ähnlich wie 
der US-amerikanische Cowboy wurde der cangaceiro mythisch überhöht und sei-
ne Erscheinung durch populäre Kulturformen tradiert. Auch wenn der cangaceiro 
weder Gründer einer Gemeinschaft noch Eroberer eines neuen Landes war, ent-
wickelte sich die Figur mit ihrem folkloristischen Habitus in den 1950er Jahren 
zu einem »wahren Symbol der Nationalität«57. In dieser Zeit nahm auch in den 
Künsten die Darstellung des cangaço stark zu.58 

dass es sich nicht um eindimensionale filmische Muster handelt, sondern vielmehr um »a 

permanently contested site«, »ever in process, constantly in subject to reconfiguration, 

recombination and reformulation«. ALTMAN, Rick: Film/Genre, S. 195.

55 | Allerdings können selbst Western, die in dichotomer Abgrenzung nationalistische 

Positionen beziehen, von Subtexten durchzogen sein, die gegenläufige Lesarten nahele-

gen. Vgl. BUSCOMBE, Edward: »Is the Western about American History?« In: Thomas Klein/

Ivo Ritzer/Peter W. Schulze (Hg.): Crossing Frontiers. Intercultural Perspectives on the 

Western. Marburg: Schüren 2012, S. 13-24. 

56 | ROCHA, Glauber: »Rastros de Ódio«. In: ders.: O Século do Cinema, S. 115-118, hier 

S. 115: »cristalização estético-social do cinema americano«.

57 | QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de: História do Cangaço. São Paulo: Global 1982, 

S. 68: »verdadeiro símbolo da nacionalidade«.

58 | Die vielfältigen Repräsentationen von cangaceiros umfassen Gemälde, wie die von 

Cândido Portinari aus den 1940er und 50er Jahren; Romane, etwa José Lins do Rêgos 

Cangaceiros (1953); Theaterstücke wie Lampião (1955) von Rachel de Queiroz (die auch 

die Dialoge für Lima Barretos Film o cangaceiro ver fasste) oder O testamento do canga-

ceiro (1961) und A farsa do cangaceiro com truco e padre (1967), geschrieben von Chico 

de Assis und aufgeführt von der Gruppe Teatro de Arena; populäre Keramikfiguren, etwa 

von Mestre Vitalino; und Musik, beispielsweise forró-Lieder von Luiz Gonzaga, der als 

Markenzeichen einen cangaceiro-Hut trug. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹138

Im brasilianischen Kino wurde der cangaço bereits thematisiert als dieser 
noch existierte. Mitte der 1920er Jahre entstanden die ersten beiden Spielfilme 
mit cangaceiros als Hauptfiguren: filho sem mãe/sohn ohne mutter (BRA 1925, 
R: Tancredo Seabra) und sangue de irmão/blut des bruders (BRA 1926, R: Jota 
Soares). Es etablierte sich jedoch keine stetige Produktion; der nächste Spielfilm 
über den cangaço folgte erst 24 Jahre später mit lampião, o rei do cangaço/lam-
pião, der könig des cangaço (BRA 1950, R: Fouad Anderaos)59. 

Bei der Popularisierung der Figur des cangaceiro in den 1950er Jahren spielte 
der Film eine zentrale Rolle, insbesondere Lima Barretos o cangaceiro/o canga-
ceiro – die gesetzlosen (BRA 1953), der nicht nur den Preis für den besten Aben-
teuerfilm in Cannes gewann, sondern auch international zu einem kommerziel-
len Erfolg wurde. Einige Jahre nach Barretos Welterfolg entstanden zahlreiche 
cangaceiro-Filme, womit sich der nordestern zu einem Genre herausbildete.60 Im 
Anschluss an o cangaceiro begann zunächst die Produktion brasilianischer 
Western, so genannter western feijoada61, deren Handlung meist im US-amerika-
nischen Westen angesiedelt ist.62 Der erste Film dieser Art war Antoninho Hossris 
Erfolgsfilm da terra nasce o ódio/aus der erde erwächst der hass (BRA 1954), 
auf den bis Ende der 1960er Jahre über dreißig weitere western feijoada folgten. 
Mit a morte comanda o cangaço/der tod regiert den cangaço (BRA 1960) 
von Carlos Coimbra, der bereits drei western feijoada gedreht hatte63, begann eine 
stetige Produktion an nordestern, von denen bis Ende der 1960er Jahre über zwan-
zig Filme entstanden. Coimbra erzielte mit dem ersten cangaceiro-Film in Farbe 
einen großen kommerziellen Erfolg, den er zwei Jahre später mit lampião, o rei 

59 | Es existieren drei verschiedene Filme mit demselben Titel: Der 1936 entstandene 

Dokumentarfilm l ampeão [sic!] von Benjamin Abrahão, der später unter dem Titel l am-

pião, o rei do cangaço bekannt wurde, der Spielfilm von Fouad Anderaos sowie ein weiterer 

Spielfilm aus dem Jahr 1962 von Carlos Coimbra. 

60 | Zur Entwicklung des nordestern und seinen Bezügen zum Western vgl. SCHULZE, 

Peter W.: »Beyond Cowboys and Cangaceiros. Transculturations of the Western in 

Brazilian Cinema«. In: Thomas Klein/Ivo Ritzer/Peter W. Schulze (Hg.): Crossing Frontiers, 

S. 163-193.

61 | In Anlehnung an den Begrif f ›Spaghetti-Western‹ wurde von der brasilianischen 

Filmkritik in den 1960er Jahren die Feijoada – das Nationalgericht Brasiliens – zur 

Bezeichnung brasilianischer Western verwandt.

62 | Vgl. zum western feijoada: PEREIRA, Rodrigo da Silva: Western Feijoada. O Faroeste 

no Cinema Brasileiro. Magisterarbeit, Faculdade de Arquitetura, Ar tes e Comunicação, 

Universidade Estadual Paulista 2002. 

63 | Bei den western feijoada von Carlos Coimbra handelt es sich um armas da vingança/

waffen der rache (BRA 1955, Ko-Regie: Alberto Severi), dioguinho (BRA 1957) und crepúscu-

lo de ódios/morgengrauen des hasses, auch bekannt unter dem Titel nas garras do destino/in 

den kl auen des schicksals (BRA 1959).

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 139

do cangaço/lampião, der könig des cangaço (BRA 1962) wiederholen konnte.64 
Auch wenn die regelmäßige Produktion von nordestern erst im Anschluss an a 
morte comanda o cangaço einsetzte und Coimbras Film besonders stilprägend 
war, kann o cangaceiro als »wahre Matrix des Genres«65 gelten, wie Ismail Xa-
vier zu Recht herausgestellt hat.

Glauber Rocha erkennt im nordestern schon früh die Entwicklung eines bra-
silianischen Genres, dessen Ausgestaltung er exemplarisch anhand von Lima 
Barretos Film kritisiert. o cangaceiro kennzeichne sich durch »eine Handlung 
des amerikanischen Western im Herzen des cangaço«; die Kultur des Sertão fin-
de dabei keine Berücksichtigung, sie sei reduziert auf bloße Symbole, die »der 
Handlung des Westerns dienen: große Hüte, aggressive Landschaft, Waffen und 
Pferde (wobei man zum Beispiel weiß, dass cangaceiros sich nur selten zu Pferde 
bewegten), folkloristische Musik und Tänze.«66 Rocha bemängelt besonders die 
fehlende Berücksichtigung der sozialen und historischen Kontexte des cangaço, 
der auf reine Äußerlichkeiten reduziert würde: »Der cangaço, als ein Phänomen 
der mystisch-anarchischen Rebellion, entstanden im System des nordöstlichen 
Großgrundbesitzes und verstärkt durch die Dürren, wurde nicht einbezogen.«67

Die Eingangssequenz von o dragão da maldade contra o santo guerreiro 
unterläuft gezielt die gängigen Darstellungsweisen des nordestern mit seiner star-
ken Anlehnung an den Western bei gleichzeitiger Folklorisierung und Exotisierung 
des cangaço, wie sie in Lima Barretos o cangaceiro und vor allem in Carlos Coim-
bras a morte comanda o cangaço paradigmatisch angelegt sind. Rochas Inszenie-
rung des Shootouts erscheint als regelrechter Abgesang auf den nordestern, dessen 
Genremuster der tropikalistische Film selbstreflexiv aufgreift, um sie zunächst 
formal-ästhetisch zu durchkreuzen, dann in spezifische soziale und kulturelle 
Kontexte einzubetten und schließlich im finalen Showdown einer umfassenden 
›kulturellen Kannibalisierung‹ zu unterziehen. Der resignifizierende Bezug der 
Eingangssequenz auf den nordestern verweist implizit vor allem auf o cangaceiro 

64 | Coimbra drehte noch zwei weitere nordestern – cangaceiros de l ampião/die cangaceiros 

des l ampião (BRA 1967) und corisco, o diabo loiro/corisco, der blonde teufel (BRA 1969) – 

bevor er sich anderen Genres zuwendete.

65 | XAVIER, Ismail: Sertão Mar. Glauber Rocha e a Estética da Fome. São Paulo: 

Brasiliense 1983, S. 123: »verdadeira matriz do gênero«.

66 | ROCHA, Glauber: »O Cinema Novo e a aventura da criação«, S.  128: »O Cangaceiro 

de Lima Barreto, cria uma intriga de western americano no seio do cangaço. Para isto 

deturpa a raiz social do fenômeno sertanejo e usa apenas os símbolos para servir à intriga 

de western: chapéus grandes, paisagem agressiva, armas e cavalos (quando se sabe, por 

exemplo, que cangaceiros andavam raramente a cavalo), música e danças folclóricas.« 

Hervorhebung im Original.

67 | ROCHA, Glauber: Revisão crítica do cinema brasileiro, S. 91: »O cangaço, como fenô-

meno de rebeldia místico-anárquica surgido do sistema latifundiário nordestino, agravado 

pelas secas, não era situado.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹140

und a morte comanda o cangaço, die aufgrund ihres Erfolges und des stilbilden-
den Einflusses zu den maßgeblichen Referenzfilmen des Genres zählen. 

Abb. 37: o cangaceiro

Der paradigmatische nordestern o cangaceiro beginnt (und endet) mit einer etwa 
halbminütige Einstellung, in der Silhouetten von Reitern mit Hüten in der Däm-
merung vor einem dramatisch bewölkten Himmel entlang ziehen68, begleitet von 
dem folkloristischen Lied Mulé Rendeira. Auf die Anfangseinstellung folgt ein 
Überfall, der sowohl dramaturgisch als auch ikonografisch der Standardsituation 
eines Westerns entspricht. Männer mit breitkrempigen Hüten galoppieren durch 
eine karge Landschaft, gelangen in ein Dorf und feuern Schüsse ab, während die 
verängstigten Menschen in ihre Häuser flüchten und Türen und Fenster schlie-
ßen. Ins Bild gesetzt sind u.a. eine fliehende junge Frau, die mit dem Lasso ein-
gefangen wird, die Plünderung eines Geschäftes, an Stricken baumelnde Gefäng-
niswächter und Banditen, die Zigarren rauchen und dabei ihre Munitionsgürtel 
mit erbeuteten Patronen füllen. o cangaceiro folgt den Genrekonventionen des 
Westerns auch in der manichäischen Unterteilung der Figuren in Gut und Böse, 
die sich besonders im Antagonismus zwischen dem grausamen cangaceiro-Führer 
Capitão Galdino (Milton Ribeiro) und dem gutherzigen cangaceiro Teodoro (Alber-
to Ruschel) niederschlägt. Während o cangaceiro die Genremuster des Westerns 
aufgreift, fließen mit dem Sertão als Handlungsort und den cangaceiros als Figu-
ren auch spezifisch brasilianische Elemente in den Film ein. Hierbei handelt es 
sich um ein Pendant zu den Wahrzeichen des Westerns, gleichsam um eine exoti-
sche Variante der Folklore des US-amerikanischen Westens, die durch brasiliani-

68 | Der visuelle Stil des Films ähnelt hierbei auch mexikanischen Vorbildern – insbesonde-

re den Aufnahmen von Gabriel Figueroa in Emilio Fernández’ Filmen –, die in Lateinamerika 

vor allem in den 1940er und 50er Jahren er folgreich waren und sich in der comedia ran-

chera wiederum auf das Western-Genre beziehen. Vgl. hierzu SCHULZE, Peter W.: »Beyond 

Cowboys and Cangaceiros«, S. 169-171.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 141

sche Musik, Tänze und einen Papagei signifiziert ist, während der Film ansonsten 
weitgehend der Dramaturgie und Ikonografie des Westerns folgt und sich an der 
Darstellungsweise des Classical Hollywood orientiert. Das Phänomen des canga-
ço erhält in Barretos Film keine genauere Zeichnung und ist weitgehend auf die 
Tracht der cangaceiros beschränkt. Ähnlich wie viele Western, zielt o cangaceiro 
auf eine nationale Überhöhung und Mythologisierung der Landschaft. Dies wird 
vor allem gegen Ende des Films deutlich, wenn der sterbende Teodoro seine Hand 
mit Erde füllt und seine Liebe zur »terra de meu sertão«, zu der »Erde meines 
Sertão«, verkündet. Damit überhöht o cangaceiro die unwirtliche Landschaft des 
Sertão zu einem idealisierten Lebensraum. Zugleich entwirft der Film auch einen 
»visuellen Archetyp der Nation« und einen »neuen kinematografischen Raum«.69 
Dieser kinematografische Raum ist nicht nur durch die Landschaft des Sertão 
und deren Inszenierung im Stil eines Westerns gekennzeichnet, sondern auch 
durch die production values. Bei o cangaceiro handelt es sich um den erfolgreichs-
ten Film der Companhia Vera Cruz, einer Filmproduktionsgesellschaft, die 1949 
durch eine Investorengruppe in São Paulo nach dem Vorbild von Metro-Goldwyn-
Mayer mit großem Kapitaleinsatz gegründet wurde, um ›Qualitätskino‹ in Bra-
silien zu produzieren. Aufgrund der für brasilianische Verhältnisse sehr hohen 
Produktionskosten und eines professionellen Produktionsstabs, der überwiegend 
aus Europa engagiert wurde, erlangte o cangaceiro eine technische Perfektion, 
die im brasilianischen Kino bis dato selten war. Besonders hervorzuheben ist die 
meisterhafte Kameraführung des Briten Chick Fowle, der den Bildern besondere 
Plastizität verleiht und durch Chiaroscuro eine dramatische Stimmung erzeugt.70

Der Bezug auf die Genremuster des Westerns ist in a morte comanda o can-
gaço ebenso ausgeprägt wie in o cangaceiro, wobei Carlos Coimbras stilbilden-
der Film die Exotisierung des cangaço und die Überhöhung des Sertão zu einem 
nationalen (filmischen) Raum eher noch verstärkt. Im Anschluss an Coimbras 
Kassenerfolg entstanden viele ähnliche Produktionen, wodurch sich das Genre 
konsolidierte. Auch in a morte comanda o cangaço entspricht die Darstellung 
des Sertão bereits in der Eingangssequenz den Genrekonventionen des Westerns 
– sowohl durch geografische Ähnlichkeit als auch durch die Dominanz von Tota-
len, die von der Weite des Landes zeugen. Zerklüftete Felsformationen und von 
Bergen gesäumtes Weideland, in dem eine Rinderherde grast, verweisen auf cha-
rakteristische Landschaften des Westerns. Die dramatischen Felsformationen von 
Pedra da Galinha Choca im Nordosten von Ceará sind von dem Kameramann Tony 
Rabatoni in einer Weise ins Bild gesetzt, die an John Fords Darstellung der Can-

69 | LÓPEZ, Ana M.: »›O Cangaceiro‹: estilos híbridos para un espacio nacional cinema-

tográfico«. In: Cinemais, Nr. 25, 2000, S.  131-148, hier S.  145: »arquetipo visual de la 

nación«; »un nuevo espacio cinematográfico«.

70 | Die Cinema-Novo-Bewegung, die sich zunächst stark am Neorealismus orientier te, 

lehnte die Filme der Companhia Vera Cruz ab, insbesondere Glauber Rocha. Vgl. Kap. II.3, 

S. 39ff.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹142

yons in Monument Valley erinnert. Obwohl ein Voice-over die Filmhandlung im 
Kontext des brasilianischen cangaço situiert, ähnelt der geschilderte Konflikt einer 
Auseinandersetzung, wie sie – von Handlungsort und -zeit abgesehen – auch für 
den Western kennzeichnend ist: Im Jahr 1929 habe der brasilianische Nordosten 
eine seiner bewegtesten Zeiten durchlaufen; das »Land gewaltsamer Kontraste« 
sei Ursache eines »ungleichen Kampfes des Menschen gegen die Natur«; überdies 
habe das Unwesen von Großgrundbesitzern, Banditen und mächtigen politischen 
Führern zu einem »Klima der Unsicherheit« geführt; die Respektlosigkeit gegen-
über Leben und Recht des Menschen sei durch Truppen der Polizei bekämpft wor-
den.71 

Nachdem Schauplatz und Konflikt etabliert sind, spitzt sich die Handlung 
dramatisch zu. Emblematische Bilder der Credit-Sequenz – darunter ein Reiter 
mit Gewehr, Hut und Dolch sowie ein Rinderschädel neben einem Kaktus – mün-
den in einem Unheil verkündenden Titel: ›Der Tod regiert den Cangaço‹. In der 
folgenden Sequenz erpresst ein cangaceiro den Viehbauern Raimundo (Alberto 
Ruschel), der jedoch die Zahlung des Schutzgeldes verweigert. Die Konsequenz 
ist eine brutale Brandschatzung. Zunächst aber werden die Bauernfamilie und 
die cangaceiros in einer manichäischen Gegenüberstellung als gut und böse cha-
rakterisiert. Eine Parallelmontage kontrastiert die christliche Zeremonie auf dem 
Hof mit dem ›fechamento de corpo‹ (›Schließen des Körpers‹), einem Ritual, das 
den cangaceiro-Führer Capitão Silvério (Milton Ribeiro) unverwundbar machen 
soll. Überdeutliche Gegensätze bestimmen die Parallelhandlung: Das Ritual des 
›fechamento de corpo‹ wird im düsteren Raum vor einem Altar mit Totenschädel 
von einer schwarzen Frau durchgeführt; ihre Beschwörung kulminiert in einer 
rituellen Blutentnahme, bei der Capitão Silvério mit ausgestreckten Armen auf 
dem Fußboden liegt – gleichsam als diabolische Variante von Christus am Kreuz. 
Den Aufbruch der Gruppe berittener cangaceiros segnet die dämonische schwarze 
Frau mit dem Kreuzzeichen. Im Kontrast dazu führt die Mutter Raimundos, eine 
würdevolle weiße Frau, auf dem Hof eine katholische Prozession an. Vor blauem 
Himmel mit weißen Schäfchenwolken sind blumengeschmückte Heiligenfiguren 
ins Bild gesetzt, begleitet von Glockenläuten und christlichem Gesang. Die Prozes-
sion wird durch den Überfall abrupt unterbrochen. Die Betenden verschanzen sich 
im Haus, das sie mit Gewehren verteidigen. Raimundo fordert den Anführer zum 
Duell, wird jedoch aus dem Hinterhalt angeschossen. Als die cangaceiros das Haus 
stürmen, will Raimundo den verschanzten Viehzüchtern zu Hilfe eilen, sinkt aber 
bewusstlos ins Gras. Nachdem er wieder zu sich kommt, sieht er voller Entsetzen 
das brennende Haus und einen Pfahl, auf den der abgeschlagene Kopf seiner Mut-
ter gespießt ist. In einer makabren visuellen Analogie folgt die Aufnahme eines 
Kalbes am Spieß, das über dem Feuer gebraten wird, während die cangaceiros ver-
gnügt musizieren und im Kreis den folkloristischen xaxado tanzen.

71 | »terra de contrastes violentos«; »luta desigual do homem contra a natureza«; »clima 

de insegurança«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 143

Abb. 38-40: a morte comanda o cangaço

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹144

In Coimbras Film fließen zahlreiche Elemente des Westerns ein. Besonders deut-
lich ist dies in der Evokation einer Landschaft, wie sie für das »amerikanische 
Kino par excellence« typisch ist. Auf dem Hof scheint man es mit einer Familie 
von ›Farmer/innen‹ zu tun zu haben, die ihrem Aussehen nach einem Holly-
wood-Western entstammen könnten. Der Überfall zu Pferde und die Schießerei 
entsprechen deutlich einer Standardsituation des Westerns. Die cangaceiros hin-
gegen gehen als Lokalkolorit in den Film ein, wobei deren Exotisierung im Ritual 
des ›fechamento de corpo‹ sowie in der Tanzszene besonders evident ist. Ferner 
ist Coimbras Film durch eine rassistische Polarisierung der Figuren gekenn-
zeichnet: Die Guten sind weiß und hübsch, während es sich bei den Bösen um 
hässliche ›Mestizen‹ und eine dämonische Schwarze handelt. Bedeutsam sind 
hierbei auch die Rollengeschichten von Alberto Ruschel und Milton Ribeiro. Im 
Sinne der Physiognomik korrespondieren die Gesichtszüge der beiden Schauspie-
ler mit der moralischen Haltung der von ihnen verkörperten Figuren. Der integ-
re ›Farmer‹ Raimundo wird dargestellt von dem attraktiven Alberto Ruschel, der 
schon in o cangaceiro die Rolle des guten und gerechten cangaceiro spielt. Milton 
Ribeiro mit seinen harten, eher hässlichen Gesichtszügen, der in Lima Barretos 
Film den niederträchtigen Capitão Galdino darstellt, erscheint in Coimbras Film 
erneut in der Rolle des bösen cangaceiro. 

a morte comanda o cangaço enthält mehrere intramediale Bezüge zu o can-
gaceiro, etwa in der Darstellung des Überfalls auf die ›Farm‹ in der Eingangs-
sequenz, wenn Raimundo nach einem Klumpen Gras und Erde fasst, bevor er in 
Ohnmacht fällt. Während der von Alberto Ruschel verkörperte gute cangaceiro mit 
letzter Kraft nach der ›Erde seines Sertão‹ greift und dann stirbt, triumphiert Rai-
mundo schließlich über seinen Antagonisten, in einer Szene, die sich wie die In-
version einer Sequenz aus o cangaceiro ausnimmt. Als Capitão Silvério den Far-
mer Raimundo mit einem Dolch töten möchte, wird er rücklings erschossen von 
der Frau, die den ›Farmer‹ liebt – ähnlich wie Capitão Galdino in Lima Barretos 
Film den guten cangaceiro Teodoro durch einen Schuss in den Rücken umbringt. 
Nachdem mit dem Tod des cangaceiro Silvério die durch Raub und Gesetzlosigkeit 
bedrohte Gesellschaftsordnung wieder hergestellt ist, verkündet Raimundo pro-
grammatisch: »Agora o sertão vai ter paz. A gente não lutou em vão!« – »Nun wird 
Frieden im Sertão herrschen. Wir haben nicht umsonst gekämpft!« 

Bei a morte comanda o cangaço handelt es sich um eine explizite Apologie 
der bestehenden sozialen Ordnung gegenüber der Bedrohung durch den cangaço, 
wobei das durch Großgrundbesitzer und Politiker gleichsam ›institutionalisierte‹ 
Unrecht, auf das der Film im Voice-over der Eingangssequenz in einem Halb-
satz Bezug nimmt, nicht weiter thematisiert wird. Dieser Linie folgen die meisten 
nordestern, von denen im Anschluss an Carlos Coimbras Film zahlreiche Pro-
duktionen entstanden. Eine Ausnahme bildet deus e o diabo na terra do sol, 
Glauber Rochas Film von 1964, auf den o dragão da maldade contra o santo 
guerreiro bereits in der Eingangssequenz verweist.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 145

IV. 2.1.4	 Traditionen der Gewalt im Sertão
Bei dem Mann, der zu Beginn von o dragão da maldade contra o santo guer-
reiro durch das Cadre läuft und Schüsse abfeuert, handelt es sich um Antônio 
das Mortes (Maurício do Valle), einen Protagonisten aus Rochas Film von 1964, 
der – wie dort in der vorletzten Sequenz – einen cangaceiro tötet. o dragão da 
maldade contra o santo guerreiro knüpft damit thematisch an Rochas Vor-
gängerfilm an.72 Erneut ist die Welt des Sertão der Handlungsort, an dem Antô-
nio das Mortes (zu Deutsch: ›Antônio der Tode‹) im Laufe des Films auf beatos, 
cangaceiros und einen coronel trifft. Glauber Rochas politisierter nordestern von 
1964 entwirft ein Gegenbild zu dem Sertão als einem idealisierten nationalen 
Raum und »visuellen Archetyp der Nation«73 wie er in o cangaceiro und a morte 
comanda o cangaço dargestellt ist. Entgegen der Apologie der Gesellschaftsord-
nung in Coimbras nordestern ist der Sertão sowohl in deus e o diabo na terra 
do sol als auch in dem Folgefilm ein Ort der Armut, Ausbeutung und sozialen 
Ungerechtigkeit, an dem die Revolte der Landlosen in der allegorischen Darstel-
lung eines gesellschaftlichen Umbruchs mündet. Hierbei wird die »Metaphysik 
der Gewalt« des klassischen Western, die in ähnlicher Weise auch in den meisten 
nordestern zu finden ist, ersetzt durch eine »Dialektik der Gewalt«74, welche die 
soziohistorischen Bedingungen der Gewaltentstehung offenlegt. Beide politisier-
ten nordestern von Glauber Rocha reflektieren die Geschichte des Sertão als eine 
Geschichte der Unterdrückung und Ausbeutung der Armen. 

Indem deus e o diabo na terra do sol die Gewalttätigkeit der cangaceiros wie 
auch den Messianismus der beatos als Folge sozialer Ausgrenzung darstellt, folgt 
der Film einer Tendenz des frühen Cinema Novo, den Sertão zum Schauplatz 
der Thematisierung von Armut und sozialer Ungerechtigkeit zu machen – wie 

72 | Zugleich verweist die Figur auf das Genre des nordestern an sich, in dem Maurício do 

Valle in der Rolle des cangaceiro-Killers im Anschluss an deus e o diabo na terra do sol zu 

einem zentralen Schauspieler avancier te. Bei den nordestern, in denen Maurício do Valle 

bis zum Erscheinungsjahr von o dragão da maldade contra o santo guerreiro mitgespielt hat, 

handelt es sich neben deus e o diabo na terra do sol um riacho de sangue/fluss aus blut 

(BRA 1966, R: Fernando de Barros), cangaceiros de l ampião/die cangaceiros des l ampião (BRA 

1967) und corisco, o diabo loiro/corisco, der blonde teufel (BRA 1969) von Carlos Coimbra 

sowie o cangaceiro sanguinário/der blutrünstige cangaceiro (BRA 1969) und o cangaceiro sem 

deus/der got tlose cangaceiro (BRA 1969) von Osvaldo de Oliveira. Entsprechen der ziel-

strebige Gang und das energische Abfeuern seines Gewehres der Rollengeschichte von 

Maurício do Valle und der Figur des cangaceiro-Killers, so durchkreuzt die theatralisch 

übersteigerte Agonie des darauf ins Bild taumelnden cangaceiro die Genremuster des nor-

destern umso stärker.

73 | LÓPEZ, Ana M.: »›O Cangaceiro‹«, S. 145: »arquetipo visual de la nación«.

74 | MACIEL, Luiz Carlos: »Dialética da violência«. In: Glauber Rocha: Deus e o Diabo na 

Terra do Sol. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira 1965, S. 200-219, hier S. 208: »metafí-

sica da violência«; »dialética da violência«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹146

in vidas secas von Nelson Pereira dos Santos, einer Verfilmung des gleichna-
migen Romans von Graciliano Ramos75, oder in os fuzis von Ruy Guerra. Die 
Armut der Bevölkerung erscheint in den Sertão-Filmen des Cinema Novo nicht 
nur als Folge der landschaftlich-klimatischen Bedingungen, sondern vor allem 
auch der repressiven Gesellschaftsordnung, wobei die historischen, sozialen und 
politischen Kontexte zum Teil explizit thematisiert werden. Der wenig fruchtbare 
Sertão – bestehend aus den semi-ariden Teilen der nordostbrasilianischen Bun-
desstaaten Ceará, Rio Grande do Norte, Paraíba, Pernambuco, Alagoas, Sergipe 
und Bahia – wurde immer wieder von secas erfasst, von Dürreperioden, die seit 
Ende des 19. Jahrhunderts zunehmend auftraten. Während der Dürrezeiten, bei 
denen die Rinderherden dezimiert und die wenigen Anpflanzungen vernichtet 
wurden, kamen Zehntausende Menschen ums Leben. Die Dürren verursachten 
retiradas, Emigrationswellen, wobei vor allem die ärmsten Teile der Bevölkerung 
betroffen waren, die sich als so genannte retirantes mit ihren Habseligkeiten zu 
Fuß auf den Weg nach Süden, in Richtung der wohlhabenderen Gegenden Bra-
siliens, begeben mussten. Eindringlich dargestellt ist die Armut und Unterdrü-
ckung der Landlosen in Nelson Pereira dos Santos’ Spielfilm vidas secas.76

Wie vor allem in den Filmen von Glauber Rocha deutlich wird, sind die Le-
bensumstände im Sertão nicht nur durch die Kargheit des Landes bedingt, son-
dern resultieren auch aus den quasi feudalen Herrschaftsstrukturen des coronelis-
mo, einem Phänomen, das Darcy Ribeiro prägnant beschrieben hat: 

Zwischen der staatlichen Macht und der von der Dürre gepeitschten Masse befindet sich 

die mächtige Herrenschicht der coronéis, die das gesamte Leben im Sertão kontrollier t, 

indem sie nicht nur das Land und das Vieh monopolisier t, sondern auch die Befehlspositio-

nen und die Arbeitsmöglichkeiten77.

Noch zur Entstehungszeit von o dragão da maldade contra o santo guerrei-
ro existiert im Sertão eine Klassengesellschaft mit rigiden Strukturen. Gut drei 
Viertel der Bevölkerung, davon überwiegend ›Mestiz/innen‹, sind besitzlos und 

75 | Vgl. FROSCH, Friedrich: »Graciliano Ramos: ›Vidas Secas‹. Sprache der Herrschaft, 

Sprache der Ohnmacht«. In: Afrika, Asien, Brasilien, Portugal. Zeitschrift zur portugiesisch-

sprachigen Welt. ›Identitätsdiskurse. Intertextualität und Intermedialität in Brasilien und 

Portugal‹, Nr. 2, 1999, S. 60-75.

76 | Vgl. SCHULZE, Peter W.: »Ästhetiken des Hungers im Kino des Südens. Zur Darstellung 

von Armut im Film bei Satyajit Ray, Nelson Pereira dos Santos und Ousmane Sembène«. In: 

Franziska Eißner/Michael Scholz-Hänsel (Hg.): Armut in der Kunst der Moderne. Marburg: 

Jonas 2011, S. 107-115, insbesondere S. 111-113. 

77 | RIBEIRO, Darcy: O povo brasileiro, S. 348: »Entre o poder federal e a massa flagelada 

pela seca medeia, porém, a poderosa camada senhorial dos coronéis, que controla toda a 

vida do sertão, monopolizando não só as terras e o gado, mas as posições de mando e as 

oportunidades de trabalho«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 147

deshalb gezwungen, in den Dienst der anderen beiden Klassen zu treten: einer 
schmalen Mittelschicht, bestehend aus Pächtern, kleinen Grundbesitzern und 
Händlern, sowie einer übermächtigen Oberschicht weniger Großgrundbesitzer 
oder coronéis, den wirtschaftlichen und politischen Machthabern.78 Die autoritäre 
Gesellschaftsordnung des Sertão wurde nachhaltig geprägt durch eine »Tradition 
der Gewalt«79, die mit der Kolonialisierung Nordostbrasiliens begann und sich in 
den folgenden Jahrhunderten fortsetzte. Nachdem die Ureinwohner/innen des 
Landes dezimiert worden waren, setzte sich die Gewalt fort in Rivalitäten zwi-
schen verfeindeten Familien bzw. coronéis, deren Machtausübung den politischen, 
sozialen und ökonomischen Bereich einer meist großflächigen Gegend umfasste. 

Die coronéis beschäftigten so genannte jagunços, Söldner, die auch in Friedens-
zeiten bei ihnen angestellt waren, wobei die Macht der coronéis maßgeblich von 
der Anzahl ihrer jagunços abhing. Allmählich wuchs der Einfluss der jagunços, 
sie lösten sich von ihren Befehlshabern und begannen, auf eigene Rechnung zu 
arbeiten. Aus den jagunços entwickelten sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahr-
hunderts cangaceiros, die mit ihren Raubüberfällen den Sertão unsicher mach-
ten. Im sozialen Gefüge des Sertão war der Eintritt in den cangaço für die unte-
ren Schichten die einzige Möglichkeit, ihre soziale Stellung zu verbessern. Die 
Hauptphase des eigentlichen cangaço, der sich nicht nur auf die Perioden der secas 
beschränkte und »unabhängiger cangaço« genannt wird, umfasst die ersten vier 
Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts.80

Der legendärste cangaceiro ist Virgulino Ferreira da Silva, genannt Lampião, 
auf den sich auch viele nordestern beziehen, einschließlich der beiden Filme von 
Glauber Rocha.81 Nachdem Virgulino Ferreira da Silva der Bande des Sebastião 
Pereira beigetreten war, übernahm er gegen 1922 die Führung der Gruppe unter 
dem Spitznamen Lampião – zu Deutsch ›Laterne‹, denn er konnte den Gewehr-
abzug angeblich so schnell ziehen, dass der Feuerschein der Schüsse ihn wie eine 
Laterne leuchten ließ. Mitte der 1920er Jahre stand Lampião auf dem Höhepunkt 

78 | Hervorgegangen sind die coronéis aus den aristokratischen sesmeiros, die vom por-

tugiesischen König eine sesmaria, das Besitzrecht auf ein bestimmtes Stück Land, erhal-

ten hatten.

79 | DAUS, Ronald: Der epische Zyklus der Cangaceiros in der Volkspoesie Nordostbrasiliens. 

Berlin: Colloquium 1969, S. 30. 

80 | QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de: História do Cangaço, S.  27: »cangaço 

independente«.

81 | Von impliziten Bezügen auf Lampião abgesehen, wird die historische Figur in einer 

Reihe von Filmen bereits im Titel genannt u.a. in den Dokumentarfilmen l ampião, a fera do 

nordeste/l ampião, raubtier des nordostens (BRA 1930, R: Guilherme Gáudio) und l ampião, 

o rei do cangaço von Benjamin Abrahão sowie in den Spielfilmen l ampião, o rei do cangaço 

von Fouad Anderaos, três cabras de l ampião/drei kerle des l ampião (BRA 1962, R: Aurélio 

Teixeira), l ampião, o rei do cangaço und cangaceiros de l ampião von Carlos Coimbra sowie meu 

nome é l ampião/mein name ist l ampião (BRA 1969, R: Mozael Silveira).

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹148

seiner Macht, sein Wirkungskreis umfasste große Gebiete von sieben Staaten des 
Nordostens von Brasilien (Sergipe, Alagoas, Pernambuco, Paraíba do Norte, Rio 
Grande do Norte, Ceará und Bahia). 1938 wurde Lampião von einer Polizeitrup-
pe aufgespürt. Alle cangaceiros, d.h. Lampião, seine Frau Maria Bonita und neun 
weitere Gefährten, wurden erschossen und enthauptet. Die abgeschlagenen Köp-
fe wurden als Trophäen gezeigt, einbalsamiert und im Estácio-Lima-Museum in 
Salvador da Bahia ausgestellt, um als abschreckendes Beispiel für den cangaço zu 
dienen. Mit dem Tod Lampiãos ging der cangaço weitgehend zu Ende.82

Der cangaço »spiegelt die Armut des Volkes aus dem Sertão, unter der Oppres-
sion durch die coronéis«.83 Entgegen der verbreiteten Vorstellung war der cangaço 
jedoch keine soziale Bewegung, sondern lediglich »eine Antwort auf das Elend« 
im Sertão.84 Obwohl die cangaceiros grausam und gewalttätig waren und eher sel-
ten Teile ihrer Raubzüge den Unterprivilegierten zukommen ließen, entwickelte 
sich ein Mythos des cangaço, demzufolge die Banditen als Rächer der Armen und 
Entrechteten erscheinen, als sozialrevolutionäre Kämpfer gegen die unterdrücke-
rischen Machtstrukturen im Sertão. Selbst Lampião, der notorisch grausamste 
unter den cangaceiros, bekam den Ruf eines Sozialbanditen.85 Vor allem ab den 
1950er Jahren diente der cangaço einer »Affirmation der nationalen Identität«86. 
Bei der »Transformation der Figur des cangaceiro zu einem nationalen Symbol«87 
fungiert der cangaço häufig als Wahrzeichen des Nationalen, Traditionellen und 
Authentischen, nicht zuletzt auch vor dem Hintergrund der zunehmenden Mo-
dernisierung und Industrialisierung des Landes – vor allem im Süden Brasiliens, 
unter Einsatz ausländischen Kapitals. Während sich o dragão da maldade cont-

82 | Es folgte nur noch ein Racheakt durch den ebenfalls legendären cangaceiro Corisco, 

aufgrund seiner hellen Haare auch Diabo Louro (›Blonder Teufel‹) genannt. Corisco war 

Mitte der 1920er Jahre der Bande von Lampião beigetreten und seit 1937 auf eigene 

Faust tätig. Er rächte seinen ehemaligen Anführer, indem er einige Leute der Fazenda von 

Angicos ebenfalls enthauptete. Am 5. Mai 1940 wurde auch Corisco erschossen, womit 

das Phänomen des cangaço ein Ende nahm.

83 | PAIVA, Melquíades Pinto: Ecologia do cangaço. Rio de Janeiro: Interciência 2004, 

S. 11: »refletindo a pobreza do povo sertanejo, sob o jugo dos coronéis de barranco«.

84 | QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de: História do Cangaço, S.  13: »uma resposta à 

miséria«.

85 | Zur Figur des Sozialbanditen vgl. HOBSBAWM, Eric J.: Bandits. New York: The New 

Press 2000 [Orig. 1969], S. 20: »The point about social bandits is that they are peasant 

outlaws whom the lord and state regard as criminals, but who remain within peasant so-

ciety, and are considered by their people as heroes, as champions, avengers, fighters for 

justice, perhaps even leaders of liberation, and in any case as men to be admired, helped 

and supported.«

86 | QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de: História do Cangaço, S. 66: »afirmação da identi-

dade nacional«.

87 | Ebd., S. 67: »transformação da figura do cangaceiro em símbolo nacional«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 149

ra o santo guerreiro durch die ›kulturelle Kannibalisierung‹ von Mythen kenn-
zeichnet – etwa um Lampião oder Sankt Georg –, verfällt der Film keineswegs in 
eine Mythisierung brasilianischer Folklore bzw. des Sertão als Ort ›authentischer‹ 
nationaler Kultur, wie im nordestern üblich. Evident ist dies bereits im Shootout 
der Eingangssequenz durch die anti-naturalistische und anti-folkloristische Dar-
stellung der Figur des cangaceiro, sowie durch die Entdramatisierung des Sertão 
im Sinne einer leeren ›Bühne‹ und die Durchkreuzung der Genremuster sowohl 
des Westerns als auch des daran angelehnten nordestern.

Wie in o dragão da maldade contra o santo guerreiro finden sich bereits 
in deus e o diabo na terra do sol zahlreiche kritische Bezüge auf die Geschichte 
und die gegenwärtige Gesellschaftsordnung des Sertão, wobei beide Filme sich 
stark abheben von den gängigen Erzählformen des nordestern und dessen An-
lehnung an den Western des Hollywoodkinos. Die Darstellungsweise von Rochas 
zweitem nordestern hat sich gegenüber deus e o diabo na terra do sol jedoch 
grundlegend gewandelt. In dem Film von 1964, der die »Ästhetik des Hungers« 
exemplarisch zum Ausdruck bringt88, ist der Shootout mit der Handkamera auf-
genommen und überwiegend in kurzen, durch Jump Cuts verknüpften Nahauf-
nahmen gestaltet, die von einem volkstümlichen Lied mit diegetischer Funktion 
begleitet werden. o dragão da maldade contra o santo guerreiro hingegen 
gibt den Shootout in einer einzigen statischen Halbtotale wieder, wobei die dis-
sonante elektronische Musik schon anzukündigen scheint, dass die in deus e o 
diabo na terra do sol noch rein ländliche Kultur des Sertão der 1930er Jahre89 
sich durch Auswirkungen der Modernisierung in dem etwa dreißig Jahre später 
spielenden Folgefilm verändert hat. Die Untermalung des Shootouts mit experi-
menteller elektronischer Musik deutet bereits auf ein zentrales Thema des Films: 
das konfliktive Nebeneinander von traditionellen und modernen Gesellschafts-
formen im brasilianischen Sertão; so sind die cangaceiros und ihre Widersacher 
einer volkstümlichen ländlichen Kultur verpflichtet, während die Tonebene auf 
einen urbanen Kontext hindeutet. o dragão da maldade contra o santo guer-
reiro verweist wiederholt auf die periphere Moderne im Sertão mit ihren Gegen-
sätzen zwischen feudalen Machtstrukturen und der Armut der Landlosen einer-
seits und technischen wie ökonomischen Entwicklungen andererseits – etwa der 
Absicht des Polizeichefs und Politikers Matos (Hugo Carvana), den Sertão mit 
US-amerikanischem und südbrasilianischem Kapital zu industrialisieren. Auf 
die Widersprüche zwischen Modernisierungsbestrebungen und Traditionalis-
mus im Sertão nimmt der Film ironisch Bezug, indem entsprechende Gegen-
sätze in tropikalistischer Juxtaposition verbunden werden. So zum Beispiel, wenn 
Laura (Odete Lara), eine ehemalige Stadtbewohnerin und Geliebte des reaktionä-

88 | Vgl. Kap. II.3. 

89 | Obwohl deus e o diabo na terra do sol die Zeit der Handlung nicht explizit benennt, muss 

diese in den späten 1930 Jahren angesiedelt sein, da die historische Figur des Corisco, die 

am Filmende stirbt, realiter 1940 ermordet wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹150

ren, modernisierungsfeindlichen Großgrundbesitzers coronel Horácio, ihre Bal-
konblumen umhegt, die in Havoline Motoröl-Kanistern gepflanzt sind. 

Durch die gezielte Orchestrierung von Gegensätzen legt o dragão da mal-
dade contra o santo guerreiro Widersprüche der Gesellschaftsordnung of-
fen, die im nordestern meist zugunsten einer affirmativen Darstellung des Sertão 
und seiner folkloristisch verklärten Bewohner/innen ausgeblendet werden. Noch 
in der Exposition des Films folgen zwei Sequenzen mit kollektiven Zeremonien 
aufeinander, die in ihrer Abfolge starke Kontraste erzeugen und die gesellschaft-
lichen Machtgefüge im Sertão bzw. in Brasilien offenlegen. In einer Plansequenz 
tanzen beatos und cangaceiros ekstatisch zu synkopierten Trommelrhythmen und 
Gesängen, wobei manche von ihnen Fahnen tragen u.a. mit dem Bild von São 
Jorge. Nach dem kollektiven Tanz richtet sich der cangaceiro-Führer Coirana fron-
tal an die Kamera, um im Namen der armen Bevölkerung den Machthabern den 
Kampf anzusagen und sich selbst als Lampião zu taufen: 

Ich trete in Erscheinung. Habe weder Familie noch Namen. Ich blase den Wind, um die letz-

ten Tage des Hungers zu verscheuchen. Ich bringe mit mir das Volk dieses brasilianischen 

Sertão und trage erneut auf dem Kopf den Hut des cangaceiro. Ich möchte die Männer 

dieser Stadt erscheinen sehen, den Stolz und den Reichtum des Drachen des Bösen. […] 

Dreimal Vaterunser, Lampião wurde geboren, Herr.90

Auf Coiranas Rede folgt eine Sequenz mit einer Parade zum Unabhängigkeitstag 
Brasiliens. Der patriotische Aufmarsch wird von militärischen Trommelschlä-
gen und Blechbläsern begleitet. Auf einer von Zuschauer/innen gesäumten Stra-
ße marschieren junge uniformierte Frauen mit dem Banner ›Independência ou 
Morte‹ (›Unabhängigkeit oder Tod‹), das in Grün und Gelb, den Nationalfarben 
Brasiliens, gehalten ist. Zwischendrin paradieren trommelnde Mädchen mit Uni-
formen in Rot, Weiß und Blau. Schließlich folgen im Gleichschritt junge Männer 
in Anzügen, von denen jeder eine Brasilien-Fahne trägt. 

Die Parade bezieht sich auf den 7. September 1822, an dem Dom Pedro, der 
Sohn des portugiesischen Königs João VI, die Unabhängigkeit Brasiliens mit dem 
Slogan ›Independência ou Morte‹ verkündete. Wenige Tage später wurde er in 
Rio de Janeiro zum Kaiser Pedro I gekrönt. Ermöglichte die Inthronisation des 
portugiesischen Königssohns zum brasilianischen Kaiser eine Kontinuität in der 

90 | »Eu vim aparecido. Não tenho família nem nome. Eu vim tangendo o vento pra espan-

tar os últimos dias da fome. Eu trago comigo o povo desse sertão brasileiro e boto de novo 

na testa um chapéu de cangaceiro. Quero ver aparecer os homem [sic!] dessa cidade, o 

orgulho e a riqueza do Dragão da Maldade. […] Três vez padre-nosso, Lampião nasceu, 

Senhor.« Die Sprache Coiranas ist geprägt von Paarreimen, gleichmäßiger Rhythmisierung 

und Abweichungen von der grammatikalischen Norm. Sie ähnelt damit stilistisch der lite-

ratura de cordel, einer spezifisch nordostbrasilianischen Literaturgattung, wie noch näher 

auszuführen sein wird. Vgl. Kap. IV.2.1.5, S. 155f.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 151

kolonialen Machtausübung – worauf bereits das Manifesto Antropófago abhebt91 –, 
so verweist die Unabhängigkeitsparade im Film durch die Farbsymbolik auf die 
mangelnde Souveränität Brasiliens zur Zeit der Filmentstehung (die mit der Zeit 
der Filmhandlung weitgehend identisch ist). Neben den brasilianischen Natio-
nalsymbolen sind mit den Uniformen in Rot, Weiß und Blau auch deutlich die 
Nationalfarben von zwei Ländern ins Bild gesetzt, die auf die Entwicklung Brasi-
liens starken Einfluss ausgeübt haben: zum einen Frankreich, als ein über Jahr-
hunderte kulturell prägendes Land, und zum anderen die USA, die neben ihrer 
starken kulturellen Präsenz durch die Beherrschung des brasilianischen Film-
marktes seit Beginn der Ära des Classical Hollywood92 auch wirtschaftliche und 
politische Interessen in Brasilien geltend machten, einschließlich der massiven 
Unterstützung des brasilianischen Militärregimes. Der letztgenannte Bezug wird 
auch dadurch betont, dass der Polizeichef und Politiker Matos bei der Unabhän-
gigkeitsparade den cangaceiro-Killer Antônio das Mortes trifft, damit dieser in Jar-
dim das Piranhas die cangaceiros und beatos beseitigt, da sie Matos’ Plänen einer 
Industrialisierung des Sertão mit US-amerikanischem Kapital im Wege stehen. 

Wie schon das Insert zu Beginn des Films, deutet die Abfolge der beiden Se-
quenzen auf eine allegorische Dimension: Coiranas angekündigter Kampf als 
selbsternannter Lampião gegen »den Stolz und den Reichtum des Drachen des 
Bösen« erscheint auch als Aufbegehren gegen die – von den USA unterstützte – 
Militärregierung Brasiliens. Durch die aufeinanderfolgenden Sequenzen wird aber 
auch das soziale Gefälle in Brasilien deutlich. Im Gegensatz zu den wohlgestalteten 
Zelebrierenden der Unabhängigkeitsparade zeugt der Habitus der beatos und canga-
ceiros sichtbar von Armut (wobei die Landbevölkerung im Gefolge von Coirana von 
Einwohner/innen aus Milagres und Amargosa im Sertão von Bahia verkörpert wur-
de, denen die tatsächliche Armut in ihre Physiognomie eingeschrieben ist). In der 
Verbindung von Lampião und São Jorge im Kampf gegen den »Drachen des Bösen« 
sind bereits die Fronten des Konflikts etabliert, wobei der Film den Manichäismus 
des Westerns aufgreift, um ihn dann im Showdown durch genrefremde Diskurse 
und Darstellungsweisen zu durchkreuzen und zu resignifizieren.

91 | Im Manifesto Antropófago wird die Unabhängigkeitserklärung Brasiliens durch Dom 

Pedro als Farce dargestellt: »A nossa independencia [sic!] ainda não foi proclamada.« 

(»Unsere Unabhängigkeit wurde immer noch nicht proklamiert.«) ANDRADE, Oswald de: 

»Manifesto Antropófago«, S. 7 (51. Textblock). Vgl. hierzu Kap. III.8, S. 96ff.

92 | 1921 lag der Marktanteil des Hollywoodfilms in Brasilien bei 71 Prozent, 1925 bei 

80 und 1929 bereits bei 86 Prozent (wobei der um 1930 erreichte Marktanteil bis in die 

Gegenwart relativ konstant geblieben ist). Vgl. MACHADO, Rubens: »O Cinema Paulistano e 

os Ciclos Regionais Sul-Sudeste (1912-1933)«. In: Fernão Ramos (Hg.): História do Cinema 

Brasileiro, S. 97-127, hier S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹152

IV. 2.1.5	 Ein tropikalistischer Showdown
Die tropikalistische »Einverleibung« und Transformation der »abendländischen 
Kultur«, die Glauber Rocha als ästhetisch-politische Strategie im Sinne von Oswald 
de Andrade eingefordert hat93, ist im Showdown am Ende von o dragão da malda-
de contra o santo guerreiro beispielhaft umgesetzt. Während im Shootout der 
Eingangssequenz der Western bereits als Matrix dient, um die Genremuster des 
»amerikanischen Kinos par excellence« und des daran angelehnten nordestern zu 
durchkreuzen, ist die ›kulturelle Kannibalisierung‹ der Standardsituation am Ende 
des Films noch weiter radikalisiert und in ihrer Partikularität verstärkt. 

Der Showdown beginnt auf dem Dorfplatz von Jardim das Piranhas. Umgeben 
von seinen bewaffneten jagunços, ruft der coronel Horácio nach Antônio das Mortes, 
um ›die Rechnung zu begleichen‹. Daraufhin tritt der Lehrer der Gemeinde aus der 
Kirchentür, bewaffnet mit Schwert und Pistole des verstorbenen cangaceiro Coirana, 
und verkündet, dass er Rache üben werde für den »sertão injustiçado«, den »ent-
rechteten Sertão«. Dabei beruft er sich, wie zuvor Coirana, auf das Alte Testament: 
Auge um Auge, Zahn um Zahn. Antônio das Mortes, der einen Geisteswandel voll-
zogen hat und nun auf Seiten der Landlosen kämpft, tritt neben den Lehrer und 
fordert den Anführer der jagunços, Mata Vaca, zum Duell auf. Was zunächst dem 
Auftakt eines gängigen Showdowns im Western ähnelt, wird in der Folge auf ver-
schiedenen Ebenen durchkreuzt. Bereits der Name des Kontrahenten von Antônio 
das Mortes bezieht sich ironisch auf die Kultur der Viehzucht, denn Mata Vaca be-
deutet wörtlich ›Kuh-Töter‹, in parodistischer Verkehrung des ›Cowboys‹ und des 
›vaqueiro‹. Bevor es zum eigentlichen Shootout kommt, fordert Antônio das Mor-
tes seinen Widersacher Mata Vaca zum Duell mit der Machete auf. Mata Vaca wird 
von etwa dreißig jagunços gedeckt, die sich bei dem ersten Machetenschlag auf den 
Boden werfen und ihre Gewehre anlegen. Während der Zweikampf auf der Bild-
ebene als ›heroische‹ Konfrontation dargestellt ist und das zur Gitarre gesungene 
Lied Misericórdia, meu Deus (›Erbarmen, mein Gott‹) diese Atmosphäre musikalisch 
verstärkt, wird die Szene durch den Liedtext semantisch gebrochen. Der kommen-
tierende Text nimmt in Vergangenheitsform den Ausgang des Kampfes vorweg und 
unterläuft damit die für ein Duell charakteristische Spannungsdramaturgie: »Er-
barmen, mein Gott, Antônio das Mortes kam, Mata Vaca rannte davon voller Angst 
vor seiner Machete […]«.94 Dieser dramaturgische Bruch wird allerdings selbst einer 
narrativen Brechung unterzogen. Bei der Vorwegnahme des Duellausgangs handelt 
es sich um eine unzuverlässige Information, da Mata Vaca, als ihm die Machete aus 
der Hand geschlagen wird, nicht flüchtet, sondern seine Pistole zieht und schießt. 
Es folgt ein harter Schnitt und Antônio das Mortes geht vor der Kirche in Deckung. 
Begleitet von nicht abreißenden Schusskaskaden stürmen er und der Lehrer schie-

93 | Vgl. ROCHA, Glauber: »Tropicalismo, Antropologia, Mito, Ideograma«, S. 150f. 

94 | »misericórdia, meu Deus, Antônio das Mortes chegou, Mata Vaca correu com medo 

de seu facão […]«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 153

ßend nach vorne, gehen in Deckung, rollen sich ab und springen erneut nach vorne, 
worauf in verschiedenen Einstellungen knapp dreißig jagunços tot niedersinken.

Was sich mit André Bazin in Bezug auf den Western als »die übermenschlichen 
Ausmaße seiner Helden, die legendäre Größe ihrer Heldentaten«95 bezeichnen lässt, 
ist in der Schießerei bei Glauber Rocha dermaßen übersteigert, dass der Showdown 
qualitativ nahezu umschlägt und die Szene fast parodistisch wirkt. Im Anschluss 
an Silviano Santiagos Ausführungen zur lateinamerikanischen Literatur in (neo-)
kolonialen Konstellationen ließe sich Rochas Umgang mit den Genremustern des 
Westerns als ein postkoloniales filmisches »Schreiben über anderes Schreiben«96 
bezeichnen. In der Sequenz des Showdowns und dem folgenden Filmende bezieht 
sich diese Meta-Darstellung vor allem auf Genremuster des Westerns, der im Sinne 
der ›kulturellen Kannibalisierung‹ transformiert wird. Indem Rochas Film die Bau-
steine des Genres sichtbar macht, wirkt er einer Naturalisierung der generischen 
Muster entgegen. Autoreflexiv eingesetzte Versatzstücke des Westerns verweisen da-
bei auch auf unterschiedliche Entwicklungsformen des Genres. In der exzessiven 
Schießerei greift Rocha Stilelemente des western all’italiana auf, wobei die gängige 
Ästhetisierung von Gewalt im Italo-Western durch eine fast cartoonhafte Überzeich-
nung ironisch gebrochen ist (in noch ausgeprägterer Form als dies bis dato bereits in 
italienischen Produktionen der Fall war). Während auf dem Höhepunkt des Show-
downs die Standardsituation im Sinne der ›kulturellen Kannibalisierung‹ mit völlig 
genrefremden Elementen durchkreuzt wird (wie noch näher auszuführen ist), folgt 
darauf ein für den Western typisches Filmende. Auch hier handelt es sich um eine 
autoreflexive Brechung des Genres, da eine doppelte ›Schlusseinstellung‹ zwei film-
historische Entwicklungsphasen des Westerns kontrastierend gegeneinander setzt. 
Nachdem die Gegner besiegt sind, läuft Antônio das Mortes in einer vermeintlich 
letzten Einstellung zu den Geräuschen des Windes alleine in Richtung der offenen 
Landschaft im Bildinneren, worauf ein folkloristisches Lied einsetzt, das seine (spiri-
tuelle) Heimatlosigkeit kommentiert: »In zehn Kirchen schwörend, ohne Schutzhei-
ligen, Antônio das Mortes, cangaceiro-Mörder […]«.97 Die Einstellung, die an das Ende 
eines klassischen Westerns erinnert, mündet in die tatsächliche Schlussszene, in der 
Antônio das Mortes wie ein anachronistischer Held eines Spätwesterns alleine an 
einer von Lastwagen befahrenen Fernstraße entlang läuft, wobei im Bildmittelgrund 
ein Logo des Shell-Konzerns zu sehen ist. Neben der Offenlegung der Genre-Muster 
des Westerns manifestiert sich in der Abfolge der ›zwei Schlussszenen‹ erneut der 

95 | BAZIN, André: »Le western, ou le cinéma américain par excellence«, S. 225: »l’échelle 

surhumaine de ses héros, l’ampleur légendaire de leurs prouesses«.

96 | SANTIAGO, Silviano: »O entre-lugar do discurso latino-americano«, S.  23. Auch 

Oswald de Andrades antropofagia kann als postkoloniale »escritura sobre outra escritura« 

bezeichnet werden. Vgl. Kap. II.1, S. 23ff. 

97 | »Jurando em dez igrejas, sem santo padroeiro, Antônio das Mortes, matador de can-

gaceiro […]«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹154

Konflikt von Tradition und Modernisierung im Sertão, den bereits der Shootout der 
Eingangssequenz durch kontrastive Darstellungsformen zum Ausdruck bringt.

Abb. 41-47: o dragão da maldade contra o santo guerreiro

Der Showdown wird durch zwei unterschiedliche Lieder begleitet, die den Hand-
lungsablauf, wie er auf der Bildebene dargestellt ist, mit weiteren Bedeutungs-
ebenen versehen. So charakterisiert das Lied Misericórdia, meu Deus die Figur 
Antônio das Mortes und bezieht sich unmittelbar auf die Filmhandlung, die al-

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 155

lerdings – wie beim bereits angeführten Machetenkampf – nicht nur diegetisch 
unterstützt, sondern auch durch ›Fehlinformationen‹ unterlaufen wird. Beson-
ders vielschichtige Bezüge entstehen durch ein weiteres Lied, das in der Sequenz 
vor Beginn des Showdowns einsetzt und den finalen Kampf gegen die Macht-
haber im Sertão einleitet. Nach dem Massaker an den beatos und cangaceiros, das 
die jagunços im Auftrag des coronel begehen, schleppt Antônio das Mortes den 
bewusstlosen Lehrer in den Sertão. Dort lehnt der tote cangaceiro Coirana wie ge-
kreuzigt an einem Baum, wobei ein zur Gitarre gesungenes Lied anhebt, welches 
bis zu Beginn des Showdowns durchgehend zu hören ist (und auch während des 
Shootouts noch zweimal einsetzt). Mehrere Figuren wappnen sich für den Kampf 
gegen den coronel und seine Handlanger: Der Lehrer erlangt das Bewusstsein 
zurück und nimmt Pistole und Schwert Coiranas an sich; mit einem Gewehr 
bewaffnet, begibt sich der Priester zu der Leiche Coiranas; daraufhin erscheinen 
die einzigen Überlebenden des Massakers, der Afro-Brasilianer Antão und die 
spirituelle Führerin Santa, die Antônio das Mortes zeremoniell seinen Hut und 
sein Gewehr überreicht. Gemeinsam brechen Antônio das Mortes und der Lehrer 
auf, um mit coronel Horácio abzurechnen. Es folgt eine lange Kamerafahrt, die ins 
Bild setzt, wie Horácio und Laura auf einer Sänfte getragen und von etwa dreißig 
jagunços in Marschformation begleitet werden. Anschließend kommt es vor der 
Kirche von Jardim das Piranhas zum Showdown. 

Das Lied gibt José Pachecos Text A chegada de Lampião no inferno (›Die An-
kunft von Lampião in der Hölle‹)98 wieder und verknüpft die Einstellungsfolge 
mit dem legendären cangaceiro Lampião. Bezüge zur Historisierung, Mythi-
sierung und Mystifizierung Lampiãos werden in dem Film mehrfach und in 
unterschiedlicher Form hergestellt u.a. durch den Rolltext des Filmbeginns, im 
Geschichtsunterricht auf dem Dorfplatz von Jardim das Piranhas und durch Coi-
rana, der sich selbst als Lampião tauft – in einer Sprache, die, wie José Pachecos 
vertonter Text, der literatura de cordel entspricht. Das Lied ›re-oralisiert‹ A chegada 
de Lampião no inferno, denn die epischen Gedichte der literatura de cordel fanden 
ursprünglich in mündlicher Form Verbreitung und wurden oftmals von Blinden 
vorgetragen und dabei kollektiv von einem größtenteils analphabetischen Publi-
kum rezipiert (eine Tradition, die noch immer erhalten ist).99 Gedruckt erscheint 
die literatura de cordel in kleinformatigen, billig hergestellten folhetos, Heftchen, 
die meist von dem jeweiligen Autor auf Märkten und Volksfesten an einer Schnur 
aufgehängt und so zum Verkauf angeboten werden. Durch das Aufhängen der 
Heftchen an einer Schnur – auf Portugiesisch: ›cordel‹ – bekam diese Literatur 

98 | Vgl. PACHECO, José: A chegada de Lampião no inferno. Rio de Janeiro: Academia 

Brasileira de Literatura de Cordel o.J.

99 | Vgl. zur literatura de cordel: DAUS, Ronald: Der epische Zyklus der Cangaceiros in der 

Volkspoesie Nordostbrasiliens sowie DÍAZ MADERUELO, Rafael: »Algunos caracteres de la 

literatura de Cordel en Brasil«. In: Revista Española de Antropología Americana, Nr. 19, 

1989, S. 193-205.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹156

ihren Namen.100 Um die Figur des cangaceiro rankt sich der wohl bedeutendste 
Zyklus dieser Literaturgattung. Häufig geschildert werden vor allem die Taten 
von Lampião, aber auch von Antônio Silvino und Corisco. Allein über Lampião 
soll es mehr als hundertfünfzig unterschiedliche cordel-Heftchen geben. Charak-
teristisch für die literatura de cordel ist der unmittelbare Kontakt zum Publikum, 
der oft in der direkten Ansprache der Leser/innen in den Texten fortbesteht (meist 
in den Einleitungsstrophen und zum Teil auch in den Schlussversen). Stilistisch 
kennzeichnend sind vor allem Paarreime, eine gleichmäßige Rhythmisierung 
und umgangssprachliche Abweichungen von der grammatikalischen Norm. Im 
Allgemeinen hat die literatura de cordel einen stark ausgeprägten regionalen Be-
zug sowie eine parabelartige Struktur mit moralisierender Ausrichtung. Thema-
tisch bezieht sie sich vielfach auf Legenden und historische Ereignisse, aber auch 
auf das Zeitgeschehen, das oft kritisch oder ironisch kommentiert wird. 

In der geschilderten Sequenzfolge wird die literatura de cordel zu einem in-
tegralen Bestandteil der filmischen Narration. Das Lied setzt bis nach dem Sieg 
über den coronel und seine jagunços immer wieder ein und fungiert als ironischer 
Kommentar der Handlung.101 Pachecos cordel-Text erzählt die Geschichte des can-
gaceiro Lampião, dem nach seinem Tod der Eintritt in die Hölle verwehrt wird, 
worauf er im Kampf gegen den Satan und seine Diener die Hölle zusammen-
schießt, ohne dabei selbst auch nur verletzt zu werden. Bei dem Angriff Lampiãos 
verbrennt das gesamte Geld des Teufels. Der Text endet mit dem Fazit des Erzäh-
lers, dass Lampião weder in der Hölle blieb, noch in den Himmel kam, und sich 
demnach wohl noch im Sertão aufhalte. 

Das cordel-Lied setzt den gemeinsamen Kampf des Lehrers und Antônio das 
Mortes’ gegen die jagunços des coronel analog mit dem Kampf Lampiãos gegen die 
Truppe des Teufels. Durch den Hinweis auf das viele Geld des Teufels entsteht ein 
sozialer Bezug, wie er auch zwischen dem coronel und der armen Bevölkerung be-
steht. Abgesehen von der mythischen Aufladung wird das Filmgeschehen durch die 
humorvollen Passagen des cordel-Textes mehrfach ironisch gebrochen. Besonders 
deutlich zeigt sich dies in der knapp dreiminütigen Einstellung vor dem Showdown, 
in der die jagunços in militärischer Formation mit dem coronel durch den Sertão zie-
hen, während es in dem Lied heißt, dass sich Satans Truppen für den Kampf gegen 

100 | Charakteristisch für die folhetos sind die oft kunstvollen Holzschnitte auf den 

Titelseiten, die zentrale Motive oder die Protagonisten der jeweiligen Geschichte darstel-

len. Die Auflagen der bekanntesten folhetos gehen in die Hunderttausende; sie werden 

seit Jahrzehnten gedruckt und verbreitet. Ursprünglich handelt es sich bei den Autoren um 

›Volksdichter‹, die – wie das Gros ihres Publikum – aus den unteren Schichten stammen.

101 | Wie schon in dem Film deus e o diabo na terra do sol, in den Lieder im Stil der literatura 

de cordel eingehen, stammen Musik und Gesang von Sérgio Ricardo, einem bedeutenden 

Komponisten und Interpreten von Bossa Nova und Samba. Anders als in Rochas Film von 

1964 dient die ›cordel-Musik‹ in o dragão da maldade contra o santo guerreiro im Sinne des 

Tropicalismo auch der ironischen Brechung der Handlung.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 157

Lampião mit Macheten und Pistolen, Gewehren und Granaten wappnen – und ein 
Diener des Teufels dazu stoße, der mit einem Küchendreifuß und einem hölzernen 
Stampfer bewaffnet sei. Hierdurch werden nicht nur der coronel und seine jagunços 
ins Lächerliche gezogen; auch die Legende des Lampião bekommt so eine ironische 
Note. Neben diesen Brechungen der Filmhandlung dient die cordel-Literatur und 
der darin transportierte Mythos des Lampião auch der Durchkreuzung des Show-
downs bzw. des Westerns an sich: Die in dem Genre dargestellte »säkularisierte 
Mythologie«102 der USA wird so überlagert durch eine spezifische Kulturform der 
Subalternen des »sertão injustiçado« und deren Mythen. 

Abb. 48-51: o dragão da maldade contra o santo guerreiro

Im Verlauf der Sequenz wird der Bruch mit den Genremustern des Westerns und 
des nordestern noch weiter radikalisiert. Nach dem exzessiven Schusswechsel er-
reicht der tropikalistische Showdown seinen Höhepunkt, als der berittene Antão 
dem coronel Horácio eine Lanze in die Brust stößt. Antão und die mit ihm auf 
dem Pferd sitzende Santa erscheinen im Rahmen der Standardsituation gänz-
lich als ›Fremdkörper‹. Bei der Überlagerung des Showdowns mit genrefremden 
Elementen handelt es sich nicht ausschließlich um eine Durchkreuzung der Dis-
kurse und Darstellungsweisen des Westerns sowie der brasilianischen Varianten, 
des western feijoada und des nordestern. Darüber hinaus zielt die Sequenz durch 

102 | GLUCKSMANN, André: »Les aventures de la tragédie«. In: Raymond Bellour (Hg.): 

Le Western. Approches, Mythologies, Auteurs – Acteurs, Filmographies. Paris: Gallimard 

1993, S. 71-88, hier S. 71: »mythologie sécularisée«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹158

die ›kulturelle Kannibalisierung‹ des Mythos vom Heiligen Sankt Georg auch auf 
eine grundlegende Transformation europäischer Kulturformen: Antão erscheint 
als Verkörperung des »Heiligen Kriegers« Sankt Georg, der den coronel als »Dra-
chen des Bösen« besiegt. Dieser Bezug entsteht schon durch die Rahmung des 
Films mit einem volkstümlichen Gemälde des Drachentöters. In der Einstellung 
zu Beginn und am Ende des Films ist das Gemälde des Heiligen Georg dreimal 
nebeneinander angeordnet, wobei der rechte Bildrand jeweils stärker angeschnit-
ten ist, so dass im letzten Bild nur noch der Umhang des Drachentöters und das 
Hinterteil des aufgebäumten Pferdes zu sehen sind. Neben der ironischen Re-
miniszenz an das Triptychon als christlich-europäische Bildgattung, die durch 
Repetition, Fragmentierung und grelle Farbgebung unterlaufen wird, suggeriert 
die Wiederholung desselben, unterschiedlich angeschnittenen Motivs auch Be-
wegung. Vor diesem Hintergrund erscheint Sankt Georg in der Figur des Antão 
als bewegtes Tableau vivant, das dem europäischen Heiligen in seiner statischen 
Darstellung als Gemälde einen sozial, ethnisch und kulturell transformierten São 
Jorge als filmisches Gegenbild einschreibt. Die sechsmal hintereinander montier-
te kurze Einstellung, in der Antão dem coronel Horácio einen Speer in die Brust 
stößt, entspricht dabei auch zahlenmäßig den zwei ›Triptychen‹, die den Film 
umrahmen. 

Antão verkörpert bei dem Showdown nicht nur São Jorge, sondern auch die 
mit dem katholischen Heiligen synkretisierten orixás Ogum und Oxóssi, afro-bra-
silianische Gottheiten des Eisens und Krieges respektive der Jagd. Verbunden mit 
Ogum und Oxóssi verwandelt sich Antão als São Jorge in einen »afrikanischen 
Archetypen«.103 In der Erscheinung Antãos mit dem Speer manifestiert sich auch 
ein Verweis auf die historische Figur des Ganga Zumba, den berühmten Führer 
des Quilombo dos Palmares in Brasilien Mitte des 17. Jahrhunderts.104 In dieser 
Siedlung lebten Tausende von geflüchteten Sklavinnen und Sklaven unabhän-
gig von der Sklavenhaltergesellschaft im Herrschaftsgebiet der Kolonialmächte 
Portugal und Holland. Palmares konnte erst 1694, nach mehr als hundertjäh-
rigem Bestehen, zerstört werden. Ähnlich wie Ganga Zumba verkörpert Antão 
eine Entwicklung vom Subalternen zum Widerstandskämpfer. Fügt er sich zu 
Beginn noch der Unterdrückung und hält den cangaceiro Coirana dazu an, von 
der Rebellion abzulassen und Gott und die Regierung zu respektieren, so durch-
läuft Antão darauf eine Transformation, die in der Ermordung des »Drachen des 
Bösen« kulminiert und sich nicht nur als Aufbegehren der Subalternen gegen die 
repressive Gesellschaftsordnung im Sertão verstehen lässt, sondern allegorisch 
auch als Widerstand gegen das Militärregime in Brasilien.

103 | GAT TI, José: »(In)visibilidade racial em ›O dragão da maldade contra o santo guerrei-

ro‹«. In: Cinemais, Nr. 13, 1998, S. 101-121, hier S. 116: »Quando sincretizado com Ogum 

ou Oxóssi, no entanto, a etnicidade do santo pode mutar num arquétipo africano.«

104 | Der Widerstand Ganga Zumbas gegen die Sklaverei wurde bereits 1963 von dem 

Cinema-Novo-Regisseur Carlos Diegues in dem Spielfilm ganga zumba dargestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 159

Der Western erreicht seinen »moral and emotional climax in a singular act of 
violence«105. Dies gilt auch für o dragão da maldade contra o santo guerreiro 
und die an den Western angelehnte Darstellung des Showdowns. Während der 
Western von einer »spezifisch amerikanischen Ästhetik und Mythologie der Ge-
walt«106 bestimmt ist, wird dem Genre bei Rocha in der partikularen Transforma-
tion des Showdowns eine spezifisch brasilianische, tropikalistisch geprägte Ästhe-
tik und Mythologie der Gewalt eingeschrieben. o dragão da maldade contra o 
santo guerreiro zieht den Western als Bezugssystem heran und dezentriert ihn 
zugleich. Die innere Gesetzmäßigkeit des klassischen Westerns – als »Ort einer 
endlosen Wiederholung: die der gleichen Riten, welche eine Ordnung weihen, 
die ständig bedroht und ständig wiederhergestellt wird«107 – ist bei Rocha inver-
tiert. Gerade die bestehende Ordnung, die des Sertão mit seiner »Geographie des 
Hungers«108, wird in dem Film durchkreuzt. Die Dichotomie zwischen Gut und 
Böse, den »großen epischen Manichäismus, der die Kräfte des Bösen den Rittern 
der gerechten Sache gegenüberstellt«109, bezieht Rocha auf den Kampf zwischen 
den Unterdrückten und den Mächtigen, wobei die Armen und Rechtlosen die 
Rolle der Guten, die Garanten der Ordnung aber die Rolle der Bösen einnehmen. 
Bezieht sich im klassischen Western der Mythos der regeneration through violence 
auf eine erneuernde Kraft der Gewalt zur Wiederherstellung der US-amerikani-
schen Grundordnung, so ist die Gewalt in Rochas Film nicht regenerativ, sondern 
vielmehr transformativ. Sie zielt nicht auf die Erneuerung, sondern auf die grund-
legende Veränderung der Nation und ihrer Gesellschaftsordnung. Während der 
western all’italiana die Mythen des klassischen Westerns ebenfalls unterwandert 
– vor allem durch die Darstellung sozial destruktiver Formen von Gewalt –, werden 
diese Mythen bei Rocha ersetzt durch gänzlich andere kulturelle und historische 
Bezüge. Durch genrefremde Diskurse und Darstellungsweisen werden Elemente 
des »amerikanischen Kinos par excellence« tropikalisiert und mit ästhetischen 
und kulturellen Differenzen versehen. In der tropikalistischen Rekonfiguration 
des Genres geht es nicht mehr um mögliche Umformungen im Rahmen des 
Genres, wie beim Spät- oder Italo-Western, sondern um völlig andere Repräsenta-
tionen, die den Standardsituationen des Westerns eingeschrieben werden. 

Die ›kulturelle Kannibalisierung‹ der Standardsituation bezieht sich nicht nur 
auf den Western, sondern auch auf den daran angelehnten nordestern, der den 

105 | SLOTKIN, Richard: »Violence«. In: Edward Buscombe (Hg.): The BFI Companion to 

Western. London: BFI 1993, S. 232-236, hier S. 232.

106 | GROB, Norbert/KIEFER, Bernd: »Einleitung«, S. 28.

107 | DORT, Bernard: »La nostalgie de l’épopée«. In: Raymond Bellour (Hg.): Le Western, 

S. 55-70, hier S. 59: »lieu d’une répétition infinie: celle des mêmes rites qui consacrent un 

ordre sans cesse menacé et sans cesse rétabli«.

108 | FANON, Frantz: Die Verdammten dieser Erde, S. 79.

109 | BAZIN, André: »Le western, ou le cinéma américain par excellence«, S.  223: »le 

grand manichéisme épique opposant les forces du Mal aux chevaliers de la juste cause«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹160

Sertão zu einem ›nationalen Raum‹ überhöht – so bereits in Lima Barretos o can-
gaceiro, der Matrix des Genres, und in Carlos Coimbras stilbildenden nordestern 
a morte comanda o cangaço. Rochas Film setzt der autoexotisierenden Folklore 
des nordestern eine radikale Partikularität entgegen, die sich allerdings keineswegs 
in nationalistischem Pochen auf dem Eigenen oder einer verklärenden brasilida-
de äußert. Durch die ›kulturelle Kannibalisierung‹ unterschiedlichster Diskurse 
und Darstellungsweisen, vom Western bis zum mittelalterlichen Mythos des Dra-
chentöters Sankt Georg und seiner Ikonografie, entsteht ein betont heterogener, 
vielschichtiger Film, der anstelle der genretypischen folkloristischen Verklärung 
des Sertão und der dort lebenden Menschen ästhetische Spannungsfelder schafft 
und soziale Konflikte in den Blick rückt – auch als subversiver Gegenentwurf zu 
der brasilidade, wie sie das Militärregime propagierte. 

IV. 2.2	 m acun a ím a  von Joaquim Pedro de Andrade

IV. 2.2.1	 Eine Parade für die Helden Brasiliens
macunaíma von Joaquim Pedro de Andrade stellt im Vorspann gleich einen drei-
fachen Bezug zum brasilianischen Patriotismus-Diskurs her. So ertönt zu den 
Nationalfarben ein Marsch, dessen Text die »Heldenmänner« Brasiliens glorifi-
ziert, während auf grün-gelber Fläche, die einen Regenwald evoziert, Filmtitel 
und Credits erscheinen, untermalt von Heitor Villa-Lobos’ patriotischem Marsch 
Desfile aos heróis do Brasil (›Parade für die Helden Brasiliens‹, 1936)110: 

Ruhm den Männern, die das Vaterland erhöhen/dieses geliebte Vaterland, das unser Bra-

silien ist/seit Pedro Cabral, der diese Erde/an einem Apriltag als glorreich bezeichnete/

durch die Stimme der wilden Wasserfälle/der im Blau tönenden Winde und Meere/

Ruhm den Heldenmännern dieses Vaterlandes/das glückliche Land des Kreuz des Südens 

(2x) 

selbst wenn die Erde zum Vorschein kommt/leuchtend in Grün und Gold über dem Meer/

diese Erde Brasiliens erscheinend im Licht/es war die Indianersiedlung nobler Helden (2x)

Ruhm den Männern, die das Vaterland erhöhen/dieses geliebte Vaterland, das unser Bra-

silien ist/seit Pedro Cabral, der diese Erde/an einem Apriltag als glorreich bezeichnete/

durch die Stimme der wilden Wasserfälle/der im Blau tönenden Winde und Meere 

110 | Heitor Villa-Lobos zählt zu den bedeutendsten Komponisten Brasiliens und war 

an der Semana de Arte Moderna bzw. an der Bewegung des Modernismo beteiligt. Seine 

Musik wies jedoch nie die parodistische Ausrichtung auf, wie sie besonders für einen Teil 

der Literatur von Oswald de Andrade und Mário de Andrade in den 1920er Jahren kenn-

zeichned ist.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 161

Ruhm den Heldenmännern dieses Vaterlandes/das glückliche Land des Kreuz des Südens 

(2x)111

In der Credit-Sequenz scheint macunaíma in das nationalistische Fanfarenge-
schmetter der faschistoiden Militärregierung Brasiliens einzustimmen. Der Vor-
spann ähnelt den Propagandapraktiken des Militärregimes mit seinem intensiven 
Gebrauch nationaler Symbole und dem Rekurs auf den Verde-Amarelismo. Diese 
Geistesströmung entstand aus der 1926 gegründeten modernistischen Bewegung 
Verde-Amarelo (›Grün-Gelb‹), benannt nach den Nationalfarben Brasiliens. Der 
Verde-Amarelismo steht für eine essentialistische und mythisierende brasilidade, 
wie sie im Manifest Nhengaçu Verde-Amarelo von 1929 beispielhaft zum Ausdruck 
kommt. Dort heißt es, die Erneuerung Brasiliens habe in Einklang mit der un-
veränderlichen brasilianischen ›Volksseele‹ stattzufinden – sie sei die Fortfüh-
rung einer vierhundertjährigen nationalen Tradition (deren Beschaffenheit diffus 
bleibt). Mit dem Beginn der Militärdiktatur wird die Ideologie des Verde-Amare-
lismo – also im Wesentlichen die nationalistische Glorifizierung Brasiliens – sys-
tematisch vorangetrieben, wie Marilena Chaui aufgezeigt hat.112 

Auch wenn der Beginn von macunaíma brasilianischen Patriotismus zu 
propagieren scheint, suggeriert der Text von Desfile aos heróis do Brasil in dem 
Film durch den zeitgeschichtlichen Kontext und die Nähe zur Propaganda des 
Militärregimes eine andere Lesart, die den ursprünglichen Sinngehalt des Liedes 
›kontaminiert‹. Bei Villa-Lobos fungiert die ›Entdeckung‹ Brasiliens als nationa-
ler Ursprungsmythos, wobei Pedro Álvares Cabral und die portugiesischen Ko-
lonisatoren ebenso als Helden glorifiziert werden wie die indigene Bevölkerung 
(bezeichnet als »die Indianersiedlung nobler Helden«). Auch die Landschaft dient 
der nationalistischen Überhöhung Brasiliens, zeigt sich diese doch »leuchtend in 
Grün und Gold«, also in den brasilianischen Nationalfarben, welche die Natur-
reichtümer des Landes symbolisieren. Bezieht sich der »Apriltag« in Desfile aos 
heróis do Brasil auf die ›Entdeckung‹ Brasiliens durch Pedro Álvares Cabral im 
Jahr 1500, so bekommt dieser durch den zeitgeschichtlichen Kontext des Films 
eine weitere Bedeutung, da der Militärputsch in Brasilien am 1. April 1964 statt-
fand.113 Dadurch ergibt sich ein zusätzlicher Bezug zur brasilianischen Junta, 

111 | »Glória aos homens que elevam a pátria/esta pátria querida que é o nosso Brasil/

desde Pedro Cabral que a esta terra/chamou gloriosa num dia de abril/pela voz das casca-

tas bravias/dos ventos e mares vibrando no azul/glória aos homens heróis desta pátria/a 

terra feliz do Cruzeiro do Sul/até mesmo quando a terra apareceu/fulgurando em verde e 

ouro sobre o mar/esta terra do Brasil surgindo à luz/era a taba de nobres heróis«.

112 | Vgl. CHAUI, Marilena: Brasil, besonders S. 40.

113 | Am 31. März 1964 marschier te der General Olímpio Mourão mit seinen Truppen in 

Rio de Janeiro auf, am folgenden Tag, dem 1. April 1964, fand der eigentliche Staatsstreich 

durch weitere Militärs statt. Während die Militärs für den Putsch die positiv konnotier te 

Bezeichnung ›Revolução de 31 de março‹ (›Revolution des 31. März‹) prägten, verwendet 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹162

die sich spätestens seit dem Erlass des Institutionellen Aktes Nr. 5 im Dezem-
ber 1968 zu einem Terrorregime entwickelte, mit zahlreichen Verhaftungen und 
Folter Schrecken im Land verbreitete und durch scharfe Zensur offene Kritik an 
dem Regime unterband. Dennoch finden sich in macunaíma versteckte spötti-
sche Verweise auf die Repressionen des Militärregimes. So etwa in der Sequenz, 
die einer grotesken anti-patriotischen Rede Macunaímas folgt, der daraufhin als 
Kommunist und Subversiver beschimpft wird. Macunaíma gelingt es davonzu-
rennen, wird dann aber von einem Polizisten in Zivil festgenommen. Der Film 
parodiert die von dem Militärregime realiter praktizierte Repression durch will-
kürliche Festnahme von Bürgern und zieht die Staatsautorität damit ins Lächer-
liche. Denn auf den Vorwurf, er habe suspektes Verhalten an den Tag gelegt, da 
er geflüchtet sei, erwidert Macunaíma, dass er nicht flüchte, sondern vielmehr 
die Verfolgung aufnehme. Auf der Flucht sei ein Aguti, dem er nachstelle, worauf 
Macunaíma vor der Börse in der Innenstadt von Rio de Janeiro wie ein Jagdhund 
dem angeblich flüchtenden Nagetier nachzuspüren beginnt. 

Durch die Verwendung der Musik von Villa-Lobos, der als ›genuin brasilia-
nischer‹ Komponist gilt, entstehen spezifische intramediale bzw. interfilmische 
Bezüge. So wurde dessen Werke bereits vor macunaíma in vielen brasilianischen 
Filmen eingesetzt, beispielsweise in o descobrimento do brasil/die entde-
ckung brasiliens (BRA 1937, R: Humberto Mauro), einem affirmativen Doku-
mentarfilm über die Landnahme Brasiliens, sowie in mehreren Schlüsselwerken 
des Cinema Novo u.a. in deus e o diabo na terra do sol und terra em transe 
von Glauber Rocha, in a grande cidade/die grosse stadt (BRA 1966, R: Car-
los Diegues) sowie in menino de engenho/der junge von der zuckersiede-
rei (BRA 1965, R: Walter Lima Júnior). In den Cinema-Novo-Filmen fungiert die 
Musik von Villa-Lobos nicht zuletzt als Ausdruck von Brasilianität. Sie erscheint 
als Symbol kultureller Eigenständigkeit und dient der Betonung des spezifisch 
brasilianischen National- und Regionalcharakters gegenüber den vorgeblichen 
Entfremdungserscheinungen, die mit dem ›Kulturimperialismus‹ in Verbindung 
gebracht werden. Auch wenn Glauber Rocha bereits in terra em transe einen 
ambivalenten Gebrauch von Villa-Lobos’ Musik macht, entsteht erst in macunaí-
ma ein qualitativ neuer Bezug: Der Einsatz der Musik von Villa-Lobos dient bei 
Joaquim Pedro de Andrade zur ironischen Brechung und Entmystifizierung af-
firmativer Diskurse über die brasilidade – sowohl rechtsgerichteter als auch links-
nationalistischer Provenienz, einschließlich Positionen des frühen Cinema Novo.

die Linke den Begrif f ›golpe de 1 de abril‹ (›Staatsstreich des 1. April‹). Seitens der Militärs 

rührt die Datierung auf den 31. März wohl nicht zuletzt aus der Absicht, eine ironische 

Verbindung ihrer ›Revolution‹ mit einem Aprilscherz zu vermeiden.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 163

Abb. 52-53: macunaíma

Evoziert macunaíma durch die Verbindung des Filmtitels mit den kumulierten 
nationalen Symbolen zunächst einen ›brasilianischen Helden‹ im patriotischen 
Sinne, so wird der triumphale Nationalismus in der anschließenden Sequenz ad 
absurdum geführt. Auf das Ende des Marsches folgt eine Rotblende (gleichsam als 
antizipatorischer Verweis auf den blutigen Tod Macunaímas am Filmende), und 
ein Off-Erzähler hebt bedächtig zu sprechen an: »Mitten im Urwald gab es eine so 
tiefe Stille, wenn man das Murmeln des Uraricoera hörte, dass […]«.114 Während 
das Voice-over aufgrund der gehobenen Ausdrucksweise und des getragenen Tons 
der Nobilitierung des Nationalen noch entspricht, findet das nationalistische Pathos 
ein jähes Ende, indem es durch einen langgezogenen bizarren Schrei unterbrochen 
wird. Eine halbnahe Einstellung zeigt den frontal zur Kamera gerichteten weißen 
Schauspieler Paulo José, der dürftig als ältliche ›Indianerin‹ verkleidet ist und einen 
weiteren Schrei ausstößt, begleitet von grotesken Zuckungen und Grimassen, bis 
unter dem Nachthemd ein kreischendes schwarzes ›Baby‹ herausfällt und mit dem 
Kopf auf dem Boden aufschlägt. Das Neugeborene ist mittleren Alters, hat einen 
Afroschopf und wird dargestellt von Grande Otelo, einem Star der Chanchada. Die 
›Indianerin‹ richtet sich auf, entfernt sich entnervt von ihrem ›Baby‹, macht eine 
lakonische Bemerkung – »Fertig, geboren.«115 – und setzt sich auf eine Hängematte 
vor der Feuerstelle. Im Bildvordergrund eilen ihre beiden anderen Söhne zu dem 
schreienden Kind. Jiguê (Milton Gonçalves), ein vitaler Schwarzer in buntem, afri-
kanisch wirkendem Gewand, bringt seiner Mutter das Neugeborene. Er wird be-
gleitet von seinem Bruder Maanape (Rodolfo Arena), einem alternden, leicht debil 
wirkenden Weißen mit langen Haaren, gekleidet in ein zerschlissenes Priesterge-
wand ohne Ärmel. Auf die Frage Jiguês, ob der Junge nicht schön sei, antwortet 
die – nun pfeiferauchende – ›Mutter‹: »Herrje! Was für ein verdammt hässliches 
Kind!«116 Maanape entgegnet ihr darauf mürrisch, dass sie auch keine Schönheit 

114 | »No fundo do mato-virgem houve um silêncio tão grande, escutando o murmurejo 

do Uraricoera, que […]«.

115 | »Pronto, nasceu.«

116 | »O xente! Que menino feio danado!“

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹164

sei. Auf die Frage, ob der Junge denn keinen Namen bekomme, antwortet die ›Mut-
ter‹: »Macunaíma«, schaut darauf direkt in die Kamera, wendet den Blick wieder ab, 
und fügt hinzu: »Name, der mit ›ma‹ anfängt, bringt Unglück [má sina].«117 Jiguê, 
der Macunaíma in den Armen hält, ruft voller Freude unisono mit seinem Bruder 
Maanape: »Macunaíma, Held unseres Volkes!«118 Auf das ausgelassene Lachen, in 
das auch Macunaíma einstimmt, folgen erneut gemessene Worte des Off-Erzäh-
lers: »So geschah es, an einem Ort namens Pai da Tocandeira, Brasilien, dass Ma-
cunaíma, Held unseres Volkes, geboren wurde.«119 – wobei sich der Handlungsort 
währenddessen auf eine halbtotal aufgenommene tropische Landschaft verlagert.

Der freudige Ausruf »Macunaíma, herói de nossa gente!«, mit dem Jiguê und 
Maanape ihren neugeborenen Bruder als »Held unseres Volkes« feiern, erscheint 
als ironischer Abgesang auf Villa-Lobos’ Beweihräucherung der »Heldenmän-
ner dieses Vaterlandes« in Desfile aos heróis do Brasil. Wird in der folgenden Zei-
le der patriotischen Hymne von Villa-Lobos Brasilien als »das glückliche Land 
des Kreuz des Südens« bezeichnet, so heißt der Geburtsort des brasilianischen 
Helden Macunaíma dagegen Pai da Tocandeira. Diese Ortsbezeichnung bedeutet 
›Vater der Ameise‹, wobei ›tocandeira‹ ein veralteter Begriff ist für eine große 
Ameisenart mit Stachel, deren äußerst schmerzvoller Stich bei Menschen Fieber 
und Erbrechen verursacht.120 Anstatt ein glückliches Land unter dem ›grandio-
sen‹ Sternbild zu sein, wie es auch die Propaganda des Militärregimes weismacht, 
ist das Brasilien des Pai da Tocandeira von Ungeziefer geplagt. Diese Bedeutungs-
ebene korrespondiert mit einer späteren Rede Macunaímas. Auf einem Platz in 
Rio de Janeiro verherrlicht ein Redner das Kreuz des Südens als das wundervolls-
te Wahrzeichen Brasiliens. Darauf hält Macunaíma eine Gegenrede. Anstelle der 
Glorifizierung nationaler Symbole zählt er die »Plagen Brasiliens« auf: zahlreiche 
Ungeziefer, Fußball und wilde Kühe, die keine Milch geben. Macunaíma been-
det seine groteske Rede mit dem Slogan »Wenig Gesundheit und viele Ameisen 
sind die Übel Brasiliens!«121 Bei der Rede Macunaímas handelt es sich um eine 
Parodie der weihevollen Worte seines Vorredners, die dem patriotischen Diskurs 

117 | »Nome que começa com ›ma‹, tem má sina.«

118 | »Macunaíma, herói de nossa gente!“

119 | »Foi assim, no lugar chamado Pai da Tocandeira, Brasil, que nasceu Macunaíma, 

herói de nossa gente.«

120 | Vgl. PROENÇA, Manuel Cavalcanti: Roteiro de Macunaíma. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira 1989 [Orig. 1950], S. 303.

121 | »Pouca saúde e muita saúva, os males do Brasil são!« Der Ausspruch kommt be-

reits in Mário de Andrades Roman mehrfach vor und ist dort in Majuskeln geschrieben. 

Vgl. ANDRADE, Mário de: Macunaíma, o herói sem nenhum caráter. Kritische Edition 

Telê Porto Ancona Lopez. Rio de Janeiro: LTC/São Paulo: Secretaria da Cultura, Ciência 

e Tecnologia 1978 [Orig. 1928], S.  69, 77, 86, 121. In der deutschen Übertragung geht 

das auf ähnlichem Klang basierende Wortspiel zwischen ›saúde‹ (Gesundheit) und ›saúva‹ 

(›Ameise‹) verloren. Zur Prägnanz des Satzes trägt auch die stilisier te Syntax bei, die sich 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 165

entsprechen, wie er von der Militärregierung propagiert wurde.122 Der reaktionäre 
Konservatismus des Vorredners, der »fremde Ideologien« und die letzte demokra-
tische Regierung Brasiliens diffamiert und vom hohen Sockel einer Sportstatue 
das ›Volk‹ belehrt, wird in Macunaímas Gegenrede ad absurdum geführt. 

Ähnlich wie in der späteren Rede wird in der Sequenz der Geburt Macunaí-
mas die nationalistisch überhöhte brasilidade des Filmbeginns ironisch gebrochen 
und der Lächerlichkeit preisgegeben. Die skurrile Gestalt der Mutter mit ihren 
grotesken Schreien und dem bizarren Mienenspiel spottet der zuvor evozierten 
Grandiosität Brasiliens. Weckt das heroische Lied mit der Schilderung der prächti-
gen Natur des Landes die Erwartung glamouröser Bilder, so folgt stattdessen bloß 
eine mit Stroh ausgekleidete Holzhütte, die betont kunstlos mit Frontallicht aus-
geleuchtet ist, wodurch die ›Indianerin‹ einen langen Schlagschatten auf die simp-
le Kulisse wirft. Durch die Mise-en-scène wird die Repräsentation als solche aus-
gewiesen, nicht nur durch die offensichtliche Kulissenhaftigkeit des filmischen 
Raums, verstärkt durch die geringe Plastizität des Bildes aufgrund frontaler Licht-
setzung, sondern auch durch den direkten Blick der ›Indianerin‹ in die Kamera. 

Der Liedtext von Desfile aos heróis do Brasil transportiert einen fundierenden 
nationalen Mythos: die idealisierte Begegnung des portugiesischen ›Entdeckers‹ 
Pedro Álvares Cabral mit der »Indianersiedlung nobler Helden«. Der Ursprungs-
mythos Brasiliens wird dann durch die Szene der grotesken Geburt Macunaímas 
unterminiert. Kann Macunaíma in Mário de Andrades Roman als »Entthronung 
der symbolischen Figur des Vater-Helden«123 gelten, und zwar im Sinne eines Na-
tionalhelden, so ist diese Entthronung im Film noch verstärkt. Macunaíma ver-
körpert nicht mehr den Typus des patriotischen Helden, wie er in Villa-Lobos’ 
Lied besungen wird, sondern figuriert vielmehr als dessen groteske Inversion.

im Deutschen nur schlecht wiedergeben lässt (dem nachgestellten Verb in dem Halbsatz 

»os males do Brasil são« entspräche die deutsche Formulierung »die Übel Brasiliens sind«).

122 | Der Redner preist das Kreuz des Südens als das wundervollste Symbol Brasiliens; es 

sei »das Schicksal, Ziel und Weihung unseres Marsches mit dem Rosenkranz auf der Brust, in 

Verteidigung unserer Eigentümer und kleinen Ersparnisse, in Verteidigung der Sterblichkeit 

unserer Kinder und der Treue unserer Frauen, gegen die Gefahr des Eindringens exotischer 

und illegitimer Ideologien in unser Land, gegen den atheistischen Atheismus, gegen die 

Auflösung der Gebräuche und Sitten und die administrative Unwahrscheinlichkeit [sic!], 

die in der letzten Regierung das Elend Brasiliens waren!« (»o destino, objetivo e consagra-

ção desta nossa marcha com o rosário no pescoço, em defesa das nossas propriedades 

e pequenas economias, em defesa da mortalidade de nossos filhos e da fidelidade de 

nossas mulheres, contra o perigo da penetração em nossa terra de ideologias exóticas e 

espúrias, contra o ateísmo-ateu, contra o desregramento dos costumes e a improbabilida-

de administrativa, que no governo passado foram a desgraça do Brasil!«).

123 | HELENA, Lucia: »Macunaíma: Rapsódia e alegoria«. In: dies.: Uma literatura antro-

pofágica. Rio de Janeiro: Cátedra/Brasília: INL 1981, S. 143-155, hier S. 154: »destroni-

zação da figura simbólica do pai-herói«. Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹166

Schon die Sturzgeburt, mit der Macunaíma kopfüber auf den Erdboden fällt, 
subvertiert den idealisierten Ursprungsmythos Brasiliens. Dabei ist der grotes-
ke Auftritt von Grande Otelo von besonderer Bedeutung. Durch seine Rollenge-
schichte ist er – für das brasilianische Publikum – auf den ersten Blick als überaus 
komische und anarchische Figur, als Antiheld par excellence erkennbar. Grande 
Otelo zählt zu den bedeutendsten Komikern des brasilianischen Films, der vor al-
lem in Chanchadas eine immense Popularität erlangte. Bereits in seinem zweiten 
Film, joão ninguém/hans niemand (BRA 1936, R: Mesquitinha), spielt Grande 
Otelo einen tollpatschigen ›moleque‹, einen Lausbuben. Als Star der Chanchada, 
insbesondere der Atlântida-Filmproduktionen, verkörpert Grande Otelo dann zu-
meist die komische Figur des ›malandro carioca‹, einen typischen Gauner aus Rio 
de Janeiro, der sich geschickt um die Arbeit drückt und auf Kosten anderer lebt.124

Die Besetzung der Rolle des neu geborenen Macunaíma mit Grande Otelo 
trägt dazu bei, das nationalistische Pathos des vorangehenden Liedes zu unter-
laufen. Dies gilt umso mehr, als dem nationalen Ursprungsmythos der ersten 
Einstellung eine groteske Genealogie entgegengesetzt wird. So verkörpert Paulo 
José im Laufe des Films die ›indianische Mutter‹ Macunaímas sowie den wei-
ßen Macunaíma (nach dessen ›Rassentransformation‹). Grande Otelo spielt den 
schwarzen ›erwachsen geborenen‹ Macunaíma und Macunaíma Júnior, das Baby 
des weiß gewordenen Macunaíma mit der Guerrillera Ci (Dina Sfat). Daraus folgt 
das groteske Verwandtschaftsverhältnis, dass der weiße Macunaíma – als ›india-
nische Mutter‹ – den schwarzen Macunaíma gebärt, der dann (durch eine Quel-
le) in den weißen Macunaíma verwandelt wird und darauf erneut (mit Ci) den 
schwarzen Macunaíma zeugt. Folglich ist Macunaíma im Grunde genommen 
sein eigener Vater und seine eigene (männliche) Mutter. Dadurch wird der in 
Villa-Lobos’ Lied anklingende Ursprungsmythos Brasiliens – die harmonische 
Verbindung von Portugiesen und ›Indianer/innen‹ – subvertiert.125 

Die ›Indianerin‹ ist als solche charakterisiert durch das Gebären in Hockstel-
lung, durch die ›oca‹ (eine traditionelle Hütte der indigenen Tupi), die Hänge-
matten und das Zerstoßen von Maniok. Diese Zeichen indigener Kultur stehen 
jedoch keineswegs für ethnologische Ursprünglichkeit, da sie ironisch verbunden 
sind mit ›Errungenschaften‹ der modernen Zivilisation; beispielsweise schützt 
sich die ›Mutter‹ vor dem Urin des über ihr in der Hängematte schlafenden Ma-

124 | Bezeichnenderweise spielte Grande Otelo bei der Atlântida auch parodistische 

Rollen, wie den tollpatschigen Cowboy Ciscocada in Carlos Mangas Parodie auf high noon/

zwölf uhr mit tags (USA 1952). Fred Zinnemanns Western lief in Brasilien unter dem Titel 

matar ou morrer/töten oder sterben, der in Mangas Parodie gereimt abgewandelt ist in matar 

ou correr/töten oder rennen (BRA 1954).

125 | Grande Otelo durchläuft bereits in einer früheren Filmrolle eine temporäre 

Veränderung seiner Hautfarbe: In Watson Macedos Chanchada e o mundo se diverte/und die 

welt vergnügt sich (BRA 1948) explodiert die Kamera, wodurch Grande Otelo mit Puder bedeckt 

wird (und der weiße Schauspieler Oscarito mit Ruß).

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 167

cunaíma mit einem modernen Regenschirm. Die fehlende Authentizität ist in der 
Figur der ›Indianerin‹ augenfällig angelegt, denn trotz langer dunkler Haare und 
hoher bzw. gepresster Stimme ist die ›Mutter‹ offensichtlich ein weißer Mann. 
Es handelt sich dabei nicht bloß um eine Parodie des heroischen Nationalismus, 
wie er zu Beginn des Films dargestellt wird, sondern überdies auch um eine tief 
greifende Auseinandersetzung mit dem Diskurs des Indianismo. So dienten ›die 
Indianer/innen‹ nach der Unabhängigkeit Brasiliens im Jahr 1822 als Differenzie-
rungsmerkmal gegenüber dem früheren Mutterland Portugal, durch das die bra-
silianische Nationalidentität hervorgehoben werden konnte. Im Indianismo wur-
de die Begegnung der portugiesischen Kolonisatoren mit den Ureinwohner/innen 
zum nationalen Ursprungsmythos Brasiliens verklärt. Das dabei entworfene Bild 
der ›Indianer/innen‹ war vollkommen losgelöst von der Realität der indigenen 
Bevölkerung. In der Sequenz der Geburt Macunaímas wird die eurozentrische 
Repräsentation der Urbevölkerung und deren Instrumentalisierung zur Fundie-
rung der nationalen Identität durch eine karnevaleske Rollenbesetzung entlarvt. 
Verbirgt sich hinter der Figur des ›Indianers‹, und insbesondere der ›Indianerin‹, 
ein weißer Autor, so wird dieser Tatsache mit der Fremddarstellung der ›indiani-
schen Mutter‹ durch einen weißen Schauspieler ironisch Rechnung getragen. Die 
zentralen Merkmale der ›Indianerin‹ – vor allem Schönheit und Jugend, Sanft-
mut und Ergebenheit – sind bei Joaquim Pedro de Andrade invertiert. Die ›india-
nische Mutter‹ weist vollkommen gegensätzliche Attribute zu der indianistischen 
Konstruktion von Weiblichkeit auf: Sie ist alt, hässlich, mürrisch – und männlich. 
Auch das dunkelhäutige ›Kind‹ widerspricht gänzlich dem – ebenfalls in Desfile 
aos heróis do Brasil dargestellten – nationalen Ursprungsmythos des Indianismo, 
bei dem die afrikanischstämmige Bevölkerungsgruppe schlichtweg ausgeblendet 
wurde.126 Stattdessen manifestiert sich in macunaíma eine Art »›umgekehrter 
Indianismo‹«127, wie es Haroldo de Campos in Bezug auf den Roman von Má-
rio de Andrade treffend formuliert hat, wobei der Film diese Inversion noch ver-
stärkt.128 In José de Alencars Roman Iracema, lenda do Ceará, dem Inbegriff des 
Indianismo, ist das Kind der ›Indianerin‹ Iracema und des portugiesischen Ko-

126 | Zum Thema der Ausgrenzung der schwarzen Bevölkerung im indianistischen 

Ursprungsmythos Brasiliens vgl. SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil. São Paulo: 

Publifolha 2001, S. 23.

127 | CAMPOS, Haroldo de: Morfologia do Macunaíma. São Paulo: Perspectiva 1973, 

S. 106: »Indianismo às avessas‹«.

128 | Die hier analysier te hochkomplexe Filmsequenz entspricht dem ersten Absatz des 

Romans von Mário de Andrade: »Tief im Urwald wurde Macunaíma geboren, Held unseres 

Volksstammes. Er war pechschwarz und Sohn der Nachtangst. Es gab einen Augenblick, 

da war die Stille so tief, dass man das Murmeln des Uraricoera hörte, und die Indiofrau der 

Tapanhumas ein hässliches Kind gebar. Dieses Kind nannten sie Macunaíma.« ANDRADE, 

Mário de: Macunaíma, o herói sem nenhum caráter, S. 7: »No fundo do mato-virgem nas-

ceu Macunaíma, herói de nossa gente. Era preto retinto e filho do medo da noite. Houve 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹168

lonisators Martim die Verkörperung einer harmonischen ›Rassenmischung‹ und 
die »perfekte Synthese eines idealisierten ›Stammbaums‹ der brasilidade«129. Im 
Film hingegen wird dem fundierenden nationalen Mythos Brasiliens, wie er in 
Villa-Lobos’ Desfile aos heróis do Brasil explizit zum Ausdruck kommt, eine gro-
teske Genealogie entgegengestellt und damit die verklärte Vorstellung von einem 
harmonischen nationalen Ursprung parodistisch unterlaufen.130 

IV. 2.2.2	 Macun a ím a  im Medienwechsel
Die Romanvorlage des Films131, Mário de Andrades Macunaíma, o herói sem nen-
hum caráter, gleichsam »die anthropophagische Prosa par excellence«132, verwehrt 
sich bereits einer essentialistischen Konstruktion von Brasilianität. Bei dem pi-
karesken Protagonisten des Romans handelt es sich um keine fest umrissene 
Figur. Macunaíma befindet sich in einem Zustand ständiger Transformation, 
die Verwandlungen der ›Rasse‹, des Alters und des Geschlechts sowie Tode und 
Auferstehungen umfasst. Dementsprechend schreibt Mário de Andrade in einem 
Brief an den modernistischen Dichter Manuel Bandeira: »Macunaíma als Brasi-
lianer, der er ist, hat keinen Charakter«133. Damit steht der brasilianische »herói de 
nossa gente« in scharfem Kontrast zu der bis dahin gängigen essentialistischen 
Darstellung von brasilidade, wie sie beispielhaft in José de Alencars Roman Ira-
cema, lenda do Ceará angelegt ist. Ein solcher Vergleich liegt insofern nahe, als 
der Anfang von Mário de Andrades Roman Parallelen zu dem Handlungsbeginn 
in Iracema, lenda do Ceará aufweist, wie Manuel Cavalcanti Proença aufgezeigt 

um momento em que o silêncio foi tão grande escutando o murmurejo do Uraricoera, que 

a índia tapanhumas pariu uma criança feia. Essa criança é que chamaram Macunaíma.«

129 | HELENA, Lucia: Totens e tabus da modernidade brasileira, S. 165: »síntese perfeita 

de uma idealizada ›árvore genealógica‹ da brasilidade«.

130 | In dem späteren Film iracema, uma transa amazônica/iracema (BRA/GER/FRA 1974, R: 

Jorge Bodanzky/Orlando Senna) wird der nationale Ursprungsmythos, wie er in Iracema, 

lenda do Ceará exemplarisch angelegt ist, ebenfalls subvertier t. Vgl. hierzu SCHULZE, Peter 

W.: »›Iracema‹: fundierender nationaler Mythos und seine filmische Dekonstruktion«. In: 

Henry Thorau/Tobias Brandenberger (Hg.): Corpo a corpo. Körper, Geschlecht, Sexualität 

in der Lusophonie. Berlin: Tranvía 2011, S. 155-167.

131 | Zur Ver filmung von Macunaíma vgl. JOHNSON, John Randal: Macunaíma: From 

Modernism to Cinema Novo. Dissertation, University of Texas at Austin 1977 [Mikrofilm-

Kopie] sowie HOLLANDA, Heloísa Buarque de: Macunaíma: da literatura ao cinema. Rio de 

Janeiro: José Olympio 1978. 

132 | ROCHA, João Cezar de Castro: »Uma teoria de exportação?«, S.  654: »a prosa an-

tropofágica por excelência«.

133 | ANDRADE, Mário de: »Carta a Manuel Bandeira, sem data«. In: ders.: Macunaíma, 

o herói sem nenhum caráter, S. 250-253, hier S. 250: »Macunaíma como brasileiro que é 

não tem caráter«. Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 169

hat.134 Alencars Roman wurde zu einem fundierenden nationalen Mythos, wobei 
die ›Indianerin‹ des Romans ihre kulturelle Identität gänzlich aufgibt, um sich 
dem von ihr vergötterten portugiesischen Geliebten bedingungslos zu unterwer-
fen. Entgegen einer solchen Assimilierung des indigenen Anderen, der auf ein 
bloßes Emblem zur nationalen Abgrenzung gegenüber dem ehemaligen portu-
giesischen Mutterland reduziert wird, entzieht sich die Figur des Macunaíma jeg-
licher Festschreibung, wie sie für die Fundierung eines nationalen Mythos cha-
rakteristisch ist. Statt des Prinzips der nationalen Einheit verkörpert Macunaíma 
Vielheit und Verwandlung, wobei dies nicht nur in der Ambivalenz der Figur 
angelegt ist, sondern sich auch in einer ausgeprägten sprachlichen Heterogenität 
manifestiert, der »fala impura«.

In Macunaíma, o herói sem nenhum caráter offenbart sich eine neuartige Schreib-
weise, eine gleichsam ›gesungene‹ »unreine Rede«135 – besonders in Hinblick auf 
die in Portugal üblichen Sprachnormen, aber auch in Bezug auf konservative 
Sprachauffassungen in Brasilien. Die »unreine Rede« des Romans, die auch in den 
Film einfließt, umfasst regionalsprachliche Ausdrücke und Sprechweisen aus ganz 
Brasilien, volkstümliche Redensarten und Sinnsprüche, Eigennamen aus dem 
Wortschatz des indigenen Tupi-Guarani, Afrikanismen und – vor allem parodie-
rend verwendete – Phrasen aus ›Kultursprachen‹ wie dem Französischen und dem 
Latein, wobei all diese Elemente organisch verbunden werden. In stark rhythmisier-
ter Schreibweise und mit großer Klangfülle verschmelzen indigene Mythen und 
Legenden mit Szenen modernen Großstadtlebens und afro-brasilianischen Kult-
praktiken. Gezielt werden unterschiedliche Stilformen und Darstellungsweisen 
eingesetzt, von der epischen Legende über die Chronik bis hin zum Pastiche. 

Mário de Andrade, der nicht nur Dichter und Romancier, sondern auch Mu-
sikologe und Volkskundler136 war, hat seine Geschichte über Macunaíma wieder-
holt als Rhapsodie bezeichnet, im griechischen Wortsinn des ›Zusammenfügens 
von Liedern‹. Die musikalischen und mündlichen Elemente sind von grundlegen-
der Bedeutung für Macunaíma, o herói sem nenhum caráter. Trägt der Rhapsode 
als fahrender Sänger im alten Griechenland vor allem epische Dichtungen vor, 
so gilt dies in gewisser Weise auch für den Erzähler von Macunaíma, o herói sem 
nenhum caráter, der in einem Epilog als solcher ›singend‹ hervortritt: »Ich habe 
mich auf dieses Blattwerk gekauert, mir die Zecken vom Leib gekratzt, auf mei-

134 | Vgl. PROENÇA, Manuel Cavalcanti: Roteiro de Macunaíma, S.  34-38. Neben der 

Geburt des Helden bzw. der Heldin im Urwald zu Beginn beider Romane bestehen auch 

sprachliche Übereinstimmungen (wobei die Diktion bei Mário de Andrade – im Gegensatz 

zu Alencar – bereits eine ironische Note aufweist).

135 | ANDRADE, Mário de: Macunaíma, o herói sem nenhum caráter, S. 148: »cantando 

na fala impura«.

136 | 1928 erscheint Mário de Andrades Buch Compêndio da história da música 

(›Kompendium der Geschichte der Musik‹). Zehn Jahre später gründen er und Claude Lévi-

Strauss die Sociedade de Etnografia e Folclore (›Gesellschaft für Volkskunde und Folklore‹).

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹170

ner Gitarre gezupft und mit kühnem Anschlag den Mund zur Welt hin geöffnet, 
singend in unreiner Rede die Worte und Werke Macunaímas, des Helden unseres 
Volkes.«137 In der dem Epilog vorangehenden Schilderung der »Worte und Werke 
Macunaímas« werden die Strukturen des Epos aufgegriffen und zugleich kon-
terkariert u.a. durch Ironie, Vielsprachigkeit und das Durchbrechen des Erzähl-
flusses durch stilistisch ausgesprochen heterogene Passagen.138 Nachdem sich 
Macunaíma in das Sternbild des Großen Bären verwandelt hat, endet die Fabel-
handlung und ein Epilog beginnt mit dem Satz »Beendet ist die Historie und ge-
storben die Viktoria.«139 In diesem Abgesang manifestiert sich eine autoreflexive 
Schreibweise, die den Akt des Erzählens thematisiert. In Anlehnung an Noemi 
Jaffe lässt sich die narrative Konstruktion des Epilogs als »Conto-canto triplo«140 
(»dreifacher Erzählungs-Gesang«) bezeichnen: Die Leser/innen bekommen eine 
Geschichte erzählt, die Macunaíma einem Papagei mitgeteilt habe, der diese Ge-
schichte dann wiederum dem Erzähler des Buches – in suggerierter Identität mit 
dem Autor Mário de Andrade – vermittelte. Dabei herrscht ein (selbst-)ironischer 
Ton vor: »All das erzählte er [der Papagei] dem Mann und dann öffnete er seine 
Schwingen in Richtung Lissabon. Und der Mann bin ich, meine Leute, und ich 
bin geblieben, um euch die Geschichte zu erzählen.«141 

Die verschachtelte Darstellung der Geschichte erscheint nicht zuletzt auch als 
Hinweis auf die Genese und die komplexe intertextuelle Struktur des Buchs von 
Mário de Andrade. Die Basis der Rhapsodie bildet ein indigener Legendenzyklus – 
niedergeschrieben von dem deutschen Ethnologen Theodor Koch-Grünberg in Vom 
Roroima zum Orinoco142, zweiter Band: Mythen und Legenden der Taulipang und Areku-

137 | ANDRADE, Mário de: Macunaíma, o herói sem nenhum caráter, S. 148: »Me acocorei em 

riba destas folhas, catei meus carrapatos, ponteei na violinha e em toque rasgado botei a boca 

no mundo cantando na fala impura as frases e os casos de Macunaíma, herói de nossa gente.«

138 | Ein prägnantes Beispiel hier für ist der ›Brief an die Icamiabas‹. Dieser parodier t in 

ar tifizieller Schreibweise die gestelzte portugiesische Hochsprache und den literarischen 

Akademismus. Überdies handelt es sich um ein Pastiche des berühmten Briefs von Pero 

Vaz de Caminha, in dem er den portugiesischen König Dom Manuel I über die ›Entdeckung‹ 

Brasiliens im Jahr 1500 informiert. Vgl. SANTIAGO, Silviano: »A ficção brasileira moderni-

sta« [Orig. 1978]. In: ders.: Vale quanto pesa. Ensaios sobre questões político-culturais. 

Rio de Janeiro: Paz e Terra 1982, S. 25-40, hier S. 39.

139 | ANDRADE, Mário de: Macunaíma, o herói sem nenhum caráter, S. 147: »Acabou-se 

a história e morreu a vitória.«

140 | JAFFE, Noemi: Macunaíma. São Paulo: Publifolha 2001, S. 36.

141 | ANDRADE, Mário de: Macunaíma, o herói sem nenhum caráter, S.  148: »Tudo ele 

contou pro homem e depois abriu asa rumo de Lisboa. E o homem sou eu, minha gente, e 

eu fiquei pra vos contar a história.«

142 | Mário de Andrade kannte von Koch-Grünbergs sechsbändigem Werk, den 

›Ergebnissen einer Reise in Nordbrasilien und Venezuela in den Jahren 1911-1913‹, vier 

Bände (der 2. Auflage, die 1924 in Stuttgart erschienen war).

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 171

ná Indianer –, der kosmogonische Mythen, Heldenlegenden und humoristische Er-
zählungen umfasst. Macunaíma, der Stammesheld, ist bereits eine ambigue Figur, 
die einerseits als großer Ernährer auftritt, über Schaffenskräfte und Verwandlungs-
fähigkeiten verfügt, andererseits aber boshaft und verschlagen ist. Koch-Grünberg 
zufolge setzt sich der Name aus ›maku‹ für ›böse‹ bzw. ›schlecht‹ und dem Suffix 
›ima‹ für ›groß‹ zusammen, was soviel bedeutet wie ›der große Böse‹. Neben dem 
Stammeshelden Macunaíma fließen in Mário de Andrades gleichnamigen Protago-
nisten auch Charakteristika weiterer Figuren aus den Legenden der Taulipang und 
Arekuná ein, so etwa Kone’wó, ein mutiger und scharfsinniger Held, sowie der Lüg-
ner Kalawunseg.143 Außer den von Koch-Grünberg gesammelten Legenden werden 
in den Roman zahlreiche weitere Quellen einbezogen.144 Mário de Andrades Werk 
erhebt allerdings keinerlei Anspruch auf ethnologische Authentizität oder folkloris-
tische Reinheit, sondern verbindet vielmehr die verschiedensten Quellen zu einer 
»panfolkloristischen Archi-Legende«145, wie es Haroldo de Campos treffend formu-
liert hat. Trotz der Einbeziehung zahlreicher regionaler Kulturspezifika tendiert Ma-
cunaíma, o herói sem nenhum caráter zur ›Entörtlichung‹, indem die verschiedensten 
Schauplätze und lokalen Charakteristika miteinander verbunden werden.

Der Film macunaíma behält die Handlung und die narrative Struktur der 
Rhapsodie von Mário de Andrade in ihren Grundzügen bei. Allerdings wird die 
stark ausgeprägte mythopoetische Ebene des Buchs fast völlig aufgehoben und 
durch soziale, politische und zeitgeschichtliche Bezüge zum Brasilien der späten 
1960er Jahre ersetzt. Dabei fallen beinah alle magischen Dimensionen des Buchs 
weg: Macunaíma verfügt in dem Film weder über Zauberkräfte noch über die 
Fähigkeit zu Verwandlungen (die einzigen Verwandlungen – die temporäre zum 
Prinzen und sein endgültiges Weißwerden – vollziehen sich, wie in der literari-
schen Vorlage, ohne sein Zutun); die vielen Fabelwesen des Buchs werden durch 
wirklichkeitsnahe Personen ersetzt oder fallen gänzlich weg (mit Ausnahme des 
kannibalischen Waldungeheuers Currupira und der mörderischen Uiara, die ihm 
als schöne Frau im Wasser erscheint); die mehrfachen Tode und Auferstehungen 
des Protagonisten weichen einem einzigen, definitiven Tod. Macunaíma ist in 
keine kosmische Ordnung mehr eingebunden; sein Ableben ist endgültig und 
wird von keiner Transzendenz gemildert: Anstatt in den Himmel aufzusteigen, 
um sich dort in das Sternbild des Großen Bären zu verwandeln, endet der Film 

143 | Vgl. LOPEZ, Telê Porto Acona: Macunaíma – a margem e o texto. São Paulo: Hucitec/

Secretaria da Cultura, Esporte e Turismo 1974, S. 3.

144 | Dies sind u.a. A Língua dos Caxinauás von Capistrano de Abreu, O selvagem von 

Couto de Magalhães, Poranduba amazonense von João Barbosa Rodrigues und Os contos 

populares von Sílvio Romero. Zu den vielfältigen Verweisen in Macunaíma, o herói sem 

nenhum caráter vgl. PROENÇA, Manuel Cavalcanti: Roteiro de Macunaíma.

145 | CAMPOS, Haroldo de: »›Macunaíma‹: A imaginação estrutural« [Orig. 1973]. In: Mário de 

Andrade: Macunaíma, o herói sem nenhum caráter, S. 364-373, hier S. 368: »arqui-legenda 

panfolclórica«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹172

mit einer Blutlache von Macunaíma, der als Held gescheitert ist. Heloísa Buarque 
de Hollanda zufolge besteht der zentrale Unterschied zwischen den beiden Wer-
ken im Wandel von der »Entdeckung der Wurzeln des ›brasilianischen Charak-
ters‹ – oder dem Fehlen dieses Charakters« bei Mário de Andrade zu der »Kritik 
eines verorteten und politisch definierten ›brasilianischen Charakters‹« bei Joa-
quim Pedro de Andrade.146 

Die Ambivalenz der Figur des Macunaíma im Buch weicht im Film einer 
überwiegend negativen Charakterisierung des Protagonisten, der Ton ist ag-
gressiver und pessimistischer, aber ebenfalls humorvoll. Während bei Mário de 
Andrade der Handlungsverlauf durch die Suche nach der Muiraquitã bestimmt 
ist, weist der Film signifikante Abweichungen hierzu auf: Macunaíma und sei-
ne Brüder begeben sich nicht auf die Suche nach dem Amulettstein Muiraquitã 
nach São Paulo, sondern kommen dort als mittellose Migranten an. Ci ist nicht 
mehr die ›Mutter des Urwalds‹, sondern eine Guerrillera, die sich und ihren Sohn 
Macunaíma Júnior versehentlich mit einer Zeitbombe in die Luft sprengt. An-
dere zeitgeschichtliche Bezüge sind u.a. Polizisten in Zivilbekleidung als Hin-
weis auf die Repressionen des Militärregimes sowie eine ironische Inversion der 
patriarchalischen Mann-Frau-Rollen zwischen Ci und Macunaíma. Neben der 
zeitgeschichtlichen Aktualisierung des Buches werden in dem Film zahlreiche 
intermediale und interfilmische Bezüge hergestellt u.a. zum Hollywood-Musical, 
zur Chanchada und zur Popkultur der 1960er Jahre, wodurch brasilienbezogene 
Diskursformationen kritisch reflektiert werden, wie noch näher auszuführen ist.

IV. 2.2.3	 Rassen-Diskurs »in unreiner Rede«
Im Gegensatz zu dem Buch von Mário de Andrade, in dem die Familie von Ma-
cunaíma zu Beginn noch indigener ›Abstammung‹ ist, verkörpern die Familien-
angehörigen in Joaquim Pedro de Andrades Film von Anfang an die ethnische 
Pluralität Brasiliens. Manifestiert sich in Mário de Andrades Roman eher eine my-
thopoetische Darstellung der Entstehung der drei Ethnien, aus deren Mischung 
das brasilianische ›Volk‹ hervorgegangen ist, so zielt der Film auf eine soziohis-
torisch geprägte, entmystifizierende Auseinandersetzung mit den Diskursforma-
tionen der ›mestiçagem‹ (›Rassenmischung‹), des ›branqueamento‹ (›Aufhellung 
der Hautfarbe‹) und der ›democracia racial‹ (›rassische Demokratie‹). 

Macunaíma durchläuft zwei Verwandlungen vom Schwarzen zum Weißen, 
zunächst eine temporäre und dann eine endgültige ›rassische‹ Transformation. 
Die erste Verwandlung Macunaímas vollzieht sich im Beisein von Sofará, die den 
kleinen schwarzen ›Jungen‹ mit in den Urwald nimmt. Sofará zieht zwischen 
ihren Beinen eine selbst gedrehte Zigarette hervor, die sie Macunaíma zu rau-
chen gibt. Nach dem ersten Zug verwandelt sich der von Grande Otelo dargestell-

146 | HOLLANDA, Heloísa Buarque de: Macunaíma: da literatura ao cinema, S.  76: »de-

scoberta das raízes do ›caráter brasileiro‹ – ou da falta desse caráter«; »crítica de um ›ca-

ráter brasileiro‹ localizado e politicamente definido«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 173

te Macunaíma in einen von Paulo José verkörperten weißen Prinzen mit langem 
blonden Haar und federbestecktem Hut, der mit einem knallbunten Mäntelchen 
aus Krepppapier, blumengemusterter Pelerine und weißer Strumpfhose bekleidet 
ist.147 Der Prinz nimmt weitere gierige Züge an der Zigarette, bei der es sich der 
Größe und Form nach offenbar um einen Joint handelt, und verschwindet mit 
der sexhungrigen Sofará zum Liebesspiel in den Büschen. Die Verwandlung des 
›Knaben‹ Macunaíma in eine Art psychedelischen Prinzen ist von absurder Komik 
und wirkt wie eine Parodie auf die Hippies mit ihrer von ›free love‹, kunterbunter 
Popkultur und dem Konsum psychedelischer Drogen bestimmten Lebensart. 

Die geschilderte Sequenz bezieht sich jedoch primär auf spezifisch brasiliani-
sche Diskursformationen. Nach der Verwandlung Macunaímas – dargestellt durch 
einen harten Schnitt, gefolgt von einem Knall und Harfenklängen – beginnt eine 
populäre ›marcha de carnaval‹, das brasilianische Karnevallied Cecy e Pery von 
Príncipe Pretinho. Der Name des Musikers bekommt im Kontext des Films eine 
besondere Bedeutung: Die Verwandlung Macunaímas vom schwarzen »menino 
feio danado«148 zum »príncipe lindo«, einem wunderschönen weißen Prinzen – als 
eine primär ›rassische‹ Transformation mit der Konnotation einer Aufwertung –, 
wird ironisch gebrochen durch die ›marcha de carnaval‹ des schwarzen Samba-
Musikers bzw. dessen Namen Príncipe Pretinho (›Prinz Schwärzchen‹). Zentral ist 
jedoch vor allem der Liedtext. Darin werden Peri und Ceci besungen, die Protago-
nisten aus José de Alencars O Guarani, der neben Iracema, lenda do Ceará als india-
nistischer Roman par excellence gelten kann und in Carlos Gomes’ gleichnamiger 
Vertonung zu einer der berühmtesten Opern Brasiliens avancierte. O Guarani ist 
überdies der meistverfilmte Roman des brasilianischen Kinos, von dem sechs af-
firmative Adaptionen existieren, angefangen mit der Version Vittorio Capellaros 
von 1916 bis hin zu Norma Bengells Film aus dem Jahr 1996. Zur Entstehungszeit 
von Joaquim Pedro de Andrades macunaíma existierten drei filmische Versionen 
von O Guarani, der damit – gemeinsam mit drei Adaptionen von Iracema, lenda do 
Ceará – bereits der meistverfilmte Roman in Brasilien war. Über die romantische 
Vereinigung der Portugiesin Ceci mit dem ›Indianer‹ Peri entwirft Alencar einen 
nationalen Ursprungsmythos, der die Assimilierung des indigenen Anderen im-
pliziert – wie sie in Peris Taufe als Auflösung der ›indianischen‹ kulturellen Identi-
tät emblematisch zum Ausdruck kommt.149 

147 | Bei Mário de Andrade verwandelt sich Macunaíma von selbst in einen »príncipe lin-

do«, einen »wunderschönen Prinzen«, dessen Aussehen und Ethnizität nicht weiter spezi-

fizier t wird: »Doch kaum legte sie den Jungen in die Tiriricas, Tajás und Trapoerabas des 

Moderbodens, wuchs er im Nu und wurde ein wunderschöner Prinz.« (»Mas assim que dei-

tou o curumim nas tiriricas, tajás e trapoerabas da serrapilheira, ele botou corpo num 

átimo e ficou um príncipe lindo.«) ANDRADE, Mário de: Macunaíma, o herói sem nenhum 

caráter, S. 8.

148 | Ein »verdammt hässliches Kind«, wie die ›Mutter‹ ihr Neugeborenes bezeichnet.

149 | Vgl. zu O Guarani Kap. III.6, insbesondere S. 85-89. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹174

Die »foundational fiction«150 in O Guarani bzw. daran angelehnte affirmative 
Kulturproduktionen, insbesondere die Romanverfilmungen und Carlos Gomes’ 
Oper, werden in der Darstellung von Macunaímas Transformation ironisch unter-
laufen. Der Verweis auf den nationalen Ursprungsmythos über eine ›marcha de 
carnaval‹ verstärkt die karnevaleske Atmosphäre der Sequenz, wie sie bereits 
durch die Verwandlung des schwarzen Macunaíma in den weißen Prinzen und 
dessen bunte Kostümierung entsteht. Einer der wenigen Teile des Liedtextes, der 
nicht von Sofará und Macunaíma übertönt wird, lautet: »Peri war Ceci, Ceci war 
Peri«.151 Bezieht sich die Gleichsetzung von Peri und Ceci in dem Lied auf die in O 
Guarani geschilderte ›ewige Liebe‹ und Verschmelzung der beiden, so wirkt die-
ser Satz im Kontext des Films wie eine ironische Brechung der Rollenbesetzung 
– denn Sofará entspräche mit ihrem langen schwarzen Haar und dem dunklen 
Teint eigentlich dem ›Indianer‹ Peri und der hellhäutige Prinz der Europäerin 
Ceci. Neben der geschlechtlichen bzw. ethnischen Inversion der Alencar’schen 
Figuren werden auch deren Attribuierungen, vor allem Edelmut, Heroik und Er-
habenheit, konterkariert. So ist Sofarás Handeln offenbar gänzlich von Lüstern-
heit bestimmt, und der Prinz frönt eher selbstverliebt seiner eigenen – durchaus 
lächerlichen – Erscheinung, als dass er Augen für Sofará hätte. Statt der romanti-
schen Liebe bei Alencar existieren im Film nur fleischliche Gelüste zwischen den 
beiden Figuren. In einer weiteren Sequenz, in der Sofará und der Prinz zu dem-
selben Lied im Urwald verschwinden, ist das Liebesspiel der beiden ins Groteske 
übersteigert: Sofará beißt dem schreienden effeminierten Prinzen in den großen 
Zeh, bis Blut fließt. Durch diesen ironischen Verweis auf den Kannibalismus 
wird das indianistische Idealbild der würdigen und selbstlosen ›Edlen Wilden‹ – 
verkörpert durch Peri bzw. Iracema – gekoppelt an das Feindbild der Kannibalen 
bzw. der Kannibalinnen, mit dem vor allem diejenigen ›Indianer/innen‹ stigma-
tisiert wurden, die den Europäern ablehnend gegenüber standen.152 Die parodis-
tische Juxtaposition von Filmfiguren und Liedtext subvertiert den fundierenden 

150 | Vgl. SOMMER, Doris: »Irresistible romance: the foundational fictions of Latin 

America«.

151 | »Peri era Ceci, Ceci era Peri«.

152 | macunaíma spielt wiederholt ironisch auf den Kannibalismus an, wobei der Film die-

se Fremdzuweisung und die dichotome Abgrenzung vom europäischen Selbstbild durch-

kreuzt, vor allem in der Sequenz, in welcher der schwarze ›Junge‹ Macunaíma im Urwald 

auf den Currupira trif f t. Dieser isst gerade rohes Fleisch, das er sich von seiner eigenen 

Wade abschneidet und möchte darauf den »herói de nossa gente« auffressen. In macunaíma 

erscheint die folkloristische Figur des Currupira, eigentlich ein Beschützer der Tiere und 

Pflanzen, als Menschenfresser. Mit seinem europäischen Aussehen und dem Messer mit 

Stahlklinge entspricht der kannibalische Currupira bei Joaquim Pedro de Andrade gerade 

nicht dem verbreiteten Bild des ›menschenfressenden Indianers‹. Seine höhlenmenschen-

artige Erscheinung und sein ›barbarisches‹ Gebaren widersprechen wiederum dem Bild des 

›zivilisier ten Europäers‹ als dem Gegenpol zu den ›kulturlosen Indianer/innen‹.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 175

nationalen Mythos Brasiliens. Dies gilt umso mehr, als es sich bei dem weißen 
Prinzen eigentlich um einen schwarzen ›Jungen‹ handelt, womit (erneut) auf den 
afrikanischstämmigen Bevölkerungsteil Brasiliens verwiesen ist, der im nationa-
len Ursprungsmythos des Indianismo gänzlich ausgeblendet wurde.

Abb. 54-56: macunaíma

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹176

In der Sequenz der endgültigen Transformation Macunaímas vom schwarzen 
›Jungen‹ zum weißen Mann werden die ethnisch-sozialen Verhältnisse in Brasi-
lien reflektiert, insbesondere die ›democracia racial‹, die so genannte ›rassische 
Demokratie‹ des Landes. Nach dem Tod der Mutter verlassen die drei Brüder mit 
Jiguês Freundin Iriqui ihren Heimatort, »und brechen auf in diese Welt Got-
tes«153, wie es im Voice-over heißt. Auf einem Feld kommen sie zu einem kleinen 
Hügel, aus dem plötzlich eine Fontäne aufsteigt. Macunaíma stellt sich unter den 
Wasserstrahl, macht entzückt einen Luftsprung und wird – wie in der temporä-
ren Verwandlung zum Prinzen – durch einen harten Schnitt, gefolgt von einem 
Knall und Harfenklängen in einen jungen weißen Mann verwandelt. Das langsa-
me, sentimentale Liebeslied Sob uma cascata (›Unter einem Wasserfall‹) erklingt, 
während Macunaíma einen wilden Freudentanz vollführt und ausruft: »Ich bin 
weiß geworden! Ich bin schön geworden!«154 Als Maanape sich unter die Fontäne 
stellen möchte, hält ihn – der nun weiße – Macunaíma warnend zurück: Da er 
schon weiß sei, könnte er schwarz werden, worauf Maanape erschrocken vor dem 
Wasserstrahl zurückweicht. Der schwarze Bruder Jiguê hingegen rennt auf die 
Fontäne zu, doch als er diese erreicht, versiegt das Wasser. Auf Jiguês Klage über 
seine ausgebliebene Weißwerdung antwortet Macunaíma, er solle nicht traurig 
sein, denn: »Lieber näselnd als ohne Nase.«155 

Die Darstellung von Macunaímas Verwandlung in einen Weißen enthält 
einen parodistischen Verweis auf Lloyd Bacons Musical footlight parade/pa-
rade im rampenlicht (USA 1933), wobei die rassistische Konnotation einer Se-
quenz des Hollywood-Films156 ironisierend auf die spezifische Situation in Bra-
silien übertragen wird. Es handelt sich dabei um die Szene, in der Chester Kent 
(James Cagney), der Schöpfer von Musical-Vorspielen, auf einer Straße in Harlem 
die Inspiration für seine ›Waldnymphen‹-Nummer bekommt. In Nahaufnahme 
exklamiert er begeistert: »A mountain waterfall splashing on beautiful white bo-
dies!« Die folgende Einstellung setzt mit Kents Blick die Quelle seiner Inspiration 
ins Bild: Halbnackte schwarze Kinder spielen badend unter dem Wasserstrahl 
eines Hydranten. Den Höhepunkt des Films bildet dann eine monumentale Mu-
sical-Choreografie von Busby Berkeley, bei der zur Liebesszene eines weißen Paa-
res Massen geometrisierter Frauenkörper unter einem stilisierten Bergwasserfall 
zu sehen sind, begleitet von dem Liebeslied By a Waterfall von Sammy Fain und 
Irving Kahal.

153 | »e partiram por esse mundo de Deus«.

154 | »Fiquei branco! Fiquei lindo!“

155 | »Antes fanhoso que sem nariz.«

156 | Richard Dyer hat zu Recht darauf hingewiesen, dass im Musical des Classical 

Hollywood die »joyous self-expression« weißen Figuren vorbehalten sei. Vgl. DYER, Richard: 

»The Colour of Enter tainment«. In: Bill Marshall/Robynn Stilwell (Hg.): Musicals: Hollywood 

and Beyond. Exeter: Intellect 2000, S. 23-30.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 177

In macunaíma ist der ironische Bezug auf den Hollywoodfilm durch eine 
brasilianische Version des Musical-Songs By a Waterfall kenntlich gemacht. Die 
Verwandlung des schwarzen Körpers in einen ›beautiful white body‹, wie ihn der 
Protagonist aus footlight parade imaginiert, vollzieht sich in grotesker Weise 
direkt durch die Wasserfontäne. Die ›rassische‹ Transformation mündet hierbei 
nicht in einer romantisierten Liebesszene, sondern in der Dekuvrierung der eth-
nisch-sozialen Machtverhältnisse in Brasilien. Mit der Verwandlung Macunaímas 
in einen Weißen geht die unmittelbare Veränderung seines ›Rassenbewusstseins‹ 
und seines Verhaltens einher. In dem Freudenruf über sein neues Aussehen iden-
tifiziert Macunaíma ›weiß‹ mit ›schön‹. Die Dunkelhäutigkeit hingegen stellt er 
als einen Defekt dar, indem er seinen schwarz gebliebenen Bruder Jiguê mit dem 
grotesken Sinnspruch tröstet, dass es besser sei, nasal zu sprechen als keine Nase 
zu haben. Die Begehrlichkeit der weißen Hautfarbe erklärt sich durch die damit 
verbundenen sozialen Vorteile. Wie selbstverständlich wechselt Jiguês Freundin 
Iriqui über zu dem weiß gewordenen Macunaíma.157 In der anschließenden Se-
quenz rudert der schwarze Jiguê alleine ein Boot, auf dem sich die anderen – aus-
nahmslos Weiße – ausruhen, allen voran Macunaíma, der genussvoll mit Iriqui 
in seinem Schoß gebettet daliegt.

Die Weißwerdung Macunaímas ist eine satirische Auseinandersetzung mit 
der vermeintlichen ›democracia racial‹ in Brasilien und den Diskursformatio-
nen der ›mestiçagem‹ (›Rassenmischung‹) und des ›branqueamento‹ (›Weißma-
chung‹), d.h. der Ideologie einer ›rassischen‹ Aufhellung zur ›Verbesserung des 
brasilianischen Volkes‹. Ein zentraler Hintergrund ist dabei die Sklaverei, die in 
Brasilien über dreihundert Jahre Bestand hatte, wobei mehr als drei Millionen 
Afrikaner in das südamerikanische Land deportiert wurden. Mit der Abschaf-
fung der Sklaverei im Jahr 1888 ging eine »aggressive Politik der Förderung der 
europäischen Einwanderung«158 einher, mit dem Ziel, das Land ›weißer zu ma-
chen‹. Die Einwanderungspolitik zielte auf eine Europäisierung Brasiliens, wo-
bei mit dem »branqueamento da população«, der angestrebten ›Aufweißung‹ der 
Bevölkerung, nicht zuletzt auch »das Vergessen der Jahrhunderte der Sklaverei« 
beschleunigt werden sollte.159 Marilena Chaui resümiert die Ideologie des ›bran-
queamento‹, die bereits in Silvio Romeros Buch O caráter nacional e as origens do 
povo brasileiro (›Der nationale Charakter und die Ursprünge des brasilianischen 
Volkes‹, 1881) formuliert ist: »Um die Degeneration der neuen Mestizen-Rasse zu 
verhindern, wird es nötig sein, ihre Aufhellung voranzutreiben, die europäische 

157 | Von Bedeutung ist dabei auch die Rollengeschichte von Paulo José, der in dem da-

mals aktuellen Er folgsfilm todas as mulheres do mundo/alle frauen der welt (BRA 1967, R: 

Domingos de Oliveira) einen Frauenhelden und Verführer verkörpert.

158 | SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil, S. 43: »política agressiva de incentivo 

à imigração européia«.

159 | IANNI, Octávio: A idéia de Brasil moderno, S.  21: »jogava na europeização, ou no 

branqueamento da população, para acelerar o esquecimento dos séculos de escravismo«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹178

Immigration zu fördern.«160 Zu Beginn des 20. Jahrhunderts erhielt die Ideologie 
des ›branqueamento‹ erneuten Auftrieb. Während die ›Rassenmischung‹ häufig 
für die Rückständigkeit des Landes verantwortlich gemacht wurde, wertet Gilber-
to Freyre in der einflussreichen Publikation Casa grande & senzala (›Herrenhaus 
und Sklavenhütte‹, 1933) die bis dahin stigmatisierte ›mestiçagem‹ grundlegend 
auf. Neben der primären Fokussierung vermeintlicher ›rassischer Eigenschaften‹ 
bekommen in Casa grande & senzala auch die kulturellen Elemente der ›mesti-
çagem‹ große Bedeutung beigemessen. Bei Freyre wird die ›mestiçagem‹ nicht 
nur als Positivum begriffen, sondern sie fungiert überdies als »Konstituens einer 
modernen Nationalidentität, der brasilianidade [sic!]«161. So heißt es in einem be-
kannten Satz aus Casa grande & senzala: »Jeder Brasilianer, selbst der Weiße mit 
blondem Haar, trägt in der Seele, wenn nicht in der Seele und im Körper […] eine 
Spur, oder zumindest einen Tupfen, des Eingeborenen oder des Schwarzen.«162 
Mit der diskursiven Verschiebung, durch die der ›mestiço‹ bzw. die ›mestiça‹ 
(›Mischling‹) zum repräsentativen Typus Brasiliens wird und die ›mestiçagem‹ 
zum nationalen Symbol schlechthin, beginnt auch ein »Prozess der De-Afrikani-
sierung«163 verschiedener Kulturformen.164 Unter dem Einfluss eines »Diskurses 
nationalistischer Prägung wird eine Reihe von Symbolen mestiça165, genauso wie 
ein stark rassengemischtes kulturelles Zusammenleben zum Modell der rassi-
schen Gleichheit wird«.166

160 | CHAUI, Marilena: Brasil, S.  49: »Para evitar a degeneração da nova raça mestiça, 

será preciso estimular seu embranquecimento, promovendo a imigração européia.«

161 | LINK-HEER, Ursula: »Nation, Rasse, Métissage. Überlegungen zu einem okzidenta-

len Diskurs-Dispositiv und seiner Umwertung in Brasilien«. In: Bernd Lenz/Hans-Jürgen 

Lüsebrink (Hg.): Fremdheitserfahrung und Fremdheitsdarstellung in okzidentalen Kulturen. 

Passau: Richard Rothe 1999, S. 365-379, hier S. 371.

162 | FREYRE, Gilberto. Casa grande & senzala. Introdução à história da sociedade 

patriarcal no Brasil, 2 Bde. Rio de Janeiro: José Olympio 1969 [Orig. 1933], hier Bd. 2, 

S. 395: »Todo brasileiro, mesmo o alvo, de cabelo louro, traz na alma, quando não na alma 

e no corpo […] a sombra, ou pelo menos a pinta, do indígena ou do negro.«

163 | SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil, S. 28: »processo de desafricanização«.

164 | So wird die Feijoada, ursprünglich ein Bohneneintopf der Sklavinnen und Sklaven, 

in den 1930er Jahren zum Nationalgericht; Capoeira, eine als Tanz getarnte Form der 

Selbstverteidigung der Sklaven, die Ende des 19. Jahrhunderts unter strafrechtlicher 

Verfolgung verboten war, entwickelt sich 1937 zum brasilianischen Nationalsport; und die 

dunkelhäutige Heilige Nossa Senhora da Conceição Aparecida wird zur Beschützerin der 

brasilianischen Bevölkerung.

165 | ›Mestiça‹ meint hier gemischt, mit dem Beiklang der ›Rassenmischung‹.

166 | SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil, S.  30: »nas mãos de um discurso de 

cunho nacionalista, uma série de símbolos vai virando mestiça, assim como uma alentada 

convivência cultural miscigenada torna-se modelo de igualdade racial«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 179

Vor dem Hintergrund von ›mestiçagem‹, ›branqueamento‹ und ›democracia 
racial‹ wird die Kritik an diesen Diskursformationen in Joaquim Pedro de An-
drades Film deutlich. Die Sequenz der endgültigen ›rassischen‹ Transformation 
von Macunaíma entlarvt die ›democracia racial‹ als Mythos angesichts der wir-
kungsmächtigen Ideologie des ›branqueamento‹, die sich in der sozialen Auf-
wertung des Helden auf Kosten seines schwarzen Bruders Jiguê niederschlägt. 
Der offenkundige Rassismus widerspricht der harmonischen Auffassung einer 
als ›democracia racial‹ idealisierten ›mestiçagem‹. Damit stimmt der Film mit 
der kritischen Sicht überein, wie sie erstmals in Florestan Fernandes’ 1965 er-
schienener Studie A integração do negro na sociedade de classes (›Die Integra-
tion des Schwarzen in die Klassengesellschaft‹) formuliert wurde, in der die 
›Rassenthematik‹ in Brasilien unter dem Gesichtspunkt der gesellschaftlichen 
Ungleichheit beleuchtet und die vermeintliche ›democracia racial‹ als Mythos 
entlarvt wird.167 

Der »racismo à brasileira« – der spezifisch brasilianische Rassismus, der 
durch ›mestiçagem‹ und ›branqueamento‹ entstand, »Diskriminierung nur im 
Privatleben zugesteht« und »Ungleichheit in den Lebensbedingungen hervor-
bringt, jedoch assimilatorisch im Bereich der Kultur ist«168 – wird auch in weite-
ren Sequenzen von macunaíma offen gelegt. Bei einer Ansprache Macunaímas, 
in der er die nationalistische Rede eines Afro-Brasilianers auf einem öffentli-
chen Platz korrigiert, ruft Macunaíma: »nichts von dem stimmt, was dieser 
Mulatte da von der größten mulataria169 gesagt hat!«170 Sein schwarzer Bruder 
Jiguê erwidert darauf, dass er, kaum weiß geworden, sich wohl schon in einen 
Rassisten verwandelt habe.171 Nachdem Jiguê infolge der Rede von Macunaíma 
– der die Verantwortung auf seine Brüder abgewälzt und sich entfernt hat – ver-
haftet worden ist, erinnert der weiße Maanape seinen schwarzen Bruder Jiguê 
an ein brasilianisches Sprichwort: »Branco quando corre é campeão, agora preto 
é ladrão« – wenn ein Weißer rennt, sei er ein Champion, ein rennender Schwar-
zer sei jedoch ein Dieb. Maanape fügt hinzu, dass Jiguê gerannt sei, verprügelt 
wurde und die Nacht im Gefängnis verbracht habe und kommentiert dies mit 
»Bem feito!« – »Recht geschehen!« Joaquim Pedro de Andrades kritische Aus-
einandersetzung mit dem Rassismus in Brasilien manifestiert sich somit nicht 

167 | Vgl. FERNANDES, Florestan: A integração do negro na sociedade de classes. São 

Paulo: Companhia Editora Nacional 1965.

168 | SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil, S.  36: »racismo à brasileira […] que 

admite a discriminação apenas na esfera íntima e difunde a universalidade das leis, que 

impõe a desigualdade nas condições de vida, mas é assimilacionista no plano da cultura«. 

Hervorhebung im Original.

169 | ›Mulataria‹ ist eine pejorative Bezeichnung für eine Gruppe von ›Mulatten‹ bzw. 

›Mulattinnen‹.

170 | »não é nada disso que falou esse mulato aí, da maior mulataria!“

171 | »Foi só virar branco e ficou racista, né?”

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹180

etwa im Sinne einer ›politisch korrekten‹ Anprangerung. Vielmehr werden 
rassistische Verhaltensweisen reproduziert und durch satirischen Humor als 
solche dekuvriert. 

IV. 2.2.4	 Hyper-Brasilianität
Der finale Kampf zwischen Macunaíma und Pietro Pietra steht ebenfalls im Zei-
chen von satirischem Humor und grotesker Überzeichnung. Bezeichnenderweise 
ereignet sich der Showdown in der Villa im Parque Lage am Fuße des Corcovado. 
Dort hatte Glauber Rocha in terra em transe bereits eine linkspolitische Rallye 
als groteskes Samba-Spektakel dargestellt und damit erstmals im Kino einen tro
pikalistischen Ton angeschlagen. An dem markanten Schauplatz im Parque Lage 
inszeniert Joaquim Pedro de Andrade ebenfalls eine Schlüsselszene seines Films, 
in der die Antagonisten Macunaíma und Pietro Pietra ihren Showdown bei einer 
»feijoada comemorativa« austragen. Anlass der ›Gedenk-Feijoada‹ ist die Hoch-
zeitsfeier einer Tochter des Industriemagnaten Pietra, wobei sich ihr Fest aus-
nimmt wie eine groteske Spiegelung der brasilianischen Gesellschaft unter der 
Militärdiktatur. Deutlich wird dies vor allem durch die exzessive Akkumulierung 
von Symbolen und Wahrzeichen Brasiliens. Im bunt geschmückten, mit Girlan-
den, Krepppapier und Luftballons verzierten Atrium, in dem die Feier stattfindet, 
stechen immer wieder die brasilianischen Nationalfarben hervor. So ist Macunaí-
ma mit einem gelb-grünen Frack bekleidet und die Braut trägt ein gelbes Hoch-
zeitskleid, das in einer Einstellung zusammen mit dem grünen Kostüm einer 
anderen Frau ebenfalls die brasilianischen Nationalfarben ergibt. Von symboli-
scher Bedeutung ist auch das Hochzeitsessen, das brasilianische Nationalgericht 
Feijoada, mit dem ein großes Schwimmbecken in der Mitte des Atriums gefüllt 
ist. Anstatt der üblichen Zutaten des Eintopfs, zubereitet aus schwarzen Bohnen, 
Speck, Wurst und Trockenfleisch, schwimmen menschliche Kadaver, Gedärme 
und Gerippe in dem brodelnden Festessen. Und auf einem Podest dreht die Frau 
von Pietro Pietra ein Glücksrad mit dem ›jogo do bicho‹, dem so genannten ›Spiel 
des Tieres‹, einer populären, typisch brasilianischen Lotterie, in der Zahlen mit 
Tiersymbolen kombiniert werden. Die Frau ruft das Los »cachorro número 5« aus, 
worauf ihre Tochter, eine fruchtbehangene Blondine mit einem Papagei auf dem 
Kopf, den mit »Hund Nummer 5« korrespondierenden Gewinner verliest. Dieser 
wird darauf von den anderen Gästen freudig in das Becken geworfen, wo er in 
der kochend heißen Feijoada schreiend stirbt, ein Vorgang, der sich bei weiteren 
Gewinnern wiederholt. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 181

Abb. 57-59: macunaíma

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹182

Offenbar handelt es sich bei der Hochzeitsfeier um eine Parodie auf das patrioti-
sche Gebaren der Militärregierung und ihrer Anhänger, insbesondere auch der 
staatlichen Propaganda mit ihrer fortwährenden Zelebrierung brasilianischer Na-
tionalsymbole. Ad absurdum geführt wird der übersteigerte Patriotismus des Mi-
litärregimes besonders dadurch, dass mehrere Brasilianer/innen in ihrem eige-
nen Nationalgericht verenden und sich so unter allgemeiner Begeisterung zum 
Bestandteil des Festessens der anderen Gäste verwandeln. Das groteske Spektakel 
ist jedoch nicht nur ein Zerrbild der patriotischen Zelebrierung von Brasiliani-
tät unter dem Militärregime. Ebenso werden Fremdbilder Brasiliens aufgegriffen 
und durch starke Überzeichnung als solche dekuvriert. Von besonderer Bedeu-
tung ist dabei die Darstellung der Schwester der Braut. Mit exuberanten exoti-
schen Früchten behangen, ähnelt sie Carmen Miranda, die in Hollywood vor al-
lem mit ihrem ›Tutti-Frutti-Hat‹ zu einer ›brasilianischen Ikone‹ avancierte und 
in ihrer grotesken Exotisierung auch von den tropikalistischen Künstler/innen ge-
schätzt wurde. Bereits in Tropicália, Caetano Velosos tropikalistischem Song par 
excellence, wird die berühmte Sängerin und Schauspielerin im Refrain ironisch 
zelebriert: »viva a banda da da/Carmen Miranda da da da da«.172

Abb. 60: Carmen Miranda in the gang’s all here

172 | Vgl. zu Caetano Velosos Song Tropicália: Kap. IV.1, S. 122ff.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 183

In macunaíma fungiert die Figur der Carmen Miranda als zentraler Subtext, der 
sich nicht bloß in einem intramedialen Bezug auf die Physis des Stars und ihre spe-
zifische Verkörperung von Brasilianität manifestiert, sondern auch auf eine ästhe-
tische Matrix des Filmes verweist. Carmen Miranda hatte im Brasilien der 1930er 
Jahre als Sängerin und Schauspielerin großen Erfolg und wurde in der folgen-
den Dekade in Hollywoodfilmen als stark exotisierte und sexualisierte ›Brazilian 
Bombshell‹ international bekannt. macunaíma knüpft thematisch und ästhetisch 
an filmische Repräsentationen an, die durch Carmen Miranda geprägt wurden und 
in Busby Berkeleys Musical the gang’s all here exemplarisch zum Ausdruck 
kommen. Mirandas Starpersona ist in diesem Film in der Figur der ›Lady with the 
Tutti-Frutti-Hat‹ am stärksten zugespitzt, wobei sie überdeutlich für Brasilien und 
seine Naturreichtümer steht (wie noch näher auszuführen sein wird). Sowohl von 
der starken Stilisierung der Kulissen als auch von der Künstlichkeit und Eindimen-
sionalität der Figuren ähnelt macunaíma den Musicalszenen aus Berkeleys Film, 
wenngleich die Darstellungsweise bei Joaquim Pedro de Andrade nicht im Modus 
des Musicals steht, also nicht genrespezifisch motiviert ist und dadurch besonders 
grotesk wirkt. macunaíma weist ferner eine ähnliche Farbgestaltung wie Berkeleys 
Musical auf; dies gilt neben dem Einsatz greller Farbtöne vor allem für den exzes-
siven Gebrauch der Nationalfarben Brasiliens. Das südamerikanische Land wird in 
beiden Filmen zu den USA in Bezug gesetzt – bei Busby Berkeley affirmativ im Zei-
chen der Good-Neighbor-Policy, bei Joaquim Pedro de Andrade ironisch-subversiv 
mit Blick auf die Alliance of Progress bzw. die Wirtschaftsbeziehungen zwischen 
den USA und der faschistoiden Militärregierung Brasiliens. 

the gang’s all here beginnt mit einer emblematischen Musical-Szene in 
einem Hafen. Begleitet von heiterer Samba-Musik werden von einem Frachter mit 
dem Namen ›Brazil‹ Säcke mit Zucker und Kaffee entladen. Es folgt eine große 
Ladung mit kunstvoll drapiertem Obst und Gemüse, welche durch einen unsicht-
baren Schnitt in den fruchtbehangenen Hut einer exotischen Schönheit übergeht, 
die, umringt von einer Band, vom Meer und Kokosnüssen zu singen beginnt. Das 
Lied mündet in einem Song mit marschartigem Rhythmus, ein Repräsentant der 
USA erscheint im Auto und empfängt die Frau mit der Frage: »Got any coffee on 
you?« Darauf übergibt er ihr einen Schlüssel, bezeichnet als »the key to broad-
way«, worauf die Szene durch eine Kamerafahrt in genretypischer Weise als Teil 
einer Musical-Bühnenaufführung erkennbar wird. Bei dem Ende der Sequenz 
handelt es sich um einen Verweis auf die Karriere von Carmen Miranda, die auf-
grund ihrer musikalischen Erfolge in Brasilien an den Broadway in New York 
eingeladen wurde. Miranda war 1939 in die USA gezogen, wo sie bis 1953 in 13 
Hollywood-Filmen mitspielte. Zum Zeitpunkt des Berkeley-Musicals hatte Miran-
da bereits in drei Musicals für 20th Century Fox große Erfolge erzielt, wobei sie in 
allen drei Filmen exotisch-exuberante Lateinamerikanerinnen verkörpert.173 

173 | Es handelt sich hierbei um die Filme down argentine way/galopp ins glück (USA 1940) 

und that night in rio/carioca – eine nacht in rio (USA 1941) von Irving Cummings sowie week-

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹184

Carmen Mirandas Persona stand in den USA von Beginn an im Zeichen der 
Good-Neighbor-Policy des Präsidenten Franklin D. Roosevelt, die auf eine ver-
stärkte wirtschaftliche und politische Einflussnahme der USA in Lateinamerika 
ausgerichtet war. Bereits seit der Monroe-Doktrin von 1823 behielten sich die USA 
das Recht vor, eine Einflussnahme Europas in Lateinamerika zu unterbinden, um 
dort ihre eigenen Interessen geltend machen zu können. Die panamerikanischen 
Herrschaftsansprüche wurden durch Roosevelt besonders betont, wobei es neben 
der Durchdringung der lateinamerikanischen Märkte mit US-amerikanischen 
Waren und Kapital auch darum ging, billige Rohstoffe aus den Ländern des Sub-
kontinents in die USA einzuführen. Bezeichnenderweise wurde Carmen Miran-
da kurz nach ihrer Ankunft in den USA dem Präsidenten Roosevelt im Weißen 
Haus vorgestellt und ihre folgenden Filmrollen entsprechen ganz der Good-Neig-
hbor-Policy. Die Anfangssequenz aus the gang’s all here hat in dieser Hinsicht 
fast programmatischen Charakter, zumal auf die Good-Neighbor-Policy explizit 
rekurriert wird. Der wirtschaftliche Vorteil, den die USA durch die Naturreich-
tümer Brasiliens erlangen, wird auch verbal deutlich herausgestellt: Mit Blick auf 
einen Kaffeebohnensack äußert der US-Amerikaner: »now I can retire«. Carmen 
Miranda wird zu einer Art Fruchtbarkeitsgöttin stilisiert, indem die entladenen 
Früchte ihre Fortsetzung im Hut der exotischen Schönheit finden. In der Musi-
cal-Sequenz ›The Lady with the Tutti-Frutti-Hat‹ ist die ›Naturhaftigkeit‹ von Car-
men Miranda noch stärker ausgeprägt.174 Bereits durch die Kamerafahrt von Ba-

end in havanna (USA 1941) von Walter Lang. Die von Miranda verkörperte Persona vereint 

verschiedene Stereotype Lateinamerikas in sich, ohne jegliche Unterscheidung zwischen 

Kultur formen aus Argentinien, Brasilien und Kuba. So verschmelzen in ihren musikalischen 

Nummern so unterschiedliche Tänze und Lieder wie Tango, Samba und Habanera. 

174 | Nachdem Miranda in den späten 1920er Jahren zu einer der bekanntesten 

Sängerinnen Brasiliens avancier te und ab 1933 mit ihren Gesangsnummern sehr er folgreich 

in brasilianischen Filmen aufgetreten war, erscheint sie in Wallace Downeys Chanchada 

banana da terra/erdbanane (BRA 1938) erstmals als ›baiana‹, als exotisch kostümierte Frau 

aus dem nordostbrasilianischen Bahia: Zu der Darbietung des Liedes O que é que a baiana 

tem? (›Was ist es, das eine Bahianerin hat?‹) trägt Miranda bereits einen Kopfschmuck, 

in den auch eine Banane eingeflochten ist. Der Film spielt auf der fiktiven Pazifik-Insel 

Bananolândia, wo es einen riesigen Überschuss an Bananen gibt. Insofern ist in banana da 

terra nicht nur eine Vorform des extravaganten ›Tutti-Frutti-Hat‹ angelegt, sondern auch die 

Darstellung einer – als Brasilien dechif frierbaren – ›Bananenrepublik‹, gleichsam als ironi-

sche Auto-Exotisierung, nicht zuletzt auch als Replik auf die ›orientalistische‹ Darstellung 

›primitiver Länder‹ im Hollywood-Kino. João Luiz Vieira zufolge erscheint die Parodie in der 

Chanchada als »einzige mögliche unterentwickelte Antwort eines Kinos, das im Versuch, 

das dominante Kino zu imitieren, darin endet, über sich selbst zu lachen«. VIEIRA, João 

Luiz: »A Chanchada e o Cinema Carioca (1930-1955)«. In: Fernão Ramos (Hg.): História do 

Cinema Brasileiro, S. 129-187, hier S. 168: »única resposta subdesenvolvida possível de 

um cinema que, ao procurar imitar o cinema dominante, acaba rindo de si próprio«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 185

nanen fressenden Affen zu einer Gruppe leicht bekleideter Frauen werden diese 
animalisiert bzw. gleichsam im Tierreich als ›Gute Wilde‹ verortet. Zugleich sind 
die Körper der Frauen stark sexualisiert, was auch in zahlreichen Phallus- und 
Vagina-Symbolen zum Ausdruck kommt: vom bananenbestückten kreisförmigen 
Xylophon, auf dem Carmen Miranda spielt, bis hin zu überdimensionierten Ba-
nanen, mit denen die Frauen hantieren. Suggeriert wird so die Verfügbarkeit der 
exotischen Frauen, aber auch der unberührten Landschaft mit ihren Naturreich-
tümern. Es handelt sich hierbei um ein traditionsreiches Imaginarium im kolo-
nialen Diskurs: die Verschränkung der Besitzergreifung von Frauen und weiblich 
semantisiertem Land. Am Ende der Sequenz erscheint Miranda selbst als exube-
rante Verkörperung von Rohstoffen, indem sie regelrecht in einem Ornament aus 
Früchten verschwindet, das für die Naturreichtümer Brasiliens steht. Dass es sich 
bei dem von Früchten und Frauenkörpern strotzenden vormodernen Paradies um 
Brasilien handelt, wird nicht nur durch den Kontext deutlich, sondern auch durch 
die Farbgestaltung, die primär in Grün und Gelb gehalten ist. Die Reduzierung 
der Figuren auf ihre Körperlichkeit, also auf das ›Naturhafte‹, dem die Kultur der 
USA entgegengestellt wird, zieht sich durch den gesamten Film. Bezeichnender-
weise nähert sich der US-Amerikaner in der Anfangssequenz mit einem Auto-
mobil, während Carmen Miranda in der ›Lady with the Tutti-Frutti-Hat‹-Sequenz 
im Ochsenkarren fährt.

In macunaíma ist der Verweis auf die ›Lady with the Tutti-Frutti-Hat‹ offenbar 
parodistischer Natur, denn die Schwester der Braut hat neben dem exuberanten 
Frucht-Behang, der zu Carmen Mirandas Markenzeichen wurde, noch einen Pa-
pagei auf dem Kopf, und statt eines figurbetonten, stark sexualisierten Kostüms 
trägt sie ein sackartiges Kleid. Sowohl die Exotisierung als auch die Sexualisie-
rung der Miranda-Figur werden damit ironisch konterkariert. Gleiches gilt für die 
Farbsymbolik, die ähnlich wie in the gang’s all here eingesetzt ist, jedoch wie-
derum in grotesker Zuspitzung. Trotz ihres dunklen Hauttyps hat die Schwester 
der Braut – im Gegensatz zu der brünetten Miranda – hellblond gefärbte Haare, 
die gelb wirken und mit dem grünen Papagei auf ihrem Kopf ebenfalls die brasi-
lianischen Nationalfarben ergeben. Die blond gefärbten Haare der dunkelhäuti-
gen Frau erscheinen auch als ironischer Verweis auf das ›branqueamento‹, also 
die ›rassische‹ Aufhellung in der Figur der Carmen Miranda, die als nationales 
Symbol in ihre Persona zwar afro-brasilianische Elemente einbezieht, vor allem 
im Rekurs auf die ›baiana‹175, jedoch selbst hellhäutig ist. Im Gegensatz zu der 
Rolle Mirandas als eine Art Fruchtbarkeitsgöttin, die brasilianische Naturreich-
tümer verspricht, erscheint die Tochter des Industriemagnaten Pietra als Verkün-
derin des Todes. Ironisch invertiert ist die Figur der ›Lady with the Tutti-Frutti-
Hat‹ also sowohl durch ihre Entsexualisierung und Hyperexotisierung als auch 

175 | Zu Carmen Mirandas Verkörperung der ›baiana‹ vgl. SÁ, Simone Pereira de: Baiana 

internacional. As mediações culturais de Carmen Miranda. Rio de Janeiro: MIS 2002, 

S. 97-120.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹186

in ihrer Funktion. Anstatt verfügbare Rohstoffe aus Brasilien zu verkörpern und 
Profit zu versprechen, steht die Figur in macunaíma für einen ›Gewinn‹, der zum 
grotesken Tod ›à la brasileira‹ durch Einkochen in eine gigantische Feijoada führt 
und somit die Brasilianer/innen selbst zum Rohstoff macht. So verschmilzt das 
ironisch gebrochene exotistische Fremdbild Brasiliens im intramedialen Bezug 
auf the gang’s all here mit dem parodistisch überzeichneten Patriotismus des 
Militärregimes, der durch den Tod brasilianischer Bürger in ihrem eigenen Natio-
nalgericht zum Ausdruck kommt. 

Die parodistische Stoßkraft der Sequenz zielt jedoch nicht nur auf die Dekon
struktion exotistischer Fremdbilder Brasiliens und patriotischer Selbstbilder der 
Junta, sondern bezieht sich auch auf Repräsentationen der brasilianischen Linken. 
Nach dem mörderischen ›jogo do bicho‹ kulminiert das Hochzeitsfest in einem 
Showdown zwischen Macunaíma und Pietro Pietra. Der Kampf zwischen dem ar-
men »herói de nossa gente« und dem mächtigen Industriemagnaten erscheint als 
Parodie auf die manichäischen, revolutionsteleologischen Darstellungen des Kamp-
fes zwischen dem brasilianischen ›Volk‹ und seinen Unterdrückern, wie sie in der 
anti-kolonialistischen Kunst, einschließlich der Frühphase des Cinema Novo, vor-
herrschten.176 Signifiziert ist die ›nationale Sache‹ gleichsam durch das Becken mit 
der brodelnden Feijoada, über dem Macunaíma, von Pietro Pietra auf eine Schau-
kel genötigt, in seinem gelb-grünen Anzug hin- und herschwingt. Im Gegensatz 
zu anti-kolonialistischen Kulturproduktionen, die den Opfern der Unterdrückung 
eine würdevolle oder heroische Haltung verleihen, weint Macunaíma angesichts 
der Bedrohung dem Schutz seiner Eltern nach, wobei seine Worte im Stil von Kin-
derreimen gestaltet sind.177 Während der finale Kampf zwischen dem ›Volk‹ und 
seinen Unterdrückern in einem Film wie Glauber Rochas deus e o diabo na terra 
do sol durch volkstümlichen Gesang im Stil der typisch brasilianischen cordel-Li-
teratur kommentiert wird, ist der Showdown in macunaíma untermalt von Johann 
Strauß’ Walzer An der schönen blauen Donau. Das Schaukeln über dem (›nationa-
len‹) Abgrund bekommt durch den Donau-Walzer mit seinem Dreiviertel-Takt den 
Charakter eines beschwingten Kreistanzes, wodurch sich die groteske Note des 
Showdowns noch verstärkt. Zugleich bildet der Walzer einen ironischen Gegenpol 
zu den exzessiv akkumulierten Nationalsymbolen Brasiliens, zumal An der schönen 
blauen Donau als inoffizielle Staatshymne Österreichs gilt. Die Untermalung durch 
einen Walzer macht deutlich, dass die Symbole und ›Wahrzeichen‹ Brasiliens nicht 
mehr als ›genuine‹ Elemente der brasilianischen Kultur fungieren – wie in links-
nationalen bis faschistoiden politischen und künstlerischen Strömungen üblich –, 
sondern stattdessen einer ironischen Dekonstruktion unterzogen werden. Auch der 
Kampf selbst entbehrt jeglichen Heroismus. Macunaíma gelingt es, zurück auf das 
Podest zu kommen, wo er Pietro Pietra blitzschnell seinen Amulettstein Muiraquitã 

176 | Vgl. Kap. II.3.

177 | »Ah, se eu possuisse meu pai e minha mãe de meu lado/não estava padecendo na 

mão desse malvado.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 187

entwendet und ihn auf die Schaukel zwingt. Als der »herói de nossa gente« mit der 
Muiraquitã auf der Stirn nach einem Bogen greift, evoziert dies Darstellungen des 
anti-kolonialistischen Kampfes als Befreiung des kolonialisierten Menschen »in der 
Gewalt und durch sie«178, wie es Fanon prominent formuliert hat. Doch der An-
klang an den anti-kolonialistischen Kampf wird gleich darauf zu dessen ironischem 
Abgesang, da die martialische Haltung Macunaímas erneut in einer grotesken Sze-
ne mündet. Nachdem Macunaíma seinem Widersacher einen Pfeil ins Gesäß ge-
schossen hat, stürzt der Industriemagnat Pietra in das Becken, ruft aus, dass Salz 
fehle und stirbt darauf unter allgemeinem Jubel und zirkusartiger Musik in der 
brodelnden Feijoada, während der »herói de nossa gente« selbstgefällig mit zum 
Triumph erhobenen Armen posiert. 

IV. 2.2.5	 Fortschritt als Niedergang
Nach dem Sieg über Pietro Pietra kehren Macunaíma und seine Brüder aus der 
Metropole an ihren Heimatort im Urwald zurück. Wie im vorangegangenen 
Showdown trägt der »herói de nossa gente« Kleidung, bei der die Nationalfarben 
hervorstechen. Dennoch tritt Macunaíma nicht mehr als ›rein brasilianischer‹ 
Held in Erscheinung. Er trägt nun Cowboystiefel mit Sporen und Bluejeans, eine 
grüne Lederjacke mit Fransen und ein gelbes Polohemd sowie Sonnenbrille und 
Stetson. Trotz Zurschaustellung der Nationalfarben ist der ›Held des brasiliani-
schen Volkes‹ im Stil eines Cowboys bekleidet, einschließlich Pistole und Half-
ter, das ihm im Schritt hängt. An der Seite einer jungen Frau namens Princesa 
(›Prinzessin‹), die ein halbdurchsichtiges Kleid trägt und wie ein Modell posiert, 
ruft Macunaíma seinen Slogan affirmativ wie eine Fanbotschaft zur Stadt hin-
ab, bevor er grinsend mit Princesa im Arm davonläuft: »Wenig Gesundheit und 
viele Ameisen sind die Übel Brasiliens!«179 Noch grotesker wirkt Macunaímas 
Habitus dadurch, dass er sich als Entwicklungshelfer geriert und zugleich wie 
ein hedonistischer Popstar verhält. Diese Haltung nimmt Macunaíma bereits zu 
Beginn der Sequenz ein, in der die Brüder die Stadt verlassen. Während Macu-
naíma sich triumphierend gebärdet, schleppen seine Brüder einen Wagen voller 
Elektrogeräte – vor allem Jiguê, der einzige Schwarze, der die meiste Last trägt 
und vor Anstrengung stöhnt, womit erneut auf den »racismo à brasileira« verwie-
sen wird. Ironisch gebrochen ist die Szene durch ein Voice-over, in dem es heißt, 
dass die Brüder zufrieden waren, »wobei der Held noch zufriedener war als die 
anderen, denn er hatte das Gefühl, das nur ein Held haben kann: eine immense 
Genugtuung«180. Auch in der folgenden Sequenz beschränkt sich Macunaímas 
›Modernisierungsbestreben‹ vor allem auf narzisstisches Gebaren. Während sei-
ne Brüder nun ein mit Elektrogeräten beladenes Boot rudern, winkt Macunaíma 

178 | FANON, Frantz: Die Verdammten dieser Erde, S. 72. 

179 | »Pouca saúde e muita saúva, os males do Brasil são!“

180 | »Estavam satisfeitos porém o herói inda mais contente que os outros, porque tinha 

os sentimentos que só um herói pode ter: uma satisfação imensa.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹188

unbekümmert mit dem Hut und singt ein Lied über die Rückkehr an das Ufer des 
Flusses Uraricoera, das er kurz unterbricht, um sich an seine Begleiterin zu rich-
ten: »Notiere dir folgendes, Princesa: es ist nötig, eine Brücke zu bauen, um das 
Leben des Volkes aus [dem Bundesstaat] Goiás zu erleichtern.«181 Darauf spuckt 
Macunaíma abfällig ins Wasser und führt sein Lied fort. Nach dem Sieg über sei-
nen Widersacher Pietro Pietra gibt sich der »herói de nossa gente« selbstgefällig 
als Schrittmacher der Modernisierung, wobei er offensichtlich alleiniger Nutznie-
ßer des ›Fortschritts‹ ist, der ihn von jeglicher Arbeit entbindet, die seine Brüder 
nun verrichten müssen. Bei Macunaímas neuem Aufzug als ›Entwicklungshel-
fer‹ handelt es sich offenbar um eine Parodie auf die Modernisierung Brasiliens 
wie sie von der Militärregierung mit Hilfe der USA vorangetrieben wurde. Dies 
geht schon aus der Kleidung des »herói de nossa gente« hervor, in der sich brasi-
lianischer Patriotismus und Amerikanisierung ironisch verbinden.

Bereits zu Beginn von macunaíma dient die Kleidung einer Figur als Verweis 
auf die ›Entwicklungshilfe‹ der USA in Brasilien. So besteht Sofarás Kleid aus 
einem Mehlsack mit dem Emblem der Alliance for Progress und dem Aufdruck 
»bread flour« sowie »donated by the people of the United States of America«. Die 
Alliance of Progress entstand 1961 unter der Ägide von John F. Kennedy als Pro-
gramm zur wirtschaftlichen und sozialen Entwicklungshilfe in Lateinamerika (das 
1969 von Richard Nixon beendet wurde). Konzipiert war das Programm vor allem 
als Reaktion auf die Kubanische Revolution und die Bedrohung der US-amerikani-
schen Interessen in Lateinamerika durch den Sozialismus und ›drohende‹ sozia-
le Revolutionen.182 Die lateinamerikanischen Länder verpflichteten sich, günstige 
Bedingungen für Investitionen bzw. die ›Entwicklungshilfe‹ in der jeweiligen Re-
gion herzustellen, wobei die Alliance for Progress schnell zu einem »Vehikel der 
Durchdringung Lateinamerikas mit US-Kapital« wurde.183 Das erklärte Ziel dieser 
Allianz war vor allem die Förderung von Wirtschaftswachstum, Sozialverträglich-
keit und Landreformen. Wenn auch erklärtermaßen demokratische Entwicklungen 
gefördert werden sollten, unterstützte die Alliance for Progress de facto mehrere 
diktatorische Militärregierungen – so auch in Brasilien, wo Präsident Lyndon B. 
Johnson den rechtsgerichteten Militärcoup von 1964 massiv förderte.184 

181 | »Toma nota aí, Princesa: carece de construir aqui uma ponte pra facilitar a vida do 

povo goiano.«

182 | In einer treffenden zeitgeschichtlichen Analyse betont David Horowitz: »the Alliance 

for Progress was, in fact, formulated with the purpose of heading off the social revolution 

in Latin America«. HOROWITZ, David: »The Alliance for Progress«. In: Socialist Register, Bd. 

1, 1964, S. 127-145, hier S. 143. 

183 | LEHR, Volker G.: »Allianz für den Fortschritt«. In: Dieter Nohlen (Hg.): Lexikon Dritte 

Welt, S. 41-42, hier S. 42.

184 | »In Brazil, because of concerns about Quadros and Goulart, it [the Alliance for 

Progress] actually became a tool to undermine the political system.« TAFFET, Jeffrey 

F.: Foreign Aid as Foreign Policy. The Alliance for Progress in Latin America. New York/

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 189

Sowohl die Kleidung von Sofará als auch die von Macunaíma verweisen iro-
nisch auf die Rolle der USA bei der ›Entwicklung‹ Brasiliens unter der Militärdik-
tatur. Der eklatante Widerspruch der Modernisierung manifestiert sich im gro-
tesken Auftreten Macunaímas, der sich nicht nur als Entwicklungshelfer geriert, 
sondern zugleich seine Brüder als Arbeitskräfte ausbeutet und sich dabei wie ein 
Popstar aufführt. Trotz seines triumphalen Gebarens ist der scheinbare ›Moder-
nisierungsgewinner‹ Macunaíma an seinem Heimatort im Urwald dem Unter-
gang geweiht. Die vom »herói de nossa gente« verkörperte Modernisierung läuft 
in der Peripherie ins Leere. Dabei wird die Fortschrittsideologie der Militärregie-
rung und deren Förderung durch US-amerikanische ›Entwicklungshilfe‹ unter 
Bezug auf einen weiteren brasilianischen Fortschritts-Diskurs konterkariert. 

Nachdem Macunaíma wegen seiner Faulheit und der Weigerung, Essen zu su-
chen, von seinen Brüdern verlassen wurde, findet seine letzte Verwandlung statt. 
Die Hütte der Familie zerfällt immer mehr. Als neben Macunaíma in seiner Hän-
gematte eine Seitenwand des Hauses einstürzt, gibt der »herói de nossa gente« 
bloß träge sein Motto wieder: »Ai, que preguiça!« – »Ach, diese Faulheit!« Darauf 
beginnt der physische Verfall Macunaímas. Er liegt nun kränklich vor seiner ver-
fallenden Hütte, brummelt mit fehlenden Schneidezähnen wie ein debiler alter 
Mann vor sich hin und erzählt einem Papagei seine Geschichten. Macunaíma äh-
nelt dabei der bekannten brasilianischen Figur des Jéca Tatú aus Urupês von Mon-
teiro Lobato. Urupês ist der letzte Text in dem gleichnamigen Erzählband, dem 
1918 publizierten Hauptwerk Lobatos. Der Titel bedeutet ›Fungi‹, womit Jéca Tatú 
gleichsam als verkommener ›menschlicher Pilz‹ erscheint. Bereits der Plural des 
Titels verweist darauf, dass der ›urupê‹ Jéca Tatú nicht als Einzelfigur zu verste-
hen ist, sondern als Menschentyp. Dies ist in dem Text auch explizit formuliert: 
Jéca Tatú stehe für den ›piraquára‹, den brasilianischen Hinterwäldler und sei 
dessen »wunderbare fleischliche Verkörperung, in der sich alle Charakteristika 
der Spezies finden«185. Seine Eigenschaften sind extreme Faulheit und Trägheit, 
Primitivität und allgemeines Desinteresse. Jéca Tatús Handeln folge dem »Ge-
setz der geringsten Anstrengung«.186 Die karikaturistische Figur wird dabei dem 
edlen ›Indianer‹ des Alencar’schen Indianismo entgegengestellt: »Gestorben ist 
Perí [sic!], unvergleichliche Idealisierung eines natürlichen Menschen, wie ihn 
Rousseau erträumt hat«; stattdessen gehe es in der »grausamen Ethnologie der 

Abingdon: Routledge 2007, S.  121. Ferner spezifizier t Taffet (ebd. S.  115): »The Johnson 

administration was willing to offer increased economic aid despite the military’s destruc-

tion of democracy.«

185 | LOBATO, Monteiro: »Urupês«. In: ders.: Urupês. São Paulo: Brasiliense 1976 [Orig. 

1918], S. 145-155, hier S. 147: »maravilhoso epitome de carne onde se resumem todas as 

carateristicas da especie«.

186 | Ebd., S.  148: »Seu grande cuidado é espremer todas as conseqüências da lei do 

menor esforço«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹190

modernen Sertanistas187 [um] einen wirklichen Wilden, hässlich und roh, kno-
chig und desinteressiert«.188 Monteiro Lobatos Figur löste nach dem Erscheinen 
von Urupês eine Polemik in Brasilien aus, lief doch die sarkastische Darstellung 
der Rückständigkeit und des Elends auf dem brasilianischen Land dem allgemei-
nen Fortschrittsglauben entgegen. Lobato selbst plädierte für die Entwicklung des 
brasilianischen Hinterlandes, die vor allem durch die Mechanisierung der Land-
wirtschaft erfolgen sollte.

Entgegen Lobatos Plädoyer für der Technisierung des Landes zur Überwin-
dung der ›Rückständigkeit‹ entbehrt die Technik in macunaíma gerade einer 
solchen Funktion. Macunaíma und seine Brüder kommen mit zahlreichen elek-
trischen Geräten in den Urwald, die jedoch aufgrund des fehlenden Stroman-
schlusses nutzlos bleiben – etwa ein Mixer, für den nicht nur der Strom fehlt, 
sondern auch das Essen, das darin zerkleinert werden könnte. Eine bloße Techni-
sierung der Peripherie erscheint in dem Film gerade nicht als probates Mittel, um 
den ›piraquára‹, den brasilianischen Hinterwäldler, zu ›zivilisieren‹. Soll sich bei 
Lobato der ›piraquára‹ durch den zivilisatorischen Fortschritt von einem ›urupê‹ 
in ein würdiges Menschenwesen verwandeln, so ist Macunaímas Entwicklung im 
Film dazu gegenläufig: Er kommt wie ein Zivilisator mit elektrischen Geräten aus 
der Metropole in seinen heimatlichen Urwald zurück, wobei die intendierte Tech-
nisierung des Lebens ihn nicht vor Armut und Verfall bewahrt. Die Elektrogeräte 
dienen nicht etwa dem Fortschritt, sondern sind eher Insignien einer exkludie-
renden Konsumgesellschaft, die in Brasilien unter dem Militärregime gerade 
keinen Wohlstand für breitere Bevölkerungskreise bedeutete, sondern vielmehr 
eine Verstärkung des sozialen Gefälles zur Folge hatte. Trotz der technischen Er-
rungenschaften bleibt Macunaíma wie zu Beginn des Films nichts anderes übrig, 
als Sand zu essen.

Auch wenn das Verspeisen von Sand an Glauber Rochas »Ästhetik des Hun-
gers« erinnern mag, handelt es sich hierbei weder von der Darstellungsweise noch 
von dem weiteren Handlungsverlauf um eine Aktualisierung dieses Paradigmas 
des frühen Cinema Novo, sondern eher um dessen Inversion. So ist das Ende 
von macunaíma nicht etwa durch teleologische Revolutionshoffnungen geprägt, 
sondern durch das Scheitern des Helden. Macunaímas physischer Verfall ma-
nifestiert sich auch in seinem Habitus. Von dem Cowboy-Outfit ist ihm nur die 
Lederjacke geblieben, ansonsten ist der ›Held des brasilianischen Volkes‹ split-
ternackt. Nur mit der grünen Jacke bekleidet, verspeist Macunaíma Bananen in 
seiner Hängematte, wodurch erneut die Nationalfarben ins Bild gesetzt werden. 
Die offenbare Armut und Hinfälligkeit des »herói de nossa gente« widersprechen 

187 | ›Sertanistas‹ sind die Bewohner/innen des Sertão, eine der ärmsten und rückstän-

digsten Gegenden Brasiliens. 

188 | LOBATO, Monteiro: »Urupês«, S. 145: »Morreu Perí [sic!], incomparavel idealização 

dum homem natural como o sonhava Rousseau«; »cruel etnologia dos ser tanistas moder-

nos um selvagem real, feio e brutesco, anguloso e desinteressante«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 191

der Farbsymbolik, nach der Gelb und Grün für den Reichtum Brasiliens stehen. 
Das Überbleibsel seines Cowboy-Outfits und die Bananen erscheinen auch als 
ironische Verweise auf die ›Entwicklungshilfe‹ der USA bzw. auf die Persona der 
Carmen Miranda und die von ihr verkörperten ›Naturreichtümer‹ Brasiliens. In 
Macunaímas letztem Erscheinungsbild sind Mangel und Armut regelrecht aus-
gestellt, wobei diese, anders als im frühen Cinema Novo, groteske Züge aufweisen 
und die Darstellung gerade nicht in einer Apologie der Revolution kulminiert.

Abb. 61-62: macunaíma

In der letzten Sequenz des Films begibt sich Macunaíma an einen Fluss, an dem 
er eine schöne nackte Frau im Wasser erblickt. Eine getragene Melodie setzt ein, 
gefolgt von einem Voice-over, in dem es heißt, dass die Schöne eigentlich keine 
Frau sei, sondern die Menschenfresserin Uiara.189 Als Macunaíma ins Wasser 
springt, beginnt mit Fanfarengeschmetter Heitor Villa-Lobos’ Marsch Desfile aos 
heróis do Brasil. Während eine Großaufnahme aus der Aufsicht Macunaímas Ja-
cke zeigt, aus der Blut sprudelt, beginnt der Gesang mit den Worten »Ruhm den 
Männern, die das Vaterland erhöhen/dieses geliebte Vaterland, das unser Brasi-
lien ist […]«190. Untermalt von dem Marsch quillt immer mehr Blut aus der Jacke, 
bis schließlich unter Fortführung der Musik im Abspann jene grün-gelbe Fläche 
folgt, die bereits zu Beginn von macunaíma zu sehen ist. Über den Marsch von 
Villa-Lobos verknüpft der Film in ironischer Kontrastierung zwei zentrale Ereig-
nisse der brasilianischen Geschichte mit dem Tod Macunaímas, da jener »April-
tag« der ›Entdeckung‹ des Landes im Jahr 1500 durch zeitgeschichtliche Bezüge 
und die exzessiv akkumulierten Nationalsymbole Brasiliens als Subtext auch auf 
den Militärputsch vom 1. April 1964 verweist (wie bereits in der Analyse der Ein-
gangssequenz herausgestellt wurde). In diesem Zusammenhang scheint sich Joa-
quim Pedro de Andrades Aussage, sein Film macunaíma sei »die Geschichte eines 

189 | »Essa moça lindíssima não era moça não, era a Uiara, comedora de gente.«

190 | »Glória aos homens que elevam a pátria/esta pátria querida que é o nosso Brasil 

[…]«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹192

Brasilianers, der von Brasilien gefressen wurde«191 vor allem auf das brasilianische 
Militärregime zu beziehen, dessen nationalistische Diskurse und Darstellungs-
weisen der Film subvertiert. Macunaíma, der »herói de nossa gente«, widerspricht 
gänzlich der Figur des patriotischen Helden, auf den durch die Musik und die Na-
tionalsymbole angespielt wird. Das nationalistische Pathos einer affirmativen bra-
silidade, wie sie das faschistoide Militärregime propagierte, wird durchkreuzt und 
entmythisiert. Dies gilt insbesondere auch für die Modernisierungsideologie der 
Junta, denn der Held stirbt durch ein fantastisches Wesen der brasilianischen Fol-
klore. Damit ist das Ende des Films eine ironische Inversion von Macunaímas Ein-
tritt in die Stadt als Welt der Moderne und des Fortschritts, versinnbildlicht Uiara 
doch einen Mythos vormoderner Prägung. Der Werdegang des »herói de nossa 
gente« unterläuft deutlich die Fortschrittsideologie des Militärregimes; hatte er 
sich in der Stadt gleichsam von einem retirante in einen Modernisierungsgewinner 
und ›Entwicklungshelfer‹ verwandelt, so folgen darauf sein physischer Verfall und 
sein blutiger Tod. Die Reise Macunaímas hat Ismail Xavier treffend beschrieben 
als »parable of a migration with no return, of the problematic contact between two 
worlds under similar rules, the modern being a bypass to the return to a mythical 
harmony that, in fact, never existed«192. Konträr zu der Fortschrittsideologie des 
Militärregimes wird in dem Film deutlich, dass jenseits des Zentrums Moderne 
und Modernisierung offenbar auseinander driften (um eine Formulierung von 
Mary Louise Pratt aufzugreifen193). Die Propagierung eines positivistischen Fort-
schrittsmodells, basierend auf einer »additiven, chronologisch strukturierten, li-
nearen Zeit«194, wird in macunaíma durchkreuzt. Damit unterläuft der Film nicht 
nur die Modernisierungsideologie des brasilianischen Militärregimes, sondern 
auch die »Hermeneutik der peripheren Antimoderne«195, die mit Begriffen wie 
›Unterdrückung‹ und ›Abhängigkeit‹ operiert und auch im anti-kolonialistischen 
Kino zum Ausdruck kommt. Mit patriotischem Fanfarenschlag zelebriert Joaquim 
Pedro de Andrades Film den blutigen Tod des brasilianischen Helden Macunaíma, 
in ironischem Bezug auf die nationalistische Überhöhung Brasiliens durch das 
Militärregime, die durch den Darstellungsmodus subvertiert wird. 

191 | ANDRADE, Joaquim Pedro de: »Joaquim Pedro fala de Macunaíma«. Arquivo Filmes 

do Serro [ohne Datum]. www.filmesdoserro.com.br/mat_ma_06.asp (15.05.2014): »a 

história de um brasileiro que foi comido pelo Brasil«.

192 | XAVIER, Ismail: Allegories of Underdevelopment, S. 148.

193 | PRAT T, Mary Louise: »Modernität und Peripherie. Zur Analyse globaler Verhältnisse«. 

In: Nana Badenberg/Florian Nelle/Ellen Spielmann (Hg.): Exzentrische Räume. Festschrift 

für Carlos Rincón. Stuttgart: Heinz 2000, S. 33-50, hier S. 44.

194 | KLINGER, Cornelia: »Modern/Moderne/Modernismus«. In: Karlheinz Barck/Martin 

Fontius/Dieter Schlenstedt/Burkhart Steinwachs/Friedrich Wolfzettel (Hg.): Ästhetische 

Grundbegrif fe, Bd. 4. Stuttgart/Weimar: Metzler 2002, S. 121-167, hier S. 146.

195 | WALTER, Monika: »Wie modern ist das Denken über Moderne in Lateinamerika?« In: 

Birgit Scharlau (Hg.): Lateinamerika denken, S. 26-48, hier S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 193

IV. 2.3	 c omo e r a gos t oso o meu f r a ncê s  
	 von Nelson Pereira dos Santos

IV. 2.3.1	 Postkoloniales Palimpsest 
como era gostoso o meu francês beginnt mit einer siebensekündigen Einstel-
lung, die den Ausschnitt eines Kupferstichs zeigt. Die Kamera zoomt vom Deck 
eines Segelschiffs zurück, bis fast die gesamte Karavelle auf offenem Meer zu 
sehen ist. Auf dem Deck befinden sich zwei Männer, die große fliegende Fische 
zu greifen versuchen, während sich ein dritter Mann am Mast des prallen Vor-
segels festklammert. Das Zoom korrespondiert rhythmisch mit dem Klang einer 
brechenden Welle. Dabei hört man Vogelgezwitscher, ein Waldhorn setzt mit 
heiterer Melodie ein, gefolgt von einem Off-Erzähler, der im Tonfall eines Nach-
richtensprechers auf Portugiesisch zu berichten beginnt: »Últimas notícias […]« 
(»Aktuelle Nachrichten«). Nach diesen Worten folgt auf der Bildebene ein Um-
schnitt auf farbig gefilmte ›Indianer/innen‹, die in einer Urlandschaft loslaufen. 

Bei der ersten Einstellung handelt es sich um einen – mit filmspezifischen 
Mitteln dargestellten – Kupferstich aus Girolamo Benzonis La Historia del Mondo 
Nuovo (›Die Geschichte der Neuen Welt‹), wie er im Vierten Buch in Theodor de 
Brys America – Sammlung von Reisen in das westliche Indien aus dem Jahr 1594 
abgebildet ist.196 Bei de Bry ist Benzonis dreißig Jahre zuvor erschienene Historia 
del Mondo Nuovo reich illustriert wiedergegeben, wobei der mit »Fliegende Fische 
im Meer« betitelte Kupferstich in dem Buch von Benzoni nicht enthalten ist. An-
statt der 18 Holzschnitte der Originalausgabe sind dem Text gut viermal so viele 
Kupferstiche von Dieterich de Bry als Illustrationen beigefügt.197

Der Beginn des Films mit eben jenem Kupferstich ist in vielerlei Hinsicht 
signifikant. Zunächst wird mit der Karavelle auf hoher See ein Motiv wieder-
gegeben, das häufig als eines der ersten Illustrationen in den Berichten über 
Entdeckungsreisen in der ›Neuen Welt‹ figuriert – so auch in de Brys Fassung 
von Benzonis Buch, in der jener Kupferstich als zweite Abbildung vorkommt. 
Mit dem Bild nach Benzoni wird überdies ein allgemeiner Bezug zur ›Entde-
ckung‹ und Eroberung der ›Neuen Welt‹ hergestellt. Denn in dem 1565 in Vene-
dig erschienenen Buch beschreibt Benzoni nicht nur seine eigenen Erlebnisse in 

196 | In der Forschungsliteratur über como era gostoso o meu francês wird nicht weiter 

auf die Bildquellen und die Ikonografie der dargestellten Kupferstiche eingegangen. Die 

Angaben zu den Bildern gehen auf die Bildrecherche des Verfassers zurück.

197 | Dementsprechend heißt es über das 4. Buch von America (und in ähnlichem Wortlaut 

auch über das 5. und 6. Buch, die den zweiten und dritten Teil von La Historia del Mondo 

Nuovo wiedergeben): »Alles mit schönen und kunstreichen Kupferstücken und deren an-

gehängten Erklärungen an den Tag gegeben durch Dieterich de Bry, Bürger in Francfur t 

[sic!] am Main,. [sic!] 1594«. BRY, Theodor de: America 1590-1634. Amerika oder die Neue 

Welt. Die ›Entdeckung‹ eines Kontinents in 364 Kupferstichen. Bearb. und Hg. Gereon 

Sievernich. Berlin/New York: Casablanca 1990, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹194

Amerika (aus den Jahren 1541 bis 1556), sondern schildert auch die ›Entdeckung‹ 
der ›Neuen Welt‹ durch Kolumbus sowie die Geschichten weiterer berühmter Er-
oberer des Kontinents. Besonders relevant für das Bedeutungsgefüge des Films 
sind dabei zwei Aspekte. Zum einen setzt sich Benzoni durchaus kritisch mit 
den Taten der Konquistadoren auseinander und schildert, ähnlich wie Bartolomé 
de Las Casas, die Misshandlung der indigenen Völker durch die Spanier. Deut-
lich wird hierdurch die Vielschichtigkeit des kolonialen Diskurses, der sich nicht 
ausschließlich auf die Stigmatisierung des Anderen zugunsten der Ermächti-
gung des Eigenen reduzieren lässt. Zum anderen ist Benzonis Umgang mit der 
einschlägigen spanischen Literatur über die Conquista, auf die er rekurriert, 
teilweise von groben Ungenauigkeiten geprägt, wie Ferdinand Anders heraus-
gestellt hat:

Genau so, wie die Schreibung der Orts- und Personennamen arge Sorglosigkeit und or tho-

graphische Inkonsequenz zeigt, wurde auch mit den Angaben aus verschiedenen Quellen 

ver fahren, vornehmlich mit den Berichten über verschiedene Entdeckungsreisen, über die 

Benzoni häufig in der Form von Zusammenfassungen referier t. Die ungenaue, kritiklose Vor-

gangsweise brachte eine Reihe offensichtlicher Lese- und Übertragungsfehler mit sich.198

Die Ungenauigkeit im Umgang mit den Quellen manifestiert sich auf einer an-
deren Ebene auch in den Illustrationen von Benzonis Text bei de Bry. Wie be-
reits erwähnt, ist die »Fliegende Fische im Meer« betitelte Abbildung199, die im 
Ausschnitt im Film wiedergegeben wird, nicht in der Originalausgabe enthalten, 
sondern einem anderen Bild nachempfunden. So findet sich in der zweiten Edi-
tion von Jean de Lérys Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil (1580) eine 
Illustration über Teufelserscheinungen bei den ›Indianer/innen‹, auf der auch 
fliegende Fische abgebildet sind: Zwischen einem durch die Luft sausenden Teu-
fel und einer Karavelle figurieren im Bildmittelgrund fliegende Fische.200 Deren 
Beschreibung kommt bei Léry im Dritten Kapitel zur Überfahrt ebenfalls vor.201 
De Bry wiederum hat in Anlehnung an den Holzschnitt bei Léry einen ähnlichen 
Kupferstich für das Dritte Buch von America angefertigt202, in dem Lérys Reise-
beschreibung bzw. ein Teil davon, mit Illustrationen versehen, abgedruckt ist. Im 

198 | ANDERS, Ferdinand: »Girolamo Benzoni. Leben und Werk«. In: Girolamo Benzoni: 

La Historia del Mondo Nuovo. Einl. Ferdinand Anders. Graz: Akademische Druck- und 

Verlagsanstalt 1969 [Orig. 1565], S. V-LI, hier S. XII.

199 | BRY, Theodor de: America, S. 155.

200 | Vgl. die Illustration in LÉRY, Jean de: Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, 

S. 383.

201 | Léry erwähnt die Begegnung mit den »poissons volans [sic!]« bereits in der 

Inhaltsübersicht. Vgl. ebd., S. 101.

202 | Vgl. BRY, Theodor de: America, S. 146.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 195

Vierten Buch, das den ersten Teil des Werks von Benzoni wiedergibt, kommt das 
Motiv der fliegenden Fische erneut in einer Abbildung vor.

Durch die Wiedergabe des Kupferstichs wirft Nelson Pereira dos Santos’ Film 
die Frage nach der Verlässlichkeit der Quellen auf. Denn bei dem Bild handelt 
es sich um eine Art Palimpsest, dem verschiedene medial und inhaltlich verän-
derte Rekurse eingeschrieben sind, die mehrfache Ent- und Rekontextualisierun-
gen beinhalten: Der filmisch überformte Kupferstich geht auf einen Holzschnitt 
zurück, der in den kompositorisch veränderten Kupferstich einer Reiseberichts-
ammlung Eingang gefunden hat und dort wiederum als Motiv eines weiteren 
Kupferstichs dient, der eine völlig andere Textvorlage illustriert, die – oft ungenau 
und teils fehlerhaft – auf verschiedene Berichte über Entdeckungsreisen rekur-
riert. 

Besonders bedeutsam an der Abbildung ist auch, dass sie der Sammlung von 
Reisen in das westliche Indien entstammt, deren Herausgabe der Verleger und 
Kupferstecher Theodor de Bry 1590 in Frankfurt am Main begonnen hatte. Alle 
anderen im Film folgenden Kupferstiche stammen ebenfalls aus derselben Publi-
kation – dem Dritten Buch – und wurden von Theodor de Brys Sohn Dieterich de 
Bry angefertigt. Die vielfach neu aufgelegte und in andere Sprachen übertragene 
Sammlung von Reisen in das westliche Indien gilt als »die bedeutendste historische 
Bildgeschichte, die je der europäischen Expansion gewidmet wurde«203. Sie war 
»für Jahrhunderte ein Standardwerk zur Ethnographie und Geschichte der Entde-
ckung des ›westlichen Indien‹«204 – heute Amerika genannt –, und hat wie keine 
andere Publikation jener Zeit »die ikonographische Vorstellung der Europäer vom 
Leben außerhalb Europas so nachhaltig und über Jahrhunderte beeinflussen kön-
nen«205. Die Kupferstiche der de Brys sind bis in die Gegenwart von maßgeblicher 
Bedeutung für das Bild der ›Neuen Welt‹, wie Franz Obermeier zu Recht betont: 
»Kein heutiges historisches Buch über Amerika, das altes Bildmaterial über die 
Neue Welt bringt, verzichtet auf den Abdruck einiger Stiche aus der Kupferstich-
werkstatt der Brys, die damit unser Bild von Amerika der Entdeckungsreisen bis 
in die Gegenwart prägen.«206 

como era gostoso o meu francês gibt in der ersten Einstellung also ein Kup-
ferstich wieder, der einer Publikation entstammt, die einen maßgeblichen Ein-
fluss auf die Vorstellung der Europäer von der ›Neuen Welt‹ gehabt hat und bis 

203 | SIEVERNICH, Gereon: »Von Indianern und Protestanten«. In: Theodor de Bry: 

America 1590-1634. Amerika oder die Neue Welt. Die ›Entdeckung‹ eines Kontinents in 

364 Kupferstichen. Bearb. und Hg. Gereon Sievernich. Berlin/New York: Casablanca 1990, 

S. 7-11, hier S. 11. 

204 | Ebd., S. 7.

205 | SIEVERNICH, Gereon: »Anhang«. In: Theodor de Bry: America 1590-1634, S.  436-

464, hier S. 436.

206 | OBERMEIER, Franz: Brasilien in Illustrationen des 16. Jahrhunderts. Unter Mitarbeit 

von Roswitha Kramer. Frankfur t a.M.: Vervuert 2000, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹196

heute das Bild vom Amerika des 16. und frühen 17. Jahrhunderts prägt. Die de 
Bry’sche Abbildung samt der ihr eingeschriebenen Diskursformationen wird bei 
Nelson Pereira dos Santos exemplarisch aufgegriffen und in ein komplexes au-
diovisuelles Gefüge eingebettet, das in der Darstellung des ›Kulturkontakts‹ der 
Kolonisatoren mit den ›Indianer/innen‹ mündet. 

Wie bereits beschrieben, erfolgt die Wiedergabe des Kupferstichs der Karavel-
le auf See mit spezifisch filmischen Mitteln. Der Stich wird durch ein Zoom in 
Bewegung versetzt und durch den Klang einer brechenden Welle mit dem passen-
den Ton unterlegt. Daraus ergibt sich allerdings kaum eine Erhöhung des Reali-
tätseindrucks, sondern vielmehr ein Verweis auf die Medialität des Dokuments 
aus dem 16. Jahrhundert und dessen Repräsentation im Medium Film. Der ›His-
torienfilm‹, dessen Realitätseffekt durch das farbfotografische Bewegungsbild 
vergleichsweise groß ist, wird damit gleichsam als Repräsentation markiert. Zu-
sätzliche auditive Ebenen versehen die Einstellung mit weiteren Metakommenta-
ren. So ist zu dem Geräusch der brechenden Welle Vogelgezwitscher zu hören, 
gefolgt von der heiteren Melodie eines Waldhorns. In Bezug auf den Kupferstich 
evoziert der Vogelgesang nicht nur die folgende Ankunft an Land. Er wirkt auch 
wie ein ironischer Kommentar zu der Exotik der fliegenden Fische. Die heiter-ge-
tragenen Klänge des Waldhorns bilden indessen einen Kontrapunkt zu der als 
abenteuerlich dargestellten Schifffahrt in die ›Neue Welt‹. Als weitere auditive 
Ebene kommt ein Voice-over hinzu. Im Tonfall eines Nachrichtensprechers ver-
kündet eine männliche Stimme auf Portugiesisch: »Aktuelle Nachrichten aus 
dem Antarktischen Frankreich gesendet von Admiral Villegagnon«207, wobei nach 
den ersten Worten auf der Bildebene ein Schnitt folgt.

Abb. 63-67: como era gostoso o meu 
francês

207 | »Últimas notícias da França Antártica enviada pelo almirante Villegagnon.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 197

An den Kupferstich schließen Farbfilmaufnahmen an. Vor einer Hütte aus Pal-
menblättern befinden sich nackte, federgeschmückte ›Indianer‹. Von einem Ka-
meraschwenk begleitet, eilen die Männer, mit Kopfverzierung und enduape-Fe-
dern über dem Gesäß, einer Gruppe ankommender Franzosen in neuzeitlichen 
Kostümen entgegen.208 Dabei setzt eine zweite, dunklere Stimme in getragenem 
Ton ein, die einen Brief des ›anmoderierten‹ Villegagnon wiedergibt (wie sich 
nach gut drei Minuten herausstellt, denn das Voice-over endet mit der Spezifizie-
rung »Brief von Villegagnon an Calvin, datiert vom 31. März 1557«):

Das Land ist unbewohnt und unkultivier t, es gibt keine Häuser, keine Dächer, keinerlei 

Feldlager, im Gegenteil, es gibt viele raue und wilde Menschen, ohne jegliche Höflichkeit, 

sehr anders als wir in ihren Sitten und ihrer Unterweisung, ohne Religion, keine Kennt-

208 | Louise Spence und Robert Stam begreifen die Positionierung der Kamera als 

Inversion der eurozentrischen ›Entdecker‹-Perspektive: »The film plays ironically on the tra-

ditional identification with European heroes by placing the camera, initially, on American 

shores, so that the Amerindian discovers the European rather than the reverse«. SPENCE, 

Louise/STAM, Robert: »Colonialism, Racism, and Representation: An Introduction«. In: 

Leo Braudy/Marshall Cohen: Film Theory and Criticism: Introductory Readings. New York: 

Oxford University Press 1999, S. 235-250, hier S. 246. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹198

nis von Ehrlichkeit, des Gerechten oder Ungerechten, wahre Tiere mit dem Aussehen von 

Menschen.209

Zu diesen stigmatisierenden Worten ist in mehreren Einstellungen zu sehen, wie 
die ›Indianer/innen‹ die ankommenden Franzosen freundlich empfangen. Der 
Widerspruch zwischen Bild- und Tonebene wird von Anfang an deutlich. Zu Be-
ginn wie auch am Ende der Sequenz ist eine Hütte aus Holz und Palmenblättern 
zu sehen, während im Voice-over konstatiert wird, dass es in dem Land keinerlei 
Wohnstätten gebe (was ethnografisch de facto falsch ist). Entgegen des angebli-
chen Fehlens »jeglicher Höflichkeit« werden die Ankömmlinge gastfreundschaft-
lich empfangen. 

Bei der deutlichen Divergenz von Bild- und Tonebene handelt es sich kei-
neswegs um eine simple Gegenüberstellung von ›falscher‹ und ›korrekter‹ Ge-
schichtsauffassung – im Sinne einer ungerechtfertigten Stigmatisierung der 
brasilianischen Ureinwohner/innen durch eine historische Quelle auf der Ton-
ebene und deren Revision durch das Filmbild, dem aufgrund des höheren Reali-
tätseffektes ein größerer Wahrheitsgehalt innezuwohnen scheint. Die Sequenz 
enthält mehrere Hinweise darauf, dass auch den Filmbildern nicht der Status 
einer wahrheitsgetreuen Wiedergabe der Historie zukommt. Deutlich wird dies 
in der überzeichneten Idealisierung des ›Kulturkontaktes‹ sowie in der betonten 
Exotisierung der ›Ureinwohner/innen‹. Die Eingeborenen sind primär als sexua-
lisierte ›Indianerinnen‹ dargestellt, die – wie auch die Europäer – ein übertrie-
benes Dauerlächeln aufgesetzt haben. Ebenso demonstrativ überzeichnet ist die 
Exotisierung einer Frau durch einen Papagei auf ihrer Schulter sowie die Sexua-
lisierung der Frauenkörper, ironisch kommentiert durch phallische Bananen, die 
von den Kolonisatoren verzehrt werden. Eine ironisierende Funktion hat auch 
die musikalische Untermalung, bei der die getragenen Waldhornklänge wieder-
holt durch Papageiengekrächze kontrastiert sind. Während das Auftreten eines 
Franzosen mit Federschmuck fast karnevalesken Charakter hat, vermag auch die 
Nacktheit der ›Indianerinnen‹ kaum Authentizität zu suggerieren. Durch die of-
fenbar rot angemalten Körper der »Indians from Ipanema«210, dargestellt von wei-
ßen Schauspieler/innen, erweist sich die »reconstruction of the primitive world« 
Luís Madureira zufolge als bloße Maskerade.211 Es wird also keine ethnologische 

209 | »O país é deserto e inculto, não há casas, nem tetos, nem quaisquer acomodações 

de campanha, ao contrário, há muita gente arisca e selvagem, sem nenhuma cortesia, 

muito diferente de nós em seu costume e instrução, sem religião, nem conhecimento da 

honestidade, do justo e do injusto, verdadeiros animais com figura de homem.«

210 | MADUREIRA, Luís: »Lapses in taste: ›cannibal-tropicalist‹ cinema and the Brazilian 

aesthetic of underdevelopment«. In: Francis Barker/Peter Hulme/Margaret Iversen (Hg.): 

Cannibalism and the Colonial World, S. 110-125, hier S. 123.

211 | Ebd., S. 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 199

oder historische Authentizität postuliert, sondern vielmehr die eurozentrische 
Repräsentation der ›Indianer/innen‹ ironisch reflektiert. 

Mit der parallelen Stigmatisierung und Idealisierung der ›Indianer/innen‹ 
verbindet der Film zwei Diskurse, die sich im Kontakt mit der ›Neuen Welt‹ als 
gegensätzliche Pole herausgebildet haben und die Hinrich Fink-Eitel treffend als 
»Komplementärmythos des Edlen und des Bösen Wilden«212 bezeichnet hat: Zum 
einen die Vorstellung von den idealisierten ›Edlen Wilden‹ und zum anderen von 
den ›Barbarinnen‹ und ›Barbaren‹, denen – vor allem durch Kannibalismus-Be-
zichtigung – der Status des Menschen weitgehend abgesprochen wird. Die Juxta-
position der beiden Diskurse erfolgt nicht nur auf der Bild- versus Tonebene in 
der Anfangssequenz des Films. Der Diskurs über die ›Edlen Wilden‹ erscheint 
auch als Kontrast bzw. als »Komplementärmythos« zu den drastischen Kanni-
balismus-Darstellungen von de Bry, die in der kurz darauf folgenden Credit-Se-
quenz zu sehen sind.

Im Anschluss an die Darstellung des ›Kulturkontakts‹ ist unter Fortführung 
der heiteren Musik die Sicht Villegagnons über die Zustände in France Antarcti-
que aus der Ich-Perspektive wiedergegeben. Die Filmbilder entsprechen zunächst 
den Aussagen im Voice-over, wobei Kostüme und Requisiten den Eindruck eines 
historischen Geschehens vermitteln. Die Erläuterungen Villegagnons betref-
fen die Rivalität zwischen Franzosen und Portugiesen auf dem brasilianischen 
Festland, vor allem die strikte, im Namen Gottes verhängte Lebensweise in der 
französischen Kolonie, die von ständiger Arbeit und sexueller Enthaltsamkeit be-
stimmt sei. Die insulare Kolonie befinde sich zwei Meilen vom Festland entfernt, 
um eine etwaige Flucht zu verhindern. Von fleischlicher Lust angetrieben, hät-
ten jedoch 26 Männer gegen ihn, Villegagnon, konspiriert. Seine Leute hätten 
die vier Hauptmeuterer gefasst. Am folgenden Tag sei einer der Konspiranten 
von den Ketten befreit worden, um seinen Standpunkt besser verteidigen zu kön-
nen; er habe sich jedoch losgerissen, sei ins Meer gesprungen und ertrunken. 
Die Schilderungen im Voice-over enden mit der oben angeführten Quellenanga-
be: »Brief von Villegagnon an Calvin, datiert vom 31. März 1557«213. Während der 
letzten Worte Villegagnons divergieren die Darstellungen auf der Bild- und der 
Tonebene. Bewaffnete Soldaten führen den Konspiranten an eine Steilküste; ein 
Priester liest einige (nicht zu hörende) Worte aus der Bibel und bekreuzigt den 
Gefangenen, worauf dieser mit Bleikugeln umhängt ins Meer gestoßen wird, was 
offenbar einer Exekution gleichkommt.

Der Kupferstich und die folgenden Farbfilmaufnahmen sind über die Ton-
spur verbunden, auf der im Voice-over verkündet wird: »Aktuelle Nachrichten aus 
dem Antarktischen Frankreich, gesendet von Admiral Villegagnon«. Durch diese 
Worte findet eine Kontextualisierung der Bilder statt, die so mit einem konkreten 

212 | FINK-EITEL, Hinrich: Die Philosophie und die Wilden. Über die Bedeutung des 

Fremden für die europäische Geistesgeschichte. Hamburg: Junius 1994, S. 101.

213 | »Carta de Villegangnon à Calvino, datada de 31 de março de 1557«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹200

historischen Bezugspunkt versehen werden. Die Festungsinsel France Antarcti-
que war eine französische Kolonie in der Bucht von Guanabara (beim heutigen 
Rio de Janeiro), die im November 1555 von Nicolas Durand de Villegagnon gegrün-
det und bereits im März 1560 vom dritten portugiesischen Generalgouverneur 
Brasiliens, Mem de Sá, erobert wurde. Bekannt ist die kurzlebige französische 
Kolonie um das Fort Coligny vor allem durch zwei Reiseberichte, die dort ihren 
Ursprung haben und zu den bekanntesten Publikationen über das Brasilien des 
16. Jahrhunderts zählen. Es handelt sich um André Thevets Les Singularités de la 
France Antarctique (1557) und Jean de Lérys Histoire d’un voyage faict en la terre du 
Brésil (1578). Die beiden illustrierten Schriften haben sowohl das Bild Brasiliens 
jener Zeit als auch das der Ureinwohner/innen des Landes bis heute nachhaltig 
geprägt.

Die Gegensätze auf der Bild- und Tonebene entsprechen – zumindest tenden-
ziell – den divergierenden, konfliktiven Positionen zwischen dem Calvinisten 
Jean de Léry einerseits und dem wieder zum Katholizismus konvertierten Ville-
gagnon sowie dem Franziskanerpater Thevet andererseits. Der im Film zitierte 
Brief Villegagnons an Calvin wird von Léry im Vorwort seiner Histoire d’un voyage 
faict en la terre du Brésil wiedergegeben. Unter der Überschrift »Teneur de la lettre 
de Villegagnon envoyée de l’Amérique à Calvin« referiert Léry den Brief Villegag-
nons ausführlich auf sieben Seiten.214 Wiedergegeben wird dabei auch die Passage 
über die Konspiration einiger Calvinisten und den Tod eines Verschwörers durch 
Ertrinken.215 Bei Nelson Pereira dos Santos ist der Tod des Konspiranten auf der 
Bildebene als Hinrichtung dargestellt. Dies ließe sich als eine Annäherung an die 
Perspektive Jean de Lérys verstehen, worauf schon Darlene Sadlier hingewiesen 
hat.216

Léry wurde auf Bitten des französischen Admirals Gaspard de Coligny, der 
den Reformierten nahestand, von Calvin nach Brasilien entsandt. Er kam 1557 
mit weiteren Calvinisten im Fort Coligny an und lebte ein knappes Jahr in der 
Bucht von Guanabara. Obwohl die französische Kolonie auch als calvinistische 
Zufluchtsstätte dienen sollte, entstanden schon bald harte Auseinandersetzungen 
zwischen den Calvinisten und dem mittlerweile zum Katholizismus konvertier-
ten Kommandanten Villegagnon. Léry betont bereits im Vorwort seiner Histoire 
d’un voyage faict en la terre du Brésil, dass er und die anderen Calvinisten nach Vil-

214 | Vgl. LÉRY, Jean de: Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, S. 67-73.

215 | Ebd., S. 71.

216 | »By juxtaposing Villegaignon’s [sic!] letter with a visible enactment of his tyranny, 

the film might be said to ›adapt‹ a celebrated eyewitness account by the French Huguenot 

Jean de Léry«. SADLIER, Darlene J.: »The Politics of Adaptation: ›How Tasty Was My Little 

Frenchman‹«. In: James Naremore (Hg.): Film Adaptation. London: The Athlone Press 2000, 

S. 190-205, hier S. 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 201

legagnons Konvertierung äußerst schlecht behandelt worden seien.217 Im Kapitel 
VI beschreibt er eingehend die Situation im Fort Coligny und die missliche Lage 
der Calvinisten unter der Befehlsgewalt Villegagnons.218 Léry zufolge mussten 
die Calvinisten härteste Arbeit unter inhumanen Bedingungen verrichten und 
wurden wegen der Ausübung ihres Glaubens unterdrückt. Daraufhin flohen die 
Calvinisten – darunter auch Léry sowie einige Katholiken – auf das Festland, wo 
sie in Kontakt mit den indigenen Tupinambá lebten.

Schon aus den Lebensumständen Lérys geht hervor, dass seine Histoire d’un 
voyage faict en la terre du Brésil in hohem Maße interessengeleitet ist. Dies gilt 
umso mehr, als die Publikation eine Replik ist auf Les Singularités de la France 
Antarctique des Franziskanerpaters André Thevet, in der die Calvinisten in France 
Antarctique verunglimpft werden. Thevet unternahm 1555/56 eine Reise in die 
französische Kolonie, wo er aufgrund einer Erkrankung lediglich zehn Wochen 
blieb. Bereits nach knapp zwei Jahren erschien seine Publikation, in der auch die 
Ereignisse in der Kolonie beschrieben werden. Thevets Diffamierung der Calvi-
nisten in Fort Coligny fußt offenbar nicht auf eigenen Beobachtungen, da der 
Franziskanerpater sich zum Zeitpunkt ihrer Ankunft nicht mehr vor Ort befand, 
sondern schon längst wieder nach Frankreich zurückgekehrt war. Léry geht es er-
klärtermaßen darum, die »Lügen« Thevets zurückzuweisen und die ›Tatsachen‹ 
seiner Reise »ans Licht zu bringen«.219 Der Calvinist widerspricht Thevet nicht 
bloß in Bezug auf die Geschehnisse in der Kolonie France Antarctique, sondern 
bezeichnet auch mehrere seiner ethnografischen Beschreibungen der ›Indianer‹ 
als falsch. Mit den Gegensätzen auf der Bild- und Tonebene legt como era gos-
toso o meu francês die Widersprüche innerhalb des kolonialen Diskurses offen 
und dekuvriert so die machtgeleiteten Interessen der einzelnen Positionen. 

Auf der Tonebene entsteht überdies ein zeitgeschichtlicher Bezug. So werden 
im Voice-over Villegagnons Schilderungen über das Antarktische Frankreich als 
»aktuelle Nachrichten« bezeichnet bzw. ›anmoderiert‹. Sowohl die Rede von den 
»últimas notícias« als auch der Tonfall des Off-Erzählers im Stil eines Nachrich-
tensprechers verweisen auf die Gegenwart. Und bei der untermalenden Musik, 
einem Stück Mozarts für Waldhorn und Orchester, handelt es sich um die Musik 
der ›Atualidades Francesas‹, der Französischen Wochenschau, die in Brasilien 
noch in den 1960er Jahren im Kino lief.220 Damit wird der fortwährende kulturel-
le Einfluss Frankreichs von der Neuzeit bis in die Gegenwart der Filmentstehung 

217 | LÉRY, Jean de: Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, S.  75: »Villegagnon 

depuis sa revolte de la Religion nous fist un tres-mauvais traitement«.

218 | Vgl. ebd., S. 161-196.

219 | Ebd., S. 63: »ce livre des Singularitez est singulierement farci de mensonges«; »à fin, 

di-je, de repousser ces impostures de Thevet, j’ay esté [sic!] comme contraint de mettre en 

lumiere [sic!] tout le discours de nostre voyage«.

220 | Vgl. SALEM, Helena: Nelson Pereira dos Santos. O sonho possível do cinema bra-

sileiro. Rio de Janeiro: Nova Fronteira 1987, S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹202

deutlich gemacht. Der Gegenwartsbezug impliziert zugleich, dass der Film über 
die koloniale Vergangenheit Brasiliens auch für die Deutung der Zeitgeschichte 
des Landes relevant ist. Zur Zeit der Filmentstehung betrieb das brasilianische 
Militärregime nämlich ein Programm zur Kolonisierung des Amazonas, durch 
das Indigene erneut mit kolonialistischen Aggressionen konfrontiert wurden (wie 
in Bezug auf das Filmende noch näher ausgeführt wird).

IV. 2.3.2	 Kannibalismus im Bild-Diskurs
Auf die Eingangssequenz folgt der Vorspann des Films. Während des knapp drei-
minütigen Vorspanns alternieren die Credits mit 25 Kupferstichen, bei denen es 
sich in der Mehrzahl um drastische Kannibalismus-Darstellungen handelt. Die 
Credits erscheinen dezent in kleiner weißer Schrift auf schwarzem Hintergrund, 
was die Drastik der abgebildeten ›Menschenfresserei‹ kontrastiv verstärkt. Die 
Bilder sind rhythmisch montiert zu der Musik von José Rodrix, einem von Trom-
melschlägen begleiteten Kriegsgesang. Zusätzlich dynamisiert werden die Kan-
nibalismus-Darstellungen durch Zoomaufnahmen, die Bewegung in die Kupfer-
stiche bringen und einzelne Bildteile akzentuieren. 

68-71: como era gostoso o meu francês

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 203

Der erste Kupferstich zeigt den Moment vor der Tötung eines Gefangenen: Ein 
Tupinambá holt zum Schlag mit der Keule aus; in der Bildmitte figurieren nackte 
Frauen, von denen sich eine in den Arm beißt, während eine andere an ihrem 
Finger lutscht und eine dritte in freudiger Erwartung die Arme in die Luft streckt. 
Es folgt ein Ausschnitt desselben Stichs, eine Großaufnahme vom Gesicht des 
Gefangenen, die seinen offenen Mund und die zur Seite gedrehten Augen ange-
sichts des drohenden Todes akzentuiert. Neben dem Todgeweihten sieht man die 
Brust einer Frau und die langen Haare einer anderen. Es folgt der Filmtitel como 
era gostoso o meu francês in kleinen weißen Lettern auf schwarzem Grund. 
Die anschließende Nahaufnahme zeigt einen Bildausschnitt mit zerhackten 
menschlichen Körperteilen, vor allem Arme und Beine, die auf einem Grill über 
dem Feuer braten. Ein Zoom öffnet das Bild bis in die Halbtotale: Frauen stehen 
um den Grill; eine hässliche Alte mit Hängebrüsten, die sich die Finger schleckt, 
und eine Frau am Bildrand, die in einen abgehackten Menschenarm beißt. Der 
nächste Kupferstich zeigt in der Bildmitte zwei Tupinambá mit Keulen, im Bild-
vordergrund liegt das erschlagene Opfer, über das sich eine entzückte Frau ge-
beugt hat, während am rechten Bildrand ein Europäer steht – gekennzeichnet 
durch lange Haare und Bart –, der angesichts des Geschehens seine Hände ringt. 
Bei dem Europäer handelt es sich um die historische Figur Hans Staden, der in 
Gefangenschaft der Tupinambá geriet, nach Monaten fliehen konnte und seine 
Erfahrungen aufschrieb (worauf noch genauer eingegangen wird). Auf das Bild 
einer Trinkzeremonie der Tupinambá-Männer folgt eine Szene, in der nackte 
Frauen im Kreis um den ebenfalls nackten Europäer tanzen. Der anschließende 
Bildausschnitt zeigt in Nahaufnahme den Europäer, der die Hände in anklagen-
der Geste gehoben hat, gefolgt von der Nahaufnahme einer nackten ›Indianerin‹, 
die vor grimmigen Kriegern steht und einen Arm freudig in die Luft streckt, wäh-
rend sie den Daumen ihrer anderen Hand genüsslich an den Mund führt. Bei den 
folgenden Bildern handelt es sich um Zeremonien, die der Tötung des Gefange-
nen vorausgehen: Kampfszenen verfeindeter ›Indianer‹ mit ihren europäischen 
Verbündeten und Bilder eines Schiffbruchs. Dazwischen sieht man Frauen und 
Kinder, die menschliche Gliedmaßen verspeisen sowie einen Grill mit Körpertei-
len, neben dem ein Kind steht und an einer abgehackten Hand knabbert. Die letz-
ten Bilder des Vorspanns sind erneut drastische Kannibalismus-Darstellungen. 
Ein an der Wirbelsäule aufgeschlitzter Rumpf wird mit einer Axt zerhackt, Frau-
en hantieren mit menschlichen Gliedmaßen. Auf dem Feuer befindet sich ein 
Topf, in den Menschenteile hineingegeben werden. Am Bildrand steht der Euro-
päer, der mit überkreuzten Armen betet. Auf eine Nahaufnahme der Feuerstelle 
folgt das letzte Bild des Vorspanns: Frauen und Kinder sitzen im Kreis um einen 
Menschenkopf und Gedärme und verspeisen phallisch anmutende Fleischstücke. 
Eine Frau streichelt dabei ihre Brust, während eine andere an ihrem Zeigefinger 
lutscht und sich dabei mit der anderen Hand zwischen die Beine fasst. Durch 
Heranzoomen wird der abgeschlagene Kopf in der Mitte des Bildes akzentuiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹204

Wie in der Eingangseinstellung handelt es sich bei den Bildern des Vorspanns 
um Kupferstiche aus Theodor de Brys America, und zwar aus dem Dritten Teil, 
in dem Hans Stadens Warhaftige [sic!] Historia221 und Jean de Lérys Histoire d’un 
voyage faict en la terre du Brésil direkt hintereinander, nur durch einen Zwischen-
titel getrennt, abgedruckt sind.222 Bei de Bry manifestiert sich eine deutliche Fo-
kussierung auf den Kannibalismus, der in der bildlichen Darstellung einen weit-
aus größeren Stellenwert erhält als in den Reiseberichten von Staden und Léry. 
Dies gilt insbesondere in Bezug auf Léry, der den Kannibalismus zwar ebenfalls 
abgelehnt hat, die brasilianischen Ureinwohner/innen jedoch nicht als Bestien 
stigmatisiert, wie dies bei vielen Autoren jener Zeit der Fall ist. Dementsprechend 
ist in den Illustrationen bei Léry die Anthropophagie auch nur angedeutet. Die 
Tötung eines Gefangenen ist lediglich in einem Bild dargestellt – und auch das 
erst in der zweiten Auflage –, wobei der zeremonielle Charakter der Tötung betont 
wird. Es finden sich in den Illustrationen bei Léry keine Darstellungen der Zerle-
gung von Menschenkörpern. Aber auch bei Staden, dessen Publikation drastische 
Illustrationen kannibalistischer Praktiken enthält, sind weitere Aspekte des Le-
bens der Tupinambá dargestellt, die bei de Bry in einseitiger Betonung des Kanni-
balismus weitgehend ausgespart werden. So erfolgt insgesamt eine Verstärkung 
der »ideologische[n] Komponente der Vorbilder« und es wird eine »eindeutigere 
Aussagenintention« erzielt als in den ursprünglichen Publikationen.223 

Bei de Bry existiert ein »zusammenhängendes ikonographisches Programm«224, 
das den Teil Stadens mit dem von Léry verbindet. Die Kohärenz in der Darstellung 
ergibt sich nicht nur aus der einheitlichen Ikonografie, sondern auch aus der se-
quentiellen Anordnung der Illustrationen, welche die beiden einzelnen Teile auch 
inhaltlich miteinander verbindet. Die Kannibalismus-Sequenz verläuft über die 
Textgrenzen der beiden Schilderungen von Staden und Léry hinaus. Überdies sind 
bei Léry Abbildungen aus dem vorangehenden Teil von Staden erneut abgedruckt.

In den Kupferstichen de Brys, die eine zentrale Position im Bild-Diskurs über 
den Kannibalismus einnehmen, werden unterschiedliche ikonografische Ele-
mente aus diversen Quellen verbunden oder gar vertauscht – so sind Bilder aus 

221 | Der Originaltitel der 1557 erschienenen Publikation von Hans Staden lautet: 

»Warhaftige//Historia und beschreibung eyner Landt-//schaff t der Wilden/Nacketen/

Grimmigen Menschenfresser//Leuthen/in der Newenwelt America gelegen/vor und nach//

Christi geburt im Land zu Hessen unbekant/biß uff dise ij.//nechstvergangene jar/Da sie 

Hans Stadens von Hom-//berg auß Hessen durch seine eygne er farung erkant/und yetzo 

durch den truck an tag gibt.« Im Folgenden wird der Buchtitel mit Historia abgekürzt. Eine 

ausführliche Thematisierung des Textes von Hans Staden folgt in Kap. IV.2.3.4.

222 | In como era gostoso o meu francês besteht eine Parallele zu der Verbindung der 

Reiseberichte von Staden und Léry bei de Bry, da die an Hans Staden angelehnte Figur zu 

Beginn des Films vermischt ist mit Jean de Léry, wie noch genauer herausgearbeitet wird.

223 | OBERMEIER, Franz: Brasilien in Illustrationen des 16. Jahrhunderts, S. 112.

224 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 205

Stadens Historia bei Léry abgebildet. Im Léry-Teil bei de Bry weisen lediglich zwei 
Illustrationen Entsprechungen auf zu den Holzschnitten der Erstausgabe der 
Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil.225 Sowohl vom Bildaufbau als auch 
inhaltlich sind in die Kupferstiche de Brys Anleihen aus verschiedenen Quellen 
eingeflossen, insbesondere bei den Kannibalismus-Darstellungen. Neben den er-
wähnten Bezügen zu Staden sind dies vor allem Rekurse auf die Holzschnitte 
bei André Thevet. Es werden aber auch »Elemente eines zeittypischen Topos aus 
einer älteren ikonographischen Tradition« einbezogen, etwa die Darstellung von 
Hexen im Fall der gierigen alten Frauen mit Hängebrüsten.226 

Die im Vorspann wiedergegebenen Kupferstiche erzielen ihre starke Wirkung 
durch die kannibalistischen Praktiken der ›Indianer/innen‹, die in expliziter und 
durchaus schockierender Detailgenauigkeit dargestellt sind. Äußerst effektvoll ist 
die expressive Körpersprache der Figuren durch dramatisierte Bildanordnungen 
hervorgehoben. Auf dem zentralperspektivisch ausgerichteten ersten Kupferstich 
laufen die Fluchtlinien von den ›Indianer/innen‹ am Bildrand auf den mittig posi-
tionierten Todgeweihten zu sowie auf die hinter ihm stehenden nackten Frauen, 
die dem Verzehr seines Fleisches entgegenfiebern, wie ihre Gesten deutlich ma-
chen. Die dramaturgisch geschickt eingesetzte Blicklenkung von den Kannibalin-
nen auf ihr Opfer wird in der filmischen Darstellungsweise noch verstärkt. Durch 
Vergrößerung eines Bildausschnitts erscheint der Todgeweihte in Großaufnahme, 
der Schrecken des Geschehens ist damit auch an der Mimik des Opfers gut erkenn-
bar. Neben Nah- und Großaufnahmen akzentuieren auch Zooms immer wieder 
einzelne Bildpartien, meist um die drastische Darstellung der Zerteilung und Ver-
speisung menschlicher Körper zu betonen. Auch die dichotome Gegenüberstellung 
von Kannibalinnen und Europäer, die Sujet und Komposition der Stiche bestimmt, 
wird durch die filmischen Mittel hervorgehoben. Dies geschieht nicht nur durch 
Bildausschnitte, sondern auch durch die Montage: Auf den Europäer mit seiner 
tadelnden Geste angesichts des Kannibalismus folgt eine blutrünstige ›Indianerin‹, 
die freudig dem Verzehr von Menschenfleisch entgegenfiebert, wobei die zwei Sti-
che als Nahaufnahmen der Gesichter so zueinander in Bezug gesetzt sind, dass 
zwischen dem Europäer und der Kannibalin ein Blickkontakt entsteht, der den 
Antagonismus der beiden Figuren hervorhebt. Die Abwertung des ›indianischen‹ 
Anderen, der betont als Gegenbild zum Europäer gezeichnet ist, erfolgt vor der Folie 
des Eigenen. Deutlich wird dies besonders in der Präsenz des Europäers auf meh-
reren Kupferstichen. Neben der Funktion einer Authentifizierung des Gezeigten 
erscheint er als moralische Instanz, als Beobachter, der das Geschehen durch seine 
Gesten eindeutig verurteilt und dabei auch für den europäischen Betrachter steht. 

In der Gegenüberstellung von europäischem Mann und dem weiblichen ›in-
dianischen‹ Anderen wird auf den Kupferstichen immer wieder eine Verbindung 

225 | Vgl. GREVE, Anna: Die Konstruktion Amerikas. Bilderpolitik in den ›Grands Voyages‹ 

aus der Werkstatt de Bry. Köln/Weimar/Wien: Böhlau 2004, S. 159.

226 | Vgl. OBERMEIER, Franz: Brasilien in Illustrationen des 16. Jahrhunderts, S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹206

zwischen Kannibalismus und Sexualität hergestellt. Die Frauen verspeisen nicht 
nur phallische Körperteile und lecken sich die Finger vor Lust am Menschen-
fleisch, sondern sie gehen dabei auf einigen Bildern explizit der sexuellen Trieb-
befriedigung nach. Der Konnex zwischen Sexualität und Kannibalismus wird 
schon durch den doppeldeutigen Filmtitel ironisch reflektiert. In dem Satz ›Como 
era gostoso o meu francês‹ (›Mein Franzose war sehr lecker‹) bedeutet das portu-
giesische ›gostoso‹ nicht nur ›lecker‹ im Sinne von ›wohlschmeckend‹, sondern 
umgangssprachlich auch ›sexuell erregend‹, vergleichbar mit dem deutschen 
Wort ›geil‹. Bei dieser Engführung von Sexualität und Kannibalismus handelt 
es sich um einen ironischen Verweis auf den im kolonialen Diskurs weit ver-
breiteten Topos, wie er besonders im 16. Jahrhundert in Bezug auf Brasilien zu 
finden ist – so auch bei vielen der im Film angeführten Autoren, darunter Hans 
Staden227, ebenso wie in den Illustrationen der de Brys. Kannibalismus wurde 
fast ausschließlich mit nackten ›fremden‹ Frauen in Verbindung gebracht, de-
ren Hunger nach Menschenfleisch sexuell konnotiert ist: »both the dismembe-
ring and then the consumption of the (male) body, is primarily a feminine act 
[…] and is identified with the ›witches‹ castrating appetite to consume European 
Christianity«.228 Bei der »männermordende[n] Kannibalin«, die nicht zuletzt für 
die drohende »Einverleibung der eignen Kultur«229 durch die fremde ›Unkultur‹ 
steht, handelt es sich um ein Konstrukt und ein Zeugnis der »Angst des europäi-
schen Reisenden, seine christlich-abendländische Identität im Kulturkontakt zu 
verlieren«.230 Von dieser Angst und deren Sublimierung zeugen eindringlich die 
Kupferstiche, die in como era gostoso o meu francês abgebildet sind. Während 
es Staden gelingt, Zeichen seiner kulturellen Identität zu wahren und er seiner 
Verspeisung entgehen kann, fällt der Protagonist des Films dem »kastrierenden 
Appetit« einer Kannibalin anheim. Es handelt sich dabei um eine Umkehrung 
des üblichen Schemas der binären Gegenüberstellung von Identität und Alteri-
tät, bei der durch Abwertung des Anderen das Eigene affirmiert wird und aus 
der Konfrontation gestärkt hervorgeht. Bei Nelson Pereira dos Santos durchläuft 

227 | Wie Markus Klaus Schäffauer gezeigt hat, ist Hans Stadens Bericht über seine 

drohende Verspeisung aus diskursanalytischer Perspektive höchst fragwürdig. Bei der 

von Staden geschilderten Bedrohung, von den Tupinambá gegessen zu werden, kann 

es sich durchaus um eine aus mangelnder Sprachkenntnis des Tupi-Guarani verkannte 

Ankündigung vernascht zu werden gehandelt haben – als »in aller Öffentlichkeit aufer-

legte sexuelle Demütigung vor den Frauen«. SCHÄFFAUER, Markus Klaus: »Die Vision der 

Gegessenen: Hans Staden, Autor des Kannibalismus«. In: Alexandra Curvelo/Madalena 

Simões (Hg.): Portugal und das Heilige Römische Reich (16.-18. Jahrhundert). Portugal e 

o Sacro Império (séculos XVI-XVIII). Münster: Aschendorff 2011, S. 105-126, hier S. 123. 

228 | BRAUNER, Sigrid: »Cannibals, Witches, and Shrews in the ›Civilizing Process‹«, S. 15.

229 | SCHÜLTING, Sabine: Wilde Frauen, fremde Welten, S. 115.

230 | Ebd., S. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 207

der Franzose einen »Prozess der Tupinisierung«.231 Der männliche europäische 
Körper wird schließlich verschlungen, die Angleichung des Franzosen an die Tu-
pinambá mündet damit in der Auflösung des Eigenen im Anderen. 

IV. 2.3.3	 Texte und Subtexte: Brasilien der frühen Neuzeit
Die Filmhandlung wird in unregelmäßigen Intervallen durch Inserts unterbro-
chen. Bei den Zwischentiteln handelt es sich durchweg um Zitate über Brasilien aus 
dem 16. Jahrhundert, publiziert von europäischen Autoren, die in unterschiedlicher 
Form an der Kolonialisierung des Landes beteiligt waren und mit ihren Schriften 
den kolonialen Diskurs über Brasilien maßgeblich geprägt haben. Die Zitate bezie-
hen sich vor allem auf die Sitten der Ureinwohner/innen des Landes, aber auch auf 
Praktiken der Kolonisatoren. Obgleich Anthropophagie ein zentrales Thema des 
Films ist und fast alle angeführten Autoren den vermeintlichen Kannibalismus der 
Ureinwohner/innen Brasiliens explizit und durchaus drastisch beschrieben bzw. 
verurteilt haben, verweist nur ein einziges Zitat – von Hans Staden – implizit auf 
dieses Thema. Anstatt den kolonialen Diskurs über Brasilien des 16. Jahrhunderts 
zu vereinheitlichen, stellt der Film bei den zitierten Autoren unterschiedliche As-
pekte und divergierende Positionen heraus, wobei diese offenbar maßgeblich dar-
aus resultieren, ob die Schriften von Franzosen oder Portugiesen, Katholiken oder 
Protestanten, Missionaren oder Siedlern verfasst wurden. Aus dem Zusammenspiel 
divergierender Diskursformationen entsteht ein vielschichtiges Bild von der kolo-
nialen Konstellation im Brasilien des 16. Jahrhunderts. Zugleich werden im Kontext 
des Films die Konvergenzen, Widersprüche und Zusammenhänge zwischen den 
einzelnen Diskursformationen deutlich. So unterliegt die Anordnung der Zitate in 
den insgesamt neun Inserts einer Dramaturgie. Sie führt von der scheinbar neut-
ralen Schilderung der Bündnisse und Feindschaften zwischen Kolonisatoren und 
Ureinwohner/innen bis hin zur sorglosen Beschreibung des Genozids, den die Por-
tugiesen an ihren früheren Verbündeten, den Tupiniquin, begangen haben. 

Der erste Zwischentitel von André Thevet folgt direkt auf die Credits und die 
Kannibalismus-Darstellungen der de Bry’schen Kupferstiche. Das Zitat verweist 
auf die historische Konstellation, in der auch die Filmhandlung angesiedelt ist: 
»In São Vicente leben die Portugiesen, Feinde der Franzosen: Die Wilden die-
ses Ortes sind Feinde derjenigen, die den Rio de Janeiro bewohnen.«232 Wie aus 
dem Zitat hervorgeht, bekriegen sich Portugal und Frankreich in der Gegend zwi-
schen São Vicente und Rio de Janeiro, wobei die rivalisierenden Kolonialmächte 
mit verfeindeten indigenen Stämmen verbündet sind: Die Tupinambá kämpfen 
auf Seiten der Franzosen, die Tupiniquin auf Seiten der Portugiesen. Auch wenn 

231 | LOBATO, Ana Lucia: »›Como era gostoso o meu francês‹: um marco na representação 

do índio no longa-metragem de ficção«. In: Imaginário, Nr. 7, 2001, S. 69-81, hier S. 74: 

»processo de tupinização«.

232 | »Em São Vicente, habitam os portuguêses, inimigos dos francêses: os selvagens 

dêsse [sic!] lugar são inimigos dos que habitam o Rio de Janeiro.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹208

das Zitat von André Thevet wie eine neutrale Schilderung erscheint, entwirft der 
Franziskaner in seinem 1557 publizierten Reisebericht Les Singularités de la France 
Antarctique ein dezidiert negatives Bild der Urbevölkerung Brasiliens, die auf-
grund von angeblicher Kriegslust und Kannibalismus stigmatisiert wird. Bereits 
der Titel des – auch ikonografisch – einflussreichen Reiseberichts weist mit ›sin-
gularité‹ auf das Kuriose und Monströse hin. Thevet spricht den brasilianischen 
Ureinwohner/innen dann auch weitgehend den Status von Menschen ab, wenn er 
sie in Hinblick auf ihre Kriegsführung mit »bêtes brutes«, mit »wilden Tieren«, 
vergleicht.233 Es handle sich um ein ›Volk‹, das »ohne Glaube und Gesetz lebt«; 
deren Kriegsführung folge »einer irrsinnigen Auffassung der Rache, ohne Grund 
und Verstand«.234 Das unterstellte Fehlen von Glaube, Gesetz und Verstand dient 
dabei vor allem als Rechtfertigung zur Kolonialisierung und Christianisierung 
der brasilianischen Ureinwohner/innen im Machtbereich Frankreichs. 

Während das erste Insert den historischen Kontext des Filmgeschehens durch 
ergänzende Informationen spezifiziert, fügt sich das zweite Zitat von Hans Staden 
komplett in den Handlungsablauf ein. Es gibt ein Gebet Stadens aus der Historia 
wieder, das sich auf seine geplante Verspeisung bezieht: »Herr, wenn es Dein Wille 
ist, dass ich einen tyrannischen Tod erleide, werde ich diesen erleiden durch diese 
Völker, die Dich nicht kennen.«235 In der Sequenz, die dem Insert vorangeht, wird 
der Protagonist des Films von den Tupinambá als Gefangener verschleppt und in 
deren Dorf gebracht, wo die Frauen sich über ihr ›Essen‹ freuen und eine ihm in 
die Seite beißt. Die Platzierung des Zitats an passender Stelle des Filmgeschehens 
betont die Analogie zwischen dem Protagonisten und Hans Staden. Zugleich tre-
ten durch die Betonung der Ähnlichkeit mit der Historia auch die Divergenzen 
umso klarer hervor, insbesondere Stadens Verschweigen der Frau an seiner Seite 
(worauf noch näher eingegangen wird). Im Gebet und im Gottesbezug des Zitats 
manifestiert sich eine zentrale Funktion der Historia: der Glaubensbeweis. Wäh-
rend Stadens Errettung in der Historia von der Überlegenheit des christlich-pro-
testantischen Glaubens zeugt, durchkreuzt der Film die Affirmation christlicher 
Religiosität und die Narration kolonialistisch geprägter Gefangenschaftserzählun-
gen, indem der Protagonist am Filmende der Verspeisung anheimfällt. 

Handelt es sich bei den ersten beiden Zwischentiteln, von den Subtexten abge-
sehen, um relativ wertneutrale Schilderungen, so zeugt José de Anchietas Zitat im 
dritten Insert von einer unverhohlenen Stigmatisierung der Tupinambá: »Sie sind 
wie Tiger, denn sie sind sehr hochmütig mit den Dingen, die ihnen die Franzosen 

233 | THEVET, André: »Les Singularités de la France Antarctique«, S. 156.

234 | Ebd., S. 165: »ce peuple, lequel avons dit par ci-devant vivre sans foi et sans loi; tout 

ainsi que toute leur guerre ne procède que d’une folle opinion de vengeance, sans cause 

ni raison.«

235 | »Senhor, se é da Tua vantagem que eu sofra morte tirânica, hei de sofrê-la dêstes 

[sic!] povos que não Te conhecen.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 209

geben; ihre Natur ist grausam, Freund des Krieges und Feind jedes Friedens.«236 
Zwischen dem Zitat Anchietas und der Filmhandlung besteht eine deutliche Di-
vergenz: die im Insert als primitiv und animalisch diffamierten Tupinambá voll-
ziehen in der folgenden Sequenz eine komplexe Zeremonie, die offenbar dazu 
dient, einen Mord zu sühnen und den Zusammenhalt der Gemeinschaft zu stär-
ken. In der filmischen Darstellung wird die Fremdheit ihrer kulturellen Praktiken 
keineswegs eingeebnet, etwa durch Leugnung des Kannibalismus. So verkündet 
Cunhambebe, dass der Protagonist als ›Portugiese‹ und Feind der Tupinambá in 
acht Monaten verspeist werden soll, um den Tod seines Bruders zu rächen. 

Die Alterität der Tupinambá manifestiert sich in der Kulturpraxis des Kanni-
balismus am deutlichsten und wird in dem Film auch als solche inszeniert, näm-
lich als Bedrohung der Identität der europäischen Kolonisatoren. Damit bildet die 
Sequenz einen deutlichen Gegenpol zu der Position von José de Anchieta, der als 
jesuitischer Missionar im Dienst der portugiesischen Krone mit der Angleichung 
des Anderen an das Eigene durch die Vermittlung des katholischen Glaubens be-
schäftigt war. Der Jesuit verfasste Theaterstücke mit religiösen und moralischen 
Inhalten auf Portugiesisch und in Tupi, die vor allem der Bekehrung von ›India-
ner/innen‹ dienten.237 Mit der Arte de grammatica da lingoa [sic!] mais usada na cos-
ta do Brasil (›Grammatik der meist gebrauchten Sprache an der Küste Brasiliens‹), 
die seit Mitte der 1550er Jahre zirkulierte und 1595 im Druck erschien, verfolgte 
Anchieta das Ziel, seinen Jesuitenbrüdern das Erlernen des Tupi zu erleichtern, 
um die Missionierung effektiver zu gestalten. 

Die Grausamkeit und Kriegslust, die Anchieta den Tupinambá unterstellt, ist 
deutlich interessengeleitet und erfolgt offenbar vor dem Hintergrund spezifischer 
Machtansprüche. Anchieta verbindet die Verwerflichkeit der Tupinambá mit deren 
Bündnis mit den Franzosen, gegen deren koloniale Bestrebungen in Brasilien er 
sich aktiv einsetzte. So gewann Anchieta bekehrte ›Indianer‹, um auf portugiesi-
scher Seite gegen die Franzosen zu kämpfen. Dem Jesuiten zugeschrieben wird 
auch das 1563 in Coimbra gedruckte epische Gedicht De Gestis Mendis de Saa, eine 
Lobpreisung der Taten von Mem de Sá, der die französische Kolonie France An-
tarctique für Portugal eroberte und ein Massaker an den ehemals verbündeten Tu-
piniquin verübte (wie in Bezug auf das letzte Insert noch näher ausgeführt wird). 

Anders als das Zitat von José de Anchieta, fügt sich das vierte Insert, ein Satz 
von Pero de Magalhães de Gândavo, zunächst in die Filmhandlung ein: »Gegen-
über dem europäischen Freund lamentieren sie [die ›Indianer‹] über das Pech ihrer 
Vorfahren, dass diese nicht ein so tapferes und bedeutendes Volk kennenlernen 

236 | »São como tigres, porque estão mui [sic!] soberbos com as coisas que lhes dão os 

francêses; sua natureza é cruel, amiga da guerra e inimiga de toda a pâz [sic!].«

237 | Vgl. PINHEIRO, Teresa: »Anchieta, José de«. In: Friedrich Wilhelm Bautz/Traugott 

Bautz (Hg.): Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. XXVII. Nordhausen: Bautz 

2007, Sp. 41-49.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹210

konnten, Besitzer so vieler guter Dinge.«238 Im Anschluss an das Zitat beginnt 
eine Sequenz, die Gândavos Schilderung weitgehend entspricht. Die Frauen emp-
fangen einen französischen Händler mit der Zeremonie des Weinens und äußern, 
dass ihre Toten traurig seien, da sie die mitgebrachten Geschenke nicht sehen 
könnten. Im weiteren Handlungsverlauf durchkreuzt der Film jedoch das Zitat 
von Gândavo. Die eurozentrische ›ethnografische‹ Perspektive auf die ›Indianer/
innen‹ wird gleichsam umgekehrt und ironisierend auf die beiden Franzosen be-
zogen. Dabei erscheint der Händler kaum als Vertreter eines »tapferen und bedeu-
tenden Volkes«: Er verleumdet seinen gefangenen Landsmann als Portugiesen, 
um ihn zu zwingen, für die Tupinambá wertvolles Brasilholz zu sammeln, das er 
dann für seine billigen, in Manufaktur erzeugten ›Geschenke‹ eintauschen kann.

Von der Inversion des ethnografischen Blickes abgesehen, evoziert der Rekurs 
auf Pero de Magalhães de Gândavo einen Subtext, der einen signifikanten Bezugs-
punkt für die Sequenz bildet. Gândavo ist der Verfasser der História da província 
Santa Cruz a que vulgarmente chamamos Brasil (›Geschichte der Provinz Santa 
Cruz, gemeinhin Brasilien genannt‹). Bei der 1576 in Lissabon erschienenen Pu-
blikation handelt es sich um das »Buch, das die brasilianische Historiografie und 
Geografie eingeleitet hat«.239 Gândavos Geschichtsschreibung stellt eine deutli-
che Apologie der Kolonisierung des Landes durch die Portugiesen dar. Das erste 
Kapitel ist der Landnahme durch Pedro Álvares Cabral gewidmet. Die ›Indianer‹ 
hätten die Portugiesen auf Knien empfangen, um den christlichen Glauben an-
zunehmen: »Wie sie deutlich zeigten, waren sie bereit, die christliche Lehre zu 
jedem Moment anzunehmen, an dem diese ihnen gelehrt würde, als Volk, das 
kein Hindernis durch Idole hat und sich zu keinerlei Gesetz bekennt, das dem 
unseren entgegenstehen könnte«.240 In einer bekannt gewordenen Formulierung, 
die Zeitgenossen wie Gabriel Soares de Sousa und Manuel da Nóbrega direkt auf-
griffen, konstatiert Gândavo, dass den ›Indianern‹ in ihrer Sprache die Laute F, L 
und R fehlten, »porque assim não tem Fé, nem Lei, nem Rei«241 – »denn dement-
sprechend haben sie weder Glauben noch Gesetze oder einen König«. Diese Aus-
sage impliziert eine uneingeschränkte Rechtfertigung zur Kolonialisierung der 

238 | »Diante do amigo europeu, lamentam a má sorte de seus antepassados que não 

puderam conhecer um povo tão valoroso e ilustre, possuidor de tantas coisas boas.«

239 | HUE, Sheila Moura: »Introdução«. In: Pero de Magalhães de Gândavo: História da 

província Santa Cruz a que vulgarmente chamamos Brasil. Vorw. Cleonice Berardinelli. 

Einl. Sheila Moura Hue. Lissabon: Assírio & Alvim 2004, S.  13-23, hier S.  13: »livro que 

inaugurou a historiografia e a geografia brasileiras«.

240 | GÂNDAVO, Pero de Magalhães de: História da província Santa Cruz a que vulgar-

mente chamamos Brasil, S.  42: »No que mostravam claramente estarem dispostos a re-

ceberem a doutrina cristã a qualquer momento que lhes fosse ensinada, como gente que 

não tem impedimento de ídoles, nem professa outra lei alguma que possa contradizer a 

nossa«.

241 | Ebd., S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 211

Ureinwohner/innen des Landes. Untermauert wird dieser Anspruch auch durch 
die – im kolonialen Diskurs verbreitete – Stigmatisierung der ›Indianer/innen‹ 
als »sehr unmenschlich und grausam«, »ohne andere Gedanken zu haben als zu 
essen, trinken und Menschen zu töten«242. 

Bei dem fünften Zwischentitel handelt es sich um ein Zitat von Gabriel Soa-
res de Sousa: »Die Franzosen haben jedes Jahr viele Tausend Zentner Brasilholz 
abtransportiert, das in viele Schiffe verladen und nach Frankreich gebracht wur-
de.«243 Das Insert folgt auf ein Gespräch des französischen Händlers mit dem Pro-
tagonisten, der für ihn Pfeffer und Brasilholz sammeln soll, um dafür in einigen 
Monaten die Entlohnung zu bekommen. Im Anschluss an das Zitat von Soares 
de Sousa sind der Franzose und Seboipepe im Urwald zu sehen, wo sie Brasil-
holz fällen und forttragen. Das Insert fügt sich in die Spielfilmhandlung ein und 
erweitert diese um eine extradiegetische Zusatzinformation über die koloniale 
Wirtschaft. Frankreich war zu jener Zeit eines der wichtigsten Länder im Handel 
mit Brasilholz – dem Rohstoff, durch den Brasilien seinen Namen erhielt. 

Was sich wie ein scheinbar neutrales Zitat in den Handlungsablauf einfügt, 
stammt erneut von einem Autor, der die Ureinwohner/innen Brasiliens stigmati-
siert und dabei vor allem auf den Kannibalismus abhebt. Gabriel Soares de Sousa 
war ein Siedler und Plantagenbesitzer aus dem brasilianischen Bahia, der den 
Tratado descritivo do Brasil em 1587 verfasst hat. Die ›Beschreibende Abhandlung 
über Brasilien im Jahr 1587‹ entstand als Beschwerde der Siedler gegen die Jesui-
ten, wobei Soares de Sousa auch Rechtsansprüche auf Minen geltend machen 
wollte. Neben ausführlichen Schilderungen des Landes finden sich in der Pub-
likation auch deutliche Verunglimpfungen der Tupinambá, von denen es heißt, 
dass sie »jeden Tag grausamen Krieg führen und sich gegenseitig aufessen«.244 
Sie hätten »überhaupt keine Kenntnisse der Wahrheit« und seien »barbarischer 
als alle Kreaturen, die Gott geschaffen hat«.245 Wie schon bei Gândavo wird auch 
bei Soares de Sousa aus dem Fehlen der Buchstaben F, L und R in der Sprache 
der Tupinambá das Fehlen von Glauben, Gesetzen und König bzw. Herrscher 
begründet. Die gängigen Kannibalismus-Bezichtigungen sind in ihrer Verdam-
mungswürdigkeit besonders drastisch ausgemalt: Der Gefangene bekomme eine 
Frau zugeteilt, die dann häufig schwanger werde. Sie »zieht das Kind auf bis zu 

242 | Ebd., S. 97: »mui [sic!] desumanos e cruéis«; »sem terem outros pensamentos senão 

comer, beber e matar gente«.

243 | »Costumavam os francêses resgatar cada ano muitos mil quintais de pau-brasil, 

aonde carregavam dele muitas naus que traziam para a França.«

244 | SOUSA, Gabriel Soares de: Tratado descritivo do Brasil em 1587. Hg. u. Anm. 

Francisco Adolfo de Varnhagen. São Paulo: Editôra da Universidade de São Paulo 1971 

[Orig. 1587], S. 300: »faziam-se cada dia cruel guerra, e comiam-se uns aos outros«.

245 | Ebd., S.  302: »nem têm [sic!] nenhum conhecimento da verdade«; »são mais bár-

baros que quantas criaturas Deus criou«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹212

dem Alter, in dem es gegessen werden kann«; das Kind werde gegrillt und »die 
Mutter ist die erste, die von diesem Fleisch isst«.246

Entgegen der sachlich wirkenden Beschreibung von Gabriel Soares de Sousa 
ist das folgende Insert mit einem Zitat von Jean de Léry deutlich interessengelei-
tet: »An die Unsterblichkeit der Seele glaubend, an den Donner und die bösen 
Geister, die sie quälen, bin ich sicher, dass diese Saat der Religion in ihnen keimt 
und nicht vergeht, ungeachtet der Abgründe, in denen sie leben.«247 Das Zitat fügt 
sich nur lose in den Handlungsablauf ein, der dem Insert vorangeht: Um sich 
seinem drohenden Tod zu entziehen, verspricht der Protagonist dem ›cacique‹ 
Cunhambebe, mit Hilfe von Tupã, dem Gott des Donners, Kanonenpulver herzu-
stellen, das für die Kriegsführung benötigt wird.

Komplementär zu dem Handlungsablauf geben Lérys Worte Aufschluss über 
die koloniale Konstellation, in der auch die Filmhandlung angesiedelt ist. Sein 
Glaube an ›das Gute‹ in den ›Indianer/innen‹, trotz derer als verwerflich ver-
urteilter Lebensweise, rührt nicht bloß aus einem größeren Verständnis für frem-
de Kulturen, wie es oft heißt. Vielmehr kommt darin eine deutliche Missionie-
rungsabsicht zum Ausdruck. So unterscheidet Léry in seiner Histoire zwischen 
einem guten und einem schlechten Kannibalismus, der mit der Freundschaft 
bzw. Feindschaft der jeweiligen ›Indianer/innen‹ zu den Franzosen einhergeht. 
Damit wird der Andere dem Eigenen entweder tendenziell angeglichen oder aber 
dem Anderen wird, bei ausbleibender Assimilation und nicht ›domestizierbarer‹ 
Fremdheit, der Status des Menschen weitgehend abgesprochen. Léry bezieht sich 
einerseits auf »unsere Toüoupinambaoults«, für die Anthropophagie ein kom-
plexes Ritual darstelle oder die – unter dem Einfluss der Franzosen – gar kein 
Menschenfleisch mehr äßen, keinen monströsen Körper hätten, sondern von der 
Statur den Europäern ähnelten und sich zum Teil dem christlichen Glauben ver-
schrieben hätten.248 Andererseits verweist Léry auf »diese kleinen Teufel von Oue-
tacas«, die sich ständig im Krieg befänden, komplett nackt seien, »wie die Hunde 
und Wölfe das Fleisch roh essen« – Menschenfleisch eingeschlossen –, die »zu 
den barbarischsten, grausamsten und fürchterlichsten Völkern« ganz Amerikas 
gehörten und sich weder mit den Franzosen noch mit anderen Europäern auf 
Kontakt und Handel einließen.249 

246 | Ebd., S. 325: »cria a criança até idade que se pode comer«; »a mãe é a primeira que 

come desta carne«.

247 | »Crendo na imortalidade da alma, no trovão e nos espíritos malignos que os ator-

mentam, tenho que [sic!] essa semente de religão brota e não se extingue nêles, não obst-

ante as trevas em que vivem.«

248 | LÉRY, Jean de: Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, S. 413 und S. 211: »nos 

Toüoupinambaoults«; »ils ne mangeroyent plus la chair humaine«. Hervorhebung im Original.

249 | Ebd., S. 152f.: »ces diablotins d’Ouetacas«; »comme les chiens et loups, mangeans 

la chair crue«; »mis au rang des nations les plus barbares, cruelles et redoutées qui se 

puissant trouver en toute L’Inde Occidentale«. Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 213

Im siebten Zwischentitel wird erneut André Thevet zitiert: »Die Wilden glauben, 
dass die Seelen derjenigen, die ihre Feinde tugendhaft bekämpfen, in die Orte der 
Freude eingehen, aber dass, im Gegenteil, diejenigen, die ihr Land nicht gut verteidi-
gen, mit dem Teufel gehen.«250 Ähnlich wie in dem vorherigen Zitat von Thevet wird 
die Filmhandlung durch eine relativ neutral wirkende Beschreibung ergänzt. In der 
Sequenz vor dem Zwischentitel rüsten sich die Tupinambá für den Kampf gegen die 
verfeindeten Tupiniquin; alles sei bereit, nur die ›helfenden Träume‹ stünden noch 
aus. Nach dem Insert folgt eine Zeremonie, bei der Seboipepe im Trancezustand den 
siegreichen Kampf prophezeit. Wie bereits in Bezug auf den ersten Zwischentitel 
angeführt, entstammen die scheinbar neutralen Schilderungen Thevets einem Text, 
in dem eine Apologie der französischen Kolonialisierung Brasiliens zum Ausdruck 
kommt. Der von Thevet genannte Glaube der »Wilden«, je nach Tapferkeit in einen 
»Ort der Freude« einzugehen oder dem »Teufel« anheimzufallen, korrespondiert 
deutlich mit dem christlichen Verständnis von Himmel und Hölle und belegt so 
deren angebliche Disposition zur Annahme des katholischen Glaubens. 

»In diesem Land, mehr als in jedem anderen, können ein Gouverneur oder 
ein Bischof und andere öffentliche Personen nicht Gott unseren Herren zufrie-
den stellen und alle anderen zufrieden stellen, denn das Schlechte ist in diesem 
Land durch Gewohnheiten sehr stark verankert.«251 Eingeblendet ist das Zitat von 
Manuel da Nóbrega zwischen der Sequenz, in der die Tupinambá gegen die ver-
feindeten Tupiniquin kämpfen, und der darauf folgenden Zeremonie zur Feier 
des gewonnenen Krieges, bei der auch die Verspeisung des Protagonisten ange-
kündigt wird. Nóbregas Verdikt über »das Schlechte« in Brasilien erklärt sich 
schon aus seinem religiösen Amt, das er im Dienst der portugiesischen Kolo-
nialmacht bekleidete. Der portugiesische Jesuit wurde im Jahr 1549 mit weiteren 
Jesuitenmissionaren von dem portugiesischen König João III nach Brasilien ge-
sandt, wo er 1553 zum ersten Provinzial des Landes ernannt wurde. Nóbrega war 
einer der maßgeblichen Begründer der Indianermission in Brasilien. In einem 
Brief vom 8. Mai 1558 an den Provinzial von Portugal, Miguel de Torres, befür-
wortete Nóbrega »durchaus eine Unterjochung der Indios« (wobei er auch eine 
»vorsichtige[r] Kritik an der Kolonisierung« verlauten ließ).252 Er stimmte für die 
Aufnahme von ›Indianerkindern‹ in die Jesuitenkollegien, die so zwar vor der 

250 | »Os selvagens acreditam que as almas daqueles que vir tuosamente combateram 

seus inimigos se vão para os lugares de prazer, mas daqueles que, ao contrário, não de-

fenderam bem o país, irão com o diabo.«

251 | »Nesta terra, mais que em nenhuma outra, não poderá um Governador e um Bispo, 

e outras pessoas públicas contentar a Deus Nosso Senhor e contentar a todos, por estar o 

mal mui [sic!] introduzido na terra por costumes.«

252 | OBERMEIER, Franz: »Nóbrega, Manuel da«. In: Friedrich Wilhelm Bautz, for tge-

führt von Traugott Bautz (Hg.): Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. XXII. 

Nordhausen: Bautz 2003, Sp. 920-928, hier Sp. 922. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹214

Versklavung durch die Siedler geschützt waren, aber auch ihrer ursprünglichen 
Kultur entrissen wurden und sich den Jesuiten angleichen mussten.

Beim neunten Insert, mit dem der Film endet, handelt es sich um eine Ver-
lautbarung aus dem Jahr 1557 von Mem de Sá, dem damaligen Generalgouver-
neur von Brasilien: »Dort vom Meer aus habe ich gekämpft, in einer Weise, dass 
kein einziger Tupiniquin am Leben blieb. Auf der Länge des Strandes starr aus-
gestreckt, nahmen die Toten ungefähr eine légua [6.600 Meter] ein.«253 Dem 
Zwischentitel geht die zeremonielle Tötung des Franzosen voran, gefolgt von der 
statischen Halbtotale einer idyllischen Küstenlandschaft. Nach dem Ende der Ze-
remonie der Tupinambá setzt sich deren Gesang fort und ist sowohl bei der An-
sicht der Küstenlandschaft als auch während des Inserts zu hören. Die drei Ein-
stellungen werden somit durch die Tonspur zueinander in Beziehung gebracht. 
Der letzte Zwischentitel fungiert als Epilog, der Film endet also mit dem Zitat von 
Mem de Sá. Das Insert bekommt zusätzliches Gewicht, indem es fast doppelt so 
lange eingeblendet ist wie die vorherigen acht Zwischentitel.

Die idyllische Küstenlandschaft bildet nicht nur einen Kontrast zu dem fol-
genden Insert, in dem eine Küste beschrieben wird, die kilometerlang mit Lei-
chen der Tupiniquin bedeckt ist. Durch den von Mem de Sá begangenen und 
leichthin geschilderten Genozid am Ende des Films erscheint auch die rituelle 
Tötung und Verspeisung des Franzosen in einem anderen Licht. Was im kolo-
nialen Diskurs als barbarische Handlung dargestellt ist, wird hier als komplexes 
kulturspezifisches Ritual ins Bild gesetzt. Die Gegenüberstellung von rituellem 
Kannibalismus und dem Vernichtungskrieg gegen die Ureinwohner/innen des 
Landes macht die – gerade auch zur Zeit der Militärdiktatur zelebrierte – Ge-
schichte von der ›glorreichen‹ Entdeckung und Besiedlung Brasiliens fragwür-
dig. Dies gilt umso mehr, als das Massaker nicht an den Tupinambá, den Feinden 
der Portugiesen, verübt worden ist. Der Vernichtungskrieg wurde vielmehr gegen 
die Tupiniquin geführt, die zuvor Verbündete der Portugiesen im Kampf gegen 
die Tupinambá und Franzosen waren. Dadurch wird die Perfidität der kolonialis-
tischen Praktiken in Brasilien deutlich.

Die Einstellungsfolge suggeriert nicht nur, dass unberührt erscheinenden Land-
schaften in Brasilien eine blutige koloniale Geschichte eingeschrieben ist. Durch 
den Gegenwartsbezug, wie er zu Beginn des Films mit der ›Wochenschau‹ herge-
stellt wird, ergibt sich angesichts des Zitats von Mem de Sá auch eine Verbindung 
zur Situation der brasilianischen Indigenen zu Beginn der 1970er Jahre.254 Zur Zeit 
der Filmentstehung forcierte die brasilianische Militärregierung den Bau der Trans-
amazônica, der Transamazonischen Fernstraße. In der Region ansässige Indigene 
wurden durch diesen internen Kolonialismus von ihrem Land vertrieben, häufig 
unter Gewaltanwendung und mit Morddrohungen. Wie der Film andeutet, weist das 

253 | »Lá no mar pelejei, de maneira que nenhum tupiniquim ficou vivo. Estendidos ao 

longo da praia, rìgidamente [sic!], os mortos ocuparam cêrca [sic!] de uma légua.«

254 | Vgl. SADLIER, Darlene J.: »The Politics of Adaptation«, S. 201.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 215

vom Militärregime erzwungene Programm der ›Modernisierung‹ Brasiliens Kon-
tinuitäten und Analogien zu der Kolonisierung des Landes im 16. Jahrhundert auf. 

Der Erzählfluss wird immer wieder durch Inserts unterbrochen, die – vom 
letzten Zwischentitel abgesehen – jeweils knapp zehn Sekunden in weißer Schrift 
auf schwarzem Hintergrund zu sehen sind. Wenn Inserts als »[e]xtradiegetic ver-
bal commentary« die Funktion zukommen kann, »the ›self-sufficiency‹ of the 
discourse of images« in Frage zu stellen255, so gilt dies ganz besonders für deren 
Verwendung bei Nelson Pereira dos Santos. Die Zwischentexte fügen sich nicht 
einfach nahtlos in die Filmhandlung ein. Vielmehr handelt es sich bei den Zitaten 
von Autoren des 16. Jahrhunderts um Aussagen, die in Relation zueinander und 
zur Spielfilmhandlung komplementäre oder kontrastive Sinnbezüge herstellen 
oder – wenn sie bloß der Handlung zu entsprechen scheinen – über Subtexte zu-
sätzliche Bedeutungsebenen erhalten. Durch Zitate, die dem kolonialen Diskurs 
über Brasilien entstammen, findet eine Kontextualisierung und Historisierung 
der fiktionalisierten Geschichte statt, welche die Widersprüche innerhalb des ko-
lonialen Diskurses zutage treten lassen. 

Die Zwischentexte ermöglichen durch die Unterbrechung der Handlung 
ein Innehalten. So bekommt das Publikum verstärkt Gelegenheit zur Reflexion. 
Durch die Einbeziehung unterschiedlicher, mitunter widerstreitender Quellen 
fördert der Film die Hinterfragung von Repräsentationen, die im kolonialen Dis-
kurs naturalisiert wurden. Die Brüche im Handlungsablauf, die durch die Inserts 
entstehen, verweisen auch auf die mediale Differenz zu den Zeugnissen des 16. 
Jahrhunderts. Der ausgeprägte Realitätseffekt des fotografischen Bewegungsbil-
des dient in como era gostoso o meu francês gerade nicht zur Inszenierung 
eines illusionistischen Historienfilms, der Wirklichkeit unmittelbar widerzu-
spiegeln vorgibt. Durch intermediale Bezüge via Zwischentexte oder kontrastive 
Bild-Ton-Verbindungen legt der Film wiederholt seine Konstruiertheit offen und 
regt damit zur Reflexion über die koloniale Geschichte Brasiliens an (ohne dabei 
›die Bedeutung‹ vorzugeben, wie dies im anti-kolonialistischen Kino der Fall ist). 

IV. 2.3.4	 Hans Staden und die Alterität des Anderen
Ein zentraler Prätext der intermedialen Bezüge in como era gostoso o meu fran-
cês ist Hans Stadens 1557 in Marburg erschienenes Buch mit dem modernisierten 
Kurztitel Wahrhaftige Historia und Beschreibung einer Landschaft der wilden, nack-
ten, grimmigen Menschenfresserleute, in der Neuen Welt Amerika gelegen. Der Hesse 
Staden unternahm zwei Reisen nach Brasilien; die erste im Jahr 1548 und die 
zweite von 1550 bis 1555. Bei seiner zweiten Reise, die ihn als Teilnehmer einer 
spanischen Expedition nach Paraguay führen sollte, erlitt die Mannschaft Schiff-
bruch an der brasilianischen Küste. Um seinen Lebensunterhalt zu sichern, trat 
Staden in den Dienst der portugiesischen Kolonisatoren. Zu Beginn des Jahres 
1554 wurde er als Kommandant einer kleinen Festung auf der Insel Santo Amaro 

255 | GUYNN, William: Writing History in Film. New York/London: Routledge 2006, S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹216

von den indigenen Tupinambá gefangen genommen. Seiner Schilderung zufolge 
lebte Staden für neuneinhalb Monate als Gefangener bei den »wilden, nackten, 
grimmigen Menschenfressern«, die mit den Franzosen verbündet und mit den 
Portugiesen verfeindet waren. Staden konnte der ihm drohenden Vertilgung ent-
gehen. Er wurde von Franzosen freigekauft und schiffte sich am 31. Oktober 1554 
nach Frankreich ein, von wo aus er in seine Heimat zurück gelangte. 

Stadens Buch wurde ein großer Erfolg. Noch im Erscheinungsjahr erschienen 
zwei Nachdrucke, gefolgt von zahlreichen weiteren Neuauflagen und Überset-
zungen. Bedeutsam für die Rezeption außerhalb des deutschen Sprachraums war 
die Aufnahme von Stadens Text in den Dritten Band der – bereits angeführten – 
epochemachenden Reiseberichtsammlung von Theodor de Bry, der 1592 in Latein 
und im folgenden Jahr auf Deutsch erschien. 

In Brasilien begann das Interesse für Stadens Buch gegen Ende des 19. Jahr-
hunderts. 1892 erschien die erste Übersetzung (ausgehend von der französischen 
Übertragung), gefolgt von einer vielbeachteten Ausgabe von 1900 zur Vierhun-
dertjahrfeier der ›Entdeckung‹ Brasiliens. Zur weiteren Verbreitung beigetragen 
hat auch die Bearbeitung als Jugendbuch durch den populären brasilianischen 
Autor Monteiro Lobato. Dessen Buch erschien 1927 unter dem Titel Aventuras de 
Hans Staden (›Abenteuer von Hans Staden‹)256, von dem bis heute über dreißig 
Auflagen gedruckt wurden. 

Stadens Publikation ist das »erste ausschließlich Brasilien gewidmete Buch, 
das in Europa erschien« und enthält »das erste wichtige Bildkorpus zu dem 
Land«257, bestehend aus 54 Holzschnitten sowie einer Landkarte und dem Titel-
bild. Bei den Holzschnitten des Bandes handelt es sich um den »ersten umfang-
reichen Bilderzyklus über die Neue Welt« und damit um einen »Markstein in der 
visuellen Umsetzung Amerikas für die Zeitgenossen«.258 Einen zentralen Platz in 
dem Buch nimmt die detaillierte Beschreibung und Illustration des Kannibalis-
mus ein. Bereits auf dem Titelblatt ist ein Holzschnitt mit einer Kannibalismus-
Szene abgebildet: Neben einem Grill mit schmorenden menschlichen Körpertei-
len liegt ein ›Indianer‹ in einer Hängematte und nagt an einem Menschenbein.

Der Kannibalismus ist Gegenstand zahlreicher Illustrationen des Buches und 
durchzieht einen Großteil des Textes. Als Staden von den Tupinambá gefangen 
genommen worden sei, »bissen [sie] in ihre Arme und drohten mir, so wollten sie 

256 | Vgl. LOBATO, José Bento Monteiro: Aventuras de Hans Staden. O homem que naufra-

gou nas costas do Brasil em 1549 e esteve oito mezes prisioneiro dos indios tupinambás. 

São Paulo: Editora Nacional 1927.

257 | OBERMEIER, Franz: »Hans Staden und sein Brasilienbuch. Vorwort«. In: Hans 

Staden: ›Warhaftige [sic!] Historia‹. Zwei Reisen nach Brasilien (1548-1555). História de 

duas viagens ao Brasil. Kritische Ausgabe Franz Obermeier. Übers. Joachim Tiemann. Kiel: 

Westensee 2007, S. I-LXV, hier S. I.

258 | Ebd., S. XXVII.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 217

mich essen«259. Am Wohnort habe er vor die Frauen treten und ihnen zurufen 
müssen »›Ich, euer Essen, komme.‹« (248) Vor den Hütten hätten sich »fünfzehn 
Köpfe auf Pfählen« von verspeisten Feinden befunden (252). Ein Junge »hatte 
noch einen Beinknochen von dem Sklaven, an demselben war noch Fleisch, das 
aß er« (258). Die Tupinambá hätten selbst einen entstellten Gefangenen gegessen, 
der »hatte nur ein Auge und schien hässlich von der Krankheit« (261). Und die 
schwer Verwundeten auf einem Heimzug »schlugen sie fortan tot und schnitten 
sie ihrem Brauch gemäß in Stücke und brieten das Fleisch« (263). Staden sei auch 
Menschenfleisch angeboten worden: »Cunhambebe hatte einen großen Korb voll 
Menschenfleisch vor sich, aß von einem Bein, hielt es mir vor den Mund, fragte, 
ob ich auch essen wollte.« (264) Und ein Kapitel trägt die Überschrift »Wie sie den 
ersten von den zwei gebratenen Christen aßen […].« (265)

Abb. 72-74: Hans Staden Wahrhaftige Historia

259 | STADEN, Hans: »Wahrhaftige Historia und Beschreibung/Einer Landschaft der wil-

den, nackten, grimmigen Menschenfresserleute,/in der Neuen Welt Amerika gelegen, vor 

und nach Christi Geburt/im Land Hessen unbekannt bis auf diese zwei jüngstvergangenen 

Jahre,/da sie Hans Staden von Homberg in Hessen durch seine eigene Er fahrung/kennen-

gelernt und jetzt durch den Druck an den Tag gibt«. In: Hans Staden: ›Warhaftige [sic!] 

Historia‹, S. 229-288, hier S. 246 [Faksimile der Erstausgabe S. 1-178]. Um unnötig vie-

le Fußnoten zu vermeiden, sind im Folgenden die Seitenzahlen der Zitate im Fließtext in 

Klammern angeführt. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹218

Im ersten Teil des Buches, mit den Schilderungen der persönlichen Erfahrung 
Stadens, wird in Bezug auf den Verzehr eines Menschen – »Wie das zugeht« (258) 
– hingewiesen auf den zweiten Teil, überschrieben mit »Wahrhaftiger kurzer Be-
richt: Bräuche und Sitten der Tupinambás,/deren Gefangener ich gewesen bin.« 
(271) Ein Kapitel über die Bräuche der Tupinambá trägt den Titel »Warum ein 
Feind den anderen isst.«, gefolgt von dem Satz »Sie tun es aus keinem Hunger, 
sondern aus großem Hass und Neid.« (281) Und ein mit elf Holzschnitten reich 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 219

illustriertes Kapitel liefert die detaillierte Beschreibung zu dem Thema »Mit was 
für Zeremonien sie ihre Feinde töten und essen. Womit sie sie totschlagen und 
wie sie mit ihnen umgehen« (282). Unter anderem wird erwähnt, dass der Ge-
fangene eine Frau bekommt: »Und wenn sie schwanger wird, das Kind ziehen sie 
auf, bis es groß wird. Wenn es ihnen danach in den Sinn kommt, schlagen sie es 
tot und essen es.« (282) Staden beendet das Kapitel mit der Beteuerung »Dies alles 
habe ich gesehen und bin dabeigewesen.« (283)

In Stadens Buch finden sich mehrere Authentizitätsbeteuerungen. So sind in 
den Text Versicherungen Stadens eingestreut, dass es sich bei seiner Schilderung 
um eine wahre Begebenheit handle, die er selbst erlebt habe. Darüber hinaus 
bürgt der Marburger Professor Dryander im Vorwort für die Vertrauenswürdig-
keit Stadens; er betont, keine Zweifel zu haben, dass Staden 

schreibe und vermelde seine Historia und Wegefahrt nicht nach anderer Leute Bericht, son-

dern aus seiner eigenen Er fahrung gründlich und gewiss, ohne irgendeine falsche Ursache 

und dass er darin keinen Ruhm oder weltlichen Ehrgeiz, sondern allein Gottes Ehre, Lob und 

Dankbarkeit für die erzeigte Wohltat seiner Erlösung sucht. (230)

Die Ausweisung der Textintention als Gotteslob, in Abgrenzung zur Ruhmbe-
gierde, suggeriert ebenfalls die Aufrichtigkeit des Autors. Auch die Unterteilung 
des Buches in narratio und descriptio, in die persönliche Schilderung seiner Reise 
und Gefangenschaft sowie die ›ethnografische‹ Beschreibung der Gebräuche und 
des Lebensraums der Tupinambá, erhöht die Glaubwürdigkeit, dass die sachlich 
anmutende Beschreibung auf tatsächlicher Erfahrung fußt. 

Abgesehen von Formen der Authentifizierung finden sich bei Staden auch 
Darstellungsweisen, welche die »Präsenz des Anderen«260 hervorheben. Diese 
manifestiert sich in den Tupi-Wörtern, die in den Text eingestreut sind, sowie in 
der Repräsentation der ›Indianer/innen‹ auf den Holzschnitten, insbesondere in 
den drastischen Kannibalismus-Darstellungen.261 Im Kannibalismus, den Staden 
zu einem zentralen Thema erhebt, zeigt sich die Alterität der fremden Kultur be-
sonders deutlich. Die Bedrohung der christlich-europäischen Identität durch das 
›indianische‹ Andere kommt in der drohenden Verspeisung am stärksten zum 
Ausdruck. Wie eine Vorstufe zur Auflösung seiner Identität wirken die Staden auf-
gezwungenen Veränderungen seines Äußeren: Er wird seiner Kleidung entledigt, 
wobei der ihm drohende »Verlust seines Bartes einer Effeminierung und Ent-Euro-

260 | KIENING, Christian: »Alterität und Mimesis. Repräsentation des Fremden in Hans 

Stadens ›Historia‹«. In: Martin Huber/Gerhard Lauer (Hg.): Nach der Sozialgeschichte. Kon

zepte für eine Literaturwissenschaft zwischen Historischer Anthropologie, Kulturgeschich

te und Medientheorie. Tübingen: Niemeyer 2000, S. 483-510, hier S. 492.

261 | Trotz Verknüpfung von Bild und Text funktionieren die Holzschnitte auch als eigen-

ständige Bilderzählungen.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹220

päisierung«262 gleichkommt. Doch Staden fällt der Bedrohung durch den Anderen 
nie gänzlich anheim. So erscheint er auf den Holzschnitten zwar nackt, doch ist sei-
ne Scham mit einem Feigenblatt bedeckt, und er behält seinen Bart und sein langes 
Haar als Zeichen seiner kulturellen Identität. Die Selbstdarstellung Stadens fun-
giert zugleich als »allusion to the Biblical trials of Job«263, denn schließlich ist die 
Prüfung und Affirmation seines Glaubens angesichts der »wilden, nackten, grim-
migen Menschenfresserleute« und ihrer Götter ein zentrales Thema des Textes.

Neben der Bedrohung durch den Anderen, die primär im Kannibalismus zum 
Ausdruck kommt, wird bei Staden auch die Verwerflichkeit und Unterlegenheit des 
Anderen deutlich gemacht. Vor allem mittels »der Kannibalen-Trope begründet 
der ethnografische Blick seine epistemologische Autorität«.264 Staden ist in seiner 
Schilderung somit nicht nur der Abwehr gegenüber dem Anderen fähig, sondern 
»er okkupiert auch durch sprachliche Mimesis die Zeichen der anderen und rückt 
sie in seinen eigenen Deutungshorizont ein.«265 Die Alterität wird entschärft, »das 
Andere einem ihm fremden Repräsentationssystem anverwandelt«.266 

Die Anverwandlung des Anderen an das Eigene gilt insbesondere auch für 
die visuelle Darstellung von Stadens Historia – sowie Lérys Histoire – bei de Bry. 
Die de Bry’schen Kupferstiche sind gekennzeichnet durch eine spezifische Aus-
richtung auf die europäischen Betrachter/innen, bei gleichzeitiger Exotisierung 
des ›indianischen‹ Anderen. Wie Elisabeth Luchesi herausgestellt hat, ähnelt 
der Bildraum »einer exotischen Bühne«, wobei die perspektivische Darstellung 
den Blick auf das Dorfinnere lenkt und den Betrachter/innen eine privilegierte 
Sicht auf das Geschehen gewährt.267 Durch die Angleichung des Fremden an die 
»europäischen Ausdrucks- und Vorstellungsformen« vollzieht sich eine »Verein-
nahmung der Fremden«, welche die bestehenden Differenzen abschwächt. In der 
Konzipierung des »Fremden als Verfremdung des Bekannten« wird das Andere, 
das »den europäischen Gesellschaften Unähnliche[n] zugunsten einer Wendung 
zum Exotischen ausgeklammert«. 

262 | SCHÜLTING, Sabine: Wilde Frauen, fremde Welten, S. 126.

263 | WHITEHEAD, Neil L.: »Hans Staden and the Cultural Politics of Cannibalism«. In: 

HAHR –Hispanic American Historical Review, Nr. 80: 1, 2000, S. 721-751, hier S. 749.

264 | JÁUREGUI, Carlos A.: Canibalia, S. 118: »Gracias al tropo caníbal la mirada etnográ-

fica establece su autoridad epistemológica«.

265 | HOLDENRIED, Michaela: »Einverleibte Fremde. Kannibalismus in Wort, Tat und Bild«. 

In: Kerstin Gernig (Hg.): Fremde Körper. Zur Konstruktion des Anderen in europäischen 

Diskursen. Berlin: Dahlem University Press 2001, S. 117-145, hier S. 139.

266 | KIENING, Christian: »Alterität und Mimesis«, S. 486.

267 | LUCHESI, Elisabeth: »Von den ›Wilden/Nacketen/Grimmigen Menschenfresser 

Leuthen/in der Newenwelt America gelegen‹. Hans Staden und die Popularität der 

›Kannibalen‹ im 16. Jahrhundert«. In: Karl-Heinz Kohl (Hg.): Mythen der Neuen Welt. Zur 

Entdeckungsgeschichte Lateinamerikas. Berlin: Frölich & Kaufmann 1982, S. 71-74, hier 

S. 73. Die folgenden Zitate sind derselben Seite entnommen.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 221

Der Film folgt nicht der Angleichung des Anderen an das Eigene, sondern 
lässt stattdessen Alterität als solche durchscheinen. So sind die Dialoge auf Tupi 
mit portugiesischen Untertiteln wiedergegeben, was die Vereinnahmung des An-
deren durch die Schriftkultur der Kolonisatoren reduziert. In der Mündlichkeit 
manifestiert sich die ›Fremdheit‹ der indigenen Sprache – im Gegensatz zu der 
transparent erscheinenden Übersetzung in die europäische Schriftkultur, welche 
die Alterität des Anderen weitgehend einebnet und durch das Eigene verstehbar 
macht. Der Film gleicht die indigenen Anderen nicht dem Verstehenshorizont 
des europäischen Protagonisten an; stattdessen wird das koloniale Subjekt assimi-
liert, das sich als solches in der Verspeisung durch den Anderen auflöst.

Stadens Beschreibung seiner Gefangenschaft lässt sich unter dem Aspekt der 
»captivity narrative« fassen, bei der die Erzählung von der Befreiung des Gefan-
genen einhergeht mit dem »acknowledgement of the superiority of the captive’s 
origins, which is often the reader’s own origins«.268 Der Identifikation mit dem 
überlegen erscheinenden Gefangenen kommt dabei eine zentrale Rolle zu: »the 
reader of a captivity narrative is meant to identify with the captive and to thereby 
differentiate her/himself from the captor. Distinction between cultures is there-
by made necessary and is necessarily re-performed«.269 Während der Autor und 
Protagonist der Historia eine ständige Abgrenzung gegenüber dem Anderen auf-
rechterhält, erfolgt im Film bei der an Hans Staden angelehnten Figur eine zu-
nehmende Auflösung westlicher Attribute. Nelson Pereira dos Santos inszeniert 
keine Befreiung einer mit »epistemologischer Autorität« (Jáuregui) ausgestatteten 
Figur. Vielmehr mündet die Gefangenschaft in der Verspeisung des europäischen 
Protagonisten, mit dem das Publikum sich bis dato wohl weitgehend identifiziert 
hat. Damit durchkreuzt der Film das Identifikationsmuster der Erzählung Stadens 
samt des darin implizierten Überlegenheitsanspruchs der europäischen Figur.

Im Gegensatz zu der Publikation von Staden und anderen ›Augenzeugen‹ des 
Kannibalismus ist die Tötung und Verspeisung des Protagonisten bei Nelson Pe-
reira dos Santos mit keinem Stigma behaftet.270 Während in den europäischen 

268 | NOGUEIRA, Claudia Barbosa: Journeys of Redemption: Discoveries, Re-Discoveries 

and Cinematic Representations of the Americas. Dissertation, University of Maryland, 

College Park 2006, S. 98. 

269 | Ebd., S. 96. 

270 | Mit dem brasilianischen Spielfilm hans staden (BRA/POR 1999, R: Luiz Alberto 

Pereira) ist ein weiterer Film entstanden, der sich auf Stadens Historia bezieht. Der Zugang 

ist hier allerdings ein völlig anderer als in como era gostoso o meu francês. Bei hans staden 

handelt es sich um eine ›werkgetreue‹ eurozentrische Darstellung des Reiseberichts aus 

dem 16. Jahrhundert. Erzählt wird der Film aus der Perspektive Stadens, dessen Stimme im 

Voice-over nicht zuletzt der Authentifizierung des Geschehens dient. Wie in der Buchvorlage 

wird Hans Staden zur Identifikationsfigur, während die Tupinambá als animalische Wesen 

erscheinen. Vgl. NAGIB, Lúcia: A utopia no cinema brasileiro. Matrizes, nostalgia, disto-

pias. São Paulo: Cosac Naify 2006, S. 110-117.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹222

Darstellungen die Sitten der Tupinambá fast ausnahmslos als ›barbarisch‹ und 
unmenschlich dargestellt sind, erscheinen sie in dem Film als komplexe Kultur-
praxen, die Anthropophagie eingeschlossen. Entsprechend der heutigen ethno-
logischen Einsicht fanden bei den Stämmen der Tupi-Guarani – zu denen auch 
die Tupinambá und die Tupiniquin zählen – Krieg und die damit verbundene 
Anthropophagie nicht aus Hass statt, wie es bei den meisten europäischen Auto-
ren des 16. Jahrhundert heißt, sondern aus Gründen der Ehre.271 In Brasilien kam 
Kannibalismus sicherlich nicht so häufig vor, wie es in der Literatur des 16. Jahr-
hunderts glauben gemacht wird. Franz Obermeier zufolge handelte es sich beim 
Kannibalismus vielmehr um »eine in größeren Abständen erfolgende Zeremonie 
mit hoher sozialer und stammesgeschichtlicher Bedeutung, die den Zusammen-
halt einzelner Stämme gewährleisten sollte und wohl zumeist mit Initiationsriten 
verbunden war«.272 In diese Richtung zielt auch der Film in seiner Repräsentation 
von Kannibalismus; allerdings nicht im Sinne von ›ethnografischer Genauigkeit‹ 
oder ›historischer Korrektheit‹. Es wird keine unmittelbare Wiedergabe von Ge-
schichte vorgegeben, sondern die Repräsentation durch stilistische und mediale 
Brüche als solche ausgewiesen und problematisiert. Dies gilt etwa für die Se-
quenz des Kampfes der Portugiesen gegen die Tupinambá, bei dem der Protago-
nist gefangen genommen wird. Durch historisch anmutende Kostümierung und 
naturalistisch wirkende Bilder entsteht zunächst der Eindruck von Geschichtlich-
keit, den dissonante Klänge rückwärts laufender Musik jedoch durchkreuzen. 
Die Musik fungiert also nicht bloß als atmosphärische Untermalung der kriege-
rischen Auseinandersetzung. Sie dient vor allem auch der Entnaturalisierung des 
vermeintlich historischen Geschehens, da es sich offenbar um avantgardistische 
elektronische Musik handelt, womit der Film sowohl auf seine Entstehungszeit 
verweist als auch die eigene Konstruiertheit offenlegt.

IV. 2.3.5	 Koloniale Geschichte im Modus der Mittelbarkeit
como era gostoso o meu francês setzt zahlreiche, teils divergierende Positionen 
des kolonialen Diskurses über Brasilien im 16. Jahrhundert zueinander in Be-
ziehung. Die daraus resultierende grundlegende Hinterfragung der historischen 
Quellen entspricht der Perspektive einer kritischen Historiografie, die darauf ab-
zielt »to critique documents in order to reveal the intentions of the archivists, the 
broader context of the events documented, and the materials and points of view 
that have been excluded«.273 Der Film deckt Widersprüche in der Repräsentation 

271 | Vgl. FAUSTO, Carlos: »Cinco séculos de carne de vaca: antropofagia literal e an-

tropofagia literária«. In: João Cezar de Castro Rocha/Jorge Ruffinelli (Hg.): Anthropophagy 

Today?, S. 75-82, hier S. 77.

272 | OBERMEIER, Franz: »Bilder von Kannibalen, Kannibalismus im Bild. Brasilianische 

Indios in Bildern und Texten des 16. Jahrhunderts«. In: Jahrbuch für Geschichte 

Lateinamerikas, Nr. 38, 2001, S. 49-72, hier S. 71.

273 | GUYNN, William: Writing History in Film, S. 148.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 223

der brasilianischen Indigenen auf und macht die Interessengebundenheit kolo-
nialistischer Positionen sichtbar. Vor allem durch die Juxtaposition und Vermi-
schung von Elementen historischer Publikationen erzielt der Film – im Sinne der 
›kulturellen Kannibalisierung‹ – eine Dezentrierung einzelner Geschichtsdar-
stellungen sowie die Offenlegung historischer Zusammenhänge und Kontinuitä-
ten. Zugleich verwehrt sich der Film der Absolutsetzung seiner eigenen Position, 
etwa durch die Authentifizierung eines einzelnen Geschehens. Prämisse hierfür 
ist die – bereits analysierte – Eingangssequenz: Durch die Verbindung der Zeit-
ebene des 16. Jahrhunderts mit der Entstehungszeit des Films wird auf die me-
dienspezifische Rekonstruktion aus Sicht der Gegenwart verwiesen und so einer 
Naturalisierung der Darstellung als unmittelbare ›Historie‹ entgegengewirkt. 

Besonders ausgeprägt ist die ›kulturelle Kannibalisierung‹ kolonialer Dis-
kursformationen in Bezug auf Hans Stadens Historia, einem zentralen Prätext 
des Films. Die in der Reisebeschreibung autobiografisch konturierte Persona des 
Hans Staden wird in dem Film aufgegriffen und verbunden mit Elementen der 
Figur des Jean de Léry. Zu Beginn des Films entspricht der Protagonist weitge-
hend Jean de Lérys Schilderungen in der Histoire über seinen Aufenthalt in der 
französischen Kolonie France Antarctique unter der tyrannischen Herrschaft von 
Villegagnon und der Flucht auf das Festland, wo er mit weiteren Protestanten in 
Nachbarschaft zu den dortigen Indigenen wohnte. Die Filmhandlung ist dann ab 
der Gefangennahme des Protagonisten in hohem Maße an Hans Stadens Schil-
derungen angelehnt. Dabei fließen auch Details seines ›Berichts‹ mit in den Film 
ein, beispielsweise taucht wie bei Staden der ›cacique‹ Cunhambebe auf. 

In dem an Stadens Schilderungen angelehnten Handlungsverlauf finden sich al-
lerdings auch signifikante Abweichungen. Zwar wird der Protagonist wie Staden zu-
sammen mit einer Gruppe von Portugiesen durch die Tupinambá gefangen genom-
men und fälschlich für deren Landsmann gehalten. Doch während es sich bei Staden 
um einen Deutschen – im Dienst der portugiesischen Kolonialmacht – handelt, ist 
die Filmfigur ein Franzose (der ebenfalls für einen Portugiesen gehalten wird). Diese 
Veränderung der Nationalität des Protagonisten ist durchaus signifikant. Als Franzo-
se ist der Protagonist Angehöriger einer zur Zeit der Filmhandlung aktiven Kolonial-
macht. Vor allem aber verkörpert er eine Nation, die in Brasilien jahrhundertelang 
maßgeblichen kulturellen Einfluss besaß. Reflektiert wird dies bereits am Anfang 
des Films durch den Bezug auf die französische Wochenschau, wie sie noch in den 
1960er Jahren in brasilianischen Kinos zu sehen war. In Hinblick auf den starken 
kulturellen Einfluss Frankreichs, der bis in die Gegenwart der Filmentstehung an-
dauerte, erscheint die rituelle Verspeisung des Protagonisten am Ende des Films 
auch als symbolische ›Einverleibung‹ der Grande Nation und ihrer Kulturformen.

Der Film thematisiert Aspekte der Gefangenschaft Stadens, die in der Historia 
offenbar beiseite gelassen werden. In der Schilderung seiner Erlebnisse verschweigt 
Staden, dass ihm eine Frau zugeteilt wurde – was er im Kapitel zum Kannibalismus 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹224

im zweiten Teil seines Buches explizit als Brauch erwähnt.274 Der Grund für dieses 
Verschweigen liegt wohl darin, dass Staden darauf bedacht war, seine Integrität als 
Protestant und Kritiker der fremden Kultur zu wahren, die durch eine Frau an seiner 
Seite zweifelhaft geworden wäre. Im Film hingegen kommt der ›unterschlagenen‹ 
Frau eine zentrale Stellung zu. Als rein fiktive Figur wird die hübsche junge Se-
boipepe eingeführt, deren Beziehung zu dem Gefangenen ausführlich dargestellt 
ist. Seboipepe hebt sich von den anderen Frauen stark ab, sowohl durch die Kadrie-
rung, die sie häufig ins Zentrum und in den Vordergrund des Bildes rückt, als auch 
durch ihre schlanke und hochgewachsene Figur, die dem westlichen Schönheits-
ideal (zur Zeit der Filmentstehung) entspricht. Durch diese Inszenierung Seboi-
pepes, ihr deutliches sexuelles Interesse an dem Franzosen und die Entwicklung 
gegenseitiger Zuneigung weckt der Film die Erwartung einer Liebesbeziehung, bei 
der die ›Indianerin‹ zugunsten des europäischen Geliebten gegen ihre Traditionen 
aufbegehrt. Zwischen den beiden scheint sich tatsächlich eine Liebesgeschichte zu 
entwickeln, die auf eine Errettung des Todgeweihten schließen lässt (oder zumin-
dest auf den tragisch scheiternden Versuch der Frau, ihren Geliebten zu retten). Der 
Film bricht jedoch mit der konventionellen Dramaturgie, wie sie in zahlreichen Ge-
fangenschaftsgeschichten angelegt ist. Bezeichnenderweise ist die einzige längere 
›romantische‹ Sequenz zwischen Seboipepe und dem Franzosen ein Liebesspiel, 
das zugleich die Einübung des Tötungsrituals darstellt. Bei dem Liebesspiel nennt 
Seboipepe ihren Franzosen neckisch »mein kleines Halsstück«, in Bezug auf das-
jenige Körperteil, das ihr nach seiner Tötung zur Verspeisung zugesprochen wurde. 
Der phallisch konnotierte Kosename »kleines Halsstück« stellt einen Konnex von 
Sexualität und Kannibalismus her, auf den bereits der doppeldeutige Filmtitel iro-
nisch verweist. Gegen Ende des Films sieht man Seboipepe dann in Großaufnahme 
mit ungerührter Miene kauen, wobei kein Zweifel besteht, dass sie gerade das Hals-
stück des Franzosen verspeist. Die lakonische, betont unsensationelle Darstellung 
von ›Kannibalismus‹ bei Nelson Pereira dos Santos steht in deutlichem Gegensatz 
zu den grauenvollen, gewaltbetonten und detailgenauen Darstellungen, wie sie im 
kolonialen Diskurs zur Abwertung des indigenen Anderen üblich sind – insbesonde-
re in visuellen Repräsentationen wie den wirkungsmächtigen Kupferstichen von de 
Bry, die zu Beginn von como era gostoso o meu francês mit filmspezifischen Mit-
teln dargestellt, rekontextualisiert und in ihrer Funktionsweise offengelegt werden.

Bei der Beziehung zwischen Seboipepe und dem Franzosen handelt es sich 
ferner um einen Verweis auf die Liebesgeschichte in José de Alencars Iracema, 
lenda do Ceará275 – und zwar als »counterpart to the romanticized image of the 
Indian created by Alencar«276. In dem indianistischen Roman verliebt sich die 
›Indianerin‹ Iracema in den portugiesischen Kolonisator Martim, für den sie 
ihren Stamm verlässt, wobei der Sohn, der aus der Beziehung der beiden hervor-

274 | Vgl. STADEN, Hans: »Wahrhaftige Historia«, S. 157.

275 | Vgl. zu Iracema, lenda do Ceará Kap. III.6, insbesondere S. 85ff.

276 | SADLIER, Darlene J.: »The Politics of Adaptation«, S. 199.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 225

geht, als der erste Brasilianer bezeichnet wird. Der Roman entwirft damit einen 
fundierenden nationalen Mythos, bei dem die ›Indianerin‹ bloß als Zeichen der 
Differenz gegenüber dem portugiesischen Mutterland figuriert, um eine brasilia-
nische Nationalidentität zu affirmieren. Die Beziehung zwischen dem Franzosen 
und Seboipepe hingegen erweist sich als Inversion der Alencar’schen Liebesge-
schichte. Während Iracema, die fügsame »Jungfrau mit den Honiglippen«277, sich 
gänzlich dem Kolonisator hingibt, widersetzt sich Seboipepe dem Franzosen. Be-
zeichnenderweise bedeutet Seboipepe »auf Tupi Blutsauger«278, was nicht nur auf 
die Verspeisung des Franzosen am Ende des Films hindeutet, sondern auch eine 
ironische Verkehrung von Iracemas Honiglippen darstellt. Seboipepe erscheint 
als Gegenbild zur romantischen Konstruktion der ›Indianerin‹ Iracema. So ist 
Seboipepe keine Jungfrau, sondern eine Witwe, deren Mann von den Portugie-
sen getötet wurde. Im Gegensatz zu Iracema lehnt sie es nicht nur ab, für den 
Europäer ihren Stamm zu verlassen, sondern verhindert sogar gewaltsam dessen 
Flucht.279 Mit einem Lächeln auf den Lippen schießt sie dem fliehenden Franzo-
sen einen Pfeil ins Bein und tritt ihm kriegerisch entgegen. Seboipepe stirbt auch 
nicht wie Iracema, die sich aus Sehnsucht zu Tode grämt, als ihr Mann sie für den 
Kampf gegen feindliche ›Indianer‹ verlässt. Es ist vielmehr der Europäer, der um-
kommt. Anstatt wie Iracema dem Kolonisator einen Nachkommen zu gebären, 
beteiligt sie sich an der Verspeisung des Franzosen.

Abb. 75-76: Como era gostoso o meu francês

277 | ALENCAR, José de: Iracema, lenda do Ceará, S. 48: »Iracema, a virgem dos lábios 

de mel«.

278 | SALEM, Helena: Nelson Pereira dos Santos, S. 259: »sanguessuga em tupi«.

279 | Dies widerspricht auch einer Schilderung Gândavos, der zufolge die indigenen Frauen 

der europäischen Gefangenen sich zu diesen manchmal so hingezogen fühlten, dass sie die 

Männer vor dem Tod bewahrt hätten und mit ihnen geflohen seien. Vgl. GÂNDAVO, Pero 

de Magalhães de: História da província Santa Cruz a que vulgarmente chamamos Brasil, 

S. 114: »Também acontece algumas vezes afeiçoar-se tanto ao marido, que chega a fugir 

com ele para sua terra para o livrar da morte.«

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹226

Abb. 77: José Maria de Medeiros: Iracema

Abb. 78: Antônio Parreiras: Iracema

Die ›Indianer/innen‹ des Films, und insbesondere die Figur der Seboipepe, wei-
chen deutlich ab von der Repräsentation assimilierungswilliger ›Indianer/innen‹ 
bei Alencar, die sich ergeben kolonialisieren lassen und ihre Identität zugunsten 
der Kultur der europäischen Kolonisatoren aufgeben. Der Film invertiert gezielt 
den Iracema-Mythos, der auch im 20. Jahrhundert sehr präsent ist, vor allem in 
filmischen Darstellungen. Bis zur Entstehung von como era gostoso o meu 
francês im Jahr 1971 sind 15 Spielfilme über ›Indianer/innen‹ entstanden, von 
denen neun auf Werken von Alencar (vor allem auf Iracema, lenda do Ceará und O 
Guarani) basieren.280 como era gostoso o meu francês ist der erste Film, in dem 
nicht »a visão do colonizador«281, der »Blick des Kolonisators«, vorherrscht.282 In 

280 | Vgl. LOBATO, Ana Lucia: »›Como era gostoso o meu francês‹«, S. 71.

281 | Ebd., S. 72.

282 | Vgl. Sylvio Backs Essayfilm yndio do brasil/our indians (BRA 1995), der sich aus 

Sequenzen zahlreicher Filme über die brasilianischen ›Indianer/innen‹ zusammensetzt 

und damit einen Querschnitt ihrer filmischen Repräsentation liefer t. Durch Kommentare 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo 227

Nelson Pereira dos Santos’ Film entsteht ein differenziertes Bild der Indigenen, 
das deutlich divergiert von den eindimensionalen Abwertungen des Anderen, wie 
sie im kolonialen Diskurs vorherrschen. Die Anthropophagie erscheint als kom-
plexes Ritual, das nach bestimmten Regeln durchgeführt wird, und nicht als ein 
wahlloses und blutrünstiges Verschlingen von Menschen.

Der Film vermeidet allerdings auch, einer vermeintlichen Repräsentation 
der indigenen Sichtweise zu verfallen. Wie bereits dargelegt, klingt wiederholt 
ein ironischer, fast karnevalesker Ton an. Evident ist dies schon im Filmtitel, der 
aus der Perspektive der ›Kannibalin‹ Seboipepe konstatiert, wie lecker ihr Fran-
zose gewesen sei. como era gostoso o meu francês zielt also weniger auf die 
›Richtigstellung‹ des Bildes der Indigenen im kolonialen Diskurs, als vielmehr 
auf eine ironische Affirmation von Kannibalismus und Promiskuität, um – ähn-
lich wie das Manifesto Antropófago – die komplementären Fremdzuschreibungen 
der ›Indianer/innen‹ als ›Menschenfresser/innen‹ und ›Gute Wilde‹ zu durch-
kreuzen und diesen naturalisierten Repräsentationen ästhetische und kulturelle 
Differenzen einzuschreiben. Die stilistische Heterogenität des Films umfasst so 
unterschiedliche Darstellungsmodi wie Realismuseffekte oder Illusionsdurchbre-
chungen, wobei diese sich wiederum auf spezifische Diskurse und Repräsenta-
tionsformen beziehen. In multiperspektivischer Darstellungsweise, etwa durch 
Juxtaposition divergierender Bild- und Tonebenen, legt der Film Widersprüche 
innerhalb des kolonialen Diskurses offen und entzieht den einzelnen Positionen 
damit ihre »epistemologische Autorität«.

como era gostoso o meu francês subvertiert nicht nur den kolonialen Dis-
kurs über das Brasilien des 16. Jahrhunderts, sondern widersetzt sich auch einer 
affirmativen Darstellung der brasilianischen Geschichte, wie sie vom Militärre-
gime zur Zeit der Filmentstehung mit Nachdruck gefördert wurde. Die zentralis-
tische Kulturpolitik der Junta, die sich auch in dem 1969 gegründeten staatlichen 
Filmunternehmen Embrafilme niederschlug, war bestimmt durch Zensur und 
Verfolgung einerseits, sowie durch umfangreiche Unterstützung nationalisti-
scher Kulturproduktionen andererseits. Über Embrafilme förderte die Militärre-
gierung zu Beginn der 1970er Jahre Historienfilme, die der Glorifizierung brasi-
lianischer Geschichte dienen sollten. Nelson Pereira dos Santos’ Film widersetzt 
sich nicht nur der nationalistischen Überhöhung brasilianischer Geschichte, son-
dern reflektiert auch die Kontinuitäten (neo-)kolonialer Machtgefüge, die mit der 
Kolonisierung des Amazonasgebietes bis in die Gegenwart der Filmentstehung 
andauerten. Das Filmende mit der massenhaften Ermordung von Indigenen, 
die der Generalgouverneur von Brasilien Mem de Sá Mitte des 16. Jahrhunderts 
durchführen ließ, bekommt eine besondere Brisanz angesichts der durch die 
Junta begonnenen Kolonisierung des Amazonasbeckens, bei der im Rahmen der 
›Umsiedlung‹ von Indigenen und Kleinbauern massiv Gewalt angewandt wurde. 

im Voice-over und gezielte Juxtaposition von Sequenzen werden die eurozentrischen 

Repräsentationen der Indigenen in Backs Film dekonstruier t.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹228

Dies gilt umso mehr, als der Film bereits in der Eingangssequenz durch die Kopp-
lung von zwei Zeitebenen – via Verweis auf die Französische Wochenschau – eine 
Verbindung herstellt zwischen der Kolonialisierung Brasiliens im 16. Jahrhundert 
und der Gegenwart der Filmentstehung. Wie auch bei den anderen tropikalisti-
schen Filmen erkannte das Militärregime die subversiven Strategien ›kultureller 
Kannibalisierung‹ nicht, wobei como era gostoso o meu francês nicht nur von 
der Zensur verschont blieb, sondern sogar eine Förderung von Embrafilme erhielt 
und neben macunaíma zu einem der erfolgreichsten Filme des Cinema Novo 
wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V.	 Schlussbetrachtungen:  
	 Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹ 	
 bei Oswald de Andrade und den  
	 tropicalistas

Die Übertragungsprozesse des Eigenen und des Frem-

den […] können vor allem dann zum Reflexionsmodus und 

methodologischen Fokus werden, wenn […] die Theorie in 

einen anderen (bisher als peripher angesehenen) Raum 

verlagert wird.1 

Vittoria Borsò und Björn Goldammer

Das Manifesto Antropófago wie auch die Werke tropikalistischer Künstler kenn-
zeichnen sich durch Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹, die »Übertra-
gungsprozesse des Eigenen und des Fremden« im Kontext der (neo-)kolonialen 
Konstellation Brasiliens zu einem »Reflexionsmodus« erheben und dabei sowohl 
(neo-)kolonialistische als auch nationalistische Diskurse und Repräsentationsfor-
men bis hin zu ihren epistemischen Grundlagen unterminieren. Somit ist vor al-
lem das Manifesto Antropófago, an das tropikalistische Künstler anknüpfen, nicht 
nur als ›ästhetischer‹, sondern auch als ›theoretischer‹ Beitrag zum postkolonia-
len Diskurs zu werten. Die vorliegende Arbeit vollzieht eine doppelte Verlagerung 
der Theorie »in einen anderen (bisher als peripher angesehenen) Raum«: Zum 
einen in der Verschiebung von herkömmlichen Theoriemodellen zur ästhetischen 
Produktion als Reflexionsmodus (wie von Vittoria Borsò und Björn Goldammer skiz-
ziert), zum anderen in der Lokalisierung solcher ästhetisch-theoretischer Gebilde 
in einem peripheren Kulturraum, der selbst in den ›postcolonial studies‹ aufgrund 
von Kanonisierungsmechanismen anglozentrischer Prägung marginalisiert ist, 

1 | BORSÒ, Vittoria/GOLDAMMER, Björn: »Einleitung«. In: dies. (Hg.): Moderne(n) der 

Jahrhundertwenden. Spuren der Moderne(n) in Kunst, Literatur und Philosophie auf dem 

Weg ins 21. Jahrhundert. Baden-Baden: Nomos 2000, S. 11-22, hier S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹230

trotz des erklärten Ziels einer Dezentrierung hegemonialer Wissensproduktio-
nen. Befindet sich die lateinamerikanische Theorieproduktion noch weitgehend 
»im Stadium des subalternen Wissens«2 – was für das portugiesischsprachige 
Brasilien in besonderem Maße gilt –, so werden in dieser Arbeit mit der ›kultu-
rellen Kannibalisierung‹ theoretische Reflexionen brasilianischer Provenienz (im 
Dialog mit Theorien und Positionen aus anderen Kultur- und Sprachräumen) für 
den postkolonialen Diskurs geltend gemacht. 

Um das Manifesto Antropófago und den Tropicalismo im postkolonialen Dis-
kurs verorten und deren Relevanz für denselben verdeutlichen zu können, wur-
den zunächst postkoloniale Entwicklungslinien aufgezeigt, wie sie sich – mit 
ihren Verschränkungen und Brüchen – in Bezug auf die (neo-)koloniale Konstel-
lation Brasiliens abzeichnen, in der sich kulturspezifische Formen postkolonialer 
Theorie und Kulturpraxis avant la lettre herausgebildet haben. Dass es sich hierbei 
nicht um unilaterale Entwicklungen handelt, bildet sich auch in der Kapitelfolge 
ab, die achronologisch aufgebaut ist, um durch Vor- und Rückgriffe multitempo-
rale, Künste und Kulturen übergreifende Zusammenhänge transparent zu ma-
chen. Ausgehend von einer kritischen Revision der ›postcolonial studies‹ wurde 
die Entstehung der Postkolonialismus-Forschung aus dem anti-kolonialistischen 
Diskurs nachgezeichnet und in diesem Kontext die Bedeutung des anti-kolonia-
listischen Kinos herausgearbeitet, das maßgeblich von Regisseuren des Cinema 
Novo geprägt wurde, die später als Pioniere des postkolonialen Films hervortraten 
und hierbei – als Teil der tropikalistischen Bewegung – konzeptuell auf das Mani-
festo Antropófago zurückgriffen. Oswald de Andrades Manifest wurde eingehend 
kontextualisiert, in seinen Tiefendimensionen erschlossen und unter besonde-
rer Berücksichtigung sowohl der formal-ästhetischen Ausgestaltung als auch 
der vielfältigen intermedialen und intertextuellen Bezüge gleichermaßen als 
postkoloniale Theorie und Kulturpraxis herausgestellt. Vor diesem Hintergrund 
konnten die Anknüpfungspunkte, aber auch die Spezifika der tropikalistischen 
Kunstströmung dargelegt und anhand von Schlüsselwerken charakterisiert wer-
den. Schließlich wurden drei paradigmatische Filme des Tropicalismo im Detail 
untersucht und die jeweiligen Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹ heraus-
gearbeitet. 

Bei der kritischen Reflexion (post-)kolonialer Entwicklungslinien wurden 
zunächst die ›postcolonial studies‹ von den Rändern des transdisziplinären For-
schungsfeldes aus untersucht und hierbei ein Nord-Süd-Gefälle festgestellt, das 

2 | ›Subaltern‹ ist ein Großteil der lateinamerikanischen Theorieproduktion da diese, 

von wenigen Ausnahmen abgesehen, keinen Zugang zum »›universalen‹ okzidentalen 

Wissensdiskurs[es] und seine[n] Institutionen« hat. KLENGEL, Susanne: »Vom transatlan-

tischen Reich der Kulturwissenschaft. Konjunkturen und ›keywords‹ in der internationalen 

Lateinamerikaforschung«. In: Andreas Gipper/Susanne Klengel (Hg.): Kultur, Übersetzung, 

Lebenswelten. Beiträge zu aktuellen Paradigmen der Kulturwissenschaften. Würzburg: 

Könighausen & Neumann 2008, S. 121-137, hier S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Schlussbetrachtungen 231

sich in der Marginalisierung postkolonialer Theoriebildung aus Kulturräumen 
jenseits des anglophonen Sprachgebiets äußert. Neben solchen Ausschlussme-
chanismen wurden in der Postkolonialismus-Forschung Tendenzen zur ahistori-
schen und universalisierenden Betrachtungsweise herausgestellt. Demgegenüber 
zielt die vorliegende Arbeit darauf ab, postkoloniale Theorie- und Kulturproduk-
tionen aus Brasilien, die in spezifischen (neo-)kolonialen Konstellationen entstan-
den sind und diese reflektieren, sowohl historisch als auch politisch und kultu-
rell zu verankern sowie entsprechende Traditionslinien und Diskursformationen 
nachzuzeichnen. Im Kontext der Geschichte des Forschungsfeldes wurde die 
Entwicklung des postkolonialen Diskurses aus dem anti-kolonialistischen Dis-
kurs skizziert und anhand unterschiedlicher Auffassungen von ›dritten Räumen‹ 
exemplarisch dargestellt. Wie gezeigt werden konnte, manifestiert sich in der 
diskursiven Verschiebung von der ›Dritten Welt‹ zum ›Third Space‹ ein Paradig-
menwechsel vom anti-kolonialistischen zum postkolonialen Diskurs. Anhand des 
›Third Space‹, den Homi K. Bhabha mit der Konzept-Metapher ›Hybridität‹ kop-
pelt, wurde eine zentrale Position des postkolonialen Diskurses dargelegt und auf-
grund ihrer universalistischen, ahistorischen Ausrichtung kritisiert (um dann im 
folgenden Kapitel mit der ›kulturellen Kannibalisierung‹ eine kulturspezifische 
Form der Appropriation herauszuarbeiten). Anhand von Frantz Fanons Schriften, 
insbesondere Les damnés de la terre, wurde der aktivistische Dritte-Welt-Diskurs 
beispielhaft dargestellt und im Folgenden eine Verbindungslinie zum anti-kolo-
nialistischen Kino herausgearbeitet, das aus der brasilianischen Kinematographie 
mit hervorgegangen ist und sich im Cinema Novo zur wohl einflussreichsten 
Filmbewegung entwickelte (die in der tropikalistischen Phase der späten 1960er 
Jahre eine postkoloniale Wende vollzog). Wie aufgezeigt werden konnte, knüpf-
te Glauber Rocha an Überlegungen aus Les damnés de la terre an und legte mit 
Uma Estética da Fome das anti-kolonialistische Credo des Cinema Novo vor, das 
zu einem maßgeblichen Text über den Themenkomplex Kino und Kolonialismus 
avancierte, auf den sich wiederum – ebenso wie auf die Cinema-Novo-Filme mit 
ihrer »Ästhetik des Hungers« – andere anti-kolonialistische Filmemacher bezo-
gen, wie die Argentinier Fernando E. Solanas und Octavio Getino mit dem Tercer 
Cine oder der Kubaner Julio García Espinosa mit dem Cine Imperfecto. Berück-
sichtigung bei der Darstellung und Kontextualisierung des Cinema Novo fand vor 
allem die ›cultura popular‹ im Brasilien der 1960er Jahre mit ihren eindeutigen 
Botschaften in klarer Formensprache sowie die anti-kolonialistische Filmdebatte 
– von Nelson Pereira dos Santos’ Forderung nach »nationalen Inhalten«3 über 
Paulo Emílio Salles Gomes’ Kritik an der »kolonialen Situation«4 im brasiliani-
schen Kino bis hin zu Glauber Rochas »Ästhetik des Hungers«5. Die Militanz des 

3 | SANTOS, Nelson Pereira dos: O problema do conteúdo no cinema brasileiro (unpag-

inier tes Manuskript). 

4 | GOMES, Paulo Emílio Salles: »Uma situação colonial?«, S. 291.

5 | ROCHA, Glauber: »Uma Estética da Fome«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹232

anti-kolonialistischen Kinos wurde exemplarisch dargelegt anhand des – an die 
Revolutionsteleologie des frühen Rocha anknüpfenden – Tercer Cine von Solanas 
und Getino, die den filmischen Aufführungsort in einen Aktionsort verwandel-
ten, um das Publikum für den anti-kolonialistischen Kampf zu mobilisieren. Ty-
pisch für das anti-kolonialistische Kino, ist das Tercer Cine gekennzeichnet durch 
eine paternalistische Haltung gegenüber dem Publikum und einen ausgeprägten 
Linksnationalismus mit dichotomen Identitäts- und Alteritätszuweisungen, die 
klare Fronten ziehen und starke Feindbilder erzeugen. 

Wie gezeigt werden konnte, vollzog sich mit der tropikalistischen Kunstströ-
mung in Brasilien ab 1967 eine postkoloniale Wende, bei der wiederum das Kino 
eine zentrale Rolle einnahm. Der Wendepunkt in der brasilianischen Kunst der 
1960er Jahre manifestiert sich exemplarisch im Œuvre von Glauber Rocha, der 
1964 in deus e o diabo na terra do sol die Befreiung des brasilianischen ›Vol-
kes‹ von seinen Unterdrückern in einer »Ästhetik des Hungers« dargestellt und 
damit die Revolutionshoffnungen jener Zeit beispielhaft zum Ausdruck gebracht 
hat. Mit seinem folgenden Langfilm terra em transe schuf Rocha – neben dem 
Environment Tropicália von Hélio Oiticica – ein Gründungswerk des Tropicalis-
mo, das sowohl (neo-)kolonialen als auch nationalistischen Diskursen und Re-
präsentationsformen gezielt kulturelle sowie ästhetische Differenzen einschreibt 
und damit auch die Darstellungsweise der linksnationalen anti-kolonialistischen 
Kunst mit ihrer manichäischen und paternalistischen Ausrichtung überwindet. 
In der tropikalistischen Kunst wurden die elementaren Rückbezüge auf Oswald 
de Andrades Konzept der antropofagia herausgestellt, um dann in einem weiteren 
Schritt das Manifesto Antropófago – unter Berücksichtigung historischer, politi-
scher und kultureller Kontexte sowie diskursiver Verbindungslinien – als post-
koloniales »Instrument des Denkens«6 geltend zu machen, in dem sich Kultur-
praxis und Theorieansatz verschränken. 

Das Manifesto Antropófago wurde im Kontext der europäischen Avantgarden 
verortet und als Teil der Bewegung des Modernismo der 1920er Jahre charakte-
risiert, der als ›internationalistische Nationalkunst‹ die modernistische Formen-
sprache primär als Ausdrucksform der kulturellen Identität Brasiliens begriff, 
unter Betonung der brasilianischen Eigenheiten in den Sujets und einem Stil-
willen, der nationalspezifisch sein sollte. Im Gegensatz zu den nationalistischen 
Tendenzen des Modernismo, wie dem Verde-Amarelismo, wandte sich Oswald de 
Andrade mit der antropofagia dezidiert gegen essentialistische Auffassungen von 
brasilidade (›Brasilianität‹) und erhob die Kulturmischung zum ästhetischen Pro-
gramm und Identitätsmodell. Wie weiterhin herausgestellt werden konnte, sind 
auch frühere Werke von Oswald de Andrade durch postkoloniale Perspektiven ge-
kennzeichnet; so ließen sich hier bereits im Manifesto da Poesia Pau-Brasil und im 
Gedichtband Pau-Brasil Resignifizierungen kolonialer Repräsentationen nach-
weisen. Im Manifesto Antropófago fungiert die antropofagia als kulturspezifische 

6 | DAS, Veena: »Der anthropologische Diskurs über Indien«, S. 410.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Schlussbetrachtungen 233

Konzept-Metapher und postkoloniale Denkfigur, wobei die Stoßkraft vor allem in 
spezifischen intertextuellen und intermedialen Bezügen liegt, die gezielt (neo-)
kolonialistische wie auch nationalistische Diskursformationen subvertieren. Die 
Tiefendimensionen dieser resignifizierenden Bezüge wurden unter eingehender 
Berücksichtigung der Kontexte herausgearbeitet, darunter der kolonialistische 
Kannibalismus-Diskurs oder der romantisch-nationalistische Diskurs des India-
nismo. Wie aufgezeigt werden konnte, ist hierbei die formal-ästhetische Gestal-
tung von zentraler Bedeutung, die – neben den inhaltlichen Revisionen – auch 
die zugrunde liegenden Repräsentationsformen unterminiert durch eine mon-
tagegeleitete, anti-diskursive Schreibweise, die als konstitutives Element einer 
postkolonialen Reflexionsform avant la lettre herausgestellt wurde. Das postkolo-
nial ausgerichtete »Prinzip der Konnexion und der Heterogenität«7 im Manifesto 
Antropófago resultiert auch aus einer spezifischen Form ›filmischen‹ Schreibens, 
die vor allem durch Montage heterogener Textteile »narrative Anomalien«8 er-
zeugt. Elementar für die anti-diskursive Ausrichtung ist auch der Bild-Text-Bezug 
zu einer Zeichnung von Tarsila do Amaral, die in ihrer meta-primitivistischen 
Darstellungsweise als visuelle Entsprechung der antropofagia erscheint und so-
mit komplementäre Bedeutungsgefüge evoziert. Um die ›kulturelle Kannibali-
sierung‹ als postkoloniale Strategie herauszustellen, war eine Abgrenzung gegen-
über einer verbreiteten Verkürzung in der Rezeption des Manifesto Antropófago 
notwendig, die das Konzept der antropofagia auf ein universelles Appropriations-
modell reduziert – während gerade die kulturspezifische Fundierung von ele-
mentarer Bedeutung ist. 

Vor dem Hintergrund einer detaillierten Darstellung des Manifesto Antropófa-
go wurden die Übereinstimmungen und Differenzen zwischen dem Modernis-
mo und dem Tropicalismo herausgestellt. Während der Modernismo Ausdruck 
einer nationalen Aufbruchsstimmung war, die Erneuerung der brasilianischen 
Kultur anstrebte und bezeichnenderweise mit der Semana de Arte Moderna zur 
Hundertjahrfeier der Unabhängigkeitserklärung Brasiliens seinen programma-
tischen Ausgang nahm, entstand der Tropicalismo zu einer Zeit, als die Militär-
diktatur zunehmend repressivere Züge annahm, die Staatspropaganda verstärkte 
und linksgerichteten Kulturproduktionen mit drakonischen Zensurmaßnahmen 
begegnete. 

Die tropicalistas reagierten auf die politischen Verhältnisse mit veränderten äs-
thetischen Strategien, die sich von den Darstellungsweisen der zeitgenössischen 
linkspolitischen Kunst in Brasilien deutlich abhoben, wie anhand von Schlüssel-
werken des Tropicalismo gezeigt werden konnte. Berücksichtigung fanden hier-
bei zunächst Hélio Oiticicas Environment Tropicália, José Celso Martinez Corrêas 
Inszenierung von Oswald de Andrades Theaterstück O Rei da Vela und tropikalis-
tische Songs, insbesondere Tropicália von Caetano Veloso sowie Geléia Geral von 

7 | DELEUZE, Gilles/GUAT TARI, Félix: Rhizom, S. 11.

8 | BULGAKOWA, Oksana: »Film/filmisch«, S. 460. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹234

Gilberto Gil und Torquato Neto. In einem weiteren Schritt wurden in Detailana-
lysen Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹ anhand tropikalistischer Filme 
herausgearbeitet. 

Die antropofagia ist bereits bei Oswald de Andrade durch eine besondere Af-
finität zum Film gekennzeichnet. Sowohl auf inhaltlicher als auch auf formal-
ästhetischer Ebene sind im Manifesto Antropófago ›filmische‹ Elemente angelegt. 
Wenn Oswald de Andrade in einem Textblock den unbekleideten Menschen ein-
fordert und direkt darauf konstatiert »Das amerikanische Kino wird es bekannt-
geben.«9, dann kommt damit – neben dem ironischen Verweis auf die exotisti-
schen Fremddarstellungen ›primitiver Völker‹ im Hollywoodkino – auch zum 
Ausdruck, dass »[d]as moderne Brasilien […] einem Kaleidoskop von vielen Epo-
chen«10 gleicht, wie es Octávio Ianni treffend formuliert hat. Aufgrund der Pluri-
medialität des Films, die vielfältige, simultan angelegte inter- und intramediale 
Bezüge ermöglicht, gelingt es den tropikalistischen Filmen in besonderer Weise, 
die ›Multitemporalität‹ der brasilianischen Moderne und die darin sedimentier-
ten (neo-)kolonialistischen Strukturen zu reflektieren.

Bei o dragão da maldade contra o santo guerreiro stand die ›kulturelle 
Kannibalisierung‹ des Westerns und der brasilianischen Variante, des nordestern, 
im Zentrum der Untersuchung. Gezeigt wurde, wie der tropikalistische Film 
Genremuster des »amerikanischen Kinos par excellence« aufgreift und gezielt 
mit ästhetischen und kulturellen Differenzen versieht, etwa durch genrefrem-
de Stilisierungen wie der Juxtaposition von extremer Reduzierung und starker 
Übersteigerung im Schauspiel, durch dissonante Elektronikmusik als Abgesang 
auf die genreübliche Folklore und eine ausgeprägte Theatralik, die u.a. herrührt 
aus den vielen Liedern, zeremoniellen Handlungen und in Reimen gesproche-
nen Deklamationen. Mit der literatura de cordel in Liedform wird eine literarische 
Gattung aus dem Nordosten Brasiliens zum integralen Bestandteil der Filmhand-
lung, wobei José Pachecos A chegada de Lampião no inferno historische und my-
thische Bezüge zu dem cangaceiro Lampião herstellt und zugleich die Standard-
situation des Showdowns ironisiert. Wie aufgezeigt werden konnte, durchkreuzt 
Rochas Film nicht nur die Genremuster des Westerns und die Ästhetik des klas-
sischen Hollywoodkinos, sondern unterläuft auch gezielt die Darstellungsweisen 
des nordestern, wie in Bezug auf zwei paradigmatische Filme des Genres heraus-
gearbeitet wurde (Lima Barretos o cangaceiro und Carlos Coimbras a morte 
comanda o cangaço). Im Gegensatz zum nordestern mit seiner Exotisierung des 
cangaço, der gängigen Apologie der bestehenden sozialen Ordnung und der My-
thisierung des Sertão zu einem ›Raum der Nation‹, dekuvriert Rochas Film durch 
Orchestrierung heterogener Elemente die Widersprüche der peripheren Moder-
ne im Sertão, vor allem zwischen feudalen Machtstrukturen und der Armut der 

9 | ANDRADE, Oswald de: »Manifesto Antropófago«, S. 3. (7. Textblock).

10 | IANNI, Octávio: A idéia de Brasil moderno, S. 61: »O Brasil moderno parece um calei-

doscópio de muitas épocas«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Schlussbetrachtungen 235

Landlosen einerseits, und technischen und ökonomischen Entwicklungen ande-
rerseits. Rochas Film folgt nicht bloß den Genreformen des Westerns, wie im 
nordestern üblich, sondern durchbricht diese durch genrefremde Diskurse und 
Darstellungsweisen. Damit zielt er auch auf eine grundlegende ›Einverleibung‹ 
europäischer Kultur – etwa indem der Mythos vom Heiligen Sankt Georg und 
seine mittelalterliche Ikonografie in der Figur des Afro-Brasilianers Antão sozial, 
ethnisch und kulturell transformiert werden, wobei Antão nicht nur einen afrika-
nischen Archetyp verkörpert, sondern auch auf die historische Figur des Ganga 
Zumba verweist, der im kolonialen Brasilien gegen die sklavenhalterische Gesell-
schaftsordnung aufbegehrte. Weiterhin wurde dargelegt, dass sich die Untermi-
nierung der feudalen Machtstrukturen im Sertão in allegorischer Lesart auf die 
brasilianische Militärregierung beziehen lässt. 

In der Analyse von macunaíma wurde herausgearbeitet, wie der Film brasi-
lienbezogene Nationalismus- und Rassen-Diskurse ironisch hinterfragt und kon-
terkariert. Schon die literarische Vorlage des Films, Mário de Andrades modernis-
tischer Roman Macunaíma, o herói sem nenhum caráter, unterläuft essentialistische 
Konstruktionen von Brasilianität, indem die Hauptfigur statt des Prinzips der 
nationalen Einheit ständige Verwandlung und Vielheit verkörpert, was sich auch 
formal-ästhetisch im gezielten, oft ironischen Einsatz verschiedener Stilformen 
und Darstellungsweisen niederschlägt. Wie aufgezeigt werden konnte, untermi-
niert Joaquim Pedro de Andrades Film affirmative Diskurse der brasilidade – so-
wohl rechtsgerichteter als auch linksnationalistischer Provenienz, einschließlich 
anti-kolonialistischer Positionen des frühen Cinema Novo. Dem romantischen 
Indianismo mit seinem idealisierten Ursprungsmythos Brasiliens setzt der Film 
eine groteske Genealogie entgegen. Auch auf den Verde-Amarelismo bezieht sich 
macunaíma, indem er die nationalistische Überhöhung Brasiliens durch exzes-
sive Akkumulierung nationaler Symbole ad absurdum führt. Impliziert ist da-
mit auch eine Parodie auf den übersteigerten Patriotismus der Militärregierung, 
insbesondere der staatlichen Propaganda mit ihrer fortwährenden Zelebrierung 
brasilianischer Nationalsymbole. Heterostereotype Brasiliens werden ebenfalls 
ironisch unterlaufen, vor allem die starke Exotisierung und Sexualisierung des 
primär weiblich personifizierten Landes, wie sie in Bezug auf die Figur der Car-
men Miranda in Hollywood-Musicals exemplarisch zum Ausdruck kommt. Bus-
by Berkeleys the gang’s all here wurde als ein zentraler Subtext herausgestellt 
u.a. als Film, der affirmativ im Zeichen der Good-Neighbor-Policy steht und Bra-
silien als Rohstofflieferanten darstellt. macunaíma hingegen dekuvriert die ›Ent-
wicklungshilfe‹ durch die Alliance of Progress bzw. die Wirtschaftsbeziehungen 
zwischen den USA und der Militärregierung Brasiliens in ihrer Verstärkung des 
sozialen Gefälles. Ferner reflektiert der Film die ethnisch-sozialen Machtver-
hältnisse in Brasilien, insbesondere die Diskursformationen der ›mestiçagem‹ 
(›Rassenmischung‹), des ›branqueamento‹ (›Aufhellung der Hautfarbe‹) und der 
›democracia racial‹ (›rassische Demokratie‹). In parodistischer Überzeichnung 
entlarvt der Film die ›democracia racial‹ als Mythos angesichts der wirkungs-

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹236

mächtigen Ideologie des ›branqueamento‹. Die kritische Auseinandersetzung mit 
dem Rassismus in Brasilien manifestiert sich hierbei nicht etwa im Sinne einer 
›politisch korrekten‹ Anprangerung. Bezeichnend für den Darstellungsmodus 
des Films, werden rassistische Verhaltensweisen reproduziert und durch satiri-
schen Humor als solche dekuvriert. 

In como era gostoso o meu francês wurden die tropikalistischen Refle-
xionen über die Darstellung von ›Indianer/innen‹ im Brasilien des 16. Jahrhun-
derts herausgearbeitet und dabei die Bezüge zum kolonialen Diskurs in ihren 
Tiefendimensionen und unter besonderer Berücksichtigung des Bilddiskurses 
erschlossen. Wie dargelegt wurde, durchkreuzt der Film die visuelle Darstellung 
brasilianischer Indigener, indem er gezielt Kupferstiche aus Theodor de Brys 
America – Sammlung von Reisen in das westliche Indien – bzw. der dort mit neuen 
Illustrationen versehenen Publikationen von Hans Staden und Jean de Léry – in 
ein komplexes audiovisuelles Gefüge einfügt, das in multiperspektivischer Dar-
stellungsweise, etwa durch Juxtaposition divergierender Bild- und Tonebenen, 
die Widersprüche innerhalb des kolonialen Diskurses offenlegt und den einzel-
nen Positionen damit ihre »epistemologische Autorität«11 entzieht. Von zentraler 
Bedeutung sind dabei auch die Inserts, die den Erzählfluss unterbrechen und 
die Handlung durch extradiegetische Zitate von Autoren des 16. Jahrhunderts er-
gänzen, die allesamt an der Kolonialisierung Brasiliens beteiligt waren und den 
kolonialen Diskurs stark geprägt haben. Es handelt sich hierbei um Positionen 
von André Thevet, Jean de Léry, Hans Staden, José de Anchieta, Pero Magalhães 
de Gândavo, Gabriel Soares de Sousa, Manuel da Nóbrega und Mem de Sá. Wie 
unter eingehender Berücksichtigung der Subtexte aufgezeigt wurde, stellen die 
Inserts in Relation zueinander und zur Spielfilmhandlung komplementäre oder 
kontrastive Sinnbezüge her und dienen im Gesamtgefüge des Films zur Dekuv-
rierung der machtgeleiteten Interessen der einzelnen Positionen. Während die 
wiedergegebenen Bild- und Textquellen den indigenen Anderen versteh- und 
damit beherrschbar machen, lässt der Film Alterität als solche durchscheinen, 
ohne in eine vermeintliche Repräsentation der indigenen Sichtweise zu verfallen. 
So zielt der Film weniger auf die ›Richtigstellung‹ des Bildes der Indigenen im 
kolonialen Diskurs als vielmehr auf eine ironische Affirmation von Kannibalis-
mus und Promiskuität, um – ähnlich wie das Manifesto Antropófago – die kom-
plementären Fremdzuschreibungen der ›Indianer/innen‹ als ›Kannibalen‹ bzw. 
›Kannibalinnen‹ und ›Gute Wilde‹ zu durchkreuzen und diesen naturalisierten 
Repräsentationen ästhetische und kulturelle Differenzen einzuschreiben. Durch 
Juxtaposition und Vermischung von Elementen historischer Publikationen wer-
den die Geschichtsbilder der zitierten Quellen dezentriert sowie historische Zu-
sammenhänge und Kontinuitäten offengelegt. Auch die zeitgeschichtlichen Ver-
weise des Films wurden herausgearbeitet, wobei ein Bezug auf die Französische 
Wochenschau, die in Brasilien in den 1960er Jahren im Kino lief, nicht nur die 

11 | JÁUREGUI, Carlos A.: Canibalia, S. 118: »autoridad epistemológica«.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Schlussbetrachtungen 237

Naturalisierung der historischen Darstellung unterläuft (was durch mediale und 
stilistische Brüche wiederholt geschieht). Der so hergestellte Gegenwartsbezug 
erscheint im Kontext des durch Mem de Sá geschilderten Genozids am Ende des 
Films auch als versteckter Hinweis auf eine zeitgeschichtliche Kontinuität in der 
Kolonisierung des Amazonasgebietes, die vom Militärregime verstärkt vorange-
trieben wurde und Indigene damit erneut mit kolonialistischen Aggressionen 
konfrontierte. 

Im Rückgriff auf Oswald de Andrades antropofagia entstand mit dem Tropica-
lismo 1967 eine neue politische Kunst, die nicht mehr den Parametern anti-ko-
lonialistischer Kulturproduktionen entsprach, wie sie seinerzeit in Brasilien vor 
allem vom kommunistisch orientierten Centro Popular de Cultura (CPC) propa-
giert und gefördert wurden. Während die anti-kolonialistische Kunst meist mit 
nationalistischen Untertönen sowie einer paternalistischen Haltung gegenüber 
›dem Volk‹ verbunden war und (neo-)kolonialistische Diskurse mit ihren dicho-
tomen Abwertungen des Anderen lediglich invertierte, also unter umgekehrten 
Vorzeichen fortsetzte, manifestieren sich im Tropicalismo neue politisch-ästhe-
tische Strategien. In Anlehnung an Oswald de Andrades antropofagia setzen die 
tropikalistischen Werke gezielt Elemente internationaler Kulturproduktionen zu 
spezifisch brasilianischen Traditionen in Beziehung, wobei der Darstellungsmo-
dus häufig von ironischer Überzeichnung geprägt ist. Dadurch entstehen nicht 
nur formal-ästhetische Reibungsflächen, sondern es gelangen hierbei auch die 
historischen, politischen und sozialen Widersprüche und Ungleichzeitigkeiten 
des modernen Brasilien in den Blick. 

Die tropikalistische Kunst bricht mit jeglichem Absolutheitsanspruch und 
unterminiert essentialistische Konstruktionen nationaler Identität rechter und 
linker Provenienz ebenso wie (neo-)koloniale Episteme, aus denen Alteritätskons-
truktionen über Brasilien hervorgehen. Wie im Manifesto Antropófago gründet die 
Auffassung von nationaler Identität im Tropicalismo nicht mehr in der Abgren-
zung gegenüber dem Anderen, sondern in dessen gezielter Assimilation. Die mit 
Identität und Alterität korrespondierenden binären Attribuierungen wie national 
und fremdländisch, archaisch und modern, barbarisch und zivilisiert werden in 
tropikalistischen Werken verbunden bzw. in ein Spannungsverhältnis gebracht, 
das darauf zielt, solche Zuweisungen und die sich darin manifestierenden (neo-)
kolonialen Machtgefüge in Frage zu stellen. Damit sind das Manifesto Antropófago 
und die tropikalistische Kunst als wesentliche Beiträge zum postkolonialen Dis-
kurs zu werten, wie in dieser Arbeit aufgezeigt wurde.

Abschließend sei noch auf die »fremdkulturelle[n] Beobachterdistanz«12 des 
Autors dieser Studie hingewiesen. Mit Blick auf eine solche Perspektive schrieb 
Manfred Schmeling: »Die Auseinandersetzung mit dem Fremden und Anderen 
ist nicht nur formal oder strukturell abhängig vom Eigenen, vom eigenen Blick-
winkel, sondern […] ist substantiell eingebettet in nationale bzw. kulturspezifi-

12 | KLENGEL, Susanne: »Vom transatlantischen Reich der Kulturwissenschaft«, S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹238

sche Vorverständnisse und Denktraditionen.«13 Auch wenn »die kulturelle Grenz-
überschreitung der Axiologie des Eigenen schlechterdings nicht entkommt«14, 
wie Schmeling zu Recht feststellt, wurde in der vorliegenden Studie dennoch ver-
sucht, dem Anderen seinen Eigen-Sinn zu belassen und einen Beitrag zu leisten 
zur Verschiebung des »locus of theoretical enunciation from the First to the Third 
World15, claiming for the legitimacy of the ›philosophical location‹«16.

13 | SCHMELING, Manfred: »Literarischer Vergleich und interkulturelle Hermeneutik. 

Die literarischen Avantgarden als komparatistisches Forschungsparadigma«. In: Peter V. 

Zima (Hg.): Vergleichende Wissenschaften: Interdisziplinarität und Interkulturalität in den 

Komparatistiken. Tübingen: Narr 2000, S. 187-199, hier S. 190.

14 | Ebd.

15 | Im engeren ökonomischen Sinne zählt Brasilien inzwischen nicht mehr zu den 

Ländern der so genannten ›Dritten Welt‹; der Begrif f bzw. das Zitat Mignolos dient hier dem 

Zweck, die Marginalisierung brasilianischer Theorieproduktionen im System der globalen 

Wissensverteilung herauszustellen.

16 | MIGNOLO, Walter: Local Histories/Global Designs, S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Literaturverzeichnis

Wörterbücher

Dicionário eletrônico Houaiss da língua portuguesa 2.0. Rio de Janeiro: Objetiva 
2004. CD-ROM. 

Novo dicionário Aurélio eletrônico 5.0. Curitiba: Positivo 2005. CD-ROM.

Primärliter atur

ALENCAR, José de: O Guarani. Vorw. Massaud Moisés. São Paulo: Cultrix 1968 
[Orig. 1857].

–	 Iracema, lenda do Ceará. Hg. u. Einl. Tâmis Parron. São Paulo: Hedra 2006 
[Orig. 1865].

–	 Iracema, lenda do Ceará/Iracema, Legende aus Ceará. Hg. Maria Elias Soares/
Ingrid Schwamborn. Übers. Ingrid Schwamborn/Carlos Almeida Pereira. 
Fortaleza: UFC 2006. 

–	 »Pós-escrito (à 2ª edição)«. In: ders.: Iracema, lenda do Ceará. Hg. u. Einl. Tâ-
mis Parron. São Paulo: Hedra 2006 [Orig. 1865], S. 169-195.

–	 Ubirajara. São Paulo: FTD 1994 [Orig. 1874].
ALVES, Antônio de Castro: Os escravos. Rio de Janeiro: Francisco Alves 1988 [Orig. 

1883].
ANDRADE, Joaquim Pedro de: »Macunaíma«. Arquivo Filmes do Serro [ohne 

Datum]. www.filmesdoserro.com.br/mat_ma_09.asp (15.05.2014)
–	 »Joaquim Pedro fala de Macunaíma«. Arquivo Filmes do Serro [ohne Datum]. 

www.filmesdoserro.com.br/mat_ma_06.asp (15.05.2014).
–	 »Um depoimento especial de Joaquim Pedro de Andrade«. Folheto organizado 

pelo Cineclube Macunaíma na ocasião da Retrospectiva Joaquim Pedro de An-
drade em 1976, no Rio de Janeiro. www.filmesdoserro.com.br/jpa_entr_2.asp 
(15.05.2014).

ANDRADE, Mário de: Paulicéia desvairada. São Paulo: Casa Mayença 1922.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹240

–	 Macunaíma, o herói sem nenhum caráter. Kritische Edition Telê Porto Ancona 
Lopez. Rio de Janeiro: LTC/São Paulo: Secretaria da Cultura, Ciência e Tecno-
logia 1978 [Orig. 1928].

–	 Macunaíma. Der Held ohne jeden Charakter. Übers., Nachw. u. Glossar Curt 
Meyer-Clason. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1982.

–	 »Carta a Manuel Bandeira, sem data«. In: ders.: Macunaíma, o herói sem nen-
hum caráter. Kritische Edition von Telê Porto Ancona Lopez. Rio de Janeiro: 
LTC/São Paulo: Secretaria da Cultura, Ciência e Tecnologia 1978, S. 250-253.

ANDRADE, Oswald de: »Manifesto da Poesia Pau-Brasil« [Orig. 1924]. In: ders.: 
Do Pau-Brasil à Antropofagia e às Utopias. Manifestos, teses de concursos e ensa-
ios. Obras completas, Bd. VI. Einl. Benedito Nunes. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira 1972, S. 3-10. 

–	 »Manifest der Pau-Brasil-Dichtung«. Übers. Michael Kegler. In: Wolfgang 
Asholt/Walter Fähnders (Hg.): Manifeste und Proklamationen der europäischen 
Avantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar: Metzler 1995, S. 309-313.

–	 Memórias Sentimentais de João Miramar. Obras completas, Bd. 2. Einl. Haroldo 
de Campos. São Paulo: Globo 1990 [Orig. 1924].

–	 Pau-Brasil. Obras completas, Bd. 3. Textedition u. Anm. Harold [sic!] de Cam-
pos. São Paulo: Globo 1990 [Orig. 1925].

–	 »Manifesto Antropófago«. In: Revista de Antropofagia, Jg. 1, Nr. 1, 1928, S. 3 und 
S. 7. Faksimile-Edition. Reedição da revista literária publicada em São Paulo. 
1ª e 2ª ›Dentições‹ – 1928-1929. Hg. u. Einl. Augusto de Campos. São Paulo: 
Ypiranga 1976. 

–	 »Anthropophagisches Manifest« [ohne Zeichnung von Tarsila do Amaral]. 
Übers. Maralde Meyer-Minnemann und Berthold Zilly. In: Lettre Internatio-
nal, Nr. 11, 1990, S. 40-41. Wieder abgedruckt [ohne Zeichnung von Tarsila 
do Amaral] in: Wolfgang Asholt/Walter Fähnders (Hg.): Manifeste und Prokla-
mationen der europäischen Avantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar: Metzler 
1995, S. 380-383.

–	 O Rei da Vela. São Paulo: Globo 2003 [Orig. 1937]. 
–	 »O caminho percorrido« [Orig. 1944]. In: ders.: Ponto de lança. Obras comple-

tas, Bd. V. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira 1971, S. 93-102.
–	 »A crise da filosofia messiânica« [Orig. 1950]. In: ders.: Do Pau-Brasil à Antro-

pofagia e às Utopias. Manifestos, teses de concursos e ensaios. Obras completas, Bd. 
VI. Einl. Benedito Nunes. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira 1972, S. 75-138.

BENZONI, Girolamo: La Historia del Mondo Nuovo. Einl. Ferdinand Anders. Graz: 
Akademische Druck- und Verlagsanstalt 1969 [Orig. 1565].

BRECHT, Bertolt: Schriften zum Theater. Über eine nicht-aristotelische Dramatik. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989.

BRETON, André: »Erstes Manifest des Surrealismus« [Orig. 1924]. In: ders.: Ma-
nifeste des Surrealismus. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2009, S. 9-43.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Literatur ver zeichnis 241

BRY, Theodor de: America 1590-1634. Amerika oder die Neue Welt. Die ›Entdeckung‹ 
eines Kontinents in 364 Kupferstichen. Bearb. u. Hg. Gereon Sievernich. Berlin/
New York: Casablanca 1990 [Orig. 1590-1634]. 

CORRÊA, José Celso Martinez: »O Rei da Vela: Manifesto do Oficina« [Orig. 
1967]. In: Oswald de Andrade: O Rei da Vela. São Paulo: Globo 2003, S. 21-29.

–	 »Longe do trópico despótico. Diário, Paris, 1977«. In: ders.: Primeiro Ato. Ca-
dernos, depoimentos, entrevistas (1958-1974). Ausw., Hg. u. Anm. Ana Helena 
Camargo de Staal. São Paulo: Editora 34 1998, S. 125-134.

COSTA, Oswaldo: »A ›Descida‹ Antropophaga«. In: Revista de Antropofagia, Jg. 1, 
Nr. 1, 1928, S. 8.

CUNHA, Euclides da: Os Sertões. Campanha de Canudos. Rio de Janeiro: Francisco 
Alves 1995 [Orig. 1902]. 

–	 Krieg im Sertão. Übers., Anm., Glossar u. Nachw. Berthold Zilly. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp 2000.

DELEUZE, Gilles/GUATTARI, Félix: Rhizom. Berlin: Merve 1977.
DERRIDA, Jacques: »Die différance«. In: ders.: Randgänge der Philosophie. Wien: 

Passagen 1988 [Orig. 1972], S. 29-52.
DIAS, Gonçalves: »Canção do Exílio« [1843]. In: ders.: Poesia Completa e Prosa 

Escolhida. Rio de Janeiro: José Aguilar 1959, S. 103.
FOUCAULT, Michel: Die Ordnung des Diskurses. Mit einem Essay von Ralf Koners-

mann. Frankfurt a.M.: Fischer 2003 [Orig. 1972].
FREUD, Sigmund: »Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenle-

ben der Wilden und der Neurotiker« [Orig. 1912/1913]. In: ders.: Studienaus-
gabe, Bd. IX. Hg. Alexander Mitscherlich/Angela Richards/James Strachey. 
Frankfurt a.M.: Fischer 2000, S. 287-444.

GÂNDAVO, Pero de Magalhães de: História da província Santa Cruz a que vulgar-
mente chamamos Brasil. Vorw. Cleonice Berardinelli. Einl. Sheila Moura Hue. 
Lisboa: Assírio & Alvim 2004 [Orig. 1576]. 

HEGEL, Georg Friedrich Wilhelm: Vorlesungen zur Philosophie der Geschichte. 
Stuttgart: Reclam 1989 [Orig. 1837].

HERODOT: Historien. Stuttgart: Kröner 1955 [Orig. spätestens 424 v. Chr.].
JARRY, Alfred: »Anthropophagie« [Orig. 1902]. In: ders.: Œuvres complètes, Bd. II. 

Hg. Henri Bordillon in Verbindung mit Patrick Besnier und Bernard le Doze. 
Paris: Gallimard 1987, S. 344-346.

KEYSERLING, Hermann: Die neuentstehende Welt. Darmstadt: Reichl 1926.
KLAXON – Mensario de arte moderna, Nr. 1-8/9, 1922/23. Faksimile. São Paulo: 

Livraria Martins Editora 1972. 
LÉRY, Jean de: Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil. Hg., Einl. u. Anm. 

Frank Lestringant. Paris: Librairie Générale Française 1994 [Orig. 1578].
LÉVY-BRUHL, Lucien: La mentalité primitive. Paris: Presses Universitaires de 

France 1947 [Orig. 1922]. 
LOBATO, Monteiro: »Urupês«. In: ders.: Urupês. São Paulo: Brasiliense 1976 

[Orig. 1918], S. 145-155.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹242

LYOTARD, Jean-François: La condition postmoderne: rapport sur le savoir. Paris: Les 
Éditions de Minuit 1979.

M., A. de A./B., R. [Antonio de Alcântara Machado/Raul Bopp]: »Nota insistente«. 
In: Revista de Antropofagia, Jg. 1, Nr. 1, 1928, S. 8.

MAGALHÃES, Domingos José Gonçalves: Suspiros poéticos e saudades. Brasília: 
Editora Universidade de Brasília/INL 1986.

MENOTTI DEL PICCHIA, Paulo/SALGADO, Plínio/ÉLIS, Alfredo/RICARDO, 
Cassiano/FILHO, Cândido Mota: »Nhengaçu [sic!] Verde Amarelo (Manifesto 
do verde-amarelismo ou da Escola da Anta)« [Orig. 1929]. In: Gilberto Men-
donça Teles (Hg.): Vanguarda européia e modernismo brasileiro. Petrópolis: Vo-
zes 1992, S. 361-367. 

PACHECO, José: A chegada de Lampião no inferno. Rio de Janeiro: Academia Bra-
sileira de Literatura de Cordel o.J.

PICABIA, Francis: »Manifeste Cannibale Dada« [Orig. 1920]. Übers. Alexis [sic!]. 
In: Wolfgang Asholt/Walter Fähnders (Hg.): Manifeste und Proklamationen der 
europäischen Avantgarde (1909-1938). Stuttgart/Weimar: Metzler 1995, S. 192-
193.

Revista de Antropofagia. 1ª e 2ª ›Dentições‹, 1928/29. Faksimile-Edition. Hg. u. 
Einl. Augusto de Campos. São Paulo: Ypiranga 1976.

ROUSSEAU, Jean-Jacques: »Discours sur l’origine et les fondements de l’inégali-
té parmi les hommes« [Orig. 1755]. In: ders.: Schriften zur Kulturkritik. Zwei-
sprachige Edition. Einl., Übers. u. Hg. Kurt Weigand. Hamburg: Meiner 1995, 
S. 61-268.

SOUSA, Gabriel Soares de: Tratado descritivo do Brasil em 1587. Hg. u. Anm. Fran-
cisco Adolfo de Varnhagen. São Paulo: Editôra da Universidade de São Paulo 
1971 [Orig. 1587].

STADEN, Hans: ›Warhaftige [sic!] Historia‹. Zwei Reisen nach Brasilien (1548-1555). 
História de duas viagens ao Brasil. Kritische Ausgabe Franz Obermeier. Übers. 
Joachim Tiemann. Kiel: Westensee 2007 [Orig. 1557]. 

THEVET, André: »Les Singularités de la France Antarctique«. In: ders.: Le Brésil 
d’André Thevet. Les Singularités de la France Antarctique (1557). Hg., Einl. u. 
Anm. Frank Lestringant. Paris: Chandeigne 1997 [Orig. 1557], S. 41-322.

VELOSO, Caetano: Verdade tropical. São Paulo: Companhia das Letras 1997.
VESPUCCI, Amerigo: Letters from a New World. Hg. u. Einl. Luciano Formisano. 

New York: Marsilio 1992 [Orig. 1500-1504].

Sekundärliter atur 

ACHUGAR, Hugo: »Fin de siglo. Reflexiones desde la periferia«. In: Hermann 
Herlinghaus/Monika Walter (Hg.): Posmodernidad en la periferia. Enfoques lati-
no-americanos de la nueva teoría cultural. Berlin: Langer 1994, S. 233-255.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Literatur ver zeichnis 243

AHMAD, Aijaz: »Literary Theory and ›Third World Literature‹: Some Contexts«. 
In: ders.: In Theory. Classes, Nations, Literatures. London/New York: Verso 
1992, S. 43-71.

ALONSO, Carlos: The Burden of Modernity. The Rhetoric of Cultural Discourse in 
Spanish America. New York/Oxford: Oxford University Press 1998.

ALTMAN, Rick: »A semantic/syntactic approach to film genre« [1986]. In: ders.: 
Film/Genre. London: BFI 2004 [Orig. 1999], S. 216-226.

–	 Film/Genre. London: BFI 2004 [Orig. 1999].
AMARAL, Aracy: Artes plásticas na Semana de 22. Subsídios para uma história da 

renovação das artes no Brasil. São Paulo: Perspectiva 1979. 
ANDERMANN, Jens: »Antropofagia. Fiktionen der Einverleibung«. In: Annette 

Keck/Inka Kording/Anja Prochaska (Hg.): Verschlungene Grenzen. Anthropo-
phagie in Literatur und Kulturwissenschaften. Tübingen: Narr 1999, S. 19-31.

ANDERS, Ferdinand: »Girolamo Benzoni. Leben und Werk«. In: Girolamo Ben-
zoni: La Historia del Mondo Nuovo. Einl. Ferdinand Anders. Graz: Akademi-
sche Druck- und Verlagsanstalt 1969 [Orig. 1565], S. V-LI.

ARENS, William: The Man-Eating Myth: Anthropology and Anthropophagy. Ox-
ford/New York: Oxford University Press 1979.

–	 »Rethinking Anthropophagy«. In: Francis Barker/Peter Hulme/Margaret 
Iversen (Hg.): Cannibalism and the Colonial World. Cambridge: Cambridge 
University Press 1998, S. 39-62.

ARMBRUSTER, Claudius: »Zur Visibilität der Anderen in Portugal und Brasil-
ien«. In: Joachim Michael/Markus Klaus Schäffauer (Hg.): Massenmedien und 
Alterität. Frankfurt a.M.: Vervuert 2004, S. 111-128.

ASHCROFT, Bill: »Modernity’s first-born: Latin America and post-colonial trans-
formation«. In: Alfonso de Toro/Fernando de Toro (Hg.): El debate de la post-
colonialidad en Latinoamérica. Una postmodernidad periférica o cambio de par-
adigma en el pensamiento latinoamericano. Frankfurt a.M.: Vervuert/Madrid: 
Iberoamericana 1999, S. 13-29.

–	 Post-colonial transformation. London/New York: Routledge 2001.
ASHCROFT, Bill/GRIFFITHS, Gareth/TIFFIN, Helen: The Empire Writes Back. 

Theory and practice in post-colonial literatures. London/New York: Routledge 
1989. 

–	 Post-Colonial Studies. The Key Concepts. London/New York: Routledge 1998.
BACHMANN-MEDICK, Doris: Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kultur-

wissenschaften. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2006.
BACHTIN, Michail M.: »Das Wort im Roman« [Orig. 1934/35]. In: ders.: Die Äs-

thetik des Wortes. Hg. u. Einl. Rainer Grübel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1979, 
S. 154-300.

–	 Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Frankfurt a.M.: Fi-
scher 1996.

BAL, Mieke: Kulturanalyse. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹244

BARROS, Orlando de: Corações De Chocolat. A História da Companhia Negra de 
Revistas (1926-1927). Rio de Janeiro: Livre Expressão 2005.

BASUALDO, Carlos: »Tropicália: Avant-garde, Popular Culture, and the Culture 
Industry in Brazil«. In: ders.: (Hg.): Tropicália: A Revolution in Brazilian Cultu-
re. São Paulo: Cosac Naify 2005, S. 11-28.

BAZIN, André: »Le western, ou le cinéma américain par excellence« [Orig. 1953]. 
In: ders.: Qu’est-ce que le cinéma? Paris: Cerf 1990 [Orig. in vier Bänden 1958-
1963], S. 217-227.

BELL, Michael: »The metaphysics of Modernism«. In: Michael Levenson (Hg.): 
The Cambridge Companion to Modernism. Cambridge: Cambridge University 
Press 1999, S. 9-32.

BELLEI, Sérgio Luiz Prado: »Brazilian Anthropophagy Revisited«. In: Francis 
Barker/Peter Hulme/Margaret Iversen (Hg.): Cannibalism and the Colonial 
World. Cambridge: Cambridge University Press 1998, S. 87-109.

BELTRÃO, Luiz: O índio, um mito brasileiro. Petrópolis: Vozes 1977. 
BENNINGHOFF-LÜHL, Sibylle: »›Im Vergessen bin ich unschlagbar…‹ Michel 

de Montaignes Essay ›Über die Menschenfresser‹«. In: dies./Annette Leibing 
(Hg.): Brasilien – Land ohne Gedächtnis? Hamburg: Universitätspublikationen 
2001, S. 59-73. 

BENTES, Ivana: Joaquim Pedro de Andrade: a revolução intimista. Rio de Janeiro: 
Relume-Dumará 1996.

–	 »Multitropicalism, Cinematic-Sensation and Theoretical Devices«. In: Carlos 
Basualdo (Hg.): Tropicália: A Revolution in Brazilian Culture. São Paulo: Cosac 
Naify 2005, S. 99-128.

BERG, Eberhard/FUCHS, Martin: »Phänomenologie der Differenz. Reflexions-
stufen ethnographischer Repräsentation«. In: dies. (Hg.): Kultur, soziale Pra-
xis, Text. Die Krise der ethnographischen Repräsentation. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1993, S. 11-108.

BERG, Hubert van den: »Zwischen Totalitarismus und Subversion. Anmerkun-
gen zur politischen Dimension des avantgardistischen Manifests«. In: Wolf-
gang Asholt/Walter Fähnders (Hg.): ›Die ganze Welt ist eine Manifestation‹: die 
europäische Avantgarde und ihre Manifeste. Darmstadt: WBG 1997, S. 58-80.

BERG, Walter Bruno: »Autoexotische Identitätskonstruktionen in Lateinamerika 
und ihre Dekonstruktion im 20. Jahrhundert«. In: Monika Fludernik/Peter 
Haslinger/Stefan Kaufmann (Hg.): Der Alteritätsdiskurs des Edlen Wilden. Exo-
tismus, Anthropologie und Zivilisationskritik am Beispiel eines europäischen To-
pos. Würzburg: Ergon 2002, S. 297-313.

BERNARDET, Jean-Claude: Brasil em tempo de cinema. Ensaio sôbre o Cinema Bra-
sileiro de 1958 a 1966. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira 1967.

BHABHA, Homi K.: »The Commitment to Theory«. In: ders.: The Location of 
Culture. London/New York: Routledge 1994, S. 19-39.

–	 »Interrogating Identity: Frantz Fanon and the Postcolonial Prerogative«. In: 
ders.: The Location of Culture. London/New York: Routledge 1994, S. 40-65.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Literatur ver zeichnis 245

–	 »The Postcolonial and the Postmodern. The Question of Agency«. In: ders.: 
The Location of Culture. London/New York: Routledge 1994, S. 171-197.

–	 »Culture’s In-Between«. In: Stuart Hall/Paul du Gay (Hg.): Questions of Cul-
tural Identity. London/Thousand Oaks/New Delhi: Sage 1996, S. 53-60.

BIRRI, Fernando: »Nelson Pereira dos Santos: ›Río 40 grados‹ (1956) y ›Vidas se-
cas‹ (1963)«. In: ders.: Soñar con los ojos abiertos. Las treinta lecciones de Stan-
ford. Buenos Aires: Aguilar 2007, S. 173-184.

BLOOM, Peter J.: »Beyond the Western Frontier. Reappropriations of the ›Good 
Badman‹ in France, the French Colonies, and Contemporary Algeria«. In: 
Janet Walker (Hg.): Westerns. Films Through History. New York/London: Rout-
ledge 2001, S. 197-216.

BOAVENTURA, Maria Eugenia: A vanguarda antropofágica. São Paulo: Ática 1985.
BORDWELL, David: »The classical Hollywood style, 1917-60«. In: ders./Janet 

Staiger/Kristin Thompson: The Classical Hollywood Cinema. Film Style and 
Mode of Production to 1960. London: Routledge 1988, S. 1-84.

BORSÒ, Vittoria/GOLDAMMER, Björn: »Einleitung«. In: dies. (Hg.): Moderne(n) 
der Jahrhundertwenden. Spuren der Moderne(n) in Kunst, Literatur und Philo-
sophie auf dem Weg ins 21. Jahrhundert. Baden-Baden: Nomos 2000, S. 11-22.

BOSI, Alfredo: História concisa da Literatura Brasileira. Akt. u. erw. Aufl. São Pau-
lo: Cultrix 1994.

–	 Dialética da colonização. Posfácio de 2001. São Paulo: Companhia das Letras 
2001 [Orig. 1992].

BRAUNER, Sigrid: »Cannibals, Witches, and Shrews in the ›Civilizing Process‹«. 
In: Sigrid Bauschinger/Susan L. Cocalis (Hg.): ›Neue Welt‹/›Dritte Welt‹. Tü-
bingen/Basel: Francke 1994, S. 1-27.

BRITO, Antônio Carlos de: »Tropicalismo: sua estética, sua história«. In: Vozes, 
Bd. 66, Nr. 9, 1972, S. 21-30.

BRITO, Mário da Silva: História do Modernismo Brasileiro. 1 – Antecedentes da Se-
mana de Arte Moderna. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira 1964.

BRONFEN, Elisabeth/MARIUS, Benjamin: »Hybride Kulturen. Einleitung zur 
anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte«. In: dies./Therese Steffen 
(Hg.): Hybride Kulturen. Beiträge zur anglo-amerikanischen Multikulturalismus-
debatte. Tübingen: Stauffenberg 1997, S. 1-29.

BULGAKOWA, Oksana: »Film/filmisch«. In: Karlheinz Barck/Martin Fontius/
Dieter Schlenstedt/Burkhart Steinwachs/Friedrich Wolfzettel (Hg.): Ästheti-
sche Grundbegriffe, Bd. 2. Stuttgart/Weimar: Metzler 2001, S. 429-462.

–	 »Theory as Gesamtkunstwerk«. In: Siegfried Zielinski/David Link (Hg.): Va-
riantology 2. On Deep Time Relations of Arts, Sciences and Technologies. Köln: 
Verlag der Buchhandlung Walther König 2006, S. 301-332. 

BUSCOMBE, Edward (Hg.): The BFI Companion to Western. London: BFI 1993.
–	 »Der Western«. In: Geoffrey Nowell-Smith (Hg.): Geschichte des internationa-

len Films. Stuttgart/Weimar: Metzler 2006 [Orig. 1996], S. 260-268.
–	 100 Westerns. London: BFI 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹246

–	 »Is the Western about American History?« In: Thomas Klein/Ivo Ritzer/Peter 
W. Schulze (Hg.): Crossing Frontiers. Intercultural Perspectives on the Western. 
Marburg: Schüren 2012, S. 13-24.

CAETANO, Maria do Rosário (Hg.): Cangaço. O ›Nordestern‹ no Cinema Brasileiro. 
Brasília: Avathar 2005. 

CAMPA, Román de la: Latin Americanism. Minneapolis/London: University of 
Minnesota Press 1999.

–	 »Latinoamérica y sus nuevos cartógrafos: Discurso poscolonial, diásporas y 
enunciación fronteriza«. In: Sarah de Mojica (Hg.): Culturas híbridas – No si-
multaneidad – Modernidad periférica: Mapas culturales para la América Latina. 
Berlin: WVB 2000, S. 23-45.

CAMPOS, Augusto de: »Conversa com Caetano Veloso. Intervenções de Augusto 
de Campos e Gilberto Gil«. In: ders.: Balanço da Bossa e outras bossas. São Pau-
lo: Perspectiva 1974 [Orig. 1968], S. 199-207.

–	 »Revistas re-vistas: Os antropófagos«. In: Revista de Antropofagia. Reedição da 
revista literária publicada em São Paulo. 1ª e 2ª ›Dentições‹ – 1928-1929. Hg. u. 
Einl. Augusto de Campos. São Paulo: Ypiranga 1976, ohne Paginierung.

CAMPOS, Haroldo de: Morfologia do Macunaíma. São Paulo: Perspectiva 1973.
–	 »›Macunaíma‹: A imaginação estrutural« [Orig. 1973]. In: Mário de Andrade: 

Macunaíma, o herói sem nenhum caráter. Kritische Edition Telê Porto Ancona 
Lopez. Rio de Janeiro: LTC/São Paulo: Secretaria da Cultura, Ciência e Tecno-
logia 1978, S. 364-373.

–	 »Da razão antropofágica: diálogo e diferença na cultura brasileira«. In: Boletim 
Bibliográfico Biblioteca Mário de Andrade, Nr. 44, 1983, S. 107-127.

–	 »Miramar na mira«. In: Andrade, Oswald de: Memórias Sentimentais de João 
Miramar. Obras completas, Bd. 2. São Paulo: Globo 1990, S. 5-33.

–	 »Uma poética da radicalidade«. In: Oswald de Andrade: Pau-Brasil. Obras com-
pletas, Bd. 3. Textedition u. Anm. Harold [sic!] de Campos. São Paulo: Globo 
1990, S. 7-53.

CÂNDIDO, Antonio: »Literatura e cultura de 1900 a 1945«. In: ders.: Literatura e 
sociedade. Estudos de teoria e história literária. 3ª edição revista. São Paulo: Edi-
tora Nacional 1973 [Orig. 1965], S. 109-138.

CASTRO-KLARÉN, Sara: »A Genealogy for the ›Manifesto antropófago‹, or the 
Struggle between Socrates and the Caraïbe«. In: Nepantla: Views from the 
South, Bd. 1, Nr. 2, 2000, S. 295-322.

CELSO, Affonso: Por que me ufano do meu país. Rio de Janeiro: Garnier 1900.
CERTEAU, Michel de: L’écriture de l’histoire. Paris: Gallimard 1975.
–	 Das Schreiben der Geschichte. Frankfurt a.M./New York: Campus/Paris: Edi-

tions de la Maison des Sciences de l’Homme 1991 [Orig. 1975].
–	 »Montaigne’s ›Of Cannibals‹: The Savage ›I‹«. In: ders.: Heterologies. Discourse 

on the Other. Minneapolis: University of Minnesota Press 1986, S. 67-79.
CHALMERS, Vera Maria: »O outro é um: o diagnóstico antropófago da cultura 

brasileira«. In: Ligia Chiappini/Maria Stella Bresciani (Hg.): Literatura e cultu-

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Literatur ver zeichnis 247

ra no Brasil: identidades e fronteiras. São Paulo: Cortez/Berlin: IAI 2002, S. 107-
123.

CHAUI, Marilena: Brasil. Mito fundador e sociedade autoritária. São Paulo: Fun-
dação Perseu Abramo 2000.

CIXOUS, Hélène/CLÉMENT, Catherine: The Newly Born Woman. Manchester: 
Manchester University Press 1986.

COOMBES, Annie E./BRAH, Avtar: »Introduction: the conundrum of ›mixing‹«. 
In: dies. (Hg.): Hybridity and its Discontents. Politics, Science, Culture. London/
New York: Routledge 2000, S. 1-16.

COOPER, Frederick: »Postcolonial Studies and the Study of History«. In: Ania 
Loomba/Suvir Kaul/Matti Bunzl/Antoinette Burton/Jed Esty (Hg.): Postco-
lonial Studies and Beyond. Durham/London: Duke University Press 2005, 
S. 401-422.

CORNEJO POLAR, Antonio: »Mestizaje e hibridez: Los riesgos de las metaforas«. 
In: Revista de Crítica Literaria Latinoamericana, Jg. XXIV, Nr. 47, 1998, S. 7-11.

COSTA, Sérgio: Vom Nordatlantik zum ›Black Atlantic‹. Postkoloniale Konfiguratio-
nen und Paradoxien transnationaler Politik. Bielefeld: transcript 2007.

DAS, Veena: »Der anthropologische Diskurs über Indien. Die Vernunft und ihr 
Anderes«. In: Eberhard Berg/Martin Fuchs (Hg.): Kultur, soziale Praxis, Text. 
Die Krise der ethnographischen Repräsentation. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, 
S. 402-425.

DAUS, Ronald: Der epische Zyklus der Cangaceiros in der Volkspoesie Nordostbrasi-
liens. Berlin: Colloquium 1969.

DÍAZ MADERUELO, Rafael: »Algunos caracteres de la literatura de Cordel en 
Brasil«. In: Revista Española de Antropología Americana, Nr. 19, 1989, S. 193-
205.

DIRLIK, Arif: »The Postcolonial Aura. Third World Criticism in the Age of Glob-
al Capitalism« [Orig. 1994]. In: Diana Brydon (Hg.): Postcolonialism. Critical 
Concepts in Literary and Cultural Studies, Bd. I. London/New York: Routledge 
2000, S. 207-236.

DORT, Bernard: »La nostalgie de l’épopée«. In: Raymond Bellour (Hg.): Le wes-
tern. Approches, Mythologies, Auteurs – Acteurs, Filmographies. Paris: Gallimard 
1993, S. 55-70.

DUARTE, Paulo Sérgio: Anos 60: Transformações da Arte no Brasil. Rio de Janeiro: 
Campos Gerais 1998.

DUNN, Christopher: Brutality Garden. Tropicália and the Emergence of a Brazilian 
Counterculture. Chapell Hill/London: University of North Carolina Press 2001.

–	 »Tropicália: Modernity, Allegory, and Counterculture«. In: Carlos Basualdo 
(Hg.): Tropicália: A Revolution in Brazilian Culture. São Paulo: Cosac Naify 
2005, S. 59-78.

DYER, Richard: »The Colour of Entertainment«. In: Bill Marshall/Robynn Stil-
well (Hg.): Musicals: Hollywood and Beyond. Exeter: Intellect 2000, S. 23-30.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹248

ERDHEIM, Mario: »Einleitung. Zur Lektüre von Freuds ›Totem und Tabu‹«. In: 
Sigmund Freud: Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben der 
Wilden und der Neurotiker. Frankfurt a.M.: Fischer 2005, S. 7-42.

FANON, Frantz: Schwarze Haut, weiße Masken. Frankfurt a.M.: Syndikat 1980 
[Orig. 1952].

–	 Die Verdammten dieser Erde. Vorw. Jean-Paul Sartre. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1966 [Orig. 1961].

FAUSS, Monica: »Inkorporierung und Auflösung. Der Anthropophagismus als 
Kultur- und Identitätsmodell in der Kunst Tarsila do Amarals«. In: Herbert 
Uerlings/Karl Hölz/Viktoria Schmidt-Linsenhoff (Hg.): Das Subjekt und die 
Anderen. Interkulturalität und Geschlechterdifferenz vom 18. Jahrhundert bis zur 
Gegenwart. Berlin: Erich Schmidt 2001, S. 259-271.

FAUSTO, Carlos: »Cinco séculos de carne de vaca: antropofagia literal e antropofa-
gia literária«. In: João Cezar de Castro Rocha/Jorge Ruffinelli (Hg.): Anthropo-
phagy Today? Nuevo Texto Crítico, Jg. XII, Nr. 23/24, 1999, S. 75-82.

FAVARETTO, Celso F.: Tropicália: Alegoria, alegria. São Paulo: Kairós 1979.
–	 A invenção de Hélio Oiticica. São Paulo: edUSP/FAPESP 2000 [Orig. 1992].
–	 »Tropicália: The Explosion of the Obvious«. In: Carlos Basualdo (Hg.): Trop-

icália: A Revolution in Brazilian Culture. São Paulo: Cosac Naify 2005, S. 81-96.
FERNANDES, Florestan: A integração do negro na sociedade de classes. São Paulo: 

Companhia Editora Nacional 1965.
FERNÁNDEZ RETAMAR, Roberto: »Calibán« [1971]. In: ders.: Calibán y otros en-

sayos. La Habana: Editorial Arte y Literatura 1979, S. 10-93.
FINK-EITEL, Hinrich: Die Philosophie und die Wilden. Über die Bedeutung des 

Fremden für die europäische Geistesgeschichte. Hamburg: Junius 1994.
FLEISCHMANN, Ulrich/ZIEBELL-WENDT, Zinka: »Os descendentes dos cani-

bais: o destino de uma metáfora no Brasil e no Caribe«. In: Ligia Chiappini/
Maria Stella Bresciani (Hg.): Literatura e cultura no Brasil: identidades e frontei-
ras. São Paulo: Cortez/Berlin: IAI 2002, S. 99-106.

FLUDERNIK, Monika: »The Constitution of Hybridity: Postcolonial Interven-
tions«. In: dies. (Hg.): Hybridity and Postcolonialism. Twentieth-Century Indian 
Literature. Tübingen: Stauffenburg 1998, S. 19-53.

FORMISANO, Luciano: »Introduction«. In: Amerigo Vespucci: Letters from a New 
World. Hg. u. Einl. Luciano Formisano. New York: Marsilio 1992, S. XIX-XLI.

FREYRE, Gilberto. Casa grande & senzala. Introdução à história da sociedade pa-
triarcal no Brasil, 2 Bde. Rio de Janeiro: José Olympio 1969 [Orig. 1933].

FROSCH, Friedrich: »Graciliano Ramos: ›Vidas Secas‹. Sprache der Herrschaft, 
Sprache der Ohnmacht«. In: Afrika, Asien, Brasilien, Portugal. Zeitschrift zur 
portugiesischsprachigen Welt. ›Identitätsdiskurse. Intertextualität und Interme-
dialität in Brasilien und Portugal‹, Nr. 2, 1999, S. 60-75.

–	 »Herdeiros da Antropofagia Oswaldiana: Glauber Rocha e Joaquim Pedro de 
Andrade através de seus cantos de cisne: ›A idade da terra‹ e ›O homem do 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Literatur ver zeichnis 249

Pau-Brasil‹«. In: Peter W. Schulze/Peter B. Schumann (Hg.): Glauber Rocha e 
as culturas na América Latina. Frankfurt a.M.: TFM 2011, S. 105-135.

FULDA, Daniel: »Einleitung: Unbehagen in der Kultur, Behagen an der Unkul-
tur. Ästhetische und wissenschaftliche Faszination der Anthropophagie. Mit 
einer Auswahlbibliographie«. In: ders./Walter Pape (Hg.): Das Andere Essen. 
Kannibalismus als Motiv und Metapher in der Literatur. Freiburg i.Br.: Rombach 
2001, S. 7-50.

FUNDAÇÃO BIENAL DE SÃO PAULO (Hg.): XXIV Bienal de São Paulo, Bd. 1: 
Núcleo Histórico: Antropofagia e Histórias de Canibalismos/Historical Nucleus: 
Antropofagia and Histories of Cannibalisms. Kuratoren: Paulo Herkenhoff/Ad-
riano Pedrosa. São Paulo: Museu de Arte Moderna/Fundação Bienal de São 
Paulo 1998.

GARCÍA CANCLINI, Néstor: Culturas híbridas. Estrategias para entrar y salir de la 
modernidad. Introducción a la edición 2001. México, D.F.: Grijalbo 2001 [Orig. 
1989]. 

–	 »The Hybrid: A Conversation with Margarita Zires, Raymundo Mier, and Ma-
bel Piccini«. In: John Beverley/Michael Aronna/José Oviedo (Hg.): The Post-
modernism Debate in Latin America. Durham/London: Duke University Press 
1995, S. 77-92. 

–	 »Introducción a la edición 2001: Las culturas híbridas en tiempos de global-
ización«. In: ders.: Culturas híbridas. Estrategias para entrar y salir de la mod-
ernidad. Introducción a la edición 2001. México, D.F.: Grijalbo 2001, S. I-XXIII.

GARCÍA ESPINOSA, Julio: »Por un cine imperfecto«. In: Cine cubano, Nr. 66/67, 
1969, S. 44-60.

GATTI, José: »(In)visibilidade racial em ›O dragão da maldade contra o santo 
guerreiro‹«. In: Cinemais, Nr. 13, 1998, S. 101-121.

GEWECKE, Frauke: Wie die neue Welt in die alte kam. Stuttgart: Klett-Cotta 1986.
GLUCKSMANN, André: »Les aventures de la tragédie«. In: Raymond Bellour 

(Hg.): Le Western. Approches, Mythologies, Auteurs – Acteurs, Filmographies. Pa-
ris: Gallimard 1993, S. 71-88.

GOLDMANN, Stefan: »Wilde in Europa. Aspekte und Orte ihrer Zurschaustel-
lung«. In: Thomas Theye (Hg.): Wir und die Wilden. Einblicke in eine kannibali-
sche Beziehung. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1985, S. 243-269.

GOMES, Paulo Emílio Salles: »Uma situação colonial?« [Orig. 1960]. In: ders.: 
Crítica de cinema no Suplemento Literário, Bd. 2. Rio de Janeiro: Paz e Terra 
1981, S. 286-291.

–	 Cinema: Trajetória no subdesenvolvimento. Rio de Janeiro: Paz e Terra 1980.
GÖRLING, Reinhold: Heterotopia. Lektüren einer interkulturellen Literaturwissen-

schaft. München: Fink 1997. 
GREENBLATT, Stephen: Marvelous Possessions. The Wonder of the New World. Ox-

ford: Clarendon Press 1991.
GREVE, Anna: Die Konstruktion Amerikas. Bilderpolitik in den ›Grands Voyages‹ 

aus der Werkstatt de Bry. Köln/Weimar/Wien: Böhlau 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹250

GROB, Norbert/KIEFER, Bernd: »Einleitung«. In: dies. (Hg.)/Marcus Stiglegger 
(Mitarb.): Filmgenres: Western. Stuttgart: Reclam 2003, S. 12-40.

GROSSBERG, Lawrence: »Identity and Cultural Studies: Is That All There Is?«. 
In: Stuart Hall/Paul du Gay (Hg.): Questions of Cultural Identity. London/
Thousand Oaks/New Delhi: Sage 1996, S. 87-107.

GUEVARA, Ernesto Che: »América desde el balcón afro-asiatico«. In: Humanis-
mo, Nr. 8, 1959, S. 46-48.

GULLAR, Ferreira: »Cultura posta em questão« [Orig. 1965]. In: ders.: Cultura 
posta em questão/Vanguarda e subdesenvolvimento. Ensaios sobre arte. Rio de Ja-
neiro: José Olympio 2002, S. 13-155. 

GUYNN, William: Writing History in Film. New York/London: Routledge 2006.
HALL, Stuart: »The West and the Rest: Discourse and Power«. In: ders./Bram 

Gieben (Hg.): Formations of Modernity. Cambridge/Oxford: Polity 1992, S. 275-
320.

–	 »When was ›the Post-Colonial‹? Thinking at the Limit«. In: Iain Chambers/
Lidia Curtis (Hg.): The Post-Colonial Question. Common Skies, Divided Hori-
zons. London/New York: Routledge 1996, S. 242-260.

–	 »Introduction: Who Needs ›Identity‹?«. In: ders./Paul du Gay (Hg.): Questions 
of Cultural Identity. London/Thousand Oaks/New Delhi: Sage 1996, S. 1-17.

HELENA, Lucia: »O Manifesto Antropófago: banquetes e banqueteados«. In: 
dies.: Uma literatura antropofágica. Rio de Janeiro: Cátedra/Brasília: INL 1981, 
S. 95-108.

–	 »Macunaíma: Rapsódia e alegoria«. In: dies.: Uma literatura antropofágica. Rio 
de Janeiro: Cátedra/Brasília: INL 1981, S. 143-155.

–	 Totens e tabus da modernidade brasileira. Símbolo e alegoria na obra de Oswald de 
Andrade. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro/Niterói: UFF 1985. 

–	 Modernismo brasileiro e vanguarda. São Paulo: Ática 2005 [Orig. 1986].
HERKENHOFF, Paulo: »Introdução geral«. In: Fundação Bienal de São Paulo 

(Hg.): XXIV Bienal de São Paulo, Bd. 1: Núcleo Histórico: Antropofagia e Hi-
stórias de Canibalismos/Historical Nucleus: Antropofagia and Histories of Canni-
balisms. Kuratoren: Paulo Herkenhoff/Adriano Pedrosa. São Paulo: Museu de 
Arte Moderna/Fundação Bienal de São Paulo 1998, S. 22-34.

HERLINGHAUS, Hermann: »Postmoderne in Lateinamerika? Epistemologische 
Eigenheiten, politische Fragen, ›nomadische‹ Perspektiven«. In: ders./Utz 
Riese (Hg.): Sprünge im Spiegel. Postkoloniale Aporien der Moderne in beiden 
Amerika. Bonn: Bouvier 1997, S. 270-293.

–	 Renarración y descentramiento. Mapas alternativos de la imaginación en América 
Latina. Frankfurt a.M.: Vervuert/Madrid: Iberoamericana 2004.

HERLINGHAUS, Hermann/RIESE, Utz: »Bruchlinien eines Spiegels oder Der 
postkoloniale Blick (Einleitung)«. In: dies. (Hg.): Sprünge im Spiegel. Postko-
loniale Aporien der Moderne in beiden Amerika. Bonn: Bouvier 1997, S. 7-20.

HERLINGHAUS, Hermann/WALTER, Monika: »Lateinamerikanische Periphe-
rie – diesseits und jenseits der Moderne«. In: Robert Weimann (Hg.): Ränder 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Literatur ver zeichnis 251

der Moderne. Repräsentation und Alterität im (post)kolonialen Diskurs. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1997, S. 242-300.

HOBSBAWM, Eric: »Introduction: Inventing Traditions«. In: ders./Terence Rang-
er (Hg.): The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge University Press 
1986, S. 1-14.

–	 Bandits. New York: The New Press 2000 [Orig. 1969].
HOFER, Hermann: »Befreien französische Autoren des 18. Jahrhunderts die 

schwarzen Rebellen und die Sklaven aus ihren Ketten? oder Versuch darüber, 
wie man den Guten Wilden zur Strecke bringt«. In: Thomas Koebner/Gerhart 
Pickerodt (Hg.): Die andere Welt. Studien zum Exotismus. Frankfurt a.M.: Athe-
näum 2000 [Orig. 1987], S. 137-170.

HOLDENRIED, Michaela: »Einverleibte Fremde. Kannibalismus in Wort, Tat und 
Bild«. In: Kerstin Gernig (Hg.): Fremde Körper. Zur Konstruktion des Anderen in 
europäischen Diskursen. Berlin: Dahlem University Press 2001, S. 117-145.

HÖLZ, Karl: Das Fremde, das Eigene, das Andere. Die Inszenierung kultureller und 
geschlechtlicher Identität in Lateinamerika. Berlin: Erich Schmidt 1998.

HOLANDA, Sérgio Buarque de: Raízes do Brasil. São Paulo: Companhia das Le-
tras 1995 [Orig. 1936]. 

HOLLANDA, Heloísa Buarque de: Macunaíma: da literatura ao cinema. Rio de 
Janeiro: José Olympio 1978.

–	 Impressões de viagem. CPC, vanguarda e desbunde: 1960/1970. Rio de Janeiro: 
Rocco 1992 [Orig. 1980].

HOROWITZ, David: »The Alliance for Progress«. In: Socialist Register, Bd. 1, 1964, 
S. 127-145.

HUE, Sheila Moura: »Introdução«. In: Pero de Magalhães de Gândavo: História da 
província Santa Cruz a que vulgarmente chamamos Brasil. Vorw. Cleonice Be-
rardinelli. Einl. Sheila Moura Hue. Lissabon: Assírio & Alvim 2004, S. 13-23.

HUGGAN, Graham: The Postcolonial Exotic. Marketing the Margins. London/New 
York: Routledge 2001.

HULME, Peter: Colonial Encounters. Europe and the Native Caribbean, 1492-1797. 
London/New York: Methuen 1986. 

IANNI, Octávio: A idéia de Brasil moderno. São Paulo: Brasiliense 1992. 
JAFFE, Noemi: Macunaíma. São Paulo: Publifolha 2001.
JÁUREGUI, Carlos A.: Canibalia. Canibalismo, calibanismo, antropofagia cultural y 

consumo en América Latina. Madrid: Iberoamericana/Frankfurt a.M.: Vervuert 
2008.

JOHNSON, John Randal: Macunaíma: From Modernism to Cinema Novo. Disserta-
tion, University of Texas at Austin 1977 [Mikrofilm-Kopie].

–	 The Film Industry in Brazil. Culture and the State. Pittsburgh: University of 
Pittsburgh Press 1987.

–	 Antônio das Mortes. Trowbridge: Flicks Books 1998. 
JOHNSON, Randal/STAM, Robert (Hg.): Brazilian Cinema. Expanded Edition. 

New York: Columbia University Press 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹252

KIENING, Christian: »Alterität und Mimesis. Repräsentation des Fremden in 
Hans Stadens ›Historia‹«. In: Martin Huber/Gerhard Lauer (Hg.): Nach der 
Sozialgeschichte. Konzepte für eine Literaturwissenschaft zwischen Historischer 
Anthropologie, Kulturgeschichte und Medientheorie. Tübingen: Niemeyer 2000, 
S. 483-510.

KILGOUR, Maggie: »The function of cannibalism at the present time«. In: Fran-
cis Barker/Peter Hulme/Margaret Iversen (Hg.): Cannibalism and the Colonial 
World. Cambridge: Cambridge University Press 1998, S. 238-259.

KING, C. Richard: »The (Mis)uses of Cannibalism in Contemporary Cultural Cri-
tique«. In: Diacritics, Nr. 30.1, 2000, S. 106-123. 

KLENGEL, Susanne: »From ›Cultural Cannibalism‹ to Metalinguistic Novel-Writ-
ing«. In: Intellectual News. Review of the International Society for Intellectual 
History, Nr. 6-7, 2000, S. 57-65.

–	 »Vom transatlantischen Reich der Kulturwissenschaft. Konjunkturen und 
›keywords‹ in der internationalen Lateinamerikaforschung«. In: Andreas Gip-
per/Susanne Klengel (Hg.): Kultur, Übersetzung, Lebenswelten. Beiträge zu ak-
tuellen Paradigmen der Kulturwissenschaften. Würzburg: Könighausen & Neu-
mann 2008, S. 121-137.

KLINGER, Cornelia: »Modern/Moderne/Modernismus«. In: Karlheinz Barck/
Martin Fontius/Dieter Schlenstedt/Burkhart Steinwachs/Friedrich Wolfzettel 
(Hg.): Ästhetische Grundbegriffe, Bd. 4. Stuttgart/Weimar: Metzler 2002, S. 121-
167. 

KLOR DE ALVA, Jorge: »The Postcolonization of the (Latin)American Experience: 
A Reconsideration of ›Colonialism‹, ›Postcolonialism‹, and ›Mestizaje‹«. In: 
Gyan Prakash (Hg.): After Colonialism. Imperial Histories and Postcolonial Dis-
placements. Princeton: Princeton University Press 1995, S. 241-275.

KOEBNER, Thomas (Hg.): Sachlexikon des Films. 2., akt. u. erw. Aufl. Ditzingen: 
Reclam 2007.

KOHL, Karl-Heinz: Entzauberter Blick. Das Bild vom Guten Wilden und die Erfah-
rung der Zivilisation. Frankfurt a.M./Paris: Qumran 1983.

KRANIAUSKAS, John: »Hybridity in a Transnational Frame: Latin-Americanist 
and Postcolonial Perspectives on Cultural Studies«. In: Nepantla: Views from 
South, Bd. 1, Nr. 1, 2000, S. 111-137.

LEHR, Volker G.: »Allianz für den Fortschritt«. In: Dieter Nohlen (Hg.): Lexikon 
Dritte Welt. Länder, Organisationen, Theorien, Begriffe, Personen. Reinbek bei 
Hamburg: Rowohlt 2002, S. 41-42.

LEINEN, Frank: »Einleitung«. In: ders. (Hg.): Literarische Begegnungen. Romani-
sche Studien zur kulturellen Identität, Differenz und Alterität. Festschrift für Karl 
Hölz zum 60. Geburtstag. Berlin: Erich Schmidt 2002, S. 9-28.

LESTRINGANT, Frank: Le Cannibale. Grandeur et décadence. Paris: Perrin 1994. 
–	 »Introduction«. In: André Thevet: Le Brésil d’André Thevet. Les Singularités de 

la France Antarctique (1557). Hg., Einl. und Anm. Frank Lestringant. Paris: 
Chandeigne 1997, S. 7-40. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Literatur ver zeichnis 253

LINK-HEER, Ursula: »Nation, Rasse, Métissage. Überlegungen zu einem okzi-
dentalen Diskurs-Dispositiv und seiner Umwertung in Brasilien«. In: Bernd 
Lenz/Hans-Jürgen Lüsebrink (Hg.): Fremdheitserfahrung und Fremdheitsdar-
stellung in okzidentalen Kulturen. Passau: Rothe 1999, S. 365-379.

LOBATO, Ana Lúcia: »›Como era gostoso o meu francês‹: um marco na repre-
sentação do índio no longa-metragem de ficção«. In: Imaginário, Nr. 7, 2001, 
S. 69-81.

–	 »O ponto de vista em ›Como era gostoso o meu francês‹«. In: Cinemais, Nr. 7, 
1997, S. 153-173.

LOBATO, José Bento Monteiro: Aventuras de Hans Staden. O homem que naufragou 
nas costas do Brasil em 1549 e esteve oito mezes prisioneiro dos indios tupinambás. 
São Paulo: Editora Nacional 1927.

LOOMBA, Ania: Colonialism/Postcolonialism. London/New York: Routledge 1998.
LÓPEZ, Ana M.: »›O Cangaceiro‹: estilos híbridos para un espacio nacional cine-

matográfico«. In: Cinemais, Nr. 25, 2000, S. 131-148.
LOPEZ, Telê Porto Acona: Macunaíma – a margem e o texto. São Paulo: Hucitec/

Secretaria da Cultura, Esporte e Turismo 1974.
LUCHESI, Elisabeth: »Von den ›Wilden/Nacketen/Grimmigen Menschenfresser 

Leuthen/in der Newenwelt America gelegen‹. Hans Staden und die Populari-
tät der ›Kannibalen‹ im 16. Jahrhundert«. In: Karl-Heinz Kohl (Hg.): Mythen 
der Neuen Welt. Zur Entdeckungsgeschichte Lateinamerikas. Berlin: Frölich & 
Kaufmann 1982, S. 71-74.

MACIEL, Luiz Carlos: »Dialética da violência«. In: Glauber Rocha: Deus e o Diabo 
na Terra do Sol. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira 1965, S. 200-219.

MACHADO, Rubens: »O Cinema Paulistano e os Ciclos Regionais Sul-Sudeste 
(1912-1933)«. In: Fernão Ramos (Hg.): História do Cinema Brasileiro. São Paulo: 
Círculo do Livro 1987, S. 97-127.

MADUREIRA, Luís: »Lapses in taste: ›cannibal-tropicalist‹ cinema and the Brazi-
lian aesthetic of underdevelopment«. In: Francis Barker/Peter Hulme/Marga-
ret Iversen (Hg.): Cannibalism and the Colonial World. Cambridge: Cambridge 
University Press 1998, S. 110-125.

MAGALDI, Sábato: Teatro da ruptura: Oswald de Andrade. São Paulo: Global 2004.
MATTENKLOTT, Gert: »Metaphern in der Wissenschaftssprache«. In: Helmar 

Schramm (Hg.): Bühnen des Wissens. Interferenzen zwischen Wissenschaft und 
Kunst. Berlin: Dahlem University Press 2003, S. 28-49.

McCLINTOCK, Anne: »The Angel of Progress. Pitfalls of the Term ›Post-Colonial-
ism‹« [Orig. 1994]. In: Diana Brydon (Hg.): Postcolonialism. Critical Concepts in 
Literary and Cultural Studies, Bd. I. London/New York: Routledge 2000, S. 175-
189. 

MEMMI, Albert: Portrait du colonisé, précédé du portrait du colonisateur. Vorw. Jean-
Paul Sartre. Paris: Gallimard 1985 [Orig. 1957].

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹254

MERSCH, Dieter: »Vom Anderen reden. Das Paradox der Alterität«. In: Manfred 
Brocker/Heino Heinrich Nau (Hg.): Ethnozentrismus. Möglichkeiten und Gren-
zen des interkulturellen Dialogs. Darmstadt: WBG 1997, S. 27-45.

MICELI, Sergio: Nacional estrangeiro. História social e cultural do modernismo artís-
tico em São Paulo. São Paulo: Companhia das Letras 2003. 

MIGNOLO, Walter: »La razón postcolonial: herencias coloniales y teorías postco-
loniales«. In: Alfonso de Toro (Hg.): Postmodernidad y Postcolonialidad. Breves 
reflexiones sobre Latinoamérica. Frankfurt a.M.: Vervuert/Madrid: Iberoamer-
icana 1997, S. 51-70. 

–	 »(Post)Occidentalism, (Post)Coloniality, and (Post)Subaltern Rationality«. In: 
Fawzia Afzal-Khan/Kalpana Seshadri-Crooks (Hg.): The Pre-Occupation of 
Postcolonial Studies. Durham/London: Duke University Press 2000, S. 86-118.

–	 Local Histories/Global Designs. Coloniality, Subaltern Knowledges, and Border 
Thinking. Princeton: Princeton University Press 2000.

–	 The Idea of Latin America. Malden/Oxford/Carlton: Blackwell 2005.
MIRANDA, Dilmar Santos de: »Carnavalização e multidentidade cultural: antro-

pofagia e tropicalismo«. In: Tempo Social, Bd. 9, Nr. 2, 1997, S. 125-154.
MOINE, Raphaëlle: Cinema Genre. Malden: Blackwell 2008 [Orig. 2002].
MONTAIGNE, Michel de: »Essais« [Orig. 1580/1588/1595]. In: ders.: Œuvres com-

plètes. Hg. Albert Thibaudet und Maurice Rat. Einl. u. Anm. Maurice Rat. Par-
is: Gallimard 1962, S. 11-1097.

–	 »Des Cannibales« [Orig. 1580]. In: Michel de Montaigne: Essais. Œuvres com-
plètes. Hg. Albert Thibaudet und Maurice Rat. Einl. u. Anm. Maurice Rat. Pa-
ris: Gallimard 1962, S. 200-213.

MOORE-GILBERT, Bart: Postcolonial Theory. Contexts, Practices, Politics. London/
New York: Verso 1997.

MORSE, Richard M.: »The multiverse of Latin American identity, c. 1920 – c. 
1970«. In: Leslie Bethell (Hg.): The Cambridge History of Latin America, Bd. 
X. Latin America since 1930. Ideas, Culture and Society. Cambridge: Cambridge 
University Press 1995, S. 1-127.

MOTA, Carlos Guilherme: Ideologia da cultura brasileira. Pontos de partida para 
uma revisão histórica. São Paulo: Ática 1994 [Orig. 1977].

NAGIB, Lúcia: A utopia no cinema brasileiro. Matrizes, nostalgia, distopias. São Pau-
lo: Cosac Naify 2006.

NAPOLITANO, Marcos: Cultura brasileira: utopia e massificação (1950-1980). São 
Paulo: Contexto 2001.

NETO, Antônio Leão da Silva: Dicionário de filmes brasileiros. São Paulo: A. I. Silva 
Neto 2002.

NETO, Serafim da Silva: Introdução ao estudo da língua portuguesa no Brasil. Rio de 
Janeiro: Presença 1977 [Orig. 1950].

NETTO, Adriano Bitarães: Antropofagia oswaldiana: um receituário estético e científ-
ico. São Paulo: Annablume 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Literatur ver zeichnis 255

NEUBER, Wolfgang: Fremde Welt im europäischen Horizont. Zur Topik der deut-
schen Amerika-Reiseberichte der Frühen Neuzeit. Berlin: Erich Schmidt 1991.

NOGUEIRA, Claudia Barbosa: Journeys of Redemption: Discoveries, Re-Discoveries 
and Cinematic Representations of the Americas. Dissertation, University of Ma-
ryland, College Park 2006.

NOHLEN, Dieter (Hg.): Lexikon Dritte Welt. Länder, Organisationen, Theorien, Be-
griffe, Personen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2002. 

NUNES, Benedito: »Antropofagia ao alcance de todos«. In: Oswald de Andrade: 
Do Pau-Brasil à Antropofagia e às Utopias. Manifestos, teses de concursos e ensai-
os. Obras completas, Bd. VI. Einl. Benedito Nunes. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira 1972, S. xi-liii.

–	 Oswald Canibal. São Paulo: Perspectiva 1979.
NÜNNING, Ansgar (Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze 

– Personen – Begriffe. 2., überarb. u. erw. Auflage. Stuttgart/Weimar: Metzler 
2001. 

OBERMEIER, Franz: Brasilien in Illustrationen des 16. Jahrhunderts. Unter Mit-
arbeit von Roswitha Kramer. Frankfurt a.M.: Vervuert 2000.

–	 »Bilder von Kannibalen, Kannibalismus im Bild. Brasilianische Indios in Bil-
dern und Texten des 16. Jahrhunderts«. In: Jahrbuch für Geschichte Lateiname-
rikas, Nr. 38, 2001, S. 49-72.

–	 »Nóbrega, Manuel da«. In: Friedrich Wilhelm Bautz, fortgeführt von Traugott 
Bautz (Hg.): Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. XXII. Nordhau-
sen: Bautz 2003, Sp. 920-928.

–	 »Hans Staden und sein Brasilienbuch. Vorwort«. In: Hans Staden: ›Warhaftige 
[sic!] Historia‹. Zwei Reisen nach Brasilien (1548-1555). História de duas viagens 
ao Brasil. Kritische Ausgabe Franz Obermeier. Kiel: Westensee 2007, S. I-
LXV.

OITICICA, Hélio: »Esquema geral da Nova Objetividade«. In: ders.: Aspiro ao 
grande labirinto. Textauswahl Luciano Figueiredo, Lygia Pape und Waly Sa-
lomão. Rio de Janeiro: Rocco 1986, S. 84-101.

ORTIZ, Renato: Cultura brasileira e identidade nacional. São Paulo: Brasiliense 
2003 [Orig. 1985].

–	 A moderna tradição brasileira. Cultura brasileira e indústria cultural. São Paulo: 
Brasiliense 2001 [Orig. 1988].

–	 »Revisitando a noção de imperialismo cultural«. In: ders.: Mundialização: sa-
beres e crenças. São Paulo: Brasiliense 2006, S. 153-177.

PAECH, Joachim: Literatur und Film. 2., überarb. Aufl. Stuttgart/Weimar: Metzler 
1997.

PAIVA, Melquíades Pinto: Ecologia do cangaço. Rio de Janeiro: Interciência 2004.
PARANAGUÁ, Paulo Antonio (Hg.): Le cinéma brésilien. Paris: Éditions du Centre 

Pompidou 1987.
PARRON, Tâmis: »Iracema, uma nova linguagem«. In: José de Alencar: Iracema, 

lenda do Ceará. Hg. u. Einl. Tâmis Parron. São Paulo: Hedra 2006, S. 9-31.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹256

PARRY, Benita: Postcolonial Studies. A Materialist Critique. London/New York: 
Routledge 2005.

PATRIOTA, Rosangela: »O texto e a cena – aspectos da história da recepção: ›O 
Rei da Vela‹ (Oswald de Andrade) em 1967 e no ano 2000«. In: Cultura Vozes, 
Bd. 95, Nr. 4, 2001, S. 3-24.

PEREIRA, Rodrigo da Silva: Western Feijoada. O Faroeste no Cinema Brasileiro. 
Magisterarbeit, Faculdade de Arquitetura, Artes e Comunicação, Universidade 
Estadual Paulista 2002. 

PERRONE-MOISÉS, Leyla: »Desconstruindo os ›estudos culturais‹«. In: dies.: 
Vira e mexe, nacionalismo. Paradoxos do nacionalismo literário. São Paulo: Com-
panhia das Letras 2007, S. 166-174.

PETER-RÖCHER, Heidi: Mythos Menschenfresser. Ein Blick in die Kochtöpfe der 
Kannibalen. München: Beck 1998.

PIERRE, Sylvie: »O Cinema Novo e o Modernismo«. In: Cinemais, Nr. 6, 1997, 
S. 87-109.

PINHEIRO, Teresa: »Anchieta, José de«. In: Friedrich Wilhelm Bautz/Traugott 
Bautz (Hg.): Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. XXVII. Nord
hausen: Bautz 2007, Sp. 41-49.

PINTO, Leonor Souza: »Dezesseis anos de luta contra a censura«. In: Booklet zur 
DVD macunaíma. Videofilmes 2006, ohne Paginierung.

POOLE, Ralph J.: Kannibalische (P)Akte. Autoethnographische und satirische 
Schreibweisen als interkulturelle Verhandlungen von Herman Melville bis Mari-
anne Wiggins. Trier: WVT 2005.

PRADO, Paulo: »Poesia Pau-Brasil«. In: Oswald de Andrade: Pau-Brasil. Obras 
completas, Bd. 3. Textedition u. Anm. Harold [sic!] de Campos. São Paulo: Glo-
bo 1990 [Orig. 1925], S. 57-60. 

PRATA, Mônica: The Representation of the Brazilian Indian in Literature and Cin-
ema from Hans Staden to the Indigenous Media. Dissertation, University of 
North Carolina at Chapel Hill 2002.

PRATT, Mary Louise: Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation. London/
New York: Routledge 1992.

–	 »Modernität und Peripherie. Zur Analyse globaler Verhältnisse«. In: Nana Ba-
denberg/Florian Nelle/Ellen Spielmann (Hg.): Exzentrische Räume. Festschrift 
für Carlos Rincón. Stuttgart: Heinz 2000, S. 33-50.

PROENÇA, Manuel Cavalcanti: Roteiro de Macunaíma. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira 1989 [Orig. 1950].

PRYSTHON, Angela: »Revisitando a antropofagia: os estudos culturais brasileiros 
nos anos 90«. In: Revista Famecos, Nr. 17, 2002, S. 101-110.

QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de: História do Cangaço. São Paulo: Global 1982.
RAJADHYAKSHA, Ashish: »Realism, modernism, and post-colonial theory«. In: 

John Hill/Pamela Church Gibson (Hg.): World Cinema. Critical Approaches. 
Oxford/New York: Oxford University Press 2000, S. 29-41.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Literatur ver zeichnis 257

RAMOS, Fernão: Cinema Marginal (1968-1973): A representação em seu limite. São 
Paulo: Brasiliense 1987.

–	 (Hg.): História do Cinema Brasileiro. São Paulo: Círculo do Livro 1987.
RAMOS, Fernão/MIRANDA, Luiz Felipe (Hg.): Enciclopédia do Cinema Brasileiro. 

São Paulo: Senac 2004. 
RAMOS, Guiomar Pessoa: »A antropofagia em ›Como era gostoso o meu francês‹ 

e ›Triste trópico‹«. In: Cinemais, Nr. 24, 2000, S. 127-144.
–	 Um cinema brasileiro antropofágico? (1970-1974). São Paulo: Annablume/

Fapesp 2008.
RAMOS, José Mário Ortiz: Cinema, estado e lutas culturais: anos 50, 60, 70. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra 1983.
RAJEWSKY, Irina O.: Intermedialität. Tübingen/Basel: Francke 2002.
RIBEIRO, Darcy: Unterentwicklung, Kultur und Zivilisation. Ungewöhnliche Versu-

che. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980 [Orig. 1979].
–	 O povo brasileiro. A formação e o sentido do Brasil. São Paulo: Companhia das 

Letras 1995.
RICHARD, Nelly: »Latinoamérica y la postmodernidad«. In: Hermann Herling-

haus/Monika Walter (Hg.): Posmodernidad en la periferia. Enfoques latinoameri-
canos de la nueva teoría cultural. Berlin: Langer 1994, S. 210-221.

–	 »Cultural Peripheries: Latin America and Postmodernist De-centering«. In: 
John Beverley/Michael Aronna/José Oviedo (Hg.): The Postmodernism Debate 
in Latin America. Durham/London: Duke University Press 1995, S. 217-222.

RIESE, Utz: »Zur Einleitung: Kulturelle Übersetzungen und intermediale Über-
tragungen«. In: Hermann Herlinghaus/Utz Riese (Hg.): Heterotopien der 
Identität. Literatur in interamerikanischen Kontaktzonen. Heidelberg: Winter 
1999, S. 7-19.

RIEUPEYROUT, Jean-Louis: Le western, ou le cinéma américain par excellence. Pa-
ris: Cerf 1953

RINCÓN, Carlos: »Antropofagia, reciclaje, hibridación, traducción o: cómo apro-
piarse la apropiación«. In: João Cezar de Castro Rocha/Jorge Ruffinelli (Hg.): 
Anthropophagy Today? Nuevo Texto Crítico, Jg. XII, Nr. 23/24, 1999, S. 341-356.

–	 »Antropofagia. Sobre las vicisitudes de la metáfora de Oswald de Andrade«. 
In: David Schidlowsky/Olaf Gaudig/Peter Veit (Hg.): Zwischen Literatur und 
Philosophie. Suche nach dem Menschlichen. Festschrift zum 60. Geburtstag von 
Victor Farías. Berlin: WVB 2000, S. 253-269.

ROCHA, João Cezar de Castro: »Uma teoria de exportação? Ou: ›Antropofagia 
como visão do mundo‹«. In: Jorge Ruffinelli/João Cezar de Castro Rocha (Hg.): 
Antropofagia hoje? Oswald de Andrade em cena. São Paulo: Realizações 2011, 
S. 647-668.

ROCHA, Glauber: Revisão crítica do cinema brasileiro. Vorw. Ismail Xavier. São 
Paulo: Cosac & Naify 2003 [Orig. 1963].

–	 »Discussão« [Gesprächsleitung Alex Viany]. In: ders.: Deus e o Diabo na Terra 
do Sol. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira 1965, S. 115-150.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹258

–	 »Uma Estética da Fome«. In: Revista Civilização Brasileira, Nr. 3, 1965, S. 165-
170.

–	 »Eztetyka da Fome« [leicht modifizierte Fassung von »Uma Estética da 
Fome«]. In: ders.: Revolução do Cinema Novo. Vorw. Ismail Xavier. São Paulo: 
Cosac Naify 2004 [Orig. 1981], S. 63-67. 

–	 »Die Ästhetik des Hungers« [deutsche Fassung von »Uma Estética da Fome«]. 
Übers. Petra Metelko. In: Astrid Ofner (Hg.): Der Weg der Termiten. Beispiele 
eines Essayistischen Kinos 1909-2004. Wien: Viennale/Marburg: Schüren 2007, 
S. 27-30.

–	 »Tricontinental« [Orig. 1967]. In: ders.: Revolução do Cinema Novo. Vorw. 
Ismail Xavier. São Paulo: Cosac Naify 2004 [Orig. 1981], S. 103-109. 

–	 O Cinema Novo e a aventura da criação [Orig. 1968]. In: ders.: Revolução do 
Cinema Novo. Vorw. Ismail Xavier. São Paulo: Cosac Naify 2004 [Orig. 1981], 
S. 127-150. 

–	 »Tropicalismo, antropologia, mito, ideograma« [Orig. 1969]. In: ders.: Revo-
lução do Cinema Novo. Vorw. Ismail Xavier. São Paulo: Cosac Naify 2004 [Orig. 
1981], S. 150-154. 

–	 »Eztetyka do Sonho« [Orig. 1971]. In: ders.: Revolução do Cinema Novo. Vorw. 
Ismail Xavier. São Paulo: Cosac Naify 2004 [Orig. 1981], S. 248-251.

–	 »Rastros de Ódio«. In: ders.: O Século do Cinema. Vorw. Ismail Xavier. São 
Paulo: Cosac Naify 2006 [Orig. 1983], S. 115-118.

–	 »O cacique da Irlanda«. In: ders.: O Século do Cinema. Vorw. Ismail Xavier. São 
Paulo: Cosac Naify 2006 [Orig. 1983], S. 118-123.

–	 O Século do Cinema. Vorw. Ismail Xavier. São Paulo: Cosac Naify 2006 [Orig. 
1983]. 

RÖSSNER, Michael: »Spuren der europäischen Avantgarde im ›modernistischen 
Jahrzehnt‹ in Brasilien«. In: Harald Wentzlaff-Eggebert (Hg.): Europäische 
Avantgarde im lateinamerikanischen Kontext. Akten des internationalen Berliner 
Kolloquiums 1989. Frankfurt a.M.: Vervuert 1991, S. 31-50.

RUFFINELLI, Jorge/ROCHA, João Cezar de Castro (Hg.): Antropofagia hoje? Os-
wald de Andrade em cena. São Paulo: Realizações 2011. 

SÁ, Simone Pereira de: Baiana internacional. As mediações culturais de Carmen 
Miranda. Rio de Janeiro: MIS 2002.

SADLIER, Darlene J.: »The Politics of Adaptation: ›How Tasty Was My Little 
Frenchman‹«. In: James Naremore (Hg.): Film Adaptation. London: The Ath-
lone Press 2000, S. 190-205.

SAID, Edward W.: Orientalism. Western Conceptions of the Orient. Afterword to the 
1995 Printing. London: Penguin 1995 [Orig. 1978].

–	 Culture and Imperialism. London: Vintage 1994 [Orig. 1993].
SALEM, Helena: Nelson Pereira dos Santos. O sonho possível do cinema brasileiro. 

Rio de Janeiro: Nova Fronteira 1987.
SANDFÜHR, Thomas: ›Só a Antropofagia nós [sic!] une‹: Assimilation und Diffe-

renz in der Figur des Anthropophagen. Dissertation, Heinrich-Heine-Universität 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Literatur ver zeichnis 259

Düsseldorf 2001. Online-Publikation: http://docserv.uni-duesseldorf.de/serv-
lets/DocumentServlet?id=2302 (15.05.2014).

SAN JUAN, E.: Beyond Postcolonial Theory. Houndmills/London: Macmillan 1998.
SANTIAGO, Silviano: »O entre-lugar do discurso latino-americano« [Orig. 1971]. 

In: ders.: Uma literatura nos trópicos. Ensaios sobre dependência cultural. São 
Paulo: Perspectiva 1978, S. 11-28.

–	 »A ficção brasileira modernista« [Orig. 1978]. In: ders.: Vale quanto pesa. Ensa-
ios sobre questões político-culturais. Rio de Janeiro: Paz e Terra 1982, S. 25-40.

SANTOS, Ana Maria dos/NEVES, Guilherme Pereira das/MACHADO, Humber-
to Fernandes/GONÇALVES, Williams da Silva: História do Brasil. De ›Terra 
Ignota‹ ao Brasil atual. Rio de Janeiro: Log On 2002.

SANTOS, Nelson Pereira dos: O problema do conteúdo no cinema brasileiro. Manu-
skript 1952.

SANTOS, Nelson Pereira dos/ROCHA, Glauber/VIANY, Alex: »Cinema Nôvo: 
Origens, ambições e perspectivas«. In: Revista Civilização Brasileira, Nr. 1, 
1965, S. 185-196. 

SCHÄFFAUER, Markus Klaus: »Die Vision der Gegessenen: Hans Staden, Autor 
des Kannibalismus«. In: Alexandra Curvelo/Madalena Simões (Hg.): Portugal 
und das Heilige Römische Reich (16.-18. Jahrhundert). Portugal e o Sacro Império 
(séculos XVI-XVIII). Münster: Aschendorff 2011, S. 105-126.

SCHATZ, Thomas: Hollywood Genres: Formulas, Filmmaking, and the Studio Sys-
tem. New York: McGraw-Hill 1981.

SCHMELING, Manfred: »Literarischer Vergleich und interkulturelle Hermeneu-
tik. Die literarischen Avantgarden als komparatistisches Forschungsparadig-
ma«. In: Peter V. Zima (Hg.): Vergleichende Wissenschaften: Interdisziplinarität 
und Interkulturalität in den Komparatistiken. Tübingen: Narr 2000, S. 187-199.

SCHMIDT-WELLE, Friedhelm: »Transkulturalität, Heterogenität und Postkolo-
nialismus aus der Perspektive der Lateinamerikastudien«. In: Heinz Antor 
(Hg.): Inter- und Transkulturelle Studien. Theoretische Grundlagen und interdis-
ziplinäre Praxis. Heidelberg: Winter 2006, S. 81-94.

SCHNEIDER, Irmela: »Von der Vielsprachigkeit zur ›Kunst der Hybridation‹. 
Diskurse des Hybriden«. In: dies./Christian W. Thomsen (Hg.): Hybridkultur. 
Medien, Netze, Künste. Köln: Wienand 1997, S. 13-66.

SCHÜLTING, Sabine: Wilde Frauen, fremde Welten. Kolonisierungsgeschichten aus 
Amerika. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1997.

SCHULZE, Peter [W.]: Transformation und Trance: Die Filme des Glauber Rocha als 
Arbeit am postkolonialen Gedächtnis. Remscheid: Gardez! 2005.

–	 »›Singend in unreiner Rede‹. Musikalität und Mündlichkeit in Mário de An-
drades rhapsodischem Roman ›Macunaíma‹«. In: matices. Zeitschrift zu La-
teinamerika, Spanien und Portugal, Nr. 53, 2007, S. 46-47.

–	 »›Pau-Brasil‹. Postkoloniale Schreibpraxis in Oswald de Andrades früher Po-
esie«. In: matices. Zeitschrift zu Lateinamerika, Spanien und Portugal, Nr. 54, 
2007, S. 47-48.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹260

–	 »›Tropicália‹. Postcolonial Revisions of Brazilian Identity Constructions in the 
Arts of the Late Sixties«. In: Friedemann Kreuder/Constanze Schuler (Hg.): 
Hostile Takeovers – On Violence and Media. Marburg: Tectum 2008, S. 65-73.

–	 »Ästhetiken des Hungers im Kino des Südens. Zur Darstellung von Armut im 
Film bei Satyajit Ray, Nelson Pereira dos Santos und Ousmane Sembène«. In: 
Franziska Eißner/Michael Scholz-Hänsel (Hg.): Armut in der Kunst der Moder-
ne. Marburg: Jonas 2011, S. 107-115.

–	 »Glauber Rocha: precursor do cinema pós-colonial«. In: ders./Peter B. Schu-
mann (Hg.): Glauber Rocha e as culturas na América Latina. Frankfurt a.M.: 
TFM 2011, S. 225-239.

–	 »›Iracema‹: fundierender nationaler Mythos und seine filmische Dekonstruk-
tion«. In: Henry Thorau/Tobias Brandenberger (Hg.): Corpo a corpo. Körper, 
Geschlecht, Sexualität in der Lusophonie. Berlin: Tranvía 2011, S. 155-167.

–	 »Beyond Cowboys and Cangaceiros. Transculturations of the Western in Bra-
zilian Cinema«. In: Thomas Klein/Ivo Ritzer/Peter W. Schulze (Hg.): Cross-
ing Frontiers. Intercultural Perspectives on the Western. Marburg: Schüren 2012, 
S. 163-193. 

–	 »Cuba«. In: Isabel Maurer Queipo (Hg.): Socio-critical Aspects in Latin Amer-
ican Cinema(s). Themes – Countries – Directors – Reviews. Frankfurt a.M. u.a.: 
Peter Lang 2012, 57-61.

SCHULZE, Peter W./SCHUMANN, Peter B.: »Glauber Rocha: ultrapassando as 
fronteiras do cinema brasileiro«. In: dies. (Hg.): Glauber Rocha e as culturas na 
América Latina. Frankfurt a.M.: TFM 2011, S. 7-14.

SCHWAMBORN, Ingrid: Die brasilianischen Indianerromane ›O Guarani‹, ›Irace-
ma‹, ›Ubirajara‹ von José de Alencar. Frankfurt a.M. u.a.: Lang 1987.

SCHWARCZ, Lilia Moritz: Racismo no Brasil. São Paulo: Publifolha 2001.
SCHWARTZ, Jorge: »Um Brasil em tom menor: Pau-Brasil e Antropofagia«. In: 

Revista de Crítica Literaria Latinoamericana, Jg. XXIV, Nr. 47, 1998, S. 53-65.
–	 »Oswald de Andrade y Tarsila do Amaral: Las miradas de Tarsiwald«. In: Ha-

rald Wentzlaff-Eggebert (Hg.): Naciendo el hombre nuevo… Fundir literatura, 
artes y vida como práctica de las vanguardias en el Mundo Ibérico. Madrid: Ibero-
americana/Frankfurt a.M.: Vervuert 1999, S. 277-297.

–	 »Introdução«. In: ders. (Hg.): Vanguardas latino-americanas. Polêmicas, mani-
festos e textos críticos. 2ª edição revista e ampliada. São Paulo: Editora da USP 
2008, S. 45-94.

SCHWARZ, Roberto: »Cultura e política, 1964-69«. In: ders.: O pai de família e 
outros estudos. Rio de Janeiro: Paz e Terra 1978, S. 61-92.

–	 »Brazilian Culture: Nationalism by Elimination«. In: ders.: Misplaced Ideas. 
Essays on Brazilian Culture. Hg. u. Einl. John Gledson. London/New York: Ver-
so 1992, S. 1-18.

SCHUMANN, Peter B.: Handbuch des brasilianischen Films. Frankfurt a.M.: Ver-
vuert 1988. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Literatur ver zeichnis 261

–	 »Glauber Rocha – revolucionário e visionário. Sua obra prima ›Terra em tran-
se‹«. In: Peter W. Schulze/Peter B. Schumann (Hg.): Glauber Rocha e as cultu-
ras na América Latina. Frankfurt a.M.: TFM 2011, S. 95-103.

SCOTT, David: »The Social Construction of Postcolonial Studies«. In: Ania Loom-
ba/Suvir Kaul/Matti Bunzl/Antoinette Burton/Jed Esty (Hg.): Postcolonial 
Studies and Beyond. Durham/London: Duke University Press 2005, S.  385-
400.

SEEßLEN, Georg: Western. Geschichte und Mythologie des Westernfilms. Marburg: 
Schüren 1995.

SHAW, Lisa/DENNISON, Stephanie: Brazilian National Cinema. Abingdon/New 
York: Routledge 2007.

SHOHAT, Ella: »Notes on the ›Post-Colonial‹« [Orig. 1992]. In: Fawzia Afzal-
Khan/Kalpana Seshadri-Crooks (Hg.): The Pre-Occupation of Postcolonial Stud-
ies. Durham/London: Duke University Press 2000, S. 126-139.

SHOHAT, Ella/STAM, Robert: Unthinking Eurocentrism. Multiculturalism and the 
Media. London/New York: Routledge 1994. 

SIEBER, Cornelia: Die Gegenwart im Plural: Postmoderne/postkoloniale Strategien 
in neueren Lateinamerikadiskursen. Frankfurt a.M.: Vervuert 2005.

SIEVERNICH, Gereon: »Von Indianern und Protestanten«. In: Theodor de Bry: 
America 1590-1634. Amerika oder die Neue Welt. Die ›Entdeckung‹ eines Konti-
nents in 364 Kupferstichen. Bearb. u. Hg. Gereon Sievernich. Berlin/New York: 
Casablanca 1990, S. 7-11.

–	 »Anhang«. In: Theodor de Bry: America 1590-1634. Amerika oder die Neue Welt. 
Die ›Entdeckung‹ eines Kontinents in 364 Kupferstichen. Bearbeitung und hg. 
Gereon Sievernich. Berlin/New York: Casablanca 1990, S. 436-464.

SIMÕES, Inimá Ferreira: Roteiro da intolerância: a censura cinematográfica no Bra-
sil. São Paulo: SENAC/Terceiro Nome 1999.

SKIDMORE, Thomas E.: The Politics of Military Rule in Brazil, 1964-85. New York/
Oxford: Oxford University Press 1988.

SLEMON, Stephen: »The Scramble for Post-Colonialism«. In: Bill Ashcroft/Ga-
reth Griffiths/Helen Tiffin (Hg.): The Post-Colonial Studies Reader. London/
New York: Routledge 1995, S. 45-52.

SLOTKIN, Richard: »Violence«. In: Edward Buscombe (Hg.): The BFI Companion 
to Western. London: BFI 1993, S. 232-236.

SODRÉ, Nelson Werneck: Síntese de história da cultura brasileira. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil 2003 [Orig. 1970]. 

SOLANAS, Fernando E./GETINO, Octavio: »Primer declaración del grupo Cine 
Liberación« [Orig. 1968]. In: dies.: Cine, cultura y descolonización. Buenos Ai-
res: Siglo Veintiuno Argentino 1973, S. 9-10.

–	 »La cultura nacional, el cine y ›La hora de los hornos‹« [Orig. 1969]. In: dies.: 
Cine, cultura y descolonización. Buenos Aires: Siglo Veintiuno Argentino 1973, 
S. 29-53.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹262

–	 »Hacia un Tercer Cine. Apuntes y experiencias para el desarrollo de un cine de 
liberación en el Tercer Mundo« [Orig. 1969]. In: dies.: Cine, cultura y descoloni-
zación. Buenos Aires: Siglo Veintiuno Argentino 1973, S. 55-92.

SOMMER, Doris: »Irresistible romance: the foundational fictions of Latin Amer-
ica«. In: Homi K. Bhabha (Hg.): Nation and Narration. London/New York: 
Routledge 1990, S. 71-98.

–	 Foundational Fictions. The National Romances of Latin America. Berkeley/Los 
Angeles/Oxford: University of California Press 1991.

SPENCE, Louise/STAM, Robert: »Colonialism, Racism, and Representation: An 
Introduction«. In: Leo Braudy/Marshall Cohen: Film Theory and Criticism: In-
troductory Readings. New York: Oxford University Press 1999, S. 235-250.

SPIELMANN, Ellen: »›Tropicália‹: Kulturprojekt der sechziger Jahre in Brasilien«. 
In: Birgit Scharlau (Hg.): Lateinamerika denken: kulturtheoretische Grenzgänge 
zwischen Moderne und Postmoderne. Tübingen: Narr 1994, S. 145-160.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty: »Criticism, Feminism, and the Institution. Inter-
view with Elizabeth Gross«. In: Thesis Eleven, Nr. 10/11, 1984/1985, S. 175-187.

–	 »The Rani of Simur«. In: Francis Barker/Peter Hulme/Margaret Iversen/Di-
ana Loxley (Hg.): Europe and Its Others, Bd. 1. Proceedings of the Essex Conference 
on the Sociology of Literature. Colchester: University of Essex 1985, S. 128-151.

–	 »Can the Subaltern Speak?« In: Cary Nelson/Lawrence Grossberg (Hg.): 
Marxism and the Interpretation of Culture. Houndmills/Basingstoke/Hamp-
shire: Macmillian 1988, S. 271-313. 

–	 A Critique of Postcolonial Reason. Toward a History of the Vanishing Present. 
Cambridge/London: Harvard University Press 1999.

STAAL, Helena Camargo de: »Cronologia (1958-1974)«. In: Zé Celso Martinez 
Corrêa: Primeiro Ato. Cadernos, depoimentos, entrevistas (1958-1974). Ausw., Hg. 
u. Anm. Ana Helena Camargo de Staal. São Paulo: Editora 34 1998, S. 327-335.

STAM, Robert: Tropical Multiculturalism. A Comparative History of Race in Brazil-
ian Cinema and Culture. Durham/London: Duke University Press 1997.

–	 »Beyond Third Cinema: The Aesthetics of Hybridity«. In: Anthony R. Guner-
atne/Wimal Dissanayake (Hg.): Rethinking Third Cinema. London/New York: 
Routledge 2003, S. 31-48.

–	 »Tropicália, transe-brechtianismo e a temática multicultural«. In: Peter W. 
Schulze/Peter B. Schumann (Hg.): Glauber Rocha e as culturas na América 
Latina. Frankfurt a.M.: TFM 2011, S. 209-223.

SUBIRATS, Eduardo: »Do Surrealismo à Antropofagia«. In: Jorge Schwartz (Hg.): 
Da Antropofagia a Brasília: Brasil 1920-1950. São Paulo: FAAP/Cosac & Naify 
2002, S. 23-31.

SWINGEWOOD, Alan: Cultural Theory and the Problem of Modernity. New York: 
MacMillian 1998.

TAFFET, Jeffrey F.: Foreign Aid as Foreign Policy. The Alliance for Progress in Latin 
America. New York/Abingdon: Routledge 2007. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Literatur ver zeichnis 263

THIEL, Christian: »Theorie«. In: Jürgen Mittelstraß in Verbindung mit Martin 
Carrier und Gereon Wolters (Hg.): Enzyklopädie Philosophie und Wissenschafts-
theorie, Bd. 4. Stuttgart/Weimar: Metzler 1996, S. 260-270. 

THOMSEN, Christian W.: Menschenfresser in der Kunst und Literatur, in fernen Län-
dern, Mythen, Märchen und Satiren, in Dramen, Liedern, Epen und Romanen. 
Eine kannibalische Text-Bild-Dokumentation. Wien: Brandstätter 1983.

THORAU, Henry: »Theater im Widerstand«. In: Dietrich Briesemeister/Helmut 
Feldmann/Silviano Santiago (Hg.): Brasilianische Literatur der Zeit der Militär-
herrschaft (1964-1984). Frankfurt a.M.: Vervuert 1992, S. 279-308.

THURNER, Mark: »After Spanish Rule: Writing Another After«. In: ders./Andrés 
Guerrero (Hg.): After Spanish Rule. Postcolonial Predicaments of the Americas. 
Durham/London: Duke University Press 2003, S. 12-57.

TODOROV, Tzvetan: Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp 1985 [Orig. 1982].

TORO, Alfonso de: »Jenseits von Postmoderne und Postkolonialität. Materialien 
zu einem Modell der Hybridität und des Körpers als transrelationalem, trans-
versalem und transmedialem Wissenschaftskonzept«. In: Christof Hamann/
Cornelia Sieber (Hg.)/Petra Günther (Mitarb.): Räume der Hybridität. Postkolo-
niale Konzepte in Theorie und Literatur. Hildesheim/Zürich/New York: Georg 
Olms 2002, S. 15-52.

TORRES, Miguel: »Entrevista con Glauber Rocha sobre su película Antonio das 
Mortes«. In: Cine Cubano, Nr. 60/62, 1970, S. 68-77.

TRIGO, Abril: »General Introduction«. In: Ana del Sarto/Alicia Ríos/Abril Tri-
go (Hg.): The Latin American Cultural Studies Reader. Durham/London: Duke 
University Press 2004, S. 1-14.

TURNER, Frederick Jackson: The Significance of the Frontier in American History. 
New York: Ungar 1963 [Orig. 1893].

UECKMANN, Natascha: »Mestizaje – Hibridación – Créolisation – Transcultura-
ción: Kontroversen zur Kulturmoderne«. In: Christiane Solte-Gresser/Karen 
Struve/Natascha Ueckmann (Hg.): Von der Wirklichkeit zur Wissenschaft. Ak-
tuelle Forschungsmethoden in den Sprach-, Literatur- und Kulturwissenschaften. 
Münster: LIT 2005, S. 227-252.

UERLINGS, Herbert: »Das Subjekt und die Anderen. Zur Analyse sexueller und 
kultureller Differenz. Skizze eines Forschungsbereichs«. In: ders./Karl Hölz/
Viktoria Schmidt-Linsenhoff (Hg.): Das Subjekt und die Anderen. Interkultur-
alität und Geschlechterdifferenz vom 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Berlin: 
Erich Schmidt 2001, S. 19-53.

UMBERTO, José: »Benjamin Abrahão, o mascate que filmou Lampião« [Orig. 
1984]. In: Maria do Rosário Caetano (Hg.): Cangaço. O ›Nordestern‹ no Cinema 
Brasileiro. Brasília: Avathar 2005, S. 17-31.

VIANY, Alex: Introdução ao cinema brasileiro. Rio de Janeiro: Ministério da Edu-
cação e Cultura/Instituto Nacional do Livro 1959.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹264

VIEIRA, João Luiz: »A Chanchada e o Cinema Carioca (1930-1955)«. In: Fernão 
Ramos (Hg.): História do Cinema Brasileiro. São Paulo: Círculo do Livro 1987, 
S. 129-187.

VILNET, Geneviève: Champ et hors champ. La photographie et le cinéma dans les 
manifestes et les romans d’Oswald de Andrade. Paris: Indigo 2006.

WALTER, Monika: »Wie modern ist das Denken über Moderne in Lateinameri-
ka?«. In: Birgit Scharlau (Hg.): Lateinamerika denken: kulturtheoretische Grenz-
gänge zwischen Moderne und Postmoderne. Tübingen: Narr 1994, S. 26-48.

WENDT, Astrid: Kannibalismus in Brasilien. Eine Analyse europäischer Reiseberichte 
und Amerika-Darstellungen für die Zeit zwischen 1500 und 1654. Frankfurt a.M. 
u.a.: Lang 1989.

WENZEL WHITE, Erdmute: »Der Mythos der ›antropofagia‹ in der Literatur und 
Malerei«. In: Dietrich Briesemeister/Axel Schönberger (Hg.): Moderne Mythen 
in den Literaturen Portugals, Brasiliens und Angolas. Frankfurt a.M.: TFM 1998, 
S. 255-281.

WERBNER, Pnina: »Introduction: The Dialectics of Cultural Hybridity«. In: dies./
Tariq Modood (Hg.): Debating Cultural Hybridity. Multi-Cultural Identities and 
the Politics of Anti-Racism. London/New Jersey: Zed Books 1997, S. 1-26.

WHITEHEAD, Neil L.: »Hans Staden and the Cultural Politics of Cannibalism«. 
In: HAHR – Hispanic American Historical Review, Nr. 80: 1, 2000, S. 721-751.

WINDFUHR, Michael: »brain drain«. In: Dieter Nohlen (Hg.): Lexikon Dritte 
Welt. Länder, Organisationen, Theorien, Begriffe, Personen. Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt 2002, S. 125-127.

WINK, Georg: Die Idee von Brasilien. Eine kulturwissenschaftliche Untersuchung der 
Erzählung Brasiliens als vorgestellte Gemeinschaft im Kontrast zu Hispanoameri-
ka. Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang 2010.

XAVIER, Ismail: Sertão Mar. Glauber Rocha e a Estética da Fome. São Paulo: Bra-
siliense 1983.

–	 »Glauber Rocha: le désir de l’Histoire«. In: Paulo Antonio Paranaguá (Hg.): Le 
cinéma brésilien. Paris: Éditions du Centre Pompidou 1987, S. 145-153.

–	 Alegorias do subdesenvolvimento: cinema novo, tropicalismo, cinema marginal. 
São Paulo: Brasiliense 1993.

–	 Allegories of Underdevelopment. Aesthetics and Politics in Modern Brazilian Cin-
ema. Minneapolis/London: University of Minnesota Press 1997.

–	 O cinema brasileiro moderno. São Paulo: Paz e Terra 2001.
–	 »A invenção do estilo em Glauber Rocha e seu legado para o cinema político«. 

In: Peter W. Schulze/Peter B. Schumann (Hg.): Glauber Rocha e as culturas na 
América Latina. Frankfurt a.M.: TFM 2011, S. 15-26. 

YOUNG, Robert: White Mythologies. Writing History and the West. London/New 
York: Routledge 1990.

–	 Colonial Desire. Hybridity in Theory, Culture and Race. London/New York: Rout-
ledge 1995. 

–	 Postcolonialism. An Historical Introduction. Oxford/Malden: Blackwell 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Literatur ver zeichnis 265

ZAVATTINI, Cesare: »Einige Gedanken zum Film« [Orig. 1953]. In: Theodor Ko-
tulla (Hg.): Der Film. Manifeste, Gespräche, Dokumente, Bd. 2: 1945 bis heute. 
München: Piper 1964, S. 11-27.

ZIEBELL, Zinka: Terra de canibais. Porto Alegre: Ed. Universidade/UFRGS 2002.
ZILIO, Carlos: »Da antropofagia à tropicália«. In: ders./João Luiz Lafetá/Lígia Chi-

appini Moraes Leite: Artes plásticas e literatura. São Paulo: Brasiliense 1982, 
S. 11-56.

–	 A querela do Brasil. A questão da identidade da arte brasileira: a obra de Tarsi-
la, Di Cavalcanti e Portinari, 1922-1945. Rio de Janeiro: Relume-Dumará 1997 
[Orig. 1982].

ZILLY, Berthold: »A reinvenção do Brasil a partir dos sertões«. In: Humboldt, Nr. 
80, 2000, S. 44-51.

–	 »Nachwort«. In: Euclides da Cunha: Krieg im Sertão. Übers., Anm., Glossar u. 
Nachw. Berthold Zilly. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, S. 757-783.

ZIMA, Peter V.: Was ist Theorie? Tübingen/Basel: Francke 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Filmografie

a grande cidade/die grosse stadt (BRA 1966, R: Carlos Diegues)
agulha no palheiro/nadel im heuhaufen (BRA 1952, R: Alex Viany)
a idade da terra/das zeitalter der erde (BRA 1980, R: Glauber Rocha)
alô, alô, brasil/hallo, hallo, brasilien (BRA 1935, R: Wallace Downey)
alô, alô, carnaval/hallo, hallo, karneval (BRA 1936, R: Adhemar Gonzaga)
a morte comanda o cangaço/der tod regiert den cangaço (BRA 1960, R: Car-

los Coimbra)
armas da vingança/waffen der rache (BRA 1955, R: Carlos Coimbra/Alberto 

Severi)
a voz do carnaval/die stimme des karnevals (BRA 1933, R: Adhemar Gonzaga/

Humberto Mauro)
banana da terra/erdbanane (BRA 1938, R: Wallace Downey)
barravento/sturm (BRA 1961, R: Glauber Rocha)
barro humano/menschlicher lehm (BRA 1929, R: Adhemar Gonzaga)
brasa dormida/schlafende glut (BRA 1928, R: Humberto Mauro)
cangaceiros de lampião/die cangaceiros des lampião (BRA 1967, R: Carlos 

Coimbra)
corisco, o diabo loiro/corisco, der blonde teufel (BRA 1969, R: Carlos Co-

imbra)
carnaval atlântida/karneval atlântida (BRA 1952, R: José Carlos Burle)
cinco vezes favela/fünf mal favela (BRA 1961, R: Marcos Farias/Miguel Bor-

ges/Carlos Diegues/Leon Hirszman/Joaquim Pedro de Andrade)
coisas nossas/unsere dinge (BRA 1931, R: Wallace Downey)
como era gostoso o meu francês/mein kleiner franzose war sehr lecker 

(BRA 1971, R: Nelson Pereira dos Santos)
crepúsculo de ódios – nas garras do destino/morgengrauen des hasses – in 

den klauen des schicksals (BRA 1959, R: Carlos Coimbra)
da terra nasce o ódio/aus der erde erwächst der hass (BRA 1954, R: Anton-

inho Hossri)
deus e o diabo na terra do sol/gott und der teufel im land der sonne (BRA 

1964, R: Glauber Rocha)

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹268

dioguinho (BRA 1957, R: Carlos Coimbra)
down argentine way/galopp ins glück (USA 1940, R: Irving Cummings)
e o mundo se diverte/und die welt vergnügt sich (BRA 1948, R: Watson Ma-

cedo)
filho sem mãe/sohn ohne mutter (BRA 1925, R: Tancredo Seabra)
footlight parade/parade im rampenlicht (USA 1933, R: Lloyd Bacon)
ganga bruta (BRA 1933, R: Humberto Mauro)
ganga zumba (BRA 1963, R: Carlos Diegues)
hans staden (BRA/POR 1999, R: Luiz Alberto Pereira)
high noon/zwölf uhr mittags (USA 1952, R: Fred Zinnemann)
independência ou morte/unabhängigkeit oder tod (BRA 1972, R: Carlos Co-

imbra)
iracema, uma transa amazônica/iracema (BRA/GER/FRA 1974, R: Jorge Bo-

danzky/Orlando Senna)
joão ninguém/hans niemand (BRA 1936, R: Mesquitinha)
l’âge d’or/das goldene zeitalter (FRA 1930, R: Luis Buñuel)
la hora de los hornos/die stunde der hochöfen (ARG 1968, R: Fernando E. 

Solanas/Octavio Getino)
lampeão [sic!] – lampião, o rei do cangaço/lampião, der könig des cangaço 

(BRA 1936, R: Benjamin Abrahão)
lampião, a fera do nordeste/lampião, raubtier des nordostens (BRA 1930, 

R: Guilherme Gáudio) 
lampião, o rei do cangaço/lampião, der könig des cangaço (BRA 1950, R: 

Fouad Anderaos)
lampião, o rei do cangaço/lampião, der könig des cangaço (BRA 1962, R: 

Carlos Coimbra)
los inundados/die überschwemmten (ARG 1961, R: Fernando Birri)
limite/grenze (BRA 1930, R: Mario Peixoto)
little big man (USA 1970, R: Arthur Penn)
macunaíma/macunaima (BRA 1969, R: Joaquim Pedro de Andrade)
matar ou correr/töten oder rennen (BRA 1954, R: Carlos Manga)
menino de engenho/der junge von der zuckersiederei (BRA 1965, R: Walter 

Lima Jr.)
meu nome é lampião/mein name ist lampião (BRA 1969, R: Mozael Silveira)
nordeste sangrento/blutiger nordosten (BRA 1962, R: Wilson Silva)
o cangaceiro/o cangaceiro – die gesetzlosen (BRA 1953, R: Lima Barreto)
o cangaceiro sanguinário/der blutrünstige cangaceiro (BRA 1969, R: Os-

valdo de Oliveira)
o cangaceiro sem deus/der gottlose cangaceiro (BRA 1969, R: Osvaldo de 

Oliveira)
o descobrimento do brasil/die entdeckung brasiliens (BRA 1937, R: Hum-

berto Mauro)

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Filmograf ie 269

o dragão da maldade contra o santo guerreiro/antonio das mortes (BRA/
FRA/GER 1969, R: Glauber Rocha)

o homem do pau-brasil/the brazilwood man (BRA 1982, R: Joaquim Pedro de 
Andrade)

o invasor/der eindringling (BRA 2002, R: Beto Brant)
os fuzis/die gewehre (BRA/ARG 1963, R: Ruy Guerra)
riacho de sangue/fluss aus blut (BRA 1966, R: Fernando de Barros)
rio zona norte/rio nordbezirk (BRA 1957, R: Nelson Pereira dos Santos)
rio, 40 graus/rio, 40 grad (BRA 1955, R: Nelson Pereira dos Santos)
rua sem sol/strasse ohne sonne (BRA 1954, R: Alex Viany)
sangue de irmão/blut des bruders (BRA 1926, R: Jota Soares)
terra em transe/land in trance (BRA 1967, R: Glauber Rocha)
that night in rio/carioca – eine nacht in rio (USA 1941, R: Irving Cum-

mings)
the gang’s all here (USA 1943, R: Busby Berkeley)
the great train robbery/der grosse eisenbahnraub (USA 1903, R: Edwin S. 

Porter)
the virginian/der virginier (USA 1929, R: Victor Fleming)
tire dié/wirf einen groschen (ARG 1960, R: Fernando Birri)
todas as mulheres do mundo/alle frauen der welt (BRA 1967, R: Domingos 

de Oliveira)
três cabras de lampião/drei kerle des lampião (BRA 1962, R: Aurélio Teixeira)
vidas secas/karges leben – nach eden ist es weit (BRA 1963, R: Nelson Pereira 

dos Santos)
weekend in havanna (USA 1941, R: Walter Lang)
yndio do brasil/our indians (BRA 1995, R: Sylvio Back)

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VIII.	 Abbildungsverzeichnis

Abb. 1: vidas secas – Screenshot, Luiz Carlos Barreto Produções Cinematográficas 
und Sino Filmes, 1963

Abb. 2: os fuzis – Screenshot, Copacabana Filmes, Daga Filmes und Inbracine 
Filmes, 1963

Abb. 3: deus e o diabo na terra do sol – Screenshot, Copacabana Filmes, Luiz 
Augusto Mendes Produções Cinematográficas und Banco Nacional de Minas 
Gerais, 1964

Abb. 4: rio, 40 graus – Filmposter, Equipe Moacyr Fenelon, 1955
Abb. 5: cinco vezes favela – Filmposter, Centro Popular de Cultura da UNE, In-

stituto Nacional do Livro, Saga Filmes und Tabajara Filmes, 1961
Abb. 6: O povo canta – Schallplattencover, Centro Popular de Cultura da UNE, 

1963
Abb. 7-13: deus e o diabo na terra do sol – Screenshots, Copacabana Filmes, 

Luiz Augusto Mendes Produções Cinematográficas und Banco Nacional de 
Minas Gerais, 1964

Abb. 14-19: la hora de los hornos – Screenshots, Grupo Cine Liberación und 
Solanas Productions, 1968

Abb. 20-22: terra em transe – Screenshots, Mapa Filmes, 1967
Abb. 23: Semana de Arte Moderna – Plakat, Emiliano Di Cavalcanti, 1922
Abb. 24: KLAXON – Mensario de arte moderna – Titelblatt der Zeitschrift, Nr. 1, 

Mai 1922
Abb. 25: Pau-Brasil – Buchumschlag der Originalausgabe, Tarsila do Amaral/Os-

wald de Andrade, 1925
Abb. 26: História do Brasil – Zeichnung, Tarsila do Amaral, 1925
Abb. 27: Primeira Missa no Brasil – Gemälde, Vítor Meireles, 1860
Abb. 28: Manifesto Antropófago – Text und Zeichnung, Oswald de Andrade bzw. 

Tarsila do Amaral, Revista de Antropofagia, Nr. 1, 1928
Abb. 29: Abaporu – Gemälde, Tarsila do Amaral, 1928
Abb. 30: Antropofagia – Gemälde, Tarsila do Amaral, 1929
Abb. 31: Tropicália – Installation, Hélio Oiticica – Fotografie, César Oiticica Filho, 

1967

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹272

Abb. 32: Tropicália ou Panis et Circencis – Schallplattencover, Philips Records, 1968
Abb. 33-36: o dragão da maldade contra o santo guerreiro – Screenshots, 

Mapa Filmes, Claude Antoine Films und Munich Tele-Pool, 1969
Abb. 37: o cangaceiro – Screenshot, Vera Cruz Studios, 1953
Abb. 38-40: a morte comanda o cangaço – Screenshots, Aurora Duarte Pro-

duções Cinematográficas, 1960
Abb. 41-51: o dragão da maldade contra o santo guerreiro – Screenshots, 

Mapa Filmes, Claude Antoine Films und Munich Tele-Pool, 1969
Abb. 52-59: macunaíma – Screenshots, Condor Filmes, Filmes do Serro, Grupo 

Filmes, Instituto Nacional de Cinema (INC), 1969
Abb. 60: the gang’s all here – Screenshot, Twentieth Century Fox Film Corpo-

ration, 1943
Abb. 61-62: macunaíma – Screenshots, Condor Filmes, Filmes do Serro, Grupo 

Filmes, Instituto Nacional de Cinema (INC), 1969
Abb. 63-71: como era gostoso o meu francês – Screenshots, Condor Filmes, 

Luiz Carlos Barreto Produções Cinematográficas und Regina Filmes, 1971
Abb. 72-74: Warhaftige Historia […], Hans Staden, 1557
Abb. 75-76: como era gostoso o meu francês – Screenshots, Condor Filmes, 

Luiz Carlos Barreto Produções Cinematográficas und Regina Filmes, 1971
Abb. 77: Iracema – Gemälde, José Maria de Medeiros, 1884
Abb. 78: Iracema – Gemälde, Antônio Parreiras, 1909

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IX. Danksagung

Bei der vorliegenden Publikation handelt es sich um eine überarbeitete Fassung 
meiner Dissertation, mit der ich 2013 an der Johannes Gutenberg-Universität 
Mainz promoviert wurde. Die Arbeit wäre nicht zustande gekommen ohne die 
Unterstützung durch eine Reihe von Personen und Institutionen.

Mein besonderer Dank gilt Prof. Oksana Bulgakowa (Filmwissenschaft, Jo-
hannes Gutenberg-Universität Mainz) und Prof. Friedrich Frosch (Romanistik, 
Universität Wien) für die engagierte Betreuung der Doktorarbeit. Für inspirieren-
de Gespräche und kritische Resonanz bedanke ich mich herzlich bei Dr. Chris-
toph Hesse, Prof. Susanne Klengel, Carola Saavedra, Prof. Sabine Schlickers, Dr. 
Wolf-Dietrich Schulze, Dr. Harald Steinwender, Daniela Walz, Prof. Georg Wink 
und Prof. Berthold Zilly.

Während des Abfassens der Dissertation wurden mir institutionelle Förde-
rungen zuteil. An der Johannes Gutenberg-Universität Mainz absolvierte ich ein 
Promotionsstudium im Rahmen des International Postgraduate Programme 
(IPP) ›Performance and Media Studies‹ unter der Leitung von Prof. Friedemann 
Kreuder. In einer Reihe von Seminaren, Sommerakademien und internationalen 
Symposien konnte ich Teilergebnisse meiner Dissertation zur Diskussion stel-
len, woraus wichtige Impulse für meine Arbeit hervorgingen. Ein Stipendium 
des Deutschen Akademischen Austauschdienstes (DAAD) ermöglichte mir einen 
knapp einjährigen Forschungs- und Studienaufenthalt in Rio de Janeiro. Wäh-
rend dieser Zeit recherchierte ich an der Biblioteca Nacional und partizipierte 
am Postgraduierten-Programm der Escola de Comunicação an der Universidade 
Federal de Rio de Janeiro (UFRJ). Für die Betreuung danke ich Prof. Ivana Bentes. 
Als Promotions-Stipendiat der Friedrich-Ebert-Stiftung (FES) erhielt ich ideelle 
und finanzielle Förderung. Die FES ermöglichte mir auch einen dreimonatigen 
Forschungsaufenthalt an der Cinemateca Brasileira in São Paulo. Während dieser 
Zeit konnte ich mit Prof. Ismail Xavier (Universidade de São Paulo) inspirierende 
Gespräche führen, für die ich mich herzlich bedanke. Am Zentrum für Interkul-
turelle Studien (ZIS) der Johannes Gutenberg-Universität Mainz hatte ich 2008 
die Gelegenheit zur Teilnahme an dem Blockseminar ›Humanity, Humanities, 
and the Planet‹, das von Prof. Gayatri Chakravorty Spivak (Columbia Universi-

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹274

ty, New York) geleitet wurde. Die Verdeutlichung, was es heißt, »postcolonial ge-
neralizations« zu vermeiden, war eine wichtige Anregung für die Ausarbeitung 
meiner Dissertation. 

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Postcolonial Studies

Ulrike Hamann
Prekäre koloniale Ordnung
Rassistische Konjunkturen im Widerspruch.
Deutsches Kolonialregime 1884-1914

November 2015, 386 Seiten, kart., 32,99 €,
ISBN 978-3-8376-3090-9

Karin Hostettler, Sophie Vögele (Hg.)
Diesseits der imperialen Geschlechterordnung
(Post-)koloniale Reflexionen über den Westen

2014, 326 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2343-7

Kien Nghi Ha
Unrein und vermischt
Postkoloniale Grenzgänge durch
die Kulturgeschichte der Hybridität
und der kolonialen »Rassenbastarde«

2010, 320 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1331-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Postcolonial Studies

Julia Reuter, Paula-Irene Villa (Hg.)
Postkoloniale Soziologie
Empirische Befunde, theoretische Anschlüsse,
politische Intervention

2009, 338 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-89942-906-0

Markus Schmitz
Kulturkritik ohne Zentrum
Edward W. Said und die Kontrapunkte
kritischer Dekolonisation

2008, 434 Seiten, kart., 34,80 €,
ISBN 978-3-89942-975-6

Anette Dietrich
Weiße Weiblichkeiten
Konstruktionen von »Rasse« und Geschlecht
im deutschen Kolonialismus

2007, 430 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-89942-807-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839424766 - am 13.02.2026, 15:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839424766
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover 
Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹
Postcolonial Studies
	Inhalt
	I. Einleitung
	II. Verschränkungen und Brüche:(post-)koloniale Entwicklungslinien
	II.1 Nord-Süd-Gefälle in den ›postcolonial studies‹
	II.2 Zwischen ›Dritter Welt‹ und ›Third Space‹
	II.3 Anti-Kolonialismus, »Ästhetik des Hungers« und militantes Kino
	II.4 Tropicalismo: die postkoloniale Wende in der brasilianischen Kunst

	III. ›Kulturelle Kannibalisierung‹ als postkoloniale Strategie
	III.1 Modernismo: internationalistische Nationalkunst
	III.2 Postkoloniale Resignifizierung: Poesia Pau-Brasil
	III.3 Das Manifesto Antropófago und die europäischen Avantgarden
	III.4 Kannibalismus im kolonialen Diskurs
	III.5 Filiação: Abstammung als Verknüpfung
	III.6 Indianismo: nationaler Ursprungsmythos und seine Dekonstruktion
	III.7 Katechese und Karneval: von der Angleichung zum Entgleiten des Anderen
	III.8 Revisionen der brasilianischen Geschichte
	III.9 Vermischung und Abgrenzung:antropofagia versus Verde-Amarelo
	III.10 Reduktionistische Lesarten des Manifesto Antropófago
	III.11 Kulturspezifische Konzept-Metapher und postkoloniale Denkfigur

	IV. Der Tropicalismo als Neo-Antropofagismo
	IV.1 Brasilidade jenseits von Nationalismus und (neo-)kolonialer Kultur
	IV.2 Filmische Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹
	IV. 2.1. O dragão da maldade contra o santo guerreiro von Glauber Rocha
	IV. 2.1.1 Lampião, São Jorge und der Drache des Bösen
	IV. 2.1.2 Dekonstruktion des »amerikanischen Kinos par excellence«
	IV. 2.1.3 Der cangaço im nordestern
	IV. 2.1.4 Traditionen der Gewalt im Sertão
	IV. 2.1.5 Ein tropikalistischer Showdown

	IV. 2.2 Macunaíma von Joaquim Pedro de Andrade
	IV. 2.2.1 Eine Parade für die Helden Brasiliens
	IV. 2.2.2 Macunaíma im Medienwechsel
	IV. 2.2.3 Rassen-Diskurs »in unreiner Rede«
	IV. 2.2.4 Hyper-Brasilianität
	IV. 2.2.5 Fortschritt als Niedergang

	IV. 2.3 Como era gostoso o meu francês von Nelson Pereira dos Santos
	IV. 2.3.1 Postkoloniales Palimpsest
	IV. 2.3.2 Kannibalismus im Bild-Diskurs
	IV. 2.3.3 Texte und Subtexte: Brasilien der frühen Neuzeit
	IV. 2.3.4 Hans Staden und die Alterität des Anderen
	IV. 2.3.5 Koloniale Geschichte im Modus der Mittelbarkeit



	V. Schlussbetrachtungen: Strategien ›kultureller Kannibalisierung‹ bei Oswald de Andrade und den tropicalistas
	VI. Literaturverzeichnis
	Wörterbücher
	Primärliteratur
	Sekundärliteratur

	VII. Filmografie
	VIII. Abbildungsverzeichnis
	IX. Danksagung

