
5. Reset: Sozietät

Im Anschluss an die Ergebnisse aus den Kapiteln 2, 3 und 4 werden im folgenden

Kapitel die sozialtheoretischen Implikationen der diagnostizierten kopernikani-

schenWende skizziert. Es handelt sich dabei um eine Art sozialtheoretischen ›Neu-

start‹: Was ist jenseits eines angenommenen Gesellschaftsbehälters und ungeach-

tet des Mobilitätsgrades relevant für soziale Lebenswelten, Beziehungen und Rea-

litäten? Damit wird kein sozialtheoretisches System vorgestellt, sondern es wird

zunächst eine Sondierung der »Lagebeziehung« (vgl. Leibniz, Kap. 5.1.2) sozial-

theoretischer Kernaspekte vorgenommen. Bei diesen Kernaspekten handelt es sich

um Bindungen und Netzwerke, um Bewegungsformationen sowie um das konkre-

te lokale Zusammenleben und die Begegnung mit dem Anderen.

An migrantischen Lebenspraxen lässt sich ablesen, dass soziale Beziehungen

und konkret lebbare Orte uneingeschränkt Bedeutung haben. Diese Bedeutung

hat unabhängig des vorliegenden Mobilitätsgrades von Personen und unabhängig

von vorgestellten Gesellschaftsbehältern Gültigkeit. In der transnationalen Migra-

tionsforschung wird ein neuer Gesellschaftsbegriff eingefordert, der nicht mehr

auf methodologischem Nationalismus fußt, und die Anwendung oder Manifesta-

tion eines sozialtheoretischen oder methodologischen Nationalismus ist seit der

transnationalen Wende zu begründen.

Mit der Artikulation des migrantischen sozialtheoretischen Subjekts sind For-

men von Sozietät denkbar, bei denen die Bewegung und die Beweglichkeit der Teil-

nehmenden vorausgesetzt werden. Dass man sich bewegt, bedeutet nicht, nicht Trä-

ger einer »Gesellschaft« sein zu können. Es bedeutet aber auch nicht, dass immobi-

le Subjektivität im Umkehrschluss sozialtheoretisch verunmöglicht wurde. Daraus

folgt ein »Sowohl-als-Auch« oder »Weder-Noch«, wie es transnationale Pendelmi-

grant:innen in konkreter Lebenspraxis ebenfalls ausleben: Sozietät ist weder mobilis-

tisch noch sedentaristisch zu begreifen. Stattdessenmuss die Unterscheidung zwischen

sesshafter und migrantischer Sozialontologie von einer kategorialen Unterschei-

dung in ein Spektrum von verschiedenen Mobilitätsgraden und Geschwindigkeiten

überführt werden.

Den ersten wichtigen sozialen Bezugspunkt bilden im Anschluss an Basch,

Glick Schiller, Szanton Blanc, Faist und Dahinden soziale Bindungen, die sich zu

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Philosophie der transnationalen Migration

Netzwerken auswachsen. Soziale Netzwerke bilden sich auf allen Ebenen und in

sämtlichen Größenordnungen fortlaufend: Familie, Freundschaft, Beruf; Handel,

Ökonomie, internationale Beziehungen. Transnationale soziale Netzwerke im Be-

sonderen können in ihrer Genese im Verhältnis zu »Gesellschaften« in einem Ab-

hängigkeitsverhältnis stehen (historische Transnationalität); ontologisch und lo-

gisch können sie aber unabhängig von diesen betrachtet werden (strukturelle Sub-

nationalität). Im Folgenden geht es darum, soziale Bindungen und daraus resul-

tierende Netzwerke sozialtheoretisch zu untersuchen und als sozialontologische

Grundformation anzunehmen. Daraus resultiert dann beispielsweise eine Auffas-

sung von Sozialraum, der sich im Gegensatz zur gesellschaftstheoretischen Behäl-

tervorstellung relational formiert (Kap. 5.1: Theorie des sozialen Netzwerks).

Zweitens zeigte sich in zahlreichen Ergebnissen der empirischen Migra-

tionsforschung, dass die kategoriale Unterscheidung zwischen sesshaft und

migrantisch transnationale und (post-)migrantische Lebenspraxen unzureichend

beschreibt und zunehmend schwer zu halten ist. Zudem gerät der sozialtheore-

tische Sedentarismus in Kritik: Es ist nicht selbstverständlich, Sesshaftigkeit als

conditio sine qua non für Sozietäten anzunehmen. In Auseinandersetzung mit der

postkolonialen Subjektkritik an Europa wird aber klar, dass der Sedentarismus

nicht durch einen Mobilismus ersetzt werden kann, ohne sozialtheoretische

Marginalisierungen zu wiederholen. Um sich politisch zu subjektivieren, reicht

im Anschluss an Fanon das Wissen, ein Mensch zu sein, aus. Um eine sozial-

theoretische Subjektivierung umzusetzen, war die Identifikation migrantischer

Trägerschaft sozialer Welten, wie sie mit dem transnationalen Perspektivenwech-

sel erfolgte, erforderlich. Die Unterscheidung zwischen mobilen und immobilen

Teilnehmenden muss fortan nicht mehr kategorial erfolgen. Daher soll die be-

griffliche Dichotomie zwischen sesshaft und migrantisch aufgelöst werden. In

Kapitel 5.2 wird versucht, eine soziale Bewegungslehre zu skizzieren, die jenseits

der kategorialen Unterscheidung zwischen sesshaft und migrantisch funktioniert

(Kap. 5.2: Soziale Bewegungslehre).

Der letzte sozialtheoretische Bezugspunkt, der seine Bedeutung weder bei ho-

hem noch bei niedrigem Mobilitätsgrad einbüßt, ist der Ort. Es kann sich nur um

einen, um mehrere oder um sehr viele Orte handeln: In einem Menschenleben ha-

ben Orte immer Bedeutung. Orte sind konkret, leiblich erfahrbar und an Orten finden

Begegnungen statt. Die Dimension der konkreten Lebenspraxis vor Ort wurde im

transnationalen Konzept im Anschluss an Appadurai und Kirby nicht zufrieden-

stellend berücksichtigt, obgleich die Verbindungen der migrantischen Netzwerke

imAnschluss an Pries zunächst direkt über Orte als Verbindungspunkte erfolgt und

erst daraufhin und dadurch vermittelt zwei »Gesellschaften« miteinander verbun-

denwerden.Darüber hinaus erkennenKirby,Holert und Terkessidis die Bedeutung

der Frage nach politischer Repräsentation und Mitbestimmung der Lokalsubjekte.

Und schließlich findet an Orten die Begegnung mit dem Anderen statt, wie bei-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 215

spielsweise in der biblischen Szene von Abrahams Aufnahme der Reisenden ver-

anschaulicht ist. Deshalb bilden Orte den konkreten Bezugspunkt von Sozietäten

(Kap. 5.3: Theorie des Ortes).

5.1 Theorie des sozialen Netzwerks

Mit dem transnationalen Modell rückt die Frage nach der Struktur von Netzwer-

ken in den Mittelpunkt.1 Transnationale soziale Räume konstituieren sich allein

aus den Verbindungen ihrer Elemente untereinander. Bei Netzwerken spielen die

Anschlussfähigkeiten und Verknüpfungen die wichtigste Rolle: Sie konstituieren

das Netz und erhalten es. Bernhard Waldenfels versteht die Anschlussfähigkeit als

die Netztugend schlechthin. Nach ihm ist

»Ein Netz […] kein Gemeinort; es ist überhaupt kein Ort, an demman seinen Platz

findet […]. Manmuß Zugang zumNetz finden, um sich einschalten zu können. In-

nerhalb desNetzes gibt es nur nochAnschlußstellen undVerknüpfungsregeln, die

den Anschlußmehr oder weniger flexibel festlegen. Die sogenannte Anschlußfä-

higkeit bedeutet dann das höchste Lob; sie ist dieNetztugend schlechthin […].Wir

bewegen uns in einer durchgängigen Ordnung, in der es Verschiedenheiten gibt,

aber keine Fremdheiten.«2

Auch Manuel Castells stellt Überlegungen zur Theorie von Netzwerken an und be-

zeichnet die Gesellschaften des Informationszeitalters als Netzwerkgesellschaften.

Er konstatiert, dass gegen Ende des zweiten Jahrtausends eine informationstech-

nologische Revolution begonnen habe, die materielle Basis der Gesellschaft in zu-

nehmendem Tempo umzuformen,3 was dazu führe, dass »unsere Gesellschaften

immer mehr um den bipolaren Gegensatz zwischen dem Netz und dem Ich her-

um strukturiert« seien.4 Netzwerke bildeten die »neue soziale Morphologie un-

1 Eine zentrale soziologische Netzwerktheorie stellt die Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) nach

Bruno Latour dar, der hier aber leider nicht nachgegangen werden kann. Vgl. dazu Latour,

Bruno, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-Netzwerk-Theorie,

Frankfurt a.M. 2007, oder dazu Laux, Henning, Soziologie der Existenzweisen: Bruno Latour,

in: Ders., Jörn Lamla, Hartmut Rosa und David Strecker, Handbuch der Soziologie, Konstanz/

München 2014, S. 261-280.

2 Waldenfels, Bernhard, Ortsverschiebungen. Zeitverschiebungen. Modi leibhaftiger Erfahrung,

Frankfurt a.M. 2016 (zuerst 2009), S. 116.

3 Castells, Manuel, Das Informationszeitalter I: Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft, Opladen

2003, S. 1.

4 Ebd., S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Philosophie der transnationalen Migration

serer Gesellschaften«,5 und die »Verbreitung der Vernetzungslogik«6 verändere

die Funktionsweise und die Ergebnisse von Prozessen der Produktion, Erfahrung,

Macht und Kultur wesentlich.7

Was sich genau hinter einer Vernetzungslogik verbirgt und welche (sozial-)on-

tologischen Grundannahmen dabei gemacht oder artikuliert werden, dem soll in

diesemKapitel nachgegangenwerden. Zuerst wird ausgehend vonHeideggersThe-

se der Tendenz auf Nähe des Daseins erörtert, was uns dazu bewegt, Bindungen

und Verbindungen einzugehen (Kap. 5.1.1). Anschließend wird Leibniz’ relationa-

le Raumtheorie, die ohne die Vorstellung eines »Behälters« auskommt, vorgestellt

(Kap. 5.1.2). Und schließlich soll mit Deleuzes und Guattaris Rhizommodell der

Ontologie von Netzwerken nachgegangen werden (Kap. 5.1.3). Im Anschluss daran

wird zusammengefasst, was das für die soziale Morphologie bedeutet (Kap. 5.1.4).

5.1.1 Bindung

In Sein und Zeit analysiert Martin Heidegger unter anderem die Räumlichkeit des

Daseins. Das Dasein ist dasjenige Sein, das auf seine eigene Seiendheit reflektieren

kann – also der Mensch. Dabei vertritt er dieThese, dass »das ontologisch wohlver-

standene ›Subjekt‹, das Dasein, […] in einem ursprünglichen Sinn räumlich [ist].«8

Dabei gilt, dass die

»Räumlichkeit des Daseins, das wesenhaft kein Vorhandensein ist, […] weder so

etwas wie Vorkommen an einer Stelle im ›Weltraume‹ bedeuten [kann], noch Zu-

handensein an einem Platz. Beides sind Seinsarten des innerweltlich begegnen-

den Seienden. Das Dasein aber ist ›in‹ derWelt im Sinne des besorgend-vertrauten Um-

gangsmit dem innerweltlich begegnenden Seienden [Hervorh. C.E.].Wenn ihm sonach

in irgendeiner Weise Räumlichkeit zukommt, dann ist das nur möglich auf dem

Grunde dieses In-[der-Welt-]Seins. Dessen Räumlichkeit [die des Daseins] aber

zeigt die Charaktere der Ent-fernung und Ausrichtung [Hervorh. im Orig.].«9

Das Dasein ist nicht im Raum vorhanden oder »kommt« an irgendeiner einer Stel-

le »vor.« Das Dasein ist immer schon in einem besorgend-vertrauten Umgang mit

dem ihm in der Welt begegnenden Seienden selbst in der Welt. Was die Räumlich-

keit des Daseins charakterisiert, sind die Merkmale der »Ent-fernung« und »Aus-

richtung«. Das Dasein ist (aus)gerichtet auf seine Umwelt. Das Dasein ist nie ab-

gekapselt von seiner Umgebung, sondern steht immer schon in einem bestimm-

5 Ebd., S. 527.

6 Ebd.

7 Vgl. ebd.

8 Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Tübingen 2001 (zuerst 1927), S. 111.

9 Ebd., S. 104f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 217

ten Bezug zu ihr. Das Dasein ist außerdem »ent-fernend«: Das Dasein nähert sich

den Dingen und dem ihm begegnenden Seienden, es macht sie sich nahe, es »ent-

fernt« sie. »Entfernen besagt das Verschwindenmachen der Ferne, das heißt der

Entferntheit von etwas, das heißt Näherung. Dasein ist wesenhaft ent-fernend.«10

Was das Dasein und seine spezifische Weise der Räumlichkeit auszeichnet, ist also

das »Ent-fernen«, das Nähern und Näher-machen. »Im Dasein liegt eine wesenhafte

Tendenz auf Nähe [Hervorh. im Orig.].«11 Es ist dem Dasein wesentlich, das heißt

das Dasein ist dadurch charakterisiert, dass es eine Tendenz auf Nähe aufweist. Da-

bei ist aber

»das vermeintlich ›Nächste‹ […] ganz und gar nicht das, was den kleinsten Abstand

›von uns‹ hat. Das gilt zum Beispiel auch von der Straße, dem Zeug zum Gehen.

Beim Gehen ist sie mit jedem Schritt betastet und scheinbar das Nächste und Re-

alste des überhaupt Zuhandenen, sie schiebt sich gleichsam an bestimmten Leib-

teilen, den Fußsohlen, entlang. Und doch ist sie weiter entfernt als der Bekannte,

der einem bei solchem Gehen in der ›Entfernung‹ von zwanzig Schritten ›auf der

Straße‹ begegnet. Über Nähe und Ferne des umweltlich zunächst Zuhandenen

entscheidet das umsichtige Besorgen.«12

Das rein geographisch »Nächste« muss nicht das Nächste für uns sein. So ist die

Straße, auf der wir laufen, uns an Sinn und Bedeutung ferner als der Bekannte,

den wir darauf treffen. Die Nähe, auf die das Dasein seine Tendenz hat, bestimmt

sich aus der Bedeutung, die dasjenige Seiende oder die jeweils andere Person für

uns hat. Die ›Nähe‹ ist also nicht in erster Linie räumlich, örtlich, physisch oder

geographisch gemeint.

Im Anschluss an Heideggers Überlegungen lässt sich feststellen, dass Men-

schen (das »Dasein«) zur Nähe neigen. Diese Nähe ist eine, die sich anhand der

persönlichen Bedeutung bemisst: Personen und Dinge, die uns wichtig sind, »ent-

fernen« wir, das heißt, wir machen und halten sie uns nah. So entstehen Bindun-

gen: Menschen binden sich unwillkürlich an diejenigen Mitmenschen, die ihnen

etwas bedeuten. Und so entstehen und erhalten sich diese Verbindungen, die sich

in größere Netzwerke verzweigen und auswachsen können. Die Räumlichkeit des

menschlichenDaseins ist so durch eine amBedeutungshorizont der jeweiligen Per-

son orientierte, relative Messung gekennzeichnet: »Nah« und »fern« sind im sozio-

anthropologischen Kontext demzufolge nicht in Metern messbar, sondern »nah«

und »fern« beziffern eine Skala zwischen »wichtig« und »unwichtig«.

Es ist also die Bedeutung, die Personen, Orte oder Dinge für Menschen haben,

die entstehende Bindungen und bestehende Verbindungen erklärt. Das trifft auch

10 Ebd., S. 105.

11 Ebd.

12 Ebd., S. 106f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Philosophie der transnationalen Migration

auf die Verbindungen über Ländergrenzen hinweg zu, die sich in Netzwerken ver-

weben und stabilisieren. Bindungen und daraus resultierende Netzwerke entste-

hen und bestehen aus (subjektiver)Wichtigkeit.

5.1.2 Relationale Räumlichkeit

Nach Stephan Günzel ist

»die Geschichte der naturwissenschaftlichen Raumtheorie von der Neuzeit bis

zur Moderne […] nicht nur eine Theorie der physikalischen Revolutionen, son-

dern zeigt die Anhaltspunkte für den Transfer von Theorien undModellen von den

Natur- in die Geisteswissenschaften. Die Theorien des Raumes [der Neuzeit] mö-

gen heute durch andere Modelle in den Naturwissenschaften [wie beispielsweise

die Allgemeine Relativitätstheorie] abgelöst sein, ihre Wirkung auf die Kultur-

und Sozialwissenschaften aber dauert an.«13

In der Tat ist es bemerkenswert, dass das sozialwissenschaftliche Behälter-

Gesellschaftsmodell auf einer Raumvorstellung beruht, die aus dem 17. und 18.

Jahrhundert stammt. Die Vorstellung des Raumes als Behälter geht auf die kar-

tesianische Definition des Volumens als Länge mal Breite mal Höhe sowie Isaac

Newtons Lehre der Physik zurück. Gleichwohl für Descartes der Raum nicht

»leer« sein kann, sondern als eine einzige Substanz vorgestellt wird, setzt sich mit

Newton die abstrakte Vorstellung eines absoluten, »leeren« Raumes durch, in dem

Elemente enthalten sind.

Gottfried Wilhelm Leibniz widerspricht dieser »absoluten« Raumvorstellung

schon zu Beginn des 18. Jahrhunderts in einem Briefwechsel mit dem Theologen

Samuel Clarke. Clarke vertritt die Position Newtons: der Raum entspricht einem

Behälter, in dem Elemente enthalten sind. Leibniz versucht, seine relationale Auf-

fassung vom Raum im Briefwechsel mit Clarke zu begründen.

Leibniz: »Was meine eigene Meinung anbetrifft, so habe ich mehr als einmal ge-

sagt, daß ich den Raum ebensowie die Zeit für etwas rein Relatives halte, nämlich

für eine Ordnung des Nebeneinanderbestehens, so wie die Zeit eine Ordnung der

Aufeinanderfolge ist. Nämlich als Raum bezeichnet man eine mögliche Ordnung

der Dinge, die gleichzeitig existieren, wobei man sie als gemeinsam existierend

13 Günzel, Stephan, Physik und Metaphysik des Raums. Einleitung, in: Ders. und Jörg Dünne

(Hg.), Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M.

2006, S. 19-43, hier S. 42. Vgl. dazu auch Quadflieg, Dirk, Philosophie, in: Günzel, Stephan

(Hg.), Raumwissenschaften, Frankfurt a.M. 2009, S. 274-289, hier S. 285f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 219

betrachtet, ohne dabei nach ihrer besonderen Art und Weise des Existierens zu

fragen.«14

Der Raum ist nach Leibniz also die relationale Beziehung der Dinge, die gleichzei-

tig bestehen. Clarke kritisiert diese Auffassung:

Clarke: »Wäre der Raum nichts weiter als die Ordnung nebeneinanderbestehen-

derDinge, sowürde daraus folgen, daßwennGott die gesamtematerielleWelt als

Ganzes entlang einer Geradenmit irgendeiner Geschwindigkeit versetzen würde,

sich die nebeneinanderbestehenden Dinge trotzdem immernoch in demselben

Ort befinden würden und daß beim ganz plötzlichen Anhalten dieser Bewegung

nichts einen Stoß erleiden würde.«15

Clarke stellt fest, dass eine relationale Auffassung des Raumes dazu führt, dass

das System dieser Dinge, die gleichzeitig nebeneinander bestehen, sich allein aus

internen Parametern bestimmt. Der Raum, das heißt die in bestimmten Verhält-

nissen zueinander nebeneinander bestehenden Dinge, könnte in seiner Ganzheit

versetzt werden, ohne dass sich die Positionen der Elemente ändern würde. Das

hält er für physikalisch falsch.

Leibniz: »Der [absolute] Raum ist etwas vollkommen Homogenes und wenn sich

in dem Raum keine Dinge befinden, so unterscheidet sich ein Raumpunkt von ei-

nem anderen Raumpunkt durchaus in nichts. Hieraus folgt nun aber (wobei ange-

nommen wird, daß der Raum außer der gegenseitigen Ordnung der Körper noch

irgend etwas an sich ist), daß es keinen Grund geben kann, warum Gott, die glei-

che gegenseitige Lage der Körper beibehaltend, die Körper so und nicht anders in

den Raum gesetzt hat. Warum ist nicht alles in umgekehrter Weise angeordnet

worden, zum Beispiel durch Vertauschen von Ost und West? Wenn nun aber der

Raum nichts anderes als diese Ordnung bzw. diese Beziehung [– also ein relationa-

ler Raum –] ist und ohne Körper überhaupt nichts weiter als die Möglichkeit ist,

sie anzuordnen, so werden sich diese beiden Zustände, der eine, so wie er jetzt

ist, und der andere, der als von umgekehrter Art angenommen wurde, voneinan-

der überhaupt nicht unterscheiden. Ihr Unterschied beruht darumnur auf unserer

trügerischen Annahme von derWirklichkeit eines Raumes an sich. InWirklichkeit

aber ist der eine Zustand genau der gleiche wie der andere, da sie vollkommen

ununterscheidbar sind. Es gibt also auch keinen Anlaß, nach dem Grund für eine

Bevorzugung des einen Zustandes vor dem anderen zu fragen [Hervorh. C.E.].«16

14 Leibniz, Gottfried Wilhelm, Briefwechsel mit Samuel Clarke [Auszüge], in: Dünne, Jörg und

Stephan Günzel (Hg.), Raumtheorie, S. 58-71, hier S. 61.

15 Clarke, Samuel, Briefwechsel mit Gottfried Wilhelm Leibniz, in: Jörg Dünne und Stephan

Günzel (Hg.), Raumtheorie, S. 58-71, hier S. 61.

16 Leibniz, Gottfried Wilhelm, Briefwechsel mit Samuel Clarke, S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Philosophie der transnationalen Migration

Wenn angenommen wird, dass der Raum außer der gegenseitigen Ordnung der

Körper noch irgendetwas an sich ist, also wenn angenommen wird, es gebe ei-

nen Raum vor der Lagebeziehung der Körper, das heißt es gebe einen »leeren«

Behälter-Raum oder »absoluten« Raum, dann stellt sich nach Leibniz die Frage,

warum die Dinge von Gott so angeordnet worden sind, wie sie sind und nicht an-

ders. Wenn der Raum allerdings als bloße Beziehung zwischen den Körpern ange-

nommen wird, so wie Leibniz das tut, wird diese Frage irrelevant. Relevant sind

die Verhältnisse der Körper untereinander; die Frage nach ihrer Position in einem

unverrückbaren Gesamtsystem stellt sich gar nicht. Die Vorstellung eines leeren

Raumes, der den Körpern, die er enthält, ontologisch vorgängig ist, ist nach Leib-

niz eine »trügerische Annahme«, eine bloße Vorstellung. Nach Leibniz’ Auffassung

bestehen »Dinge [wie Orte, Bahnen und Räume] in Wahrheit nur aus Beziehungen

[…] und keineswegs aus irgendeiner absoluten Realität.«17 Clarke besteht dagegen

auf der Realität eines leeren Raumes, in dem die Körper enthalten sind.

Clarke: »Mögen in einem ausgepumpten Behälter auch noch Lichtstrahlen und

möglicherweise auch noch irgendwelche andere Materie in äußerst geringer

Menge vorhanden sein, so zeigt doch das Fehlen eines Widerstandes ganz offen-

sichtlich an, daß der größte Teil dieses Raumes von Materie frei ist […].

Der leere Raum ist kein Attribut ohne Subjekt. Denn unter einem leeren Raum

verstehen wir durchaus keinen Raum, der von allem frei ist, sondern nur einen

Raum, der von Körpern frei ist. In jedem leeren Raum ist selbstverständlich

Gott gegenwärtig und möglicherweise sind auch noch viele andere Substanzen

vorhanden, die keine Materie sind, da sie weder fühlbar noch Ziel eines unserer

Sinne sind.«18

Für Clarke ist es eine physikalische Offensichtlichkeit, dass es leere Räume gibt. Al-

so muss es auch den einen großen »leeren« Raum geben. Clarke argumentiert phy-

sikalisch: Wenn es keine sichtbaren wirkenden Kräfte oder bestehende Substanzen

gibt, kann der Raumdurchaus als »leer« bezeichnet werden, denn es passiert nichts

in ihm. Das heißt nicht, dass der leere Raum »Nichts« sei oder ein bloßes Attribut

ohne Subjekt, sondern selbst im für uns augenscheinlich »leeren« Raum sei Gott

gegenwärtig und seien möglicherweise außerdem von uns nicht wahrnehmbare

Substanzen enthalten.

Leibniz: »Hier nun, wie dieMenschen dazu kommen, sich den Raumbegriff zu bil-

den. Sie stellen fest, daß mehrere Dinge auf einmal existieren, und beobachten

unter ihnen eine gewisse Ordnung des Nebeneinanderbestehens, entsprechend

17 Ebd., S. 70f.

18 Clarke, Samuel, Briefwechsel mit Gottfried Wilhelm Leibniz, S. 63f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 221

welcher die gegenseitige BeziehungderDingemehr oderweniger einfach ist. Die-

se gegenseitige Beziehung macht ihre Lage bzw. ihren Abstand aus […]. Sollten

mehrere oder sogar alle [nebeneinanderbestehenden, S.G.] Dinge nach gewissen

bekannten Regeln ihre Richtung und Geschwindigkeit ändern, so kann man im-

mer die Lagebeziehung bestimmen, welche ein jedes Ding zu einem jeden Ding

erwirbt, ja auch die Beziehung, die jedes andere hätte bzw. die es zu jedem an-

deren hätte, wenn es [seine Richtung und Geschwindigkeit, S.G.] nicht verändert

hätte bzw. sich irgendwie anders verändert hätte. Angenommen bzw. den Fall ge-

setzt, es gibt unter diesen nebeneinanderbestehenden Dingen eine genügende

Anzahl von solchen Dingen, die untereinander keine Veränderung erfahren ha-

ben, so wird man sagen, daß diejenigen Dinge, die zu diesen fest existierenden

Dingen eine solche Beziehung haben, wie sie andere Dinge vorher zu diesen [fest

existierenden, S.G.] Dingen hatten, denselben Ort erhalten haben, wie ihn diese

anderen Dinge gehabt haben.Das,was all diese Orte umfasst, nenntman Raum. Dies

zeigt: um vomOrt und folglich auch von Raum einen Begriff zu haben, genügt es, jene Be-

ziehungen und die Regeln für ihre Veränderungen zu betrachten, und zwar ohne daßman

sich hierfür noch irgendeine absolute Realität zusätzlich zu den Dingen vorstellen muß,

deren Lagemanbetrachtet […].Raum ist kurzumdas,was sich aus denOrten ergibt,wenn

man sie zusammennimmt [Hervorh. C.E.].«19

Für Leibniz ist die Vorstellung eines leeren Raumes nichts weiter als eine Abstrakti-

on, die Menschen sich bilden, der aber keine mathematisch relevante Realität ent-

spricht. Relevant sind einzig und allein die Lagebeziehungen der Körper und Dinge

untereinander. Um vom Raum einen Begriff zu erlangen, reicht es aus, die Be-

ziehungen der Dinge an bestimmten Orten sowie ihre Veränderungen und Bewe-

gungen zu betrachten. Eine absolute, das heißt hier vorgängige Realität zusätzlich

zu diesen Körpern oder Dingen anzunehmen sei nicht erforderlich, um sinnvolle

Aussagen über Orte und Lagebeziehungen machen zu können. Raum sei vielmehr

kurzum »das, was sich aus den Orten ergibt, wenn man sie zusammennimmt«

(s.o.). Nach Leibniz ergibt sich der Raum nur über Orte, nicht umgekehrt. Orte

und ihre Verhältnisse und Beziehungen zueinander gehen dem Raum logisch vor-

aus und bilden ihn. Der Raum ist Lagebeziehung.

In Transnationalen Sozialen Räumen ist ein solches relationales Raumver-

ständnis ausgedrückt. Diese Räume bestehen aus Bindungen zwischen Personen,

Orten, Dingen oder Narrativen, die in einer gewissen Beziehung zueinander-

stehen. Transnationale Soziale Räume brauchen zwar Trägersubjekte und Orte

als Ankerpunkte. Sie brauchen aber keinen logisch und ontologisch vorgängigen

leeren (Behälter-)Raum, in dem sie existieren können. Sie sind Lagebeziehung.

19 Leibniz, Gottfried Wilhelm, Briefwechsel mit Samuel Clarke, S. 68f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Philosophie der transnationalen Migration

5.1.3 Ontologie des Netzwerks

Gilles Deleuze und Félix Guattari stellen in den Tausend Plateaus das Rhizom-

Modell vor. Sie betrachten die Tausend Plateaus von 1980 als die Fortsetzung und

den Schluss des »Kapitalismus-und-Schizophrenie«-Projektes, das sie mit Anti-

Ödipus 1972 beginnen. Im Vorwort zur italienischen Ausgabe schreiben sie, der

Anti-Ödipus gelte ihnen als »eine Art Kritik der reinen Vernunft auf der Ebene des

Unbewußten«,20 Tausend Plateaus dagegen berufe sich auf nach-kantianische und

überdies entschieden anti-hegelianische Bestrebungen.21 Es gehe in den Tausend

Plateaus »um eine Theorie der Mannigfaltigkeiten als solchen, und zwar genau da,

wo das Vielfältige in einen substantivischen Zustand übergeht«.22

Was eine »Theorie der Mannigfaltigkeiten als solchen« sein könnte und wie sie

sich metaphysisch, ontologisch, logisch und politisch formiert, wird in »Plateaus«

vollzogen. Im ersten Plateauwird das Rhizom als spezifische Logik und gleichzeitig

quasi als Grundlage der »Ontologie der Gefüge« vorgestellt. Das Bild des Rhizoms

kann zum ontologischen Verständnis von Netzwerken beitragen.

Rhizome sind in der Botanik Wurzelstöcke (»Sprossachsen«). Beispielsweise

Spargel, Efeu, Gräser und Ingwer wachsen in Rhizomen. Deleuze und Guattari

stellen das rhizomatische System dem »Baum-System« gegenüber und explizieren

eine Onto-Logik des Rhizoms, die als Ontologie undMethode (Inhalt und Form) der

Tausend Plateaus aufzufassen ist.

Nach Deleuze und Guattari ist »die binäre Logik […] die geistige Realität des

Wurzel-Baumes.«23 Da dasWurzel- und Baum-System auf einer binären Logik be-

ruht, liegt dabei jeglicher Vielfalt stets eine alles zusammenhaltende Einheit (der

»Stamm« oder die »Hauptwurzel«) zugrunde. »Dieses [Wurzel-Baum-]Denken hat

die Mannigfaltigkeit nie begriffen.«24 Mit dem Grundgedanken der einheitsstif-

tenden Hauptwurzel oder des Baumstammes lässt sich nach Deleuze und Guattari

nämlich die Mannigfaltigkeit als solche, die quasi absolute Mannigfaltigkeit, nicht

denken. Dazu bedarf es vielmehr der rhizomatischen Logik.

»Es genügt aber nicht zu rufen Es lebe das Mannigfaltige! […]. Das Mannigfaltige

muß gemacht werden, aber nicht dadurch, daß man immer wieder eine höhere

Dimension hinzufügt, sondern vielmehr schlicht und einfach in allen Dimensio-

nen, über die man verfügt, immer n-1 (das Eine ist nur dann ein Teil des Mannig-

faltigen, wenn es davon abgezogen wird). Wenn eine Mannigfaltigkeit gebildet

20 Deleuze, Gilles und Félix Guattari, Tausend Plateaus, Berlin 1992, S. II.

21 Vgl. ebd.

22 Ebd.

23 Ebd., S. 14.

24 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 223

werden soll, muß man das Einzelne abziehen, immer in n-1 Dimensionen schrei-

ben. Man könnte ein solches System ›Rhizom‹ nennen.«25

Mannigfaltigkeit kann nicht als Objekt beschrieben werden, sondern sie entsteht

und passiert,wird gebildet oder geschaffen.Das Einzelne spielt dabei nicht die Rol-

le der notwendigen Bedingung für Mannigfaltigkeit, sondern das Einzelne ist nur

als Negation benennbar, in der Struktur n-1. Das Eine kann nur Teil einer Man-

nigfaltigkeit sein, wenn es von ihr abgezogen wird. Das wird als rhizomatisches

System verstanden. Deleuze und Guattari stellen einige Merkmale ihres Rhizom-

Modells vor. Dazu gehört zunächst »das Prinzip der Konnexion und der Heteroge-

nität. Jeder Punkt eines Rhizoms kann (und muß) mit jedem anderen verbunden

werden.«26 Jeder Punkt eines Rhizoms ist mit jedem anderen Punkt verbunden,

egal worum es sich dabei handelt. Konnexion und Heterogenität sind auch ele-

mentares Merkmal von Netzwerken. Des Weiteren gehört zum Rhizom

»das Prinzip der Mannigfaltigkeit: Nur wenn die Vielheit tatsächlich als Substan-

tiv, als Mannigfaltigkeit, behandelt wird, hat es zum einen als Subjekt oder Ob-

jekt, als natürliche oder geistige Realität, als Bild undWelt keine Beziehungmehr.

Mannigfaltigkeiten sind rhizomatisch und entlarven die Pseudo-Mannigfaltigkeit

der Bäume. Es gibt keine Einheit, die dem Objekt als Pfahlwurzel dient oder sich

im Subjekt teilt. Noch nicht einmal eine Einheit, die im Objekt verkümmert oder

im Subjekt ›wiederkehrt‹. Eine Mannigfaltigkeit hat weder Subjekt noch Objekt,

sondern nur Bestimmungen, Größen, Dimensionen, die nicht wachsen, ohne daß

sie sich dabei verändert.«27

Was heißt es, Vielheit als Substantiv anzunehmen? Was heißt »Theorie der Man-

nigfaltigkeiten als solchen«? Es heißt, keine Einheit anzunehmen, die der Vielheit

vorausgeht oder folgt. Die Vielheit, die immer auch eine Verschiedenheit ist, ver-

weist auf keinen anderen Zusammenhang, auf keine andere Bedingung und auf

keinen anderen Zweck als sie selbst. Ja, sie verweist überhaupt nicht, sie repräsen-

tiert nicht. Es ist nicht möglich, dass sich an einer Mannigfaltigkeit etwas ändert,

ohne dass sich die Mannigfaltigkeit selbst substanziell ändert. Es gibt nichts, was

»dahinter steckt« und keinen doppelten Boden. »AlleMannigfaltigkeiten sind flach,

da sie alle ihre Dimensionen ausfüllen und besetzen.«28 Im Vergleich zum Rhizom

sind Bäume »pseudo-mannigfaltig«, da ihre Vielfalt auf eine Einheit zurückgeht

und/oder verweist. Das nächste Prinzip schließlich ist das

25 Ebd., S. 16.

26 Ebd.

27 Ebd., S. 17f.

28 Ebd., S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Philosophie der transnationalen Migration

»Prinzip des asignifikanten Bruchs […]. Ein Rhizom kann an jeder Stelle unterbro-

chen oder zerrissen werden, es setzt sich an seinen eigenen oder an anderen Lini-

enweiter fort.Man kannmit Ameisen nicht fertigwerden,weil sie ein Tier-Rhizom

bilden, das sich auch dann wieder bildet, wenn sein größter Teil zerstört ist. Jedes

Rhizom enthält Segmentierungslinien, die es stratifizieren, territorialisieren, or-

ganisieren, bezeichnen, zuordnen etc; aber auch Deterritorialisierungslinien, die

jederzeit eine Flucht ermöglichen […]. Man vollzieht einen Bruch, man folgt einer

Fluchtlinie, aber es besteht immer die Gefahr, daß man auf ihr Organisationen

begegnet, die das Ganze neu schichten, also Gebilde, die einem Signifikanten die

Macht zurückgeben und Zuordnungen, die ein Subjekt wiederherstellen.«29

Wenn ein Rhizom an einer Stelle abgeschnitten wird, entwickelt es sich trotzdem

an anderer Stelle weiter. Ein Rhizom befindet sich in ständiger Bewegung und

in permanentem Wachstum. Dauernd entstehen und vergehen Territorialisierun-

gen und Bezeichnungen, Strukturierungen und Benennungen. Ein Rhizom ist also

nicht frei von Strukturen, Linien oder Akkumulationen. Aber diese bleiben prekär,

auch wenn sie stabil fortdauern können. Es kommt nie zu Binnenstrukturen, die

als Referenzpunkt dienen.

Und schließlich hat das Rhizom »weder Anfang noch Ende, aber immer eine

Mitte, von der aus es wächst und sich ausbreitet.«30 Bei einem Rhizom lassen sich

die Ränder nicht bestimmen. Es hat nur eine Mitte, von der aus es wächst. Diese

Mitte ist kein Zentrum: Das Rhizom ist ein »azentrisches, nicht hierarchisches und

asignifikantes System ohne General. Es hat kein organisierendes Gedächtnis und

keinen neutralen Automaten.«31 Im Rhizom gibt es kein Zentrum, keine Hierarchi-

en, kein Organigramm, keine Leitung und kein Gedächtnis. Es treibt im Wachs-

tum vorwärts, herum und in alle Richtungen, aber anti-teleologisch. Wodurch es

definiert ist, sind seine unmittelbaren Zustände selber. Es gibt also eine Form per-

manenter Veränderung, die aber keine Entwicklung in einem geschichtlichen Sinn

darstellt. In diesem Kontext ist auch der Gebrauch des Terminus’ »Plateau« zu ver-

stehen: »Ein Rhizom besteht aus Plateaus […]. [Ein Plateau ist] eine zusammenhän-

gende, in sich selbst vibrierende Intensitätszone, die sich ohne jede Ausrichtung

auf einen Höhepunkt oder ein äußeres Ziel ausbreitet.«32 Plateaus sind Mitten

und keine Zentren. Sie werden nicht über ihre Anfänge und Enden, nicht über ih-

re Grenzen und nicht über ihre Bedingungen und Folgen definiert. Sie sind flache

Intensitäten, die nichts als unmittelbar sich selbst repräsentieren. Die rhizomati-

schen Bewegungen sind intensiv, nicht entwickelnd und nicht historisch. Plateaus

sind in emphatischem Sinn flach. Es gibt nichts über oder unter ihnen, was sie

29 Ebd., S. 19f.

30 Ebd., S. 36.

31 Ebd.

32 Ebd., S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 225

bedingt, stützt, begründet oder von ihnen hervorgebracht wurde. Sie bringen nur

sich selbst hervor. Allianz ist dann das letzte Merkmal des Rhizoms.

»Der Baum ist Filiation, aber das Rhizom ist Allianz, einzig und allein Allianz. Der

Baum braucht das Verb ›sein‹, doch das Rhizom findet seinen Zusammenhalt in

der Konjunktion ›und… und… und…‹. In dieser Konjunktion liegt genug Kraft, um

das Verb ›sein‹ zu erschüttern und zu entwurzeln.«33

Das Rhizom entsteht durch fortlaufende Addition. Im Gegensatz zum Baum, der

Abstammung symbolisiert und auf das Verb »sein« angewiesen ist, besteht das Rhi-

zom allein durch andauernde Verbindung. Im Rhizom stellt sich die ontologische

Frage nicht als Frage nach dem Seienden, dem Sein und dem Seienden als solchen,

sondern höchstens in der Form eines Werdens. Was das Rhizom zusammenhält,

sind Verbindungen oder Bündnisse, die auch jederzeit wieder gekappt oder aufge-

kündigt werden können. »Es geht um das Modell, das unaufhörlich entsteht und

einstürzt, und um den Prozeß, der unaufhörlich fortgesetzt, unterbrochen und

wieder aufgenommen wird.«34 Neue Verbindungen an Anknüpfungen sind jeder-

zeit und überall möglich. »Es ist vielleicht eine der wichtigsten Eigenschaften des

Rhizoms, immer vielfältige Zugangsmöglichkeiten zu bieten.«35 Wie Waldenfels

bereits resümierte, stellt die »Anschlussfähigkeit die Netztugend schlechthin« (s.o.)

dar.

5.1.4 Zusammenfassung: Theorie des sozialen Netzwerks

Auch soziale Netzwerke weisen rhizomatische Strukturen auf. Bei sozialen Netz-

werken handelt es sich zwar um etwas anderes als Efeu- oder Ingwerrhizome, und

soziale Netzwerke gehen außerdem auf handelnde Subjekte zurück. Dennoch ent-

sprechen einige Kennzeichen des Rhizoms netzwerktheoretischenCharakteristika.

Der Anfang von Netzwerken liegt in der sozialen Bindung. In Sein und Zeit wur-

de dem Dasein eine Tendenz auf Nähe bescheinigt: Das Dasein, also der Mensch,

ist in seinem Sein immer schon in der Welt und dabei umsichtig-besorgend. Das

Dasein versucht, sich Dinge nahe zu machen, es ent-fernt sie. Damit ist aber keine

geographische Nähe, sondern der Grad an Bedeutung gemeint: Ein Bekannter, den

wir einige Schritte voraus auf der Straße treffen, ist uns deshalb näher als die Stra-

ße selbst, auf der wir gehen. Beispielsweise können zwei Personen sich sozial und

emotional sehr nah sein, obwohl sie sich geographisch mehrere tausend Kilometer

voneinander entfernt befinden.

33 Ebd., S. 41.

34 Ebd., S. 35.

35 Ebd., S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Philosophie der transnationalen Migration

Sich in Netzwerken verbindende Subjekte tun das aus Gründen der Bedeutung

einer Sache, einer Person oder eines Ortes. Soziale Netzwerke haben ihren Grund

in der menschlichen Bindung an das, was für wichtig erachtet wird.

Für Leibniz ist der Raum die Ordnung des Nebeneinanderbestehens der Din-

ge, die gleichzeitig existieren. Der Raum bestimmt sich allein aus internen Para-

metern. Demnach sind nur die Verhältnisse der Körper im Raum untereinander

relevant. Die Vorstellung eines leeren Behälterraumes, in dem die Dinge enthalten

sind, ist für Leibniz eine gedankliche Abstraktion und hat keine ontologische Real-

bedeutung. Orte und Räume bestehen seinem Verständnis nach aus Beziehungen,

wobei der Raum kurzum das ist, was sich aus den zusammengenommenen Orten

und ihren Relationen ergibt. Was den Raum schafft, sind die Verbindungen und

Beziehungen der einzelnen Punkte untereinander. Ohne diese Punkte – bzw. Or-

te – gibt es keinen Raum. Die »Grenze« des Raumes, der damit eine Lagebeziehung

darstellt, spielt keine Rolle für den Raum. Und schließlich weist Leibniz’ Definition

des Raumes als »Ordnung des Nebeneinanderbestehens der Dinge, die gleichzeitig

existieren«, zudem auf die Dimension der Zeit: In relationalen Räumen herrscht

Gleichzeitigkeit oder Gegenwart.

Diese relationale Raumauffassung lässt sich auf Netzwerke transferieren: Der

relationale Raum und das Netzwerk bestehen aus Lagebeziehung. Sie sind nicht

über Außengrenzen definiert und damit in einem eigentlichen Sinn grenzenlos. Sie

sind stattdessen anschlussfähig und in ihnen herrscht die Gegenwart. Netzwerke

sind auf keinen ontologisch und logisch vorgängigen Behälterraum angewiesen, in

dem sie gesponnen werden können.

Auch soziale Beziehungen können Netzwerke stiften. Diese sozialen Netzwerk-

räume sind relational, grenzenlos und nicht dreidimensional abmessbar. Sie kön-

nen sich aber jederzeit an Orten konkretisieren (vgl. Kap. 5.3) und sie können sehr

stabil und langlebig sein, wie sich beispielsweise im sozialen Netzwerkraum der

jüdischen Diaspora zeigt, der mehrere Jahrtausende überdauert.

Im Anschluss an die Metapher des Rhizoms kann konstatiert werden, dass so-

ziale Netzwerke in der Logik der Verknüpfung funktionieren. Netzwerkräume sind

relative Räume, die sich nicht »in« einem anderen Raum befinden, sondern die ih-

ren eigenen Raum konstituieren und in ihren Verknüpfungen nichtmehr und nicht

weniger als sie selbst sind. Die Verbindungen sind der Raum. Soziale Netzwerke

sind relative, selbstbezogene Verknüpfungen. Der Beginn dieser sozialen Addition

kann nicht ausgemacht werden, eine soziale Verknüpfung »war immer schon da«,

und die soziale Addition ist nie beendet. Sie läuft fortwährend. Daher haben sozia-

le Netzwerke keinen Anfang und keine Grenze, aber immer eine Mitte. Die Mitte

ist nie auffindbar oder identifizierbar, sondern sie wird von den einzelnen Teil-

nehmenden eingenommen. So sind zum Beispiel auch Freundschaften eine Form

sozialer Netzwerke: Sie bestehen aus Verknüpfungen, die sehr eng oder sehr lo-

se sein können. Im Netzwerk der Freundschaft ist jede bzw. jeder ihre bzw. seine

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 227

eigene Mitte, größere Freundeskreise entsprechen bestimmten Akkumulationen.

Freundschaftsnetzwerke sind nach allen Seiten offen im Sinne von anschlussfä-

hig bzw. sie haben keine Grenzen. Freundschaftliche Verbindungen können über-

all weitergesponnen oder gelöst werden. Sie können auch sehr stabil und langlebig

sein. Soziale Netzwerke sind pausenlos in Bewegung.

Wie Rhizome sind soziale Netzwerke zudem »flach«: Es gibt keine Kategorien,

die überschritten werden könnten, und keine Hierarchien. Alle können sich mit

allen verknüpfen, insgesamt sind alle mit allen verknüpft. Trotzdem gibt es eine

Verteilung der Macht, und diese kann sehr ungleich sein: Ammächtigsten sind die

stark Vernetzten, am wenigsten Macht besitzen die schwach Vernetzten.

Darüber hinaus untergräbt oder überwuchert die Logik der Verknüpfung eine

Form der geschichtlichen Entwicklung. Soziale Netzwerke können wachsen oder

schrumpfen, aber sie können sich nicht zu etwas Anderem entwickeln. Genauer:

Einzelne Beziehungen im Netzwerk können sich als einzelne Beziehung immer

entwickeln; beispielsweise wird aus einer Bekanntschaft eine enge Freundschaft

oder aus einer Partnerschaft eine Familie; das Netzwerk als Netzwerk aber kann es

nicht.Wenn aus einemNetzwerk ein anderes Gefüge entsteht, zumBeispiel aus ei-

nem bisher losen sozialen Netzwerk eine feste Organisation, handelt es sich in die-

semMoment ontologisch nicht mehr um ein »bloßes« (rhizomatisches) Netzwerk.36

Die entstandene Organisation besitzt fortan ein Zentrum oder eine definierende

Grenze wie beispielsweise Vereinsmitgliedschaft, auf der sie basiert.

Schließlich bestimmt sich das soziale Netzwerk wie der relationale Raum aus

internen Parametern. Das heißt, soziale Netzwerke als solche sind selbstreferenziell.

Nur als »Gefüge« sind sie in andere Gefüge gebettet. Die Logik der Verknüpfung geht

mit einer Logik der Mitte einher: Netzwerke bieten eine Innenperspektive, aus der

heraus ein Überblick des Netzwerks unmöglich ist. Im sozialen Netzwerk ist je-

des teilnehmende Individuum seine »Mitte«. Die Mitte eines Netzwerks kann nie

identifiziert oder benannt werden, sie kann in einem sozialen Netzwerk aber ein-

genommen werden: Die Mitte ist die Perspektive des einzelnen Individuums.

Die Übertragung der Onto-Logik des Rhizoms auf soziale menschliche Netz-

werke erweist sich in Bezug auf eine Analyse der Binnenstruktur dieser Netzwer-

ke als fruchtbar. Der Transfer hat aber seine Grenzen am konkreten menschli-

chen Leben, das kein Sprossachsengewächs ist. Das mannigfaltige Rhizom bei De-

leuze und Guattari »setz[t…] keine Einheit voraus, geh[t…] in keine Totalität ein

36 Nach Deleuze und Guattari kann die Ebene des Rhizoms ontologisch gar nicht wirklich ver-

lassenwerden. Im Falle einer sich gründendenOrganisation beispielsweise würde es sich um

eine »Übercodierung« handeln. Übercodierungen entstehen regelmäßig im endlosen Strom

des Rhizoms, vergehen aber auch wieder. Das ist im hiesigen Zusammenhang aber nicht von

weiterer Bedeutung.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Philosophie der transnationalen Migration

und geh[t…] erst recht nicht auf ein Subjekt zurück.«37 Soziale Netzwerke gehen im-

mer auf Trägersubjekte zurück. Und diese Trägerentitäten des sozialen Netzwerkes

sind hochkomplexe Lebewesen, die leben, lieben, sorgen, entscheiden und han-

deln. Menschliche soziale Interaktionsmöglichkeiten gehen über »bloßes netzwer-

ken« weit hinaus und es ist nicht möglich, dass ein menschliches Sozialleben aus-

schließlich aus (rhizomatischen) Netzwerkstrukturen besteht. Aber die rhizomati-

sche Struktur lässt sich übertragen: so hat beispielsweise auch das Netzwerk des

transnationalen sozialen Raums keine bestimmbare Grenze und definiert sich aus-

schließlich über seinen Inhalt, es ist sein Inhalt, der aus Verbindungen besteht. Das

gesellschaftliche Behältermodell hingegen definiert sich über seine Grenzen. Auch

soziale Netzwerke sind in ihrer Ontologie also per definitionem anschlussfähig und

damit ausdrücklich offen.

Darüber hinaus ist die Identifikation von Rhizom und Plateau als Mitte viel-

versprechend für die Eruierung des transnationalen Blickwinkels. Es ist vor allem

der Perspektivenwechsel von den »Gesellschaften« weg zur »Mitte« der Migrieren-

den hin, der mit dem transnational turn alles ändert.Migrationsphänomene können

fortan aus »transnationaler Mitte« beschrieben werden. Diese muss sich nicht not-

wendig auch als Zentrum verstehen. Diese Unterscheidung ist sehr wichtig: Beim

Eurozentrismus handelt es sich um eine epistemische Mitte, die sich auch als Zentrum

setzt, und zwar zum Beispiel indem europäische Maßstäbe und Kategorien expor-

tiert und quasi rücksichtslos weltweit angewendet werden.Mit der transnationalen

Wende der Migrationsforschung lassen sich aus der neuen Mitte heraus Gesell-

schaft(en) und die ganze Welt aus eigener Sicht bedenken und beschreiben. Die

»alte« Gesellschaftsbeschreibung wird als eine dem methodologischen Nationalis-

mus geschuldete Kohärenzwahrheit erkennbar, die – analog zum Orientalismus-

Diskurs des Okzidents – tatsächlich mehr über die eigenen Strukturen und Bedin-

gungen dieser Gesellschaft aussagen konnte als über das empirische Phänomen

der Migration an sich. Mit der transnationalen Wende wird erkennbar, dass sich

auch der »alte« Gesellschaftsbegriff als epistemisches Zentrum setzte. Mit der Ver-

setzung der epistemischen Perspektive zur migrantischen Mitte hin wird das em-

pirische Phänomen derWanderung nicht ignoriert oder gar geleugnet, sondern die

Beurteilung und Bewertung des Phänomens der »Migration« ändert sich, genauso

wie die von »Sesshaftigkeit«, grundlegend.

5.2 Soziale Bewegungslehre

Unter anderem in Krummes und Dahindens Studien ist deutlich geworden, dass

verschiedene Migrationsmuster oder verschiedene Bewegungsmuster existieren:

37 Deleuze, Gilles und Félix Guattari, Tausend Plateaus, S. II.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 229

Es gibt eine Wanderungsform, bei der ein Abschluss der Bewegung und ein An-

kommen an einem bestimmten Ort angestrebt wird, und es gibt Wanderungs-

formen wie beispielsweise die transnationale Pendelmigration, die durch die Un-

abgeschlossenheit der Bewegungen gekennzeichnet sind. Bojadžijev und Römhild

fordern, die Migrationsforschung müsse entmigrantisiert und die Gesellschaftsforschung

migrantisiert werden. Solange die Migrationsforschung sich mit Migrierenden be-

schäftige, solange würde die augenscheinlich sesshafte Mehrheitsgesellschaft als

»sozialer Normalfall« mit konstruiert. Es tritt zutage, dass eine sozialtheoretische

Dichotomie zwischen Sesshaften und Migrierenden herrscht, die aus transnatio-

naler oder migrantischer Sicht eigentlich nicht mehr haltbar ist. In einer »postmi-

grantischen Gesellschaft« genauso wie in einer »Gesellschaft in Bewegung« im An-

schluss an Holert und Terkessidis sind alle von Migration und Mobilität betroffen.

Wie verhält es sich beispielsweise mit den »lokal etablierten Gastarbeiter:innen«

aus Dahindens Studie, bei denen eine Migrationsgeschichte vorliegt und die zu

Hause eine andere Sprache als die Amtssprache sprechen, die aber ihren Lebens-

mittelpunkt sehr stabil halten? Odermit Nourin el Ouali, der Sohnmarokkanischer

Einwanderer in Rotterdam, der die Stadt, in der er geboren ist, nie verlassen hat?

»Sesshaft« oder »migriert«? Und wie verhält es sich mit Binnenmigration, die ja

weltweit sogar den größten Teil aller Migrierenden ausmacht (vgl. Kap. 1): Sind

Binnenmigrierende »sesshaft«, weil sie die Sprache von klein auf beherrschen und

die Staatsbürgerschaft besitzen, oder »migriert«, weil sie ihren Lebensmittelpunkt

versetzt und einen Teil ihres sozialen Netzes zurückgelassen haben?

Deleuze und Guattari formulieren in den Tausend Plateaus im Plateau »1227 – Ab-

handlung über Nomadologie: Die Kriegsmaschine« eine Art Bewegungslehre. Der Titel

des Plateaus referiert vermutlich auf das Todesjahr Dschingis Kahns, des mongo-

lischen Eroberers. Unter seiner Führung expandiert das mongolische Reich zwi-

schen chinesischem Meer im Osten und Kaspischem Meer im Westen zu einem

riesigen Nomadenstaat. Das Weidegebiet der riesigen Steppen ist (übrigens bis

heute)38 Gemeineigentum, es gibt keine Form von Landbesitz.

Deleuze undGuattari unterscheiden in ihrer Nomadologie zwischen einemmi-

grantischen und einem nomadischen Bewegungsmuster.

»Der Nomade hat ein Territorium, er folgt gewohntenWegen, er geht von eine[m]

Punkt zum anderen, ihm sind die Punkte (Wasserstellen, Wohnorte, Versamm-

lungspunkte etc.) nicht unbekannt. Aber die Frage ist, was ein Prinzip des noma-

dischen Lebens ist […]. Zunächst einmal sind die Punkte, selbst wenn sie dieWege

bestimmen, streng untergeordnet, im Gegensatz zu dem, was bei den Seßhaften

vor sich geht. Die Wasserstelle ist nur da, um wieder verlassen zu werden, jeder

Punkt ist eine Verbindungsstelle und existiert nur als solche. EinWeg liegt immer

38 Vgl. https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan, aufgerufen am 27.02.2019.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan


230 Philosophie der transnationalen Migration

zwischen zwei Punkten, aber das Dazwischen hat die volle Konsistenz übernom-

men und besitzt sowohl Selbständigkeit wie eine eigene Richtung. Das Leben der

Nomaden ist ein Intermezzo. Selbst die Bestandteile seiner Wohnstätte sind im

Hinblick auf den Weg entworfen, der sie immer wieder in Bewegung setzt. Der

Nomade ist durchaus kein Migrant, denn ein Migrant geht prinzipiell von einem

Punkt zum anderen, selbst wenn dieser andere Punkt ungewiß, unvorhersehbar

oder nicht genau lokalisiert ist. Aber der Nomade geht nur durch den Zwang der

Notwendigkeit, als Konsequenz, von einem Punkt zum anderen: im Prinzip sind

die Punkte für ihn Relaisstationen auf einemWeg. Nomaden undMigranten kön-

nen sich auf verschiedeneWeise miteinander vermischen oder ein gemeinsames

Ganzes bilden; sie haben jedoch unterschiedliche Beweggründe und Bedingun-

gen.«39

Bei der nomadischen Bewegung sind die Punkte dem Weg untergeordnet. Die

Punkte existieren nur als Verbindungsstellen, sie sind keine Ziele. Das Zwischen-

den-Punkten übernimmt die »volle Konsistenz« und besitzt Selbstständigkeit. Die

nomadischen Wohnstätten – beispielsweise Zelte – sind auf die Weiterreise hin

entworfen. Das nomadische Individuum geht seinen Weg »durch den Zwang der

Notwendigkeit«, das heißt »als Konsequenz«. Seine Bewegung ist eine einzige Fol-

ge. Das migrantische Individuum dagegen geht prinzipiell von einem Punkt zum

anderen, auch wenn der Zielpunkt unbekannt ist. Es hat ein Ziel und will dort an-

kommen.Migration nachDeleuze undGuattari entspricht also eher einer zielgelei-

teten oder ankommenden Bewegungsform, Nomadik entspricht eher einer zirku-

lären Bewegung, die durch Unabgeschlossenheit gekennzeichnet ist. Das kann die

empirische Migrationssoziologie bestätigen: Krumme konstatierte eine »fortwäh-

rendeHeimkehr, fortwährende Sehnsucht und fortwährende Aktivität« der Pendel-

migrant:innen. Griese, Schulte und Sievers sehen die »entschiedene Unentschie-

denheit gegenüber dem zukünftigen Lebensmittelpunkt« als ein kennzeichnendes

Merkmal von Transmigrantik. UndDahinden identifiziert beispielsweise die Grup-

pe der lokal etablierten ehemaligen Gastarbeiter:innen in Neuchâtel als eine Grup-

pe, die nach der Migration einen stabilen lokalen Lebensmittelpunkt bei gleichzei-

tiger stabiler transnationaler Vernetzung etablieren konnten.Deleuze undGuattari

gestehen zu, dass es sich bei der strengen Unterscheidung zwischen Nomadik und

Migrantik um eine analytische Trennung handelt. In der Realität treten die Formen

gemeinsam auf und vermischen sich.

»Der Nomade verteilt sich in einem glatten Raum, er besetzt, bewohnt und hält

diesen Raum, und darin besteht sein territoriales Prinzip. Es wäre daher falsch,

den Nomaden durch Bewegung zu charakterisieren. Toynbee weist zu Recht dar-

auf hin, daß der Nomade vielmehr derjenige ist, der sich nicht bewegt. Während der

39 Deleuze, Gilles und Félix Guattari, Tausend Plateaus, S. 522f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 231

Migrant ein Milieu verläßt, das amorph oder feindlich geworden ist, ist der No-

made derjenige, der nicht fortgeht, der nicht fortgehen will, der sich an diesen

glatten Raum klammert, aus dem dieWälder zurückweichen, in dem Steppe oder

Wüste wachsen, und der das Nomadentum als Antwort auf diese Herausforde-

rung erfindet […]. Natürlich bewegt sich der Nomade, aber sitzend, er sitzt nur,

wenn er sich bewegt [Hervorh. im Orig.].«40

Die nomadische Bewegung ist in Wirklichkeit gar keine Bewegung. Das migran-

tische Individuum verlässt Orte und hat andere Orte zum Ziel. Das nomadische

Individuum hat kein Ziel. Es bewegt sich zyklisch, das heißt, es wiederholt seine

Wege endlos, deshalb findet keine »Bewegung« von einem Ort zum anderen statt.

Die nomadische »Bewegung« ist also vielmehr eine »sich bewegende Ruhe« oder

»mobile Stabilität«. Bewegungszyklen können höchstens in höherer oder niedrige-

rer Geschwindigkeit ablaufen.

Des Weiteren »besetzt« das nomadische Individuum einen glatten Raum: »Es

gibt […] ganz unterschiedliche Räume: der Raum der Seßhaftigkeit wird durch

Mauern, Einfriedungen und Wege zwischen den Einfriedungen eingekerbt, wäh-

rend der Nomadische Raum glatt ist und nur mit ›Merkmalen‹ markiert wird, die

sich mit demWeg verwischen und verschieben.«41 Der nomadische Raum ist nicht

eingekerbt, wie es der Raum der Sesshaften und auch der Raum der Migrierenden

ist, sondern glatt. Er ist flach wie ein Plateau oder ein Rhizom. Angelehnt an Pierre

Boulez’Musiktheorie fassenDeleuze undGuattari das so zusammen, »daßman [im

Prinzip] in einem glatten Zeit-Raum besetzt, ohne zu zählen, währendman in einem gekerb-

ten Zeit-Raumzählt, um zu besetzen [Hervorh. C.E.].«42 Die nomadische Bewegung be-

setzt den glatten, offenen Raum, ohne zu zählen. Das heißt, der glatte Raum ist stets

genauso groß,wie er besetzt ist.Wie in einemNetzwerk ist der glatte Raum immer

offen und nie mehr und auch nie weniger als sein Inhalt. Im Modus der Sesshaftigkeit

hingegen wird gezählt, um zu besetzen. Der Raum wird eingekerbt, aufgeteilt und

markiert, um ihn zu kontrollieren. Migrierende, die von einem Punkt zum anderen

wandern, bewegen sich ebenfalls in einem gekerbten Raum; allerdings verfügen sie

in Gegensatz zu Sesshaften zunächst über keine Kontrolle der Räumlichkeiten.No-

mad:innen leben die Räumlichkeit, sie fallen in eins mit ihr, sie sind und leben sie,

aber sie kontrollieren sie nicht im Sinne eines Subjekt-Objekt-Verhältnisses. Das

muss dennoch nicht bedeuten, dass der nomadische, glatte Plateau-Raum grund-

sätzlich frei von Machtverhältnissen ist.

Die nomadische Besetzung des Raumes »ist eine ganz besondere Art von Ver-

teilung, eine Verteilung ohne Aufteilung in Anteile in einem Raum ohne Grenzen

40 Ebd., S. 524.

41 Ebd., S. 523f.

42 Ebd., S. 662.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Philosophie der transnationalen Migration

und Einfriedung.«43 Wie das Netzwerk auch ist der glatte Raum grenzenlos. Es

handelt sich bei der nomadischen Besetzung um eine »Verteilung ohne Auftei-

lung«. Es wird nichts zugeteilt. Es gibt keinen glatten Raum, bevor er besetzt wor-

den ist. Es gibt nur den besetzten glatten Raum. Weil sich das nomadische Indi-

viduum in Wirklichkeit gar nicht bewegt, befindet sich »der Nomade […] vielmehr

in einem absolut lokalen Bereich, in einem Absoluten, das sich lokal manifestiert

[…]: Wüste, Steppe, Eis, Meer«.44 Er befindet sich in einem absoluten Lokalen. Aus

nomadischer Perspektive ist der glatte Raum gleichzeitig Ort.

Das Merkmal, das hingegen die Sesshaftigkeit auszeichnet, ist nicht die Im-

mobilität, sondern eine Form von Kontrolle: Die Räumlichkeit wird eingekerbt und

markiert, um Kontrolle zu erlangen: über Haus und Hof, über ein Revier, über ein

Gebiet:

»Wenn man den Nomaden als deterritorialisiert par excellence bezeichnen kann,

dann genau deshalb, weil bei ihmdie Reterritorialisierung nichtwie beimMigran-

ten imNachhinein geschieht und auch nicht auf etwas anderemwie beim Seßhaften

(die Beziehung des Seßhaften zur Erde ist durch etwas anderes vermittelt, durch

eine Eigentumsordnung oder einen Staatsapparat) [Hervorh. im Orig.].«45

Das nomadische Individuum lebt eine Form der Räumlichkeit, seine Beziehung

zum Territorium ist so unmittelbar, dass das Territorium von der eigenen Existen-

zweise nicht unterschieden werden kann. Sein Areal ist immer genau so groß, wie

es besetzt ist. Sein Territorium ist ihm weder logisch noch ontologisch vorgängig.

Die Territorialisierung der Migrierenden erfolgt im Nachhinein, das heißt nach ih-

rer Wanderung. Also erst wenn sie an einem Punkt angekommen sind, an dem sie

bleiben, können sie als Migrierte (und nicht nomadisch) identifiziert werden. Ihre

Beziehung zum Territorium ist also durch eine gewisse biographisch-historische

Reflexion begründet. Sesshafte schließlich haben zum Territorium eine durch et-

was Anderes vermittelte Beziehung. Das kann zum Beispiel eine Eigentumsordnung

sein. Es handelt sich auf jeden Fall um Vermittlungsformen, die eine gewisse Kon-

trolle gewährleisten sollen: Der Raum der Sesshaften wird eingekerbt und gezählt,

um ihn zu besetzen: Einfriedung um des vermeintlichen Friedens willen, Sicher-

heit und Kontrolle, erhoffte Ruhe in einem festen Gebiet. Landbesitz spielt also

eine wesentliche Rolle für den Modus der Sesshaftigkeit. Wie oben schon erwähnt,

gehören die Steppen im Nomadenstaat des Mongolischen Reiches unter Dschin-

gis Khan niemandem, so wie es bei anderen Nomadenvölkern auch der Fall ist.

Die neolithische Revolution, die Sesshaftwerdung des Menschen, erfolgt mit der

43 Ebd., S. 523.

44 Ebd., S. 526.

45 Ebd., S. 525.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 233

Erfindung der Landwirtschaft. Auch darin liegt – etwas zugespitzt – ein Kontroll-

gedanke: Nun ist es erstrebenswert, Pflanzen anzubauen und Tiere zu halten, statt

sie zu sammeln und ihnen nachzujagen. So lässt sich die Versorgung der Sippe

besser gewährleisten. Bei der Sesshaftwerdung handelt es sich in gewissem Sinn

auch um eine Form der Verobjektivierung der gegebenen Natur oder der gegebe-

nen Umstände. Eine solche Verobjektivierung von Natur möchten bis heute wenige

gebliebene, nomadisch lebende und/oder indigene Gruppen in ihrer Lebensweise

vermeiden.46 Der Idee, Land besitzen zu können und den Bereich einzuzäunen,

der »gehört«, um darin sicher zu sein, liegt die Leere-Behälter-Raumvorstellung

nach Newton zugrunde.

Des Weiteren unterscheiden Deleuze und Guattari zwischen Bewegung und

Geschwindigkeit:

»Eine Bewegung kann sehr schnell sein, aber trotzdem ist sie keine Geschwindig-

keit; eine Geschwindigkeit kann sehr langsam oder sogar immobil sein, trotzdem

bleibt sie Geschwindigkeit. Bewegung ist extensiv und Geschwindigkeit intensiv.

Die Bewegung bezeichnet den relativen Charakter eines Körpers, der als ›eins‹

bezeichnet wird und der von einem Punkt zum anderen geht; Die Geschwindig-

keit dagegen konstituiert den absoluten Charakter eines Körpers, dessen irredu-

zible Teile (Atome) einen glatten Raum wie ein Wirbel besetzen oder füllen, mit

der Möglichkeit, plötzlich an irgendeinem Punkt aufzutauchen […]. Kurz gesagt,

man könnte sich darauf einigen, daß nur Nomaden eine absolute Bewegung, das

heißt Geschwindigkeit haben: dieWirbel- oder Drehbewegung gehört wesentlich

[da]zu.«47

Bewegung und Geschwindigkeit sind also zu unterscheiden. Die Schnelligkeit ei-

ner Bewegung hat nichts mit ihrer Form zu tun. Zum Beispiel kann eine geradli-

nige Bewegung sehr langsam vonstattengehen, aber trotzdem sehr weit sein. Ent-

scheidend ist, dass eine Bewegung von einem Punkt zu einem anderen stattfindet.

Diese Bewegungsform hat einen Raum zur Voraussetzung, in dem sie stattfindet.

Die Bewegung ist immer relativ zu ihrer Umgebung. Geschwindigkeiten hingegen

haben keinen Raum zur Voraussetzung; höchstens besetzen sie einen solchen »glatten

Raum« in Deleuzes und Guattaris Vorstellung, der immer genau so groß ist, wie er

besetzt ist, und der weder logisch noch ontologisch einer Geschwindigkeit vorgän-

gig ist. Geschwindigkeiten sind Raum-Zeit. Physikalisch wird die Geschwindigkeit

berechnet, indem der Raum durch die Zeit geteilt wird (zum Beispiel Kilometer

46 Dieser Gedankengang ist hier als etwas zugespitzt aufzufassen. Es soll damit nicht gesagt

sein, bei indigenen Völkern würde grundsätzlich nicht verobjektiviert. Genauso wenig soll

damit gesagt sein, wer Landwirtschaft betreibe habe ein ausschließlich verobjektivierendes

Verhältnis zur Natur.

47 Ebd., S. 524f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Philosophie der transnationalen Migration

pro Stunde). Geschwindigkeit ist der Raum im Verhältnis zur Zeit. Sie zerstört

den Raum nicht, sie fällt mit ihm respektive der Zeit in eins. Deleuze und Guatta-

ri bezeichnen Bewegung als extensiv und Geschwindigkeit als intensiv. In dieser

Hinsicht kann Geschwindigkeit als »absolute Bewegung« verstanden werden. Eine

Geschwindigkeit kann sehr langsam oder sogar immobil sein, sie bleibt trotzdem

eine Geschwindigkeit.

Die Bewegungen des nomadischen Individuums sind keine relativen Bewegun-

gen von einem Punkt zum anderen, sondern sie sind zyklisch und absolut. Wie

oben bereits erläutert, bewegen sich Nomad:innen in dem Sinne nicht. Die nomadi-

sche »Bewegung« besteht in Geschwindigkeit: einer zyklische (»Wirbel-«)Bewegung.

Die nomadische Bewegung kann langsam oder schnell ablaufen, sie strebt aber

auf kein Ziel hin und sie erreicht auch nie einen Punkt. Man könnte auch sagen,

die nomadische Bewegung ist »sesshaft« im Sinne von immobil: Sie verbleibt an

ihrer Mitte, sie verbleibt an ihrem »Ort« (der über viele geographische Orte ver-

teilt sein kann). Transnationale Pendelmigrant:innen leben in ihrer mobilen Mitte,

aus der sie sich nie herausbegeben. Das Leben in einem stabilen transnationalen

Raum kann sehr »sesshaft« im Sinne von stabil und ruhig sein. Das ist nicht die

Sesshaftigkeit desjenigen »Sesshaften«, der besetzt (»sitzt«), um zu kontrollieren.

Ein anschauliches Beispiel sind auch die hochqualifizierten Mobilen, die sich geo-

graphisch zwar viel bewegen, aber sozial und kulturell ihre Sozietäten dabei nicht

verlassen.

»Die Notwendigkeit, eine strenge Unterscheidung zwischen Seßhaften, Migran-

ten undNomaden beizubehalten, kann tatsächliche Vermischungen nicht verhin-

dern, sondern macht sie im Gegenteil umso notwendiger. Und man kann den all-

gemeinen Prozeß des Seßhaftwerdens, dem die Nomaden unterlegen sind, nicht

betrachten, ohne zugleich an die Schübe an lokaler Nomadisierung zu denken,

von denen die seßhafte Bevölkerung ergriffenwurde und die die Zahl derMigran-

ten […] erhöht hat.«48

Bei der Unterscheidung zwischen Sesshaftigkeit, Nomadentum und Migration im

Anschluss an Deleuze und Guattari handelt es sich um eine analytische Unterschei-

dung, die faktisch nicht in Reinform auftritt. Im Gegenteil ist es nach Deleuze und

Guattari sogar so, dass die ständige Vermischung der drei sozialen Bewegungsmo-

di die analytische Trennung erst konstituiert. Aus Nomadik kann Migration wer-

den, aus Migration Nomadentum, Sesshafte können Migrierende oder Nomad:in-

nen werden und umgekehrt. Migration und Nomadik können gemischt auftreten,

sich abwechseln oder kombiniert werden. Sesshaftigkeit kann ebenfalls sowohl mit

Migration als auch mit Nomadentum kombiniert werden.

48 Ebd., S. 529.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 235

Im Anschluss an Deleuze und Guattari ist eine emphatische Sesshaftigkeit nicht

durch Unbeweglichkeit gekennzeichnet. Auch Sesshafte bewegen sich: sei es zy-

klisch im Alltag, beispielsweise zwischen Arbeitsplatz, Supermarkt undWohnung,

sei es linear in ihrer Biographie. Die Wege des »Sesshaften« können sehr kurz

und die Geschwindigkeiten sehr niedrig sein, dennoch findet eine Bewegung statt.

Umgekehrt kann auch eine nomadisch lebende Person sich kontinuierlich bewe-

gend sehr ›sesshaft‹, ›mittig‹ und ›fest‹ sein. Landwirtschaftliche Saisonarbeits-

kräfte zwischen Ost- und Westeuropa oder hochqualifizierte Mobile, die als »Ex-

pats« bei Umzügen von einer globalen Metropole in eine andere ihr kulturelles,

sprachliches und soziales Umfeld nie verlassen: Sie »wohnen« in ihren Bewegungs-

abläufen und haben sich darin eingerichtet.

Die Unbeweglichkeit an sich existiert demnach gar nicht: Nach der Bewegung

ist vor der Bewegung, Nicht-Bewegung ist eine Pause. Sesshaftigkeit ist nicht

Nicht-Bewegung, sondern eine räumliche Art und Weise, Kontrolle auszuüben. Die

»herkömmliche Sesshaftigkeit«, die der Migration gegenübergestellt wurde, kann

als »Prä- und Postmigration« sowie als niedrige Geschwindigkeit beschrieben

werden. »Sesshafte« sind also nicht »sesshaft«, sondern langsam.

Was Sesshaftigkeit tatsächlich aber auszeichnet, ist die Nutzung des Raumes zu

Kontrollzwecken. Damit geht eine bestimmteWeltbeziehung einher. Die Idee, andere

Länder zu kolonisieren, beruht auf einer paradox-sesshaften Weltbeziehung des

europäischen Daseins. Zentral ist in diesem Zusammenhang auch die Vorstellung

von Landeigentum. Anschließend kommen Deleuze und Guattari zu dem Schluss,

dass

»Schwerkraft, Gravitas, […] das Wesen des Staates [ist]. Das bedeutet nicht, daß

der Staat keine Geschwindigkeit kennt, sondern daß er nur darauf angewiesen

ist, daß noch die schnellste Bewegung nichtmehr der absolute Zustand eines sich

bewegenden Körpers ist, der einen glatten Raum besetzt, sondern zum relativen

Merkmal eines ›bewegten Körpers‹ wird, der in einem eingekerbten Raum von ei-

nem Punkt zum anderen geht. In diesem Sinne ist der Staat unaufhörlich damit

beschäftigt, die Bewegung aufzulösen, wieder zusammenzusetzen und zu trans-

formieren oder die Geschwindigkeit zu regulieren.«49

Das Wesen des Staates ist ihrer Auffassung zufolge Schwerkraft.50 Damit ist ge-

meint, dass ein Staat darauf angewiesen ist, die Bewegungen zu kontrollieren und

für die eigenen Zwecke nutzbar zu machen. Der Staat ist »sesshaft«: Er nutzt

Räumlichkeit, um politische Kontrolle auszuüben. Manche Bewegungen werden

49 Ebd., S. 532.

50 Deleuze und Guattari meinen mit »Staat« oder »Staatsapparat« nicht konkrete und reale

(National-)Staaten, sondern vielmehr eine abstrakte »Staatlichkeit«.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Philosophie der transnationalen Migration

eingeschränkt, andere in gewisse Bahnen geleitet, wiederum andere werden be-

schleunigt. Was ein Staat nicht kontrollieren, ja nicht einmal abbilden kann, ist

die Struktur des glatten Raumes. Sämtliche Bewegungen, die im Modus der »ab-

soluten Geschwindigkeit« der zyklischen Nomadik oder auch im rhizomatischen

Kontext des Netzwerks stattfinden, kann ein Staat in seinem newtonschen Raum

epistemisch nicht erfassen. Deshalb muss er diese Bewegungen in relative Bewe-

gungen mit vorgängiger Räumlichkeit transformieren. Dazu muss ein Raum postu-

liert werden. Ein Raum wird postuliert, indem Grenzen gesetzt werden: Grenzen

sind logisch betrachtet Postulate. Sie gründen auf nichts, aber sie sind notwendige

Stützpfeiler in einem Begründungssystem. In diesem staatlichen Begründungs-

system können dann beispielsweise nomadische Bewegungen auf glattem Raum

in »internationale Migrationsbewegungen« transformiert werden. Über die trans-

formierten oder übersetzten Bewegungen kann der Staat dann Aussagen machen

oder Kontrolle ausüben, das kann sogar ein und dasselbe sein. Aber nie kann der

Staat die »Bewegungen an sich« wiedergeben, geschweige denn kontrollieren. Er

kontrolliert nur bestimmte Transformationen der Bewegungen in einem bestimm-

ten, postulierten Gebiet.51

»Einer der Gründe für die Hegemonie des Westens liegt darin, daß seine Staats-

apparate dazu in der Lage waren, das Meer einzukerben, indem sie […] den Atlan-

tik annektierten. Aber dieses Unternehmen führte zu einem höchst unerwarteten

Resultat: dieMultiplikation der relativen Bewegungen und die Intensivierung von

relativenGeschwindigkeiten imgekerbtenRaum führten schließlich zur Rekonsti-

tution eines glatten Raumes oder einer absoluten Bewegung.«52

Die Kolonisierung, die »Einkerbung« (nicht nur) des Atlantiks durch Europa führt

durch Intensivierung und Beschleunigung relativer Bewegungen zur Herstellung

eines neuen »glatten Raumes« in absoluter Bewegung, das heißt zur Herstellung

von reiner Geschwindigkeit. Der Prozess der »Globalisierung« in Form eines kapi-

talistischen Wirtschaftens kann als die Herstellung dieses global glatten Raumes,

die Herstellung einer großen und bloßen Geschwindigkeit, aufgefasst werden. Un-

zählige kleine und große relative Bewegungen über den Atlantik und durch sämt-

liche Kolonien münden in eine große »absolute« Bewegung, das heißt Geschwin-

digkeit: die Globalisierung. Ein Phänomen der Globalisierung ist es ja tatsächlich,

dass der westliche Kulturkreis der einzige ist, bei dem die Geschwindigkeiten und

Gleichzeitigkeiten – nach eigenen Maßstäben! – nicht »durcheinandergeraten«

51 In einem anderen Kontext spricht Paul Virilio von den Toren der Stadt als »Staudämme und

Filter gegendie Fluidität«, Virilio, Paul,Geschwindigkeit undPolitik, übersetzt vonRonaldVoul-

lié, Berlin 1980, S. 14f.

52 Deleuze, Gilles und Félix Guattari, Tausend Plateaus, S. 533f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 237

sind: Nur in Bezug auf den westlichen Kulturkreis (»the west«), wie oben in Kapi-

tel 4 erläutert wurde, kann stringent von einer »Entwicklung« hin zur »Moderne«

gesprochen werden, und von einer »modernen Gesellschaft«, in der vergangene

Sozietätsformen »aufgehoben« sind. Die Übrigen (»the rest«) sehen sich dem Pro-

blem ausgesetzt, sich für ihre davon abweichende Form der »Entwicklung« – zum

Beispiel für die Gleichzeitigkeit von »modernem« Staat und »traditionellen« Stam-

messtrukturen – rechtfertigen zu müssen. »Entwicklung« kann es nur geben, wo

relative Bewegung möglich ist. Im glatten Raum der absoluten Bewegung, also im

Modus der reinen Geschwindigkeit, ist Entwicklung nicht möglich. Es kann al-

so auch in Referenz auf die Herausforderung postkolonialer Geschichtsschreibung

konstatiert werden, dass es bei »Globalisierung« weniger um ein räumliches, als

vielmehr um ein temporales Phänomen geht: Globalisierung ist eine Geschwindig-

keit. Als solche kann sie allein keine Entwicklung im nachhaltigen Sinn ermöglichen.

Entwicklung ist im Kontext der Globalisierung möglich, wenn in einzelnen (loka-

len oder staatlichen) Rahmungen diese Geschwindigkeit der Globalisierung auf ir-

gendeine Art und Weise in relative Bewegung(en) transformiert wird. Umgekehrt

stellt die Staatlichkeit nach Deleuze und Guattari aber auch durch kontrollierte

relative Bewegungen wieder – unbeabsichtigt – absolute, unkontrollierbare Bewe-

gungen auf glattem Raum her. So entstand beispielsweise die (absolute) Geschwin-

digkeit der Globalisierung aus der relativen Bewegung der Kolonisierung heraus.

Zusammengefasst: In Anschluss an Deleuze und Guattari können in einer so-

zialen Bewegungslehre drei Modi unterschieden werden: Migrantik, Nomadik und

Sesshaftigkeit. Migration erfolgt von Punkt zu Punkt, der Weg ist den Punkten

untergeordnet. Sie erfolgt in »gekerbten« Räumen; Migration hat einen Raum zur

Voraussetzung, in dem sie stattfindet. Bei der Nomadik sind hingegen die Punkte

den Wegen untergeordnet. Nomadik erfolgt in einem »glatten« Raum, man könn-

te auch sagen, auf einem Plateau. Der Raum oder die Ebene werden »besetzt, oh-

ne zu zählen«, das heißt sie sind immer genau so groß, wie sie besetzt sind. Es

gibt keinen Raum, der der nomadischen Bewegung logisch oder ontologisch vor-

gängig wäre: Die nomadische Bewegung ist ihre Räumlichkeit selbst, das noma-

dische Individuum lebt die Räumlichkeit. Die Sesshaftigkeit schließlich zeichnet

die Nutzung der Räumlichkeit zu Kontrollzwecken aus. Damit geht eine bestimm-

te Weltbeziehung einher, die auf die newtonsche Raumvorstellung aufbaut. In der

Sesshaftigkeit wird der Raum eingekerbt, um ihn kontrollierbar zumachen.Nicht-

Bewegung gibt es in dem Sinne nicht.

Daran anschließend muss zwischen Bewegung und Geschwindigkeit unter-

schieden werden. Bei Migration handelt es sich um eine gegenüber dem Raum re-

lative Bewegung im engeren Sinn, Nomadik ist als zyklische Bewegung »absolut«,

das heißt nicht in Relation auf eine vorgängige Räumlichkeit zu verstehen. No-

madik ist Geschwindigkeit. Wie bei einem Netzwerk entspricht im nomadischen

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Philosophie der transnationalen Migration

Raumder Raum selbst seinem »Inhalt.« Außerdem ist der nomadische glatte Raum

genauso grenzenlos wie das rhizomatische Netzwerk.

Ein »Staat« sieht sich nach Deleuze und Guattari vor die Aufgabe gestellt, die

unkontrollierbaren zyklischen Bewegungen, die Geschwindigkeiten sind, in relati-

ve, kontrollierbare Bewegungen zu transformieren. Das geschieht, indem ein re-

lativer Raum – zum Beispiel ein Hoheitsgebiet – postuliert wird. Innerhalb dieses

Raumes können die absoluten Bewegungen (des Kapitals, der Nomad:innen …) in

relative Bewegungen (der Volkswirtschaft, der Migrant:innen …) transformiert und

urbar gemacht werden. Die »Bewegungen an sich« sind für den Staat unerkennbar

und unkontrollierbar.

Entwicklung im Sinne von Geschichte ist nur in einem gekerbten Raum mög-

lich. In glatten Räumen, auf Ebenen und in rhizomatischenNetzwerken kann keine

geschichtliche Entwicklung stattfinden. Das liegt daran, dass dort keine relativen

Bewegungen möglich sind. Es gibt nur hohe oder niedrige Geschwindigkeit und

Formveränderungen wie Wachstum, Schwund, Akkumulation und Ausdünnung.

Wenn z.B. Globalisierung als eine einzige Geschwindigkeit aufgefasst wird, kann

Globalisierung an sich keine Entwicklung bringen. Entwicklung kann aber ent-

stehen, wenn die abstrakte Geschwindigkeit in relative Bewegungen transformiert

wird. Dazu sind politische, lokale und im besten Fall ethisch gestützte Konkretio-

nen erforderlich.

Im Folgenden soll deshalb der Ort als Konkretion von soziopolitischen Verhält-

nissen und als Ankerpunkt der beweglichen Netzwerke untersucht werden.

5.3 Theorie des Ortes

Seit etwa zwanzig Jahren ist in den Sozial- und Kulturwissenschaften die Rede von

einem »Spatial Turn« (räumlicheWende). ImAnschluss anMichel Foucault und den

Geographen Edward Soja wird von einem transdisziplinären neuen Raumparadig-

ma gesprochen. Foucault stellt fest: »Die große Obsession des 19. Jahrhunderts war

bekanntlich die Geschichte […]. Unsere Zeit ließe sich dagegen eher als Zeitalter

des Raumes begreifen. Wir leben im Zeitalter der Gleichzeitigkeit, des Aneinan-

derreihens, des Nahen und Fernen, des Nebeneinander und des Zerstreuten.«53

Dass es sich beim »Spatial Turn« um eine forschungsparadigmatischeWende han-

delt, ist zwar umstritten, aber in Foucaults Feststellung steckt ein gewisser analyti-

53 Foucault, Michel, Von anderen Räumen, in: Ders., Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits, Bd. 4,

hg. von Defert, Daniel und François Ewald, Frankfurt a.M. 2005, S. 931-942. Hier zitiert aus

Dünne, Jörg und Stephan Günzel (Hg.), Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kul-

turwissenschaften, Frankfurt a.M. 2006, S. 317-329, hier S. 317.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 239

scher Gehalt.54 Dirk Quadflieg stellt in Bezug auf das Zitat von Foucault fest, dass

»im sogenannten Poststrukturalismus […] räumliche Denkfiguren eine neuartige

Bedeutung [gewinnen]«,55 vor allem weil räumliche Anordnungen in poststruktu-

ralistischen Ansätzen methodisch relevant werden.56 Auch Foucault beispielsweise

setze mit der Methode der Diskursanalyse eine räumliche Betrachtungsweise me-

thodisch ein.57 Nicht zuletzt vor demHintergrund postkolonialer kritischer Ansät-

ze (vgl. Kap. 4) ist beispielsweise deutlich geworden, dass sich durch die »Globa-

lisierungserfahrungen, die das Modernisierungsparadigma in eine Krise gestürzt

haben, […] Konstellationen eines räumlichen Nebeneinander sich nicht mehr län-

ger durch ein hierarchisches [»historisches«] Verhältnis von ›fortschrittlich‹ oder

›rückständig‹ beschreiben lassen.«58 Die transnationale Wende in der Migrations-

forschung kann durchaus in diesem Kontext gesehen werden. Die Annahme, Na-

tionalstaaten seien die universale Form dessen,was die Entwicklung einer »moder-

nen Gesellschaft« ermögliche oder ausmache, steht zur Disposition. Ebenso wur-

de das Entwicklungsparadigma »hin zur Moderne« überhaupt infrage gestellt. Im

Kontext dieser Debatten setzt eine philosophische Auseinandersetzung mit Raum-

und Ortsbegriffen ein.59 Die Vorstellungen von Raum und Ort und die begriffli-

chen Rollen, die ihnen von den verschiedenen Denker:innen zugewiesen werden,

spiegeln dabei oft zentrale Aspekte philosophischer Gedankengebäude wider.

Annika Schlitte, Thomas Hünefeldt, Joost van Loon und Daniel Romić erhoffen

sich von einer Philosophie des Ortes Unterstützung bei einer Überwindung des ir-

reführenden Antagonismus von »Raum« und »Zeit«. Der Ort könntemöglicherwei-

54 Nach Quadflieg, Dirk, Philosophie, in: Günzel, Stephan (Hg.), Raumwissenschaften, Frankfurt

a.M. 2009, S. 274-289, hier S. 274; Döring, Jörg, und Tristan Thielmann (Hg.), Spatial Turn: das

Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissenschaften, Bielefeld 2008; Günzel, Stephan (Hg.),

Raumwissenschaften, Frankfurt a.M. 2009; Hünefeldt, Thomas, Joost van Loon, Daniel Romić

und Annika Schlitte (Hg.), Philosophie des Ortes. Reflexionen zum Spatial Turn in den Sozial- und

Kulturwissenschaften, Bielefeld 2014.

55 Quadflieg, Dirk, Philosophie, S. 274.

56 Vgl. ebd.

57 Vgl. ebd., S. 275.

58 Döring, Jörg, und Tristan Thielmann, Was lesen wir im Raume? Der Spatial Turn und das ge-

heimeWissen der Geographen, in: Dies. (Hg.), Spatial Turn: das Raumparadigma in den Kultur-

und Sozialwissenschaften, Bielefeld 2008, S. 7-48, hier S. 23. Vgl. dazu auch Middell, Matthias,

Der Spatial Turn und das Interesse an der Globalisierung in der Geschichtswissenschaft, im selben

Band S. 103-123.

59 Vgl. beispielsweise Hünefeldt, Thomas u.a., Philosophie des Ortes; Dünne, Jörg und Stephan

Günzel (Hg.), Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt

a.M. 2006; Günzel, Stephan, Vom Raum zum Ort – und zurück, in: Thomas Hünefeldt u.a.,

Philosophie des Ortes, S. 25-44; Ders. (Hg.), Texte zur Theorie des Raums, Stuttgart 2013; Quad-

flieg, Dirk, Philosophie; Waldenfels, Bernhard, Ortsverschiebungen. Zeitverschiebungen. Modi

leibhaftiger Erfahrung, Frankfurt a.M. 2016 (zuerst 2009).

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Philosophie der transnationalen Migration

se eine Vermittlerrolle zwischen einem temporistischen und spatialistischen Den-

ken einnehmen.60 Des Weiteren sei eine Argumentation, die vom Ort statt vom

Raum ausgehe, dahingehend im Vorteil, dass sie sich nicht zwischen »soziologi-

schen Konstruktivismus« des Raumes und »geographischem Determinismus« des

Raumes entscheiden müsse, sondern in der Nähe zur vor Ort gestalteten Lebens-

praxis eine dritte Position einnehmen könne.61 Schließlich gewönnen Orte auch

im Kontext der weltweit zunehmenden Vernetzung für viele wieder an Bedeutung,

weshalb eine philosophische Debatte über den Ort auch aus diesem Grund ange-

bracht sei.62

Insbesondere einige phänomenologische Ansätze setzen sich philosophischmit

demOrt auseinander. Den Ausgangspunkt, der im transnationalenMigrationsmo-

dell bisher vernachlässigt wurde, stellt dabei »das leibliche Ich, das sich durch seine

eigenen Bewegungen eine Welt erschließt«, dar.63 Bernhard Waldenfels beispiels-

weise versucht, eine Theorie des Ortes im Kontext der Organisation, Ordnung und

Konstitution von Erfahrung zu entwickeln.64 »Das bedeutet, dass […] Sinnhorizon-

te, Affektionsmodi, Darstellungsweisen, Verlaufsformen, Felder, Perspektiven, Re-

liefs, Achsen, Dimensionen und Gefüge, die in einer Zwischensphäre von Prakti-

ken, Techniken und Medien ihre wechselnde Ausgestaltung erfahren«, im Mittel-

punkt stehen.65 Auch Tim Cresswell konstatiert, dass Orte gegenüber Räumen Be-

deutungsträger seien.66 Nach Annika Schlitte ist auch aus diesemGrund eine phäno-

menologische oder hermeneutische Annäherung an Ortsbegriffe sehr plausibel.67

Orte sind bei ihr »Erlebniseinheiten, denen eine Bedeutung zukommt, die sowohl

individuell als auch kulturell und sozial geprägt wird.«68 Der Ort spielte dabei eine

zentrale Rolle für den Zugang zur Welt: »Orte sind jedoch nicht einfach Dinge in

der Welt, sondern selbst eine Bedingung des Weltverstehens. Unser Zugang zur Welt

ist stets leiblich und damit örtlich vermittelt [Hervorh. C.E.].«69 Orte sind also

60 Vgl. Hünefeldt, Thomas, Joost van Loon, Daniel Romić und Annika Schlitte, Einleitung: Philo-

sophie des Ortes, in: Dies., Philosophie des Ortes, S. 7-24, hier S. 13. Das erhoffen sich auch phä-

nomenologisch geprägte Denker, vgl. beispielsweise Waldenfels, Bernhard, Ortsverschie-

bungen. Zeitverschiebungen, S. 9.

61 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Ortsverschiebungen. Zeitverschiebungen, S. 13f.

62 Vgl. ebd., S. 14. Vgl. dazu auch die Entwicklung des Begriffs der Glokalisierung. Robertson,

Roland, Glokalisierung: Homogenität und Heterogenität in Raum und Zeit, in: Beck, Ulrich

(Hg.), Perspektiven der Weltgesellschaft, Frankfurt a.M. 1998, S. 192-220.

63 Waldenfels, Bernhard, Ortsverschiebungen. Zeitverschiebungen, S. 19.

64 Vgl. ebd., S. 20.

65 Ebd., S. 10f.

66 Vgl. Cresswell, Tim, Place – a Short Introduction,Malden/Oxford 2004, S. 7.

67 Schlitte, Annika, Das Erhabene als Ortserfahrung, in: Thomas Hünefeldt, Daniel Romic, Joost

van Loon und Dies. (Hg.), Philosophie des Ortes, Bielefeld 2014, S. 45-62, hier S. 49.

68 Schlitte, Annika, Das Erhabene als Ortserfahrung, S. 49f.

69 Ebd., S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 241

nicht bloß geographische Punkte, sondern eine Bedingung für das Weltverstehen

überhaupt. Ähnlich argumentiert Kitaro Nishida (s.u.): Der Zugang zur Welt jedes

Einzelnen sei stets über Orte vermittelt. Das gilt auch für kulturelle und sozia-

le Kollektivvorstellungen und Bedeutungszuschreibungen (wie historische Stätten,

Sehenswürdigkeiten oder Denkmäler).

Andrew Kirby macht in diesem Zusammenhang darauf aufmerksam, dass

letztlich Orte die Arenen sind, in denen soziale und politische Angelegenheiten ge-

regelt werden. So hat beispielsweise auch jeder (demokratische) Staat mindestens

einen institutionalisierten Ort, an dem er stattfinden kann: das Parlament. Auch in

(post)migrantischen Lebenspraxen spielen Orte eine zentrale Bedeutung, egal wie

mobil oder immobil Personen sind. So schaffen sich beispielsweise transnationale

Pendelmigrant:innen im Ruhestand ihre »Zuhauses« an verschiedenen Orten in

verschiedenen Ländern (vgl. Kap. 2.2.2.1).

Ich identifiziere die sozialtheoretische Bedeutung des Ortes darüber hinaus

darin, dass nur an Orten Begegnungen mit dem Anderen stattfinden können. Wie in

der alttestamentarischen Szene Abraham vor seinem Zelt im Hain von Mamre drei

Reisenden begegnet, erkennt JacquesDerrida in der biblischen Begegnungmit dem

»Nächsten« die Begegnung mit dem Anderen schlechthin, mit dem unbekannten

Gegenüber, mit dem anderen und doch gleichen Menschen.70 Die Begegnung mit

dem Anderen kann nur lokal erfolgen und ist – neben der Bindung und der so-

zialen Bewegungslehre – der dritte sozialtheoretische Eckpunkt, der hier skizziert

werden soll.

Zunächst sollen hierfür Heideggers Erörterung des Wohnens und sein Begriff

vom Ort näher untersucht werden. Diese werden zu Flussers Auffassung vonWoh-

nen und Heimat in Beziehung gesetzt (Kap. 5.3.1).

Darauf folgt eine Auseinandersetzung mit den Überlegungen Nishida Kitaros,

bei denen der Ort die Bedingung der Möglichkeit von Erkenntnis überhaupt dar-

stellt. Daraus können Schlüsse für ein philosophisch-topologisches Denken gezo-

gen werden (Kap. 5.3.2).

Da an Orten Begegnungen stattfinden, sind sie im Anschluss an Derrida und

Kirby potenziell soziopolitische Arenen. In Anschluss an Holerts und Terkessidis’

Feststellung, dass die Frage nach Orten auch die Frage nach politischer Mitbestim-

mung und nach der Gestaltung dieser Orte impliziert, wird hier deshalb in Aus-

einandersetzung mit Aristoteles’ und Arendts Denken der Ort als (Sozio-)Polis, also

der Ort als politische Entität, untersucht (Kap. 5.3.3). Im Anschluss daran sollen die

Ergebnisse sozialtheoretisch zusammengefasst und kontextualisiert werden (Kap.

5.3.4).

70 Die Reisenden in der biblischen Szene sind zwar keine Menschen sondern Engel, das weiß

aber Abraham nicht, weshalb es für Abrahams Handeln zunächst nicht relevant ist.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Philosophie der transnationalen Migration

5.3.1 Wohnen

Heidegger leitet die Bedeutung von »bauen« und »wohnen« aus dem althochdeut-

schen »buan«, was »wohnen« bedeutet, ab. DemselbenWort entstammen zum Bei-

spiel auch der »Nachbar« (der »Nachgebauer«), »(Acker)bau«, »Anbau« (vonGemüse

oder Getreide), aber auch ich »bin« und du »bist«.71

»Was heißt dann: ich bin? Das alteWort ›bauen‹, zu dem das ›bin‹ gehört, antwor-

tet: ›ich bin‹, ›du bist‹ besagt: ich wohne, du wohnst. Die Art, wie du bist und ich

bin, dieWeise, nach derwirMenschen auf der Erde sind, ist das Buan, dasWohnen.

Mensch sein heißt: Als Sterblicher auf der Erde sein, heißt: wohnen.«72

Heideggers Auffassung nach hat nicht das Bauen das Wohnen zum Ziel, sondern

das Bauen selbst sei bereits ein »Wohnen«:73 »Wir wohnen nicht, weil wir gebaut

haben, sondernwir bauen und haben gebaut, insofernwir wohnen, d.h. als dieWoh-

nenden sind [Hervorh. imOrig.].«74 FürHeidegger sindMenschenwesentlichWoh-

nende. Als solche wohnenden Wesen »bauen« sie, Gebäude genauso wie Pflanzen

auf Äckern an. Die Begründung für diese Wesenhaftigkeit des Menschen erfolgt

rein etymologisch. »Wohnen« ist nach Heidegger also keine menschliche Praxis

oder Technik, sondern eine wesentliche Weise Mensch zu sein.

»Inwieweit gehört [nun] das Bauen in dasWohnen? […]Was ist ein gebautes Ding?

Als Beispiel diene unserem Nachdenken eine Brücke.

Die Brücke schwingt sich leicht und kräftig über den Strom. Sie verbindet nicht

nur schon vorhandene Ufer. Im Übergang der Brücke treten die Ufer erst als Ufer

hervor. Die Brücke läßt sie eigens gegeneinander über liegen. Die andere Seite ist

durch die Brücke gegen die eine abgesetzt. Die Ufer ziehen auch nicht als gleich-

gültige Grenzstreifen des festen Landes den Strom entlang. Die Brücke bringt mit

den Ufern jeweils die eine und die andereWeite der rückwärtigen Uferlandschaft

an den Strom. Sie bringt Strom und Ufer und Land in die wechselseitige Nachbar-

schaft. Die Brücke versammelt die Erde als Landschaft um den Strom. So geleitet

sie ihn durch die Auen [Hervorh. im Orig.].«75

Es ist nach Heidegger nicht so, dass die Brücke in der Landschaft vorhanden ist,

sondern die Brücke gestaltet und schafft die Landschaft erst, die Brücke versammle

die Erde als Landschaft um den Strom. Sie fügt die Ufer zusammen und lässt sie

71 Vgl. Heidegger, Martin, Bauen, Wohnen, Denken, in: Ders., Vorträge und Aufsätze, Pfullingen

1954, S. 145-162, hier S. 147.

72 Ebd.

73 Ebd., S. 146.

74 Vgl. ebd., S. 149.

75 Ebd., S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 243

als solche erst in Erscheinung treten. Die Brücke gibt der Landschaft ihren Zusam-

menhang und ihre Bedeutung. Heidegger artikuliert nicht die Vorstellung eines

»leeren Raumes«, der mit Landschaft oder Gebäuden gefüllt ist. Es ist umgekehrt:

Erst die Brücke schafft den Raum. Erst der Sinnzusammenhang von Brücke, Ufer,

Strom und Auen ergibt nach Heidegger einen Raum. Ohne die Brücke wäre dieser

Raum um den Strom herum nicht als solcher gegeben.

»Der Ort ist nicht schon vor der Brücke vorhanden. Zwar gibt es, bevor die Brücke

steht, den Strom entlang viele Stellen, die durch etwas besetzt werden können.

Eine unter ihnen ergibt sich als ein Ort und zwar durch die Brücke. So kommt denn

die Brücke nicht erst an einem Ort hin zu stehen, sondern von der Brücke selbst

her entsteht erst ein Ort. […] Aus dieser Stätte bestimmen sich Plätze und Wege,

durch die ein Raum eingeräumt wird [Hervorh. im Orig.].«76

Bevor die Brücke gebaut ist, gibt es am Fluss nur Stellen. Erst von der Brücke her

entsteht der Ort als Ort und die Landschaft als Landschaft. Es ist der Sinnzusam-

menhang, der den Ort erst kreiert.

»Dinge [wie die Brücke], die solcher Art Orte sind, verstatten jeweils erst Räume

[…]. Raum ist wesenhaft das Eingeräumte, in seine Grenze eingelassene. Das Ein-

geräumte wird jeweils gestattet und so gefügt, d.h. versammelt durch einen Ort,

d.h. durch ein Ding von der Art der Brücke.Demnach empfangen die Räume ihrWesen

aus Orten und nicht aus ›dem‹ Raum [Hervorh. im Orig.].«77

Der Raum ist hier bei Heidegger kein Behälter, es gibt keinen ontologisch vorgän-

gigen leeren Raum, sondern Räume entstehen erst durchOrte. »Die Räume, die wir

alltäglich durchgehen, sind von Orten eingeräumt.«78 Und »deshalb ist das Bauen,

weil es Orte errichtet, ein Stiften und Fügen von Räumen.«79 Das Bauen errichtet

Orte, Orte stiften Räume.

»Doch der Raum ist kein Gegenüber für den Menschen. […] Sage ich ›ein Mensch‹

und denke ich mit diesemWort denjenigen, der menschlicher Weise ist, das heißt wohnt,

dann nenne ich mit dem Namen ›ein Mensch‹ bereits den Aufenthalt im Geviert

bei den Dingen […]. Räume und mit ihnen ›der‹ Raum sind in den Aufenthalt der

Sterblichen stets schon eingeräumt. Räume öffnen sich dadurch, daß sie in das

Wohnen desMenschen eingelassen sind. Die Sterblichen sind, das sagt: wohnend

durchstehen sie Räume aufgrund ihres Aufenthaltes bei Dingen und Orten. […]

Wenn ich zum Ausgang des Saales gehe, bin ich schon dort und könnte gar nicht

hingehen, wenn ich nicht so wäre, daß ich dort bin. Ich bin niemals bloß hier als

76 Ebd., S. 154.

77 Ebd., S. 154f.

78 Ebd., S. 157.

79 Ebd., S. 159.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Philosophie der transnationalen Migration

der abgekapselte Leib, sondern ich bin dort, d.h. den Raum schon durchstehend,

und nur so kann ich ihn durchgehen [Hervorh. C.E.].«80

Im Aufenthalt der Sterblichen, das heißt der Menschen, derenWeise zu sein es ist,

zu wohnen, gibt es nur eingeräumte Räume. »Die Sterblichen« bewegen sich im

Raum immer unter der Bedingung, Wohnende zu sein. Nur durch sie entstehen

diese Räume als Räume, denn nur durch dieWohnenden – das heißt nur durch die

Menschen – entstehen Orte, die diese Räume beräumen und stiften. Der Raum ist

deshalb kein Gegenüber für den Menschen, sondern in gewisser Weise ein Teil

oder eine Folge von ihm. Die Wohnenden schaffen Orte und damit auch Räume.

Der »Wohnende« ist der Mensch. Mensch zu sein heißt, in wohnender Weise auf

der Erde zu sein.

Für Menschen, die unterwegs sind, reisen, migrieren, nicht mehr oder noch

nicht wohnen, bedeutet das, ihr menschlichesWesen nicht auszuleben.Man könn-

te dies als eine Anthropologie der Sesshaftigkeit81 bezeichnen: Mensch im umfas-

senden Sinne ist der Mensch, der wohnt. Der migrierende Mensch wäre damit ein

Wesen, das sein Wesen nicht (oder noch nicht oder nicht mehr) ausleben kann; er

wäre ein uneigentliches, von sich selbst entfremdetes, mangelhaftes »Un«wesen.

»Der Bezug des Menschen zu Orten und durch Orte zu Räumen beruht im

Wohnen. Das Verhältnis von Mensch und Raum ist nichts anderes als das wesent-

lich gedachte Wohnen«, fasst Heidegger schließlich zusammen.82 Das »wesentlich

gedachte Wohnen« spricht also das Verhältnis des Menschen zum Raum aus. Es

handelt sich immer um ein wohnendes Verhältnis. Aus wohnender Sicht erkennen

und vermessen Menschen Ort und Raum, aus wohnender Sicht bzw. Seinsweise

heraus bewegen sie sich in den eingeräumten Räumen.

Das bedeutet, nach Heidegger kann der Mensch diese existenziale Bedingung

des Wohnens nie verlassen. Wenn er migriert oder reist, muss er sein »Wesen«

aussetzen. Demnach ist auch klar, dass jede Bewegung, Reise oder Migration eine

Sesshaftigkeit zum Ziel haben muss, da der Mensch wesentlich einWohnender ist.

»DasWohnen aber ist der Grundzug des Seins, demgemäß die Sterblichen sind.«83

NachHeidegger wohnenMenschen nicht, weil sie gebaut haben, sondern sie bauen

und haben gebaut, insofern sie wesentlich Wohnende sind (vgl. o.). Der Wohnraum

dient keinem Zweck, sondern er ist menschlicher Selbstzweck und essenziell. Der

Wohnraum dient nicht als Rückzugs- oder Schutzraum,Wohnen ist bei Heidegger

Menschsein.

80 Ebd., S. 157f. Als das »Geviert« bezeichnet Heidegger die Göttlichen, die Sterblichen, den

Himmel und die Erde. Dieser Kontext ist hier aber nicht weiter von Belang.

81 Sesshaftigkeit im herkömmlichen Sinn, nicht im Anschluss an Deleuzes und Guattaris Defi-

nition. Zur Zusammenführung s.u.

82 Heidegger, Martin, Bauen, Wohnen, Denken, S. 158.

83 Ebd., S. 161.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 245

Flusser sieht im Gegensatz zu Heidegger die menschliche Angewiesenheit auf

Wohnung.

»Man hält die Heimat für den relativ permanenten, die Wohnung für den aus-

wechselbaren, übersiedelbaren Standort. Das Gegenteil ist richtig: Man kann die

Heimat auswechseln oder keine haben, aber man muß immer, gleichgültig wo,

wohnen. Die Pariser Clochards wohnen unter Brücken, […] die brasilianischen

Landarbeiter in Hütten, und so entsetzlich es klingen mag, man wohnte in

Auschwitz. Denn ohne Wohnung kommt man buchstäblich um. […] Ohne Woh-

nung, ohne Schutz von Gewöhnlichem und Gewohntem ist alles, was ankommt,

Geräusch, nichts ist Information, und in einer informationslosen Welt, im Chaos,

kann man weder fühlen noch denken noch handeln.«84

Im Gegensatz zur Heimat, die man wechseln und verlieren kann,muss derMensch

wohnen, um zu überleben, denken und handeln zu können. Wie bei Heidegger

auch, gehört das Wohnen bei Flusser zum Menschenleben wesentlich dazu; aber

bei Heidegger wohnt der Mensch, weil es seinem Wesen entspricht, und bei Flus-

ser wohnt der Mensch aus existenzieller, emotionaler, praktischer und kognitiver

Überlebensnotwendigkeit. Im Anschluss an Heidegger entspricht das menschliche

Wohnen einer zweckfreien, weil wesentlichen Seinsweise, im Anschluss an Flusser

dient das Wohnen einem überlebensnotwendigen Zweck.

Heidegger repräsentiert das, was Sheller und Urry als »ontologischen Sedenta-

rismus« bezeichnet haben.85 Alles,was sich bewegt, gilt danach nicht als Seiendes als

solches. Es wird dem sich Bewegenden kein ernstzunehmender ontologischer Sta-

tus zugesprochen, es bleibt Mangel oder Zwischenstadium, Unwesentliches. Bei

Heidegger wird deutlich, welche fatalen argumentativen Folgen ein anthropologi-

scher Sedentarismus haben kann: wenn demjenigen Menschen, der sich bewegt

oder der nicht im engen Sinn wohnt, abgesprochen wird, Mensch zu sein.86

Heideggers Auffassung vom Raum ist anthropozentrisch und sedentaristisch.

Der Bezug zum Raum erfolgt seiner Auffassung nach über das wesentlich gedachte

Wohnen.Neben der potenziellen Abwertungmobiler und wohnungsloser Personen

ist das zweite Kernproblem an dieser Auffassung, dass Räumlichkeiten und Orte

anderer Personen gar nicht mitgedacht werden: Es wird sprichwörtlich kein Raum

84 Flusser, Vilém, Wohnung beziehen in der Heimatlosigkeit, S. 27.

85 Vgl. auch Urry, John,Mobilities, Cambridge 2007, S. 31.

86 Vgl. hierzu auch die Kritik von Lévinas anHeidegger: Lévinas, Emmanuel, Heidegger, Gagarin

und wir, in: Ders., Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum, Frankfurt a.M. 1992, S. 173-

176; auch Günzel, Stephan, Vom Raum zum Ort – und zurück, in: Hünefeldt, Thomas, Joost

van Loon, Daniel Romić und Annika Schlitte (Hg.), Philosophie des Ortes, S. 25-44. Es lässt sich

darüber hinaus grundsätzlich Heideggers Argumentation dahingehend kritisieren, dass die

Herleitung rein etymologisch erfolgt.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Philosophie der transnationalen Migration

für Andere gelassen. Gleichzeitig ermöglicht seine Argumentation aber die Schaf-

fung neuer Netzwerkräume, die durch Bindungen entstehen (vgl. oben Kap. 5.1.1).

Darüber hinaus lässt sich sagen, dass mit der Theoretisierung des Wohnens

als menschliches Wesensmerkmal eine Lebensnotwendigkeit philosophisch hypo-

stasiert wird. Von Heidegger wird ausgeblendet, dass Menschen – wie andere Le-

bewesen auch – auf Schutz angewiesen sind. Sie brauchen einen Rückzugsraum,

um zu schlafen, um sich auszuruhen und um den Nachwuchs groß zu ziehen. Und

nach Flusser ist dieser Rückzugsraum des Gewohnten außerdem notwendig, um

sich kognitiv zu regenerieren.

5.3.2 Logik des Ortes

Der japanische Philosoph Kitaro Nishida, 1870 geboren, gilt als einer der bedeu-

tendsten Denker undMitbegründer der modernen Philosophie in Japan.87 Ein Jahr

vor dem Erscheinen von Heideggers Sein und Zeit veröffentlicht Nishida 1926 den

Aufsatz »Ort«, den er als zentralenMeilenstein undWendepunkt in seinemDenken

wertet.88 Rolf Elberfeld schreibt über Nishida:

»Nishida ist ein Denker des Übergangs. Seine Texte sind nicht nur Zeugnisse einer

privaten Auseinandersetzung mit der westlichen Philosophietradition, vielmehr

ist sein Denken eingelagert in den Prozeß der japanischenModerne, die durch die

umfassende Rezeption der westlichen Kultur seit 1868 in Japan entstanden ist. So-

mit sind seine Texte Suchbewegungen, situiert in einemweltgeschichtlichen Pro-

zeß, den man die ›Europäisierung der Welt‹ genannt hat [Hervorh. im Orig.].«89

Nishida studierte ausführlich die westliche Philosophiegeschichte und genoss ei-

ne umfassende zen-buddhistische Ausbildung. Im Aufsatz Ort versucht er, seinen

Ortsbegriff als Fundament für eine Erkenntnistheorie und Ontologie zu etablieren.

Er will eine »Logik des Ortes« artikulieren. Zunächst konstatiert er:

»Seiendes muß sich in etwas (nanika ni oite) befinden. Wäre dies nicht der Fall,

könnte man Vorhandensein (aru) und Nichtvorhandensein (nai) nicht unterschei-

den […]. Versucht man über den Akt [der Erkenntnis] zu reflektieren, kann man

zunächst das Ich als reine Einheit des Aktes verstehen. Da das Ich aber nur dem

Nicht-Ich (higa) gegenüber gedacht werden kann, muß es etwas geben, das das

Gegenüberstehen von Ich und Nicht-Ich in sich umfaßt und die sogenannten Be-

wußtseinsphänomene in seinem Inneren zustande kommen lässt. Dieses, die Ide-

87 Vgl. Elberfeld, Rolf, Einleitung, in: Nishida, Kitaro, Logik des Ortes: Der Anfang der modernen

Philosophie in Japan, hg. von Elberfeld, Rolf, Darmstadt 1999, S. 1-19, hier S. 2.

88 Vgl. ebd., S. 1f.

89 Ebd., S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 247

enAufnehmende […] nenne ich hier, einemWort aus Platons Timaios folgend, den

Ort (basho).«90

Der Ort übernimmt also zunächst die Funktion, den erkenntnistheoretischen Zu-

sammenhang zwischen »Welt« und »Bewusstsein« zu stiften. Der Ort ist dasjenige,

was die Erkenntnis ermöglicht, er ist die Bedingung von Erkenntniszusammen-

hang.

»Das, was eine Beziehung zwischen physikalischen Räumen zustande kommen

läßt, [ist] nicht wieder der physikalische Raum, sondern vielmehr müßte es einen

Ort-Worin geben, in dem sich der physikalische Raum befindet. Auch wenn man

die in Beziehung stehenden Dinge auf das System der Beziehungen reduzieren

und ein einziges, durch sich selbst entstehendes Ganzes annehmen könnte, so

bestünde weiter keine Notwendigkeit, ähnliches wie ein Ort zu denken, der das

System der Beziehungen entstehen lässt. Damit es aber als Beziehung zustande

kommen kann, egal um welche Beziehung es sich handelt, müssen Glieder der

Beziehung gegeben sein. Zum Beispiel muß es gegenüber den Formen der Er-

kenntnis Inhalte geben. Selbst wenn man beides vereinigt und sich ein einziges

Ganzes vorstellt, muß es einen Ort geben, in demdieses Ganze gespiegelt werden

kann.«91

Der Ort ist nach Nishida also nicht nur die Bedingung der Möglichkeit von Er-

kenntnis, er ist auch die ontologische Bedingung der Möglichkeit. Der Ort stiftet

Seiendes und seine Kontexte. Ohne den Ort wäre es nicht möglich, Dinge zueinan-

der in Beziehung zu setzen oder Zusammenhänge herzustellen.Wie bei Heidegger

auch ist nach Nishida der Ort außerdem die Bedingung für den Raum und nicht

umgekehrt. Der Ort steht somit auch für das metaphysische Ganze. Er ist die epis-

temologische und ontologische Bedingung der Möglichkeit von Kontext überhaupt. Als

die Bedingung derMöglichkeit von Kontext überhaupt ist der Ort auch die logische

Grundlage: »Es ist […] der Ort, der die logische Form selbst zustande kommen lässt

[…]. Die Form der Form im wahren Sinne ist der Ort der Form.«92 Aber ist dann

nicht alles ontologisch auch auf »Ort« reduzierbar? Wie lässt sich die ontologische

Vielfalt erklären? Nishida überlegt weiter, dass es

»in einer Beziehung […] Beziehungsglieder geben [muß].Wo sollenwir diese Sub-

stanz suchen? […] Führen wir diese Substanz auf den Raum selbst zurück, so müs-

sen wir Punkte als Glieder der räumlichen Beziehung annehmen. Wenn aber die

Substanz der Beziehung sich nur durch Punkte ergäbe, so gäbe es keine Kräfte

90 Nishida, Kitaro, Logik des Ortes: Der Anfang der modernen Philosophie in Japan, Darmstadt 1999,

S. 72f.

91 Ebd., S. 73.

92 Ebd., S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Philosophie der transnationalen Migration

mehr.Was eine Kraftbeziehungwahrhaft in sich aufnimmt,mußeinKraftfeld sein.

Im Kraftfeld ist allen Linien eine Richtung eigen. Auch im Ort der Erkenntnis, der

den reinen Akt in sich umfaßt, ist allen Phänomenen eine Ausrichtung eigen.«93

Der Ort ist demnach ein Kraftfeld. Der Ort ist auch die Bedingung der Möglichkeit

von Punkten, Einzelheiten und Bewegungen. Der Ort ist in permanenten Strö-

men begriffen. »Der wahre Ort ist nicht bloß der Ort der Veränderung, sondern

der Ort des Entstehens und Vergehens.«94 Der Ort ist nicht nur die Bedingung

der Möglichkeit von ontologischem und epistemologischem Kontext, sondern er

ist Energie, er spendet das Vorhandene. Er ist das Gegenteil von Nichts, das heißt

auch Entstehen und Vergehen; er bleibt Kraftfeld und er bleibt die Bedingung der

Möglichkeit von (Erkenntnis-)Kontext.

Das kann auf das lokale und damit konkrete soziale Zusammenleben übertra-

gen werden. Der Ort ist auch die Bedingung für soziales Zusammentreffen. Nur

an Orten können Menschen sich begegnen, Orte stiften den sozialen Kontext. Am

Ort können Begegnungen stattfinden, Orte sind konkret. An Orten wohnen und

ruhen Menschen, im Anschluss an Flusser brauchen Menschen Orte, um physisch

und kognitiv zu überleben. Nach Nishida sind Orte die Bedingung von Kontext

überhaupt. Das zeigt sich im sozialen Zusammenleben besonders in der konkre-

ten lokalen Begegnung: In der direkten Begegnung kann man verstehen, dass es

ein soziales Zusammenleben mit Anderen gibt, und dass dafür ein Umgang ge-

funden werden muss. Soziale Lokalisationen sind außerdem Kraftfelder, wie es

beispielsweise große Städte sind. Soziale Energien sind also lokal bedingt. Das lokale

Zusammenleben kann im Gegensatz zur vorgestellten Gemeinschaft einer Natio-

nalgesellschaft, die trotz territorialer Definition abstrakt bleibt (imagined commu-

nities), konkreten sozialen und politischen Kontext stiften. So kann beispielsweise

auch das Parlament, eine lokale Versammlung, als eine Konkretion (neben ande-

ren) des an sich abstrakten Staates aufgefasst werden. Soziale Orte können Kräfte

entfalten und bündeln.

5.3.3 Die Soziopolis

Benhabib konstatierte, die gegenwärtige Krise des modernen Nationalstaats sei

weniger eine Krise der Demokratie, als vielmehr eine Krise der territorial begrenz-

ten und verfassten Staatsformation (vgl. Kap. 1.1). Im Folgenden wird versucht,

von der Territorialdefinition des Staatlichen zunächst zu abstrahieren und nach

Charakteristika politischer Staatlichkeit zu fahnden, die jenseits eines territoria-

len Behälters liegen, der sich über seine Grenzen definiert. Dazu wird der Begriff

93 Ebd., S. 80.

94 Ebd., S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 249

der Polis herangezogen. Es geht dabei nicht um ein Verständnis der historischen

antiken Stadtstaaten, sondern um die Suche nach Merkmalen, die die Soziopolis

unter Absehung von einer Stadtmauer noch definieren.

Holert und Terkessidis stellen in ihrer Beobachtung einer »Gesellschaft in Be-

wegung« fest, dass durch eine erhöhte Mobilität an bestimmten Orten die Gefahr

besteht, dass die Möglichkeiten politischer Mitgestaltung der Orte durch die Be-

wohner:innen abnehmen. Sie leiteten als Reaktion darauf ein »Recht auf Ort« für

die Ansässigen ab. Diese sollen in der Lage sein, über ihren Ort mitzubestimmen

und ihn mit zu gestalten bzw. ihm in einer politischen Trägerschaft gegenüberzu-

stehen.

Diese These wird hier im Anschluss an die Überlegungen zum konkreten Ort

und zum überlebensnotwendigen Bedarf desWohnens weiterverfolgt. Es wird nun

angenommen, dass Bedarf an einem soziopolitischen Ortsbegriff besteht: dem Ort

als Polis. Diese Soziopolis ist unter anderem dadurch gekennzeichnet, dass Ansäs-

sige sie mitgestalten. Dazu sollen Aristoteles’ Überlegungen zur Polis und Arendts

Analysen zur Öffentlichkeit herangezogen werden.

Aristoteles definiert: »Alles, was Staat (Polis) heißt, ist ersichtlich eine Art von

Gemeinschaft (koinonia), und jede Gemeinschaft bildet sich und besteht zu dem

Zweck, irgendein Gut (agathon) zu erlangen.«95 Die Polis ist also eine Art von Ge-

meinschaft, und Gemeinschaften bilden sich und bestehen zu dem Zweck, ein Gut

zu erreichen.

»Die für das gesamte tägliche Leben bestehende Gemeinschaft ist also naturge-

mäßdasHaus (oikos) […]. DiejenigeGemeinschaft aber, welche zunächst ausmeh-

reren Häusern zu einem über das tägliche Bedürfnis hinausgehenden Zweck sich

bildet, ist das Dorf (kome) […]. Die aus mehreren Dörfern sich bildende vollendete

Gemeinschaft nunaber ist bereits der Staat,welcher,wiemanwohl sagendarf, das

Endziel völliger Selbstgenügsamkeit (autarkeia) erreicht hat, indem er zwar ent-

steht um des bloßen Lebens, aber besteht um des vollendeten Lebens willen.«96

Die Gemeinschaft, die zum Zweck der Versorgung und Bewältigung des täglichen

Lebens besteht, ist das Haus (oikos). Mehrere Häuser schließen sich zu einem Dorf

(kome) zusammen, denn alle Zwecke und Bedürfnisse lassen sich im eigenen Haus

allein nicht erfüllen. Aber auch ein Dorf reicht nicht aus, um alle Zwecke und Be-

dürfnisse des menschlichen Lebens zu erfüllen, weshalb sich ein Stadtstaat (polis)

bildet. Der Stadtstaat entsteht nach Aristoteles »um des bloßen Lebens, aber be-

steht um des vollendeten Lebens willen« (s.o). Sein Endziel ist die Selbstgenüg-

samkeit, also autark, unabhängig zu sein. Auch wenn die Polis aus dem Grund

95 Aristoteles, Politik, I 1 1252a 1ff.

96 Aristoteles, Politik, I 2 1252b 10ff.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Philosophie der transnationalen Migration

entsteht, dass bestimmte menschliche Bedürfnisse in Haus und Dorf nicht abge-

deckt werden können, bleibt sie doch »umdes vollendeten Lebenswillen« bestehen.

Das heißt, die Polis ist mehr als nur eine Zweckgemeinschaft der Bedürfnisse. Es

geht in der Polis darum, ein vollendetes, gutes Leben führen zu können, was bei

Aristoteles das Streben nach Glückseligkeit (eudaimonia) umfasst. Aristoteles stellt

also fest, dass Menschen sich nicht nur zu Gemeinschaften zusammenschließen,

weil sie allein die Bedürfnisse des täglichen Lebens nicht befriedigen können, son-

dern dass sie auch in Gemeinschaft leben, um ein gelingendes Leben zu haben. Die

sinnvoll größtmögliche Gemeinschaft ist die Autarkie anstrebende Polis.

»Hiernach ist denn klar, daß der Staat zu den naturgemäßen Gebilden gehört

und daß der Mensch von Natur ein politisches Lebenwesen (zoon politikon) ist.«97

Der Mensch sei deshalb von Natur ein politisches Lebewesen, weil er von Natur in

Gemeinschaft lebt. Mit dem zoon politikon ist nicht das »politische« Lebewesen in

einem solch engen Sinne, dassMenschen für ihre Rechte kämpfen oder dass sie zur

Wahl gehen, gemeint, sondern das zoon politikon bezeichnet ein in Gesellschaft oder

Gemeinschaft lebendes Lebewesen. So übersetzt schon Thomas von Aquin: »homo

est naturaliter politicus, id est, socialis [Hervorh.C.E.]«, also derMensch ist vonNa-

tur aus »politisch«, das heißt »gesellig/gesellschaftlich/sozial/gemeinschaftlich.«98

Des Weiteren ist nach Aristoteles »dem Menschen eigentümlich im Gegensatz

zu den Tieren, daß er allein fähig ist, sich vom Guten (agathon) und Schlechten

(kakon), von Recht und Unrecht Vorstellungen zu machen. Die Gemeinschaftlich-

keit dieser Vorstellungen ruft aber eben das Haus und den Staat ins Leben.«99 Der

Mensch hat bestimmte Vorstellungen vom Guten und Schlechten und von Recht

und Unrecht. Das unterscheidet ihn von den Tieren. Die Vorstellungen vom Gu-

ten und Schlechten oder von Recht und Unrecht betreffen nicht nur die einzelne

Person, sondern stets auch andere Personen. Auch aus diesem Grund, dass das

richtige oder gute Handeln, Ethik und Recht im Menschenleben immer eine Rolle

spielen, organisiert sich der Mensch in sozialen und politischen Gemeinschaften.

»Diesem allem gemäß lebt [also] von Natur in allen Menschen der Trieb, in die-

se Art von Gemeinschaft einzutreten.«100 Das Leben in Gemeinschaft wird von

Aristoteles anthropologisch begründet: Es liegt nach Aristoteles in der Natur des

Menschen, in Gesellschaft zu leben.

Im dritten Buch der Politik erörtert Aristoteles die Frage, wer oder was die

Polis ausmache. »Da nämlich der Staat eine Gemeinschaft (koinonia) ist, die Ge-

meinschaft der Staatsbürger einer Staatsverfassung, so erscheint es notwendig,

daß, wenn die Verfassung eine andere und verschiedenartige geworden, auch der

97 Aristoteles, Politik, I 2 1253a 1f.

98 Vgl. und zitiert nach Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 2002, S. 34.

99 Aristoteles, Politik, I 2 1253a 15ff.

100 Ebd., I 2 1253a 30f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 251

Staat nicht mehr derselbe ist.«101 Die Verfassung charakterisiert also den jewei-

ligen Staat. Form und Struktur des Staates richten sich nach seiner Verfassung.

»Die Verfassung ist nichts anderes als eine bestimmte Ordnung der Bewohner des

Staates. […] So ist klar, daßman erst nach dem Staatsbürger fragen muß, denn der

Staat ist eben eine Vielheit von Staatsbürgern.«102 Die Verfassung entspricht einer

Ordnung der Bewohner:innen des Staates. Um zu analysieren, worum es sich bei

einer Polis handelt, muss also zunächst der Bürger103 in den Blick genommen wer-

den. »Der Staatsbürger schlechthin läßt sich nun durch nichts anderes bestimmen,

als dadurch, daß er am Richten (krisis) und an der Regierung (arche) teilnimmt.«104

Die Regierung ist also eine Selbstregierung.

»Jeden nämlich, dem in einem Staat der Zutritt zur Teilnahme an der beraten-

den und richtenden Staatsgewalt desselben offensteht, habenwir auch als Bürger

eben diesen Staates zu bezeichnen und den Staat selbst, um es kurz zu sagen, als

eine Vielheit solcher Bürger von ausreichender Zahl zu einem selbstgenügsamen

[autarken] Leben.«105

Jeder, dem Zugang zu Mitbestimmung und Mitgestaltung der Polis offensteht, ist

Bürger.106 Die Polis selbst ist die Vielheit dieser Bürger. Im idealen Fall handelt es

sich um eine Polis von ausreichender Größe, um unabhängig von anderen Gemein-

schaften zu sein.

»Nun haben sie sich aber doch zum Staat vereinigt nicht um des bloßen Lebens,

sondern vielmehr um des vollkommenen Lebens willen […], und auch nicht nur

umeines Schutzbündnisseswillen […], und ebensowenig umdesHandelsverkehrs

und des gegenseitigen Nutzens willen […]. Daraus ist denn bereits klar, daß ein

Staat, der in Wahrheit so zu heißen verdient und es nicht bloß dem Namen nach

ist, sich die Tugend zur angelegentlichen Sorge machen muß, denn sonst wird

aus der Gemeinschaft ein bloßes Kriegsbündnis, das sich von jenen anderen, die

mit entfernter wohnenden Bundesgenossen geschlossen werden, nur durch die

Örtlichkeit unterscheidet, und aus demGesetz (nomos) ein bloßer Vertrag (synthe-

ke).«107

101 Ebd., III 3 1276b 2ff.

102 Ebd., III 1 1274b 38ff.

103 In den antiken Stadtstaaten gab es nur männliche Bürger. Dieses historische Faktum stellt

für die hiesige Forschungsfrage selbstverständlich keine ernstzunehmende Referenz dar.

104 Ebd., III 1 1275a 22ff.

105 Ebd., III 1 1275b 18ff.

106 Außer Frauen waren auch Sklaven, Beisassen (»Immigranten«) und junge sowie alte Männer

von staatsbürgerlichen Rechten und Pflichten ausgeschlossen.

107 Aristoteles, Politik, III 9 1280a 32ff.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Philosophie der transnationalen Migration

Nach Aristoteles besteht die Polis nicht bloß, umdasÜberleben zu sichern, sondern

um das vollkommene Leben zu ermöglichen. Die Polis ist mehr als ein Schutz- und

Handelsbündnis, die Gemeinschaft ist durch mehr als nur wechselseitigen Nutzen

verbunden: Im Stadtstaat geht es um das gute und richtige Leben. Die Polis ist al-

so immer auch ein ethisches Projekt. Ihre von den Bürgern beschlossenen Gesetze

sind nicht nur ein Vertrag, um die wechselseitigen Interessen zu garantieren, son-

dern Gesetze, die ethische und normative Dimensionen berücksichtigen, da das

Ziel das gelingende Leben aller ist. Deshalb soll die Tugend Staatsangelegenheit

sein.

»Und hieraus ist denn ersichtlich, daß der Staat nicht eine bloße Gemeinschaft

des Wohnorts ist oder nur zur Verhütung gegenseitiger ungerechter Beeinträch-

tigungenund zur Förderungdes Tauschverkehrs da ist, sonderndaß zwar dies alles

vorhanden sein muß, wenn ein Staat entstehen soll, aber wenn es auch alles da

ist, hiermit doch kein Staat vorhanden, sondern daß ein solcher erst die Gemein-

schaft von Familien und Geschlechtern (genos) in einem guten Leben (eu zen) ist,

zum Zweck eines vollendeten und sich selbst genügenden […] Lebens.«108

Der gemeinsame Wohnort allein macht noch keine Polis, genauso wenig wie ein

ökonomisches oder sicherheitspolitisches Zweckbündnis eine Polis ergeben. Erst

die Gemeinschaft, die gemeinsam das gute und autarke Leben anstrebt, kann als

Polis bezeichnet werden.109 Was bzw. vielmehr wer die Polis konstituiert, sind ih-

re Bürger, die mitentscheiden, mitbestimmen, mit Recht sprechen und mitregie-

ren. Aus dem Handeln der Bürger ergeben sich Form und Charakter der Polis.

Umgekehrt ist die Tugend und die Erziehung zur Tugend Staatsangelegenheit: Je

tugendhafter die Bürger, desto besser die Polis. So sind Politik und Ethik wechsel-

seitig gestützt und ineinander verschränkt.

Arendt analysiert demgegenüber in Vita Activa, was unter »Öffentlichkeit« ver-

standen werden kann. Unter Referenz auf Aristoteles werden die sozialpolitischen

108 Ebd., III 9 1280b 30ff.

109 Bei Aristoteles stehen Ethik und Politik in einem wechselseitigen Verhältnis. Tugend und

Glückseligkeit des Einzelnen sind nicht trennbar von der Tugend und Glückseligkeit der Ge-

meinschaft. Daraus ergibt sich ein durchaus hoher normativer Anspruch an einen Staat bzw.

an eine Polis: Die »beste […] Verfassung […] aber ist diejenige, vermöge derer ein Staat am

besten verwaltet wird, und am besten verwaltet wird der Staat vermöge derjenigen Verfas-

sung, welche es ihm am meisten ermöglicht, zur Glückseligkeit zu gelangen. Und hieraus

folgt denn, daß es uns nicht im Unklaren bleiben darf, worin denn eigentlich die Glückse-

ligkeit besteht. Nun behaupten wir aber und haben dies in der Ethik, wenn anders unsere

dort gegebenen Erörterungen etwas nütze sind, genauer dargetan, daß sie in der vollende-

ten Verwirklichung (energeia) und Anwendung der Tugend (arete) bestehe, und zwar nicht in

einem bedingten, sondern im absoluten Sinne«, Aristoteles, Politik, VII 13 1332a 4ff.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 253

Strukturen in der antiken Polis herangezogen, um die Verhältnisse in der Gesell-

schaft der Moderne zu analysieren. Die Erörterungen zum Raum des Öffentlichen

beginnen mit der aristotelischen Annahme, dass es sich beim Menschen um ein

zoon politikon, um ein Lebewesen, das in geselliger Gemeinschaft lebt, handelt.

»Die Vita activa, menschliches Leben, sofern es sich auf Tätigsein eingelassen hat,

bewegt sich in einer Menschen- und Dingwelt, aus der es sich niemals entfernt

und die es nirgends transzendiert. Jede menschliche Tätigkeit spielt in einer Um-

gebung von Dingen und Menschen; in ihr ist sie lokalisiert und ohne sie verlöre

sie jeden Sinn […].

Allemenschlichen Tätigkeiten sind bedingt durch die Tatsache, daßMenschen zu-

sammenleben, aber nur das Handeln ist nicht einmal vorstellbar außerhalb der

Menschengesellschaft […].

Handeln allein ist das ausschließliche Vorrecht des Menschen; weder Tier noch

Gott sind des Handelns fähig, und nur das Handeln kann als Tätigkeit überhaupt

nicht zum Zuge kommen ohne die ständige Anwesenheit einer Mitwelt.«110

DasHandeln ist eine Tätigkeitsform, die außerhalb derMenschengesellschaft nicht

einmal vorstellbar wäre. Andere Tätigkeitsformen, beispielsweise das Herstellen

oder Arbeiten, sind auch in sozialer Isolation möglich und denkbar. Handeln hin-

gegen hat eine menschliche Gemeinschaft zur unabdingbaren Voraussetzung. Tie-

re oder Götter handeln nicht, das Handeln bleibt demMenschen vorbehalten.Nach

Arendt ist das Handeln insbesondere die Tätigkeitsform der politischen, öffentli-

chen Sphäre. Im antiken Stadtstaat sei

»[d]ie Sphäre des Haushalts […] dadurch ausgezeichnet gewesen, daß das Zusam-

menleben in ihr vornehmlich vondenmenschlichenBedürfnissen und Lebensnot-

wendigkeiten diktiert war […]. Im Gegensatz hierzu war der Raum der Polis das

Reich der Freiheit, und sofern es überhaupt einen Bezug zwischen diesen beiden

Bereichen galt, so galt für ihn natürlicherweise, daß die Beherrschung der Lebens-

notwendigkeiten innerhalb eines Haushaltes die Bedingungen für die Freiheit in

der Polis bereitstellte.«111

Es sei für die griechischen Polisbewohner:innen selbstverständlich gewesen, »daß

der Sitz der Freiheit ausschließlich im politischen Bereich lokalisiert und daß Not-

wendigkeit ein präpolitisches Phänomen sei, das den privaten Haushaltsbereich

charakterisiert.«112 Arendt erinnert an die zwei Bereiche in der griechischen Po-

lis: den Raum des Öffentlichen, die Polis, und den Bereich des Privaten, das Haus.

110 Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 2002, S. 33f.

111 Ebd., S. 40f.

112 Ebd., S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Philosophie der transnationalen Migration

Der Bereich des Hauses war für die alltäglichen Lebensnotwendigkeiten zustän-

dig: Ernährung, Fortpflanzung, Hausarbeit,Wirtschaft. Im Raum des Öffentlichen

hingegen begegnete der griechische Bürger seinesgleichen als Freier und Gleicher.

Nach Arendt hat also jeder griechische Stadtstaatenbürger zwei Lebensbereiche:

im Haus ein privates und in der Polis ein öffentliches, politisches Leben.113 ›Öf-

fentlich‹ bedeutet,

»daß alles, was vor der Allgemeinheit erscheint, für jedermann sichtbar und

hörbar ist, wodurch ihm die größtmögliche Öffentlichkeit zukommt. Daß etwas

erscheint und von anderen genau wie von uns selbst als solches wahrgenommen

werden kann, bedeutet innerhalb der Menschenwelt, daß ihm Wirklichkeit zu-

kommt. […] Die Gegenwart anderer, die sehen, was wir sehen, und hören, was wir

hören, versichert uns der Realität der Welt und unser selbst [Hervorh. C.E.].«114

Erst der öffentliche Raum versichert uns dieser Realität. Zu wissen, dass andere

ebenfalls wahrnehmen, was wir wahrnehmen, wenn möglicherweise auch aus an-

derer Perspektive, gewährleistet uns die Wirklichkeit der Welt. In ähnlicher Argu-

mentation schloss Anderson von der medial vermittelten Öffentlichkeit auf die neu

entstehende vorgestellte Gemeinschaft der Nation (Kap. 4.2).

»Nur wo Dinge, ohne ihre Identität zu verlieren, von vielen in einer Vielfalt von

Perspektiven erblickt werden, so daß die um sie Versammelten wissen, daß ein

Selbes sich ihnen in äußerster Verschiedenheit darbietet, kann weltliche Wirk-

lichkeit eigentlich und zuverlässig in Erscheinung treten.

So […] ergibt sich [Realität] vielmehr daraus, daß ungeachtet aller Unterschiede

der Position und der daraus resultierenden Vielfalt der Aspekte es doch offen-

kundig ist, daß alle mit dem selben Gegenstand befasst sind. Wenn diese Selbig-

keit der Gegenstände sich auflöst und nicht mehr wahrnehmbar ist, so wird kei-

ne Gleichheit der ›Menschennatur‹ […] verhindern können, daß die gemeinsame

Welt selbst in Stücke geht.«115

Realität ergibt sich daraus, dass etwas geteilt werden kann. Auch wenn die Ein-

zelnen einen Gegenstand aus verschiedenen Positionen heraus betrachten, so den-

noch in der Annahme, dass das, was sie aus verschiedenen Perspektiven wahrneh-

men, von den anderen auch wahrgenommen wird und deshalb real ist. So garan-

tiert Öffentlichkeit auch Wirklichkeit. Wenn diese »Selbigkeit der Gegenstände«

nicht mehr wahrnehmbar ist, zerbricht die gemeinsame, geteilte Welt, zerbricht

die Öffentlichkeit. Auch keine angenommene Gleichheit der ›Menschennatur‹ kön-

ne sie mehr zusammenhalten. Auf der anderen Seite bedeutet daher

113 Vgl. ebd., S. 35.

114 Ebd., S. 62f.

115 Ebd., S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 255

»nur ein Privatleben [zu] führen […] in erster Linie, in einem Zustand [zu] leben, in

dem man bestimmter, wesentlich menschlicher Dinge beraubt ist. Beraubt näm-

lich derWirklichkeit, die durchdasGesehen- undGehörtwerden entsteht, beraubt

einer ›objektiven‹, d.h. gegenständlichen Beziehung zu anderen, die sich nur dort

ergeben kann, woMenschen durch die Vermittlung einer gemeinsamenDingwelt

von anderen zugleich getrennt undmit ihnen verbunden sind, beraubt schließlich

der Möglichkeit, etwas zu leisten, das beständiger ist als das Leben. Der privative

Charakter des Privaten liegt in der Abwesenheit von anderen; was diese Anderen

betrifft, so tritt der Privatmensch nicht in Erscheinung, und es ist, als gäbe es ihn

gar nicht. Was er tut oder läßt, bleibt ohne Bedeutung, hat keine Folgen, und was

ihn angeht, geht niemanden sonst an.«116

Wer nur ein Privatleben führt, ist dieser versicherten Wirklichkeit, die durch das

Gesehen- und Gehörtwerden entsteht, beraubt. Am etwas überspitzt skizzierten

Leben des Privatmenschen zeigt sich deshalb, wie wichtig es für einen Menschen

ist, an einer soziopolitischen Öffentlichkeit teilzuhaben. Außerhalb der Menschengesell-

schaft ist nach Arendt das Handeln nicht möglich. Und außerhalb der öffentlichen

Sphäre ist es nach Arendt sehr schwer, als freie und gleichwertige Person Anerken-

nung zu bekommen.

Die politische Aufgabe einer lokalen Soziopolis ist es deshalb, dafür zu sor-

gen, dass allen Teilnehmer:innen Zugang zum öffentlichen Raum gewährt wird.

Eine Begegnung in Würde mit dem Anderen muss möglich sein. Die Tugend, das

gelingende Leben sowie Fragen von Recht und Unrecht sind eine öffentliche Ange-

legenheit. Das politische Projekt ist immer auch ein ethisches.

5.3.4 Zusammenfassung: Theorie des Ortes

Die sozialtheoretische Bedeutung und Funktion des Ortes umfasst also die Ermög-

lichung der direkten und unmittelbaren Begegnung mit dem Anderen, die soziopolitische

Konkretion des (gelingenden) Zusammenlebens sowie die topologische Alternative zum so-

ziopolitischen Behälterraum.

Sowohl für Heidegger als auch für Nishida bestimmt der Ort den Raum. Eine

Behältervorstellung des Raumes, wie sie der Vorstellung der territorialen National-

gesellschaft zugrunde liegt, wird von ihnen nicht konstruiert. Ihren Vorstellungen

nach räumt der Ort den Raum ein. Der Ort bestimme und forme den Raum, der

Ort bedingt den Raum erst. Es wird von einer mathematisch-euklidischen »Vogel-

perspektive« in eine »erdgebundene«, lokale, phänomenologische oder relationale

Perspektive gewechselt. Der newtonsche Raum definiert sich über seine Außen-

grenzen.Was nach Heidegger einen Ort von einer »Stelle« unterscheidet ist die Be-

116 Ebd., S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Philosophie der transnationalen Migration

deutung, die er für uns hat. Genauso entscheidet die Bedeutung einer Person oder

Sache für uns darüber,mit wem undwas wir in Verbindung bleiben oder eintreten.

Nishida artikuliert eine Metaphysik des Ortes. Der Ort ist die Bedingung der

Möglichkeit von Seiendem und von Erkenntnis überhaupt, er garantiert Kontext

und Sinn. Der Ort ist aber kein »leerer Punkt«, sondern ein Kraftfeld, Energie. Im

Ort, zum Ort hin und vom Ort weg wirken Kräfte. Lokale Sozietäten können eben-

falls Kräfte entwickeln, akkumulieren oder freisetzen.

Orte definieren sich über die Konkretion und über die Bedeutung, die sie für

uns haben. Die sozialen Dynamiken, denen Orte ausgesetzt sind, hängen ebenfalls

mit ihrer sozialen Bedeutung zusammen: Über Orte ist die Sicherung des eigenen

Überlebens oder der Zugang zu Ressourcen strukturiert. Beispielsweise verspre-

chen Ballungsräume mehr Arbeitsplätze, oder soziale Netzwerke und kulturelle

Identifikation bestimmen darüber mit, was ein Ort für den oder die Einzelne be-

deutet. Je mehr Bedeutung für mehr Menschen ein Ort hat, desto stärkere Kräfte

und Dynamiken wirken an ihm. Auch in Anbetracht der Ergebnisse von Dahindens

Studie lässt sich feststellen, dass Städte offenbar permanenten Bewegungsströmen

ausgesetzt sind. Dahinden stellte die stärksten Bewegungen an den sozialen Rän-

dern ganz oben und ganz unten fest. Es kann vermutet werden, dass mit der Größe

der Stadt die interne und externe Dynamik zunimmt.

Im transnationalen Modell wurde die Bedeutung des leiblich erfahrbaren Lo-

kalen teils unzureichend berücksichtigt (vgl. Kap. 2.1.4, 2.1.5, 2.2.1 und 2.3.4). Auf-

grund des »Behälter«-Gesellschaftsbegriffes erfolgt der Bezug zur lokalen Lebens-

praxis meist indirekt über die vorgestellte »Gesamtgesellschaft«, wobei ein me-

thodologischer Nationalismus unvermeidlich wird. Schon bei einigen empirischen

Studien, beispielsweise in Dahindens Untersuchung, erweist es sich als fruchtbar,

als soziale Untersuchungseinheit einen bestimmten Ort – zum Beispiel eine Stadt

– zu wählen. Sheller und Urry bestehen darauf, dass Orte immer schon in mensch-

liche Praxen gebettet und von diesen nicht zu trennen sind. Auch Kirby macht eine

topologische Sozietätsdefinition stark (vgl. auch Pries in Kap. 2.2.1). Der Bezug

zu einer »Gesamtgesellschaft« (in eventuell nationalstaatlichem Rahmen) erfolgt

grundsätzlich über die lokale Lebenspraxis. Für das einzelne soziale Subjekt, egal

ob mit Migrationsgeschichte oder ohne, ist zunächst der Ort und dabei der kon-

krete und leibliche Kontakt zur direkten Umwelt von Bedeutung. Aus lokalen Er-

fahrungen und aus medialen, ökonomischen und politischen Entwicklungen her-

aus, wie Anderson feststellte, ergibt sich erst die Vorstellung der »Gesellschaft«.

In vielen sozialwissenschaftlichen empirischen Studien wird dadurch, dass ethno-

graphische Methoden aus der Anthropologie und Ethnologie angewendet werden,

faktisch bereits eine topologische Sozietätsdefinition umgesetzt.

Ein Grund, warum sich das Bild der modernen Gesellschaft in der räumlichen

Vorstellung eines Behälters durchsetzen konnte, ist, dass es sich bei den dazugehö-

rigen sich etablierenden Nationalstaaten um den Rahmen der politischen Selbst-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 257

bestimmung handelt. Das Innere des »Behälters« ist der Bereich des Öffentlichen

und Gemeinsamen, die Agora, der Bereich dessen, was alle angeht. Im Anschluss

an Arendts Überlegungen stellt die Vorstellung des Behälters den Rahmen zur Ver-

fügung, in dem eine freie und gleiche Begegnung oder eine Öffentlichkeit möglich

ist oder in dem Handeln möglich ist. Eine Soziopolis kann in einer räumlichen Be-

hälterstruktur gedacht werden, sie muss aber nicht. Auch Örtlichkeiten sind So-

ziopoleis. Wichtig ist, dass es eine Agora gibt, auf der sich die Teilnehmenden ver-

sammeln können, wodurch eine Öffentlichkeit hergestellt werden kann. Das heißt,

eine Polis kann ein »Raum« sein; sie muss aber notwendig mindestens ein Ort sein,

an dem man sich versammeln kann. Der Ort ist damit die soziopolitische conditio sine

qua non: Nur an Orten können sich Menschen versammeln. Und nur, wo Menschen

sich versammeln können, kann eine Öffentlichkeit im Sinne einer Agora oder einer

politischen Debatte und Gemeinschaft entstehen.

Holert und Terkessidis beobachten in Städten, die durch hohe Mobilität ge-

prägt sind, einen Verlust des Ortes als Polis, ein Verschwinden der Öffentlichkeit.

Die Stadt werde ihren Bürger:innen entzogen, es werde immer weniger »ihre«

Stadt, die sie nach ihren Wünschen und Bedürfnissen gestalten können und über

die sie mitbestimmen können. Im Anschluss an die aristotelische Argumentati-

on können die soziale und die politische Ebene einer Sozietät gar nicht getrennt

werden. Eine soziale Formation impliziert über kurz oder lang immer politische

Fragen und Probleme wie beispielsweise Fragen von Recht und Unrecht. Das Po-

litische lässt sich aus dem Sozialen nicht herauslösen, höchstens vorübergehend

ausblenden.Darüber hinaus kann einemehr oderweniger stark definiert politische

Gemeinschaft oder Öffentlichkeit ethische Fragen nicht externalisieren, höchstens

vorübergehend ignorieren. Das Ethische gehört zum Politischen genuin dazu: in

der »Bürgerschaft«, die die Polis stellt, stützen sich Tugend und Staatlichkeit im

besten Fall wechselseitig. Denn in der Polis geht es um das Überleben und um das

gute Leben. Bestimmte Vorstellungen vom guten Leben und richtigen Handeln,

Vorstellungen von Recht und Unrecht oder vom glücklichen Leben sind Teil des

menschlichen Lebens und deshalb auch Teil der menschlichen Gemeinschaft.

Orte sind darüber hinaus wichtig, weil an Orten Begegnungen stattfinden und

weil Orte Konkretionen des Soziopolitischen sind. Auch aus Arendts Auffassung

von Öffentlichkeit, dieWirklichkeit garantiert, spricht eine Idee des Konkreten.Was

auf der Agora gesagt und getan wird, wird gehört und gesehen und geht alle an.

Das Teilen von Öffentlichkeit und das Teilen von Erfahrung garantiert Wirklich-

keit. Bei Nishida ist der Ort die Bedingung der Möglichkeit von Erkenntnis und

Kontext. Der Ort ist auch die Bedingung der Möglichkeit von Begegnung mit dem

Anderen: Auf dem Marktplatz, im Hain oder im Parlament können wir uns tref-

fen. An Orten können sich Menschen versammeln, sich wechselseitig ihrer geteil-

ten Wirklichkeit versichern, dem Anderen direkt begegnen, sich austauschen und

miteinander Synergien entwickeln.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Philosophie der transnationalen Migration

Die Anwesenden vor Ort sind soziopolitische und ethische Subjekte. Sie sind

aber weder notwendig sesshaft, noch notwendig migrantisch. Für eine Soziopolis

muss also von keiner grundlegenden sozialtheoretischen Sesshaftigkeit ausgegangen werden.

Die Soziopolis braucht aber einen Ort, an dem man sich versammeln kann.

Nun ist es aber im Anschluss an Flusser dennoch so, dass der Mensch wohnen

muss, um zu überleben. Es wird erstens ein sicherer Rückzugsraum gebraucht,

um zu schlafen; und zweitens brauchen Menschen regelmäßig eine »gewohnte«

Umgebung, um sich auch kognitiv zu regenerieren. So wie die Polis auch nicht nur

dem gelingenden Leben, sondern immer auch dem Überleben dient, darf nicht

vergessen werden, wie verletzlich ein Menschenleben ist.

Heidegger hypostasiert das Wohnen zu einem Ausdruck des wesentlich

Menschlichen: Er bestimmt den Menschen als das Wesen, das in der Art und

Weise seines Seins ein wohnendes ist. Heideggers Definition ist in der Hinsicht

problematisch, dass offengelassen wird, ob Menschen, die (gerade) nicht wohnen,

nur ihr »Wesen« nicht ausleben, oder ob ihnen sogar eine wesentliche Menschlich-

keit abgesprochen werden könnte, was ethisch untragbar wäre. Er übergeht, dass

das menschliche Wohnen überlebensnotwendigen Schutzzwecken dient. Mit der

Hypostasierung des Wohnens als das Wesensmerkmal des Menschen schlechthin

artikuliert Heidegger einen anthropologischen Sedentarismus.

Im Gesellschaftsmodell der (klassischen) Moderne wird von der Sesshaftigkeit

ihrer Mitglieder ausgegangen. Das zeigt sich zum Beispiel in der politischen und

administrativen Praxis: Man muss einen Wohnsitz haben, um Arbeit zu bekom-

men, ein Bankkonto zu eröffnen, Sozialleistungen zu beantragen, zur Wahl zu ge-

hen und so weiter. Wer obdachlos wird, verliert zwar theoretisch nicht sein Recht

auf politische Mitbestimmung, erhält aber keinenWahlschein und muss diesen an

der richtigen Stelle gesondert beantragen, weshalb faktisch viele Obdachlose von

der Wahl ausgeschlossen sind.117 Ein Gesetz, mit dem auch Obdachlosen die Mög-

lichkeit der Eröffnung eines Bankkontos garantiert werden soll, trat inDeutschland

erst 2018 in Kraft. Dass die Gewalt gegen Wohnungslose steigt und dass die Täter

statistisch relativ häufig rechtsextremen Hintergrund haben,118 könnte als Sym-

ptom dafür gewertet werden, dass Obdachlose und Migrierte in rechtsextremen

und rechtskonservativen Milieus im Sinne von nicht-wohnend bzw. »zu mobil« als

eine Bedrohung der vermeintlichen »Ordnung« wahrgenommen werden, als Men-

117 Wie auch viele Zugewanderte ohne deutsche Staatsbürgerschaft, auch wenn sie seit vielen

Jahren im Land niedergelassen sind, arbeiten und Steuern zahlen. Unter bestimmten Vor-

aussetzungen sind eine Einbürgerung und damit auch der Erwerb des Wahlrechts möglich.

118 Vgl. Decker, Markus, Obdachlose zunehmend Opfer, in: Frankfurter Rundschau vom

02.03.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 259

schen, die »nicht am richtigen Platz« sind oder »keinen Platz haben«, was sie in

rechtsextremer Auffassung zu Vogelfreien macht.119

Eine Soziopolis, die ihren Anwesenden und Teilnehmenden real konkreten

Wohnraum als Schutzraum gewähren kann, ist demnach einem abstrakt bleiben-

den anthropologischen oder sozialtheoretischen Sedentarismus vorzuziehen.

Die sozialtheoretische Bedeutung und Funktion des Ortes besteht erstens

darin, dass an Orten unmittelbare Begegnungen mit dem Anderen stattfinden;

zweitens sind Orte als Soziopolis Konkretion sozialer und politischer Verhältnisse;

und drittens bietet das topologische Denken eine Alternative zur soziopolitischen

Container-Vorstellung, die sich über ihre Grenzen definiert.

Nomadische Dynamiken lassen sich im Anschluss an Deleuze und Guattari

als absolut lokal auffassen: Die nomadische Bevölkerung ist vielmehr diejenige,

die sich nicht bewegt. Die Räumlichkeit ist Teil der nomadischen Existenzweise,

sie geht ihr nicht voraus. Die nomadische Dynamik ist nicht Bewegung in einem

Raum, sondern Geschwindigkeit. Die lokale Dynamik ist ebenfalls die der Geschwin-

digkeit: Orte können sich selbst nicht bewegen; aber an Orten entfalten, beschleu-

nigen und bremsen soziale Dynamiken. Das zeigt sich beispielsweise daran, dass

Städte im Vergleich zu einem Territorialstaat ganz andere Energien entfalten kön-

nen.

Orte sind notwendig offeneGebilde, da sie sich nicht über ihre Grenzen definie-

ren. Das bedeutet nicht, dass topologische Soziopoleis ohne Grenzziehungen aus-

kommen: Gerade wenn die Polis immer auch ein ethisches Projekt ist, sind ethisch-

moralische Grenzziehungen unvermeidbar. Ein Ort kann sich über sein politisches

Zentrum (die Agora/das Parlament), über seine Bedeutung oder auch über sein

politisches Ethos definieren. Darüber hinaus kann das Ethos die Bindung an ei-

ne topologische Soziopolis stärken und festigen, wenn die Teilnehmenden dieses

Ethos teilen und für wichtig erachten (vgl. Kap. 5.1.1).

5.4 Sozialtheoretische Schlussfolgerungen

Der zentrale Aspekt des transnational turn ist die kopernikanische Wende, die mit

ihm vollzogen wird: die Tatsache, dass das migrantische Individuum fortan eine

sozialtheoretische Subjektposition besetzt. Aus der migrantischen Position her-

aus kann die Welt beschrieben und geordnet werden, und die migrantische Po-

sition kann auch die Grundlage einer Sozialtheorie bilden. Es bedarf keiner er-

erbten Staatsbürgerschaft und keiner Sesshaftigkeit, um sich selbst zu vertreten,

119 Zu rechtsextremer Gewalt kommen natürlich weitere Aspekte hinzu, beispielsweise ein ge-

nerellerHass auf alles vermeintlich »Schwache« oder die Lust ander Erniedrigung von Schwä-

cheren usw.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Philosophie der transnationalen Migration

um selbstbestimmt zu handeln oder um eine Metaphysik zu schreiben. Wenn ei-

nemigrantische Subjektivität eine sozialtheoretische Trägerschaft sein kann, dann

kann sie auch politische Trägerschaft sein. Bei Fanon ist der Moment, in dem der

Kolonisierte als Tier angesprochen wird, die Geburt seines politischen Bewusst-

seins. Der Kolonisierte »weiß, dass er kein Tier ist« (s. Fanon oben), er weiß, dass

er ein Mensch ist wie der Kolonialherr auch.Qua des Wissens, ein Mensch zu sein,

kann diemigrantische Trägerschaft zu einer politischen realen werden. Egal obmit

oder ohne Staatsbürgerschaft oder Wahlrecht, subnational mobil sind alle gleich.

Es sind nur manche beweglicher und weiter vernetzt, und manche sind langsamer

und engmaschiger vernetzt.

Die politische Subjektivität in ihren Möglichkeiten bildet einen archimedischen

Punkt: Eine Sozietät unterscheidet sich von einer sozialen Zufallskonstellation si-

gnifikant darin, ob es ein Gemeinsames oder die Idee eines Gemeinsamen gibt,

das politische und ethische Fragen einschließt. Eine soziale Zufallskonstellation

wäre beispielsweise eine Gruppe von Personen, die zur gleichen Zeit an einem

Bahnsteig wartet. Sozietäten können jederzeit aus sozialen Zufallskonstellationen

emergieren, sobald es ein gemeinsames Problem, ein gemeinsames Projekt oder

eine geteilte Öffentlichkeit gibt, oder wenn normative Fragen, wie beispielswei-

se nach Recht und Unrecht, auftauchen. Das Ethische und das Politische sind nicht

voneinander trennbar. Ethische Fragen führen dazu, dass das zoon politikon sich in

Gemeinschaften zusammenschließt. Und da die Soziopolis in erster Linie aus ih-

ren »Bürger:innen« besteht, ist deren Tugend umgekehrt Staatsangelegenheit. Im

besten Fall können sich Ethik und Politik wechselseitig stabilisieren.

Nationalgesellschaften sind als Poleis die dominierende Vorstellung von Sozie-

tät geworden, weil sie einen Rahmen zur politischen Selbstbestimmung boten; und

nicht, weil der Idee der Nation eine sozialontologische Realität entspräche (vgl. An-

derson oben). Im antiken Griechenland waren bekanntermaßen Stadtstaaten pol-

eis. Aber auch andere soziale Größen waren bereits poleis oder können polis werden

(Königreiche, Bürgerstädte, Kommunen, Kontinente, …). Der Nationalstaat ist ei-

ne Polis, die sich über ihre Außengrenzen definiert und konstituiert. Das ist aber

kein notwendiges Kriterium für eine demokratische Polis: Wichtig ist, dass es ei-

nen zentralen Ort gibt, an dem man sich versammeln kann. Die Merkmale einer

Polis sind im Anschluss an Aristoteles und Arendt, dass in der Polis die Angelegen-

heiten, die alle angehen, geregelt werden, und dass es dabei immer sowohl um die

Sicherung des Überlebens als auch um das Anstreben eines gelingenden Lebens

für alle Beteiligten geht. Eine Polis ist immer auch ein ethisches Projekt.

Vor diesem Hintergrund zeigt sich in der oben diskutierten Migrationsdebatte

in der Politischen Philosophie und Ethik ein Ausdruck bei gleichzeitigem Miss-

verständnis einer ethisch-politischen Engführung, nämlich wenn politische Argu-

mente die Moral und umgekehrt moralische Argumente die Politik begrenzen. In

der mobilen Soziopolis begrenzen sich das Politische und das Ethische nicht wechselseitig,

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 261

sondern sie fallen zusammen. Im demokratischen Fall können sie sich wechselseitig

stützen.

Netzwerke sindMannigfaltigkeiten, die auf keine Einheit zurückgehen. Sie be-

stehen nur aus den unzähligen Verbindungen der teilnehmenden Individuen un-

tereinander. Es gibt kein Zentrum und jedes Individuum ist sich selbst die Mitte.

Das heißt, ein Netzwerk kann keinen Rahmen bieten, in dem Angelegenheiten ge-

regelt werden könnten, die alle angehen. Es gibt keine andere Ebene als das Netz-

werk selbst, auf die verwiesen werden könnte oder die Bedeutung hat.

Soziale, das heißt menschliche Netzwerke gehen immer auf Subjekte zurück.

Aber die Logik der Verknüpfung und die Logik der Mitte, die im Netzwerk herr-

schen, tragen offenbar zu einem Entsubjektivierungsprozess der teilnehmenden

Individuen bei. In einem selbstreferenziellen sozialen Netzwerk, in dem jedes In-

dividuum seine eigene Mitte ist und wo unablässlich Verbindungen geknüpft und

gelöst werden, sind Träger:innen demnach vorhanden. Aber sie können nicht als

solche angesprochen werden, ihre Trägerschaft ist gleichsam verschleiert. Mögli-

cherweise liegt das daran, dass die Logik der Mitte und die Logik der Verknüpfung

ein »Gemeinsames« verhindern.Wenn jede bzw. jeder sich selbst die Mitte ist, gibt

es weder eine Perspektive, die von allen geteilt wird, noch eine Entität, auf die alle

schauen können. Solange es im sozialen Netzwerk kein Bewusstsein für ein Ge-

meinsames geben kann, kann ein Netzwerk allein nicht (Sozio-)Polis werden.

Allerdings bestehen diese Bindungen aus Wichtigkeit. Menschen halten keine

Bindung zu etwas aufrecht, was ihnen nicht wichtig ist. Im Anschluss an Heideg-

ger kann das mit einer anthropologischen »Tendenz auf Nähe« begründet werden:

Für den Menschen ist nicht unbedingt die metrische Nähe »nah«, sondern die Be-

deutung einer Sache oder einer Person ist ausschlaggebend dafür, ob ihr der oder

die Einzelne nah sein will. So entstehen Netzwerke: der oder die Einzelne will trotz

räumlich gegebener Distanz denjenigen Menschen nah sein, die ihm oder ihr et-

was bedeuten. Soziale Netze zu knüpfen kann als eine Form des kontinuierlichen

»Ent-fernens« verstanden werden.

Diese Bedeutung, die den Bindungen zugrunde liegt, kann auch eine ethische

oder politische sein. Außerdem kann die Bindung selbst politisch werden, so bei-

spielsweise in solidarischem Handeln. Die Bindung selbst oder das Verbundene

kann ethisch und/oder politisch sein. Damit ergibt sich für Netzwerke, die auf

diesen Bindungen basieren, ungeachtet ihrer antipolitischen Morphologie trotz-

dem ein Potenzial, selbst politisch zu werden (und so möglicherweise noch stärker

bzw. stabiler zu binden). Davon abgesehen gilt grundsätzlich, dass auch soziale

Netzwerke Teil der Menschenwelt sind, in der nach Arendt das Handeln möglich

ist. Damit kann die sozialontologische »Physik« des Netzwerks jederzeit, an jeder

Stelle und von allen Personen durch politisch-ethisches Handeln geöffnet werden.

Sowohl bei Sheller und Urry als auch bei Heidegger ist ein Ort mehr als eine

»Stelle«: Orte sind leiblich, praktisch und über bestimmte Bedeutungen vermit-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Philosophie der transnationalen Migration

telt. An Orten und auch in Netzwerken herrscht permanente Bewegung: Orte sind

nach Nishida Kraftfelder. Wie Netzwerke sind Orte offen. Sie haben keine Außen-

grenze, die sie definiert. Des Weiteren haben Orte ebenfalls wie Netzwerke aber

immer eine Mitte. Diese Mitte könnte beim Ort auch eine identifizierbare Mitte

mit Bedeutung, das heißt ein Zentrum sein. Das Zentrum eines Ortes, der auch

Polis ist, ist der Ort, an dem man sich versammelt, um die Angelegenheiten zu

regeln, die alle angehen. Eine Polis braucht nicht notwendigerweise einen new-

tonschen Raum mit Außengrenze. Eine (demokratische) Polis braucht aber immer

einen Versammlungsort.

Schließlich gewährleistet nach Nishida und Arendt der Ort als Öffentlichkeit

außerdem eine gewisse Wirklichkeit. Nur dadurch, dass eine gemeinsame Öffent-

lichkeit geteilt wird, wird ein epistemischer Zusammenhang gestiftet. Daraus er-

gibt sich die Konsequenz für das soziale Netzwerk, das aufgrund der Logik der

Verknüpfung und aufgrund der Logik der Mitte kein Gemeinsames bieten kann,

dass jede Verknüpfung zwar eine gewisse Wirklichkeit schafft, da in ihr etwas ge-

teilt wird, aber dass es keine allgemeine Wirklichkeit gibt – es sei denn, das Netz-

werk entsteht aufgrund von Bindungen, die durch geteilte Praxis, Geschichte oder

Wirklichkeit aufrechterhalten werden, wie es beispielsweise bei transnationalen

sozialen Räumen der Fall sein kann. Aber grundsätzlich kann in einem Netzwerk

an jeder Verknüpfung etwas anderes »gewusst« werden.

Krumme stellt eine »ausgeprägte Gegenwartsorientierung« bei ihren transna-

tionalen Pendelmigrant:innen fest, die keine Entscheidung für einen dauerhaften

Lebensmittelpunkt anstreben, geschweige denn treffen. Mit Deleuze und Guattari

können sie als »waschechte« Nomad:innen identifiziert werden: die Punkte sind

dem Weg untergeordnet. Die Pendelmigrierenden ruhen in ihrer Bewegung. Das

kann als nomadischer Lebensentwurf verstanden werden. Aus sesshafter Perspek-

tivemag das zunächst »widersprüchlich« erscheinen, aus nomadischer Perspektive

ist es das nicht. Die Räumlichkeit wird gelebt statt vorausgesetzt. Die Aufrecht-

erhaltung der Dichotomie zwischen sesshaft und migrantisch ist nicht mehr er-

forderlich: Ehemals »Sesshafte« sind nicht sesshaft, sie sind »langsam«. Es gibt die

beiden unterschiedlichen Bewegungsmodi des Nomadischen und Migrantischen,

in deren Parametern einemobil-immobile Sozialontologie beschreibbar wird. Dar-

über hinaus bietet die Unterscheidung zwischen Bewegung und Geschwindigkeit

die Möglichkeit, Bewegungen neu zu ordnen.

Davon zu unterscheiden ist die Sesshaftigkeit: Sesshaftigkeit ist nicht Immo-

bilität, sondern eine Art und Weise, Lebensumstände über Räumlichkeit unter Kon-

trolle zu bringen. Sesshaftigkeit ist auch nicht Wohnen: Wohnen muss der Mensch

aus Überlebensnotwendigkeit. Das kann er auch in einem Zelt oder zur Not unter

Brücken. Die Sesshaftigkeit als räumliche Kontrolle vereinfacht allerdings dieses

überlebensnotwendige Wohnen enorm.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Reset: Sozietät 263

Griese, Schulte und Sievers definieren die charakterisierende Transmigrantik

ihrer untersuchten Hochqualifizierten als eine ›entschiedene Unentschiedenheit‹

gegenüber dem zukünftigen Lebensmittelpunkt. Aus nomadischer Perspektive ist

unter dem Lebensmittelpunkt aber nicht irgendein Punkt in einem bestimmten

gegebenen Raum zu verstehen, sondern die nomadische Perspektive ist die Mitte selbst.

Wer voll und ganz nomadisch lebt, lebt immer in der Mitte seines eigenen glat-

ten Raumes oder seines eigenen Netzwerks, absolut lokal. Das nomadische Le-

ben ist Intensität und Geschwindigkeit. Auch die »Globalisierung« ist eine einzige

Geschwindigkeit, mit einer Gesamttendenz zur Beschleunigung. Die Etablierung

migrantischer transnationaler sozialer Räume dagegen entspricht in der Gesamt-

tendenz eher einer entschleunigenden Dynamik, bei der zum Beispiel in transna-

tionalen sozialen Räumen ruhende und stabile Zyklen entstehen können.

Holert und Terkessidis konstatieren bei den Migrierenden in Marokko, die we-

der weiter nach Europa, noch zurück in ihr Herkunftsland migrieren können (vgl.

Kap. 2.3.4), einen Verlust von Eigenzeit, was von den Autoren als »gefräßige Gegen-

wart« bezeichnet wird. Diese Situation der Migrierenden in Marokko ist für Mil-

lionen Feststeckende, Illegale, Geduldete, Befristete oder anderweitig Gestrandete

paradigmatisch. In Deleuzes und Guattaris Begrifflichkeiten beschrieben handelt

es sich dabei um eine migrantische Bewegungsform, bei der ein Ziel vor Augen

war, das aber (noch) nicht erreicht werden konnte. Die migrantische Bewegungs-

form birgt gegenüber der nomadischen Bewegungsform ein höheres Risiko: das

Risiko, das Ziel nicht erreichen zu können. Die ganze Existenz dieser feststecken-

den Migrierenden ist ein einziges Warten auf einen Zeitpunkt, der unbestimmt

ist und vielleicht auch nie eintritt. Der Verlust von biographischer Zeit, und zwar

von Vergangenheit und Zukunft, ist die Folge. Was bei einer Polis vermeintlich

sesshafter Bürger:innen der Fall ist, ist bei Migrierenden nicht anders: Das nackte

Überleben an sich ist nichts wert, wenn es kein gutes Leben ist. Auch wenn der

oder die Migrierende »überlebt«, hat er oder sie möglicherweise das eigene Leben,

die eigene Lebenszeit, verloren. Gegenüber dem nomadischen und dem sesshaf-

ten Modus stellt der migrantische Modus für die einzelne Existenz also eine ganz

besondere Herausforderung dar. Im sesshaften Modus wird der Raum eingekerbt,

um ihn zu kontrollieren. Die Räumlichkeit liegt kontrolliert vor, sodann ist Zeit für

Entwicklung und Geschichte(n). Im nomadischen Modus wird die Räumlichkeit

gelebt, und es gibt kein Ziel und kein Projekt, das scheitern könnte. Bei der Migra-

tion muss ein Raum durchschritten werden, der in aller Regel bereits eingekerbt

worden ist, und zwar von Sesshaften, die ihn nach wie vor kontrollieren. In den

bestehenden Strukturen ist die migrantische Position politisch und sozial die am

meisten benachteiligte. Migration birgt zwar eine Chance auf »Entwicklung«. Das

Risiko ist aber sehr groß, und die Möglichkeiten zu scheitern sind nicht vorherseh-

bar und äußerst vielseitig. Es ist die Frage, ob es Feststeckenden und Geduldeten

gelingen kann, sich selbst – vielleicht kollektiv mit Anderen – als nomadische Mit-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Philosophie der transnationalen Migration

te zu setzen, um sich wenigstens existenziell zu retten. Falls diese Vorstellung für

das migrierte Individuum tröstlich sein kann, ändert sie zwar noch nichts an den

Umständen. Dennoch, auch der Migrierende »weiß, dass er ein Mensch ist«, mit

Fanon gesagt. Oder mit Deleuze und Guattari: »Die Mitte ist eben kein Mittelwert,

sondern im Gegenteil der Ort, an dem die Dinge beschleunigt werden.«120 Die

nomadische Dynamik ist Geschwindigkeit. Es wäre Aufgabe der konkreten Sozio-

poleis, die mannigfaltigen Bewegungsformen in verschiedenen Geschwindigkeiten

als konstitutiv anzuerkennen. Es könnte von einer »Sozietät in Bewegung« gespro-

chen werden, bei der die Angelegenheiten, die alle angehen, gemeinsam geregelt

werden. Was Netzwerk und Polis verbindet, ist das Wichtige: Das Überleben und

das gute Leben sind wichtig. Und was uns wichtig ist, daran binden wir uns. Über

die Bedeutung verbinden sich mannigfaltige Netzwerke mit dem Persönlichen und

mit dem Politischen, das immer auch ein Ethisches ist. Statt einer Politik der Sess-

haftigkeit wäre eine politisch-ethische Kultur der Mobilitäten angebracht, mit der

Überleben und gelingendes Leben geschützt sowie eine Begegnung mit dem An-

deren in Würde ermöglicht wird.

120 Deleuze, Gilles und Félix Guattari, Tausend Plateaus, S. 41f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007 - am 14.02.2026, 05:54:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

