5. Reset: Sozietat

Im Anschluss an die Ergebnisse aus den Kapiteln 2, 3 und 4 werden im folgenden
Kapitel die sozialtheoretischen Implikationen der diagnostizierten kopernikani-
schen Wende skizziert. Es handelt sich dabei um eine Art sozialtheoretischen >Neu-
start: Was ist jenseits eines angenommenen Gesellschaftsbehilters und ungeach-
tet des Mobilititsgrades relevant fiir soziale Lebenswelten, Beziehungen und Rea-
litdten? Damit wird kein sozialtheoretisches System vorgestellt, sondern es wird
zunichst eine Sondierung der »Lagebeziehung« (vgl. Leibniz, Kap. 5.1.2) sozial-
theoretischer Kernaspekte vorgenommen. Bei diesen Kernaspekten handelt es sich
um Bindungen und Netzwerke, um Bewegungsformationen sowie um das konkre-
te lokale Zusammenleben und die Begegnung mit dem Anderen.

An migrantischen Lebenspraxen lisst sich ablesen, dass soziale Beziehungen
und konkret lebbare Orte uneingeschrinkt Bedeutung haben. Diese Bedeutung
hat unabhingig des vorliegenden Mobilititsgrades von Personen und unabhingig
von vorgestellten Gesellschaftsbehiltern Giiltigkeit. In der transnationalen Migra-
tionsforschung wird ein neuer Gesellschaftsbegriff eingefordert, der nicht mehr
auf methodologischem Nationalismus fufit, und die Anwendung oder Manifesta-
tion eines sozialtheoretischen oder methodologischen Nationalismus ist seit der
transnationalen Wende zu begriinden.

Mit der Artikulation des migrantischen sozialtheoretischen Subjekts sind For-
men von Sozietit denkbar, bei denen die Bewegung und die Beweglichkeit der Teil-
nehmenden vorausgesetzt werden. Dass man sich bewegt, bedeutet nicht, nicht Tri-
ger einer »Gesellschaft« sein zu kénnen. Es bedeutet aber auch nicht, dass immobi-
le Subjektivitit im Umkehrschluss sozialtheoretisch verunméglicht wurde. Daraus
folgt ein »Sowohl-als-Auch« oder »Weder-Nochg, wie es transnationale Pendelmi-
grant:innen in konkreter Lebenspraxis ebenfalls ausleben: Sozietit ist weder mobilis-
tisch noch sedentaristisch zu begreifen. Stattdessen muss die Unterscheidung zwischen
sesshafter und migrantischer Sozialontologie von einer kategorialen Unterschei-
dung in ein Spektrum von verschiedenen Mobilititsgraden und Geschwindigkeiten
iiberfithrt werden.

Den ersten wichtigen sozialen Bezugspunkt bilden im Anschluss an Basch,
Glick Schiller, Szanton Blanc, Faist und Dahinden soziale Bindungen, die sich zu

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie der transnationalen Migration

Netzwerken auswachsen. Soziale Netzwerke bilden sich auf allen Ebenen und in
samtlichen Grofienordnungen fortlaufend: Familie, Freundschaft, Beruf; Handel,
Okonomie, internationale Beziehungen. Transnationale soziale Netzwerke im Be-
sonderen kénnen in ihrer Genese im Verhiltnis zu »Gesellschaften« in einem Ab-
hingigkeitsverhiltnis stehen (historische Transnationalitit); ontologisch und lo-
gisch kénnen sie aber unabhingig von diesen betrachtet werden (strukturelle Sub-
nationalitit). Im Folgenden geht es darum, soziale Bindungen und daraus resul-
tierende Netzwerke sozialtheoretisch zu untersuchen und als sozialontologische
Grundformation anzunehmen. Daraus resultiert dann beispielsweise eine Auffas-
sung von Sozialraum, der sich im Gegensatz zur gesellschaftstheoretischen Behil-
tervorstellung relational formiert (Kap. 5.1: Theorie des sozialen Netzwerks).

Zweitens zeigte sich in zahlreichen Ergebnissen der empirischen Migra-
tionsforschung, dass die kategoriale Unterscheidung zwischen sesshaft und
migrantisch transnationale und (post-)migrantische Lebenspraxen unzureichend
beschreibt und zunehmend schwer zu halten ist. Zudem gerit der sozialtheore-
tische Sedentarismus in Kritik: Es ist nicht selbstverstindlich, Sesshaftigkeit als
conditio sine qua non fiir Sozietiten anzunehmen. In Auseinandersetzung mit der
postkolonialen Subjektkritik an Europa wird aber klar, dass der Sedentarismus
nicht durch einen Mobilismus ersetzt werden kann, ohne sozialtheoretische
Marginalisierungen zu wiederholen. Um sich politisch zu subjektivieren, reicht
im Anschluss an Fanon das Wissen, ein Mensch zu sein, aus. Um eine sozial-
theoretische Subjektivierung umzusetzen, war die Identifikation migrantischer
Triagerschaft sozialer Welten, wie sie mit dem transnationalen Perspektivenwech-
sel erfolgte, erforderlich. Die Unterscheidung zwischen mobilen und immobilen
Teilnehmenden muss fortan nicht mehr kategorial erfolgen. Daher soll die be-
griffliche Dichotomie zwischen sesshaft und migrantisch aufgelost werden. In
Kapitel 5.2 wird versucht, eine soziale Bewegungslehre zu skizzieren, die jenseits
der kategorialen Unterscheidung zwischen sesshaft und migrantisch funktioniert
(Kap. 5.2: Soziale Bewegungslehre).

Der letzte sozialtheoretische Bezugspunkt, der seine Bedeutung weder bei ho-
hem noch bei niedrigem Mobilititsgrad einbiifit, ist der Ort. Es kann sich nur um
einen, um mehrere oder um sehr viele Orte handeln: In einem Menschenleben ha-
ben Orte immer Bedeutung. Orte sind konkret, leiblich erfahrbar und an Orten finden
Begegnungen statt. Die Dimension der konkreten Lebenspraxis vor Ort wurde im
transnationalen Konzept im Anschluss an Appadurai und Kirby nicht zufrieden-
stellend beriicksichtigt, obgleich die Verbindungen der migrantischen Netzwerke
im Anschluss an Pries zunichst direkt iiber Orte als Verbindungspunkte erfolgt und
erst daraufhin und dadurch vermittelt zwei »Gesellschaften« miteinander verbun-
den werden. Dariiber hinaus erkennen Kirby, Holert und Terkessidis die Bedeutung
der Frage nach politischer Reprisentation und Mitbestimmung der Lokalsubjekte.
Und schlieflich findet an Orten die Begegnung mit dem Anderen statt, wie bei-

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

spielsweise in der biblischen Szene von Abrahams Aufnahme der Reisenden ver-
anschaulicht ist. Deshalb bilden Orte den konkreten Bezugspunkt von Sozietiten
(Kap. 5.3: Theorie des Ortes).

5.1 Theorie des sozialen Netzwerks

Mit dem transnationalen Modell riickt die Frage nach der Struktur von Netzwer-
ken in den Mittelpunkt.® Transnationale soziale Riume konstituieren sich allein
aus den Verbindungen ihrer Elemente untereinander. Bei Netzwerken spielen die
Anschlussfihigkeiten und Verkniipfungen die wichtigste Rolle: Sie konstituieren
das Netz und erhalten es. Bernhard Waldenfels versteht die Anschlussfihigkeit als
die Netztugend schlechthin. Nach ihm ist

»Ein Netz [...] kein Gemeinort; es ist iberhaupt kein Ort, an dem man seinen Platz
findet[..]. Man mufl Zugang zum Netz finden, um sich einschalten zu kénnen. In-
nerhalb des Netzes gibt es nur noch Anschlufistellen und Verkniipfungsregeln, die
den Anschlufd mehr oder weniger flexibel festlegen. Die sogenannte Anschluf’fa-
higkeit bedeutet dann das hochste Lob; sie ist die Netztugend schlechthin [...]. Wir
bewegen uns in einer durchgiangigen Ordnung, in der es Verschiedenheiten gibt,
aber keine Fremdheiten.«?

Auch Manuel Castells stellt Uberlegungen zur Theorie von Netzwerken an und be-
zeichnet die Gesellschaften des Informationszeitalters als Netzwerkgesellschaften.
Er konstatiert, dass gegen Ende des zweiten Jahrtausends eine informationstech-
nologische Revolution begonnen habe, die materielle Basis der Gesellschaft in zu-

3 was dazu fithre, dass »unsere Gesellschaften

nehmendem Tempo umzuformen,
immer mehr um den bipolaren Gegensatz zwischen dem Netz und dem Ich her-

um strukturiert« seien.* Netzwerke bildeten die »neue soziale Morphologie un-

1 Eine zentrale soziologische Netzwerktheorie stellt die Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) nach
Bruno Latour dar, der hier aber leider nicht nachgegangen werden kann. Vgl. dazu Latour,
Bruno, Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiihrung in die Akteur-Netzwerk-Theorie,
Frankfurt a.M. 2007, oder dazu Laux, Henning, Soziologie der Existenzweisen: Bruno Latour,
in: Ders., Jorn Lamla, Hartmut Rosa und David Strecker, Handbuch der Soziologie, Konstanz/
Miinchen 2014, S. 261-280.

2 Waldenfels, Bernhard, Ortsverschiebungen. Zeitverschiebungen. Modi leibhaftiger Erfahrung,
Frankfurt a.M. 2016 (zuerst 2009), S. 116.

3 Castells, Manuel, Das Informationszeitalter I: Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft, Opladen
2003, S.1.

4 Ebd.,S.3.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

215


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie der transnationalen Migration

serer Gesellschaften,” und die »Verbreitung der Vernetzungslogik«® verindere
die Funktionsweise und die Ergebnisse von Prozessen der Produktion, Erfahrung,
Macht und Kultur wesentlich.”

Was sich genau hinter einer Vernetzungslogik verbirgt und welche (sozial-)on-
tologischen Grundannahmen dabei gemacht oder artikuliert werden, dem soll in
diesem Kapitel nachgegangen werden. Zuerst wird ausgehend von Heideggers The-
se der Tendenz auf Nihe des Daseins erértert, was uns dazu bewegt, Bindungen
und Verbindungen einzugehen (Kap. 5.1.1). AnschliefSend wird Leibniz’ relationa-
le Raumtheorie, die ohne die Vorstellung eines »Behilters« auskommyt, vorgestellt
(Kap. 5.1.2). Und schliefilich soll mit Deleuzes und Guattaris Rhizommodell der
Ontologie von Netzwerken nachgegangen werden (Kap. 5.1.3). Im Anschluss daran
wird zusammengefasst, was das fiir die soziale Morphologie bedeutet (Kap. 5.1.4).

5.1.1 Bindung

In Sein und Zeit analysiert Martin Heidegger unter anderem die Riumlichkeit des
Daseins. Das Dasein ist dasjenige Sein, das auf seine eigene Seiendheit reflektieren
kann - also der Mensch. Dabei vertritt er die These, dass »das ontologisch wohlver-
standene >Subjekt¢, das Dasein, [...] in einem urspriinglichen Sinn raumlich list].«®
Dabei gilt, dass die

»Raumlichkeit des Daseins, das wesenhaft kein Vorhandensein ist, [...] weder so
etwas wie Vorkommen an einer Stelle im >Weltraume<bedeuten [kann], noch Zu-
handensein an einem Platz. Beides sind Seinsarten des innerweltlich begegnen-
den Seienden. Das Dasein aber ist sin<der Welt im Sinne des besorgend-vertrauten Um-
gangs mit dem innerweltlich begegnenden Seienden [Hervorh. C.E.]. Wenn ihm sonach
in irgendeiner Weise Raumlichkeit zukommt, dann ist das nur moglich auf dem
Grunde dieses In-[der-Welt-]Seins. Dessen Raumlichkeit [die des Daseins] aber
zeigt die Charaktere der Ent-fernung und Ausrichtung [Hervorh. im Orig.].<®

Das Dasein ist nicht im Raum vorhanden oder »kommt« an irgendeiner einer Stel-
le »vor.« Das Dasein ist immer schon in einem besorgend-vertrauten Umgang mit
dem ihm in der Welt begegnenden Seienden selbst in der Welt. Was die Riumlich-
keit des Daseins charakterisiert, sind die Merkmale der »Ent-fernung« und »Aus-
richtung«. Das Dasein ist (aus)gerichtet auf seine Umwelt. Das Dasein ist nie ab-
gekapselt von seiner Umgebung, sondern steht immer schon in einem bestimm-

5 Ebd., S.527.

6 Ebd.

7 Vgl. ebd.

8 Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Tilbingen 2001 (zuerst 1927), S. 111.
9 Ebd., S.104f.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

ten Bezug zu ihr. Das Dasein ist auflerdem »ent-fernend«: Das Dasein nihert sich
den Dingen und dem ihm begegnenden Seienden, es macht sie sich nahe, es »ent-
fernt« sie. »Entfernen besagt das Verschwindenmachen der Ferne, das heifdt der
Entferntheit von etwas, das heifit Niherung. Dasein ist wesenhaft ent-fernend.«™°
Was das Dasein und seine spezifische Weise der Raumlichkeit auszeichnet, ist also
das »Ent-fernen«, das Nahern und Naher-machen. »Im Dasein liegt eine wesenhafte
Tendenz auf Nihe [Hervorh. im Orig.].«'* Es ist dem Dasein wesentlich, das heif3t
das Dasein ist dadurch charakterisiert, dass es eine Tendenz auf Nihe aufweist. Da-
bei ist aber

»das vermeintlich>Nachste«[..] ganz und gar nicht das, was den kleinsten Abstand
»von uns< hat. Das gilt zum Beispiel auch von der Strae, dem Zeug zum Gehen.
Beim Gehen ist sie mit jedem Schritt betastet und scheinbar das Nachste und Re-
alste des iberhaupt Zuhandenen, sie schiebt sich gleichsam an bestimmten Leib-
teilen, den Fusohlen, entlang. Und doch ist sie weiter entfernt als der Bekannte,
der einem bei solchem Gehen in der >Entfernung<von zwanzig Schritten >auf der
Strafle< begegnet. Uber Nihe und Ferne des umweltlich zunichst Zuhandenen
entscheidet das umsichtige Besorgen.«'?

Das rein geographisch »Nichste« muss nicht das Nichste fiir uns sein. So ist die
Strafle, auf der wir laufen, uns an Sinn und Bedeutung ferner als der Bekannte,
den wir darauf treffen. Die Nihe, auf die das Dasein seine Tendenz hat, bestimmt
sich aus der Bedeutung, die dasjenige Seiende oder die jeweils andere Person fiir
uns hat. Die >Nihe« ist also nicht in erster Linie raumlich, 6rtlich, physisch oder
geographisch gemeint.

Im Anschluss an Heideggers Uberlegungen lisst sich feststellen, dass Men-
schen (das »Dasein«) zur Nihe neigen. Diese Nihe ist eine, die sich anhand der
personlichen Bedeutung bemisst: Personen und Dinge, die uns wichtig sind, »ent-
fernen« wir, das heifdt, wir machen und halten sie uns nah. So entstehen Bindun-
gen: Menschen binden sich unwillkiirlich an diejenigen Mitmenschen, die ihnen
etwas bedeuten. Und so entstehen und erhalten sich diese Verbindungen, die sich
in grofere Netzwerke verzweigen und auswachsen konnen. Die Raumlichkeit des
menschlichen Daseins ist so durch eine am Bedeutungshorizont der jeweiligen Per-
son orientierte, relative Messung gekennzeichnet: »Nah« und »fern« sind im sozio-
anthropologischen Kontext demzufolge nicht in Metern messbar, sondern »nah«
und »fern« beziffern eine Skala zwischen »wichtig« und »unwichtig«.

Es ist also die Bedeutung, die Personen, Orte oder Dinge fiir Menschen haben,
die entstehende Bindungen und bestehende Verbindungen erklirt. Das trifft auch

10  Ebd.,S.105.
1 Ebd.
12 Ebd., S.106f.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

27


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie der transnationalen Migration

auf die Verbindungen iiber Lindergrenzen hinweg zu, die sich in Netzwerken ver-
weben und stabilisieren. Bindungen und daraus resultierende Netzwerke entste-
hen und bestehen aus (subjektiver) Wichtigkeit.

b.1.2 Relationale Raumlichkeit

Nach Stephan Giinzel ist

»die Geschichte der naturwissenschaftlichen Raumtheorie von der Neuzeit bis
zur Moderne [..] nicht nur eine Theorie der physikalischen Revolutionen, son-
dern zeigt die Anhaltspunkte fiir den Transfer von Theorien und Modellen von den
Natur- in die Ceisteswissenschaften. Die Theorien des Raumes [der Neuzeit] mo-
gen heute durch andere Modelle in den Naturwissenschaften [wie beispielsweise
die Allgemeine Relativititstheorie] abgeldst sein, ihre Wirkung auf die Kultur-
und Sozialwissenschaften aber dauert an.«'3

In der Tat ist es bemerkenswert, dass das sozialwissenschaftliche Behilter-
Gesellschaftsmodell auf einer Raumvorstellung beruht, die aus dem 17. und 18.
Jahrhundert stammt. Die Vorstellung des Raumes als Behilter geht auf die kar-
tesianische Definition des Volumens als Linge mal Breite mal Hohe sowie Isaac
Newtons Lehre der Physik zuriick. Gleichwohl fiir Descartes der Raum nicht
»leer« sein kann, sondern als eine einzige Substanz vorgestellt wird, setzt sich mit
Newton die abstrakte Vorstellung eines absoluten, »leeren« Raumes durch, in dem
Elemente enthalten sind.

Gottfried Wilhelm Leibniz widerspricht dieser »absoluten« Raumvorstellung
schon zu Beginn des 18. Jahrhunderts in einem Briefwechsel mit dem Theologen
Samuel Clarke. Clarke vertritt die Position Newtons: der Raum entspricht einem
Behilter, in dem Elemente enthalten sind. Leibniz versucht, seine relationale Auf-
fassung vom Raum im Briefwechsel mit Clarke zu begriinden.

Leibniz: »Was meine eigene Meinung anbetrifft, so habe ich mehr als einmal ge-
sagt, dafdich den Raum ebenso wie die Zeit fiir etwas rein Relatives halte, nimlich
flr eine Ordnung des Nebeneinanderbestehens, so wie die Zeit eine Ordnung der
Aufeinanderfolge ist. Namlich als Raum bezeichnet man eine mégliche Ordnung
der Dinge, die gleichzeitig existieren, wobei man sie als gemeinsam existierend

13 Giinzel, Stephan, Physik und Metaphysik des Raums. Einleitung, in: Ders. und J6rg Dinne
(Hg.), Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M.
2006, S.19-43, hier S. 42. Vgl. dazu auch Quadflieg, Dirk, Philosophie, in: Giinzel, Stephan
(Hg.), Raumwissenschaften, Frankfurt a.M. 2009, S. 274-289, hier S. 285f.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

betrachtet, ohne dabei nach ihrer besonderen Art und Weise des Existierens zu

fragen.«'#

Der Raum ist nach Leibniz also die relationale Beziehung der Dinge, die gleichzei-
tig bestehen. Clarke kritisiert diese Auffassung:

Clarke: »Ware der Raum nichts weiter als die Ordnung nebeneinanderbestehen-
der Dinge, so wiirde daraus folgen, dafl wenn Gott die gesamte materielle Welt als
Ganzes entlang einer Geraden mit irgendeiner Geschwindigkeit versetzen wiirde,
sich die nebeneinanderbestehenden Dinge trotzdem immernoch in demselben
Ort befinden wiirden und daf beim ganz plétzlichen Anhalten dieser Bewegung
nichts einen Stof erleiden wiirde.«'

Clarke stellt fest, dass eine relationale Auffassung des Raumes dazu fiihrt, dass
das System dieser Dinge, die gleichzeitig nebeneinander bestehen, sich allein aus

internen Parametern bestimmt. Der Raum, das heif3t die in bestimmten Verhilt-
nissen zueinander nebeneinander bestehenden Dinge, kénnte in seiner Ganzheit
versetzt werden, ohne dass sich die Positionen der Elemente indern wiirde. Das

halt er fiir physikalisch falsch.

Leibniz: »Der [absolute] Raum ist etwas vollkommen Homogenes und wenn sich
in dem Raum keine Dinge befinden, so unterscheidet sich ein Raumpunkt von ei-
nem anderen Raumpunkt durchaus in nichts. Hieraus folgt nun aber (wobei ange-
nommen wird, daf der Raum aufler der gegenseitigen Ordnung der Korper noch
irgend etwas an sich ist), daf es keinen Grund geben kann, warum Gott, die glei-
che gegenseitige Lage der Kérper beibehaltend, die Kérper so und nicht anders in
den Raum gesetzt hat. Warum ist nicht alles in umgekehrter Weise angeordnet
worden, zum Beispiel durch Vertauschen von Ost und West? Wenn nun aber der
Raum nichts anderes als diese Ordnung bzw. diese Beziehung [—also ein relationa-
ler Raum —] ist und ohne Korper iiberhaupt nichts weiter als die Méglichkeit ist,
sie anzuordnen, so werden sich diese beiden Zustinde, der eine, so wie er jetzt
ist, und der andere, der als von umgekehrter Art angenommen wurde, voneinan-
der ilberhaupt nicht unterscheiden. Ihr Unterschied beruht darum nurauf unserer
triigerischen Annahme von der Wirklichkeit eines Raumes an sich. In Wirklichkeit
aber ist der eine Zustand genau der gleiche wie der andere, da sie vollkommen
ununterscheidbar sind. Es gibt also auch keinen Anlafs, nach dem Grund fiir eine
Bevorzugung des einen Zustandes vor dem anderen zu fragen [Hervorh. C.E.].«'®

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Briefwechsel mit Samuel Clarke [Ausziige], in: Diinne, J6rg und
Stephan Giinzel (Hg.), Raumtheorie, S. 58-71, hier S. 61.

Clarke, Samuel, Briefwechsel mit Gottfried Wilhelm Leibniz, in: J6rg Diinne und Stephan
Giinzel (Hg.), Raumtheorie, S. 58-71, hier S. 61.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Briefwechsel mit Samuel Clarke, S. 62.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

219


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Philosophie der transnationalen Migration

Wenn angenommen wird, dass der Raum aufler der gegenseitigen Ordnung der
Korper noch irgendetwas an sich ist, also wenn angenommen wird, es gebe ei-
nen Raum vor der Lagebeziehung der Korper, das heif3t es gebe einen »leeren«
Behilter-Raum oder »absoluten« Raum, dann stellt sich nach Leibniz die Frage,
warum die Dinge von Gott so angeordnet worden sind, wie sie sind und nicht an-
ders. Wenn der Raum allerdings als bloRRe Beziehung zwischen den Kérpern ange-
nommen wird, so wie Leibniz das tut, wird diese Frage irrelevant. Relevant sind
die Verhiltnisse der Korper untereinander; die Frage nach ihrer Position in einem
unverriickbaren Gesamtsystem stellt sich gar nicht. Die Vorstellung eines leeren
Raumes, der den Kérpern, die er enthilt, ontologisch vorgingig ist, ist nach Leib-
niz eine »triigerische Annahmec, eine blofde Vorstellung. Nach Leibniz’ Auffassung
bestehen »Dinge [wie Orte, Bahnen und Riume] in Wahrheit nur aus Beziehungen
[..] und keineswegs aus irgendeiner absoluten Realitit.«!7 Clarke besteht dagegen
auf der Realitit eines leeren Raumes, in dem die Korper enthalten sind.

Clarke: »Mdgen in einem ausgepumpten Behalter auch noch Lichtstrahlen und
moglicherweise auch noch irgendwelche andere Materie in duflerst geringer
Menge vorhanden sein, so zeigt doch das Fehlen eines Widerstandes ganz offen-
sichtlich an, dafd der grofite Teil dieses Raumes von Materie frei ist [...].

Der leere Raum ist kein Attribut ohne Subjekt. Denn unter einem leeren Raum
verstehen wir durchaus keinen Raum, der von allem frei ist, sondern nur einen
Raum, der von Korpern frei ist. In jedem leeren Raum ist selbstverstindlich
Cott gegenwartig und moglicherweise sind auch noch viele andere Substanzen
vorhanden, die keine Materie sind, da sie weder fithlbar noch Ziel eines unserer
Sinne sind.«'®

Fiir Clarke ist es eine physikalische Offensichtlichkeit, dass es leere Riume gibt. Al-
so muss es auch den einen grofien »leeren« Raum geben. Clarke argumentiert phy-
sikalisch: Wenn es keine sichtbaren wirkenden Krifte oder bestehende Substanzen
gibt, kann der Raum durchaus als »leer« bezeichnet werden, denn es passiert nichts
in ihm. Das heif3t nicht, dass der leere Raum »Nichts« sei oder ein blof3es Attribut
ohne Subjekt, sondern selbst im fiir uns augenscheinlich »leeren« Raum sei Gott
gegenwirtig und seien moglicherweise auflerdem von uns nicht wahrnehmbare
Substanzen enthalten.

Leibniz: »Hier nun, wie die Menschen dazu kommen, sich den Raumbegriff zu bil-
den. Sie stellen fest, daR mehrere Dinge auf einmal existieren, und beobachten
unter ihnen eine gewisse Ordnung des Nebeneinanderbestehens, entsprechend

17 Ebd.,S.70f.
18  Clarke, Samuel, Briefwechsel mit Gottfried Wilhelm Leibniz, S. 63f.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

welcherdie gegenseitige Beziehung der Dinge mehroder wenigereinfachiist. Die-
se gegenseitige Beziehung macht ihre Lage bzw. ihren Abstand aus [...]. Sollten
mehrere oder sogar alle [nebeneinanderbestehenden, S.G.] Dinge nach gewissen
bekannten Regeln ihre Richtung und Geschwindigkeit 4ndern, so kann man im-
mer die Lagebeziehung bestimmen, welche ein jedes Ding zu einem jeden Ding
erwirbt, ja auch die Beziehung, die jedes andere hitte bzw. die es zu jedem an-
deren hitte, wenn es [seine Richtung und Geschwindigkeit, S.G.] nicht verdndert
hatte bzw. sich irgendwie anders verandert hidtte. Angenommen bzw. den Fall ge-
setzt, es gibt unter diesen nebeneinanderbestehenden Dingen eine geniigende
Anzahl von solchen Dingen, die untereinander keine Verdnderung erfahren ha-
ben, so wird man sagen, daf diejenigen Dinge, die zu diesen fest existierenden
Dingen eine solche Beziehung haben, wie sie andere Dinge vorher zu diesen [fest
existierenden, S.G.] Dingen hatten, denselben Ort erhalten haben, wie ihn diese
anderen Dinge gehabt haben. Das, was all diese Orte umfasst, nennt man Raum. Dies
zeigt: um vom Ort und folglich auch von Raum einen Begriff zu haben, geniigt es, jene Be-
ziehungen und die Regeln fiir ihve Verdnderungen zu betrachten, und zwar ohne dafs man
sich hierfiir noch irgendeine absolute Realitit zusitzlich zu den Dingen vorstellen muf,
deren Lage man betrachtet [..]. Raum ist kurzum das, was sich aus den Orten ergibt, wenn
man sie zusammennimmt [Hervorh. C.E.].«'?

Fiir Leibniz ist die Vorstellung eines leeren Raumes nichts weiter als eine Abstrakti-
on, die Menschen sich bilden, der aber keine mathematisch relevante Realitit ent-
spricht. Relevant sind einzig und allein die Lagebeziehungen der Kérper und Dinge
untereinander. Um vom Raum einen Begriff zu erlangen, reicht es aus, die Be-
ziehungen der Dinge an bestimmten Orten sowie ihre Verinderungen und Bewe-
gungen zu betrachten. Eine absolute, das heifit hier vorgingige Realitit zusitzlich
zu diesen Korpern oder Dingen anzunehmen sei nicht erforderlich, um sinnvolle
Aussagen tiber Orte und Lagebeziehungen machen zu konnen. Raum sei vielmehr
kurzum »das, was sich aus den Orten ergibt, wenn man sie zusammennimmt«
(s.0.). Nach Leibniz ergibt sich der Raum nur iiber Orte, nicht umgekehrt. Orte
und ihre Verhiltnisse und Beziehungen zueinander gehen dem Raum logisch vor-
aus und bilden ihn. Der Raum ist Lagebeziehung.

In Transnationalen Sozialen Riumen ist ein solches relationales Raumver-
stindnis ausgedriickt. Diese Riume bestehen aus Bindungen zwischen Personen,
Orten, Dingen oder Narrativen, die in einer gewissen Beziehung zueinander-
stehen. Transnationale Soziale Riume brauchen zwar Trigersubjekte und Orte
als Ankerpunkte. Sie brauchen aber keinen logisch und ontologisch vorgingigen
leeren (Behilter-)Raum, in dem sie existieren konnen. Sie sind Lagebeziehung.

19  Leibniz, Gottfried Wilhelm, Briefwechsel mit Samuel Clarke, S. 68f.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

vl


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Philosophie der transnationalen Migration

5.1.3 Ontologie des Netzwerks

Gilles Deleuze und Félix Guattari stellen in den Tausend Plateaus das Rhizom-
Modell vor. Sie betrachten die Tausend Plateaus von 1980 als die Fortsetzung und
den Schluss des »Kapitalismus-und-Schizophrenie«-Projektes, das sie mit Anti-
Odipus 1972 beginnen. Im Vorwort zur italienischen Ausgabe schreiben sie, der
Anti-Odipus gelte ihnen als »eine Art Kritik der reinen Vernunft auf der Ebene des
Unbewufiten«,° Tausend Plateaus dagegen berufe sich auf nach-kantianische und
iiberdies entschieden anti-hegelianische Bestrebungen.?! Es gehe in den Tausend
Plateaus »um eine Theorie der Mannigfaltigkeiten als solchen, und zwar genau da,
wo das Vielfiltige in einen substantivischen Zustand iibergeht«.?

Was eine »Theorie der Mannigfaltigkeiten als solchen« sein kénnte und wie sie
sich metaphysisch, ontologisch, logisch und politisch formiert, wird in »Plateaus«
vollzogen. Im ersten Plateau wird das Rhizom als spezifische Logik und gleichzeitig
quasi als Grundlage der »Ontologie der Gefiige« vorgestellt. Das Bild des Rhizoms
kann zum ontologischen Verstindnis von Netzwerken beitragen.

Rhizome sind in der Botanik Wurzelstocke (»Sprossachsen«). Beispielsweise
Spargel, Efeu, Griser und Ingwer wachsen in Rhizomen. Deleuze und Guattari
stellen das rhizomatische System dem »Baum-System« gegeniiber und explizieren
eine Onto-Logik des Rhizoms, die als Ontologie und Methode (Inhalt und Form) der
Tausend Plateaus aufzufassen ist.

Nach Deleuze und Guattari ist »die binire Logik [..] die geistige Realitit des
Wurzel-Baumes.«*? Da das Wurzel- und Baum-System auf einer biniren Logik be-
ruht, liegt dabei jeglicher Vielfalt stets eine alles zusammenhaltende Einheit (der
»Stammc« oder die »Hauptwurzel«) zugrunde. »Dieses [Wurzel-Baum-]Denken hat
die Mannigfaltigkeit nie begriffen.«** Mit dem Grundgedanken der einheitsstif-
tenden Hauptwurzel oder des Baumstammes lisst sich nach Deleuze und Guattari
nimlich die Mannigfaltigkeit als solche, die quasi absolute Mannigfaltigkeit, nicht
denken. Dazu bedarf es vielmehr der rhizomatischen Logik.

»Es geniigt aber nicht zu rufen Es lebe das Mannigfaltige! [..]. Das Mannigfaltige
mufd gemacht werden, aber nicht dadurch, daR man immer wieder eine héhere
Dimension hinzufligt, sondern vielmehr schlicht und einfach in allen Dimensio-
nen, iiber die man verfiigt, immer n-1 (das Eine ist nur dann ein Teil des Mannig-
faltigen, wenn es davon abgezogen wird). Wenn eine Mannigfaltigkeit gebildet

20 Deleuze, Gilles und Félix Guattari, Tausend Plateaus, Berlin 1992, S. I1.

21 Vgl.ebd.
22 Ebd.
23 Ebd.,S.14.

24  Ebd.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

werden soll, mufl man das Einzelne abziehen, immer in n-1 Dimensionen schrei-

ben. Man kénnte ein solches System >Rhizom< nennen.«*>

Mannigfaltigkeit kann nicht als Objekt beschrieben werden, sondern sie entsteht
und passiert, wird gebildet oder geschaffen. Das Einzelne spielt dabei nicht die Rol-
le der notwendigen Bedingung fiir Mannigfaltigkeit, sondern das Einzelne ist nur
als Negation benennbar, in der Struktur n-1. Das Eine kann nur Teil einer Man-
nigfaltigkeit sein, wenn es von ihr abgezogen wird. Das wird als rhizomatisches
System verstanden. Deleuze und Guattari stellen einige Merkmale ihres Rhizom-
Modells vor. Dazu gehort zunichst »das Prinzip der Konnexion und der Heteroge-
nitit. Jeder Punkt eines Rhizoms kann (und muf}) mit jedem anderen verbunden
werden.«2® Jeder Punkt eines Rhizoms ist mit jedem anderen Punkt verbunden,
egal worum es sich dabei handelt. Konnexion und Heterogenitit sind auch ele-
mentares Merkmal von Netzwerken. Des Weiteren gehért zum Rhizom

»das Prinzip der Mannigfaltigkeit: Nur wenn die Vielheit tatsachlich als Substan-
tiv, als Mannigfaltigkeit, behandelt wird, hat es zum einen als Subjekt oder Ob-
jekt, als natiirliche oder geistige Realitdt, als Bild und Welt keine Beziehung mehr.
Mannigfaltigkeiten sind rhizomatisch und entlarven die Pseudo-Mannigfaltigkeit
der Baume. Es gibt keine Einheit, die dem Objekt als Pfahlwurzel dient oder sich
im Subjekt teilt. Noch nicht einmal eine Einheit, die im Objekt verkiimmert oder
im Subjekt >wiederkehrt«. Eine Mannigfaltigkeit hat weder Subjekt noch Objekt,
sondern nur Bestimmungen, Gréfen, Dimensionen, die nicht wachsen, ohne daf
sie sich dabei verandert.«*’

Was heifdt es, Vielheit als Substantiv anzunehmen? Was heifst »Theorie der Man-
nigfaltigkeiten als solchen«? Es heifdt, keine Einheit anzunehmen, die der Vielheit
vorausgeht oder folgt. Die Vielheit, die immer auch eine Verschiedenheit ist, ver-
weist auf keinen anderen Zusammenhang, auf keine andere Bedingung und auf
keinen anderen Zweck als sie selbst. Ja, sie verweist itberhaupt nicht, sie reprisen-
tiert nicht. Es ist nicht méglich, dass sich an einer Mannigfaltigkeit etwas idndert,
ohne dass sich die Mannigfaltigkeit selbst substanziell andert. Es gibt nichts, was
»dahinter steckt« und keinen doppelten Boden. »Alle Mannigfaltigkeiten sind flach,
da sie alle ihre Dimensionen ausfiillen und besetzen.«*® Im Vergleich zum Rhizom
sind Biume »pseudo-mannigfaltig«, da ihre Vielfalt auf eine Einheit zuriickgeht
und/oder verweist. Das nichste Prinzip schliefilich ist das

25 Ebd,S.16.
26  Ebd.
27 Ebd., S.17f.

28 Ebd, S.19.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

223


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Philosophie der transnationalen Migration

»Prinzip des asignifikanten Bruchs [...]. Ein Rhizom kann an jeder Stelle unterbro-
chen oder zerrissen werden, es setzt sich an seinen eigenen oder an anderen Lini-
enweiter fort. Man kann mit Ameisen nicht fertig werden, weil sie ein Tier-Rhizom
bilden, das sich auch dann wieder bildet, wenn sein grofster Teil zerstort ist. Jedes
Rhizom enthdlt Segmentierungslinien, die es stratifizieren, territorialisieren, or-
ganisieren, bezeichnen, zuordnen etc; aber auch Deterritorialisierungslinien, die
jederzeit eine Flucht ermoglichen [...]. Man vollzieht einen Bruch, man folgt einer
Fluchtlinie, aber es besteht immer die Gefahr, daf man auf ihr Organisationen
begegnet, die das Ganze neu schichten, also Gebilde, die einem Signifikanten die

Macht zuriickgeben und Zuordnungen, die ein Subjekt wiederherstellen.«*°

Wenn ein Rhizom an einer Stelle abgeschnitten wird, entwickelt es sich trotzdem
an anderer Stelle weiter. Ein Rhizom befindet sich in stindiger Bewegung und
in permanentem Wachstum. Dauernd entstehen und vergehen Territorialisierun-
gen und Bezeichnungen, Strukturierungen und Benennungen. Ein Rhizom ist also
nicht frei von Strukturen, Linien oder Akkumulationen. Aber diese bleiben prekir,
auch wenn sie stabil fortdauern kénnen. Es kommt nie zu Binnenstrukturen, die
als Referenzpunkt dienen.

Und schliellich hat das Rhizom »weder Anfang noch Ende, aber immer eine
Mitte, von der aus es wichst und sich ausbreitet.«*© Bei einem Rhizom lassen sich
die Rinder nicht bestimmen. Es hat nur eine Mitte, von der aus es wichst. Diese
Mitte ist kein Zentrum: Das Rhizom ist ein »azentrisches, nicht hierarchisches und
asignifikantes System ohne General. Es hat kein organisierendes Gedichtnis und
keinen neutralen Automaten.«*' Im Rhizom gibt es kein Zentrum, keine Hierarchi-
en, kein Organigramm, keine Leitung und kein Gedichtnis. Es treibt im Wachs-
tum vorwarts, herum und in alle Richtungen, aber anti-teleologisch. Wodurch es
definiert ist, sind seine unmittelbaren Zustinde selber. Es gibt also eine Form per-
manenter Verinderung, die aber keine Entwicklung in einem geschichtlichen Sinn
darstellt. In diesem Kontext ist auch der Gebrauch des Terminus’ »Plateau« zu ver-
stehen: »Ein Rhizom besteht aus Plateaus [...]. [Ein Plateau ist] eine zusammenhin-
gende, in sich selbst vibrierende Intensititszone, die sich ohne jede Ausrichtung
auf einen Hohepunkt oder ein iufleres Ziel ausbreitet.«** Plateaus sind Mitten
und keine Zentren. Sie werden nicht iiber ihre Anfinge und Enden, nicht tiber ih-
re Grenzen und nicht ber ihre Bedingungen und Folgen definiert. Sie sind flache
Intensititen, die nichts als unmittelbar sich selbst reprisentieren. Die rhizomati-
schen Bewegungen sind intensiv, nicht entwickelnd und nicht historisch. Plateaus
sind in emphatischem Sinn flach. Es gibt nichts iiber oder unter ihnen, was sie

29  Ebd, S.19f.
30 Ebd, S 36.
31 Ebd.

32 Ebd,S.37.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

bedingt, stiitzt, begriindet oder von ihnen hervorgebracht wurde. Sie bringen nur
sich selbst hervor. Allianz ist dann das letzte Merkmal des Rhizoms.

»Der Baum ist Filiation, aber das Rhizom ist Allianz, einzig und allein Allianz. Der
Baum braucht das Verb >sein¢, doch das Rhizom findet seinen Zusammenhalt in
der Konjunktion sund... und... und..<. In dieser Konjunktion liegt genug Kraft, um
das Verbssein« zu erschiittern und zu entwurzeln.<3

Das Rhizom entsteht durch fortlaufende Addition. Im Gegensatz zum Baum, der
Abstammung symbolisiert und auf das Verb »sein« angewiesen ist, besteht das Rhi-
zom allein durch andauernde Verbindung. Im Rhizom stellt sich die ontologische
Frage nicht als Frage nach dem Seienden, dem Sein und dem Seienden als solchen,
sondern hochstens in der Form eines Werdens. Was das Rhizom zusammenbhilt,
sind Verbindungen oder Biindnisse, die auch jederzeit wieder gekappt oder aufge-
kindigt werden konnen. »Es geht um das Modell, das unaufhoérlich entsteht und
einstiirzt, und um den Prozef, der unaufhoérlich fortgesetzt, unterbrochen und
wieder aufgenommen wird.«>* Neue Verbindungen an Ankniipfungen sind jeder-
zeit und tberall moéglich. »Es ist vielleicht eine der wichtigsten Eigenschaften des
Rhizoms, immer vielfiltige Zugangsméglichkeiten zu bieten.«*> Wie Waldenfels
bereits resiimierte, stellt die »Anschlussfihigkeit die Netztugend schlechthin« (s.0.)

dar.

5.1.4 Zusammenfassung: Theorie des sozialen Netzwerks

Auch soziale Netzwerke weisen rhizomatische Strukturen auf. Bei sozialen Netz-
werken handelt es sich zwar um etwas anderes als Efeu- oder Ingwerrhizome, und
soziale Netzwerke gehen auflerdem auf handelnde Subjekte zuriick. Dennoch ent-
sprechen einige Kennzeichen des Rhizoms netzwerktheoretischen Charakteristika.

Der Anfang von Netzwerken liegt in der sozialen Bindung. In Sein und Zeit wur-
de dem Dasein eine Tendenz auf Nihe bescheinigt: Das Dasein, also der Mensch,
ist in seinem Sein immer schon in der Welt und dabei umsichtig-besorgend. Das
Dasein versucht, sich Dinge nahe zu machen, es ent-fernt sie. Damit ist aber keine
geographische Nihe, sondern der Grad an Bedeutung gemeint: Ein Bekannter, den
wir einige Schritte voraus auf der Strafie treffen, ist uns deshalb niher als die Stra-
Re selbst, auf der wir gehen. Beispielsweise kénnen zwei Personen sich sozial und
emotional sehr nah sein, obwohl sie sich geographisch mehrere tausend Kilometer
voneinander entfernt befinden.

33 Ebd,S. 41
34 Ebd.,S.35.
35 Ebd,S. 24.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

225


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Philosophie der transnationalen Migration

Sich in Netzwerken verbindende Subjekte tun das aus Griinden der Bedeutung
einer Sache, einer Person oder eines Ortes. Soziale Netzwerke haben ihren Grund
in der menschlichen Bindung an das, was fir wichtig erachtet wird.

Fiir Leibniz ist der Raum die Ordnung des Nebeneinanderbestehens der Din-
ge, die gleichzeitig existieren. Der Raum bestimmt sich allein aus internen Para-
metern. Demnach sind nur die Verhiltnisse der Kérper im Raum untereinander
relevant. Die Vorstellung eines leeren Behilterraumes, in dem die Dinge enthalten
sind, ist fir Leibniz eine gedankliche Abstraktion und hat keine ontologische Real-
bedeutung. Orte und Riume bestehen seinem Verstindnis nach aus Beziehungen,
wobei der Raum kurzum das ist, was sich aus den zusammengenommenen Orten
und ihren Relationen ergibt. Was den Raum schafft, sind die Verbindungen und
Beziehungen der einzelnen Punkte untereinander. Ohne diese Punkte — bzw. Or-
te — gibt es keinen Raum. Die »Grenze« des Raumes, der damit eine Lagebeziehung
darstellt, spielt keine Rolle fiir den Raum. Und schlielich weist Leibniz’ Definition
des Raumes als »Ordnung des Nebeneinanderbestehens der Dinge, die gleichzeitig
existieren«, zudem auf die Dimension der Zeit: In relationalen Riumen herrscht
Gleichzeitigkeit oder Gegenwart.

Diese relationale Raumauffassung lisst sich auf Netzwerke transferieren: Der
relationale Raum und das Netzwerk bestehen aus Lagebeziehung. Sie sind nicht
iber Auflengrenzen definiert und damit in einem eigentlichen Sinn grenzenlos. Sie
sind stattdessen anschlussfihig und in ihnen herrscht die Gegenwart. Netzwerke
sind auf keinen ontologisch und logisch vorgingigen Behilterraum angewiesen, in
dem sie gesponnen werden kénnen.

Auch soziale Beziehungen konnen Netzwerke stiften. Diese sozialen Netzwerk-
riume sind relational, grenzenlos und nicht dreidimensional abmessbar. Sie kén-
nen sich aber jederzeit an Orten konkretisieren (vgl. Kap. 5.3) und sie kénnen sehr
stabil und langlebig sein, wie sich beispielsweise im sozialen Netzwerkraum der
jidischen Diaspora zeigt, der mehrere Jahrtausende iiberdauert.

Im Anschluss an die Metapher des Rhizoms kann konstatiert werden, dass so-
ziale Netzwerke in der Logik der Verkniipfung funktionieren. Netzwerkriume sind
relative Riume, die sich nicht »in« einem anderen Raum befinden, sondern die ih-
ren eigenen Raum konstituieren und in ihren Verkniipfungen nicht mehr und nicht
weniger als sie selbst sind. Die Verbindungen sind der Raum. Soziale Netzwerke
sind relative, selbstbezogene Verkniipfungen. Der Beginn dieser sozialen Addition
kann nicht ausgemacht werden, eine soziale Verkniipfung »war immer schon da,
und die soziale Addition ist nie beendet. Sie liuft fortwihrend. Daher haben sozia-
le Netzwerke keinen Anfang und keine Grenze, aber immer eine Mitte. Die Mitte
ist nie auffindbar oder identifizierbar, sondern sie wird von den einzelnen Teil-
nehmenden eingenommen. So sind zum Beispiel auch Freundschaften eine Form
sozialer Netzwerke: Sie bestehen aus Verkniipfungen, die sehr eng oder sehr lo-
se sein konnen. Im Netzwerk der Freundschaft ist jede bzw. jeder ihre bzw. seine

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

eigene Mitte, groRRere Freundeskreise entsprechen bestimmten Akkumulationen.
Freundschaftsnetzwerke sind nach allen Seiten offen im Sinne von anschlussfi-
hig bzw. sie haben keine Grenzen. Freundschaftliche Verbindungen kénnen iiber-
all weitergesponnen oder gelost werden. Sie konnen auch sehr stabil und langlebig
sein. Soziale Netzwerke sind pausenlos in Bewegung.

Wie Rhizome sind soziale Netzwerke zudem »flach«: Es gibt keine Kategorien,
die iiberschritten werden konnten, und keine Hierarchien. Alle kénnen sich mit
allen verkniipfen, insgesamt sind alle mit allen verkniipft. Trotzdem gibt es eine
Verteilung der Macht, und diese kann sehr ungleich sein: Am michtigsten sind die
stark Vernetzten, am wenigsten Macht besitzen die schwach Vernetzten.

Dariiber hinaus untergrabt oder tiberwuchert die Logik der Verkniipfung eine
Form der geschichtlichen Entwicklung. Soziale Netzwerke konnen wachsen oder
schrumpfen, aber sie konnen sich nicht zu etwas Anderem entwickeln. Genauer:
Einzelne Beziehungen im Netzwerk konnen sich als einzelne Beziehung immer
entwickeln; beispielsweise wird aus einer Bekanntschaft eine enge Freundschaft
oder aus einer Partnerschaft eine Familie; das Netzwerk als Netzwerk aber kann es
nicht. Wenn aus einem Netzwerk ein anderes Gefiige entsteht, zum Beispiel aus ei-
nem bisher losen sozialen Netzwerk eine feste Organisation, handelt es sich in die-
sem Moment ontologisch nicht mehr um ein »blofles« (rthizomatisches) Netzwerk.3®
Die entstandene Organisation besitzt fortan ein Zentrum oder eine definierende
Grenze wie beispielsweise Vereinsmitgliedschaft, auf der sie basiert.

SchlieRlich bestimmt sich das soziale Netzwerk wie der relationale Raum aus
internen Parametern. Das heifdt, soziale Netzwerke als solche sind selbstreferenziell.
Nur als »Gefiige« sind sie in andere Geflige gebettet. Die Logik der Verkniipfung geht
mit einer Logik der Mitte einher: Netzwerke bieten eine Innenperspektive, aus der
heraus ein Uberblick des Netzwerks unméglich ist. Im sozialen Netzwerk ist je-
des teilnehmende Individuum seine »Mitte«. Die Mitte eines Netzwerks kann nie
identifiziert oder benannt werden, sie kann in einem sozialen Netzwerk aber ein-
genommen werden: Die Mitte ist die Perspektive des einzelnen Individuums.

Die Ubertragung der Onto-Logik des Rhizoms auf soziale menschliche Netz-
werke erweist sich in Bezug auf eine Analyse der Binnenstruktur dieser Netzwer-
ke als fruchtbar. Der Transfer hat aber seine Grenzen am konkreten menschli-
chen Leben, das kein Sprossachsengewichs ist. Das mannigfaltige Rhizom bei De-
leuze und Guattari »setz[t...] keine Einheit voraus, gehl[t...] in keine Totalitit ein

36  Nach Deleuze und Guattari kann die Ebene des Rhizoms ontologisch gar nicht wirklich ver-
lassen werden. Im Falle einer sich griindenden Organisation beispielsweise wiirde es sich um
eine»Ubercodierung«handeln. Ubercodierungen entstehen regelmafig im endlosen Strom
des Rhizoms, vergehen aber auch wieder. Das ist im hiesigen Zusammenhang aber nicht von
weiterer Bedeutung.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

227


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Philosophie der transnationalen Migration

und geh[t...] erst recht nicht auf ein Subjekt zuriick.«*” Soziale Netzwerke gehen im-
mer auf Trigersubjekte zuriick. Und diese Trigerentititen des sozialen Netzwerkes
sind hochkomplexe Lebewesen, die leben, lieben, sorgen, entscheiden und han-
deln. Menschliche soziale Interaktionsméglichkeiten gehen iiber »blofes netzwer-
ken« weit hinaus und es ist nicht moglich, dass ein menschliches Sozialleben aus-
schliefilich aus (rhizomatischen) Netzwerkstrukturen besteht. Aber die rhizomati-
sche Struktur lisst sich tibertragen: so hat beispielsweise auch das Netzwerk des
transnationalen sozialen Raums keine bestimmbare Grenze und definiert sich aus-
schlieRlich tiber seinen Inhalt, es ist sein Inhalt, der aus Verbindungen besteht. Das
gesellschaftliche Behiltermodell hingegen definiert sich iiber seine Grenzen. Auch
soziale Netzwerke sind in ihrer Ontologie also per definitionem anschlussfihig und
damit ausdriicklich offen.

Dariiber hinaus ist die Identifikation von Rhizom und Plateau als Mitte viel-
versprechend fiir die Eruierung des transnationalen Blickwinkels. Es ist vor allem
der Perspektivenwechsel von den »Gesellschaften« weg zur »Mitte« der Migrieren-
den hin, der mit dem transnational turn alles indert. Migrationsphinomene konnen
fortan aus »transnationaler Mitte« beschrieben werden. Diese muss sich nicht not-
wendig auch als Zentrum verstehen. Diese Unterscheidung ist sehr wichtig: Beim
Eurozentrismus handelt es sich um eine epistemische Mitte, die sich auch als Zentrum
setzt, und zwar zum Beispiel indem europidische Mafistibe und Kategorien expor-
tiert und quasi riicksichtslos weltweit angewendet werden. Mit der transnationalen
Wende der Migrationsforschung lassen sich aus der neuen Mitte heraus Gesell-
schaft(en) und die ganze Welt aus eigener Sicht bedenken und beschreiben. Die
»alte« Gesellschaftsbeschreibung wird als eine dem methodologischen Nationalis-
mus geschuldete Kohirenzwahrheit erkennbar, die — analog zum Orientalismus-
Diskurs des Okzidents — tatsichlich mehr iiber die eigenen Strukturen und Bedin-
gungen dieser Gesellschaft aussagen konnte als tiber das empirische Phinomen
der Migration an sich. Mit der transnationalen Wende wird erkennbar, dass sich
auch der »alte« Gesellschaftsbegriff als epistemisches Zentrum setzte. Mit der Ver-
setzung der epistemischen Perspektive zur migrantischen Mitte hin wird das em-
pirische Phinomen der Wanderung nicht ignoriert oder gar geleugnet, sondern die
Beurteilung und Bewertung des Phinomens der »Migration« dndert sich, genauso
wie die von »Sesshaftigkeit«, grundlegend.

5.2 Soziale Bewegungslehre

Unter anderem in Krummes und Dahindens Studien ist deutlich geworden, dass
verschiedene Migrationsmuster oder verschiedene Bewegungsmuster existieren:

37  Deleuze, Gilles und Félix Guattari, Tausend Plateaus, S. II.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

Es gibt eine Wanderungsform, bei der ein Abschluss der Bewegung und ein An-
kommen an einem bestimmten Ort angestrebt wird, und es gibt Wanderungs-
formen wie beispielsweise die transnationale Pendelmigration, die durch die Un-
abgeschlossenheit der Bewegungen gekennzeichnet sind. Bojadzijev und Romhild
fordern, die Migrationsforschung miisse entmigrantisiert und die Gesellschaftsforschung
migrantisiert werden. Solange die Migrationsforschung sich mit Migrierenden be-
schiftige, solange wiirde die augenscheinlich sesshafte Mehrheitsgesellschaft als
»sozialer Normalfall« mit konstruiert. Es tritt zutage, dass eine sozialtheoretische
Dichotomie zwischen Sesshaften und Migrierenden herrscht, die aus transnatio-
naler oder migrantischer Sicht eigentlich nicht mehr haltbar ist. In einer »postmi-
grantischen Gesellschaft« genauso wie in einer »Gesellschaft in Bewegung« im An-
schluss an Holert und Terkessidis sind alle von Migration und Mobilitit betroffen.
Wie verhilt es sich beispielsweise mit den »lokal etablierten Gastarbeiter:innenc
aus Dahindens Studie, bei denen eine Migrationsgeschichte vorliegt und die zu
Hause eine andere Sprache als die Amtssprache sprechen, die aber ihren Lebens-
mittelpunkt sehr stabil halten? Oder mit Nourin el Ouali, der Sohn marokkanischer
Einwanderer in Rotterdam, der die Stadt, in der er geboren ist, nie verlassen hat?
»Sesshaft« oder »migriert«? Und wie verhilt es sich mit Binnenmigration, die ja
weltweit sogar den grofiten Teil aller Migrierenden ausmacht (vgl. Kap. 1): Sind
Binnenmigrierende »sesshaft«, weil sie die Sprache von klein auf beherrschen und
die Staatsbiirgerschaft besitzen, oder »migriert«, weil sie ihren Lebensmittelpunkt
versetzt und einen Teil ihres sozialen Netzes zuriickgelassen haben?

Deleuze und Guattari formulieren in den Tausend Plateaus im Plateau »1227 - Ab-
handlung iiber Nomadologie: Die Kriegsmaschine« eine Art Bewegungslehre. Der Titel
des Plateaus referiert vermutlich auf das Todesjahr Dschingis Kahns, des mongo-
lischen Eroberers. Unter seiner Fithrung expandiert das mongolische Reich zwi-
schen chinesischem Meer im Osten und Kaspischem Meer im Westen zu einem
riesigen Nomadenstaat. Das Weidegebiet der riesigen Steppen ist (iibrigens bis
heute)3® Gemeineigentum, es gibt keine Form von Landbesitz.

Deleuze und Guattari unterscheiden in ihrer Nomadologie zwischen einem mi-
grantischen und einem nomadischen Bewegungsmuster.

»Der Nomade hat ein Territorium, er folgt gewohnten Wegen, er geht von eine[m]
Punkt zum anderen, ihm sind die Punkte (Wasserstellen, Wohnorte, Versamm-
lungspunkte etc.) nicht unbekannt. Aber die Frage ist, was ein Prinzip des noma-
dischen Lebensist [...]. Zunédchst einmal sind die Punkte, selbst wenn sie die Wege
bestimmen, streng untergeordnet, im Gegensatz zu dem, was bei den Sefshaften
vor sich geht. Die Wasserstelle ist nur da, um wieder verlassen zu werden, jeder
Punkt ist eine Verbindungsstelle und existiert nur als solche. Ein Weg liegt immer

38 Vgl https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan, aufgerufen am 27.02.2019.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

229


https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan
https://de.wikipedia.org/wiki/Dschingis_Khan

230

Philosophie der transnationalen Migration

zwischen zwei Punkten, aber das Dazwischen hat die volle Konsistenz tibernom-
men und besitzt sowohl Selbstandigkeit wie eine eigene Richtung. Das Leben der
Nomaden ist ein Intermezzo. Selbst die Bestandteile seiner Wohnstétte sind im
Hinblick auf den Weg entworfen, der sie immer wieder in Bewegung setzt. Der
Nomade ist durchaus kein Migrant, denn ein Migrant geht prinzipiell von einem
Punkt zum anderen, selbst wenn dieser andere Punkt ungewif, unvorhersehbar
oder nicht genau lokalisiert ist. Aber der Nomade geht nur durch den Zwang der
Notwendigkeit, als Konsequenz, von einem Punkt zum anderen: im Prinzip sind
die Punkte fiir ihn Relaisstationen auf einem Weg. Nomaden und Migranten kon-
nen sich auf verschiedene Weise miteinander vermischen oder ein gemeinsames
Ganzes bilden; sie haben jedoch unterschiedliche Beweggriinde und Bedingun-

gen.«39

Bei der nomadischen Bewegung sind die Punkte dem Weg untergeordnet. Die
Punkte existieren nur als Verbindungsstellen, sie sind keine Ziele. Das Zwischen-
den-Punkten itbernimmt die »volle Konsistenz« und besitzt Selbststindigkeit. Die
nomadischen Wohnstitten — beispielsweise Zelte — sind auf die Weiterreise hin
entworfen. Das nomadische Individuum geht seinen Weg »durch den Zwang der
Notwendigkeit«, das heif3t »als Konsequenz«. Seine Bewegung ist eine einzige Fol-
ge. Das migrantische Individuum dagegen geht prinzipiell von einem Punkt zum
anderen, auch wenn der Zielpunkt unbekannt ist. Es hat ein Ziel und will dort an-
kommen. Migration nach Deleuze und Guattari entspricht also eher einer zielgelei-
teten oder ankommenden Bewegungsform, Nomadik entspricht eher einer zirku-
liren Bewegung, die durch Unabgeschlossenheit gekennzeichnet ist. Das kann die
empirische Migrationssoziologie bestitigen: Krumme konstatierte eine »fortwih-
rende Heimkehr, fortwihrende Sehnsucht und fortwihrende Aktivitit« der Pendel-
migrant:innen. Griese, Schulte und Sievers sehen die »entschiedene Unentschie-
denheit gegeniiber dem zukiinftigen Lebensmittelpunkt« als ein kennzeichnendes
Merkmal von Transmigrantik. Und Dahinden identifiziert beispielsweise die Grup-
pe der lokal etablierten ehemaligen Gastarbeiter:innen in Neuchatel als eine Grup-
pe, die nach der Migration einen stabilen lokalen Lebensmittelpunkt bei gleichzei-
tiger stabiler transnationaler Vernetzung etablieren konnten. Deleuze und Guattari
gestehen zu, dass es sich bei der strengen Unterscheidung zwischen Nomadik und
Migrantik um eine analytische Trennung handelt. In der Realitit treten die Formen
gemeinsam auf und vermischen sich.

»Der Nomade verteilt sich in einem glatten Raum, er besetzt, bewohnt und hilt
diesen Raum, und darin besteht sein territoriales Prinzip. Es wire daher falsch,
den Nomaden durch Bewegung zu charakterisieren. Toynbee weist zu Recht dar-
auf hin, daR der Nomade vielmehr derjenige ist, der sich nicht bewegt. Wahrend der

39  Deleuze, Gilles und Félix Guattari, Tausend Plateaus, S. 522f.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

Migrant ein Milieu verlafst, das amorph oder feindlich geworden ist, ist der No-
made derjenige, der nicht fortgeht, der nicht fortgehen will, der sich an diesen
glatten Raum klammert, aus dem die Walder zuriickweichen, in dem Steppe oder
Wiiste wachsen, und der das Nomadentum als Antwort auf diese Herausforde-
rung erfindet [...]. Natiirlich bewegt sich der Nomade, aber sitzend, er sitzt nur,

wenn er sich bewegt [Hervorh. im Orig.].«<*°

Die nomadische Bewegung ist in Wirklichkeit gar keine Bewegung. Das migran-
tische Individuum verldsst Orte und hat andere Orte zum Ziel. Das nomadische
Individuum hat kein Ziel. Es bewegt sich zyklisch, das heifit, es wiederholt seine
Wege endlos, deshalb findet keine »Bewegung« von einem Ort zum anderen statt.
Die nomadische »Bewegung« ist also vielmehr eine »sich bewegende Ruhe« oder
»mobile Stabilitit«. Bewegungszyklen konnen hochstens in hoherer oder niedrige-
rer Geschwindigkeit ablaufen.

Des Weiteren »besetzt« das nomadische Individuum einen glatten Raum: »Es
gibt [..] ganz unterschiedliche Riume: der Raum der Sef3haftigkeit wird durch
Mauern, Einfriedungen und Wege zwischen den Einfriedungen eingekerbt, wih-
rend der Nomadische Raum glatt ist und nur mit >Merkmalen« markiert wird, die
sich mit dem Weg verwischen und verschieben.«* Der nomadische Raum ist nicht
eingekerbt, wie es der Raum der Sesshaften und auch der Raum der Migrierenden
ist, sondern glatt. Er ist flach wie ein Plateau oder ein Rhizom. Angelehnt an Pierre
Boulez’ Musiktheorie fassen Deleuze und Guattari das so zusammen, »dafd man [im
Prinzip] in einem glatten Zeit-Raum besetzt, ohne zu zéihlen, wihrend man in einem gekerb-
ten Zeit-Raum zihlt, um zu besetzen [Hervorh. C.E.].«** Die nomadische Bewegung be-
setzt den glatten, offenen Raum, ohne zu zihlen. Das heif3t, der glatte Raum ist stets
genauso grof3, wie er besetzt ist. Wie in einem Netzwerk ist der glatte Raum immer
offen und nie mehr und auch nie weniger als sein Inhalt. Im Modus der Sesshaftigkeit
hingegen wird gezihlt, um zu besetzen. Der Raum wird eingekerbt, aufgeteilt und
markiert, um ihn zu kontrollieren. Migrierende, die von einem Punkt zum anderen
wandern, bewegen sich ebenfalls in einem gekerbten Raum; allerdings verfiigen sie
in Gegensatz zu Sesshaften zunichst tiber keine Kontrolle der Riumlichkeiten. No-
mad:innen leben die Riumlichkeit, sie fallen in eins mit ihr, sie sind und leben sie,
aber sie kontrollieren sie nicht im Sinne eines Subjekt-Objekt-Verhiltnisses. Das
muss dennoch nicht bedeuten, dass der nomadische, glatte Plateau-Raum grund-
sdtzlich frei von Machtverhiltnissen ist.

Die nomadische Besetzung des Raumes »ist eine ganz besondere Art von Ver-
teilung, eine Verteilung ohne Aufteilung in Anteile in einem Raum ohne Grenzen

40 Ebd., S.524.
41 Ebd., S. 523f
42  Ebd, S.662.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

231


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Philosophie der transnationalen Migration

und Einfriedung.«*> Wie das Netzwerk auch ist der glatte Raum grenzenlos. Es
handelt sich bei der nomadischen Besetzung um eine »Verteilung ohne Auftei-
lung«. Es wird nichts zugeteilt. Es gibt keinen glatten Raum, bevor er besetzt wor-
den ist. Es gibt nur den besetzten glatten Raum. Weil sich das nomadische Indi-
viduum in Wirklichkeit gar nicht bewegt, befindet sich »der Nomade [...] vielmehr
in einem absolut lokalen Bereich, in einem Absoluten, das sich lokal manifestiert
[..]: Wiiste, Steppe, Eis, Meer«.** Er befindet sich in einem absoluten Lokalen. Aus
nomadischer Perspektive ist der glatte Raum gleichzeitig Ort.

Das Merkmal, das hingegen die Sesshaftigkeit auszeichnet, ist nicht die Im-
mobilitit, sondern eine Form von Kontrolle: Die Riumlichkeit wird eingekerbt und
markiert, um Kontrolle zu erlangen: iiber Haus und Hof, iiber ein Revier, iiber ein
Gebiet:

»Wenn man den Nomaden als deterritorialisiert par excellence bezeichnen kann,
dann genaudeshalb, weil beiihm die Reterritorialisierung nicht wie beim Migran-
ten im Nachhinein geschieht und auch nicht aufetwas anderem wie beim Sefihaften
(die Beziehung des SeRhaften zur Erde ist durch etwas anderes vermittelt, durch
eine Eigentumsordnung oder einen Staatsapparat) [Hervorh. im Orig.].<*>

Das nomadische Individuum lebt eine Form der Riumlichkeit, seine Beziehung
zum Territorium ist so unmittelbar, dass das Territorium von der eigenen Existen-
zweise nicht unterschieden werden kann. Sein Areal ist immer genau so grof3, wie
es besetzt ist. Sein Territorium ist ihm weder logisch noch ontologisch vorgingig.
Die Territorialisierung der Migrierenden erfolgt im Nachhinein, das heift nach ih-
rer Wanderung. Also erst wenn sie an einem Punkt angekommen sind, an dem sie
bleiben, konnen sie als Migrierte (und nicht nomadisch) identifiziert werden. Thre
Beziehung zum Territorium ist also durch eine gewisse biographisch-historische
Reflexion begriindet. Sesshafte schliefilich haben zum Territorium eine durch et-
was Anderes vermittelte Beziehung. Das kann zum Beispiel eine Eigentumsordnung
sein. Es handelt sich aufjeden Fall um Vermittlungsformen, die eine gewisse Kon-
trolle gewahrleisten sollen: Der Raum der Sesshaften wird eingekerbt und gezihlt,
um ihn zu besetzen: Einfriedung um des vermeintlichen Friedens willen, Sicher-
heit und Kontrolle, erhoffte Ruhe in einem festen Gebiet. Landbesitz spielt also
eine wesentliche Rolle fiir den Modus der Sesshaftigkeit. Wie oben schon erwihnt,
gehoren die Steppen im Nomadenstaat des Mongolischen Reiches unter Dschin-
gis Khan niemandem, so wie es bei anderen Nomadenvolkern auch der Fall ist.
Die neolithische Revolution, die Sesshaftwerdung des Menschen, erfolgt mit der

43 Ebd., S.523.
44  Ebd.,S.526.
45 Ebd.,S.525.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

Erfindung der Landwirtschaft. Auch darin liegt — etwas zugespitzt — ein Kontroll-
gedanke: Nun ist es erstrebenswert, Pflanzen anzubauen und Tiere zu halten, statt
sie zu sammeln und ihnen nachzujagen. So lisst sich die Versorgung der Sippe
besser gewihrleisten. Bei der Sesshaftwerdung handelt es sich in gewissem Sinn
auch um eine Form der Verobjektivierung der gegebenen Natur oder der gegebe-
nen Umstinde. Eine solche Verobjektivierung von Natur méchten bis heute wenige
gebliebene, nomadisch lebende und/oder indigene Gruppen in ihrer Lebensweise
vermeiden.*® Der Idee, Land besitzen zu kénnen und den Bereich einzuziunen,
der »gehort«, um darin sicher zu sein, liegt die Leere-Behilter-Raumvorstellung
nach Newton zugrunde.

Des Weiteren unterscheiden Deleuze und Guattari zwischen Bewegung und
Geschwindigkeit:

»Eine Bewegung kann sehr schnell sein, aber trotzdem ist sie keine Geschwindig-
keit; eine Geschwindigkeit kann sehr [angsam oder sogar immobil sein, trotzdem
bleibt sie Geschwindigkeit. Bewegung ist extensiv und Geschwindigkeit intensiv.
Die Bewegung bezeichnet den relativen Charakter eines Korpers, der als >eins<
bezeichnet wird und der von einem Punkt zum anderen geht; Die Geschwindig-
keit dagegen konstituiert den absoluten Charakter eines Kérpers, dessen irredu-
zible Teile (Atome) einen glatten Raum wie ein Wirbel besetzen oder fiillen, mit
der Moglichkeit, plotzlich an irgendeinem Punkt aufzutauchen [..]. Kurz gesagt,
man konnte sich darauf einigen, daf nur Nomaden eine absolute Bewegung, das
heif}t Geschwindigkeit haben: die Wirbel- oder Drehbewegung gehort wesentlich
[da]zu.«*7

Bewegung und Geschwindigkeit sind also zu unterscheiden. Die Schnelligkeit ei-
ner Bewegung hat nichts mit ihrer Form zu tun. Zum Beispiel kann eine geradli-
nige Bewegung sehr langsam vonstattengehen, aber trotzdem sehr weit sein. Ent-
scheidend ist, dass eine Bewegung von einem Punkt zu einem anderen stattfindet.
Diese Bewegungsform hat einen Raum zur Voraussetzung, in dem sie stattfindet.
Die Bewegung ist immer relativ zu ihrer Umgebung. Geschwindigkeiten hingegen
haben keinen Raum zur Voraussetzung; hochstens besetzen sie einen solchen »glatten
Raumc« in Deleuzes und Guattaris Vorstellung, der immer genau so grof ist, wie er
besetzt ist, und der weder logisch noch ontologisch einer Geschwindigkeit vorgin-
gig ist. Geschwindigkeiten sind Raum-Zeit. Physikalisch wird die Geschwindigkeit
berechnet, indem der Raum durch die Zeit geteilt wird (zum Beispiel Kilometer

46  Dieser Gedankengang ist hier als etwas zugespitzt aufzufassen. Es soll damit nicht gesagt
sein, bei indigenen Vélkern wiirde grundsétzlich nicht verobjektiviert. Genauso wenig soll
damit gesagt sein, wer Landwirtschaft betreibe habe ein ausschliefilich verobjektivierendes
Verhéltnis zur Natur.

47  Ebd, S.524f.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

233


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Philosophie der transnationalen Migration

pro Stunde). Geschwindigkeit ist der Raum im Verhiltnis zur Zeit. Sie zerstort
den Raum nicht, sie fillt mit ihm respektive der Zeit in eins. Deleuze und Guatta-
ri bezeichnen Bewegung als extensiv und Geschwindigkeit als intensiv. In dieser
Hinsicht kann Geschwindigkeit als »absolute Bewegung« verstanden werden. Eine
Geschwindigkeit kann sehr langsam oder sogar immobil sein, sie bleibt trotzdem
eine Geschwindigkeit.

Die Bewegungen des nomadischen Individuums sind keine relativen Bewegun-
gen von einem Punkt zum anderen, sondern sie sind zyklisch und absolut. Wie
oben bereits erliutert, bewegen sich Nomad:innen in dem Sinne nicht. Die nomadi-
sche »Bewegung« besteht in Geschwindigkeit: einer zyklische (»Wirbel-«)Bewegung.
Die nomadische Bewegung kann langsam oder schnell ablaufen, sie strebt aber
auf kein Ziel hin und sie erreicht auch nie einen Punkt. Man kénnte auch sagen,
die nomadische Bewegung ist »sesshaft« im Sinne von immobil: Sie verbleibt an
ihrer Mitte, sie verbleibt an ihrem »Ort« (der tiber viele geographische Orte ver-
teilt sein kann). Transnationale Pendelmigrant:innen leben in ihrer mobilen Mitte,
aus der sie sich nie herausbegeben. Das Leben in einem stabilen transnationalen
Raum kann sehr »sesshaft« im Sinne von stabil und ruhig sein. Das ist nicht die
Sesshaftigkeit desjenigen »Sesshaftenc, der besetzt (»sitzt«), um zu kontrollieren.
Ein anschauliches Beispiel sind auch die hochqualifizierten Mobilen, die sich geo-
graphisch zwar viel bewegen, aber sozial und kulturell ihre Sozietiten dabei nicht
verlassen.

»Die Notwendigkeit, eine strenge Unterscheidung zwischen SefShaften, Migran-
ten und Nomaden beizubehalten, kann tatsachliche Vermischungen nicht verhin-
dern, sondern macht sie im Gegenteil umso notwendiger. Und man kann den all-
gemeinen Prozef des SefShaftwerdens, dem die Nomaden unterlegen sind, nicht
betrachten, ohne zugleich an die Schiibe an lokaler Nomadisierung zu denken,
von denen die sefShafte Bevolkerung ergriffen wurde und die die Zahl der Migran-
ten [..] erhéht hat.«*®

Bei der Unterscheidung zwischen Sesshaftigkeit, Nomadentum und Migration im
Anschluss an Deleuze und Guattari handelt es sich um eine analytische Unterschei-
dung, die faktisch nicht in Reinform auftritt. Im Gegenteil ist es nach Deleuze und
Guattari sogar so, dass die stindige Vermischung der drei sozialen Bewegungsmo-
di die analytische Trennung erst konstituiert. Aus Nomadik kann Migration wer-
den, aus Migration Nomadentum, Sesshafte konnen Migrierende oder Nomad:in-
nen werden und umgekehrt. Migration und Nomadik konnen gemischt auftreten,
sich abwechseln oder kombiniert werden. Sesshaftigkeit kann ebenfalls sowohl mit
Migration als auch mit Nomadentum kombiniert werden.

48 Ebd, S.529.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

Im Anschluss an Deleuze und Guattari ist eine emphatische Sesshaftigkeit nicht
durch Unbeweglichkeit gekennzeichnet. Auch Sesshafte bewegen sich: sei es zy-
klisch im Alltag, beispielsweise zwischen Arbeitsplatz, Supermarkt und Wohnung,
sei es linear in ihrer Biographie. Die Wege des »Sesshaften« kénnen sehr kurz
und die Geschwindigkeiten sehr niedrig sein, dennoch findet eine Bewegung statt.
Umgekehrt kann auch eine nomadisch lebende Person sich kontinuierlich bewe-
gend sehr ssesshaft¢, >mittig< und »fest« sein. Landwirtschaftliche Saisonarbeits-
krifte zwischen Ost- und Westeuropa oder hochqualifizierte Mobile, die als »Ex-
pats« bei Umziigen von einer globalen Metropole in eine andere ihr kulturelles,
sprachliches und soziales Umfeld nie verlassen: Sie »wohnen« in ihren Bewegungs-
ablidufen und haben sich darin eingerichtet.

Die Unbeweglichkeit an sich existiert demnach gar nicht: Nach der Bewegung
ist vor der Bewegung, Nicht-Bewegung ist eine Pause. Sesshaftigkeit ist nicht
Nicht-Bewegung, sondern eine raumliche Art und Weise, Kontrolle auszuiiben. Die
»herkommliche Sesshaftigkeit«, die der Migration gegeniibergestellt wurde, kann
als »Pri- und Postmigration« sowie als niedrige Geschwindigkeit beschrieben
werden. »Sesshafte« sind also nicht »sesshaft«, sondern langsam.

Was Sesshaftigkeit tatsichlich aber auszeichnet, ist die Nutzung des Raumes zu
Kontrollzwecken. Damit geht eine bestimmte Weltbeziehung einher. Die Idee, andere
Linder zu kolonisieren, beruht auf einer paradox-sesshaften Weltbeziehung des
europiischen Daseins. Zentral ist in diesem Zusammenhang auch die Vorstellung
von Landeigentum. AnschlieRend kommen Deleuze und Guattari zu dem Schluss,
dass

»Schwerkraft, Gravitas, [..] das Wesen des Staates [ist]. Das bedeutet nicht, daf
der Staat keine Geschwindigkeit kennt, sondern dafl er nur darauf angewiesen
ist, daf noch die schnellste Bewegung nicht mehr der absolute Zustand eines sich
bewegenden Korpers ist, der einen glatten Raum besetzt, sondern zum relativen
Merkmal eines>bewegten Korpersc<wird, der in einem eingekerbten Raum von ei-
nem Punkt zum anderen geht. In diesem Sinne ist der Staat unaufhérlich damit
beschéftigt, die Bewegung aufzulésen, wieder zusammenzusetzen und zu trans-

formieren oder die Geschwindigkeit zu regulieren.«*°

Das Wesen des Staates ist ihrer Auffassung zufolge Schwerkraft.”® Damit ist ge-
meint, dass ein Staat darauf angewiesen ist, die Bewegungen zu kontrollieren und
fur die eigenen Zwecke nutzbar zu machen. Der Staat ist »sesshaft«: Er nutzt
Riumlichkeit, um politische Kontrolle auszuitben. Manche Bewegungen werden

49  Ebd, S.532.
50 Deleuze und Guattari meinen mit »Staat« oder »Staatsapparat« nicht konkrete und reale
(National-)Staaten, sondern vielmehr eine abstrakte »Staatlichkeit«.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

235


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Philosophie der transnationalen Migration

eingeschrinkt, andere in gewisse Bahnen geleitet, wiederum andere werden be-
schleunigt. Was ein Staat nicht kontrollieren, ja nicht einmal abbilden kann, ist
die Struktur des glatten Raumes. Simtliche Bewegungen, die im Modus der »ab-
soluten Geschwindigkeit« der zyklischen Nomadik oder auch im rhizomatischen
Kontext des Netzwerks stattfinden, kann ein Staat in seinem newtonschen Raum
epistemisch nicht erfassen. Deshalb muss er diese Bewegungen in relative Bewe-
gungen mit vorgingiger Riumlichkeit transformieren. Dazu muss ein Raum postu-
liert werden. Ein Raum wird postuliert, indem Grenzen gesetzt werden: Grenzen
sind logisch betrachtet Postulate. Sie griinden auf nichts, aber sie sind notwendige
Stiitzpfeiler in einem Begriindungssystem. In diesem staatlichen Begriindungs-
system konnen dann beispielsweise nomadische Bewegungen auf glattem Raum
in »internationale Migrationsbewegungen« transformiert werden. Uber die trans-
formierten oder iibersetzten Bewegungen kann der Staat dann Aussagen machen
oder Kontrolle ausiiben, das kann sogar ein und dasselbe sein. Aber nie kann der
Staat die »Bewegungen an sich« wiedergeben, geschweige denn kontrollieren. Er
kontrolliert nur bestimmte Transformationen der Bewegungen in einem bestimm-
ten, postulierten Gebiet.>!

»Einer der Griinde fiir die Hegemonie des Westens liegt darin, daf seine Staats-
apparate dazu in der Lage waren, das Meer einzukerben, indem sie [...] den Atlan-
tikannektierten. Aber dieses Unternehmen fiithrte zu einem hochst unerwarteten
Resultat: die Multiplikation der relativen Bewegungen und die Intensivierung von
relativen Geschwindigkeiten im gekerbten Raum fithrten schlieRlich zur Rekonsti-
tution eines glatten Raumes oder einer absoluten Bewegung.«**

Die Kolonisierung, die »Einkerbung« (nicht nur) des Atlantiks durch Europa fithrt
durch Intensivierung und Beschleunigung relativer Bewegungen zur Herstellung
eines neuen »glatten Raumes« in absoluter Bewegung, das heifdt zur Herstellung
von reiner Geschwindigkeit. Der Prozess der »Globalisierung« in Form eines kapi-
talistischen Wirtschaftens kann als die Herstellung dieses global glatten Raumes,
die Herstellung einer grofien und blofRen Geschwindigkeit, aufgefasst werden. Un-
zihlige kleine und grofe relative Bewegungen iiber den Atlantik und durch simt-
liche Kolonien miinden in eine grofRe »absolute« Bewegung, das heifdt Geschwin-
digkeit: die Globalisierung. Ein Phinomen der Globalisierung ist es ja tatsichlich,
dass der westliche Kulturkreis der einzige ist, bei dem die Geschwindigkeiten und
Gleichzeitigkeiten — nach eigenen Mafdstiben! — nicht »durcheinandergeraten«

51 Ineinem anderen Kontext spricht Paul Virilio von den Toren der Stadt als »Stauddmme und
Filter gegendie Fluiditat, Virilio, Paul, Geschwindigkeit und Politik, ibersetzt von Ronald Voul-
lié, Berlin 1980, S.14f.

52 Deleuze, Gilles und Félix Guattari, Tausend Plateaus, S. 533f.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

sind: Nur in Bezug auf den westlichen Kulturkreis (»the west«), wie oben in Kapi-
tel 4 erliutert wurde, kann stringent von einer »Entwicklung« hin zur »Moderne«
gesprochen werden, und von einer »modernen Gesellschaft«, in der vergangene
Sozietitsformen »aufgehoben« sind. Die Ubrigen (»the rest«) sehen sich dem Pro-
blem ausgesetzt, sich fiir ihre davon abweichende Form der »Entwicklung« — zum
Beispiel fiir die Gleichzeitigkeit von »modernem« Staat und »traditionellen« Stam-
messtrukturen — rechtfertigen zu missen. »Entwicklung« kann es nur geben, wo
relative Bewegung moglich ist. Im glatten Raum der absoluten Bewegung, also im
Modus der reinen Geschwindigkeit, ist Entwicklung nicht moglich. Es kann al-
so auch in Referenz auf die Herausforderung postkolonialer Geschichtsschreibung
konstatiert werden, dass es bei »Globalisierung« weniger um ein riumliches, als
vielmehr um ein temporales Phinomen geht: Globalisierung ist eine Geschwindig-
keit. Als solche kann sie allein keine Entwicklung im nachhaltigen Sinn ermdglichen.
Entwicklung ist im Kontext der Globalisierung moéglich, wenn in einzelnen (loka-
len oder staatlichen) Rahmungen diese Geschwindigkeit der Globalisierung auf ir-
gendeine Art und Weise in relative Bewegung(en) transformiert wird. Umgekehrt
stellt die Staatlichkeit nach Deleuze und Guattari aber auch durch kontrollierte
relative Bewegungen wieder — unbeabsichtigt — absolute, unkontrollierbare Bewe-
gungen auf glattem Raum her. So entstand beispielsweise die (absolute) Geschwin-
digkeit der Globalisierung aus der relativen Bewegung der Kolonisierung heraus.

Zusammengefasst: In Anschluss an Deleuze und Guattari kénnen in einer so-
zialen Bewegungslehre drei Modi unterschieden werden: Migrantik, Nomadik und
Sesshaftigkeit. Migration erfolgt von Punkt zu Punkt, der Weg ist den Punkten
untergeordnet. Sie erfolgt in »gekerbten« Riumen; Migration hat einen Raum zur
Voraussetzung, in dem sie stattfindet. Bei der Nomadik sind hingegen die Punkte
den Wegen untergeordnet. Nomadik erfolgt in einem »glatten« Raum, man kénn-
te auch sagen, auf einem Plateau. Der Raum oder die Ebene werden »besetzt, oh-
ne zu zihlen, das heiflt sie sind immer genau so grof, wie sie besetzt sind. Es
gibt keinen Raum, der der nomadischen Bewegung logisch oder ontologisch vor-
gingig wire: Die nomadische Bewegung ist ihre Riumlichkeit selbst, das noma-
dische Individuum lebt die Riumlichkeit. Die Sesshaftigkeit schlieflich zeichnet
die Nutzung der Riumlichkeit zu Kontrollzwecken aus. Damit geht eine bestimm-
te Weltbeziehung einher, die auf die newtonsche Raumvorstellung aufbaut. In der
Sesshaftigkeit wird der Raum eingekerbt, um ihn kontrollierbar zu machen. Nicht-
Bewegung gibt es in dem Sinne nicht.

Daran anschliefiend muss zwischen Bewegung und Geschwindigkeit unter-
schieden werden. Bei Migration handelt es sich um eine gegeniiber dem Raum re-
lative Bewegung im engeren Sinn, Nomadik ist als zyklische Bewegung »absoluts,
das heifdt nicht in Relation auf eine vorgingige Riumlichkeit zu verstehen. No-
madik ist Geschwindigkeit. Wie bei einem Netzwerk entspricht im nomadischen

- am 14.02.2028, 05:54:13.

237


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Philosophie der transnationalen Migration

Raum der Raum selbst seinem »Inhalt.« Auferdem ist der nomadische glatte Raum
genauso grenzenlos wie das rhizomatische Netzwerk.

Ein »Staat« sieht sich nach Deleuze und Guattari vor die Aufgabe gestellt, die
unkontrollierbaren zyklischen Bewegungen, die Geschwindigkeiten sind, in relati-
ve, kontrollierbare Bewegungen zu transformieren. Das geschieht, indem ein re-
lativer Raum - zum Beispiel ein Hoheitsgebiet — postuliert wird. Innerhalb dieses
Raumes konnen die absoluten Bewegungen (des Kapitals, der Nomad:innen ..) in
relative Bewegungen (der Volkswirtschaft, der Migrant:innen ...) transformiert und
urbar gemacht werden. Die »Bewegungen an sich« sind fiir den Staat unerkennbar
und unkontrollierbar.

Entwicklung im Sinne von Geschichte ist nur in einem gekerbten Raum mog-
lich. In glatten Riumen, auf Ebenen und in rhizomatischen Netzwerken kann keine
geschichtliche Entwicklung stattfinden. Das liegt daran, dass dort keine relativen
Bewegungen moglich sind. Es gibt nur hohe oder niedrige Geschwindigkeit und
Formveranderungen wie Wachstum, Schwund, Akkumulation und Ausdinnung.
Wenn z.B. Globalisierung als eine einzige Geschwindigkeit aufgefasst wird, kann
Globalisierung an sich keine Entwicklung bringen. Entwicklung kann aber ent-
stehen, wenn die abstrakte Geschwindigkeit in relative Bewegungen transformiert
wird. Dazu sind politische, lokale und im besten Fall ethisch gestiitzte Konkretio-
nen erforderlich.

Im Folgenden soll deshalb der Ort als Konkretion von soziopolitischen Verhilt-
nissen und als Ankerpunkt der beweglichen Netzwerke untersucht werden.

5.3 Theorie des Ortes

Seit etwa zwanzig Jahren ist in den Sozial- und Kulturwissenschaften die Rede von
einem »Spatial Turn« (riumliche Wende). Im Anschluss an Michel Foucault und den
Geographen Edward Soja wird von einem transdiszipliniren neuen Raumparadig-
ma gesprochen. Foucault stellt fest: »Die grofie Obsession des 19. Jahrhunderts war
bekanntlich die Geschichte [...]. Unsere Zeit lief3e sich dagegen eher als Zeitalter
des Raumes begreifen. Wir leben im Zeitalter der Gleichzeitigkeit, des Aneinan-
derreihens, des Nahen und Fernen, des Nebeneinander und des Zerstreuten.«>>
Dass es sich beim »Spatial Turn« um eine forschungsparadigmatische Wende han-

delt, ist zwar umstritten, aber in Foucaults Feststellung steckt ein gewisser analyti-

53 Foucault, Michel, Von anderen Raumen, in: Ders., Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits, Bd. 4,
hg. von Defert, Daniel und Frangois Ewald, Frankfurt a.M. 2005, S. 931-942. Hier zitiert aus
Diinne, Jorg und Stephan Ginzel (Hg.), Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kul-
turwissenschaften, Frankfurt a.M. 2006, S. 317-329, hier S. 317.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

scher Gehalt.5* Dirk Quadflieg stellt in Bezug auf das Zitat von Foucault fest, dass
»im sogenannten Poststrukturalismus [...] riumliche Denkfiguren eine neuartige

%5 yor allem weil raumliche Anordnungen in poststruktu-

Bedeutung [gewinnen]«,
ralistischen Ansitzen methodisch relevant werden.>® Auch Foucault beispielsweise
setze mit der Methode der Diskursanalyse eine riumliche Betrachtungsweise me-
thodisch ein.”” Nicht zuletzt vor dem Hintergrund postkolonialer kritischer Ansit-
ze (vgl. Kap. 4) ist beispielsweise deutlich geworden, dass sich durch die »Globa-
lisierungserfahrungen, die das Modernisierungsparadigma in eine Krise gestiirzt
haben, [...] Konstellationen eines riumlichen Nebeneinander sich nicht mehr lin-
ger durch ein hierarchisches [»historisches«] Verhiltnis von >fortschrittlich< oder
sriickstindig« beschreiben lassen.«*® Die transnationale Wende in der Migrations-
forschung kann durchaus in diesem Kontext gesehen werden. Die Annahme, Na-
tionalstaaten seien die universale Form dessen, was die Entwicklung einer »moder-
nen Gesellschaft« ermégliche oder ausmache, steht zur Disposition. Ebenso wur-
de das Entwicklungsparadigma »hin zur Moderne« iiberhaupt infrage gestellt. Im
Kontext dieser Debatten setzt eine philosophische Auseinandersetzung mit Raum-
und Ortsbegriffen ein.>® Die Vorstellungen von Raum und Ort und die begriffli-
chen Rollen, die ihnen von den verschiedenen Denker:innen zugewiesen werden,
spiegeln dabei oft zentrale Aspekte philosophischer Gedankengebiude wider.
Annika Schlitte, Thomas Hiinefeldt, Joost van Loon und Daniel Romié erhoffen
sich von einer Philosophie des Ortes Unterstiitzung bei einer Uberwindung des ir-
refithrenden Antagonismus von »Raum« und »Zeit«. Der Ort konnte méglicherwei-

54  Nach Quadflieg, Dirk, Philosophie, in: Giinzel, Stephan (Hg.), Raumwissenschaften, Frankfurt
a.M. 2009, S. 274-289, hier S. 274; Doring, J6rg, und Tristan Thielmann (Hg.), Spatial Turn: das
Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissenschaften, Bielefeld 2008; Giinzel, Stephan (Hg.),
Raumwissenschaften, Frankfurt a.M. 2009; Hiinefeldt, Thomas, Joost van Loon, Daniel Romié
und Annika Schlitte (Hg.), Philosophie des Ortes. Reflexionen zum Spatial Turn in den Sozial- und
Kulturwissenschaften, Bielefeld 2014.

55 Quadflieg, Dirk, Philosophie, S. 274.

56 Vgl ebd.

57 Vgl.ebd.,S.275.

58  Doring, Jorg, und Tristan Thielmann, Was lesen wir im Raume? Der Spatial Turn und das ge-
heime Wissen der Geographen, in: Dies. (Hg.), Spatial Turn: das Raumparadigma in den Kultur-
und Sozialwissenschaften, Bielefeld 2008, S. 7-48, hier S. 23. Vgl. dazu auch Middell, Matthias,
Der Spatial Turn und das Interesse an der Globalisierung in der Geschichtswissenschaft, im selben
Band S.103-123.

59  Vgl. beispielsweise Hiinefeldt, Thomas u.a., Philosophie des Ortes; Diinne, Jorg und Stephan
Giinzel (Hg.), Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt
a.M. 2006; Giinzel, Stephan, Vom Raum zum Ort — und zuriick, in: Thomas Hinefeldt u.a.,
Philosophie des Ortes, S. 25-44; Ders. (Hg.), Texte zur Theorie des Raums, Stuttgart 2013; Quad-
flieg, Dirk, Philosophie; Waldenfels, Bernhard, Ortsverschiebungen. Zeitverschiebungen. Modi
leibhaftiger Erfahrung, Frankfurt a.M. 2016 (zuerst 2009).

- am 14.02.2028, 05:54:13.

239


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Philosophie der transnationalen Migration

se eine Vermittlerrolle zwischen einem temporistischen und spatialistischen Den-
ken einnehmen.®° Des Weiteren sei eine Argumentation, die vom Ort statt vom
Raum ausgehe, dahingehend im Vorteil, dass sie sich nicht zwischen »soziologi-
schen Konstruktivismus« des Raumes und »geographischem Determinismus« des
Raumes entscheiden miisse, sondern in der Nihe zur vor Ort gestalteten Lebens-
praxis eine dritte Position einnehmen kénne.* Schlieflich gewénnen Orte auch
im Kontext der weltweit zunehmenden Vernetzung fiir viele wieder an Bedeutung,
weshalb eine philosophische Debatte iber den Ort auch aus diesem Grund ange-
bracht sei.®

Insbesondere einige phinomenologische Ansitze setzen sich philosophisch mit
dem Ort auseinander. Den Ausgangspunkt, der im transnationalen Migrationsmo-
dell bisher vernachlissigt wurde, stellt dabei »das leibliche Ich, das sich durch seine
eigenen Bewegungen eine Welt erschlieft«, dar.®®> Bernhard Waldenfels beispiels-
weise versucht, eine Theorie des Ortes im Kontext der Organisation, Ordnung und
Konstitution von Erfahrung zu entwickeln.® »Das bedeutet, dass [...] Sinnhorizon-
te, Affektionsmodi, Darstellungsweisen, Verlaufsformen, Felder, Perspektiven, Re-
liefs, Achsen, Dimensionen und Geftige, die in einer Zwischensphire von Prakti-
ken, Techniken und Medien ihre wechselnde Ausgestaltung erfahren«, im Mittel-
punkt stehen.® Auch Tim Cresswell konstatiert, dass Orte gegeniiber Riumen Be-
deutungstriger seien.®® Nach Annika Schlitte ist auch aus diesem Grund eine phino-
menologische oder hermeneutische Anniherung an Ortsbegriffe sehr plausibel.®’
Orte sind bei ihr »Erlebniseinheiten, denen eine Bedeutung zukommt, die sowohl
individuell als auch kulturell und sozial geprigt wird.«%® Der Ort spielte dabei eine
zentrale Rolle fiir den Zugang zur Welt: »Orte sind jedoch nicht einfach Dinge in
der Welt, sondern selbst eine Bedingung des Weltverstehens. Unser Zugang zur Welt
ist stets leiblich und damit 6rtlich vermittelt [Hervorh. C.E.].«®® Orte sind also

60 Vgl. Hiinefeldt, Thomas, Joost van Loon, Daniel Romi¢ und Annika Schlitte, Einleitung: Philo-
sophie des Ortes, in: Dies., Philosophie des Ortes, S. 7-24, hier S.13. Das erhoffen sich auch pha-
nomenologisch gepragte Denker, vgl. beispielsweise Waldenfels, Bernhard, Ortsverschie-
bungen. Zeitverschiebungen, S. 9.

61 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Ortsverschiebungen. Zeitverschiebungen, S.13f.

62 Vgl ebd., S.14. Vgl. dazu auch die Entwicklung des Begriffs der Glokalisierung. Robertson,
Roland, Glokalisierung: Homogenitit und Heterogenitat in Raum und Zeit, in: Beck, Ulrich
(Hg.), Perspektiven der Weltgesellschaft, Frankfurt a.M. 1998, S.192-220.

63  Waldenfels, Bernhard, Ortsverschiebungen. Zeitverschiebungen, S.19.

64 Vgl.ebd,S. 20.

65 Ebd.,S.10f.

66  Vgl. Cresswell, Tim, Place—a Short Introduction, Malden/Oxford 2004, S. 7.

67  Schlitte, Annika, Das Erhabene als Ortserfahrung, in: Thomas Hiinefeldt, Daniel Romic, Joost
van Loon und Dies. (Hg.), Philosophie des Ortes, Bielefeld 2014, S. 45-62, hier S. 49.

68  Schlitte, Annika, Das Erhabene als Ortserfahrung, S. 49f.

69 Ebd.,S.51.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

nicht blof geographische Punkte, sondern eine Bedingung fiir das Weltverstehen
itberhaupt. Ahnlich argumentiert Kitaro Nishida (s.u.): Der Zugang zur Welt jedes
Einzelnen sei stets iiber Orte vermittelt. Das gilt auch fur kulturelle und sozia-
le Kollektivvorstellungen und Bedeutungszuschreibungen (wie historische Stitten,
Sehenswiirdigkeiten oder Denkmaler).

Andrew Kirby macht in diesem Zusammenhang darauf aufmerksam, dass
letztlich Orte die Arenen sind, in denen soziale und politische Angelegenheiten ge-
regelt werden. So hat beispielsweise auch jeder (demokratische) Staat mindestens
einen institutionalisierten Ort, an dem er stattfinden kann: das Parlament. Auch in
(post)migrantischen Lebenspraxen spielen Orte eine zentrale Bedeutung, egal wie
mobil oder immobil Personen sind. So schaffen sich beispielsweise transnationale
Pendelmigrant:innen im Ruhestand ihre »Zuhauses« an verschiedenen Orten in
verschiedenen Lindern (vgl. Kap. 2.2.2.1).

Ich identifiziere die sozialtheoretische Bedeutung des Ortes dariiber hinaus
darin, dass nur an Orten Begegnungen mit dem Anderen stattfinden kénnen. Wie in
der alttestamentarischen Szene Abraham vor seinem Zelt im Hain von Mamre drei
Reisenden begegnet, erkennt Jacques Derrida in der biblischen Begegnung mit dem
»Nichsten« die Begegnung mit dem Anderen schlechthin, mit dem unbekannten
Gegeniiber, mit dem anderen und doch gleichen Menschen.’® Die Begegnung mit
dem Anderen kann nur lokal erfolgen und ist — neben der Bindung und der so-
zialen Bewegungslehre — der dritte sozialtheoretische Eckpunkt, der hier skizziert
werden soll.

Zunichst sollen hierfiir Heideggers Erérterung des Wohnens und sein Begriff
vom Ort niher untersucht werden. Diese werden zu Flussers Auffassung von Woh-
nen und Heimat in Beziehung gesetzt (Kap. 5.3.1).

Darauf folgt eine Auseinandersetzung mit den Uberlegungen Nishida Kitaros,
bei denen der Ort die Bedingung der Moglichkeit von Erkenntnis iiberhaupt dar-
stellt. Daraus kénnen Schliisse fiir ein philosophisch-topologisches Denken gezo-
gen werden (Kap. 5.3.2).

Da an Orten Begegnungen stattfinden, sind sie im Anschluss an Derrida und
Kirby potenziell soziopolitische Arenen. In Anschluss an Holerts und Terkessidis’
Feststellung, dass die Frage nach Orten auch die Frage nach politischer Mitbestim-
mung und nach der Gestaltung dieser Orte impliziert, wird hier deshalb in Aus-
einandersetzung mit Aristoteles’ und Arendts Denken der Ort als (Sozio-)Polis, also
der Ort als politische Entitit, untersucht (Kap. 5.3.3). Im Anschluss daran sollen die
Ergebnisse sozialtheoretisch zusammengefasst und kontextualisiert werden (Kap.
5.3.4).

70  Die Reisenden in der biblischen Szene sind zwar keine Menschen sondern Engel, das weif3
aber Abraham nicht, weshalb es fiir Abrahams Handeln zunachst nicht relevant ist.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

241


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Philosophie der transnationalen Migration

5.3.1 Wohnen

Heidegger leitet die Bedeutung von »bauen« und »wohnen« aus dem althochdeut-
schen »buan«, was »wohnen« bedeutet, ab. Demselben Wort entstammen zum Bei-
spiel auch der »Nachbar« (der »Nachgebauer«), »(Acker)bau«, »Anbau« (von Gemiise
oder Getreide), aber auch ich »bin« und du »bist«.”*

»Was heifdt dann: ich bin? Das alte Wort>bauens, zu dem das >bin< gehort, antwor-
tet:»ich bin¢, >du bist< besagt: ich wohne, du wohnst. Die Art, wie du bist und ich
bin, die Weise, nach der wir Menschen auf der Erde sind, ist das Buan, das Wohnen.

Mensch sein heifit: Als Sterblicher auf der Erde sein, heifit: wohnen.«’?

Heideggers Auffassung nach hat nicht das Bauen das Wohnen zum Ziel, sondern
das Bauen selbst sei bereits ein »Wohnen«:”> »Wir wohnen nicht, weil wir gebaut
haben, sondern wir bauen und haben gebaut, insofern wir wohnen, d.h. als die Woh-
nenden sind [Hervorh. im Orig.].«”* Fiir Heidegger sind Menschen wesentlich Woh-
nende. Als solche wohnenden Wesen »bauenc sie, Gebiude genauso wie Pflanzen
auf Ackern an. Die Begriindung fiir diese Wesenhaftigkeit des Menschen erfolgt
rein etymologisch. »Wohnen« ist nach Heidegger also keine menschliche Praxis
oder Technik, sondern eine wesentliche Weise Mensch zu sein.

»Inwieweit gehort [nun] das Bauen in das Wohnen?[..] Was ist ein gebautes Ding?
Als Beispiel diene unserem Nachdenken eine Briicke.

Die Briicke schwingt sich leicht und kraftig Giber den Strom. Sie verbindet nicht
nur schon vorhandene Ufer. Im Ubergang der Briicke treten die Ufer erst als Ufer
hervor. Die Bricke 143t sie eigens gegeneinander iiber liegen. Die andere Seite ist
durch die Briicke gegen die eine abgesetzt. Die Ufer ziehen auch nicht als gleich-
giiltige Grenzstreifen des festen Landes den Strom entlang. Die Briicke bringt mit
den Ufern jeweils die eine und die andere Weite der riickwartigen Uferlandschaft
an den Strom. Sie bringt Strom und Ufer und Land in die wechselseitige Nachbar-
schaft. Die Briicke versammelt die Erde als Landschaft um den Strom. So geleitet

sie ihn durch die Auen [Hervorh. im Orig.].<’>

Es ist nach Heidegger nicht so, dass die Briicke in der Landschaft vorhanden ist,
sondern die Briicke gestaltet und schafft die Landschaft erst, die Briicke versammle
die Erde als Landschaft um den Strom. Sie fiigt die Ufer zusammen und lisst sie

71 Vgl. Heidegger, Martin, Bauen, Wohnen, Denken, in: Ders., Vortrige und Aufsitze, Pfullingen
1954, S.145-162, hier S.147.

72 Ebd.

73 Ebd., S.146.

74  Vgl.ebd., S.149.

75  Ebd., S.152.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

als solche erst in Erscheinung treten. Die Briicke gibt der Landschaft ihren Zusam-
menhang und ihre Bedeutung. Heidegger artikuliert nicht die Vorstellung eines
»leeren Raumes«, der mit Landschaft oder Gebduden gefiillt ist. Es ist umgekehrt:
Erst die Briicke schafft den Raum. Erst der Sinnzusammenhang von Briicke, Ufer,
Strom und Auen ergibt nach Heidegger einen Raum. Ohne die Briicke wire dieser
Raum um den Strom herum nicht als solcher gegeben.

»Der Ort ist nicht schon vor der Briicke vorhanden. Zwar gibt es, bevor die Briicke
steht, den Strom entlang viele Stellen, die durch etwas besetzt werden kénnen.
Eine unter ihnen ergibt sich als ein Ort und zwar durch die Briicke. So kommt denn
die Briicke nicht erst an einem Ort hin zu stehen, sondern von der Briicke selbst
her entsteht erst ein Ort. [...] Aus dieser Stétte bestimmen sich Plitze und Wege,
durch die ein Raum eingerdumt wird [Hervorh. im Orig.].«76

Bevor die Briicke gebaut ist, gibt es am Fluss nur Stellen. Erst von der Briicke her
entsteht der Ort als Ort und die Landschaft als Landschaft. Es ist der Sinnzusam-
menhang, der den Ort erst kreiert.

»Dinge [wie die Briicke], die solcher Art Orte sind, verstatten jeweils erst Raume
[..]. Raum ist wesenhaft das Eingerdumte, in seine Grenze eingelassene. Das Ein-
gerdumte wird jeweils gestattet und so gefiigt, d.h. versammelt durch einen Ort,
d.h. durch ein Ding von der Art der Briicke. Demnach empfangen die Riume ihr Wesen
aus Orten und nicht aus >dem<Raum [Hervorh. im Orig.].<”’

Der Raum ist hier bei Heidegger kein Behilter, es gibt keinen ontologisch vorgin-
gigen leeren Raum, sondern Riume entstehen erst durch Orte. »Die Riume, die wir
alltaglich durchgehen, sind von Orten eingeriumt.«’® Und »deshalb ist das Bauen,
weil es Orte errichtet, ein Stiften und Fiigen von Riumen.«”° Das Bauen errichtet
Orte, Orte stiften Riume.

»Doch der Raum ist kein Gegenuber fiir den Menschen. [...] Sage ich >ein Mensch<
und denke ich mit diesem Wort denjenigen, der menschlicher Weise ist, das heifst wohnt,
dann nenne ich mit dem Namen sein Menschc< bereits den Aufenthalt im Geviert
bei den Dingen [..]. Riume und mit ihnen>der< Raum sind in den Aufenthalt der
Sterblichen stets schon eingerdumt. Raume 6ffnen sich dadurch, daf sie in das
Wohnen des Menschen eingelassen sind. Die Sterblichen sind, das sagt: wohnend
durchstehen sie Riume aufgrund ihres Aufenthaltes bei Dingen und Orten. [..]
Wenn ich zum Ausgang des Saales gehe, bin ich schon dort und kénnte gar nicht
hingehen, wenn ich nicht so wire, daf$ ich dort bin. Ich bin niemals blof$ hier als

76  Ebd.,S.154.
77  Ebd., S.154f.
78  Ebd,S.157.
79  Ebd., S.159.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

243


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Philosophie der transnationalen Migration

der abgekapselte Leib, sondern ich bin dort, d.h. den Raum schon durchstehend,
und nur so kann ich ihn durchgehen [Hervorh. C.E.].<&°

Im Aufenthalt der Sterblichen, das heifdt der Menschen, deren Weise zu sein es ist,
zu wohnen, gibt es nur eingeriumte Riume. »Die Sterblichen« bewegen sich im
Raum immer unter der Bedingung, Wohnende zu sein. Nur durch sie entstehen
diese Riume als Riume, denn nur durch die Wohnenden - das heif3t nur durch die
Menschen — entstehen Orte, die diese Riume beriumen und stiften. Der Raum ist
deshalb kein Gegeniiber fiir den Menschen, sondern in gewisser Weise ein Teil
oder eine Folge von ihm. Die Wohnenden schaffen Orte und damit auch Riume.
Der »Wohnende« ist der Mensch. Mensch zu sein heifst, in wohnender Weise auf
der Erde zu sein.

Fiir Menschen, die unterwegs sind, reisen, migrieren, nicht mehr oder noch
nicht wohnen, bedeutet das, ihr menschliches Wesen nicht auszuleben. Man kénn-
te dies als eine Anthropologie der Sesshaftigkeit®! bezeichnen: Mensch im umfas-
senden Sinne ist der Mensch, der wohnt. Der migrierende Mensch wire damit ein
Wesen, das sein Wesen nicht (oder noch nicht oder nicht mehr) ausleben kann; er
wire ein uneigentliches, von sich selbst entfremdetes, mangelhaftes »Un«wesen.

»Der Bezug des Menschen zu Orten und durch Orte zu Riumen beruht im
Wohnen. Das Verhiltnis von Mensch und Raum ist nichts anderes als das wesent-
lich gedachte Wohnenc, fasst Heidegger schlieRlich zusammen.®? Das »wesentlich
gedachte Wohnen« spricht also das Verhiltnis des Menschen zum Raum aus. Es
handelt sich immer um ein wohnendes Verhiltnis. Aus wohnender Sicht erkennen
und vermessen Menschen Ort und Raum, aus wohnender Sicht bzw. Seinsweise
heraus bewegen sie sich in den eingerdumten Riumen.

Das bedeutet, nach Heidegger kann der Mensch diese existenziale Bedingung
des Wohnens nie verlassen. Wenn er migriert oder reist, muss er sein »Wesen«
aussetzen. Demnach ist auch klar, dass jede Bewegung, Reise oder Migration eine
Sesshaftigkeit zum Ziel haben muss, da der Mensch wesentlich ein Wohnender ist.
»Das Wohnen aber ist der Grundzug des Seins, demgem3aR die Sterblichen sind.«®?
Nach Heidegger wohnen Menschen nicht, weil sie gebaut haben, sondern sie bauen
und haben gebaut, insofern sie wesentlich Wohnende sind (vgl. 0.). Der Wohnraum
dient keinem Zweck, sondern er ist menschlicher Selbstzweck und essenziell. Der
Wohnraum dient nicht als Riickzugs- oder Schutzraum, Wohnen ist bei Heidegger
Menschsein.

80 Ebd., S.157f. Als das »Geviert« bezeichnet Heidegger die Gottlichen, die Sterblichen, den
Himmel und die Erde. Dieser Kontext ist hier aber nicht weiter von Belang.

81  Sesshaftigkeit im herkémmlichen Sinn, nicht im Anschluss an Deleuzes und Guattaris Defi-
nition. Zur Zusammenfihrung s.u.

82  Heidegger, Martin, Bauen, Wohnen, Denken, S.158.

83 Ebd., S.161.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

Flusser sieht im Gegensatz zu Heidegger die menschliche Angewiesenheit auf
Wohnung.

»Man halt die Heimat fiir den relativ permanenten, die Wohnung fir den aus-
wechselbaren, iibersiedelbaren Standort. Das Cegenteil ist richtig: Man kann die
Heimat auswechseln oder keine haben, aber man mufl immer, gleichgiiltig wo,
wohnen. Die Pariser Clochards wohnen unter Briicken, [..] die brasilianischen
Landarbeiter in Hiitten, und so entsetzlich es klingen mag, man wohnte in
Auschwitz. Denn ohne Wohnung kommt man buchstédblich um. [..] Ohne Woh-
nung, ohne Schutz von Gewohnlichem und Gewohntem ist alles, was ankommt,
Gerdusch, nichts ist Information, und in einer informationslosen Welt, im Chaos,
kann man weder fithlen noch denken noch handeln.<84

Im Gegensatz zur Heimat, die man wechseln und verlieren kann, muss der Mensch
wohnen, um zu uberleben, denken und handeln zu kénnen. Wie bei Heidegger
auch, gehort das Wohnen bei Flusser zum Menschenleben wesentlich dazu; aber
bei Heidegger wohnt der Mensch, weil es seinem Wesen entspricht, und bei Flus-
ser wohnt der Mensch aus existenzieller, emotionaler, praktischer und kognitiver
Uberlebensnotwendigkeit. Im Anschluss an Heidegger entspricht das menschliche
Wohnen einer zweckfreien, weil wesentlichen Seinsweise, im Anschluss an Flusser
dient das Wohnen einem iiberlebensnotwendigen Zweck.

Heidegger reprisentiert das, was Sheller und Urry als »ontologischen Sedenta-
rismus« bezeichnet haben.® Alles, was sich bewegt, gilt danach nicht als Seiendes als
solches. Es wird dem sich Bewegenden kein ernstzunehmender ontologischer Sta-
tus zugesprochen, es bleibt Mangel oder Zwischenstadium, Unwesentliches. Bei
Heidegger wird deutlich, welche fatalen argumentativen Folgen ein anthropologi-
scher Sedentarismus haben kann: wenn demjenigen Menschen, der sich bewegt
oder der nicht im engen Sinn wohnt, abgesprochen wird, Mensch zu sein.%¢

Heideggers Auffassung vom Raum ist anthropozentrisch und sedentaristisch.
Der Bezug zum Raum erfolgt seiner Auffassung nach iiber das wesentlich gedachte
Wohnen. Neben der potenziellen Abwertung mobiler und wohnungsloser Personen
ist das zweite Kernproblem an dieser Auffassung, dass Riumlichkeiten und Orte
anderer Personen gar nicht mitgedacht werden: Es wird sprichwortlich kein Raum

84  Flusser, Vilém, Wohnung beziehen in der Heimatlosigkeit, S. 27.

85  Vgl. auch Urry, John, Mobilities, Cambridge 2007, S. 31.

86  Vgl. hierzuauch die Kritik von Lévinas an Heidegger: Lévinas, Emmanuel, Heidegger, Gagarin
und wir, in: Ders., Schwierige Freiheit. Versuch iiber das Judentum, Frankfurt a.M. 1992, S.173-
176; auch Glnzel, Stephan, Vom Raum zum Ort — und zuriick, in: Hiinefeldt, Thomas, Joost
van Loon, Daniel Romi¢ und Annika Schlitte (Hg.), Philosophie des Ortes, S. 25-44. Es lasst sich
dariiber hinaus grundsatzlich Heideggers Argumentation dahingehend kritisieren, dass die
Herleitung rein etymologisch erfolgt.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

245


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Philosophie der transnationalen Migration

fiir Andere gelassen. Gleichzeitig erméglicht seine Argumentation aber die Schaf-
fung neuer Netzwerkriume, die durch Bindungen entstehen (vgl. oben Kap. 5.1.1).

Dariiber hinaus lisst sich sagen, dass mit der Theoretisierung des Wohnens
als menschliches Wesensmerkmal eine Lebensnotwendigkeit philosophisch hypo-
stasiert wird. Von Heidegger wird ausgeblendet, dass Menschen — wie andere Le-
bewesen auch — auf Schutz angewiesen sind. Sie brauchen einen Riickzugsraum,
um zu schlafen, um sich auszuruhen und um den Nachwuchs grof? zu ziehen. Und
nach Flusser ist dieser Riickzugsraum des Gewohnten auflerdem notwendig, um
sich kognitiv zu regenerieren.

5.3.2 Logik des Ortes

Der japanische Philosoph Kitaro Nishida, 1870 geboren, gilt als einer der bedeu-
tendsten Denker und Mitbegriinder der modernen Philosophie in Japan.®” Ein Jahr
vor dem Erscheinen von Heideggers Sein und Zeit veroffentlicht Nishida 1926 den
Aufsatz »Ort«, den er als zentralen Meilenstein und Wendepunkt in seinem Denken
wertet.38 Rolf Elberfeld schreibt iiber Nishida:

»Nishida ist ein Denker des Ubergangs. Seine Texte sind nicht nur Zeugnisse einer
privaten Auseinandersetzung mit der westlichen Philosophietradition, vielmehr
istsein Denken eingelagertin den ProzeR derjapanischen Moderne, die durch die
umfassende Rezeption der westlichen Kultur seit1868 in Japan entstanden ist. So-
mit sind seine Texte Suchbewegungen, situiert in einem weltgeschichtlichen Pro-

ze}, den man die >sEuropaisierung der Welt« genannt hat [Hervorh. im Orig.].<&°

Nishida studierte ausfithrlich die westliche Philosophiegeschichte und genoss ei-
ne umfassende zen-buddhistische Ausbildung. Im Aufsatz Ort versucht er, seinen
Ortsbegriff als Fundament fiir eine Erkenntnistheorie und Ontologie zu etablieren.
Er will eine »Logik des Ortes« artikulieren. Zunichst konstatiert er:

»Seiendes mufd sich in etwas (nanika ni oite) befinden. Wire dies nicht der Fall,
konnte man Vorhandensein (aru) und Nichtvorhandensein (nai) nicht unterschei-
den [..]. Versucht man (iber den Akt [der Erkenntnis] zu reflektieren, kann man
zundchst das Ich als reine Einheit des Aktes verstehen. Da das Ich aber nur dem
Nicht-Ich (higa) gegeniiber gedacht werden kann, mufd es etwas geben, das das
Cegeniiberstehen von Ich und Nicht-Ich in sich umfafit und die sogenannten Be-
wufltseinsphdnomene in seinem Inneren zustande kommen l4sst. Dieses, die Ide-

87  Vgl. Elberfeld, Rolf, Einleitung, in: Nishida, Kitaro, Logik des Ortes: Der Anfang der modernen
Philosophie in Japan, hg. von Elberfeld, Rolf, Darmstadt 1999, S.1-19, hierS. 2.

88 Vgl.ebd, S.1f.

89 Ebd,S. 6.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

en Aufnehmende [..] nenneich hier,einem Wort aus Platons Timaios folgend, den
Ort (baShO).«go

Der Ort iibernimmt also zunichst die Funktion, den erkenntnistheoretischen Zu-
sammenhang zwischen »Welt« und »Bewusstsein« zu stiften. Der Ort ist dasjenige,
was die Erkenntnis erméglicht, er ist die Bedingung von Erkenntniszusammen-
hang.

»Das, was eine Beziehung zwischen physikalischen Raumen zustande kommen
|aRt, [ist] nicht wieder der physikalische Raum, sondern vielmehr miifite es einen
Ort-Worin geben, in dem sich der physikalische Raum befindet. Auch wenn man
die in Beziehung stehenden Dinge auf das System der Beziehungen reduzieren
und ein einziges, durch sich selbst entstehendes Ganzes annehmen kdnnte, so
bestiinde weiter keine Notwendigkeit, ahnliches wie ein Ort zu denken, der das
System der Beziehungen entstehen lasst. Damit es aber als Beziehung zustande
kommen kann, egal um welche Beziehung es sich handelt, missen Glieder der
Beziehung gegeben sein. Zum Beispiel mufs es gegeniiber den Formen der Er-
kenntnis Inhalte geben. Selbst wenn man beides vereinigt und sich ein einziges
Ganzes vorstellt, mufd es einen Ort geben, in dem dieses Ganze gespiegelt werden

kann.<®!

Der Ort ist nach Nishida also nicht nur die Bedingung der Moglichkeit von Er-
kenntnis, er ist auch die ontologische Bedingung der Moglichkeit. Der Ort stiftet
Seiendes und seine Kontexte. Ohne den Ort wire es nicht moglich, Dinge zueinan-
der in Beziehung zu setzen oder Zusammenhinge herzustellen. Wie bei Heidegger
auch ist nach Nishida der Ort aufierdem die Bedingung fiir den Raum und nicht
umgekehrt. Der Ort steht somit auch fiir das metaphysische Ganze. Er ist die epis-
temologische und ontologische Bedingung der Maglichkeit von Kontext iiberhaupt. Als
die Bedingung der Moglichkeit von Kontext iiberhaupt ist der Ort auch die logische
Grundlage: »Es ist [...] der Ort, der die logische Form selbst zustande kommen lisst
[..]. Die Form der Form im wahren Sinne ist der Ort der Form.«°* Aber ist dann
nicht alles ontologisch auch auf »Ort« reduzierbar? Wie lasst sich die ontologische
Vielfalt erkliren? Nishida tiberlegt weiter, dass es

»in einer Beziehung[..] Beziehungsglieder geben [muf3]. Wo sollen wir diese Sub-
stanz suchen? [...] Fithren wir diese Substanz auf den Raum selbst zuriick, so miis-
sen wir Punkte als Glieder der raumlichen Beziehung annehmen. Wenn aber die
Substanz der Beziehung sich nur durch Punkte ergibe, so giabe es keine Krafte

90 Nishida, Kitaro, Logik des Ortes: Der Anfang der modernen Philosophie in Japan, Darmstadt 1999,
S. 72f.

91 Ebd,S.73.

92 Ebd,S.77.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

247


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Philosophie der transnationalen Migration

mehr. Was eine Kraftbeziehung wahrhaftin sich aufnimmt, muf ein Kraftfeld sein.
Im Kraftfeld ist allen Linien eine Richtung eigen. Auch im Ort der Erkenntnis, der

den reinen Akt in sich umfaft, ist allen Phinomenen eine Ausrichtung eigen.«”3

Der Ort ist demnach ein Kraftfeld. Der Ort ist auch die Bedingung der Moglichkeit
von Punkten, Einzelheiten und Bewegungen. Der Ort ist in permanenten Stro-
men begriffen. »Der wahre Ort ist nicht blof der Ort der Verinderung, sondern
der Ort des Entstehens und Vergehens.«®* Der Ort ist nicht nur die Bedingung
der Moglichkeit von ontologischem und epistemologischem Kontext, sondern er
ist Energie, er spendet das Vorhandene. Er ist das Gegenteil von Nichts, das heif3t
auch Entstehen und Vergehen; er bleibt Kraftfeld und er bleibt die Bedingung der
Moglichkeit von (Erkenntnis-)Kontext.

Das kann auf das lokale und damit konkrete soziale Zusammenleben iibertra-
gen werden. Der Ort ist auch die Bedingung fiir soziales Zusammentreffen. Nur
an Orten kénnen Menschen sich begegnen, Orte stiften den sozialen Kontext. Am
Ort kénnen Begegnungen stattfinden, Orte sind konkret. An Orten wohnen und
ruhen Menschen, im Anschluss an Flusser brauchen Menschen Orte, um physisch
und kognitiv zu iiberleben. Nach Nishida sind Orte die Bedingung von Kontext
uberhaupt. Das zeigt sich im sozialen Zusammenleben besonders in der konkre-
ten lokalen Begegnung: In der direkten Begegnung kann man verstehen, dass es
ein soziales Zusammenleben mit Anderen gibt, und dass dafiir ein Umgang ge-
funden werden muss. Soziale Lokalisationen sind auflerdem Kraftfelder, wie es
beispielsweise grofie Stidte sind. Soziale Energien sind also lokal bedingt. Das lokale
Zusammenleben kann im Gegensatz zur vorgestellten Gemeinschaft einer Natio-
nalgesellschaft, die trotz territorialer Definition abstrakt bleibt (imagined commu-
nities), konkreten sozialen und politischen Kontext stiften. So kann beispielsweise
auch das Parlament, eine lokale Versammlung, als eine Konkretion (neben ande-
ren) des an sich abstrakten Staates aufgefasst werden. Soziale Orte konnen Krifte
entfalten und biindeln.

5.3.3 Die Soziopolis

Benhabib konstatierte, die gegenwirtige Krise des modernen Nationalstaats sei
weniger eine Krise der Demokratie, als vielmehr eine Krise der territorial begrenz-
ten und verfassten Staatsformation (vgl. Kap. 1.1). Im Folgenden wird versucht,
von der Territorialdefinition des Staatlichen zunichst zu abstrahieren und nach
Charakteristika politischer Staatlichkeit zu fahnden, die jenseits eines territoria-
len Behilters liegen, der sich iiber seine Grenzen definiert. Dazu wird der Begriff

93  Ebd, S. 80.
94 Ebd,S. 82.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

der Polis herangezogen. Es geht dabei nicht um ein Verstindnis der historischen
antiken Stadtstaaten, sondern um die Suche nach Merkmalen, die die Soziopolis
unter Absehung von einer Stadtmauer noch definieren.

Holert und Terkessidis stellen in ihrer Beobachtung einer »Gesellschaft in Be-
wegung« fest, dass durch eine erhdhte Mobilitit an bestimmten Orten die Gefahr
besteht, dass die Moglichkeiten politischer Mitgestaltung der Orte durch die Be-
wohner:innen abnehmen. Sie leiteten als Reaktion darauf ein »Recht auf Ort« fiir
die Ansissigen ab. Diese sollen in der Lage sein, iber ihren Ort mitzubestimmen
und ihn mit zu gestalten bzw. ihm in einer politischen Trigerschaft gegeniiberzu-
stehen.

Diese These wird hier im Anschluss an die Uberlegungen zum konkreten Ort
und zum iiberlebensnotwendigen Bedarf des Wohnens weiterverfolgt. Es wird nun
angenommen, dass Bedarf an einem soziopolitischen Ortsbegriff besteht: dem Ort
als Polis. Diese Soziopolis ist unter anderem dadurch gekennzeichnet, dass Ansis-
sige sie mitgestalten. Dazu sollen Aristoteles’ Uberlegungen zur Polis und Arendts
Analysen zur Offentlichkeit herangezogen werden.

Aristoteles definiert: »Alles, was Staat (Polis) heif3t, ist ersichtlich eine Art von
Gemeinschaft (koinonia), und jede Gemeinschaft bildet sich und besteht zu dem
Zweck, irgendein Gut (agathon) zu erlangen.«®> Die Polis ist also eine Art von Ge-
meinschaft, und Gemeinschaften bilden sich und bestehen zu dem Zweck, ein Gut
zu erreichen.

»Die fiir das gesamte tagliche Leben bestehende Gemeinschaft ist also naturge-
mafs das Haus (oikos) [...]. Diejenige Gemeinschaft aber, welche zundchst aus meh-
reren Hausern zu einem Gber das tagliche Bediirfnis hinausgehenden Zweck sich
bildet, ist das Dorf (kome) [...]. Die aus mehreren Dorfern sich bildende vollendete
Gemeinschaft nun aberist bereits der Staat, welcher, wie man wohl sagen darf, das
Endziel volliger Selbstgenligsamkeit (autarkeia) erreicht hat, indem er zwar ent-
steht um des bloBen Lebens, aber besteht um des vollendeten Lebens willen.«®®

Die Gemeinschaft, die zum Zweck der Versorgung und Bewiltigung des tiglichen
Lebens besteht, ist das Haus (oikos). Mehrere Hiuser schliefien sich zu einem Dorf
(kome) zusammen, denn alle Zwecke und Bediirfnisse lassen sich im eigenen Haus
allein nicht erfiillen. Aber auch ein Dorf reicht nicht aus, um alle Zwecke und Be-
diirfnisse des menschlichen Lebens zu erfiillen, weshalb sich ein Stadtstaat (polis)
bildet. Der Stadtstaat entsteht nach Aristoteles »um des blofRen Lebens, aber be-
steht um des vollendeten Lebens willen« (s.0). Sein Endziel ist die Selbstgeniig-
samkeit, also autark, unabhingig zu sein. Auch wenn die Polis aus dem Grund

95  Aristoteles, Politik, | 11252a 1ff.
96  Aristoteles, Politik, | 2 1252b 10ff.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

249


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Philosophie der transnationalen Migration

entsteht, dass bestimmte menschliche Bediirfnisse in Haus und Dorf nicht abge-
deckt werden kénnen, bleibt sie doch »um des vollendeten Lebens willen« bestehen.
Das heifdt, die Polis ist mehr als nur eine Zweckgemeinschaft der Bediirfnisse. Es
geht in der Polis darum, ein vollendetes, gutes Leben fithren zu kénnen, was bei
Aristoteles das Streben nach Gliickseligkeit (eudaimonia) umfasst. Aristoteles stellt
also fest, dass Menschen sich nicht nur zu Gemeinschaften zusammenschliefien,
weil sie allein die Bediirfnisse des tiglichen Lebens nicht befriedigen kénnen, son-
dern dass sie auch in Gemeinschaft leben, um ein gelingendes Leben zu haben. Die
sinnvoll grofitmogliche Gemeinschaft ist die Autarkie anstrebende Polis.

»Hiernach ist denn klar, daf} der Staat zu den naturgemifien Gebilden gehort
und daR der Mensch von Natur ein politisches Lebenwesen (zoon politikon) ist.«%7
Der Mensch sei deshalb von Natur ein politisches Lebewesen, weil er von Natur in
Gemeinschaft lebt. Mit dem zoon politikon ist nicht das »politische« Lebewesen in
einem solch engen Sinne, dass Menschen fiir ihre Rechte kimpfen oder dass sie zur
Wahl gehen, gemeint, sondern das zoon politikon bezeichnet ein in Gesellschaft oder
Gemeinschaft lebendes Lebewesen. So iibersetzt schon Thomas von Aquin: »homo
est naturaliter politicus, id est, socialis [Hervorh. C.E.]«, also der Mensch ist von Na-
tur aus »politisch, das heifit »gesellig/gesellschaftlich/sozial/gemeinschaftlich.«®

Des Weiteren ist nach Aristoteles »dem Menschen eigentiimlich im Gegensatz
zu den Tieren, daf} er allein fihig ist, sich vom Guten (agathon) und Schlechten
(kakon), von Recht und Unrecht Vorstellungen zu machen. Die Gemeinschaftlich-
keit dieser Vorstellungen ruft aber eben das Haus und den Staat ins Leben.«*® Der
Mensch hat bestimmte Vorstellungen vom Guten und Schlechten und von Recht
und Unrecht. Das unterscheidet ihn von den Tieren. Die Vorstellungen vom Gu-
ten und Schlechten oder von Recht und Unrecht betreffen nicht nur die einzelne
Person, sondern stets auch andere Personen. Auch aus diesem Grund, dass das
richtige oder gute Handeln, Ethik und Recht im Menschenleben immer eine Rolle
spielen, organisiert sich der Mensch in sozialen und politischen Gemeinschaften.
»Diesem allem gemif} lebt [also] von Natur in allen Menschen der Trieb, in die-
se Art von Gemeinschaft einzutreten.«!°° Das Leben in Gemeinschaft wird von
Aristoteles anthropologisch begriindet: Es liegt nach Aristoteles in der Natur des
Menschen, in Gesellschaft zu leben.

Im dritten Buch der Politik erortert Aristoteles die Frage, wer oder was die
Polis ausmache. »Da nimlich der Staat eine Gemeinschaft (koinonia) ist, die Ge-
meinschaft der Staatsbiirger einer Staatsverfassung, so erscheint es notwendig,
daR, wenn die Verfassung eine andere und verschiedenartige geworden, auch der

97 Aristoteles, Politik, | 2 1253a 1f.

98  Vgl. und zitiert nach Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen 2002, S. 34.
99 Aristoteles, Politik, | 2 1253a 15ff.

100 Ebd., 121253a 30f.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

Staat nicht mehr derselbe ist.«'** Die Verfassung charakterisiert also den jewei-
ligen Staat. Form und Struktur des Staates richten sich nach seiner Verfassung.
»Die Verfassung ist nichts anderes als eine bestimmte Ordnung der Bewohner des
Staates. [...] So ist klar, daf man erst nach dem Staatsbiirger fragen muf}, denn der
Staat ist eben eine Vielheit von Staatsbiirgern.«*°* Die Verfassung entspricht einer
Ordnung der Bewohner:innen des Staates. Um zu analysieren, worum es sich bei
einer Polis handelt, muss also zunichst der Biirger'® in den Blick genommen wer-
den. »Der Staatsbiirger schlechthin a3t sich nun durch nichts anderes bestimmen,
als dadurch, daf er am Richten (krisis) und an der Regierung (arche) teilnimmt.«*%*
Die Regierung ist also eine Selbstregierung.

»Jeden ndmlich, dem in einem Staat der Zutritt zur Teilnahme an der beraten-
den und richtenden Staatsgewalt desselben offensteht, haben wirauch als Biirger
eben diesen Staates zu bezeichnen und den Staat selbst, um es kurz zu sagen, als
eine Vielheit solcher Biirger von ausreichender Zahl zu einem selbstgeniigsamen

[autarken] Leben.«'%%

Jeder, dem Zugang zu Mitbestimmung und Mitgestaltung der Polis offensteht, ist
Biirger.'° Die Polis selbst ist die Vielheit dieser Biirger. Im idealen Fall handelt es
sich um eine Polis von ausreichender Gr6fe, um unabhingig von anderen Gemein-
schaften zu sein.

»Nun haben sie sich aber doch zum Staat vereinigt nicht um des blofRen Lebens,
sondern vielmehr um des vollkommenen Lebens willen [..], und auch nicht nur
um eines Schutzbindnisses willen [..], und ebensowenig um des Handelsverkehrs
und des gegenseitigen Nutzens willen [...]. Daraus ist denn bereits klar, daf ein
Staat, der in Wahrheit so zu heifSen verdient und es nicht blofs dem Namen nach
ist, sich die Tugend zur angelegentlichen Sorge machen mufs, denn sonst wird
aus der Gemeinschaft ein blofies Kriegsbiindnis, das sich von jenen anderen, die
mit entfernter wohnenden Bundesgenossen geschlossen werden, nur durch die
Ortlichkeit unterscheidet, und aus dem Gesetz (nomos) ein blofer Vertrag (synthe-
ke).«'°7

101 Ebd., 111 31276b 2ff.

102 Ebd., Il 11274b 38ff.

103 In den antiken Stadtstaaten gab es nur médnnliche Birger. Dieses historische Faktum stellt
fiir die hiesige Forschungsfrage selbstverstiandlich keine ernstzunehmende Referenz dar.

104 Ebd., 111112752 22ff.

105 Ebd., 111 11275b 18ff.

106 Aufer Frauen waren auch Sklaven, Beisassen (»Immigranten«) und junge sowie alte Manner
von staatsbirgerlichen Rechten und Pflichten ausgeschlossen.

107 Aristoteles, Politik, Il 9 1280a 32ff.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

251


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Philosophie der transnationalen Migration

Nach Aristoteles besteht die Polis nicht bloR, um das Uberleben zu sichern, sondern
um das vollkommene Leben zu erméglichen. Die Polis ist mehr als ein Schutz- und
Handelsbiindnis, die Gemeinschaft ist durch mehr als nur wechselseitigen Nutzen
verbunden: Im Stadtstaat geht es um das gute und richtige Leben. Die Polis ist al-
so immer auch ein ethisches Projekt. Ihre von den Biirgern beschlossenen Gesetze
sind nicht nur ein Vertrag, um die wechselseitigen Interessen zu garantieren, son-
dern Gesetze, die ethische und normative Dimensionen beriicksichtigen, da das
Ziel das gelingende Leben aller ist. Deshalb soll die Tugend Staatsangelegenheit

sein.

»Und hieraus ist denn ersichtlich, dafd der Staat nicht eine blofSe Gemeinschaft
des Wohnorts ist oder nur zur Verhiitung gegenseitiger ungerechter Beeintrach-
tigungen und zur Férderung des Tauschverkehrs da ist, sondern daf zwar dies alles
vorhanden sein muf}, wenn ein Staat entstehen soll, aber wenn es auch alles da
ist, hiermit doch kein Staat vorhanden, sondern daf ein solcher erst die Gemein-
schaft von Familien und Geschlechtern (genos) in einem guten Leben (eu zen) ist,

zum Zweck eines vollendeten und sich selbst geniigenden [...] Lebens.«'%%

Der gemeinsame Wohnort allein macht noch keine Polis, genauso wenig wie ein
dkonomisches oder sicherheitspolitisches Zweckbiindnis eine Polis ergeben. Erst
die Gemeinschaft, die gemeinsam das gute und autarke Leben anstrebt, kann als
Polis bezeichnet werden.®® Was bzw. vielmehr wer die Polis konstituiert, sind ih-
re Biirger, die mitentscheiden, mitbestimmen, mit Recht sprechen und mitregie-
ren. Aus dem Handeln der Biirger ergeben sich Form und Charakter der Polis.
Umgekehrt ist die Tugend und die Erziehung zur Tugend Staatsangelegenheit: Je
tugendhafter die Biirger, desto besser die Polis. So sind Politik und Ethik wechsel-
seitig gestiitzt und ineinander verschrinke.

Arendt analysiert demgegeniiber in Vita Activa, was unter »Offentlichkeit« ver-
standen werden kann. Unter Referenz auf Aristoteles werden die sozialpolitischen

108 Ebd., Il 91280b 30ff.

109 Bei Aristoteles stehen Ethik und Politik in einem wechselseitigen Verhiltnis. Tugend und
Gliickseligkeit des Einzelnen sind nicht trennbar von der Tugend und Gliickseligkeit der Ge-
meinschaft. Daraus ergibt sich ein durchaus hoher normativer Anspruch an einen Staat bzw.
an eine Polis: Die »beste [...] Verfassung [..] aber ist diejenige, vermdge derer ein Staat am
besten verwaltet wird, und am besten verwaltet wird der Staat vermdge derjenigen Verfas-
sung, welche es ihm am meisten erméglicht, zur Gliickseligkeit zu gelangen. Und hieraus
folgt denn, daR es uns nicht im Unklaren bleiben darf, worin denn eigentlich die Gliickse-
ligkeit besteht. Nun behaupten wir aber und haben dies in der Ethik, wenn anders unsere
dort gegebenen Erérterungen etwas niitze sind, genauer dargetan, dafs sie in der vollende-
ten Verwirklichung (energeia) und Anwendung der Tugend (arete) bestehe, und zwar nichtin
einem bedingten, sondern im absoluten Sinne, Aristoteles, Politik, V11 13 1332a 4ff.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

Strukturen in der antiken Polis herangezogen, um die Verhiltnisse in der Gesell-
schaft der Moderne zu analysieren. Die Erérterungen zum Raum des Offentlichen
beginnen mit der aristotelischen Annahme, dass es sich beim Menschen um ein
zoon politikon, um ein Lebewesen, das in geselliger Gemeinschaft lebt, handelt.

»Die Vita activa, menschliches Leben, sofern es sich auf Tatigsein eingelassen hat,
bewegt sich in einer Menschen- und Dingwelt, aus der es sich niemals entfernt
und die es nirgends transzendiert. Jede menschliche Tatigkeit spielt in einer Um-
gebung von Dingen und Menschen; in ihr ist sie lokalisiert und ohne sie verlére
siejeden Sinn [..].

Alle menschlichen Tatigkeiten sind bedingt durch die Tatsache, dafs Menschen zu-
sammenleben, aber nur das Handeln ist nicht einmal vorstellbar auRerhalb der
Menschengesellschaft [...].

Handeln allein ist das ausschlieRliche Vorrecht des Menschen; weder Tier noch
Cott sind des Handelns fahig, und nur das Handeln kann als Tatigkeit (iberhaupt

nicht zum Zuge kommen ohne die stindige Anwesenheit einer Mitwelt.«''°

Das Handeln ist eine Tatigkeitsform, die auflerhalb der Menschengesellschaft nicht
einmal vorstellbar wire. Andere Titigkeitsformen, beispielsweise das Herstellen
oder Arbeiten, sind auch in sozialer Isolation méglich und denkbar. Handeln hin-
gegen hat eine menschliche Gemeinschaft zur unabdingbaren Voraussetzung. Tie-
re oder Gotter handeln nicht, das Handeln bleibt dem Menschen vorbehalten. Nach
Arendt ist das Handeln insbesondere die Titigkeitsform der politischen, 6ffentli-
chen Sphire. Im antiken Stadtstaat sei

»[d]ie Sphare des Haushalts [...] dadurch ausgezeichnet gewesen, dafd das Zusam-
menleben inihrvornehmlich von den menschlichen Bediirfnissen und Lebensnot-
wendigkeiten diktiert war [..]. Im Gegensatz hierzu war der Raum der Polis das
Reich der Freiheit, und sofern es tiberhaupt einen Bezug zwischen diesen beiden
Bereichen galt, so galt fiirihn natirlicherweise, daft die Beherrschung der Lebens-
notwendigkeiten innerhalb eines Haushaltes die Bedingungen fiir die Freiheit in
der Polis bereitstellte.«'"

Es sei fiir die griechischen Polisbewohner:innen selbstverstindlich gewesen, »daf}
der Sitz der Freiheit ausschliefilich im politischen Bereich lokalisiert und dafl Not-
wendigkeit ein pripolitisches Phinomen sei, das den privaten Haushaltsbereich
charakterisiert.«!'> Arendt erinnert an die zwei Bereiche in der griechischen Po-
lis: den Raum des Offentlichen, die Polis, und den Bereich des Privaten, das Haus.

110 Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen 2002, S. 33f.
1M1 Ebd.,S. 40f
112 Ebd.,S. 41.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

253


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Philosophie der transnationalen Migration

Der Bereich des Hauses war fiir die alltiglichen Lebensnotwendigkeiten zustin-
dig: Ernihrung, Fortpflanzung, Hausarbeit, Wirtschaft. Im Raum des Offentlichen
hingegen begegnete der griechische Biirger seinesgleichen als Freier und Gleicher.
Nach Arendt hat also jeder griechische Stadtstaatenbiirger zwei Lebensbereiche:
im Haus ein privates und in der Polis ein 6ffentliches, politisches Leben.’ >Of-
fentlich« bedeutet,

»dafd alles, was vor der Allgemeinheit erscheint, fiir jedermann sichtbar und
horbar ist, wodurch ihm die groktmogliche Offentlichkeit zukommt. DaR etwas
erscheint und von anderen genau wie von uns selbst als solches wahrgenommen
werden kann, bedeutet innerhalb der Menschenwelt, dafS ihm Wirklichkeit zu-
kommt. [...] Die Gegenwart anderer, die sehen, was wir sehen, und héren, was wir
héren, versichert uns der Realitit der Welt und unser selbst [Hervorh. C.E.].«'™

Erst der offentliche Raum versichert uns dieser Realitit. Zu wissen, dass andere
ebenfalls wahrnehmen, was wir wahrnehmen, wenn méglicherweise auch aus an-
derer Perspektive, gewihrleistet uns die Wirklichkeit der Welt. In dhnlicher Argu-
mentation schloss Anderson von der medial vermittelten Offentlichkeit auf die neu
entstehende vorgestellte Gemeinschaft der Nation (Kap. 4.2).

»Nur wo Dinge, ohne ihre Identitdt zu verlieren, von vielen in einer Vielfalt von
Perspektiven erblickt werden, so daf die um sie Versammelten wissen, daf$ ein
Selbes sich ihnen in dufierster Verschiedenheit darbietet, kann weltliche Wirk-
lichkeit eigentlich und zuverldssig in Erscheinung treten.

So [..] ergibt sich [Realitit] vielmehr daraus, daf ungeachtet aller Unterschiede
der Position und der daraus resultierenden Vielfalt der Aspekte es doch offen-
kundig ist, dafd alle mit dem selben Gegenstand befasst sind. Wenn diese Selbig-
keit der Gegenstande sich auflost und nicht mehr wahrnehmbar ist, so wird kei-
ne Gleichheit der >Menschennatur«[..] verhindern kénnen, dafs die gemeinsame
Welt selbst in Stiicke geht.«''

Realitit ergibt sich daraus, dass etwas geteilt werden kann. Auch wenn die Ein-
zelnen einen Gegenstand aus verschiedenen Positionen heraus betrachten, so den-
noch in der Annahme, dass das, was sie aus verschiedenen Perspektiven wahrneh-
men, von den anderen auch wahrgenommen wird und deshalb real ist. So garan-
tiert Offentlichkeit auch Wirklichkeit. Wenn diese »Selbigkeit der Gegenstinde«
nicht mehr wahrnehmbar ist, zerbricht die gemeinsame, geteilte Welt, zerbricht
die Offentlichkeit. Auch keine angenommene Gleichheit der sMenschennatur< kén-
ne sie mehr zusammenhalten. Auf der anderen Seite bedeutet daher

113 Vgl.ebd., S.35.
114 Ebd,S. 62f.
115 Ebd., S.72.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

»nur ein Privatleben [zu] fithren [...] in erster Linie, in einem Zustand [zu] leben, in
dem man bestimmter, wesentlich menschlicher Dinge beraubt ist. Beraubt nim-
lich der Wirklichkeit, die durch das Gesehen-und Gehortwerden entsteht, beraubt
einer>objektiven, d.h. gegenstiandlichen Beziehung zu anderen, die sich nur dort
ergeben kann, wo Menschen durch die Vermittlung einer gemeinsamen Dingwelt
von anderen zugleich getrennt und mitihnen verbunden sind, beraubt schlieRlich
der Moglichkeit, etwas zu leisten, das bestandiger ist als das Leben. Der privative
Charakter des Privaten liegt in der Abwesenheit von anderen; was diese Anderen
betrifft, so tritt der Privatmensch nicht in Erscheinung, und es ist, als gdbe es ihn
gar nicht. Was er tut oder |afit, bleibt ohne Bedeutung, hat keine Folgen, und was

ihn angeht, geht niemanden sonst an.«'"®

Wer nur ein Privatleben fiihrt, ist dieser versicherten Wirklichkeit, die durch das
Gesehen- und Gehortwerden entsteht, beraubt. Am etwas tiberspitzt skizzierten
Leben des Privatmenschen zeigt sich deshalb, wie wichtig es fiir einen Menschen
ist, an einer soziopolitischen Offentlichkeit teilzuhaben. Aulerhalb der Menschengesell-
schaft ist nach Arendt das Handeln nicht moglich. Und aufierhalb der 6ffentlichen
Sphire ist es nach Arendt sehr schwer, als freie und gleichwertige Person Anerken-
nung zu bekommen.

Die politische Aufgabe einer lokalen Soziopolis ist es deshalb, dafiir zu sor-
gen, dass allen Teilnehmer:innen Zugang zum offentlichen Raum gewihrt wird.
Eine Begegnung in Wiirde mit dem Anderen muss moglich sein. Die Tugend, das
gelingende Leben sowie Fragen von Recht und Unrecht sind eine 6ffentliche Ange-
legenheit. Das politische Projekt ist immer auch ein ethisches.

5.3.4 Zusammenfassung: Theorie des Ortes

Die sozialtheoretische Bedeutung und Funktion des Ortes umfasst also die Ermdg-
lichung der divekten und unmittelbaren Begegnung mit dem Anderen, die soziopolitische
Konkretion des (gelingenden) Zusammenlebens sowie die topologische Alternative zum so-
ziopolitischen Behdlterraum.

Sowohl fiir Heidegger als auch fir Nishida bestimmt der Ort den Raum. Eine
Behiltervorstellung des Raumes, wie sie der Vorstellung der territorialen National-
gesellschaft zugrunde liegt, wird von ihnen nicht konstruiert. Ihren Vorstellungen
nach riumt der Ort den Raum ein. Der Ort bestimme und forme den Raum, der
Ort bedingt den Raum erst. Es wird von einer mathematisch-euklidischen »Vogel-
perspektive« in eine »erdgebundene, lokale, phinomenologische oder relationale
Perspektive gewechselt. Der newtonsche Raum definiert sich iiber seine Auflen-
grenzen. Was nach Heidegger einen Ort von einer »Stelle« unterscheidet ist die Be-

116 Ebd., S.73.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

255


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Philosophie der transnationalen Migration

deutung, die er fiir uns hat. Genauso entscheidet die Bedeutung einer Person oder
Sache fiir uns dariiber, mit wem und was wir in Verbindung bleiben oder eintreten.

Nishida artikuliert eine Metaphysik des Ortes. Der Ort ist die Bedingung der
Moglichkeit von Seiendem und von Erkenntnis iiberhaupt, er garantiert Kontext
und Sinn. Der Ort ist aber kein »leerer Punkt«, sondern ein Krafifeld, Energie. Im
Ort, zum Ort hin und vom Ort weg wirken Krifte. Lokale Sozietiten kénnen eben-
falls Krifte entwickeln, akkumulieren oder freisetzen.

Orte definieren sich iber die Konkretion und tiber die Bedeutung, die sie fiir
uns haben. Die sozialen Dynamiken, denen Orte ausgesetzt sind, hingen ebenfalls
mit ihrer sozialen Bedeutung zusammen: Uber Orte ist die Sicherung des eigenen
Uberlebens oder der Zugang zu Ressourcen strukturiert. Beispielsweise verspre-
chen Ballungsriume mehr Arbeitsplitze, oder soziale Netzwerke und kulturelle
Identifikation bestimmen dariiber mit, was ein Ort fiir den oder die Einzelne be-
deutet. Je mehr Bedeutung fiir mehr Menschen ein Ort hat, desto stirkere Krifte
und Dynamiken wirken an ihm. Auch in Anbetracht der Ergebnisse von Dahindens
Studie l4sst sich feststellen, dass Stidte offenbar permanenten Bewegungsstromen
ausgesetzt sind. Dahinden stellte die stirksten Bewegungen an den sozialen Rin-
dern ganz oben und ganz unten fest. Es kann vermutet werden, dass mit der Grof3e
der Stadt die interne und externe Dynamik zunimmt.

Im transnationalen Modell wurde die Bedeutung des leiblich erfahrbaren Lo-
kalen teils unzureichend beriicksichtigt (vgl. Kap. 2.1.4, 2.1.5, 2.2.1und 2.3.4). Auf-
grund des »Behilter«-Gesellschaftsbegriffes erfolgt der Bezug zur lokalen Lebens-
praxis meist indirekt iiber die vorgestellte »Gesamtgesellschaft«, wobei ein me-
thodologischer Nationalismus unvermeidlich wird. Schon bei einigen empirischen
Studien, beispielsweise in Dahindens Untersuchung, erweist es sich als fruchtbar,
als soziale Untersuchungseinheit einen bestimmten Ort — zum Beispiel eine Stadt
- zuwihlen. Sheller und Urry bestehen darauf, dass Orte immer schon in mensch-
liche Praxen gebettet und von diesen nicht zu trennen sind. Auch Kirby macht eine
topologische Sozietitsdefinition stark (vgl. auch Pries in Kap. 2.2.1). Der Bezug
zu einer »Gesamtgesellschaft« (in eventuell nationalstaatlichem Rahmen) erfolgt
grundsitzlich tiber die lokale Lebenspraxis. Fiir das einzelne soziale Subjekt, egal
ob mit Migrationsgeschichte oder ohne, ist zunichst der Ort und dabei der kon-
krete und leibliche Kontakt zur direkten Umwelt von Bedeutung. Aus lokalen Er-
fahrungen und aus medialen, 6konomischen und politischen Entwicklungen her-
aus, wie Anderson feststellte, ergibt sich erst die Vorstellung der »Gesellschaft«.
In vielen sozialwissenschaftlichen empirischen Studien wird dadurch, dass ethno-
graphische Methoden aus der Anthropologie und Ethnologie angewendet werden,
faktisch bereits eine topologische Sozietitsdefinition umgesetzt.

Ein Grund, warum sich das Bild der modernen Gesellschaft in der riumlichen
Vorstellung eines Behilters durchsetzen konnte, ist, dass es sich bei den dazugehé-
rigen sich etablierenden Nationalstaaten um den Rahmen der politischen Selbst-

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

bestimmung handelt. Das Innere des »Behilters« ist der Bereich des Offentlichen
und Gemeinsamen, die Agora, der Bereich dessen, was alle angeht. Im Anschluss
an Arendts Uberlegungen stellt die Vorstellung des Behilters den Rahmen zur Ver-
fiigung, in dem eine freie und gleiche Begegnung oder eine Offentlichkeit méglich
ist oder in dem Handeln moglich ist. Eine Soziopolis kann in einer rdumlichen Be-
hilterstruktur gedacht werden, sie muss aber nicht. Auch Ortlichkeiten sind So-
ziopoleis. Wichtig ist, dass es eine Agora gibt, auf der sich die Teilnehmenden ver-
sammeln kénnen, wodurch eine Offentlichkeit hergestellt werden kann. Das heifit,
eine Polis kann ein »Raumc sein; sie muss aber notwendig mindestens ein Ort sein,
an dem man sich versammeln kann. Der Ort ist damit die soziopolitische conditio sine
qua non: Nur an Orten konnen sich Menschen versammeln. Und nur, wo Menschen
sich versammeln kénnen, kann eine Offentlichkeit im Sinne einer Agora oder einer
politischen Debatte und Gemeinschaft entstehen.

Holert und Terkessidis beobachten in Stidten, die durch hohe Mobilitit ge-
prigt sind, einen Verlust des Ortes als Polis, ein Verschwinden der Offentlichkeit.
Die Stadt werde ihren Biirger:innen entzogen, es werde immer weniger »ihre«
Stadt, die sie nach ihren Wiinschen und Bediirfnissen gestalten kénnen und iiber
die sie mitbestimmen kénnen. Im Anschluss an die aristotelische Argumentati-
on kénnen die soziale und die politische Ebene einer Sozietit gar nicht getrennt
werden. Eine soziale Formation impliziert iiber kurz oder lang immer politische
Fragen und Probleme wie beispielsweise Fragen von Recht und Unrecht. Das Po-
litische lasst sich aus dem Sozialen nicht herauslésen, hochstens voriitbergehend
ausblenden. Dariiber hinaus kann eine mehr oder weniger stark definiert politische
Gemeinschaft oder Offentlichkeit ethische Fragen nicht externalisieren, héchstens
voriibergehend ignorieren. Das Ethische gehért zum Politischen genuin dazu: in
der »Biirgerschaft«, die die Polis stellt, stittzen sich Tugend und Staatlichkeit im
besten Fall wechselseitig. Denn in der Polis geht es um das Uberleben und um das
gute Leben. Bestimmte Vorstellungen vom guten Leben und richtigen Handeln,
Vorstellungen von Recht und Unrecht oder vom gliicklichen Leben sind Teil des
menschlichen Lebens und deshalb auch Teil der menschlichen Gemeinschaft.

Orte sind dariiber hinaus wichtig, weil an Orten Begegnungen stattfinden und
weil Orte Konkretionen des Soziopolitischen sind. Auch aus Arendts Auffassung
von Offentlichkeit, die Wirklichkeit garantiert, spricht eine Idee des Konkreten. Was
auf der Agora gesagt und getan wird, wird gehért und gesehen und geht alle an.
Das Teilen von Offentlichkeit und das Teilen von Erfahrung garantiert Wirklich-
keit. Bei Nishida ist der Ort die Bedingung der Méglichkeit von Erkenntnis und
Kontext. Der Ort ist auch die Bedingung der Méglichkeit von Begegnung mit dem
Anderen: Auf dem Marktplatz, im Hain oder im Parlament kénnen wir uns tref-
fen. An Orten konnen sich Menschen versammeln, sich wechselseitig ihrer geteil-
ten Wirklichkeit versichern, dem Anderen direkt begegnen, sich austauschen und
miteinander Synergien entwickeln.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

257


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Philosophie der transnationalen Migration

Die Anwesenden vor Ort sind soziopolitische und ethische Subjekte. Sie sind
aber weder notwendig sesshaft, noch notwendig migrantisch. Fiir eine Soziopolis
muss also von keiner grundlegenden sozialtheoretischen Sesshaftigkeit ausgegangen werden.
Die Soziopolis braucht aber einen Ort, an dem man sich versammeln kann.

Nun ist es aber im Anschluss an Flusser dennoch so, dass der Mensch wohnen
muss, um zu iberleben. Es wird erstens ein sicherer Rickzugsraum gebraucht,
um zu schlafen; und zweitens brauchen Menschen regelmifiig eine »gewohnte«
Umgebung, um sich auch kognitiv zu regenerieren. So wie die Polis auch nicht nur
dem gelingenden Leben, sondern immer auch dem Uberleben dient, darf nicht
vergessen werden, wie verletzlich ein Menschenleben ist.

Heidegger hypostasiert das Wohnen zu einem Ausdruck des wesentlich
Menschlichen: Er bestimmt den Menschen als das Wesen, das in der Art und
Weise seines Seins ein wohnendes ist. Heideggers Definition ist in der Hinsicht
problematisch, dass offengelassen wird, ob Menschen, die (gerade) nicht wohnen,
nur ihr »Wesen« nicht ausleben, oder ob ihnen sogar eine wesentliche Menschlich-
keit abgesprochen werden kénnte, was ethisch untragbar wire. Er iibergeht, dass
das menschliche Wohnen {tiberlebensnotwendigen Schutzzwecken dient. Mit der
Hypostasierung des Wohnens als das Wesensmerkmal des Menschen schlechthin
artikuliert Heidegger einen anthropologischen Sedentarismus.

Im Gesellschaftsmodell der (klassischen) Moderne wird von der Sesshaftigkeit
ihrer Mitglieder ausgegangen. Das zeigt sich zum Beispiel in der politischen und
administrativen Praxis: Man muss einen Wohnsitz haben, um Arbeit zu bekom-
men, ein Bankkonto zu eréffnen, Sozialleistungen zu beantragen, zur Wahl zu ge-
hen und so weiter. Wer obdachlos wird, verliert zwar theoretisch nicht sein Recht
auf politische Mitbestimmung, erhilt aber keinen Wahlschein und muss diesen an
der richtigen Stelle gesondert beantragen, weshalb faktisch viele Obdachlose von
der Wahl ausgeschlossen sind.™” Ein Gesetz, mit dem auch Obdachlosen die Még-
lichkeit der Eréffnung eines Bankkontos garantiert werden soll, trat in Deutschland
erst 2018 in Kraft. Dass die Gewalt gegen Wohnungslose steigt und dass die Titer
statistisch relativ hiufig rechtsextremen Hintergrund haben,® kénnte als Sym-
ptom dafiir gewertet werden, dass Obdachlose und Migrierte in rechtsextremen
und rechtskonservativen Milieus im Sinne von nicht-wohnend bzw. »zu mobil« als
eine Bedrohung der vermeintlichen »Ordnung« wahrgenommen werden, als Men-

117 Wie auch viele Zugewanderte ohne deutsche Staatsbiirgerschaft, auch wenn sie seit vielen
Jahren im Land niedergelassen sind, arbeiten und Steuern zahlen. Unter bestimmten Vor-
aussetzungen sind eine Einbirgerung und damit auch der Erwerb des Wahlrechts moglich.

118 Vgl. Decker, Markus, Obdachlose zunehmend Opfer, in: Frankfurter Rundschau vom
02.03.2017.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

schen, die »nicht am richtigen Platz« sind oder »keinen Platz haben«, was sie in
rechtsextremer Auffassung zu Vogelfreien macht.*

Eine Soziopolis, die ihren Anwesenden und Teilnehmenden real konkreten
Wohnraum als Schutzraum gewihren kann, ist demnach einem abstrakt bleiben-
den anthropologischen oder sozialtheoretischen Sedentarismus vorzuziehen.

Die sozialtheoretische Bedeutung und Funktion des Ortes besteht erstens
darin, dass an Orten unmittelbare Begegnungen mit dem Anderen stattfinden;
zweitens sind Orte als Soziopolis Konkretion sozialer und politischer Verhiltnisse;
und drittens bietet das topologische Denken eine Alternative zur soziopolitischen
Container-Vorstellung, die sich iiber ihre Grenzen definiert.

Nomadische Dynamiken lassen sich im Anschluss an Deleuze und Guattari
als absolut lokal auffassen: Die nomadische Bevolkerung ist vielmehr diejenige,
die sich nicht bewegt. Die Riumlichkeit ist Teil der nomadischen Existenzweise,
sie geht ihr nicht voraus. Die nomadische Dynamik ist nicht Bewegung in einem
Raum, sondern Geschwindigkeit. Die lokale Dynamik ist ebenfalls die der Geschwin-
digkeit: Orte konnen sich selbst nicht bewegen; aber an Orten entfalten, beschleu-
nigen und bremsen soziale Dynamiken. Das zeigt sich beispielsweise daran, dass
Stadte im Vergleich zu einem Territorialstaat ganz andere Energien entfalten kon-
nen.

Orte sind notwendig offene Gebilde, da sie sich nicht iiber ihre Grenzen definie-
ren. Das bedeutet nicht, dass topologische Soziopoleis ohne Grenzziehungen aus-
kommen: Gerade wenn die Polis immer auch ein ethisches Projekt ist, sind ethisch-
moralische Grenzziehungen unvermeidbar. Ein Ort kann sich iiber sein politisches
Zentrum (die Agora/das Parlament), iiber seine Bedeutung oder auch iber sein
politisches Ethos definieren. Dariiber hinaus kann das Ethos die Bindung an ei-
ne topologische Soziopolis stirken und festigen, wenn die Teilnehmenden dieses
Ethos teilen und fiir wichtig erachten (vgl. Kap. 5.1.1).

5.4 Sozialtheoretische Schlussfolgerungen

Der zentrale Aspekt des transnational turn ist die kopernikanische Wende, die mit
ihm vollzogen wird: die Tatsache, dass das migrantische Individuum fortan eine
sozialtheoretische Subjektposition besetzt. Aus der migrantischen Position her-
aus kann die Welt beschrieben und geordnet werden, und die migrantische Po-
sition kann auch die Grundlage einer Sozialtheorie bilden. Es bedarf keiner er-
erbten Staatsbiirgerschaft und keiner Sesshaftigkeit, um sich selbst zu vertreten,

119  Zu rechtsextremer Gewalt kommen natiirlich weitere Aspekte hinzu, beispielsweise ein ge-
nereller Hass aufalles vermeintlich »Schwache«oder die Lust an der Erniedrigung von Schwa-
cheren usw.

- am 14.02.2028, 05:54:13.

259


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Philosophie der transnationalen Migration

um selbstbestimmt zu handeln oder um eine Metaphysik zu schreiben. Wenn ei-
ne migrantische Subjektivitit eine sozialtheoretische Trigerschaft sein kann, dann
kann sie auch politische Trigerschaft sein. Bei Fanon ist der Moment, in dem der
Kolonisierte als Tier angesprochen wird, die Geburt seines politischen Bewusst-
seins. Der Kolonisierte »weif3, dass er kein Tier ist« (s. Fanon oben), er weif3, dass
er ein Mensch ist wie der Kolonialherr auch. Qua des Wissens, ein Mensch zu sein,
kann die migrantische Trigerschaft zu einer politischen realen werden. Egal ob mit
oder ohne Staatsbiirgerschaft oder Wahlrecht, subnational mobil sind alle gleich.
Es sind nur manche beweglicher und weiter vernetzt, und manche sind langsamer
und engmaschiger vernetzt.

Die politische Subjektivitit in ihren Moglichkeiten bildet einen archimedischen
Punkt: Eine Sozietit unterscheidet sich von einer sozialen Zufallskonstellation si-
gnifikant darin, ob es ein Gemeinsames oder die Idee eines Gemeinsamen gibt,
das politische und ethische Fragen einschlieit. Eine soziale Zufallskonstellation
wire beispielsweise eine Gruppe von Personen, die zur gleichen Zeit an einem
Bahnsteig wartet. Sozietiten kénnen jederzeit aus sozialen Zufallskonstellationen
emergieren, sobald es ein gemeinsames Problem, ein gemeinsames Projekt oder
eine geteilte Offentlichkeit gibt, oder wenn normative Fragen, wie beispielswei-
se nach Recht und Unrecht, auftauchen. Das Ethische und das Politische sind nicht
voneinander trennbar. Ethische Fragen fithren dazu, dass das zoon politikon sich in
Gemeinschaften zusammenschliefRt. Und da die Soziopolis in erster Linie aus ih-
ren »Biirger:innen« besteht, ist deren Tugend umgekehrt Staatsangelegenheit. Im
besten Fall konnen sich Ethik und Politik wechselseitig stabilisieren.

Nationalgesellschaften sind als Poleis die dominierende Vorstellung von Sozie-
tit geworden, weil sie einen Rahmen zur politischen Selbstbestimmung boten; und
nicht, weil der Idee der Nation eine sozialontologische Realitit entspriche (vgl. An-
derson oben). Im antiken Griechenland waren bekanntermafen Stadtstaaten pol-
eis. Aber auch andere soziale Grofien waren bereits poleis oder kénnen polis werden
(Konigreiche, Biirgerstidte, Kommunen, Kontinente, ...). Der Nationalstaat ist ei-
ne Polis, die sich uiber ihre Aufengrenzen definiert und konstituiert. Das ist aber
kein notwendiges Kriterium fiir eine demokratische Polis: Wichtig ist, dass es ei-
nen zentralen Ort gibt, an dem man sich versammeln kann. Die Merkmale einer
Polis sind im Anschluss an Aristoteles und Arendt, dass in der Polis die Angelegen-
heiten, die alle angehen, geregelt werden, und dass es dabei immer sowohl um die
Sicherung des Uberlebens als auch um das Anstreben eines gelingenden Lebens
fiir alle Beteiligten geht. Eine Polis ist immer auch ein ethisches Projekt.

Vor diesem Hintergrund zeigt sich in der oben diskutierten Migrationsdebatte
in der Politischen Philosophie und Ethik ein Ausdruck bei gleichzeitigem Miss-
verstindnis einer ethisch-politischen Engfithrung, nimlich wenn politische Argu-
mente die Moral und umgekehrt moralische Argumente die Politik begrenzen. In
der mobilen Soziopolis begrenzen sich das Politische und das Ethische nicht wechselseitig,

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

sondern sie fallen zusammen. Im demokratischen Fall kénnen sie sich wechselseitig
stiitzen.

Netzwerke sind Mannigfaltigkeiten, die auf keine Einheit zuriickgehen. Sie be-
stehen nur aus den unzihligen Verbindungen der teilnehmenden Individuen un-
tereinander. Es gibt kein Zentrum und jedes Individuum ist sich selbst die Mitte.
Das heifdt, ein Netzwerk kann keinen Rahmen bieten, in dem Angelegenheiten ge-
regelt werden konnten, die alle angehen. Es gibt keine andere Ebene als das Netz-
werk selbst, auf die verwiesen werden konnte oder die Bedeutung hat.

Soziale, das heiflt menschliche Netzwerke gehen immer auf Subjekte zuriick.
Aber die Logik der Verkniipfung und die Logik der Mitte, die im Netzwerk herr-
schen, tragen offenbar zu einem Entsubjektivierungsprozess der teilnehmenden
Individuen bei. In einem selbstreferenziellen sozialen Netzwerk, in dem jedes In-
dividuum seine eigene Mitte ist und wo unablisslich Verbindungen gekniipft und
gelost werden, sind Triger:innen demnach vorhanden. Aber sie kénnen nicht als
solche angesprochen werden, ihre Tragerschaft ist gleichsam verschleiert. Mogli-
cherweise liegt das daran, dass die Logik der Mitte und die Logik der Verkniipfung
ein »Gemeinsames« verhindern. Wenn jede bzw. jeder sich selbst die Mitte ist, gibt
es weder eine Perspektive, die von allen geteilt wird, noch eine Entitit, auf die alle
schauen konnen. Solange es im sozialen Netzwerk kein Bewusstsein fiir ein Ge-
meinsames geben kann, kann ein Netzwerk allein nicht (Sozio-)Polis werden.

Allerdings bestehen diese Bindungen aus Wichtigkeit. Menschen halten keine
Bindung zu etwas aufrecht, was ihnen nicht wichtig ist. Im Anschluss an Heideg-
ger kann das mit einer anthropologischen »Tendenz auf Nihe« begriindet werden:
Fir den Menschen ist nicht unbedingt die metrische Nihe »nah«, sondern die Be-
deutung einer Sache oder einer Person ist ausschlaggebend dafiir, ob ihr der oder
die Einzelne nah sein will. So entstehen Netzwerke: der oder die Einzelne will trotz
rdumlich gegebener Distanz denjenigen Menschen nah sein, die ihm oder ihr et-
was bedeuten. Soziale Netze zu kniipfen kann als eine Form des kontinuierlichen
»Ent-fernens« verstanden werden.

Diese Bedeutung, die den Bindungen zugrunde liegt, kann auch eine ethische
oder politische sein. Aulerdem kann die Bindung selbst politisch werden, so bei-
spielsweise in solidarischem Handeln. Die Bindung selbst oder das Verbundene
kann ethisch und/oder politisch sein. Damit ergibt sich fiir Netzwerke, die auf
diesen Bindungen basieren, ungeachtet ihrer antipolitischen Morphologie trotz-
dem ein Potenzial, selbst politisch zu werden (und so méglicherweise noch stirker
bzw. stabiler zu binden). Davon abgesehen gilt grundsitzlich, dass auch soziale
Netzwerke Teil der Menschenwelt sind, in der nach Arendt das Handeln méglich
ist. Damit kann die sozialontologische »Physik« des Netzwerks jederzeit, an jeder
Stelle und von allen Personen durch politisch-ethisches Handeln ge6ffnet werden.

Sowohl bei Sheller und Urry als auch bei Heidegger ist ein Ort mehr als eine
»Stelle«: Orte sind leiblich, praktisch und iber bestimmte Bedeutungen vermit-

- am 14.02.2028, 05:54:13.

261


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Philosophie der transnationalen Migration

telt. An Orten und auch in Netzwerken herrscht permanente Bewegung: Orte sind
nach Nishida Kraftfelder. Wie Netzwerke sind Orte offen. Sie haben keine Aufien-
grenze, die sie definiert. Des Weiteren haben Orte ebenfalls wie Netzwerke aber
immer eine Mitte. Diese Mitte konnte beim Ort auch eine identifizierbare Mitte
mit Bedeutung, das heifdt ein Zentrum sein. Das Zentrum eines Ortes, der auch
Polis ist, ist der Ort, an dem man sich versammelt, um die Angelegenheiten zu
regeln, die alle angehen. Eine Polis braucht nicht notwendigerweise einen new-
tonschen Raum mit Aulengrenze. Eine (demokratische) Polis braucht aber immer
einen Versammlungsort.

Schliefllich gewihrleistet nach Nishida und Arendt der Ort als Offentlichkeit
auflerdem eine gewisse Wirklichkeit. Nur dadurch, dass eine gemeinsame Offent-
lichkeit geteilt wird, wird ein epistemischer Zusammenhang gestiftet. Daraus er-
gibt sich die Konsequenz fiir das soziale Netzwerk, das aufgrund der Logik der
Verkniipfung und aufgrund der Logik der Mitte kein Gemeinsames bieten kann,
dass jede Verkniipfung zwar eine gewisse Wirklichkeit schafft, da in ihr etwas ge-
teilt wird, aber dass es keine allgemeine Wirklichkeit gibt — es sei denn, das Netz-
werk entsteht aufgrund von Bindungen, die durch geteilte Praxis, Geschichte oder
Wirklichkeit aufrechterhalten werden, wie es beispielsweise bei transnationalen
sozialen Raumen der Fall sein kann. Aber grundsitzlich kann in einem Netzwerk
an jeder Verkniipfung etwas anderes »gewusst« werden.

Krumme stellt eine »ausgeprigte Gegenwartsorientierung« bei ihren transna-
tionalen Pendelmigrant:innen fest, die keine Entscheidung fiir einen dauerhaften
Lebensmittelpunkt anstreben, geschweige denn treffen. Mit Deleuze und Guattari
konnen sie als »waschechte« Nomad:innen identifiziert werden: die Punkte sind
dem Weg untergeordnet. Die Pendelmigrierenden ruhen in ihrer Bewegung. Das
kann als nomadischer Lebensentwurf verstanden werden. Aus sesshafter Perspek-
tive mag das zunichst »widerspriichlich« erscheinen, aus nomadischer Perspektive
ist es das nicht. Die Riumlichkeit wird gelebt statt vorausgesetzt. Die Aufrecht-
erhaltung der Dichotomie zwischen sesshaft und migrantisch ist nicht mehr er-
forderlich: Ehemals »Sesshafte« sind nicht sesshaft, sie sind »langsamc. Es gibt die
beiden unterschiedlichen Bewegungsmodi des Nomadischen und Migrantischen,
in deren Parametern eine mobil-immobile Sozialontologie beschreibbar wird. Dar-
tiber hinaus bietet die Unterscheidung zwischen Bewegung und Geschwindigkeit
die Méglichkeit, Bewegungen neu zu ordnen.

Davon zu unterscheiden ist die Sesshaftigkeit: Sesshaftigkeit ist nicht Immo-
bilitit, sondern eine Art und Weise, Lebensumstinde iiber Raumlichkeit unter Kon-
trolle zu bringen. Sesshaftigkeit ist auch nicht Wohnen: Wohnen muss der Mensch
aus Uberlebensnotwendigkeit. Das kann er auch in einem Zelt oder zur Not unter
Briicken. Die Sesshaftigkeit als riumliche Kontrolle vereinfacht allerdings dieses
iberlebensnotwendige Wohnen enorm.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Reset: Sozietat

Griese, Schulte und Sievers definieren die charakterisierende Transmigrantik
ihrer untersuchten Hochqualifizierten als eine >entschiedene Unentschiedenheit«
gegeniiber dem zukiinftigen Lebensmittelpunkt. Aus nomadischer Perspektive ist
unter dem Lebensmittelpunkt aber nicht irgendein Punkt in einem bestimmten
gegebenen Raum zu verstehen, sondern die nomadische Perspektive ist die Mitte selbst.
Wer voll und ganz nomadisch lebt, lebt immer in der Mitte seines eigenen glat-
ten Raumes oder seines eigenen Netzwerks, absolut lokal. Das nomadische Le-
ben ist Intensitit und Geschwindigkeit. Auch die »Globalisierung« ist eine einzige
Geschwindigkeit, mit einer Gesamttendenz zur Beschleunigung. Die Etablierung
migrantischer transnationaler sozialer Riume dagegen entspricht in der Gesamt-
tendenz eher einer entschleunigenden Dynamik, bei der zum Beispiel in transna-
tionalen sozialen Riumen ruhende und stabile Zyklen entstehen kénnen.

Holert und Terkessidis konstatieren bei den Migrierenden in Marokko, die we-
der weiter nach Europa, noch zuriick in ihr Herkunftsland migrieren kénnen (vgl.
Kap. 2.3.4), einen Verlust von Eigenzeit, was von den Autoren als »gefriflige Gegen-
wart« bezeichnet wird. Diese Situation der Migrierenden in Marokko ist fir Mil-
lionen Feststeckende, Illegale, Geduldete, Befristete oder anderweitig Gestrandete
paradigmatisch. In Deleuzes und Guattaris Begrifflichkeiten beschrieben handelt
es sich dabei um eine migrantische Bewegungsform, bei der ein Ziel vor Augen
war, das aber (noch) nicht erreicht werden konnte. Die migrantische Bewegungs-
form birgt gegeniiber der nomadischen Bewegungsform ein héheres Risiko: das
Risiko, das Ziel nicht erreichen zu kénnen. Die ganze Existenz dieser feststecken-
den Migrierenden ist ein einziges Warten auf einen Zeitpunkt, der unbestimmt
ist und vielleicht auch nie eintritt. Der Verlust von biographischer Zeit, und zwar
von Vergangenheit und Zukunft, ist die Folge. Was bei einer Polis vermeintlich
sesshafter Biirger:innen der Fall ist, ist bei Migrierenden nicht anders: Das nackte
Uberleben an sich ist nichts wert, wenn es kein gutes Leben ist. Auch wenn der
oder die Migrierende »iiberlebtc, hat er oder sie moglicherweise das eigene Leben,
die eigene Lebenszeit, verloren. Gegeniiber dem nomadischen und dem sesshaf-
ten Modus stellt der migrantische Modus fiir die einzelne Existenz also eine ganz
besondere Herausforderung dar. Im sesshaften Modus wird der Raum eingekerbrt,
um ihn zu kontrollieren. Die Riumlichkeit liegt kontrolliert vor, sodann ist Zeit fir
Entwicklung und Geschichte(n). Im nomadischen Modus wird die Riumlichkeit
gelebt, und es gibt kein Ziel und kein Projekt, das scheitern kénnte. Bei der Migra-
tion muss ein Raum durchschritten werden, der in aller Regel bereits eingekerbt
worden ist, und zwar von Sesshaften, die ihn nach wie vor kontrollieren. In den
bestehenden Strukturen ist die migrantische Position politisch und sozial die am
meisten benachteiligte. Migration birgt zwar eine Chance auf »Entwicklung«. Das
Risiko ist aber sehr grof3, und die Méglichkeiten zu scheitern sind nicht vorherseh-
bar und duferst vielseitig. Es ist die Frage, ob es Feststeckenden und Geduldeten
gelingen kann, sich selbst — vielleicht kollektiv mit Anderen — als nomadische Mit-

- am 14.02.2028, 05:54:13.

263


https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Philosophie der transnationalen Migration

te zu setzen, um sich wenigstens existenziell zu retten. Falls diese Vorstellung fiir
das migrierte Individuum tréstlich sein kann, dndert sie zwar noch nichts an den
Umstinden. Dennoch, auch der Migrierende »weif3, dass er ein Mensch ist«, mit
Fanon gesagt. Oder mit Deleuze und Guattari: »Die Mitte ist eben kein Mittelwert,
sondern im Gegenteil der Ort, an dem die Dinge beschleunigt werden.«**° Die
nomadische Dynamik ist Geschwindigkeit. Es wire Aufgabe der konkreten Sozio-
poleis, die mannigfaltigen Bewegungsformen in verschiedenen Geschwindigkeiten
als konstitutiv anzuerkennen. Es kénnte von einer »Sozietit in Bewegung« gespro-
chen werden, bei der die Angelegenheiten, die alle angehen, gemeinsam geregelt
werden. Was Netzwerk und Polis verbindet, ist das Wichtige: Das Uberleben und
das gute Leben sind wichtig. Und was uns wichtig ist, daran binden wir uns. Uber
die Bedeutung verbinden sich mannigfaltige Netzwerke mit dem Personlichen und
mit dem Politischen, das immer auch ein Ethisches ist. Statt einer Politik der Sess-
haftigkeit wire eine politisch-ethische Kultur der Mobilititen angebracht, mit der
Uberleben und gelingendes Leben geschiitzt sowie eine Begegnung mit dem An-
deren in Wiirde erméglicht wird.

120 Deleuze, Gilles und Félix Guattari, Tausend Plateaus, S. 41f.

- am 14.02.2028, 05:54:13.



https://doi.org/10.14361/9783839463130-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

