
Subversive Tropen. Zur polit ischen Bedeutsam-

keit der Rhetorik bei Laclau und de Man

ANDREAS HETZEL

Bereits in der antiken rhetorischen Tradition finden sich Ansätze zu einem radi-
kaldemokratischen Ethos: zu einer rückhaltlosen Positivierung der demokrati-
schen Auseinandersetzung. Eine demokratische Staatsform, so etwa der römische
Rhetoriker Tacitus, liegt dann und nur dann vor, wenn „omnia omnes poterant“,
wenn alle alles vermögen (Tac. Dial. 40, 3). Diese Formulierung impliziert einer-
seits, dass im politischen Prozess alles – und das betrifft auch vermeintliche
Möglichkeitsbedingungen und Institutionalisierungsformen der Demokratie – zur
Disposition gestellt werden kann. Andererseits besagt diese Formel, dass aus
dem Prozess der Entscheidungsfindung niemand ausgegrenzt werden darf: Alle
entscheiden hier über alle relevanten Angelegenheiten. Seine historische Ver-
wirklichung findet dieses demokratische Ethos am ehesten im Athen der Jahre
461 bis 404 v. Chr. In der Altphilologie und Alten Geschichte unserer Tage hat
sich für diesen Zeitraum inzwischen die Bezeichnung „Athenian Radical De-
mocracy“ (vgl. Roberts 1998) etabliert.

Das Politikverständnis der klassischen Rhetorik unterscheidet sich strikt von
demjenigen der antiken und neuzeitlichen Philosophie (vgl. hierzu ausführlicher
Hetzel 2006). Während deren Vertreter die Aufgabe der Politik seit Platon in der
Steuerung und Herstellung von Gesellschaft durch Experten sehen, die über ein
exzeptionelles theoretisches Wissen verfügen, das der praxis in einem transzen-
dentalen Sinne vorausgeht, begreifen die antiken Rhetoriker das Politische als
Medium einer sich über agonale Reden vollziehenden Selbstinstituierung der Ge-
sellschaft. Aus der Sicht Platons und der ihm folgenden politischen Philosophie
kontrolliert der Politiker die Polis von außen; für die Rhetoriker Gorgias und Iso-
krates fällt die Polis demgegenüber als Praxis und fortwährendes Gespräch mit
dem Politischen zusammen. Beide Traditionen politischen Denkens unterschei-
den sich darüber hinaus durch einen unterschiedlichen Universalismus. Während
die Philosophie einen substantiellen Universalismus zu begründen sucht, der die

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


88 | ANDREAS HETZEL

Gemeinsamkeit aller Menschen an ihrer Verwiesenheit auf fundierende Prinzipi-
en (Ideen, Werte, Normen) festmacht, artikuliert die Rhetorik einen negativen
Universalismus (vgl. Hetzel 2007), welcher gerade die Abwesenheit aller fundie-
renden Prinzipien, die radikale wechselseitige Entzogenheit, als das alle Menschen
vereinigende Band betrachtet. Der negative Universalismus macht den demokrati-
schen agon sowohl notwendig wie möglich. Praxis ist der Name dafür, dass sich
nichts in der Welt absolut zu setzen vermag. Politik bezieht sich für den „rhetori-
schen“ Aristoteles „nur auf solche Dinge, welche sich allem Anschein nach auf
zweierlei Weise verhalten können: Denn über das, was nicht anders sein, werden
oder sich verhalten kann, beratschlagt niemand“ (Arist. Rhet. 1357a).1

Dem negativen Universalismus der Rhetorik korrespondiert eine negativisti-
sche Theorie der Sprache, die diese weniger als Abbild der Welt, als Ausdruck
einer mentalen Sprecherintention oder Umsetzung einer sozialen Regel interpre-
tiert, denn als in sich selbst gründende Performanz, die Welt und Subjekt daran
hindert, miteinander und mit sich identisch zu werden. Sprache gilt der Rhetorik
als peithous demiourgos, als „großer Bewirker“, der von keiner Instanz aus kon-
trolliert zu werden vermag (vgl. Hetzel 2003). Politik bedient sich der Sprache
nicht von außen, sondern vollzieht sich im Medium agonaler öffentlicher Reden.
Anders als die philosophische Politik, die nach einem imaginären Nullpunkt
sucht, von dem aus sich Gesellschaft rational konstruieren lässt, begreift sich die
rhetorisch interpretierte Politik als Teil eines unhintergehbaren Handgemenges,
eines Gefüges konfligierender Kräfte, dass sich weniger von außen „steuern“ als
von innen verschieben und umartikulieren lässt. Als Einsatzpunkt der Taktiken
einer solchen Verschiebung gilt der kairos, der günstige Augenblick, den es zu
nutzen gilt, der sich allerdings niemals intentional herbeiführen lässt.

Zeitgenössische Theorien einer radikalen Demokratie (vgl. Norval 2001), wie
sie etwa von Jacques Rancière, Jacques Derrida, Chantal Mouffe und Ernesto
Laclau vertreten werden, sind stark von der rhetorischen Tradition beeinflusst,
auf die sie sich immer wieder explizit beziehen. Insbesondere die von der rhetori-
schen Tradition ausgearbeitete negativistische Theorie der Sprache berührt sich
an vielen Punkten mit dem Diskursbegriff von Laclau und Mouffe (vgl. hierzu
Hetzel 2004) sowie mit der Derridaschen Dekonstruktion. Ein eigenständiger,
politisch motivierter Zugriff auf die Rhetorik findet sich darüber hinaus auch im
Werk des Literaturtheoretikers Paul de Man, der die von der Rhetorik betonte Fi-
gurativität der Sprache auf ihre politischen Implikationen befragt.

Mein Beitrag gliedert sich in drei Abschnitte. Zunächst gehe ich kurz auf den
Akosmismus der antiken Rhetorik ein, der den ideengeschichtlichen Hintergrund
der Positionen von de Man und Laclau bildet (2). Der dritte Abschnitt rekonstru-
iert Spuren rhetorischen Sprachdenkens im radikaldemokratischen Diskurs
                                             

1 Nichts wiederholt Aristoteles in seiner Rhetorik so häufig wie die Tatsache, dass sich
unsere Praxis und unser Beratschlagen nur auf das beziehen, „was sich anders ver-
halten kann“ (Arist. Rhet. 1094b, 1104a, 1107a, 1109b, 1112a, 1139a, 1139b,
1140a/b, 1141a, 1141b).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


RHETORIK BEI LACLAU UND DE MAN | 89

Laclaus (3). Ein vierter Abschnitt befasst sich mit Paul de Mans negativistischer
Sprachtheorie. Laclau selbst bezeichnet de Man als wichtigen Ideengeber seines
eigenen Denkens. Gleichwohl werden die Negativität der Sprache und das Politi-
sche von beiden Autoren in unterschiedlicher Weise aufeinander bezogen (4).

2.  Rhetor ischer Akosmismus

Philosophie und Rhetorik sind auf verschiedene Modelle von Politik bezogen.
Den Rhetorikern gilt die endliche, kontingente und zerrissene menschliche Praxis
als unhintergehbar; sie begreifen die politische Philosophie von daher als erste
Philosophie. Für Platon bildet die Sphäre des Politischen demgegenüber nur eine
vorläufige, mangelhafte und unvollständige Welt, die sich darüber hinaus nicht in
sich selbst zu stabilisieren vermag. Die Philosophie sieht ihre Aufgabe darin, die
menschliche Praxis zunächst auf eine transzendentale Sphäre ewiger Geltungen
hin zu überschreiten, um sie in einem zweiten Schritt in dieser Sphäre zu begrün-
den. Sie betreibt eine Politik der Fundierung und Stillstellung des Politischen in
einem überzeitlichen kosmos.

Platons Philosophie verankert die menschliche Praxis in einer zeitlosen Ord-
nung, die sich am ehesten als kosmos beschreiben lässt: als geordnete, in sich ge-
schlossene und harmonische Welt. In dieser Welt lassen sich alle Bestandteile
sowohl logisch als auch genealogisch auf höchste Prinzipien zurückführen, die
Platon „Ideen“ nennt. Diese werden wiederum von einem Gott stabilisiert, der in
einer Art kosmologischer Synthesis die Einheit des Weltganzen garantiert. Der
„Gott ist einfach und wahr und verwandelt sich weder selbst noch hintergeht er
andere“; er offenbart sich „weder in Erscheinungen noch in Reden“ (Plat. Pol. II
382e), sondern bleibt ganz bei sich. Er gibt allenfalls seine Identität an die Ideen
und die diesen Ideen entsprechende Welt im Rahmen einer Emanation weiter,
wobei sich diese Identität in den äußeren Regionen des Seins nach und nach ab-
schwächt. Die Aufgabe der Philosophie besteht darin, diese Bewegung umzukeh-
ren, alles periphere Sein wieder auf die Identität des Zentrums zurückzuführen.

Weite Teile der antiken Rhetorik artikulieren demgegenüber eine explizit
akosmistische Position. Deutlich wird das besonders in der Rede des Gorgias
über das Nichtsein. Diese Rede verleiht einem Gedanken Ausdruck, der für die
gesamte rhetorische Tradition maßgeblich werden sollte: Der logos vermag sich
nicht durch einen Rekurs auf eine letzte, ihm vorgängige Weltordnung zu be-
gründen und zu legitimieren, sondern nur aus seinem eigenen Vollzug. Die Rede
über das Nichtsein kann insofern auch nicht als heimliche Metaphysik oder Fun-
damentalontologie der Rhetorik begriffen werden. Die Rhetorik ruht auf keinem
theoretischen Fundament, sondern auf einem praktisch-politischen, welches das
Bildfeld einer Fundierung nicht zulässt. Gleichwohl zieht sich ausgehend von der
Schrift des Gorgias ein akosmistischer Geist durch die rhetorische Tradition, und
sei es nur in Form einer Skepsis gegenüber begründungslogischen Fragen.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


90 | ANDREAS HETZEL

Diese im Original verlorene, durch eine längere Zusammenfassung des Sex-
tus Empiricus bekannt gewordene Rede etabliert „drei Punkte der Reihe nach“:
„1) daß nichts ist; 2) daß, wenn es ist, es dem Menschen nicht erfaßbar ist; 3)
daß, wenn es erfaßbar ist, man es wenigstens nicht aussprechen und den Mitmen-
schen mitteilen könnte“ (Gorgias 2003: 63). Eine ausführlichere Interpretation
der Rede habe ich an anderer Stelle vorgelegt (vgl. Hetzel 2006). Hier möchte ich
mich nur auf den dritten Punkt konzentrieren: die Unmöglichkeit der sprachli-
chen Mitteilung von etwas. Gorgias behandelt diesen Punkt im dritten Teil der
Rede. Man sollte hier nicht vorschnell davon ausgehen, dass Gorgias, wie häufig
unterstellt, eine prinzipielle Unmöglichkeit der Kommunikation postuliert. Gor-
gias erläutert seinen Punkt vielmehr wie folgt:

Womit wir nämlich etwas anzeigen, ist die Rede. Die Rede ist aber nicht das Zugrunde-
liegende und Seiende [logos de ouk esti ta hypokeimena kai onta]. Also zeigen wir nicht
das Seiende unseren Mitmenschen an, sondern eine Rede [logon], die etwas anderes ist
als das Zugrundeliegende (Gorgias 2003: 73).

Dieses Argument ist so einfach wie bestechend. Wenn wir sprechen, sagen wir
nie das Seiende selbst aus, sondern immer nur Worte. Ein Seiendes ließe sich als
Seiendes prinzipiell nicht sagen. Die Worte bilden eine eigene Welt, die auf ein
eigenes kriterion verweist. Jeder Versuch, das Seiende selbst zu sagen, würde
wiederum nur neue Worte produzieren, die uns immer weiter von der Präsenz
dieses Seienden entfernen. Das Seiende erscheint Gorgias in letzter Konsequenz
als ein Effekt der Worte: Die Rede

setzt sich aus den von außen auf uns zufallenden Dingen, d. i. aus dem Wahrnehmbaren,
zusammen. Aufgrund des Kontaktes mit dem Saft entsteht in uns die diese Qualität be-
hauptende Rede, und aus dem Widerfahrnis der Farbe die die Farbe behauptende Rede.
Wenn aber das der Fall ist, ist die Rede nicht Darstellung des Äußeren, sondern das Äu-
ßere wird zur Darstellung der Rede (Gorgias 2003: 73).

Nicht die Worte bezeichnen die Dinge, sondern die Dinge bezeichnen die Worte
und werden somit selbst zu Zeichen. Das Sein entzieht sich hinter dem Horizont
des logos, der selbst zum einzig möglichen, aber niemals geschlossenen kosmos
wird. Wir haben keine Möglichkeit, unsere Sprache in einer vorgängigen Ordnung
des Seins zu verankern. Außerhalb der Rede gibt es buchstäblich nichts. Die Re-
de ist insofern auch nicht in gleichem Sinne gegeben, wie das Seiende (ontos)
oder Vorliegende (hypokeimenos) der Philosophie und des Common Sense:

Und es ist nicht möglich zu sagen, daß auf welche Weise das Sichtbare und Hörbare
vorliegt, so auch die Rede, so daß es möglich wäre, aus dem Zugrundeliegenden und
Seienden das Zugrundeliegende und Seiende mitzuteilen. Wenn die Rede nämlich auch
vorliege [...], unterscheide sie sich von den übrigen zugrundeliegenden Dingen (Gorgias
2003: 73).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


RHETORIK BEI LACLAU UND DE MAN | 91

Die Rede (logos) liegt deshalb nicht im gleichen Sinne vor wie alles übrige, weil
wir immer schon in der Rede sind; sie ist kein Objekt, kein Gegenstand. Die Re-
de über das Nichtsein dient also nicht zuletzt der Befreiung des logos, der Frei-
setzung der Rede.

Da aus der Perspektive der antiken Rhetorik kein Standpunkt jenseits des
logos möglich ist, bleibt dieser selbst als Ganzer undurchschaubar und damit
notwendig unvollständig. Die Rhetorik kann sich zum logos nicht wie eine Me-
tasprache verhalten. Selbst vollständig sprachlich verfasst, erschließt sie das Feld
der Sprache von innen, mit deren eigenen Mitteln. Der logos lässt sich nicht in
gleicher Weise verobjektivieren wie ein Sein. Im Gegensatz zur Philosophie ver-
ankert die Rhetorik das menschliche Sprechen und Handeln nicht in den ewigen
Gesetzen des Seins oder in einem kosmos, sondern macht die Möglichkeit des
Sprechens und Handelns umgekehrt gerade von der Brüchigkeit eines jeden kos-
mos abhängig. Sprechen und Handeln gründen in dieser Perspektive buchstäblich
im Nichts. Erst vor dem Hintergrund seiner akosmistischen Position ist es Gor-
gias möglich, die überzeugende Kraft der Rede zu verstehen, einem Versuch,
dem er sich in seiner Helena-Rede widmet. Wirksamkeit entfalten kann die Rede
nur, weil sie nicht festgestellt ist, weil sie eher mit einem Mangel als mit einem
Sein korrespondiert. In den Worten Žižeks:

Die Tatsache, daß der Mensch ein ‚Sprachwesen‘ ist, bedeutet, daß er sozusagen kon-
stitutiv ‚aus der Bahn geraten‘ ist, durch einen irreduziblen Riß, einen strukturellen
Mangel an Gleichgewicht gekennzeichnet ist, den das Symbolgebäude in der Folge ver-
geblich zu beheben versucht (Žižek 1992: 55).

Ein Satz sagt erst dann etwas, wenn er nicht einfach ein ihm vorausgehendes
Sein abbildet, sondern über dieses Sein hinausgeht, von ihm abweicht. Bedeut-
sam ist etwas nur in Bezug auf seine praktische Relevanz zur Entscheidungsfin-
dung. Diese praktische Relevanz ergibt sich gerade aus den Differenzen von
Wort und Sache. Rhetorisch relevant werden Sachverhalte nur dann, wenn sie
strittig sind. Etwas kann nur dann etwas bedeuten, wenn es noch nicht alles be-
deutet, wenn es Fragen offen lässt.

3.  Rhetor ische Motive im Diskurs der
radikalen Demokrat ie

Der Akosmismus der rhetorisch-sophistischen Tradition berührt sich nicht ein-
fach nur mit einer Praxis radikaler Demokratie, sondern ist nur von dieser Praxis
her zu verstehen. Akosmismus und Demokratie implizieren sich wechselseitig,
ohne dass hier von einem Verhältnis der Begründung gesprochen werden könnte.
Der Akosmismus bildet gerade kein (negatives) kosmologisches Fundament, auf
dem die Politik ruhen würde. Er steht für die Abwesenheit aller letzten Funda-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


92 | ANDREAS HETZEL

mente, die eine demokratische Politik als solche allererst möglich macht. Aus der
Sicht von Laclau „the only democratic society is one which permanently shows
the contingency of its own foundations“ (Laclau 2000: 86). Es verwundert inso-
fern nicht, dass zeitgenössische Ansätze einer radikalen Demokratie wieder ex-
plizit an den rhetorischen Akosmismus anknüpfen.

Die ausführlichsten Anknüpfungen an die rhetorische Tradition im radikal-
demokratische Diskurs finden sich bei Laclau und Mouffe, die sich an entschei-
denden Stellen ihrer Theorie auf zumindest drei klassisch-rhetorische Denkfigu-
ren beziehen. Zunächst erläutern sie das Verhältnis von Universalismus und Par-
tikularismus als synekdochische Beziehung (a); zum zweiten verwenden sie zur
Beschreibung demokratischer Auseinandersetzungen und hegemonialer Kon-
flikte das Konzept eines „leeren Signifikanten“, welches als Übersetzung der
rhetorischen katachresis in strukturalistische oder poststrukturalistische Begriffe
gelesen werden kann (b); drittens verstehen sie das Soziale ganz allgemein als
tropologisches Feld sich widerstreitender Kräfte (c).

(a) Der Diskurs der radikalen Demokratie kann deshalb als „radikal“ gelten,
weil er keine transzendentalen Bedingungen der Möglichkeit von Demokratie
zulässt, die nicht selbst wiederum im demokratischen Disput zur Disposition ge-
stellt werden könnten. Die Frage nach der Demokratie kann hier immer nur aus
der demokratischen Auseinandersetzung heraus beantwortet werden. Radikale
Demokratie ist nicht in universalen Normen, Prinzipien oder Werten verwurzelt,
die ihren Ort außerhalb der Demokratie selbst hätten. Radikale Demokratie be-
deutet, dass es keine radix der Demokratie gibt. In dieser Hinsicht hat der Diskurs
der radikalen Demokratie große Gemeinsamkeiten mit dem rhetorischen Akos-
mismus. Demokratie und Sprache legitimieren sich jeweils nur über die Abwesen-
heit aller fundamentalen Legitimationen. Um noch einen Schritt weiter zu gehen:
Demokratie und Sprache existieren im strengen Sinne gar nicht. Es gibt nur je be-
sondere Menschen, die in konkreten Situationen konkrete Worte an andere Men-
schen richten und dabei konkrete Effekte erzielen. Demokratie und Sprache sind
immer situiert und verkörpert. Vor diesem Hintergrund wäre es angemessener, von
Demokratisierungseffekten und Redeereignissen zu sprechen als von so etwas wie
Demokratie und Sprache an sich. Sprechen und Handeln verweisen auf den un-
verfügbaren kairos (vgl. Hetzel 2003: 244-245), die Gunst der Situation und der
Stunde, die als das eigentliche Subjekt des Redens und Handelns gelten kann.

Keine Rede kann im Namen einer universellen Instanz, etwa im Namen des
Volkes, geführt werden. Einen Gedanken de Mans aufgreifend, unterscheidet
Laclau eine „metaphorische“, auf die Identifikation einer partikularen Position
mit dem Volk setzende Linie der Demokratiegeschichte, von einer „metonymi-
schen“, die sich der Unmöglichkeit einer solchen Identifikation bewusst ist und
die Identität des Volkes unendlich aufschiebt. Während die „metaphorische“ Li-
nie „von Robespierre zu Pol Pot läuft“ werde die „metonymische“ Linie eher von
Luxemburg und Gramsci vertreten, die einen gewissen „Respekt vor Differenz“
bekundeten (Laclau 2001: 174).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


RHETORIK BEI LACLAU UND DE MAN | 93

Diese postfundationalistische Transformation der Demokratietheorie hat Kon-
sequenzen für den Status von Universalität. Das Universale dient für Laclau und
Mouffe nicht länger als transzendentaler Rahmen der Demokratie. Stattdessen
gehen sie von einer verwickelten Hierarchie aus Universalem und Partikularem
aus; beide Seiten benötigen einander, werden aber nichtsdestotrotz durch eine
unüberbrückbare Kluft getrennt. Keine partikulare Position kann den Ort des
Universalen für sich okkupieren. Der Ort des Universalen bleibt notwendig leer
und unbestimmt. Der Kampf um Hegemonie ist immer auch der Kampf um den
leeren Ort des Universalen. In seinem Aufsatz Identity and Hegemony erläutert
Laclau diesen Zusammenhang mit Hilfe der rhetorischen Figur der Synekdoche:
„In order to have hegemony we need the sectorial aims of a group to operate as
the name for a universality transcending them – this is the synecdoche constitu-
tive of the hegemonic link“ (Laclau 2000: 57). Die Synekdoche wird hier im
Sinne eines pars pro toto verstanden: Da das Universale zugleich notwendig und
unmöglich ist, muss ein partikularer Akteur die Rolle des Universalen einneh-
men. Das Universale erscheint also immer nur in und an einer partikularen Per-
spektive; das Partikulare wird umgekehrt immer nur dann sichtbar, wenn es eine
universale Forderung erhebt. Jeweils eine der beiden Seiten verkörpert zugleich
die Möglichkeit und Unmöglichkeit der anderen.

Mouffe und Laclau zeigen wieder und wieder, dass es keine Repräsentation
der Gesellschaft in der Gesellschaft geben kann. Als universalistischer Begriff
bleibt Gesellschaft stets unmöglich: „The idea of a totally emancipated and
transparent society, from which all tropological movement between its constitu-
tive parts would have been eliminated, involves the end of all hegemonic relation
[…] and also of democratic politics“ (Laclau 2000: 57). Demokratie hängt von
der Unmöglichkeit des Universalen ab.

(b) Ausgehend von diesen Überlegungen entwickeln Mouffe und Laclau eine
Theorie der „Leerstelle“ (Laclau/Mouffe 1991: 253) im exzentrischen Zentrum
der Gesellschaft. Eine Gesellschaft kann nur dann als demokratisch gelten, wenn
ihre Mitte leer bleibt, wenn sie sich nicht auf eine bestimmte Essenz, einen Wert
oder eine Idee, verpflichtet. Demokratie fungiert hier als ein anderer Name dafür,
dass die Gesellschaft unbestimmt ist und unbestimmt bleiben soll. Niemand kann
für sich beanspruchen ihre Gestalt in einer irreversiblen Weise theoretisch oder
praktisch festzulegen. Eine Gesellschaft kann sich nie selbst beschreiben: In die-
ser Hinsicht ist „jedes Signifikationssystem um einen leeren Platz herum kon-
struiert“ (Laclau 2002: 70), um einen „leeren Signifikanten“.

Laclaus „leerer Signifikant“ kann als Übersetzung der rhetorischen katachre-
sis gelesen werden, der Trope der Setzung und der Negativität; die Katachrese ist
die Figur, über die sich Sprache selbst aus dem Nichts heraus erschafft; sie steht
für eine sprachliche creatio ex nihilo. Wie die Katachrese konstituiert der „leere
Signifikant“ eine „positive“ oder „reale“ Unmöglichkeit (Laclau 2002: 70). Als
Beispiel erwähnt Laclau den Kampf unterschiedlicher Oppositionsgruppen gegen
einen gemeinsamen Gegner. Nur dieser Gegner stiftet eine Äquivalenz der For-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


94 | ANDREAS HETZEL

derungen; darüber hinaus hat diese Äquivalenz keinen positiven Gehalt. Gleich-
wohl vermag der leere Signifikant, unterschiedlichste Interessen miteinander zu
artikulieren.

Eine Deutung des „leeren Signifikanten“ als Katachrese legt Laclau selbst
nahe. Er stellt sein Denken in die Tradition von Nietzsche, Foucault, Derrida und
de Man, die dem rhetorischen Akosmismus unter den Bedingungen der Moderne
den vielleicht radikalsten Ausdruck gegeben haben; alle vier Autoren begreifen
Sprache dabei konsequent als katachrestischen Prozess. Die Katachrese gilt gene-
rell als die Trope des Missbrauchs. Ich missbrauche ein bestimmtes Wort, um
etwas zu bezeichnen, für das es noch keine Bezeichnung gibt. Häufig genannte
Beispiele sind Tischbein, Flugzeugflügel, Flaschenhals oder Motorhaube. Da für
die Philosophen nach Nietzsche keine Möglichkeit mehr besteht, Signifikanten
auf transzendentale Signifikate zu beziehen, weisen sie darauf hin, dass sich Be-
deutungen immer um abwesende Signifikate herum konstituieren. Wir haben von
daher keine Möglichkeit mehr, strikt zwischen „richtigem“ Gebrauch und Miss-
brauch von Sprache zu unterscheiden. Jeder Sprachgebrauch geht mit einer Set-
zung einher, die sich einem repräsentationalistischen Denken entzieht. Die Ka-
tachrese steht, wie Gerald Posselt neuerdings überzeugend gezeigt hat, innerhalb
der rhetorischen Tradition für das, was wir seit Austin als die Performativität der
Sprache bezeichnen, für ihren Setzungscharakter (vgl. Posselt 2005). Sie bietet
sich insofern als master trope einer akosmistischen Rhetorik an.

Mit dem Insistieren auf dem katachrestischen Charakter der Sprache verbin-
det sich bei den genannten Autoren immer auch ein politischer und damit anti-
philosophischer Anspruch. Das philosophische Projekt einer Suche nach Kriteri-
en zur Unterscheidung von Gebrauch und Missbrauch zeichnet die eigentlichen,
normalen und wahren Bedeutungen der Worte gegenüber ihren illegitimen Ver-
wendungen und Aneignungen aus. Die Philosophie etabliert und legitimiert eine
Ordnung des Seins, einen kosmos, der in sich hierarchisch verfasst ist. In dieser
kosmischen Hierarchie wird nur allzu oft soziale Ungleichheit begründet. Hinter
dem Insistieren auf dem eigentlichen Sinn eines Wortes steht immer ein Herr-
schaftsinteresse. Dagegen richtet sich die Genealogie Nietzsches und Foucaults
ebenso wie die Dekonstruktion Derridas und de Mans. Für Laclau – der den Spu-
ren dieser Autoren folgt – lassen sich das Soziale und das Politische nie entlang
einer ihnen spezifischen Logik explizieren, sondern nur entlang einer Rhetorik.2

Das „soziale Band“ ist nicht aus logischen Notwendigkeiten geknüpft, sondern aus
kontingenten Übergängen, die sich weniger durch den Syllogismus als vielmehr
durch die Katachrese explizieren lassen. Der Übergang von einem Glied der Kette
zum anderen wird hier gerade durch die Abwesenheit eines gemeinsamen Rah-
mens gestiftet. Das Trennende selbst fungiert als das Verbindende. Jede Kom-
munikation und jede Interaktion exponiert sich ihrer eigenen Unmöglichkeit, die

                                             

2 Auch für de Man ist die „Rhetorik [...] die radikale Suspendierung der Logik“ (de
Man 1988: 40).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


RHETORIK BEI LACLAU UND DE MAN | 95

zugleich als negative Bedingung ihrer Möglichkeit entziffert werden kann. Die
Bewegung der menschlichen Praxis von einem Zustand zu einem anderen ist

tropological inasmuch as the displacement is not governed by any necessary logic dic-
tated by what is being displaced, and catachrestical inasmuch as the entities constituted
through the displacement do not have any literal meaning outside the very displace-
ments from which they emerge. This is why I prefer to speak […] of the social organized
as a rhetorical space (Laclau 2000: 78).

Menschliche Praxis bezieht sich nicht von außen auf ihr vorgängige Elemente,
sondern schafft sich ihre Elemente performativ, im eigenen Vollzug.

Politik wird von Laclau und Mouffe generell als Kampf um Hegemonie in-
terpretiert. Der Begriff der Hegemonie soll dabei drei Bedürfnissen Rechnung
tragen: In sozialen Strukturen muss zunächst „von Anfang an etwas präsent
sein“, was sich gegenüber diesen Strukturen „heterogen“ verhält und sie „davon
abhält, sich als geschlossene oder repräsentierbare Totalität zu konstituieren“
(Laclau 2001: 149). Wäre eine solche Totalisierung möglich, dann würde die po-
litische Auseinandersetzung unterbunden. Hegemonie markiert mithin keine ab-
solute Vorherrschaft, sondern eine Macht, die ihre eigene Gegenmacht mit ein-
schließt. Darüber hinaus geht eine hegemoniale Auseinandersetzung mit einem
„retotalisierenden Effekt“ (Laclau 2001: 149) einher, sie schafft notwendig neue
Strukturen. Diese neuen Strukturen sollten allerdings die „konstitutive Heteroge-
nität“ der „hegemonialen Artikulation“ (Laclau 2001: 149) lebendig halten. In
jeder demokratischen Institution muss etwas von derjenigen Kraft, die diese In-
stitution gesetzt hat, bewahrt bleiben. Jede Institution sollte ihrer eigenen Kon-
tingenz Rechnung tragen. Zwischen den Forderungen nach Offenheit und der
Unvermeidbarkeit retotalisierender Effekte besteht für Laclau ein nicht zu
schlichtender Widerspruch, den nur ein rhetorisches, sich nicht auf logische
Stringenz verpflichtendes Denken auszutragen vermag.

(c) Unter dem Einfluss der rhetorischen Tradition interpretieren Mouffe und
Laclau das Soziale als überdeterminiertes symbolisches Universum. Aus diesem
Grund wird man niemals eine Logik des Sozialen schreiben können. Laclau
spricht stattdessen „vom Sozialen als einem rhetorisch organisierten Raum“
(Laclau 2000: 78). Das Soziale wird von keinen ökonomischen, anthropologi-
schen oder geschichtlichen Tiefenstrukturen determiniert. Es kann nicht im
Rahmen verborgener transzendentaler Möglichkeitsbedingungen auf der einen
und sichtbarer Oberflächeneffekte auf der anderen Seite beschrieben werden. Es
gibt keinen Kern und keine Essenz der Gesellschaft – mit der Ausnahme einer
„negativen Essenz“ (Laclau/Mouffe 1991: 142). Ihre Gestalt bildet das Resultat
kontingenter Auseinandersetzungen, Kommunikationen und Aushandlungspro-
zesse. Die Gesellschaft wird nicht von einem Autor gemacht, sondern von kon-
fligierenden Parteien. Gesellschaft ist Konflikt. Die spezifische Aufgabe der De-
mokratie besteht nun „in der Anerkennung und Legitimation von Konflikt“ sowie

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


96 | ANDREAS HETZEL

„in der Zurückweisung von Versuchen, ihn durch die Installierung einer autoritä-
ren Ordnung zu unterdrücken“ (Mouffe 2005: 49). Wie der Agonismus der anti-
ken Rhetoriker und Sophisten ist dieser Konflikt nicht als unreglementierter
Kampf aller gegen alle zu interpretieren; ein in „demokratische Ausdruckskanä-
le“ (Mouffe 2005: 53) gelenkter Kampf beugt gerade der Gefahr „einer Kon-
frontation zwischen essentialistischen Identifikationsformen“ (Mouffe 2005: 49)
vor, die sich um das Ideal eines Konsenses herum auszubilden drohen.

Laclau und Mouffe beschreiben das Soziale in ihrem gemeinsamen
Hauptwerk Hegemonie und radikale Demokratie als „Diskurs“; Diskurs bedeutet
hier eine „strukturierte Totalität“ (Laclau/Mouffe 1991: 155) miteinander artiku-
lierter Elemente. Sie betonen die Fragilität von Diskursen. Ein Diskurs existiert
niemals als vollständige und gegebene Tatsache (Laclau/Mouffe 1991: 162). Der
Diskurs als „the ultimate nonfixity of anything existing in society“ (Laclau 1988:
254) wird negativistisch und rhetorisch gedacht. Laclau beschreibt ihn als Entität,
„in which there is a constant movement from the elements to the system but no
ultimate systems or elements – these are finally metaphoric expressions – a
structure in which meaning is constantly negotiated and constructed“ (Laclau
1988: 254). In der sozialen Welt kann keine Bedeutung in definitiver Weise fi-
xiert werden, da sie mit allen anderen Bedeutungen verknüpft ist. Im Diskurs voll-
zieht sich mit anderen Worten „eine unbegrenzte tropologische Bewegung“, die
„das Terrain eines Grundes bildet, der selbst nicht gegründet ist“ (Laclau 2001:
170). Auf der anderen Seite befindet sich im Diskurs aber auch nicht einfach alles
im Fluss. Ohne partielle Fixierungen – „Knotenpunkte“ oder „Stepppunkte“ – wä-
re „das Fließen der Differenzen selbst unmöglich“ (Laclau/Mouffe 1991: 164).

Der Diskurs hat eine antagonistische Struktur. Ihm liegt keine gesellschaftli-
che Basis zugrunde. Gesellschaft als „underlying mechanism [...] does not exist“
(Laclau 1988: 254). Vergesellschaftung kommt nie an ein Ende und wird durch
Antagonismen unterbrochen und begrenzt. Ein Antagonismus kann dabei weder
als logischer Widerstreit noch als ein Realwiderspruch, ein sich Ausschließen
unvereinbarer Tatsachen, interpretiert werden. Laclau erläutert diesen Zusam-
menhang am Beispiel der Sprache: „If the language is a system of difference,
then antagonism is the failure of difference. And in this sense antagonism locates
itself in the limits of language and can only exist as a disruption of language, that
is, as metaphor“ (Laclau 1988: 256). Die Metapher steht hier für das Sagen eines
Unmöglichen, welches das System der Sprache daran hindert, sich zu totalisie-
ren. Selbst sprachlich verfasst, verhindert die Metapher3, dass es so etwas wie die
Sprache und die Theorie der Sprache geben kann.

Laclau betreibt keine Sprachphilosophie um ihrer selbst willen; er verweist
auf das Verhältnis von Sprache und Metapher als ein Beispiel, von dem aus sich

                                             

3 In späteren Texten wird Laclau, wie wir bereits gesehen haben, die Metapher, die
immer auch Ähnlichkeit und Identität stiftet, durch differentiellere Tropen wie die
Katachrese, die Synekdoche und die Metonymie ersetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


RHETORIK BEI LACLAU UND DE MAN | 97

ein angemessener Begriff etwa von Klasse gewinnen lässt. Das Konzept der
Klasse erfährt seit Rosa Luxemburg eine Dezentrierung. Luxemburg weise dar-
auf hin, dass sich die Einheit der Arbeiterklasse nicht begrifflich fixieren lasse,
da ihre einzige Einheit die Revolution selbst sei. Die russische Gesellschaft zur
Zeit der Oktoberrevolution wird von Luxemburg als Gesellschaft unerfüllter de-
mokratischer Forderungen beschrieben. An einem bestimmten Ort beginne eine
Fraktion der Arbeiter mit einem Streik, der sich auf eine konkrete Forderung
richte. In einem Klima allgemeiner Unterdrückung, so Laclaus Rekonstruktion
des luxemburgschen Arguments, „immediately, this strike begins to represent,
for the whole population, a resistance against the regime“ (Laclau 1988: 250).
Von diesem Moment an wird der Streik zu einem „political act“ (Laclau 1988:
250), der sich durch eine Überdeterminiertheit auszeichnet. Andere Streiks fin-
den statt, die mit dem ersten Streik artikuliert sind und die „Klasse“ als symboli-
sche Einheit schaffen: „the unity of the class is a symbolic event and belongs
consequently to the order of the metaphor“ (Laclau 1988: 250). So wie die Meta-
pher eine Unmöglichkeit in das System der sprachlichen Bedeutungen einträgt
und dieses daran hindert zu erstarren, so stehe auch die Einheit der Klasse für ei-
ne Unmöglichkeit, die als solche gleichwohl politisch wirksam werde.

In seinen späteren Arbeiten ersetzt Laclau das Konzept des Diskurses, wel-
ches (etwa im Denken Foucaults) mit einer neokantianischen Erblast behaftet ist,
zunehmend durch ein Konzept der Rhetorizität. Jede politische Meinung steht für
eine individuelle Position in einem sozialen Spannungsgefüge, das von keinem
Punkt aus als Ganzes überblickt werden kann. Aus diesem Grund kann das So-
ziale niemals erschöpfend strukturtheoretisch erklärt werden, sondern ausschließ-
lich in Begriffen tropologischer Transformationen. Das Ganze der Gesellschaft
existiert immer nur als „unmögliche Totalität“, deren Repräsentation von einem
partikularen Position übernommen wird, die „gänzlich inkommensurabel“ (Laclau
2001: 154) mit dieser Totalität bleibt. Laclau erläutert diese Inkommensurabilität
ausgehend von de Mans Unterscheidung zwischen Metapher und Metonymie.
Während die Metapher immer auch zu einer Totalisierung neige, zu einem
Gleichsetzen des Ungleichen, stehe die Metonymie für eine kontinuierliche Ver-
schiebung, für eine differenzierende Kraft. Die Metonymie verweise auf das Er-
eignis und damit auf die Geschichte:

„Nur durch das pure, irreduzible Ereignis, das in einer kontingenten Verschiebung be-
steht, die durch keine metaphorische Reaggregierung einholbar ist, können wir eine Ge-
schichte haben, und zwar sowohl im Sinn von Geschichte [Deutsch im Original] wie
auch von Historie [Deutsch im Original]. Weil es Hegemonie (und Metonymie) gibt,
gibt es Geschichte“ (Laclau 2001: 165).

Dekonstruktive Verfahren in der Literaturwissenschaft wie in der politischen
Theorie zeichneten sich dadurch aus, „Metonymie in das Herz der Metapher,
Verschiebung ins Herz der Analogie einzuführen“ (Laclau 2001: 165).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


98 | ANDREAS HETZEL

4.  De Mans Pol i t ik

Trotz der von Laclau selbst mehrfach betonten Nähe zu de Man und des gemein-
samen Ausgangspunktes bei einer negativistischen, rhetorisch inspirierten Sprach-
konzeption, sollen im Folgenden einige Differenzen zwischen beiden Denkern
hervorgehoben werden. Von einer „Politik“ de Mans zu sprechen, vermag zu-
nächst verwundern, enthält sich sein Werk doch weitgehend explizit politischer
Aussagen und Stellungsnahmen. De Mans Texte organisieren sich als Lektüren
literarischer und philosophischer Texte. Darüber hinaus hat der „Fall“ Paul de
Man, der Skandal um diejenigen seiner Frühschriften, die in pronazistischen bel-
gischen Zeitschriften zur Zeit der deutschen Besatzung erschienen sind, die poli-
tische Stellung de Mans in ein Zwielicht getaucht. Darauf möchte ich hier aller-
dings nicht näher eingehen.4

Wie Laclau setzt de Man bei der Diagnose einer Negativität der Sprache an.
Sprachliche Äußerungen zeichnen sich durch ein konstitutives Misslingen aus,
durch ein Sich-Entziehen. Texte bleiben in einem wesentlichen Sinne unlesbar;
literarische Texte thematisieren und positivieren ihre Unlesbarkeit. Die Grenze
zwischen literarischen und nichtliterarischen Texten bleibt dabei fließend. Aus-
gehend vom reflexiven Überschuss der Literatur, die sich der Unangemessenheit
jeder Sprache an sich selbst bewusst ist, formuliert de Man eine rhetorische
Ideologiekritik. Dieses Konzept bleibt, wie ich zeigen möchte, auf den begriffli-
chen Rahmen einer „restringierten Rhetorik“ (vgl. Genette 1983) beschränkt, ei-
ner Rhetorik, die sich in einer Theorie der Tropen erschöpft.

De Mans Ideologiekritik richtet sich primär auf die philosophische Ästhetik.
Deren Vertreter neigen zu Verallgemeinerungen und Vereinseitigungen. Sie ver-
fügen zumindest tendenziell über feste Kriterien der Unterscheidung von Künst-
lerischem und Nicht-Künstlerischem. Sie behandeln Werke, statt sie in ihrer In-
dividualität und Fremdheit ernst zu nehmen, als Exemplare und funktionalisieren
sie in einem doppelten Sinne. Einerseits soll die Logik, die Kunstwerken attribu-
iert wird, Lücken im philosophischen System schließen. Die gnoseologia inferior
Baumgartens, die Urteilskraft Kants sowie der sich selbst anschauende Geist
Hegels bilden Schlusssteine in zuvor unfertigen philosophischen Gebäuden; sie
kompensieren Desiderate einer rationalistisch verengten Philosophie, die sich
über die Aufnahme einer Ästhetik in ihr System selbst zu heilen versucht. Ande-
rerseits wird den Kunstwerken in der Ästhetik ein geschichtsphilosophisches
Projekt aufgebürdet. Kunst gilt als Organon einer Versöhnung in einer von Ent-
zweiung gekennzeichneten, modernen Welt; die philosophische Ästhetik ent-
springt dem Geist einer entzweiten Gesellschaft. De Man kann die Ästhetik vor
diesem Hintergrund mit gutem Recht als die ideologische philosophische Diszi-
                                             

4 Ich verweise auf Derridas Lektüre der entsprechenden Artikel, die den Vorwurf der
Kollaboration zumindest teilweise relativieren können: „Er ergriff eindeutig gegen
Deutschland Partei und für die Demokraten, für ‚den Sieg der Demokraten‘ in einem
als ‚Kampf… gegen die Barbarei‘ bezeichneten Krieg“ (Derrida 1988b: 30).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


RHETORIK BEI LACLAU UND DE MAN | 99

plin par excellence begreifen (vgl. de Man 1997). Die Versöhnungsleistung, die
die Ästhetik dem einzelnen Kunstwerk aufbürdet, präfiguriert immer schon ein
restauratives gesellschaftliches Versöhnungsideal.

Gegen dieses Ideal, das die Ästhetik spätestens seit Schiller dominiert und bis
zu Adornos Ästhetischer Theorie der Geschichtsphilosophie unterstellt, macht de
Man auf die entzweiende und exzentrische Kraft literarischer Darstellungen auf-
merksam (vgl. Menke 1993). De Man dekonstruiert einerseits Schlüsseltexte der
ästhetischen Tradition, etwa von Kant, Schiller und Hegel, indem er zeigt, dass
sie ihrem Anspruch, der Entzweiung zu entkommen, nicht gerecht werden. Ande-
rerseits liest er literarische Texte als Artikulationen einer Entzweiung, die sie
letztlich unlesbar oder zumindest nur als unlesbare lesbar machen.

De Man richtet sich insbesondere gegen die ästhetische „Ideologie des Sym-
bols“ (de Man 1993: 51), die von einer „Einheit zwischen der darstellenden und
der bedeutenden Funktion der Sprache“ (de Man 1993: 85) ausgeht. Dem entge-
gen setzt er die Allegorie, das Anders-Sagen:

Während das Symbol die Möglichkeit einer Identität oder Identifikation postuliert, be-
zeichnet die Allegorie in erster Linie eine Distanz in bezug auf ihren eigenen Ursprung,
und indem sie dem Wunsch und der Sehnsucht nach dem Identischwerden entsagt, richtet
sie sich als Sprachform in der Leere dieser zeitlichen Differenz ein (de Man 1993: 104).

In der Allegorie entgründet sich die Sprache. Allegorische Sprache, wie sie etwa
von der frühromantischen Dichtung praktiziert wird, lässt sich auf keinen Autor
und keine objektive Welt zurückführen. Die Allegorie verkörpert, wie Derrida
ausführt, für de Man eine der „wesentlichen Möglichkeiten“ der Sprache, „und
zwar die, welche es ihr erlaubt, das andere zu sagen und von sich selbst zu spre-
chen, während sie von etwas anderem spricht; immer etwas anderes zu sagen als
das, was es zu lesen gibt“ (Derrida 1988a: 26). Neben der Allegorie leistet auch
die Ironie eine vergleichbare Kritik: „Die Ironie [...] enthüllt die Existenz einer
Zeitlichkeit, die vollkommen unorganisch ist, da ihre Beziehung zu ihrer Quelle,
zu ihrem Ursprung ausschließlich durch Distanz und Differenz charakterisiert ist
und sie kein Ende und keine Totalität kennt“ (de Man 1993: 120). Allegorie und
Ironie gemeinsam ist „ihre Entmystifizierung einer organischen Welt, wie sie von
einer symbolischen Form der analogischen Entsprechung oder von einer mimeti-
schen Form der Repräsentation, wo Fiktion und Wirklichkeit noch als überein-
stimmend gedacht sind, als gegeben vorausgesetzt wird“ (de Man 1993: 120).

Als Subjekt (und Objekt) der Ideologiekritik fungiert hier letztlich die Lite-
ratur. Diese zeigt die Inkonsistenz und Unvollständigkeit des symbolischen Uni-
versums auf. In seiner Lektüre von Prousts Recherche hebt de Man etwa hervor,
dass der Roman für einen Vorrang der Metapher über die Metonymie argumen-
tiert. Aber der Roman kann diese Argumentation nur führen, indem er sich an
entscheidenden Stellen bestimmter Metonymien bedient. Insofern basiert er auf
einem „Widerspruch“. De Mans Lektüre erinnert an das habermassche Argument

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


100 | ANDREAS HETZEL

des „performativen Selbstwiderspruchs“: Jede Leugnung der universellen Gel-
tung von Argumenten widerspricht sich für Habermas insofern selbst, als sie
selbst nur in Form eines Arguments vorgebracht werden könne. Das Problem bei
de Mans Lektüre besteht darin, dass es nur dann einen „Widerspruch“ zwischen
Metapher und Metonymie geben kann, wenn man beide Tropen hypostasiert, sie
mithin wörtlich nimmt. De Man verwendet rhetorische Tropen wie wohldefi-
nierte philosophische Kategorien. Insofern steht sein Diskurs der Philosophie
wesentlich näher als der Literatur. Er ontologisiert die Tropen, stellt ihre Bewe-
gung still.

Von Laclau werden die Tropen, wie seine Diskussion des Begriffs der Klasse
zeigt, der mit dem Begriff der Metapher analogisiert wird, demgegenüber ver-
wendet und übertragen. Klassen oder politische Antagonismen sind für Laclau
wie Metaphern. Laclau trägt damit dem wesenlosen Wesen der Metaphern eher
Rechnung als de Man. Dieser betreibt die Lehre von den Tropen als eine Art
Meta- oder Superpolitik. Er schreibt: „Die Literatur unterdrückt keineswegs, wie
Althusser meint, das Politische, sie ist vielmehr dazu verdammt, die eigentlich
politische Diskursform zu sein“ (de Man 1993: 254). Diese literarische Politik
formuliert einen universalistischen Anspruch, sie lässt sich weder mit partikula-
ren Forderungen artikulieren noch als motivationale Ressource für einen Kampf
gegen Ungleichheit und Unterdrückung nutzen. Von der Figurativität der literari-
sche Sprache her lässt sich kein hegemonialer Kampf führen.

Im Anschluss an Nietzsche weist de Man darauf hin, dass „die Kritik der
zentralen Kategorien der metaphysischen Tradition [...]: der Begriffe von Identi-
tät und Kausalität, von Subjekt und Objekt, von Wahrheit usw. [...] im rhetori-
schen Modell der Trope liegt oder, anders gesagt, in der Literatur als der am aus-
drücklichsten in der Rhetorik gegründeten Sprache“ (de Man 1988: 152). Er setzt
„die rhetorische, figurative Macht der Sprache“ dabei „mit der Literatur selber
gleich“ (de Man 1988: 40). Auffällig ist hier zunächst weniger die Identifikation
von Rhetorizität und Literarizität, sondern die dieser noch vorausgehende Identi-
fikation von Rhetorizität und Figurativität. Von der Rhetorik überlebt hier nur die
ars bene dicendi, nicht die ars persuadendi, die Lehre von den öffentlichen und
agonalen logoi. Die Rede wandert von der agora in die auf private Kontemplati-
on verwiesene Literatur ab. Bevor de Man eine Politik der Tropen betreiben
kann, bestätigt er eine Tradition der Literarisierung und Entpolitisierung der
Rhetorik. Zwar betont auch de Man die performative und persuasive Seite der
Sprache, behauptet allerdings, dass mit dem Übergang von einer konstativen zu
einer performativen Sprachauffassung nichts gewonnen sei, da auch die perfor-
mative Sprache mit einer „referentiellen Funktion“ (de Man 1988: 172) einher-
gehe. Diese referentielle Funktion – Performativa beziehen sich auf etwas im
Modus des Setzens – werde durch die figurative Dimension der Sprache unter-
laufen. „Als Persuasion aufgefasst ist Rhetorik performativ, doch als ein System
von Tropen betrachtet dekonstruiert sie ihre eigene Performanz“ (de Man 1988:
176). Mit diesem Schritt beraubt sich de Man der Möglichkeit, Figuration als

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


RHETORIK BEI LACLAU UND DE MAN | 101

Performanz und Performanz als Figuration zu lesen. Das Figurieren ist immer ein
Transfigurieren, ein Verändern – wie die Performanz. Beide Konzepte stehen in
der Sprache für deren partielle Unmöglichkeit. Da Sprache figurativ und perfor-
mativ verfasst ist, kann sie in immer wieder neuer Weise angeeignet oder resigni-
fiziert werden. Sprache verweist konstitutiv auf die Möglichkeit einer „Wortergrei-
fung“ (Rancière) oder „Resignifikation“ (Butler). Bindet man die Figurativität da-
gegen an letzte Prinzipien wie die Metapher und die Metonymie, dann bleibt nur
eine universelle Literarizität, die sich allenfalls selbst zu korrigieren vermag.

In diesem Sinne schreibt de Man: „Literatur [...] ist verurteilt [...], für immer
die strengste und folglich am wenigsten verläßliche Sprache zu sein, in deren
Begriffen der Mensch sich selber benennt und verwandelt“ (de Man 1988: 50).
Er richtet sich damit gegen „das Ausschließungsprinzip, das angeblich zwischen
der ästhetischen Theorie [...] und politische[n] Fragen herrschen soll“ (de Man
1993: 59). Dieser negativen Verhältnisbestimmung wäre zuzustimmen. Proble-
matisch wird es erst, wenn de Man die ästhetische Theorie als die eigentliche po-
litische interpretiert, als „kritische Philosophie der zweiten Stufe“ oder „Kritik
der Kritik“ (de Man 1993: 60).

In seinem Aufsatz The Politics of rhetoric, der 1998 auf einer Konferenz über
„Culture and Materiality“ gehalten wurde und im Wesentlichen de Mans Pascal-
Lektüre rekonstruiert, schließt sich Laclau der de Manschen Sprachtheorie an.
Auch für Laclau „überschreitet eine generalisierte Rhetorik [...] alle regionalen
Grenzen und wird gleichbedeutend mit der Strukturierung des sozialen Lebens
selbst (Laclau 2001: 147). Gleichwohl führt Laclaus Ansatz zu einem anderen
Verständnis der Rhetorizität der Sprache. Laclau verwendet rhetorische Tropen
wie Katachresen oder Synekdochen in einem übertragenen Sinne. Die Tropen
spielen für ihn eine tropologische Rolle, sie werden nicht hypostasiert, sondern
zum Arbeiten gebracht. Er schreibt nicht über Texte, sondern über gesellschaftli-
che Konflikte. Sein Diskursbegriff bezieht sich auf ein politisches Universum.
Die rhetorischen Tropen illustrieren die Unvollständigkeit dieses Universums,
existieren darüber hinaus aber nicht an sich, in einer Art rhetorischem Ideen-
himmel, wie ihn de Man unterstellt. Gesellschaft ist für Laclau zugleich rheto-
risch verfasst und unreduzierbar auf das Rhetorische.

Literaturverzeichnis

Aristoteles (41993): Rhetorik. Übers. v. Franz G. Sieveke, München: UTB (Arist.
Rhet.).

De Man, Paul (1988): Allegorien des Lesens. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

De Man, Paul (1993): Die Ideologie des Ästhetischen. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

De Man, Paul (1997): Aesthetic Ideology. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Derrida, Jacques (1988a): Mémoires. Für Paul de Man. Wien: Passagen.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


102 | ANDREAS HETZEL

Derrida, Jacques (1988b): Wie Meeresrauschen auf dem Grund einer Muschel... Paul de
Mans Krieg. Mémoires II. Wien: Passagen.

Genette, Gérard (1983): „Die restringierte Rhetorik“, in: Anselm Haverkamp (Hg.):
Theorie der Metapher. Darmstadt: WBG, 229-252.

Gorgias (2003): „Rede über das Nichtsein“, in: Thomas Schirren; Thomas Zinsmaier
(Hg.): Die Sophisten. Ausgewählte Texte. Stuttgart: Reclam, 62-73.

Hetzel, Andreas (2003): „‚Die Rede ist ein großer Bewirker‘. Performativität in der an-
tiken Rhetorik“, in: Jens Kertscher; Dieter Mersch (Hg): Performativität und Pra-
xis. München: Fink, 229-246.

Hetzel, Andreas (2004): „Demokratie ohne Grund. Ernesto Laclau“, in: Andreas Hetzel;
Oliver Flügel; Reinhard Heil (Hg.): Die Rückkehr des Politischen. Demokratie-
theorien der Gegenwart. Darmstadt: WBG, 180-205.

Hetzel, Andreas (2006): „Klassische Rhetorik und radikale Demokratie“, in: Reinhard
Heil; Andreas Hetzel (Hg.): Die unendliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven der
Demokratietheorie. Bielefeld: Transcript, 25-56.

Hetzel, Andreas (2007): „Negativer Universalismus. Hegel im Diskurs der radikalen
Demokratie“, in: Hegel-Jahrbuch 2007 (im Erscheinen).

Laclau, Ernesto (1988): „Metaphor and Social Antagonisms“, in: Cary Nelson; Law-
rence Grossberg (Hg.): Marxism and the Interpretation of Culture. Houndmills
u.a.: Macmillian, 249-257.

Laclau, Ernesto (2000): „Identity and Hegemony: The Role of Universality in the Con-
stitution of Political Logics“, in: Judith Butler; Ernesto Laclau; Slavoj Žižek:
Contingency, Hegemony, Universality. Contemporary Dialogues on the Left.
London, New York: Verso, 44-89.

Laclau, Ernesto (2001): „Die Politik der Rhetorik“, in: Jörg Huber (Hg.): Kultur-
Analysen. Wien, New York: Springer, 147-174.

Laclau, Ernesto (2002): Emanzipation und Differenz. Wien: Turia & Kant.

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal (1991): Hegemonie und radikale Demokratie. Zur
Dekonstruktion des Marxismus. Wien: Passagen.

Menke, Christoph (1993): „‚Unglückliches Bewußtsein‘. Literatur und Kritik bei Paul
de Man“, in: Paul de Man: Die Ideologie des Ästhetischen. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp, 265-299.

Mouffe, Chantal (2005): Exodus und Stellungskrieg. Die Zukunft radikaler Politik.
Wien: Turia & Kant.

Norval, Aletta (2001): „Radical Democracy“, in: Encyclopedia of Democratic Thought.
Edited by Paul Barry Clarke and Joe Foweraker. London/New York: Routledge,
587-594.

Platon (1990): Politeia, in: Werke in acht Bänden. Griechisch und Deutsch. Hg. v.
Gunther Eigler. Darmstadt: WBG, Bd. 4 (Plat. Pol.).

Posselt, Gerald (2005): Katachrese. Rhetorik des Performativen. München: Fink.

Rancière, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Roberts, J.W. (1998): Athenian Radical Democracy. Kingston upon Thames: LAC-
TORs.

Tacitus (1981): Dialogus de oratoribus/Dialog über die Redner. Nach der Ausgabe von
Helmut Gugel hg. v. Dietrich Klose. Stuttgart: Reclam (Tac. Dial.).

Žižek, Slavoj (1992): Mehr-Genießen. Lacan in der Populärkultur. Wien: Turia &
Kant.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005 - am 14.02.2026, 16:44:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

