Die Universalitat der Menschenrechte iiberdenken”

von Nikita Dhawan und Maria do Mar Castro Varela

Anfang des 20. Jahrhunderts regierte Europa tiber circa 85% des globalen
Territoriums in Form von Kolonien, Protektoraten und Dependancen. Die-
se einzigartige Dominanz hinsichtlich des geographischen und historischen
Ausmafles wurde von brutalen Pliinderungen der besetzten Territorien,
Genoziden und der schrittweisen Etablierung eines transnationalen Skla-
venhandels begleitet. Auch wenn Kolonialismus als ein Phanomen ,kolos-
saler Uneindeutigkeit® beschrieben werden muss,! handelt es sich trotz der
pluralen und differenten Kolonisationsformen immer um dauerhafte Herr-
schaftsbeziehungen, die mit physischer, militarischer, epistemologischer
und ideologischer Gewalt durchgesetzt und iiber spezifische Diskurse zu
,Rasse’ und Gender legitimiert wurden.? Bei der Expansion der europi-
ischen Michte in Asien, Afrika wie auch in den Amerikas wurde der Pro-
zess der materiellen und physischen Ausbeutung und Unterdriickung durch
Legitimierungsdiskurse begleitet, die den Kolonialismus geradezu zynisch
als ,,Zivilisierungsmission” prasentierten. Und dennoch haben Intellektuelle
in Europa immer wieder - trotz des Eingestandnisses der begangenen Ge-
walttaten — hervorgehoben, dass Kolonialismus letztlich der ,unzivilisierten’
Welt die Aufklirung Europas, seine Rationalitdt und seinen Humanismus
- und mithin auch die Menschenrechte — gebracht habe. Die europaische
Kolonisierung wurde als groflartiger Triumph der Wissenschaft und Ratio-
nalitdt iber den Aberglauben und das Unwissen gefeiert. Hierfiir bediente
sich der koloniale Diskurs einer gewaltvollen Reprasentation der ,Anderen’
als unverriickbar different und der gleichzeitigen Konstruktion eines souve-
ranen, iiberlegenen européischen Selbst.?

* Es handelt sich um eine deutlich erweiterte Fassung des Beitrags der Verf. ,Die Univer-
salitat der Menschenrechte tiberdenken’; in APuZ 20/2020.

1 J. Osterhammel, Kolonialismus. Geschichte - Formen - Folgen, Miinchen 2006, S. 8.

2 Vgl. M.Castro Varela/N. Dhawan, Postkoloniale Theorie. Eine kritische Einfithrung,
3. Aufl., Bielefeld 2020.

3 Vgl. E. Said, Orientalism, New York 1978.

23

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikita Dhawan und Maria do Mar Castro Varela

Rationalitdt, Humanismus und spezifische Vorstellungen von Ethik sind
allesamt als europdische Tugenden angesehen worden, die den Kolonien
gewissermaflen als Geschenk tiberreicht wurden.* Da die postkoloniale
Theorie auf die Offenlegung epistemischer und diskursiver Gewalt euro-
zentrischer Normen fokussiert, wird die Frage der Dekolonisierung im-
mer in ihrem Verhaltnis zu Themen wie transnationaler Gerechtigkeit, De-
mokratisierung, Menschenrechten, Globalisierung, Entwicklungspolitiken,
und dem schwierigen Erbe der europidischen Aufklarung untersucht. So
werden die komplexen kolonialen Genealogien gegenwiartiger Diskurse,
Institutionen und Praktiken bearbeitet und die Implikationen des Kolo-
nialismus fiir die Verfasstheit gegenwirtiger globaler Politiken untersucht.
Insbesondere die ambivalente Rolle, die das Recht im (Post-)Kolonialis-
mus eingenommen hat, wird kritisch beleuchtet.> Dies schliefit auch eine
genauere Auseinandersetzung mit den zumeist a priori als positiv beschrie-
benen internationalen Menschenrechten ein.

I. Menschrechte im Kreuzfeuer der Kritik

Laut der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte (im Folgenden:
AEMR) sollen alle Menschen mit gleichen Rechten ausgestattet sein.® Men-
schenrechte sind zudem unverauflerlich, unteilbar und vor allem universal
giiltig. Sie sind eine duflerst wirkmachtige politische Norm unserer Zeit.
Die Verletzung der Menschenrechte durch einen Staat oder eine Institution
fithrt rasch zur Delegitimation des- oder derselben, wihrend politische
Praktiken im Sinne der Menschenrechte als Marker fiir die Zugehorigkeit
zur Gemeinschaft liberaler, demokratischer Staaten gelesen werden.

Bereits Hannah Arendt arbeitet die Ambivalenzen der Menschenrechts-
diskurse in ihrem Werk Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft heraus
und diskutiert sie aus einer liberalen Perspektive. Insbesondere stellt sie

4 Vgl. M.Castro Varela/M. Mansouri, Das Erbe kritisch betrachten. Verflechtungen
von Kolonialismus, Rassismus und Migrationsrechtsetzung, in: J. Markow/F. Harbou
(Hrsg.), Philosophie des Migrationsrechts, Tiibingen 2020, S. 291 ff.

5 Vgl. V. Kumar, A Proleptic Approach to Postcolonial Legal Studies? A Brief Look at
the Relationship Between Legal Theory and Intellectual History, Law, Social Justice &
Global Development Journal 2003, abrufbar unter http://www2.warwick.ac.uk/fac/soc/
law/elj/1gd/2003_2/kumar/ (letzter Zugriff am 28.8.2024).

6 Die Allgemeine Erklirung der Menschenrechte wurde von der Vollversammlung der
Vereinten Nationen am 10. Dezember 1948 mit 48 Stimmen, keiner Gegenstimme
und 8 Enthaltungen angenommen.

24

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



http://www2.warwick.ac.uk/fac/soc/law/elj/lgd/2003_2/kumar/
http://www2.warwick.ac.uk/fac/soc/law/elj/lgd/2003_2/kumar/
https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www2.warwick.ac.uk/fac/soc/law/elj/lgd/2003_2/kumar/
http://www2.warwick.ac.uk/fac/soc/law/elj/lgd/2003_2/kumar/

Die Universalitdit der Menschenrechte tiberdenken

die Spannung zwischen Staatssouverinitat und der Universalitit der Men-
schenrechte — die Spannung also zwischen Biirgerrechten und Menschen-
rechten — heraus. Arendt stellt kritisch fest, dass sich die AMER nur auf die
Mitglieder einer schon bestehenden Gemeinschaft beziehen konnen, da das
eigentliche Recht, Rechte zu haben, nicht als naturgegeben gedacht werden
kénne, sondern an den Nationalstaat gebunden bleibe. Angesichts der Tat-
sache, dass es keinen Weltstaat gebe, wiirden die Menschenrechte letztlich
von Nationalstaaten garantiert und geschiitzt, sodass Staatenlose, wie einige
Gefliichtete, eine lediglich prekére Position als Rechtssubjekte innehaben
konnten. Moderne Verfassungen, wie die europdischer Nationalstaaten,
formulieren eigentlich normative Anspriiche, die sie nicht zu erfiillen in
der Lage sind. Wir stehen hier vor einem bleibenden rechtsstaatlichen
Dilemma: So wird (etwa im Falle von Gefliichteten, die durch restriktive
Migrationspolitiken kriminalisiert werden,) das Recht einer universalen
Gastfreundschaft auf dem Altar der Staatssouverdnitdt geopfert. Arendts
Augenmerk richtet sich konkret auf die Frage politischer Mitgliedschaft und
das Recht aller Menschen, ,Rechte zu haben® und damit als Rechtssubjekt
Anerkennung zu finden. Diese nachvollziehbare wie scharfe Kritik wird bei
Arendt jedoch begleitet von hochstproblematischen rassistischen Passagen.
So bemerkt sie:

,Wirkliche Rassen [...] scheinen auf der Erde nur in Afrika und Australi-
en vorgekommen zu sein; sie sind bis heute die einzigen ganz geschichts-
und tatenlosen Menschen, von denen wir wissen. [...] Was sie von den
anderen Volkern unterschied, war nicht die Hautfarbe; was sie auch
physisch erschreckend und abstoflend machte, war die katastrophale [...]
Zugehorigkeit zur Natur, der sie keine menschliche Welt entgegensetzen
konnte. [...] Das Unwirkliche liegt darin, dass sie Menschen sind und
doch der dem Menschen eigenen Realitdt ganz und gar ermangeln. Es ist
diese mit ihrer Weltlosigkeit gegebene Unwirklichkeit der Eingeborenen-
stimme, die zur volligen Gesetzlosigkeit in Afrika verfiihrt hat®’

Wihrend Arendt Zweifel daran hegte, dass Menschenrechte Biirgerrechte
ersetzen konnen, machten bereits im 18. Jahrhundert Olympe de Gouges
und Mary Wollstonecraft darauf aufmerksam, dass Menschenrechte, die le-
diglich als Mannerrechte gedacht werden, keine Geschlechtergerechtigkeit
fordern. Aber auch wenn Wollstonecraft in der Schrift A Vindication of the

7 H. Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus,
totale Herrschaft [1955], Miinchen 1986, S. 322 f.

25

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikita Dhawan und Maria do Mar Castro Varela

Rights of Women (1792) Rousseau fiir seinen unverhohlenen Androzentris-
mus kritisiert, denkt sie nun wieder die Rechte der proletarischen Frauen
nicht mit. Wollstonecraft forderte, dass jede biirgerliche Frau ein Dienst-
madchen haben solle, um von der Arbeit befreit zu sein und an 6ffentlichen
Debatten teilnehmen zu konnen. Die Emanzipation der biirgerlichen Frau
ruht entsprechend parasitdr auf der Ausbeutung der proletarischen Ge-
schlechtsgenossin auf. Alternativ hitte Wollstonecraft vorschlagen konnen,
dass die Méanner zu Hause blieben anstatt Kaffeehauser (die als 6ffentliche
Sphire der Aufkldrung gelten) zu besuchen. Indessen schlidgt Wollstonecraft
vor, die Arbeit der biirgerlichen Frau an die proletarische zu delegieren.

Jahrhunderte spéter wurden Frauenrechte zu einem grundlegenden Be-
standteil der universellen Menschenrechte. Unbestritten ist heute, dass se-
xistische Strukturen Frauen weltweit einem erhéhten Risiko von Armut,
Gewalt, Gesundheitsproblemen sowie schlechter Schul- und Berufsausbil-
dung aussetzen.

II. Postkoloniale Menschenrechtskritik

Kritik an der jetzigen Menschenrechtsbewegung kommt nicht zufillig ver-
starkt von Seiten postkolonialer Studien. Offen und direkt kritisiert der
Rechtswissenschaftler Makau Mutua in seinem 2002 veréffentlichten Buch
Human Rights. A Political and Cultural Critique eine Menschenrechtsbewe-
gung, die es darauf angelegt zu haben scheint, erneut zu beweisen, dass der
globale Stiden barbarisch und keiner eigenen Regierung féhig ist. Mutua
illustriert dies anhand der bestimmenden Metapher ,Wilde-Opfer-Retter
(savage-victim-savior). Die Wilden' sind diejenigen, die die Menschenrech-
te brechen und typischerweise als ein nicht-westlicher Staat beziehungswei-
se Kultur reprasentiert werden. Dass im Zentrum der Menschrechtspoli-
tiken zumeist die ,Opfer® stehen, beférdert dazu einen viktimisierenden
Blick, der Handlungsmacht bei den als ,Opfer® gedachten nahezu undenk-
bar macht.® Es sind vor allem Nichtregierungs-, und Wohlfahrtsorganisa-
tionen wie auch westliche Regierungen, die die ,Opfer* (zumeist Frauen
ehemalig kolonisierter Lander) vor den Wilden' retten (miissen).”

8 M. Mutua, Human Rights. A Political and Cultural Critique, Philadelphia 2002.
9 G. Spivak, Can the Subaltern Speak? [1988], in: P. Williams/L. Chrisman (Hrsg.),
Colonial Discourse and Post-Colonial Theory, Hemel Hemstead 1994, S. 66 (92).

26

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Universalitdit der Menschenrechte tiberdenken

Recht und Rechtssetzungen werden als Instrument des Kolonialismus
beschrieben, die sowohl in den Koloniallindern als auch in Europa grund-
legende Verdnderungen im Verstandnis von Gerechtigkeit hervorbrachte.
Nicht selten haben Rechtsinstitutionen die imperialistischen Unterneh-
mungen wortwortlich legitimiert.!® Die Universalisierung des Volkerrechts
fungierte sowohl als Instrument als auch als Bedingung kolonialer und
postkolonialer Herrschaft.!! Obschon sich nationale Befreiungsbewegungen
durchaus auf das Volkerrecht beriefen, um ihr Selbstbestimmungsrecht
zu legitimieren, blieben die institutionalisierten Hierarchien im internatio-
nalen Recht weiterhin erhalten und steuerten zur Unterordnung vormals
kolonisierter Lander bei. Schliellich wére ohne das Instrument des inter-
nationalen Rechts und dessen Konzeption von Privateigentum und Besitz
sowie der Legitimierung von Konfiszierung und dem Aufzwingen von Re-
gierungsformen die Enteignung auflereuropdischer Vélker nicht in einer
solchermafien systematischen Art und Weise moglich gewesen. Auch hu-
manitédre und liberale Zivilisationsdiskurse werden innerhalb der postkolo-
nialen Theorie kritisch betrachtet, begleiteten und rechtfertigten sie doch
mafigeblich die europdische Eroberung und Beherrschung der kolonialen
Territorien.

In Imperialism, Sovereignty, and the Making of International Law (2007)
entfaltet der Rechtswissenschaftler Antony Anghie eine alternative Ge-
schichte des Volkerrechts. Im Gegensatz zu klassischen Darstellungen, die
die Konsolidierung der Souverinitdtsdoktrin auf den Westfalischen Frieden
von 1648 datieren, zeigt Anghie die konstitutive Rolle des Kolonialismus in
Diskursen iiber Souverdnitit und internationalem Recht auf. Er erkundet
die Kontinuitaten dieser historischen Beziehung im Volkerrecht der Gegen-
wart, das, obwohl es Universalitit beansprucht, diese grundlegende Asym-
metrie nie {iberwunden hat. Die Legitimierungsstrategie von Kolonialismus
als Rettungsmission wird in heutigen internationalen Diskursen durch Ka-
tegorien wie etwa ,entwickelt’ und ,unterentwickelt® wiederholt und ist
auch in der Unterscheidung von ,entwickelten’ und ,unterentwickelten’

10 Siehe etwa U. Baxi, Postcolonial Legality, in: S. Ray/H. Swartz (Hrsg.), A Companion
to Postcolonial Studies, Malden/Oxford 2000, S. 540 ff. Siehe auch D. Elizabeth Kirk-
by/C. Coleborne, Law, History, Colonialism: The Reach of Empire, Manchester 2001.

11 Vgl. M. Mutua, What is TWAIL?, American Society of International Law Proceedings
2000, 311f.; A. Anghie/B.S. Chimni, Third World Approaches to International Law and
Individual Responsibility in Internal Conflicts, Chinese Journal of International Law
2003, 77 ff.; B.S. Chimni, Third World Approaches to international Law: Manifesto,
International Community Law Review 2006, 3 ff.

27

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikita Dhawan und Maria do Mar Castro Varela

Rechtssystemen wiederzufinden. ,Unterentwickelten Rechtssystemen® wird
immer die Moglichkeit eingerdumt, so Anghie, sich zu entwickeln, doch
freilich bleibt dafiir die Anleitung durch Europa vonnéten.’? Es handelt
sich gewissermaflen um ein padagogisch-politisches Projekt, das auf der
Entmiindigung ehemals kolonisierter Volker einerseits sowie der Bestiti-
gung Europas als iiberlegene Macht andererseits beruht. Der Zivilisierungs-
diskurs stellt in Aussicht, dass die behauptete politische Inkompetenz der
Kolonisierten durch Anstrengungen derselben iiberwunden werden kdnne.
Zugleich rechtfertigt diese Figur, diejenigen, die angeblich keine Vernunft
zeigen, auch ohne ihre Einwilligung zu regieren. Zunichst werden hierfiir
bestimmte Gruppen als berechtigterweise von der Sphire der Souverdnitat
ausgeschlossen definiert, da sie die europédischen Normen, die fiir universal
erkldrt wurden, nicht erfiillen. Darauffolgend werden diejenigen, die Sou-
verdnitdt besaflen, berechtigt, diejenigen, die sie nicht beanspruchen, zu
beherrschen.”* Die Konstruktion des Westens als normative Macht hat eine
Spur gewaltsamer und ausbeuterischer Systeme im Namen von Moderne,
Fortschritt, Emanzipation, Vernunft, Recht, Gerechtigkeit und Frieden hin-
terlassen. Postkoloniale Subjekte, Gemeinschaften und Staaten, die als zivi-
lisiert und modern gelten wollen, miissen sich diesen Normen anpassen,
riskieren sie sonst doch, gegen ihren Willen ,zivilisiert und ,modernisiert’
zu werden. Als iiberlegen dargestellt, scheinen europdische Normen es
wert zu sein, von den (ehemalig) Kolonisierten nachgeeifert zu werden,
auch wenn sie immer nur, so wird behauptet, ,schlechte; ,schwache® oder
versagende® Kopien des Originals hervorbringen kénnen.

Das Problem mit der Universalisierung und Instrumentalisierung der
Menschenrechte ist besonders offensichtlich im Feld der Frauenrechte.
Das Hauptproblem in diesem Zusammenhang ist, dass Frauenrechtsdiskur-
se zumeist aufSereuropdische lokale Kulturen schlichtweg als frauenfeind-
lich essentialisieren, wahrend der Fokus auf kulturellen und politischen
Rechten dazu tendiert, die Frage nach den 6konomischen Verhiltnissen
zu iibersehen. Aus einer feministisch-postkolonialen Perspektive ist einer
der Einwinde gegen den hegemonialen Menschenrechtsdiskurs, dass die

12 A. Anghie, Imperialism, Sovereignty, and the Making of International Law, Cam-
bridge 2007.

13 Vgl. auch M. Koskenniemi, The Gentle Civilizer of Nations: The Rise and Fall of
International Law 1870-1960, Cambridge 2004; S. Pahuja, Decolonizing International
Law. Development, Economic Growth and the Politics of Universality, Cambridge
2013.

14 I Kapoor, The Postcolonial Politics of Development, London/New York 2008, S. 35

28

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Universalitdt der Menschenrechte tiberdenken

Debatte sich auf den ,notwendigen Universalismus® konzentriert und den
ausufernden Kulturrelativismus gelassen betrachtet.

Die Mitglieder einer globalen Elite sind aufgrund historischer Prozesse
in einer Position aus der sie als Wohltdterin der Allgemeinheit aufzutreten
vermdgen. Wodurch wird eine Gruppe von Personen oder Nationen dazu
ermichtigt, im Interesse der weit entfernten ,Anderen’ zu handeln und
diesen ein ebenso gutes Leben bescheren zu wollen, wie sie selbst es haben?
Um diese machtvollen Prozesse zu verstehen, ist die Verfolgung folgender
Fragen sinnvoll: Welche hegemonialen Normen helfen dariiber zu urtei-
len, wer als ,Mensch’ und wer sich als legitimes Rechtsubjekt qualifiziert?
Welche Anspriiche sind gerechtfertigt und wer entscheidet dariiber? Wer
spricht fiir wen und wer autorisiert Diskurse? Es bleibt letztlich die Frage,
ob es um normative Anspriiche geht, die nicht realisiert werden kénnen,
oder ob es grundlegender um Fragen normativer Gewalt also einer Gewalt,
die von Normen ausgeht.

Das Ubereinkommen zur Beseitigung jeder Form von Diskriminierung
der Frau (im Folgenden: CEDAW) wurde mittlerweile von den meisten
Staaten der Vereinten Nationen ratifiziert. Gleichzeitig konnen wir beob-
achten, wie Frauenmenschenrechte als Alibi fiir einen imperialistischen
Feminismus instrumentalisiert werden, um die westliche Uberlegenheit zZu
starken. Im ersten Artikel der AEMR heifSt es bekanntlich: ,Alle Menschen
sind frei und gleich an Wiirde geboren:“ Eine Erklarung, die im Jahre ihrer
Proklamation - 1948 — von Seiten der damals noch kolonisierten Lander
mit berechtigter Skepsis vernommen wurde. Wahrend Verbrechen gegen
die Menschheit vor allem von Europa ausgingen, denkt die Mehrheit der
Menschen im globalen Norden bei Menschenrechtsverletzungen nicht an
Europa, sondern eben an jene Lander, die Europa angeblich zu ,zivilisieren'
trachtete. Je besser die Menschenrechtspolitik eines Staates bewertet wird,
desto eher ist dieser als liberaler und mithin ,zivilisierter‘ Staat zu beschrei-
ben. Immer wieder beruft sich der globale Norden auf die Menschenrechte,
um sogenannte ,Schurkenstaaten’ anzuprangern. Gleichzeitig werden Men-
schenrechte instrumentalisiert, um beispielweise in die internen Belange
postkolonialer Staaten zu intervenieren. Auch das Volkerstrafrecht und der
Internationale Strafgerichtshof (IStGH) werden von Landern des globalen
Siidens, insbesondere auf dem afrikanischen Kontinent, héaufig kritisiert.
Dem IStGH wird eine selektive Anwendung des Voélkerstrafrechts, eine
politische Instrumentalisierung desselben vorgeworfen, sowie eine unglei-
che Machtstruktur, die das internationale Strafrechtssystem von Beginn an

29

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikita Dhawan und Maria do Mar Castro Varela

pragt, kritisiert. Diese Kritik reflektiert eine tiefgreifendere Besorgnis hin-
sichtlich der Gerechtigkeit und Rechenschaftspflicht innerhalb des globalen
Strafrechtssystems, welches als unzureichend erachtet wird, um die Prin-
zipien der Gleichheit und Gleichbehandlung weltweit zu gewéhrleisten.®
Der Druck auf die Lander des globalen Siidens geht dabei ebenso von
transnationalen Netzwerken und sogenannten Hilfsorganisationen aus.
CEDAW etwa bestimmt westliche Rechte per se als modern und eman-
zipatorisch, wihrend die Quelle der Unterdriickung von Frauen ehemalig
kolonisierter Lander vor allem in den angeblich ,traditionellen’ kulturellen
Praktiken gesucht wird. So tritt erneut die Moderne als Befreierin der
unterdriickten Frauen des globalen Siidens auf. Gewalt gegen Frauen wird
in diesem Diskurs fetischisiert, wodurch stereotype Vorstellungen von ,bar-
barischen® und patriarchalischen afrikanischen, hinduistischen oder islami-
schen Traditionen verstarkt werden. Dies ruft erneut die Ideologie auf den
Plan, die Frauen als Opfer eines fehlenden oder falschen Bewusstseins de-
terminiert.!® Die Kulturalisierung und Individualisierung von Frauenrech-
ten lenkt von weit reichenden Fragen globaler struktureller Ungleichheit ab.
Dabei ist wichtig festzustellen, dass viele Menschen- und Frauenrechtsver-
letzungen das direkte Resultat von Strukturanpassungsprogrammen sind,
die von den gleichen Geldgebern begleitet werden, die sich fiir die Men-
schenrechte einsetzen. Staaten, die spezifische Rechte missachten, indem
sie etwa eine gewerkschaftliche Organisierung verbieten, Arbeiter_innen
unnotig disziplinieren, Kinderarbeit zulassen, Lohne unterhalb von Min-
destlohngrenzen tolerieren, tiber schidliche Arbeitsbedingungen hinweg-
sehen und Erndhrungs- und Bildungssubventionen kiirzen, beugen sich
héufig einer neoliberalen Strukturanpassungspolitik. Fatalerweise konnen
selbst Entwicklungsorganisationen, die der Strukturanpassung kritisch ge-
geniiberstehen, zum Beispiel Menschenrechtsorganisationen, dazu beitra-
gen, neokoloniale Strukturen zu stabilisieren, indem sie unkritisch die
liberal-universalistischen Menschenrechte predigen. Die Menschenrechtsa-
genda tragt tatsdchlich dazu bei, die institutionelle Macht internationaler
Organisationen zu vermehren, wahrend sie, oft unter dem Vorwand der

15 M. Koskenniemi, The Politics of International Law, London 2011; W. K. Shilah, The
International Criminal Court and the African Union: Is the ICC a bulwark against
impunity or an imperial Trojan horse?, African Journal on Conflict Resolution 18(1),
2018.

16 R. Morris, Introduction, in: dies. (Hrsg.), Can the Subaltern Speak? Reflections on
the History of an Idea, New York 2010, S. 1 (5).

30

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Universalitdit der Menschenrechte tiberdenken

Schutzverantwortung (responsibility to protect), als Alibi fiir strategische
und/oder militdrische Interventionen dient.

In Verteidigung (westlicher) Menschenrechtspolitiken konnte angefiihrt
werden, dass ihr Anliegen doch darin bestehe, die Verbesserung der
Lebensverhaltnisse aller Menschen anzustreben. Allerdings scheint eben
das zweifelhaft. Eine feministisch-postkoloniale Lesart aktueller Menschen-
rechtspolitiken erméglicht hier die erforderliche Problematisierung unkri-
tischer Solidaritdtsgebaren sowie eurozentrischer und androzentrischer
Diskurse zu globaler Gerechtigkeit. Die ,Politik des Helfens® verdeckt éko-
nomische und geopolitische Interessen, wahrend die hegemonialen Men-
schenrechtsdiskurse dem globalen Norden als Alibi dienen, um im globa-
len Stiden ungehindert imperialistisch zu intervenieren. Im Rahmen einer
eurozentrischen Epistemologie, werden die Urspriinge des Reichtums der
Lander der Ersten Welt von den Bedingungen des Kolonialismus losgelost
und stattdessen mit Diskursen von Fortschritt und Rationalitét als Erfol-
ge der europdischen Aufklarung reprisentiert. Eine wohltitige Politik des
Helfens, bei dem der Westen seinen ,Anderen’ dabei behilflich sein soll,
vom Westen zu lernen, vernachldssigt den historischen Zusammenhang
zwischen normalisierten Privilegien und kontinuierlicher kolonialer Aus-
beutung.

Der Neokolonialismus erhilt sich - dhnlich wie der Kolonialismus -
dadurch aufrecht, in dem glaubhaft gemacht wird, Gutes fiir ,die Menschen'
zu tun.l” Der der Idee der Menschenrechte inhdrente Anti-Etatismus igno-
riert ausdriicklich, dass es fiir entrechtete Gruppen weiterhin darum geht,
soziale Kdmpfe innerhalb der Territorialitdt ihres Staates zu gewinnen.
Subalterne Gruppen etwa sollten dazu befdhigt werden, Forderungen an
den Staat zu richten, um so, innerhalb der formellen Grammatik von Rech-
ten und Staatsbiirgerschaft, eine Demokratie von unten zu ermdglichen.
Hier wird die Notwendigkeit einer Reflektion und Neugestaltung des Ver-
héltnisses zwischen dem Staat, der Zivilgesellschaft und denen, in deren
Namen sie handeln, unterstrichen. Die postkoloniale Intellektuelle Gayatri
Chakravorty Spivak kritisiert Menschenrechtspolitiken nicht wegen dem
sie bestimmenden Eurozentrismus und Androzentrismus, sondern verweist
vielmehr auf die Notwendigkeit, die Trennung zwischen jenen, die von

17 G. Spivak, Feminism and Human Rights, in: N. Shaikh (Hrsg.), The Present as
History: Critical Perspectives on Global Power, New York 2007, S.172 (177).

31

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikita Dhawan und Maria do Mar Castro Varela

oben ,Unrecht richten, und jenen unten, denen Unrecht angetan wird, zu
thematisieren.!8

III. Von der (Un)Mdglichkeit Unrecht zu richten

Eine solchermaflen konturierte Menschenrechtspolitik fithrt unweigerlich
zu einer Einteilung der Welt in zwei Rédume: die, von denen die Rechte
zu kommen scheinen (globaler Norden), und jenen, in denen scheinbar
keine vergleichbaren Rechte institutionalisiert sind (globaler Siiden). Den
Vorwurf, Menschenrechte seien eurozentrisch und deswegen zuriickzuwei-
sen, bezeichnet Spivak als unaufrichtig.!® Ihr zufolge geht es vordergriindig
darum, die Idee der Zuteilung von Rechten und damit auch jene Gerechtig-
keit, die in den Menschenrechtsdiskursen ihren Ausdruck findet, zu hinter-
fragen. Letztlich handele es sich um eine Spielart des Sozialdarwinismus,
nach dem die, die als Opfer markiert werden, wahrgenommen werden, als
seien sie weder dazu in der Lage, sich selbst zu helfen, noch dazu, sich
eigenstdndig zu regieren.?’ Die Distanz zwischen jenen, die Rechte zuteilen,
und jenen, die lediglich als Opfer von Unrecht und als Empfanger/-innen
von Rechten gelten, verharrt zudem unter dem Vorzeichen historischer
Gewalt.?!

Im Menschenrechtskonzept findet sich nicht nur ein spezifischer Rechts-
anspruch, sondern auch die Forderung, das Unrecht zu richten. Geschickt
kombiniert Spivak die artikulierte ,Biirde des weifen Mannes® (the white
man’s burden), ein Gedicht von Rudyard Kipling, mit der darwinistischen
Vorstellung des ,Uberleben der Stirkeren (survival of the fittest) und formt
daraus ,die Biirde des Stdrkeren® (burden of the fittest). Zum Ausdruck
kommt damit die zur Schau gestellte eigene Uberlegenheit, die Lander
des globalen Nordens glauben macht, sie seien unweigerlich dazu verpflich-
tet, die Menschenrechtsverletzungen im globalen Stiden zu richten und
entsprechend tiber diese zu Gericht zu sitzen. Dass der Westen sich unhin-
terfragt berufen fiihlt, das Unrecht im globalen Stiden anzuklagen, stellt
eine erstaunliche Umkehrung der Geschichte dar - schliefllich war es der
globale Norden, der Territorien annektierte, Rohstoffe ausbeutete und die

18 G. Spivak, Other Asias, Malden/Oxford 2008, S. 16.

19 G. Spivak, Righting Wrongs, The South Atlantic Quarterly 2004, 523 (525).
20 Spivak, Righting Wrongs (Fn. 19), 524.

21 Vgl. Spivak, Righting Wrongs (Fn. 19), 549.

32

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Universalitdt der Menschenrechte tiberdenken

Bevolkerungen der kolonisierten Lander iiber Jahrhunderte unterwarf. Es
ist insoweit politisch klug, die historische Amnesie des Westens zu fokussie-
ren - eine Geschichtsvergessenheit, die den globalen Norden weiterhin in
dem Glauben ldsst, er sei moralisch dazu verpflichtet, den Unterjochten in
den postkolonialen Rdumen zur Hilfe zu eilen. Erneut wiederholt sich die
Annahme der lingst vergangen geglaubten kolonialen Zivilisierungsmissi-
on, die davon ausgeht, dass eine Intervention in die postkolonialen Lander
als ein ethischer verantwortungsvoller Akt zu verstehen sei.??

In Richtung einer anderen Menschenrechtspolitik fordert Spivak eine
Verdnderung des Verstindnisses von Verantwortung als einer Pflicht des
Stirkeren fiir den Anderen hin zu einer Verantwortung gegeniiber dem
Anderen.?? Hier ist es wichtig, nicht zu vergessen, dass Spivak zwischen
kulturellen Systemen, die auf Verantwortung basieren (responsibility-based
cultures), und Systemen, denen Rechte zugrunde liegen (rights-based cul-
tures), unterscheidet.?* Spivak fiihrt das islamische Konzept al-haq ein,
welches sie als ,para-individuelle strukturelle Verantwortung beschreibt.?
In dieses werden wir, so Spivak, schlicht hineingeboren. Die nun doppelte
Bedeutung von al-haq als Recht einerseits und Verantwortung andererseits
sieht Spivak als einen von den prikapitalistischen Kulturen geteilten Impe-
rativ, welcher nicht in eurozentrischer Manier verstanden werden solle,
sondern einen Raum fiir die unmdogliche Aufgabe eréffne, eine Kollektivitat
zwischen den Gebenden und Empfangenen von Rechten zu bilden.?¢ ,,Un-
ser Recht, unsere Wahrheit besteht darin, verantwortlich zu sein, und zwar
in strukturell spezifischer Art und Weise.**

IV. Menschenrechte als Pharmakon

In den letzten Jahren wurde eine kontroverse Debatte um die Frage gefiihrt,
ob postkoloniale Studien, welche sich unter anderem auf die Schriften
und Paradigmen der Aufkldrung berufen, einen unguten Eurozentrismus
reproduzieren. Besonders Vertreter_innen der US-amerikanischen Latein-

22 Kapoor, Development (Fn. 14), S. 36.

23 Kapoor, Development (Fn. 14), S. 28.

24 Spivak, Feminism (Fn. 17), S. 180.

25 G. Spivak, Imperatives to Re-Imagine the Planet/Imperative zur Neuerfindung des
Planeten, hrsg. von Willi Goetschel, Wien 1999, S. 55.

26 Spivak, Imperatives (Fn. 25), S. 55 ff.

27 Spivak, Imperatives (Fn. 25), S. 5.

33

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikita Dhawan und Maria do Mar Castro Varela

amerikanistik — wie etwa Walter Mignolo oder Ramén Grosfoguel - lehnen
die Schriften der européischen Aufklarung kategorisch als Vorboten von
Ausbeutung und Zerstérung in Form von Kolonialismus und Kapitalismus
ab und kritisieren die ideologische Loschung anderer Wissensformen.?? Sie
sprechen von hohlen Behauptungen mit emanzipatorischem Charakter der
Aufkldrungsschriften und plddieren stattdessen fiir eine (Riick-)Besinnung
auf indigene Kosmologien und Wissensbestdnde, welche, so die dekolonia-
len Autor_innen, nicht durch Kolonialismus und Modernitat kontaminiert
seien.

Vertreter_innen der Frankfurter Schule beklagen hingegen, dass die post-
koloniale Kritik emanzipatorische Ideale aufgabe.?” Anders als die dekolo-
nialen Theoretiker_innen befiirchten sie ein Ende der Kritischen Theorie,
sollte der normative erkenntnistheoretische Fundamentalismus derselben
hinterfragt werden. Dagegen weisen postkoloniale Denker_innen auf die
Gewaltsamkeit eines solchermafien fundamentalistischen Verstdndnisses
von Normativitdt hin. Normativen Theorien folgend, brauche die Kritische
Theorie Prinzipien von Fortschritt und Entwicklung als zukunftsgerichtete
Ideen von Perfektion und Verbesserung, um kritisch zu agieren. Normen
wiéren dementsprechend moralisch-politische Imperative, die gerechtere
politische Ordnungen inspirierten. Ein Aufgeben dieser normativen Ver-
pflichtungen konne nur als historischer Pessimismus interpretiert werden.
Postkoloniale Studien werden aufgrund ihrer Infragestellung der emanzipa-
torischen Funktion von Normen wie Menschenrechten, Sakularismus und
Demokratie als unkritisch in ihren Analysen beurteilt. Im Gegenzug wer-
den unhinterfragte Ideen von Fortschritt, Entwicklung und Rationalitit, die
dem normativen erkenntnistheoretischen Fundamentalismus zugrunde lie-
gen, von postkolonialen Theoretiker_innen als koloniale Rechtfertigungs-
narrative beschrieben. Dies ldsst eine breite Kluft zwischen der Kritischen
Theorie und postkolonialen Studien sichtbar werden. Einerseits bezichtigen
erstere letztere eines normativen Nihilismus und Relativismus und argu-
mentieren, dass anti-fundamentalistische Normativitdtsvorstellungen nicht
wirklich kritisch sein kénnten und beurteilen den Kryptonormativismus
franzésischer Poststrukturalist_innen als negativen Einfluss auf die postko-

28 W. Mignolo, The Darker Side of the Renaissance. Literacy, Territoriality and Colo-
nization, Michigan 1995; R. Grosfoguel, The Epistemic Turn. Beyond political-econo-
my paradigms, Cultural Studies 2007, 211 ff.

29 A. Allen, The End of Progress. Decolonizing the Normative Foundations of Critical
Theory, New York 2016, S. 11.

34

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Universalitdt der Menschenrechte tiberdenken

loniale Theorieproduktion.?’ Die postkoloniale Theorie wiederum bezich-
tigt die Kritische Theorie normativer Gewalt und schldgt eine kontingente
Normativitat vor, welche von Ambivalenz, Differenz und Diversitat gepragt
sei und entsprechend den postkolonialen Bedingungen zutréglicher sei.

Es ist auch unsere Meinung, dass eine unkritische Festlegung auf einen
normativen erkenntnistheoretischen Fundamentalismus das gewaltvolle Er-
be des europdischen Kolonialismus letztlich leugnet und die Konsequenzen
unsichtbar macht. Trotzdem kann das Gegengift zum Eurozentrismus und
Imperialismus weder ein naiver Nativismus noch eine kategorische Negie-
rung jeder normativen aufklarerischen Theoriebildung sein, wie dies eini-
ge dekoloniale Theoretiker_innen vorschlagen. Stattdessen schlagen wir,
einer postkolonialen Perspektive folgend, eine Pluralisierung und Diversi-
fizierung der Narrative normativer Legitimitédt vor. Wie postkolonial-quee-
re Feminist_innen {iberzeugend zeigen konnten, sind normative Verpflich-
tungen auch ohne Riickgriff auf fundamentalistische Pramissen mdglich.
Entgegen der rigorosen Annahme normativer Theoretiker_innen, dass Kri-
tik eines normativen erkenntnistheoretischen Fundamentalismus bedurfe,
argumentieren wir, dass postkoloniale Theorien {iber eine nicht-fundamen-
talistische Herangehensweise an normative Legitimitdt die Konturen des
Kritischen rekonfigurieren konnen. Anstatt also zu behaupten, dass norma-
tive Standards zwangsldufig durch universelle Prinzipien untermauert sein
miissen, werden die Ungewissheiten und Dilemmata normativer Prinzipi-
en akzeptiert und umrissen. Aufgrund des Umstands, dass eurozentrische
Narrative legitimierender Normativitit einhergehen mit einer Abwertung
und Disqualifikation aulereuropaischer normativer Prinzipien, zeigen sich
universelle normative Prinzipien als provinziell und exkludierend. Selbstge-
recht verfestigen sie die angebliche Uberlegenheit europdischer normativer
Prinzipien als fortschrittlicher und mithin als Mafistab fiir die Bewertung
aufSereuropdischer Gesellschaften, epistemischer Ordnungen und Prakti-
ken. Es scheint uns wichtig zu verdeutlichen, dass postkoloniale Theorie
nicht als Gegnerin einer normativen kritischen Theorie verstanden werden
kann, indes die Normativitit der Aufklirung von ihren destruktiven und
regressiven Tendenzen befreien mochte, indem sie den Eurozentrismus der
Aufklarung offenlegt.’! Das normative Erbe der Aufkldrung ist hochst ambi-
valent und widerspriichlich: geprigt von Barbarismus und Zivilitét, Beherr-

30 Allen, The End (Fn. 29), S.11.
31 N. Dhawan, Die Aufklarung retten: Postkoloniale Interventionen, Zeitschrift fiir Poli-
tische Theorie 2016, 249 ff.

35

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikita Dhawan und Maria do Mar Castro Varela

schung und Emanzipation. Weil uns unsere normativen Verpflichtungen zu
dem machen, was uns als Individuen und Gesellschaften ausmacht, muss
eine Dekolonisierung, die von einer postkolonial-queer-feministischen kri-
tischen Theorie ausgeht, Moglichkeiten erschlieflen, eine rekonfigurierte
Normativitt zu skizzieren. Diese muss die Grenzen unserer selbstverstand-
lichsten Gewohnheiten mit Blick auf unser Wissen, Tun und Sein zu hinter-
fragen wissen.

Die Kritik an den durch die Aufklirung inspirierten Menschenrechten
bedeutet mithin keineswegs, dass die Idee der Menschrechte an und fiir
sich abgelehnt wird. Die postkoloniale Kritik der Aufklirung bleibt in
einem performativen Widerspruch gefangen, weil sie ihr kritisches Vokabu-
lar vom Zielobjekt ihrer Kritik geerbt hat. Der Historiker Dipesh Chakrab-
arty bemerket in diesem Zusammenhang in einem Brief an den Schriftstel-
ler Amitav Ghosh pointiert:

“Die Anerkennung dessen, was wir den Aufklirungsideen schulden,
bedeutet nicht sich beim Kolonialismus daftiir zu bedanken, uns diese
gebracht zu haben”.3

Dies hat zweifelsfrei Auswirkungen auf die Beziehung postkolonialer Theo-
retiker_innen zu den von der Aufklarung bereitgestellten Werkzeugen der
Kritik. Chakrabarty beschreibt dies als die Herausforderung, mit der Ironie
klarzukommen, dass die Aufkldrung uns die effektivsten Werkzeuge liefert,
um am gewaltvollen Erbe der Aufklarung Kritik zu iben.

Spivak beschreibt den Zugang zur européischen Aufklarung durch Ko-
lonisierung zugespitzt als eine ,befdhigende Verletzung* und schligt vor,
diese strategisch zu nutzen, auch wenn selbstredend die Verletzung neu ver-
handelt werden muss.>*> Um dies zu verdeutlichen, charakterisiert sie den
Postkolonialismus als ,Kind einer Vergewaltigung® Die Herausforderung
besteht dabei darin, ein aus einer Vergewaltigung hervorgegangenes Kind
lieben zu lernen.* Spivak erinnert uns daran, dass marginalisierte soziale
Gruppen sich innerhalb des Diskurses der Aufklirung bewegen, wenn sie
biirgerliche und politische Rechte einfordern. Daher lehnt sie eine kategori-
sche Zuriickweisung der Aufklirung ab und pladiert stattdessen fiir einen

32 A. Ghosh/D. Chakrabarty, A Correspondence on Provincializing Europe, Radical
History Review 2002, 146 (164).

33 Spivak, Righting Wrongs (Fn. 19), 263

34 Spivak, Righting Wrongs (Fn. 19), 279.

36

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Universalitdit der Menschenrechte tiberdenken

anderen Umgang mit den Schriften der Aufklarung, der darin bestehe ,sie
von unten zu gebrauchen® (ab-use).3

,Um ihre guten Strukturen, fiir alle bewohnbar zu machen, muss ich die
Aufklarung fiir das 6ffnen, was durch sie ausgeschlossen werden sollte -
aber nicht in einer unkritischen Weise“3°

Im Gegensatz zu einer kulturrelativistischen Anklage gegen das Erbe der
Aufkldrung oder einer ethnozentrischen Suche nach reinen nicht-westli-
chen Wissenssystemen,” scheint es uns, in Anlehnung an Spivak, vielver-
sprechender, die Verflechtungen von westlichen mit nicht-westlichen Theo-
rieproduktionen zu untersuchen. In diesem Zusammenhang sind folgende
Fragen von Interesse: Wie kann mit dem Paradoxon umgegangen werden,
dass die Aufkldrung, trotz ihrer Ausrichtung auf das weifle, minnliche
biirgerliche Subjekt, fiir kritische Analysen weiterhin unverzichtbar bleibt?
So wurde etwa in vielen postkolonialen Kontexten die Erfahrung gemacht,
dass die Kritik an der Moderne zu einer Stirkung von konservativen und
nationalistischen Ordnungen gefiihrt hat. Es muss untersucht werden, wie
die Thesen, Konzepte und Annahmen der européischen Aufklarung iiber
die Grenzen Europas hinaus befordert werden konnen, um den ehemalig
kolonisierten Subjekten zu dienen, ihr eigenes Verstandnis von Demokratie,
Recht und Freiheit zu erarbeiten.

Trotz ihrer implizit eurozentrischen und androzentrischen Ausrichtung
miissen wir konstatieren, dass die Aufklarungsideale unverzichtbar bleiben;
wir kdnnen diese ,,nicht nicht wollen®, so Spivak, obwohl wir ihre erzwun-
gene Mobilisierung im Dienste der weitergehenden Rechtfertigung des Im-
perialismus einer stindigen Kritik unterziehen miissen. Spivak versteht das
Erbe der Aufklarung, also auch die Normen, die die Menschenrechte infor-
mieren als Pharmakon, Gift und Arznei zugleich ist. Die Herausforderung
besteht nun darin, im Umgang mit den Menschenrechten dieselben von
Gift in Medizin zu verwandeln. Damit dies gelingt, ist es unabdingbar,
dass die gewalttitige Geschichte Europas, die im Erbe der Aufkldrung wi-
derhallt, reflektiert und herausgefordert wird. Weder eine Leugnung der
Gewalt noch der zwecklose Versuch der Geschichte zu entkommen, in dem

35 Spivak, Other Asias (Fn. 18), S. 18.

36 Spivak, Righting Wrongs (Fn. 19), 259.

37 B.de Sousa Santos (Hrsg.), Another Knowledge Is Possible: Beyond Northern Episte-
mologies, London/New York 2008.

37

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikita Dhawan und Maria do Mar Castro Varela

eine lingst vergangene vorkoloniale Zeit romantisiert wird, wird letztend-
lich Erfolg zeitigen.

38

https://dol.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 00:30:47. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Menschrechte im Kreuzfeuer der Kritik
	II. Postkoloniale Menschenrechtskritik
	III. Von der (Un)Möglichkeit Unrecht zu richten
	IV. Menschenrechte als Pharmakon

