
Die Universalität der Menschenrechte überdenken*

von Nikita Dhawan und María do Mar Castro Varela

Anfang des 20. Jahrhunderts regierte Europa über circa 85% des globalen
Territoriums in Form von Kolonien, Protektoraten und Dependancen. Die‐
se einzigartige Dominanz hinsichtlich des geographischen und historischen
Ausmaßes wurde von brutalen Plünderungen der besetzten Territorien,
Genoziden und der schrittweisen Etablierung eines transnationalen Skla‐
venhandels begleitet. Auch wenn Kolonialismus als ein Phänomen „kolos‐
saler Uneindeutigkeit“ beschrieben werden muss,1 handelt es sich trotz der
pluralen und differenten Kolonisationsformen immer um dauerhafte Herr‐
schaftsbeziehungen, die mit physischer, militärischer, epistemologischer
und ideologischer Gewalt durchgesetzt und über spezifische Diskurse zu
‚Rasse‘ und Gender legitimiert wurden.2 Bei der Expansion der europä‐
ischen Mächte in Asien, Afrika wie auch in den Amerikas wurde der Pro‐
zess der materiellen und physischen Ausbeutung und Unterdrückung durch
Legitimierungsdiskurse begleitet, die den Kolonialismus geradezu zynisch
als „Zivilisierungsmission“ präsentierten. Und dennoch haben Intellektuelle
in Europa immer wieder – trotz des Eingeständnisses der begangenen Ge‐
walttaten – hervorgehoben, dass Kolonialismus letztlich der ‚unzivilisierten‘
Welt die Aufklärung Europas, seine Rationalität und seinen Humanismus
– und mithin auch die Menschenrechte – gebracht habe. Die europäische
Kolonisierung wurde als großartiger Triumph der Wissenschaft und Ratio‐
nalität über den Aberglauben und das Unwissen gefeiert. Hierfür bediente
sich der koloniale Diskurs einer gewaltvollen Repräsentation der ‚Anderen‘
als unverrückbar different und der gleichzeitigen Konstruktion eines souve‐
ränen, überlegenen europäischen Selbst.3

* Es handelt sich um eine deutlich erweiterte Fassung des Beitrags der Verf. „Die Univer‐
salität der Menschenrechte überdenken“, in APuZ 20/2020.

1 J. Osterhammel, Kolonialismus. Geschichte – Formen – Folgen, München 2006, S. 8.
2 Vgl. M.Castro Varela/N. Dhawan, Postkoloniale Theorie. Eine kritische Einführung,

3. Aufl., Bielefeld 2020.
3 Vgl. E. Said, Orientalism, New York 1978.

23

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rationalität, Humanismus und spezifische Vorstellungen von Ethik sind
allesamt als europäische Tugenden angesehen worden, die den Kolonien
gewissermaßen als Geschenk überreicht wurden.4 Da die postkoloniale
Theorie auf die Offenlegung epistemischer und diskursiver Gewalt euro‐
zentrischer Normen fokussiert, wird die Frage der Dekolonisierung im‐
mer in ihrem Verhältnis zu Themen wie transnationaler Gerechtigkeit, De‐
mokratisierung, Menschenrechten, Globalisierung, Entwicklungspolitiken,
und dem schwierigen Erbe der europäischen Aufklärung untersucht. So
werden die komplexen kolonialen Genealogien gegenwärtiger Diskurse,
Institutionen und Praktiken bearbeitet und die Implikationen des Kolo‐
nialismus für die Verfasstheit gegenwärtiger globaler Politiken untersucht.
Insbesondere die ambivalente Rolle, die das Recht im (Post-)Kolonialis‐
mus eingenommen hat, wird kritisch beleuchtet.5 Dies schließt auch eine
genauere Auseinandersetzung mit den zumeist a priori als positiv beschrie‐
benen internationalen Menschenrechten ein.

I. Menschrechte im Kreuzfeuer der Kritik

Laut der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte (im Folgenden:
AEMR) sollen alle Menschen mit gleichen Rechten ausgestattet sein.6 Men‐
schenrechte sind zudem unveräußerlich, unteilbar und vor allem universal
gültig. Sie sind eine äußerst wirkmächtige politische Norm unserer Zeit.
Die Verletzung der Menschenrechte durch einen Staat oder eine Institution
führt rasch zur Delegitimation des- oder derselben, während politische
Praktiken im Sinne der Menschenrechte als Marker für die Zugehörigkeit
zur Gemeinschaft liberaler, demokratischer Staaten gelesen werden.

Bereits Hannah Arendt arbeitet die Ambivalenzen der Menschenrechts‐
diskurse in ihrem Werk Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft heraus
und diskutiert sie aus einer liberalen Perspektive. Insbesondere stellt sie

4 Vgl. M.Castro Varela/M. Mansouri, Das Erbe kritisch betrachten. Verflechtungen
von Kolonialismus, Rassismus und Migrationsrechtsetzung, in: J. Markow/F. Harbou
(Hrsg.), Philosophie des Migrationsrechts, Tübingen 2020, S. 291 ff.

5 Vgl. V. Kumar, A Proleptic Approach to Postcolonial Legal Studies? A Brief Look at
the Relationship Between Legal Theory and Intellectual History, Law, Social Justice &
Global Development Journal 2003, abrufbar unter http://www2.warwick.ac.uk/fac/soc/
law/elj/lgd/2003_2/kumar/ (letzter Zugriff am 28.8.2024).

6 Die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte wurde von der Vollversammlung der
Vereinten Nationen am 10. Dezember 1948 mit 48 Stimmen, keiner Gegenstimme
und 8 Enthaltungen angenommen.

Nikita Dhawan und María do Mar Castro Varela

24

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www2.warwick.ac.uk/fac/soc/law/elj/lgd/2003_2/kumar/
http://www2.warwick.ac.uk/fac/soc/law/elj/lgd/2003_2/kumar/
https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www2.warwick.ac.uk/fac/soc/law/elj/lgd/2003_2/kumar/
http://www2.warwick.ac.uk/fac/soc/law/elj/lgd/2003_2/kumar/


die Spannung zwischen Staatssouveränität und der Universalität der Men‐
schenrechte – die Spannung also zwischen Bürgerrechten und Menschen‐
rechten – heraus. Arendt stellt kritisch fest, dass sich die AMER nur auf die
Mitglieder einer schon bestehenden Gemeinschaft beziehen können, da das
eigentliche Recht, Rechte zu haben, nicht als naturgegeben gedacht werden
könne, sondern an den Nationalstaat gebunden bleibe. Angesichts der Tat‐
sache, dass es keinen Weltstaat gebe, würden die Menschenrechte letztlich
von Nationalstaaten garantiert und geschützt, sodass Staatenlose, wie einige
Geflüchtete, eine lediglich prekäre Position als Rechtssubjekte innehaben
könnten. Moderne Verfassungen, wie die europäischer Nationalstaaten,
formulieren eigentlich normative Ansprüche, die sie nicht zu erfüllen in
der Lage sind. Wir stehen hier vor einem bleibenden rechtsstaatlichen
Dilemma: So wird (etwa im Falle von Geflüchteten, die durch restriktive
Migrationspolitiken kriminalisiert werden,) das Recht einer universalen
Gastfreundschaft auf dem Altar der Staatssouveränität geopfert. Arendts
Augenmerk richtet sich konkret auf die Frage politischer Mitgliedschaft und
das Recht aller Menschen, „Rechte zu haben“ und damit als Rechtssubjekt
Anerkennung zu finden. Diese nachvollziehbare wie scharfe Kritik wird bei
Arendt jedoch begleitet von höchstproblematischen rassistischen Passagen.
So bemerkt sie:

„Wirkliche Rassen […] scheinen auf der Erde nur in Afrika und Australi‐
en vorgekommen zu sein; sie sind bis heute die einzigen ganz geschichts-
und tatenlosen Menschen, von denen wir wissen. […] Was sie von den
anderen Völkern unterschied, war nicht die Hautfarbe; was sie auch
physisch erschreckend und abstoßend machte, war die katastrophale […]
Zugehörigkeit zur Natur, der sie keine menschliche Welt entgegensetzen
konnte. […] Das Unwirkliche liegt darin, dass sie Menschen sind und
doch der dem Menschen eigenen Realität ganz und gar ermangeln. Es ist
diese mit ihrer Weltlosigkeit gegebene Unwirklichkeit der Eingeborenen‐
stämme, die zur völligen Gesetzlosigkeit in Afrika verführt hat“.7

Während Arendt Zweifel daran hegte, dass Menschenrechte Bürgerrechte
ersetzen können, machten bereits im 18. Jahrhundert Olympe de Gouges
und Mary Wollstonecraft darauf aufmerksam, dass Menschenrechte, die le‐
diglich als Männerrechte gedacht werden, keine Geschlechtergerechtigkeit
fördern. Aber auch wenn Wollstonecraft in der Schrift A Vindication of the

7 H. Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus,
totale Herrschaft [1955], München 1986, S. 322 f.

Die Universalität der Menschenrechte überdenken

25

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rights of Women (1792) Rousseau für seinen unverhohlenen Androzentris‐
mus kritisiert, denkt sie nun wieder die Rechte der proletarischen Frauen
nicht mit. Wollstonecraft forderte, dass jede bürgerliche Frau ein Dienst‐
mädchen haben solle, um von der Arbeit befreit zu sein und an öffentlichen
Debatten teilnehmen zu können. Die Emanzipation der bürgerlichen Frau
ruht entsprechend parasitär auf der Ausbeutung der proletarischen Ge‐
schlechtsgenossin auf. Alternativ hätte Wollstonecraft vorschlagen können,
dass die Männer zu Hause blieben anstatt Kaffeehäuser (die als öffentliche
Sphäre der Aufklärung gelten) zu besuchen. Indessen schlägt Wollstonecraft
vor, die Arbeit der bürgerlichen Frau an die proletarische zu delegieren.

Jahrhunderte später wurden Frauenrechte zu einem grundlegenden Be‐
standteil der universellen Menschenrechte. Unbestritten ist heute, dass se‐
xistische Strukturen Frauen weltweit einem erhöhten Risiko von Armut,
Gewalt, Gesundheitsproblemen sowie schlechter Schul- und Berufsausbil‐
dung aussetzen.

II. Postkoloniale Menschenrechtskritik

Kritik an der jetzigen Menschenrechtsbewegung kommt nicht zufällig ver‐
stärkt von Seiten postkolonialer Studien. Offen und direkt kritisiert der
Rechtswissenschaftler Makau Mutua in seinem 2002 veröffentlichten Buch
Human Rights. A Political and Cultural Critique eine Menschenrechtsbewe‐
gung, die es darauf angelegt zu haben scheint, erneut zu beweisen, dass der
globale Süden barbarisch und keiner eigenen Regierung fähig ist. Mutua
illustriert dies anhand der bestimmenden Metapher „Wilde-Opfer-Retter“
(savage-victim-savior). Die ‚Wilden‘ sind diejenigen, die die Menschenrech‐
te brechen und typischerweise als ein nicht-westlicher Staat beziehungswei‐
se Kultur repräsentiert werden. Dass im Zentrum der Menschrechtspoli‐
tiken zumeist die ‚Opfer‘ stehen, befördert dazu einen viktimisierenden
Blick, der Handlungsmacht bei den als ‚Opfer‘ gedachten nahezu undenk‐
bar macht.8 Es sind vor allem Nichtregierungs-, und Wohlfahrtsorganisa‐
tionen wie auch westliche Regierungen, die die ‚Opfer‘ (zumeist Frauen
ehemalig kolonisierter Länder) vor den ‚Wilden‘ retten (müssen).9

8 M. Mutua, Human Rights. A Political and Cultural Critique, Philadelphia 2002.
9 G. Spivak, Can the Subaltern Speak? [1988], in: P. Williams/L. Chrisman (Hrsg.),

Colonial Discourse and Post-Colonial Theory, Hemel Hemstead 1994, S. 66 (92).

Nikita Dhawan und María do Mar Castro Varela

26

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Recht und Rechtssetzungen werden als Instrument des Kolonialismus
beschrieben, die sowohl in den Kolonialländern als auch in Europa grund‐
legende Veränderungen im Verständnis von Gerechtigkeit hervorbrachte.
Nicht selten haben Rechtsinstitutionen die imperialistischen Unterneh‐
mungen wortwörtlich legitimiert.10 Die Universalisierung des Völkerrechts
fungierte sowohl als Instrument als auch als Bedingung kolonialer und
postkolonialer Herrschaft.11 Obschon sich nationale Befreiungsbewegungen
durchaus auf das Völkerrecht beriefen, um ihr Selbstbestimmungsrecht
zu legitimieren, blieben die institutionalisierten Hierarchien im internatio‐
nalen Recht weiterhin erhalten und steuerten zur Unterordnung vormals
kolonisierter Länder bei. Schließlich wäre ohne das Instrument des inter‐
nationalen Rechts und dessen Konzeption von Privateigentum und Besitz
sowie der Legitimierung von Konfiszierung und dem Aufzwingen von Re‐
gierungsformen die Enteignung außereuropäischer Völker nicht in einer
solchermaßen systematischen Art und Weise möglich gewesen. Auch hu‐
manitäre und liberale Zivilisationsdiskurse werden innerhalb der postkolo‐
nialen Theorie kritisch betrachtet, begleiteten und rechtfertigten sie doch
maßgeblich die europäische Eroberung und Beherrschung der kolonialen
Territorien.

In Imperialism, Sovereignty, and the Making of International Law (2007)
entfaltet der Rechtswissenschaftler Antony Anghie eine alternative Ge‐
schichte des Völkerrechts. Im Gegensatz zu klassischen Darstellungen, die
die Konsolidierung der Souveränitätsdoktrin auf den Westfälischen Frieden
von 1648 datieren, zeigt Anghie die konstitutive Rolle des Kolonialismus in
Diskursen über Souveränität und internationalem Recht auf. Er erkundet
die Kontinuitäten dieser historischen Beziehung im Völkerrecht der Gegen‐
wart, das, obwohl es Universalität beansprucht, diese grundlegende Asym‐
metrie nie überwunden hat. Die Legitimierungsstrategie von Kolonialismus
als Rettungsmission wird in heutigen internationalen Diskursen durch Ka‐
tegorien wie etwa ‚entwickelt‘ und ‚unterentwickelt‘ wiederholt und ist
auch in der Unterscheidung von ‚entwickelten‘ und ‚unterentwickelten‘

10 Siehe etwa U. Baxi, Postcolonial Legality, in: S. Ray/H. Swartz (Hrsg.), A Companion
to Postcolonial Studies, Malden/Oxford 2000, S. 540 ff. Siehe auch D. Elizabeth Kirk‐
by/C. Coleborne, Law, History, Colonialism: The Reach of Empire, Manchester 2001.

11 Vgl. M. Mutua, What is TWAIL?, American Society of International Law Proceedings
2000, 31 ff.; A. Anghie/B.S. Chimni, Third World Approaches to International Law and
Individual Responsibility in Internal Conflicts, Chinese Journal of International Law
2003, 77 ff.; B.S. Chimni, Third World Approaches to international Law: Manifesto,
International Community Law Review 2006, 3 ff.

Die Universalität der Menschenrechte überdenken

27

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rechtssystemen wiederzufinden. ‚Unterentwickelten Rechtssystemen‘ wird
immer die Möglichkeit eingeräumt, so Anghie, sich zu entwickeln, doch
freilich bleibt dafür die Anleitung durch Europa vonnöten.12 Es handelt
sich gewissermaßen um ein pädagogisch-politisches Projekt, das auf der
Entmündigung ehemals kolonisierter Völker einerseits sowie der Bestäti‐
gung Europas als überlegene Macht andererseits beruht. Der Zivilisierungs‐
diskurs stellt in Aussicht, dass die behauptete politische Inkompetenz der
Kolonisierten durch Anstrengungen derselben überwunden werden könne.
Zugleich rechtfertigt diese Figur, diejenigen, die angeblich keine Vernunft
zeigen, auch ohne ihre Einwilligung zu regieren. Zunächst werden hierfür
bestimmte Gruppen als berechtigterweise von der Sphäre der Souveränität
ausgeschlossen definiert, da sie die europäischen Normen, die für universal
erklärt wurden, nicht erfüllen. Darauffolgend werden diejenigen, die Sou‐
veränität besaßen, berechtigt, diejenigen, die sie nicht beanspruchen, zu
beherrschen.13 Die Konstruktion des Westens als normative Macht hat eine
Spur gewaltsamer und ausbeuterischer Systeme im Namen von Moderne,
Fortschritt, Emanzipation, Vernunft, Recht, Gerechtigkeit und Frieden hin‐
terlassen. Postkoloniale Subjekte, Gemeinschaften und Staaten, die als zivi‐
lisiert und modern gelten wollen, müssen sich diesen Normen anpassen,
riskieren sie sonst doch, gegen ihren Willen ‚zivilisiert‘ und ‚modernisiert‘
zu werden. Als überlegen dargestellt, scheinen europäische Normen es
wert zu sein, von den (ehemalig) Kolonisierten nachgeeifert zu werden,
auch wenn sie immer nur, so wird behauptet, ‚schlechte‘, ‚schwache‘ oder
‚versagende‘ Kopien des Originals hervorbringen können.

Das Problem mit der Universalisierung und Instrumentalisierung der
Menschenrechte ist besonders offensichtlich im Feld der Frauenrechte.14
Das Hauptproblem in diesem Zusammenhang ist, dass Frauenrechtsdiskur‐
se zumeist außereuropäische lokale Kulturen schlichtweg als frauenfeind‐
lich essentialisieren, während der Fokus auf kulturellen und politischen
Rechten dazu tendiert, die Frage nach den ökonomischen Verhältnissen
zu übersehen. Aus einer feministisch-postkolonialen Perspektive ist einer
der Einwände gegen den hegemonialen Menschenrechtsdiskurs, dass die

12 A. Anghie, Imperialism, Sovereignty, and the Making of International Law, Cam‐
bridge 2007.

13 Vgl. auch M. Koskenniemi, The Gentle Civilizer of Nations: The Rise and Fall of
International Law 1870–1960, Cambridge 2004; S. Pahuja, Decolonizing International
Law. Development, Economic Growth and the Politics of Universality, Cambridge
2013.

14 I. Kapoor, The Postcolonial Politics of Development, London/New York 2008, S. 35

Nikita Dhawan und María do Mar Castro Varela

28

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Debatte sich auf den ‚notwendigen Universalismus‘ konzentriert und den
ausufernden Kulturrelativismus gelassen betrachtet.

Die Mitglieder einer globalen Elite sind aufgrund historischer Prozesse
in einer Position aus der sie als Wohltäterin der Allgemeinheit aufzutreten
vermögen. Wodurch wird eine Gruppe von Personen oder Nationen dazu
ermächtigt, im Interesse der weit entfernten ‚Anderen‘ zu handeln und
diesen ein ebenso gutes Leben bescheren zu wollen, wie sie selbst es haben?
Um diese machtvollen Prozesse zu verstehen, ist die Verfolgung folgender
Fragen sinnvoll: Welche hegemonialen Normen helfen darüber zu urtei‐
len, wer als ‚Mensch‘ und wer sich als legitimes Rechtsubjekt qualifiziert?
Welche Ansprüche sind gerechtfertigt und wer entscheidet darüber? Wer
spricht für wen und wer autorisiert Diskurse? Es bleibt letztlich die Frage,
ob es um normative Ansprüche geht, die nicht realisiert werden können,
oder ob es grundlegender um Fragen normativer Gewalt also einer Gewalt,
die von Normen ausgeht.

Das Übereinkommen zur Beseitigung jeder Form von Diskriminierung
der Frau (im Folgenden: CEDAW) wurde mittlerweile von den meisten
Staaten der Vereinten Nationen ratifiziert. Gleichzeitig können wir beob‐
achten, wie Frauenmenschenrechte als Alibi für einen imperialistischen
Feminismus instrumentalisiert werden, um die westliche Überlegenheit zu
stärken. Im ersten Artikel der AEMR heißt es bekanntlich: „Alle Menschen
sind frei und gleich an Würde geboren.“ Eine Erklärung, die im Jahre ihrer
Proklamation – 1948 – von Seiten der damals noch kolonisierten Länder
mit berechtigter Skepsis vernommen wurde. Während Verbrechen gegen
die Menschheit vor allem von Europa ausgingen, denkt die Mehrheit der
Menschen im globalen Norden bei Menschenrechtsverletzungen nicht an
Europa, sondern eben an jene Länder, die Europa angeblich zu ‚zivilisieren‘
trachtete. Je besser die Menschenrechtspolitik eines Staates bewertet wird,
desto eher ist dieser als liberaler und mithin ‚zivilisierter‘ Staat zu beschrei‐
ben. Immer wieder beruft sich der globale Norden auf die Menschenrechte,
um sogenannte ‚Schurkenstaaten‘ anzuprangern. Gleichzeitig werden Men‐
schenrechte instrumentalisiert, um beispielweise in die internen Belange
postkolonialer Staaten zu intervenieren. Auch das Völkerstrafrecht und der
Internationale Strafgerichtshof (IStGH) werden von Ländern des globalen
Südens, insbesondere auf dem afrikanischen Kontinent, häufig kritisiert.
Dem IStGH wird eine selektive Anwendung des Völkerstrafrechts, eine
politische Instrumentalisierung desselben vorgeworfen, sowie eine unglei‐
che Machtstruktur, die das internationale Strafrechtssystem von Beginn an

Die Universalität der Menschenrechte überdenken

29

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


prägt, kritisiert. Diese Kritik reflektiert eine tiefgreifendere Besorgnis hin‐
sichtlich der Gerechtigkeit und Rechenschaftspflicht innerhalb des globalen
Strafrechtssystems, welches als unzureichend erachtet wird, um die Prin‐
zipien der Gleichheit und Gleichbehandlung weltweit zu gewährleisten.15
Der Druck auf die Länder des globalen Südens geht dabei ebenso von
transnationalen Netzwerken und sogenannten Hilfsorganisationen aus.

CEDAW etwa bestimmt westliche Rechte per se als modern und eman‐
zipatorisch, während die Quelle der Unterdrückung von Frauen ehemalig
kolonisierter Länder vor allem in den angeblich ‚traditionellen‘ kulturellen
Praktiken gesucht wird. So tritt erneut die Moderne als Befreierin der
unterdrückten Frauen des globalen Südens auf. Gewalt gegen Frauen wird
in diesem Diskurs fetischisiert, wodurch stereotype Vorstellungen von ‚bar‐
barischen‘ und patriarchalischen afrikanischen, hinduistischen oder islami‐
schen Traditionen verstärkt werden. Dies ruft erneut die Ideologie auf den
Plan, die Frauen als Opfer eines fehlenden oder falschen Bewusstseins de‐
terminiert.16 Die Kulturalisierung und Individualisierung von Frauenrech‐
ten lenkt von weit reichenden Fragen globaler struktureller Ungleichheit ab.
Dabei ist wichtig festzustellen, dass viele Menschen- und Frauenrechtsver‐
letzungen das direkte Resultat von Strukturanpassungsprogrammen sind,
die von den gleichen Geldgebern begleitet werden, die sich für die Men‐
schenrechte einsetzen. Staaten, die spezifische Rechte missachten, indem
sie etwa eine gewerkschaftliche Organisierung verbieten, Arbeiter_innen
unnötig disziplinieren, Kinderarbeit zulassen, Löhne unterhalb von Min‐
destlohngrenzen tolerieren, über schädliche Arbeitsbedingungen hinweg‐
sehen und Ernährungs- und Bildungssubventionen kürzen, beugen sich
häufig einer neoliberalen Strukturanpassungspolitik. Fatalerweise können
selbst Entwicklungsorganisationen, die der Strukturanpassung kritisch ge‐
genüberstehen, zum Beispiel Menschenrechtsorganisationen, dazu beitra‐
gen, neokoloniale Strukturen zu stabilisieren, indem sie unkritisch die
liberal-universalistischen Menschenrechte predigen. Die Menschenrechtsa‐
genda trägt tatsächlich dazu bei, die institutionelle Macht internationaler
Organisationen zu vermehren, während sie, oft unter dem Vorwand der

15 M. Koskenniemi, The Politics of International Law, London 2011; W. K. Shilah, The
International Criminal Court and the African Union: Is the ICC a bulwark against
impunity or an imperial Trojan horse?, African Journal on Conflict Resolution 18(1),
2018.

16 R. Morris, Introduction, in: dies. (Hrsg.), Can the Subaltern Speak? Reflections on
the History of an Idea, New York 2010, S. 1 (5).

Nikita Dhawan und María do Mar Castro Varela

30

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schutzverantwortung (responsibility to protect), als Alibi für strategische
und/oder militärische Interventionen dient.

In Verteidigung (westlicher) Menschenrechtspolitiken könnte angeführt
werden, dass ihr Anliegen doch darin bestehe, die Verbesserung der
Lebensverhältnisse aller Menschen anzustreben. Allerdings scheint eben
das zweifelhaft. Eine feministisch-postkoloniale Lesart aktueller Menschen‐
rechtspolitiken ermöglicht hier die erforderliche Problematisierung unkri‐
tischer Solidaritätsgebaren sowie eurozentrischer und androzentrischer
Diskurse zu globaler Gerechtigkeit. Die ‚Politik des Helfens‘ verdeckt öko‐
nomische und geopolitische Interessen, während die hegemonialen Men‐
schenrechtsdiskurse dem globalen Norden als Alibi dienen, um im globa‐
len Süden ungehindert imperialistisch zu intervenieren. Im Rahmen einer
eurozentrischen Epistemologie, werden die Ursprünge des Reichtums der
Länder der Ersten Welt von den Bedingungen des Kolonialismus losgelöst
und stattdessen mit Diskursen von Fortschritt und Rationalität als Erfol‐
ge der europäischen Aufklärung repräsentiert. Eine wohltätige Politik des
Helfens, bei dem der Westen seinen ‚Anderen‘ dabei behilflich sein soll,
vom Westen zu lernen, vernachlässigt den historischen Zusammenhang
zwischen normalisierten Privilegien und kontinuierlicher kolonialer Aus‐
beutung.

Der Neokolonialismus erhält sich – ähnlich wie der Kolonialismus –
dadurch aufrecht, in dem glaubhaft gemacht wird, Gutes für ‚die Menschen‘
zu tun.17 Der der Idee der Menschenrechte inhärente Anti-Etatismus igno‐
riert ausdrücklich, dass es für entrechtete Gruppen weiterhin darum geht,
soziale Kämpfe innerhalb der Territorialität ihres Staates zu gewinnen.
Subalterne Gruppen etwa sollten dazu befähigt werden, Forderungen an
den Staat zu richten, um so, innerhalb der formellen Grammatik von Rech‐
ten und Staatsbürgerschaft, eine Demokratie von unten zu ermöglichen.
Hier wird die Notwendigkeit einer Reflektion und Neugestaltung des Ver‐
hältnisses zwischen dem Staat, der Zivilgesellschaft und denen, in deren
Namen sie handeln, unterstrichen. Die postkoloniale Intellektuelle Gayatri
Chakravorty Spivak kritisiert Menschenrechtspolitiken nicht wegen dem
sie bestimmenden Eurozentrismus und Androzentrismus, sondern verweist
vielmehr auf die Notwendigkeit, die Trennung zwischen jenen, die von

17 G. Spivak, Feminism and Human Rights, in: N. Shaikh (Hrsg.), The Present as
History: Critical Perspectives on Global Power, New York 2007, S. 172 (177).

Die Universalität der Menschenrechte überdenken

31

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oben „Unrecht richten“, und jenen unten, denen Unrecht angetan wird, zu
thematisieren.18

III. Von der (Un)Möglichkeit Unrecht zu richten

Eine solchermaßen konturierte Menschenrechtspolitik führt unweigerlich
zu einer Einteilung der Welt in zwei Räume: die, von denen die Rechte
zu kommen scheinen (globaler Norden), und jenen, in denen scheinbar
keine vergleichbaren Rechte institutionalisiert sind (globaler Süden). Den
Vorwurf, Menschenrechte seien eurozentrisch und deswegen zurückzuwei‐
sen, bezeichnet Spivak als unaufrichtig.19 Ihr zufolge geht es vordergründig
darum, die Idee der Zuteilung von Rechten und damit auch jene Gerechtig‐
keit, die in den Menschenrechtsdiskursen ihren Ausdruck findet, zu hinter‐
fragen. Letztlich handele es sich um eine Spielart des Sozialdarwinismus,
nach dem die, die als Opfer markiert werden, wahrgenommen werden, als
seien sie weder dazu in der Lage, sich selbst zu helfen, noch dazu, sich
eigenständig zu regieren.20 Die Distanz zwischen jenen, die Rechte zuteilen,
und jenen, die lediglich als Opfer von Unrecht und als Empfänger/‑innen
von Rechten gelten, verharrt zudem unter dem Vorzeichen historischer
Gewalt.21

Im Menschenrechtskonzept findet sich nicht nur ein spezifischer Rechts‐
anspruch, sondern auch die Forderung, das Unrecht zu richten. Geschickt
kombiniert Spivak die artikulierte „Bürde des weißen Mannes“ (the white
man’s burden), ein Gedicht von Rudyard Kipling, mit der darwinistischen
Vorstellung des „Überleben der Stärkeren“ (survival of the fittest) und formt
daraus „die Bürde des Stärkeren“ (burden of the fittest). Zum Ausdruck
kommt damit die zur Schau gestellte eigene Überlegenheit, die Länder
des globalen Nordens glauben macht, sie seien unweigerlich dazu verpflich‐
tet, die Menschenrechtsverletzungen im globalen Süden zu richten und
entsprechend über diese zu Gericht zu sitzen. Dass der Westen sich unhin‐
terfragt berufen fühlt, das Unrecht im globalen Süden anzuklagen, stellt
eine erstaunliche Umkehrung der Geschichte dar – schließlich war es der
globale Norden, der Territorien annektierte, Rohstoffe ausbeutete und die

18 G. Spivak, Other Asias, Malden/Oxford 2008, S. 16.
19 G. Spivak, Righting Wrongs, The South Atlantic Quarterly 2004, 523 (525).
20 Spivak, Righting Wrongs (Fn. 19), 524.
21 Vgl. Spivak, Righting Wrongs (Fn. 19), 549.

Nikita Dhawan und María do Mar Castro Varela

32

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bevölkerungen der kolonisierten Länder über Jahrhunderte unterwarf. Es
ist insoweit politisch klug, die historische Amnesie des Westens zu fokussie‐
ren – eine Geschichtsvergessenheit, die den globalen Norden weiterhin in
dem Glauben lässt, er sei moralisch dazu verpflichtet, den Unterjochten in
den postkolonialen Räumen zur Hilfe zu eilen. Erneut wiederholt sich die
Annahme der längst vergangen geglaubten kolonialen Zivilisierungsmissi‐
on, die davon ausgeht, dass eine Intervention in die postkolonialen Länder
als ein ethischer verantwortungsvoller Akt zu verstehen sei.22

In Richtung einer anderen Menschenrechtspolitik fordert Spivak eine
Veränderung des Verständnisses von Verantwortung als einer Pflicht des
Stärkeren für den Anderen hin zu einer Verantwortung gegenüber dem
Anderen.23 Hier ist es wichtig, nicht zu vergessen, dass Spivak zwischen
kulturellen Systemen, die auf Verantwortung basieren (responsibility-based
cultures), und Systemen, denen Rechte zugrunde liegen (rights-based cul‐
tures), unterscheidet.24 Spivak führt das islamische Konzept al-haq ein,
welches sie als „para-individuelle strukturelle Verantwortung beschreibt.25

In dieses werden wir, so Spivak, schlicht hineingeboren. Die nun doppelte
Bedeutung von al-haq als Recht einerseits und Verantwortung andererseits
sieht Spivak als einen von den präkapitalistischen Kulturen geteilten Impe‐
rativ, welcher nicht in eurozentrischer Manier verstanden werden solle,
sondern einen Raum für die unmögliche Aufgabe eröffne, eine Kollektivität
zwischen den Gebenden und Empfangenen von Rechten zu bilden.26 „Un‐
ser Recht, unsere Wahrheit besteht darin, verantwortlich zu sein, und zwar
in strukturell spezifischer Art und Weise.“27

IV. Menschenrechte als Pharmakon

In den letzten Jahren wurde eine kontroverse Debatte um die Frage geführt,
ob postkoloniale Studien, welche sich unter anderem auf die Schriften
und Paradigmen der Aufklärung berufen, einen unguten Eurozentrismus
reproduzieren. Besonders Vertreter_innen der US-amerikanischen Latein‐

22 Kapoor, Development (Fn. 14), S. 36.
23 Kapoor, Development (Fn. 14), S. 28.
24 Spivak, Feminism (Fn. 17), S. 180.
25 G. Spivak, Imperatives to Re-Imagine the Planet/Imperative zur Neuerfindung des

Planeten, hrsg. von Willi Goetschel, Wien 1999, S. 55.
26 Spivak, Imperatives (Fn. 25), S. 55 ff.
27 Spivak, Imperatives (Fn. 25), S. 5.

Die Universalität der Menschenrechte überdenken

33

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


amerikanistik – wie etwa Walter Mignolo oder Ramón Grosfoguel – lehnen
die Schriften der europäischen Aufklärung kategorisch als Vorboten von
Ausbeutung und Zerstörung in Form von Kolonialismus und Kapitalismus
ab und kritisieren die ideologische Löschung anderer Wissensformen.28 Sie
sprechen von hohlen Behauptungen mit emanzipatorischem Charakter der
Aufklärungsschriften und plädieren stattdessen für eine (Rück-)Besinnung
auf indigene Kosmologien und Wissensbestände, welche, so die dekolonia‐
len Autor_innen, nicht durch Kolonialismus und Modernität kontaminiert
seien.

Vertreter_innen der Frankfurter Schule beklagen hingegen, dass die post‐
koloniale Kritik emanzipatorische Ideale aufgäbe.29 Anders als die dekolo‐
nialen Theoretiker_innen befürchten sie ein Ende der Kritischen Theorie,
sollte der normative erkenntnistheoretische Fundamentalismus derselben
hinterfragt werden. Dagegen weisen postkoloniale Denker_innen auf die
Gewaltsamkeit eines solchermaßen fundamentalistischen Verständnisses
von Normativität hin. Normativen Theorien folgend, brauche die Kritische
Theorie Prinzipien von Fortschritt und Entwicklung als zukunftsgerichtete
Ideen von Perfektion und Verbesserung, um kritisch zu agieren. Normen
wären dementsprechend moralisch-politische Imperative, die gerechtere
politische Ordnungen inspirierten. Ein Aufgeben dieser normativen Ver‐
pflichtungen könne nur als historischer Pessimismus interpretiert werden.
Postkoloniale Studien werden aufgrund ihrer Infragestellung der emanzipa‐
torischen Funktion von Normen wie Menschenrechten, Säkularismus und
Demokratie als unkritisch in ihren Analysen beurteilt. Im Gegenzug wer‐
den unhinterfragte Ideen von Fortschritt, Entwicklung und Rationalität, die
dem normativen erkenntnistheoretischen Fundamentalismus zugrunde lie‐
gen, von postkolonialen Theoretiker_innen als koloniale Rechtfertigungs‐
narrative beschrieben. Dies lässt eine breite Kluft zwischen der Kritischen
Theorie und postkolonialen Studien sichtbar werden. Einerseits bezichtigen
erstere letztere eines normativen Nihilismus und Relativismus und argu‐
mentieren, dass anti-fundamentalistische Normativitätsvorstellungen nicht
wirklich kritisch sein könnten und beurteilen den Kryptonormativismus
französischer Poststrukturalist_innen als negativen Einfluss auf die postko‐

28 W. Mignolo, The Darker Side of the Renaissance. Literacy, Territoriality and Colo‐
nization, Michigan 1995; R. Grosfoguel, The Epistemic Turn. Beyond political-econo‐
my paradigms, Cultural Studies 2007, 211 ff.

29 A. Allen, The End of Progress. Decolonizing the Normative Foundations of Critical
Theory, New York 2016, S. 11.

Nikita Dhawan und María do Mar Castro Varela

34

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


loniale Theorieproduktion.30 Die postkoloniale Theorie wiederum bezich‐
tigt die Kritische Theorie normativer Gewalt und schlägt eine kontingente
Normativität vor, welche von Ambivalenz, Differenz und Diversität geprägt
sei und entsprechend den postkolonialen Bedingungen zuträglicher sei.

Es ist auch unsere Meinung, dass eine unkritische Festlegung auf einen
normativen erkenntnistheoretischen Fundamentalismus das gewaltvolle Er‐
be des europäischen Kolonialismus letztlich leugnet und die Konsequenzen
unsichtbar macht. Trotzdem kann das Gegengift zum Eurozentrismus und
Imperialismus weder ein naiver Nativismus noch eine kategorische Negie‐
rung jeder normativen aufklärerischen Theoriebildung sein, wie dies eini‐
ge dekoloniale Theoretiker_innen vorschlagen. Stattdessen schlagen wir,
einer postkolonialen Perspektive folgend, eine Pluralisierung und Diversi‐
fizierung der Narrative normativer Legitimität vor. Wie postkolonial-quee‐
re Feminist_innen überzeugend zeigen konnten, sind normative Verpflich‐
tungen auch ohne Rückgriff auf fundamentalistische Prämissen möglich.
Entgegen der rigorosen Annahme normativer Theoretiker_innen, dass Kri‐
tik eines normativen erkenntnistheoretischen Fundamentalismus bedürfe,
argumentieren wir, dass postkoloniale Theorien über eine nicht-fundamen‐
talistische Herangehensweise an normative Legitimität die Konturen des
Kritischen rekonfigurieren können. Anstatt also zu behaupten, dass norma‐
tive Standards zwangsläufig durch universelle Prinzipien untermauert sein
müssen, werden die Ungewissheiten und Dilemmata normativer Prinzipi‐
en akzeptiert und umrissen. Aufgrund des Umstands, dass eurozentrische
Narrative legitimierender Normativität einhergehen mit einer Abwertung
und Disqualifikation außereuropäischer normativer Prinzipien, zeigen sich
universelle normative Prinzipien als provinziell und exkludierend. Selbstge‐
recht verfestigen sie die angebliche Überlegenheit europäischer normativer
Prinzipien als fortschrittlicher und mithin als Maßstab für die Bewertung
außereuropäischer Gesellschaften, epistemischer Ordnungen und Prakti‐
ken. Es scheint uns wichtig zu verdeutlichen, dass postkoloniale Theorie
nicht als Gegnerin einer normativen kritischen Theorie verstanden werden
kann, indes die Normativität der Aufklärung von ihren destruktiven und
regressiven Tendenzen befreien möchte, indem sie den Eurozentrismus der
Aufklärung offenlegt.31 Das normative Erbe der Aufklärung ist höchst ambi‐
valent und widersprüchlich: geprägt von Barbarismus und Zivilität, Beherr‐

30 Allen, The End (Fn. 29), S. 11.
31 N. Dhawan, Die Aufklärung retten: Postkoloniale Interventionen, Zeitschrift für Poli‐

tische Theorie 2016, 249 ff.

Die Universalität der Menschenrechte überdenken

35

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schung und Emanzipation. Weil uns unsere normativen Verpflichtungen zu
dem machen, was uns als Individuen und Gesellschaften ausmacht, muss
eine Dekolonisierung, die von einer postkolonial-queer-feministischen kri‐
tischen Theorie ausgeht, Möglichkeiten erschließen, eine rekonfigurierte
Normativität zu skizzieren. Diese muss die Grenzen unserer selbstverständ‐
lichsten Gewohnheiten mit Blick auf unser Wissen, Tun und Sein zu hinter‐
fragen wissen.

Die Kritik an den durch die Aufklärung inspirierten Menschenrechten
bedeutet mithin keineswegs, dass die Idee der Menschrechte an und für
sich abgelehnt wird. Die postkoloniale Kritik der Aufklärung bleibt in
einem performativen Widerspruch gefangen, weil sie ihr kritisches Vokabu‐
lar vom Zielobjekt ihrer Kritik geerbt hat. Der Historiker Dipesh Chakrab‐
arty bemerket in diesem Zusammenhang in einem Brief an den Schriftstel‐
ler Amitav Ghosh pointiert:

“Die Anerkennung dessen, was wir den Aufklärungsideen schulden,
bedeutet nicht sich beim Kolonialismus dafür zu bedanken, uns diese
gebracht zu haben”.32

Dies hat zweifelsfrei Auswirkungen auf die Beziehung postkolonialer Theo‐
retiker_innen zu den von der Aufklärung bereitgestellten Werkzeugen der
Kritik. Chakrabarty beschreibt dies als die Herausforderung, mit der Ironie
klarzukommen, dass die Aufklärung uns die effektivsten Werkzeuge liefert,
um am gewaltvollen Erbe der Aufklärung Kritik zu üben.

Spivak beschreibt den Zugang zur europäischen Aufklärung durch Ko‐
lonisierung zugespitzt als eine „befähigende Verletzung“ und schlägt vor,
diese strategisch zu nutzen, auch wenn selbstredend die Verletzung neu ver‐
handelt werden muss.33 Um dies zu verdeutlichen, charakterisiert sie den
Postkolonialismus als „Kind einer Vergewaltigung“. Die Herausforderung
besteht dabei darin, ein aus einer Vergewaltigung hervorgegangenes Kind
lieben zu lernen.34 Spivak erinnert uns daran, dass marginalisierte soziale
Gruppen sich innerhalb des Diskurses der Aufklärung bewegen, wenn sie
bürgerliche und politische Rechte einfordern. Daher lehnt sie eine kategori‐
sche Zurückweisung der Aufklärung ab und plädiert stattdessen für einen

32 A. Ghosh/D. Chakrabarty, A Correspondence on Provincializing Europe, Radical
History Review 2002, 146 (164).

33 Spivak, Righting Wrongs (Fn. 19), 263
34 Spivak, Righting Wrongs (Fn. 19), 279.

Nikita Dhawan und María do Mar Castro Varela

36

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Umgang mit den Schriften der Aufklärung, der darin bestehe „sie
von unten zu gebrauchen“ (ab-use).35

„Um ihre guten Strukturen, für alle bewohnbar zu machen, muss ich die
Aufklärung für das öffnen, was durch sie ausgeschlossen werden sollte –
aber nicht in einer unkritischen Weise“.36

Im Gegensatz zu einer kulturrelativistischen Anklage gegen das Erbe der
Aufklärung oder einer ethnozentrischen Suche nach reinen nicht-westli‐
chen Wissenssystemen,37 scheint es uns, in Anlehnung an Spivak, vielver‐
sprechender, die Verflechtungen von westlichen mit nicht-westlichen Theo‐
rieproduktionen zu untersuchen. In diesem Zusammenhang sind folgende
Fragen von Interesse: Wie kann mit dem Paradoxon umgegangen werden,
dass die Aufklärung, trotz ihrer Ausrichtung auf das weiße, männliche
bürgerliche Subjekt, für kritische Analysen weiterhin unverzichtbar bleibt?
So wurde etwa in vielen postkolonialen Kontexten die Erfahrung gemacht,
dass die Kritik an der Moderne zu einer Stärkung von konservativen und
nationalistischen Ordnungen geführt hat. Es muss untersucht werden, wie
die Thesen, Konzepte und Annahmen der europäischen Aufklärung über
die Grenzen Europas hinaus befördert werden können, um den ehemalig
kolonisierten Subjekten zu dienen, ihr eigenes Verständnis von Demokratie,
Recht und Freiheit zu erarbeiten.

Trotz ihrer implizit eurozentrischen und androzentrischen Ausrichtung
müssen wir konstatieren, dass die Aufklärungsideale unverzichtbar bleiben;
wir können diese „nicht nicht wollen“, so Spivak, obwohl wir ihre erzwun‐
gene Mobilisierung im Dienste der weitergehenden Rechtfertigung des Im‐
perialismus einer ständigen Kritik unterziehen müssen. Spivak versteht das
Erbe der Aufklärung, also auch die Normen, die die Menschenrechte infor‐
mieren als Pharmakon, Gift und Arznei zugleich ist. Die Herausforderung
besteht nun darin, im Umgang mit den Menschenrechten dieselben von
Gift in Medizin zu verwandeln. Damit dies gelingt, ist es unabdingbar,
dass die gewalttätige Geschichte Europas, die im Erbe der Aufklärung wi‐
derhallt, reflektiert und herausgefordert wird. Weder eine Leugnung der
Gewalt noch der zwecklose Versuch der Geschichte zu entkommen, in dem

35 Spivak, Other Asias (Fn. 18), S. 18.
36 Spivak, Righting Wrongs (Fn. 19), 259.
37 B. de Sousa Santos (Hrsg.), Another Knowledge Is Possible: Beyond Northern Episte‐

mologies, London/New York 2008.

Die Universalität der Menschenrechte überdenken

37

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine längst vergangene vorkoloniale Zeit romantisiert wird, wird letztend‐
lich Erfolg zeitigen.

Nikita Dhawan und María do Mar Castro Varela

38

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23 - am 18.01.2026, 09:39:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Menschrechte im Kreuzfeuer der Kritik
	II. Postkoloniale Menschenrechtskritik
	III. Von der (Un)Möglichkeit Unrecht zu richten
	IV. Menschenrechte als Pharmakon

