
Zwischen türkischer, turkestanischer  
und usbekischer Identität?  
Usbekische Migranten in Istanbul 

Anke Bentzin 

„The Özbek from the Soviet Union appear to be the best example of a group 
which is now on its way toward total assimilation in Turkey; some of them nev-
ertheless defend their identity and play leading roles in Turkestani organizations“ 
(Svanberg 1989: 592f.). 

Diese 1989 vom schwedischen Ethnologen Ingvar Svanberg gestellte Prognose 
teilen auch andere Autoren, die sich mit usbekischen Migranten in der Türkei 
beschäftigen (u.a. Bezanis 1994; Cosnahan 1991; Svanberg 1989). Der folgende 
Beitrag widerlegt diese These zwar nicht, zeigt aber, dass sich nach der Auflösung 
der Sowjetunion parallel zum vermeintlich vollständigen Assimilationsprozess 
der usbekischen Gruppe in der Türkei Identitäten wandeln, revitalisieren und 
neu herausbilden konnten. Bevor veranschaulicht wird, wie sich diese Identitäten 
auf öffentlicher und informeller Ebene artikulieren, soll zunächst ein Kurzpor-
trait der usbekischen Gemeinde in der Türkei gezeichnet werden. Dies erfolgt un-
ter besonderer Berücksichtigung des historisch-politischen Hintergrunds ihrer 
Migration in die Türkei, denn darauf gründet sich weitgehend der heterogene 
Charakter dieser Gruppe. 

Die usbekische Gemeinde in der Türkei 

Die Existenz einer usbekischen Gemeinde in der Türkei ist das Resultat diverser 
Flucht- und Emigrationsbewegungen aus dem als Turkestan bezeichneten Teil 
Zentralasiens. Aus ihrer Herkunftsregion leitet sich die von den emigrierten Us-
beken favorisierte Eigenbezeichnung Türkistanlı, aus Turkestan stammend, ab. 
Unter dem Oberbegriff Türkistanlı subsumieren sich neben den Usbeken auch die 
aus Turkestan in die Türkei eingewanderten türksprachigen Kasachen, Kirgisen 
und Uiguren. 

Konkrete und verlässliche statistische Daten über die Größe der usbekischen 
Gruppe in der Türkei liegen nicht vor. Schätzungen der turkestanischen Ge-
meinde zufolge ist die Türkei mit 150 000 Turkestanern das Land mit der größ-
ten turkestanischen Emigrantengemeinde (Kocao lu 2000: 121). Da die Angaben 
von community-Mitgliedern in der Regel zu hoch angesetzt sind, ist ihnen gegen-
über Skepsis geboten. In einer Monographie über die im Ausland lebenden Us-
beken wird von 20 000 bis 175 000 Usbeken in der Türkei gesprochen (Hayitov 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235 - am 22.01.2026, 06:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 236 

1992: 20). Möglicherweise kommt Lowell Bezanis Angabe von 50 000 Migranten 
aus Westturkestan der realen Situation am nächsten (Bezanis 1994: 159).1

Hintergrund der Migration 

Bereits im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts kam die erste Gruppe von usbeki-
schen Migranten ins Osmanische Reich bzw. in die junge türkische Republik. Sie 
bestand aus politischen Aktivisten sowie Studenten und Akademikern, die zur 
Ausbildung in die Türkei und nach Europa delegiert worden waren. Die Entwick-
lungen in der Heimat veranlassten viele von ihnen, nicht zurückzukehren, son-
dern entweder in der Türkei oder in Europa zu bleiben bzw. von dort in die Tür-
kei zu ziehen (Bezanis 1994: 159; Bıçakcı 1996: 35ff.; Kocao lu 2000). Mehrere 
dieser ersten Migranten aus Turkestan nahmen rege am akademischen, geistigen 
und publizistischen Leben des Osmanischen Reiches und der Republik Türkei 
teil.2 Die Zahl der in der Türkei lebenden Usbeken wäre vermutlich weitaus hö-
her, hätten die in den 1920er Jahren unternommenen Bestrebungen eines füh-
renden turkestanischen Emigranten3 realisiert werden können. Sein Plan einer 
großangelegten Einwanderung aus Zentralasien, ähnlich der Aufnahme der Mus-
lime vom Balkan,4 soll allerdings von Atatürk abgelehnt worden sein (Bezanis 
1994: 66). 

Die Einwanderungswellen in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts sind da-
durch gekennzeichnet, dass die turkestanischen Migranten nicht direkt aus der 
Heimatregion, sondern nach einem oft mehrjährigen Aufenthalt in einem ande-
ren Land oder gar in mehreren Staaten in die Türkei kamen. So zogen nach 1948 
ungefähr hundert turkestanische, unter ihnen einige usbekische Familien aus 
Deutschland in die Türkei. Nach Deutschland waren sie zuvor entweder als Stu-
denten, als Flüchtlinge vor der Sowjetmacht oder als Kriegsgefangene gelangt. 
Viele von ihnen hatten in der Turkestanischen Legion der Wehrmacht gedient 
(von zur Mühlen 1971). Obwohl das im Februar 1945 geschlossene Abkommen 
von Jalta ihre Ausweisung aus Europa und ihre Rückführung in die UdSSR ver-

1  Diese Zahl von Bezanis bezieht sich auf Migranten aus Westturkestan. Man kann davon 
ausgehen, dass es sich dabei mehrheitlich um Usbeken handelt.

2  Während über das Wirken der politisch und publizistisch aktiven Turkestaner mehrere 
Veröffentlichungen informieren (z.B. Adam 2002; Andican 2003; Bezanis 1994; Kocao lu
1998, 1999, 2000), liegt nur eine, zudem unveröffentlichte, Studie explizit zu den Usbeken 
in der Türkei vor (Bıçakcı 1996). 

3 Bezanis bezieht sich hier auf ältere Quellen, denen zufolge Dr. Mecit Bey, Präsident der 
Jugendvereinigung der turkestanischen Türken (Türkistan Türkleri Gençler Birli i), Atatürk 
persönlich gekannt und ihm die Einwanderungspläne unterbreitet haben soll (Bezanis 
1994: 91, Fußnote 24). 

4  Im Zuge der Gründung der Republik im Jahr 1923 schloss die Türkei ein Abkommen über 
den Bevölkerungsaustausch mit Griechenland sowie Verträge mit Bulgarien und Rumänien 
und erlebte seitdem die Zuwanderung Hunderttausender Türken vom Balkan. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235 - am 22.01.2026, 06:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN TÜRKISCHER, TURKESTANISCHER UND USBEKISCHER IDENTITÄT? 237 

langte, waren einige von ihnen in europäischen Flüchtlingslagern, andere in 
Westdeutschland geblieben und später in die Türkei gezogen. Angehörige dieser 
Gruppe bzw. ihre Nachkommen wohnen in den Städten Istanbul (1980: ca. 250 
Haushalte), Izmir und Ankara (Svanberg 1989: 594; Bezanis 1994: 159). 

Die Mehrzahl der Usbeken kam aus Afghanistan in die Türkei. Die erste von 
dort über Pakistan oder Indien eingewanderte Gruppe kam 1952. Sie setzte sich 
aus Usbeken zusammmen, die ihr Heim zwischen 1917 und den 1930er Jahren in 
Richtung Nordafghanistan verlassen und sich in den dort von Usbeken besiedel-
ten Gebieten niedergelassen hatten. Sie waren vor Verfolgung, Deportation, Kol-
lektivierung, antireligiösen Maßnahmen oder vor der Hungersnot der frühen 
1930er Jahre geflohen. Zwischen 1950 und 1958 sollen aus Turkestan 884 Famili-
en (2 688 Personen) in die Türkei eingewandert sein. Während 564 Familien als 
iskânlı göçmen offiziell angesiedelt wurden, haben sich 320 Familien als unabhän-
gige Migranten (serbest göçmen) in der Türkei niedergelassen (Adatepe 1959: 194).5

Die Türkei förderte die berufliche Integration der Flüchtlinge türkischer Herkunft 
mit Integrationskursen. Ende der 1950er Jahre befand man, dass bei den turkesta-
nischen Einwanderern insbesondere in den Türkisch-Lese- und Schreibkursen so-
wie im Nähen, Teppichweben und in der Tischlerausbildung zufriedenstellende 
Ergebnisse erzielt werden konnten. Diese Turkestaner, die in den Provinzen 
Ni de, Konya und Kayseri angesiedelt wurden, haben sich türkischen Quellen zu-
folge dank der in den Kursen erworbenen Fertigkeiten gut in die regionalen Märk-
te integriert (Adatepe 1959: 191). 

Auch die nächste Einwanderungswelle Anfang der 1980er Jahre führte Usbe-
ken, die zuvor in Afghanistan gelebt hatten, in die Türkei. Die 1979 eingeleitete 
sowjetische Militärintervention in Afghanistan hatte zunächst ihre Flucht nach 
Pakistan ausgelöst. Ein 1982 verabschiedetes Gesetz6 ebnete den Weg für die 
Aufnahme von Flüchtlingen türkischer Herkunft aus pakistanischen Flüchtlings-
lagern. Im August 1982 beschloss die türkische Regierung, ca. 4 3507 Flüchtlinge 
türkischer Herkunft aus Pakistan aufzunehmen. Noch im gleichen Monat er-
reichten die ersten 366 Flüchtlinge über eine von der staatlichen türkischen Flug-
gesellschaft zwischen Karachi und Adana eingerichtete Luftbrücke die Türkei. 
Der Innenminister der Türkei und die türkische Presse hießen sie „in einer emo-

                                                                                         
5  Vom administrativen Gesichtspunkt wurden zwei Gruppen von Migranten unterschieden: 

Als serbest göçmen wurden die unabhängigen Migranten bezeichnet, die auf eigene Initiative 
in Türkei gekommen waren. Die iskânlı göçmen waren die offiziell angesiedelten Migranten, 
deren Niederlassung mit Unterstützung offizieller Einrichtungen erfolgte (Svanberg 1989: 
591). Zwischen 1950 und 1958 wurden 226 Familien in der Provinz Ni de, 72 Familien in 
der Provinz Konya, 104 Familien in der Provinz Kayseri, 160 Familien in der Provinz  
Manisa und 2 Familien in der Provinz Sakarya offiziell angesiedelt (Adatepe 1959: 193f.; 
Öktem 1959: 212).  

6  Gesetz Nr. 2641 vom 17.03.1982.  
7  Leichte Abweichungen bei den Zahlenangaben: 4 352 (Svanberg 1989: 599) bzw. 4 351 

(Denker 1983: 89). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235 - am 22.01.2026, 06:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 238 

tionsgeladenen Zeremonie“ herzlich willkommen (Franz 1994: 279). Über diese 
Luftbrücke flogen letztendlich 3 811 Flüchtlinge türkischer Herkunft, mehrheit-
lich Usbeken, in die Türkei. Sie erhielten Unterstützung aus einem Umsiedlungs-
fond von fünf Millionen USD sowie die Genehmigung, mobilen Besitz zollfrei 
zu importieren. Die Neuankömmlinge wurden auf verschiedene Provinzen ver-
teilt,8 in staatseigenen Wohnungen untergebracht und erhielten eine finanzielle 
Beihilfe, die etwa dem Mindestnettoeinkommen eines Tarifarbeiters entsprach. 
Bereits im Dezember 1982 wurden die ersten 224 Ansiedler eingebürgert. Im 
Laufe des Jahres 1983 erfolgte dann die Einbürgerung der restlichen Flüchtlinge. 
Nach 1983 folgten weitere türkischstämmige Familien aus Afghanistan auf eigene 
Kosten, die sich vor allem im Istanbuler Stadtteil Zeytinburnu niederließen, der 
sich bereits als Wohngebiet für turkestanische Migranten etabliert hatte.9 Im 
Herbst 1987 sollen ca. 4 500 türkstämmige Migranten aus Afghanistan in der 
Türkei ansässig gewesen sein. Ihre Zahl soll sich bis 1990 auf 7 000 Personen er-
höht haben (Franz 1988: 67f.; Franz 1994: 279ff.). 

Seit der Erlangung der Unabhängigkeit Usbekistans im Jahre 1991 sind drei 
Gruppen von Usbeken in die Türkei gekommen, deren Aufenthalt allerdings nur 
vorübergehend war bzw. ist. Mitte der 1990er Jahre gewährte die Türkei den Vor-
sitzenden zweier usbekischer Oppositionsparteien Asyl, Abdurrahim Polat (Ein-
heit/Birlik) und Muhammad Salih (Freiheit/Erk). Ihre Aufnahme durch die Tür-
kei löste eine politische Krise zwischen beiden Staaten aus. Auf Druck Usbeki-
stans wies Ankara 1998 schließlich die beiden Oppositionspolitiker aus. Die nach 
der Unabhängigkeit zum Studium in die Türkei gekommenen Studenten wurden 
aus Furcht vor dem Einfluss der im türkischen Exil lebenden usbekischen Oppo-
sitionellen von der usbekischen Regierung zurückgerufen.10 Die Mehrheit der 
heute mit einem Touristenvisum in die Türkei einreisenden Usbeken kommt 
zum Arbeiten. Viele dieser Usbeken betreiben den so genannten Kofferhandel. 
Einige arbeiten in Geschäften der in Istanbul ansässigen Usbeken, oder als 
Haushaltshilfe und als Kindermädchen in den usbekischen Familien, um deren 
Kinder in Usbekisch zu unterrichten. 

Usbeken in Istanbul 

Der Fokus der folgenden Ausführungen liegt auf den heute in Istanbul ansässi-
gen Usbeken, die oder deren Eltern bis Mitte der 1950er Jahre in die Türkei ein-

8  1980 hatten bereits ca. 280 Familien in Istanbul gelebt, 50 in Adana. In Hatay wurden 172 
usbekische Haushalte, in der Region Urfa 180 Usbeken und in Gaziantep 60 usbekische 
Familien angesiedelt (Franz 1988: 67; Andrews 1993: 353). 

9  Unter diesen ungefähr 80 Haushalten sind neben usbekischen auch turkmenische und ka-
sachische Familien (Franz 1988: 68). 

10  Zwischen 1992 und 1998 haben 1 638 Studenten aus Usbekistan an türkischen Universitä-
ten studiert (Balcı 2003). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235 - am 22.01.2026, 06:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN TÜRKISCHER, TURKESTANISCHER UND USBEKISCHER IDENTITÄT? 239 

gewandert waren. Die Erfahrung von Flucht und mehrfacher Migration hat sich 
tief in ihr kollektives Gedächtnis eingeprägt. Zahlreiche, heute in Istanbul ansäs-
sige Usbeken lebten zwischenzeitlich einige Jahre in den USA, in Saudi-Arabien 
oder in Deutschland. Ihre letzte Migration erlebten viele jedoch innerhalb der 
Türkei. Der allgemeine Trend der Binnenmigration hat auch usbekische Familien 
aus den ländlichen Regionen, in denen sie sich nach ihrer Ankunft in der Türkei 
niedergelassen hatten, in die Metropole am Bosporus geführt. Hier leben sie 
mehrheitlich in den Stadteilen Merter, Güngören, Güne li, Ataköy, Bakırköy, 
Zeytinburnu und Bahçelievler, die sich alle im europäischen Teil und in unmit-
telbarer Nähe zueinander befinden. Die Nachbarschaft der Landsleute wird ge-
sucht, und man bemüht sich, auch unter den Bedingungen der Großstadt den 
regelmäßigen Kontakt untereinander zu pflegen. 

Die frühen Migranten waren Studenten, Lehrer und Verwaltungsbeamte. Die 
in den 1950er und 1980er Jahren eingewanderten Usbeken waren zumeist 
Handwerker und Händler, die in den türkischen Siedlungsgebieten Handel und 
Landwirtschaft zu treiben begannen. Die Usbeken in Istanbul sind vor allem in 
akademischen Berufen oder im Handel tätig.11 Die Mehrheit der usbekischen 
Familien gehört heute der türkischen Mittelschicht an. In den Gesprächen mit 
ihnen wurde immer wieder der zentrale Stellenwert von Bildung deutlich. Eine 
gute Ausbildung impliziert sozialen Aufstieg und Anerkennung und wird auch 
als Beitrag zur Entwicklung der usbekischen Gemeinde in der Türkei gesehen. In 
der traditionellen usbekischen Gesellschaft unüblich, gehören Studium und Be-
rufstätigkeit für usbekische Frauen in der Türkei heute zunehmend zum Lebens-
entwurf.

Anpassung und Abgrenzung: Identitäten 

Zur Herausarbeitung von Identifikationsmodellen habe ich zwei Bereiche unter-
sucht, in denen Identitäten sich auf unterschiedliche Weise artikulieren: 

– Die öffentliche Ebene: Wie und mit welchen Mitteln stellt sich die Gemeinde 
selbst nach außen dar? In die Analyse habe ich hier die Tätigkeit des Vereins 
der usbekischen Migranten, die Zeitschrift Türkistan und die Internetplattform 
der Gruppe einbezogen. Dabei habe ich den untersuchten Zeitraum auf die 
Aktivitäten seit den 1980er Jahren begrenzt, da dieser Zeitpunkt in mehrfacher 
Hinsicht eine Zäsur darstellte. In der Herkunftsregion der usbekischen Mi-
granten kündigten sich gravierende strukturelle und politische Veränderungen 
an, und auch die liberalere Atmosphäre in der Türkei ermöglichte zunehmend 
einen öffentlichen Diskurs über Fragen der Identität. 

                                                                                         
11  Vor allem im Bereich der Textilwaren, häufig als Familienunternehmen. Usbeken betreiben 

in Istanbul aber auch Apotheken, Baufirmen und Werkstätten.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235 - am 22.01.2026, 06:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 240 

– Die informelle Ebene: Sie umfasst das Alltagsleben. Anhand von ausgewählten
Bereichen wie Sprache, Alltagskultur, Generationsverhältnis und informeller
Netzwerke lässt sich darstellen, wie Usbeken Identitäten bewahren, entwickeln
und miteinander kombinieren. Die Ergebnisse basieren weitgehend auf den
zwischen 2000 und 2002 in meiner Feldforschung in zahlreichen informellen
Gesprächen, lebensgeschichtlichen Interviews und teilnehmenden Beobach-
tungen erhobenen Daten.

Die Türkei als zweite Heimat 

Die Frage nach der Identität wurde in den Interviews häufig mit einem selbstver-
ständlichen „Türküm“ (Ich bin Türke/Türkin) beantwortet.12 Diese Antwort im-
pliziert drei Identifikationsebenen: die Staatsbürgerschaft, die Zugehörigkeit zur 
Gruppe der Türkvölker und das Bekenntnis zur Türkei als Heimat. 

Die Mehrheit der in der Türkei lebenden Usbeken besitzt die türkische Staats-
bürgerschaft. Die Veröffentlichungen und Aussagen von usbekischen Emigranten 
bringen sicherlich auch aufgrund dieses Status stets Dankbarkeit gegenüber und 
Verbundenheit mit der Türkei zum Ausdruck. 

Entsprechend ihrem nationalstaatlichen Verständnis, das ethnische und natio-
nale Subidentitäten von Bevölkerungsgruppen generell ausblendet, gelten die 
Usbeken in der Türkei als Türken. Der gemeinsame Bezugsrahmen ist im Falle 
der Usbeken durch die Zugehörigkeit zur Gruppe der Türkvölker gegeben. Die 
Migranten bekunden diese Zugehörigkeit, indem sie von sich als Özbek Türkleri,
usbekischen Türken,13 sprechen oder den Ausdruck Türk Dünyası, die türkische 
Welt, verwenden. Die Türkei ihrerseits betont als Ursprung der Türken Zentral-
asien und hat die Einwanderung türksprachiger Gruppen aus Zentralasien und 
vom Balkan zur Konsolidierung des türkischen Charakters des Staates gezielt ein-
gesetzt.

Die usbekischen Einwanderer sehen in der Türkei ihre (zweite) Heimat (va-
tan/anavatan; yurt/anayurt) bzw. ihr Land (ikinci ülke/kendi memleket).14 Die Migra-
tion wird häufig als Weg „von der Heimat in die Heimat“ charakterisiert. Davon 
zeugen z.B. Veröffentlichungen mit dem Titel „Von der Heimat Turkestan in die 
Heimat Türkei“ (Anavatan Türkistan’dan Anavatan Türkiye’ye) (Donuk 1998). Eine 
wichtige Rolle bei der Herausbildung des Heimatgefühls gegenüber der Türkei 
spielen die Erfahrungen, die usbekische Migranten auf der Flucht und während 

12  „Ich bin zuerst Türke/in. Dann bin ich Usbeke/in“, Muazzam, Turan; „Ich bin ein turke-
stanischer Türke“, Sobir. 

13  „Ich fühle mich als usbekischer Türke“, Selahettin. 
14  „Die Türkei ist meine zweite Heimat“, Muazzam und Munise; „Unser Vaterland ist Turke-

stan. Unser Mutterland ist hier. [...] Die Türkei ist unser zweites Land, unsere Heimat“, 
Sobir; „Wir betrachten die Türkei als unser Land. [...] Unser Vaterland ist Turkestan. Unser 
Mutterland ist die Türkei“, Hakan.  

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235 - am 22.01.2026, 06:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN TÜRKISCHER, TURKESTANISCHER UND USBEKISCHER IDENTITÄT? 241 

des Aufenthalts in anderen Staaten gesammelt haben. Aus dem Wunsch, das 
Trauma der Flucht und des Verlustes von Angehörigen und Besitz zu überwin-
den, erklärt sich die Sehnsucht nach einem Neuanfang und einem sicheren 
Heim. Beides ermöglichte ihnen die Türkei, so die Migranten. Bildung und be-
ruflicher Erfolg haben sich dabei als wichtige Integrationsstrategien erwiesen und 
bringen Anerkennung über die eigene community hinaus. 

Auch die gä täk oder gap15 genannten Zusammenkünfte tragen zur Integration 
in die türkische Gesellschaft bei. Diese regelmäßigen geselligen Treffen von 
Männern derselben Altersgruppe dienen in Istanbul nicht nur der Pflege der 
Sprache und Kultur der Herkunftsregion und der Diskussion von gemeindebe-
zogenen und politischen Fragen. Die traditionelle zentralasiatische Institution 
gä täk fungiert hier als informelles Netzwerk, dessen Teilnehmer ihre berufliche 
und gesellschaftliche Stellung für die Bedürfnisse und das Wohl einzelner Ge-
meindemitglieder und Familien einzusetzen versuchen. 

Ungeachtet der Betonung der Gemeinsamkeiten zwischen türkischer und us-
bekischer Kultur gibt es insbesondere im Familien- und Gemeindeleben Abgren-
zungen zur türkischen Gesellschaft. Beispielsweise wurde als Unterschied der in 
der usbekischen Gesellschaft gepflegte große Respekt gegenüber Eltern, Älteren 
und gegenüber den Ehepartnern besonders hervorgehoben.16 Auch im modernen 
Istanbul legen usbekische Eltern Wert darauf, dass ihre Kinder sie mit Sie anspre-
chen, sich erheben, wenn sie den Raum betreten und nicht in ihrer Gegenwart 
rauchen. Unter Ehepartnern ist es ebenfalls nicht selten üblich, sich mit dem re-
spektvollen Sie anzureden.17 Die türkische Gesellschaft wird im Vergleich zur us-
bekischen als modern‚ verwestlicht und weniger herzlich angesehen, wobei be-
rücksichtigt werden muss, dass die Migranten in der kosmopolitischen Atmo-
sphäre Istanbuls leben und den Vergleich zu einer usbekischen Gesellschaft zie-
hen, die sie vor Jahrzehnten verlassen haben. 

                                                                                         
15  Die Turkestaner in Istanbul benutzen häufiger die tadschikische Bezeichnung gä täk (gash-

tan: umhergehen, hinübergehen) als die usbekische, aus dem Ferghanatal stammende Be-
zeichnung gap (Gespräch, Unterhaltung) (Snesarev 1963: 171). Ursprünglich handelte es 
sich bei gap/gä täk um eine Versammlung der männlichen Bevölkerung eines Dorfes, die 
nur im Winter stattfand. Auf diesen Treffen speisen die Männer gemeinsam, erörtern reli-
giöse Fragen sowie Probleme des Dorfes, singen, musizieren, tanzen und spielen. Regional 
verschieden kommen entweder alle Männer oder Gruppen von Männern derselben Alters-
gruppe zusammen. Gap wird heute in Usbekistan auch von Frauen abgehalten und hat 
sich dort unter Frauen sowie Männern zu „rotierenden Spargruppen“ mit feststehenden 
Regeln entwickelt. Hierbei werden die Zusammenkünfte dazu genutzt, um reihum Geld 
für die Teilnehmer zu sammeln. Die Summe erhält jeweils die Person, die das Treffen aus-
richtet (O.V. 1992; Berg 2000). In Istanbul treffen sich die turkestanischen Männer, ausge-
nommen in den Sommermonaten Juli, August, September, ein Mal im Monat, jeweils am 
Abend des ersten Samstags zum gä täk. An den Treffen nehmen auch Kasachen, Kirgisen, 
Türken sowie Gäste aus Zentralasien teil.  

16  „Bei uns ist der Respekt größer”, Halide. 
17  „Zueinander sagen wir nicht ‘du’. Wir sagen ‚Sie’”, Muazzam. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235 - am 22.01.2026, 06:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 242 

Zwischen Realität und Idee: Turkestanische Identität 

In der öffentlichen Repräsentation der usbekischen Gruppe dominiert die Selbst-
bezeichnung Turkestaner. Dies bringen der Vereinsname, die Publikationen und 
auch die Internetseite der Gemeinde zum Ausdruck. 

Die Istanbuler Usbeken haben sich von Anfang an in Vereinen organisiert. Ei-
ne explizit usbekische Vereinigung hat es jedoch bisher nicht gegeben.18 Damit 
betonten und bewahrten die Emigrantengemeinden aus Turkestan die supraeth-
nische Gruppenidentität Türkistanlı, Turkestaner (Kocao lu 2000: 124). Den ge-
genwärtig in Istanbul tätigen Turkestanischen Kultur- und Sozialhilfeverein 
(Türkistanlılar Kültür ve Sosyal Yardımla ma Derne i) gründeten 1984 Angehörige 
der zweiten Generation und engagierte Gemeindemitglieder um den Chirurgen 
und ANAP19-Politiker Professor Ahat Andican.20 In seiner Rede anlässlich der 
Gründung des Vereins formulierte Ahat Andican neue Aufgaben der Vereins- 
und Gemeindetätigkeit. Es sollte nun nicht mehr nur darum gehen, die eigene 
Existenz zu wahren und das Gemeindeleben aufrechtzuerhalten. In einer Zeit, in 
der sich einschneidende Veränderungen in der UdSSR abzeichneten, sollten Tur-
kestaner im Ausland aufhören zu „klagen, die Kommunisten hätten dies und je-
nes getan.“ Vielmehr sollten sie sich mit soliden wissenschaftlichen Arbeiten in 
der Welt Gehör verschaffen und sich nach Erlangung der Unabhängigkeit ihres 
Herkunftslandes für einen schnellen Aufbau der Beziehungen zwischen den zen-
tralasiatischen Republiken und den Ländern, in denen turkestanische Emigranten 
leben, engagieren (Andican 2003: 698f.). 

Dem Anliegen, einem türkischen und weltweiten Publikum „Informationen 
über die Turkestaner und die türkische Welt“ zu vermitteln, sollte auch das inof-
fizielle Sprachrohr des Vereins, die Zeitschrift Türkistan21 dienen (Türkistan 1988: 

18  Zu den Vereinigungen siehe Bezanis (1994) und Kocao lu (1998, 1999, 2000). Die Ein-
wanderer aus Ostturkestan organisieren sich in eigenen Vereinen, die ihre ostturkestanische 
Herkunft unterstreichen wie der Verein der ostturkestanischen Migranten (Do u Türkistan 
Göçmenler Derne i) oder die Ostturkestan-Stiftung (Do u Türkistan Vakfı). Lediglich die Ka-
sachen haben mit ihrer Stiftung der kasachischen Türken (Kazak Türkleri Vakfı) eine Stif-
tung gegründet, die ihre ethnische Herkunft hervorhebt.  

19  ANAP, Anavatan Partisi (Mutterlandspartei). Die liberal-konservative Partei wurde 1983 
von Turgut Özal gegründet. 

20  Die Gründer hatten zuvor dem turkestanischen Solidaritätsverein (Türkistanlılar Yardımla -
ma Derne i) angehört, der von 1954 bis 1976/77 in Istanbul existiert hatte. Der Verein
gründete sich zu einer Zeit, als Migranten aus Afghanistan in der Türkei ankamen, und 
diente ihnen als wichtiger Anlaufpunkt (Bezanis 1994: 160). 

21  Der genaue Titel der Zeitschrift lautet: Türkistan. Üç aylık ilmi siyasi-ekonomik kültürel dergi
(Turkestan. Eine vierteljährliche wissenschaftliche politisch-ökonomische Zeitschrift). Ih-
rem Anspruch, vierteljährlich zu erscheinen, wurde die Zeitschrift nur bedingt gerecht. Ihre 
Autoren waren neben den Nachkommen der turkestanischen Emigranten aus Afghanistan, 
der UdSSR und China auch türkische Akademiker. Türkistan richtete sich an ein türkisches 
Publikum, speziell an die türkistanische Gemeinde in der Türkei. In begrenzter Zahl sollen 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235 - am 22.01.2026, 06:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN TÜRKISCHER, TURKESTANISCHER UND USBEKISCHER IDENTITÄT? 243 

1). Das durchschnittlich 60 Seiten umfassende Magazin erschien zwischen 1988 
und 1995 und war damit die bisher langlebigste Zeitschrift unter den turkestani-
schen Periodika in der Türkei. Diese Zeitschriften und Zeitungen hätten, so Ti-
mur Kocao lu, die Idee Turkestans als national homeland und Symbol einer na-
tionalen Identität bewahrt, auch nachdem der Begriff durch das sowjetische Re-
gime nach 1925 und durch das chinesische Regime nach 1949 verboten worden 
war. Das Wiederauftauchen des Terminus Türkistan Mitte der 1980er Jahre als hi-
storischer Name Zentralasiens und als Titel von Periodika in den zentralasiati-
schen Sowjetrepubliken ist für Kocao lu ein Beleg für die Fortsetzung der Ver-
bindung zwischen vorsowjetischer, sowjetischer und postsowjetischer Zeit und 
den Emigrantengemeinden (Kocao lu 1998: 21). Anders als frühere Emigranten-
periodika beließen es die Autoren der Zeitschrift Türkistan nicht dabei, die Ver-
gangenheit zu beschwören, sondern versuchten, angesichts der sich andeutenden 
Veränderungen in der Herkunftsregion und der 1991 realisierten Unabhängigkeit, 
unter Namen wie Turkestanische Konföderation (Türkistan Konfederasyonu), Tur-
kestanische Union (Türkistan Birli i) oder Vereinigtes Turkestan (Birle ik Türkistan), 
Visionen für ein vereinigtes Turkestan zu entwickeln.22 Innerhalb der Rahmen-
themen Turkestan und Türkische Welt (Türk Dünyası) präsentierte sich die Zeit-
schrift inhaltlich ausgesprochen vielseitig. Einen Schwerpunkt bildeten aktuelle 
politische Themen, Ereignisse, Veröffentlichungen und Veranstaltungen.23 Neben 
Organisationen und Parteien wurden zeitgenössische und historische Persönlich-
keiten des kulturellen, akademischen und politischen Lebens vorgestellt. Erfah-
rungsberichte über den Besuch in der Heimat wurden ebenso abgedruckt wie In-
terviews mit führenden Gemeindemitgliedern, Akademikern und Politikern24

oder usbekische Erzählungen, Gedichte, Liedtexte und ein Fortsetzungsroman.25

Auch nationalistisch oder panturkistisch eingestellte Autoren aus Zentralasien 
kamen zu Wort und berichteten über die Situation und die Entwicklungen in der 
Heimat.26

                                                                                                                                                                                                                         

auch Hefte nach Usbekistan versandt worden sein. Abonnenten hatte das Blatt zudem in 
Pakistan, Saudi-Arabien, Deutschland und den USA. 

22  Siehe u.a. Artikel von Ahat Andican Orta Asya Türk Cumhuriyetlerinden “Birle ik Türkistan’a”
(Von den mittelasiatischen Türkrepubliken zu einem Vereinten Turkestan) und 21. Yüzyıla
do ru Türkistan Cumhuriyetleri (Die turkestanischen Republiken auf dem Weg ins 21. Jahr-
hundert. Türkistan 1993).

23  Beispielsweise die Ereignisse in Aserbaidschan und Afghanistan oder die Turkestan-
Kongresse. Das gesamte Heft 13 von Türkistan 1991 berichtete über den 1. Internationalen 
Turkestan-Kongress, 3.-5.12.91. 

24  Z.B. mit dem damaligen türkischen Ministerpräsidenten (1991-1993) und Staatspräsiden-
ten (1993-2000) Süleyman Demirel über die Türken ( lyaslan 1989). 

25  Timur Kocao lu übertrug den Roman Unsterbliche Klippen (Ölmez Kayalar) des usbekischen 
Autors Memedali Mahmudov in Lateinschrift, um ihn der Emigrantengemeinde zugäng-
lich zu machen. Zwischen 1939/40 und 1997 wurde in Usbekistan das kyrillische Alphabet 
verwendet.

26  Z.B. Artikel von Muhammed Salih „Nationalstolz” (Millî Gurur 1991) und „Vom Modell 
Turkestan zum chinesischen Modell “ (Türkistan Modelinden Çin Modeline 1993).  

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235 - am 22.01.2026, 06:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 244 

Neben dem Verein und dem Periodikum sollte auch die am 9. August 1990 
von führenden Vereinsmitgliedern gegründete Stiftung für Turkestan-Forschung 
(Türkistan Ara tırmaları Vakfı) das politische und akademische Engagement der 
Gemeinde unterstützen (Andican 2003: 701). Außerdem wurde eine verstärkte 
Lobbyarbeit in gesellschaftlich und politisch einflussreichen Kreisen der Türkei 
begonnen, um der Gruppe eine Stimme zu geben, Einladungen für bekannte 
Zentralasiaten in die Türkei zu erwirken und um in der türkischen Presse wahr-
genommen zu werden (Bezanis 1994: 161). Eine Zeit lang verfügte die Gemeinde 
mit Ahat Andican als einem der führenden Politiker der ANAP und Staatsmini-
ster für die Angelegenheiten der Türkrepubliken über eine einflussreiche Stimme 
in der türkischen Politik.27

Nach der Einstellung der Zeitschrift im Jahre 1995 war die Gemeinde zehn 
Jahre lang ohne öffentliches Sprachrohr.28 Anfang Mai 2005 traten Stiftung und 
Verein mit der Etablierung einer türkischsprachigen Internetseite erneut in die 
Öffentlichkeit.29 Gratulationen wie „Herzlichen Glückwunsch, dass Sie einen der 
wichtigsten Mängel der turkestanischen community in der Türkei behoben ha-
ben“30 bringen zum Ausdruck, dass mit der Gründung der Webseite ein lang er-
sehntes Forum eingerichtet wurde, das den Bedürfnissen der Emigrantengemein-
de nach Information und Vernetzung Rechnung trägt. Die Gestalter der Internet-
seite knüpfen deutlich erkennbar an die Traditionen und Inhalte von Türkistan
an. Turkistan und die Türkische Welt stehen auch hier thematisch im Zentrum 
mit zum Teil denselben Autoren wie in Türkistan. Einen wesentlich größeren 
Raum als in der Zeitschrift nehmen die Informationen über die Vereinstätigkeit 
und die Nachrichten aus der usbekischen Gemeinde ein. Zusammenfassungen 
und Fotos von Festen, Zusammenkünften und Veranstaltungen des Vereins, In-
formationen über Verlobungen, Hochzeiten, Studienabschlüsse und Todesfälle in 
der Gemeinde werden gegeben. Die Internetseite könnte sich zu einem vitalen 
Informations- und Diskussionsforum für die community entwickeln. Insbesondere 
durch das Engagement der jüngeren Generation31 könnte sie einen Beitrag zur 
Bewahrung der starken Binnenbindung in der Gemeinde leisten. Für diese Gene-
ration ist die Internetpräsenz zudem eine gute Gelegenheit, eigenständig aktiv zu 

27  Ahat Andican war in der Regierung Mesut Yılmaz (1997-1998) Staatsminster für die Ange-
legenheiten der Türkrepubliken (Türk Cumhuriyetleri ve Türk Toplulukları le li kilerden Sorum-
lu Devlet Bakanlı ı). Er war außerdem eine Zeit lang Regierungssprecher und stellvertreten-
der Parteivorsitzender. 

28  Gründe für die Stagnation waren u.a. die Enttäuschung über Entwicklungen in Usbekistan 
und die Rolle der Türkei in Zentralasien, das angespannte Verhältnis zwischen Usbekistan 
und der Türkei und sicher auch der Rückzug Ahat Andicans aus dem Amt des Gemeinde-
vorsitzenden.

29  Der Name der Webseite lautet: www.turkistan.org.tr/turkistan. 
30  Salih Aynural auf www.turkistan.org.tr, aufgerufen am: 8.8.2005. 
31  Die Seite veröffentlicht auch das Bulletin des Turkestanischen Jugendvereins Adanas (Ada-

na Genç Türkistanlılar Bülteni).

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235 - am 22.01.2026, 06:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN TÜRKISCHER, TURKESTANISCHER UND USBEKISCHER IDENTITÄT? 245 

sein und durch ihr Engagement für die Gemeinde die Anerkennung der älteren 
Generation zu gewinnen. Dies ist ebenso ein wichtiger Schritt im Prozess des sich 
abzeichnenden Generationswechsels. 

Neue Nähe: Usbekische Identität 

Mehrere Faktoren trugen und tragen zu einer engeren Anbindung an Usbekistan 
bei. Die 1997 eingeleitete Umstellung der usbekischen Schrift von der Verwen-
dung des kyrillischen auf die des lateinischen Alphabets ermöglicht den Migran-
ten, die usbekische Presse zu verfolgen und auch durch die Lektüre anderer Ver-
öffentlichungen sich aus erster Hand über Usbekistan zu informieren.32

Mit der Gründung der Republik Usbekistan haben die Usbeken erstmals einen 
unabhängigen Nationalstaat. Innerhalb der usbekischen Gemeinde in der Türkei 
war die Unabhängigkeit lang ersehnt worden und wurde begeistert und bewegt 
begrüßt.33 Mit der Realisierung der Unabhängigkeit ist der Gedanke einer turke-
stanischen Union in den Hintergrund gerückt. 

Ein wichtiger Katalysator bei der sich abzeichnenden Tendenz der verstärkten 
Ausprägung eines usbekischen Bewusstseins sind die neuen Kontaktmöglichkei-
ten zur Heimat, die sich seit der Gründung der unabhängigen Republik Usbeki-
stan entwickeln konnten. Eine zentrale Rolle spielen dabei die persönlichen Kon-
takte. Viele Usbeken haben inzwischen die alte Heimat und die ehemaligen 
Wohnstätten ihrer Familie aufgesucht, haben ihre Angehörigen ausfindig ge-
macht, besucht und diese zu Gegenbesuchen in die Türkei gebeten. Auch der 
Verein lädt Künstler aus Usbekistan ein, die bei festlichen Zusammenkünften 
auftreten und in den Emigrantenfamilien als Gäste empfangen werden. 

Der Verein versteht sich auch als Ansprechpartner für den usbekischen Staat. 
Mit Bedauern, Unbehagen und Sorge betrachten seine Vertreter und die Ge-
meindemitglieder das angespannte Verhältnis zwischen Usbekistan und der Tür-
kei und engagieren sich für ein gutes Verhältnis zu den offiziellen Vertretungen 
Usbekistans in der Türkei. Repräsentanten dieser Einrichtungen werden regelmä-
ßig zu den Veranstaltungen der Gemeinde eingeladen. Vereinsvertreter nehmen 

                                                                                         
32  Die jahrzehntelang für das Usbekische verwendete kyrillische Schrift beherrschen die mei-

sten usbekischen Migranten nicht und haben somit keinen Zugang zu Quellen aus Usbeki-
stan. Bis 1923 war das mit arabischen Buchstaben geschriebene Tschagataisch Schriftspra-
che in Turkestan. Dann erfolgte eine Reformierung der Sprache, bei der die Schrift der us-
bekischen Sprache angepasst und Usbekisch Schriftsprache wurde. 1929 wurde ein Alpha-
bet mit lateinischen Buchstaben und 1939/40 ein angepasstes kyrillisches Alphabet für die 
usbekische Sprache eingeführt. Zu Sprach- und Schriftreform in Usbekistan siehe Baldauf 
(1993).

33  Einige Gesprächspartner meinten in diesem Zusammenhang: „Usbekistans Unabhängig-
keit war für uns ein Traum“, Hakan; „Etwas, worauf wir gewartet haben. Jahrelang haben 
wir dafür gekämpft, und nun sind wir glücklich“, Emvel; „Unser ganzes Leben haben wir 
ihr gewidmet, der Unabhängigkeit“, Sobir. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235 - am 22.01.2026, 06:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 246 

ihrerseits an offiziellen Empfängen und Festveranstaltungen in der usbekischen 
Botschaft oder im Generalkonsulat teil. Diese Anlässe werden genutzt, um die 
Beziehungen zwischen der Emigrantengemeinde und den offiziellen Vertretern 
Usbekistans zu vertiefen. Ein Besuch von Repräsentanten des Vereins in der us-
bekischen Botschaft34 wurde genutzt, um neben Fragen der kulturellen Zusam-
menarbeit auch das Anliegen der Gemeinde vorzutragen, Vereinsmitgliedern die 
visafreie Einreise in die Republik Usbekistan zu ermöglichen. 

Die zahlreichen neuen Berührungspunkte und Impulse zeigen indes auch 
deutlich, dass man jahrzehntelang in verschiedenen Gesellschaftssystemen und 
-zusammenhängen gelebt hat. So wurde man sich der Unterschiede zwischen der 
in der Emigration gepflegten usbekisch-turkestanischen Kultur und der Alltags-
welt in der Herkunftsregion bewusst. Den Migranten fiel beispielsweise auf, dass 
sich die usbekische Sprache unter dem russischen bzw. türkischen Einfluss unter-
schiedlich entwickelt hat, die altehrwürdigen Familienstrukturen und Umgangs-
formen sich doch sehr gewandelt haben, ja sogar die beliebten traditionellen Ge-
richte heute in Usbekistan anders zubereitet werden. Diese Unterschiede werden 
von den Migranten durchaus ambivalent beurteilt. Einerseits berichten sie nahe-
zu schwärmerisch von der „authentischen usbekischen Kultur“, z.B. von den äu-
ßerst respektvollen Umgangsformen. Auf der anderen Seite beklagen sie Russifi-
zierung und Sowjetisierung, die verantwortlich gemacht werden für Probleme wie 
Alkoholismus, Scheidungen und die Abkehr von traditionellen Werten in Usbe-
kistan. Diese Erfahrungen verändern auch den Blick auf die eigene Gruppe und 
das Verständnis als Emigrantengemeinde. Dabei schließen sich ein verstärktes 
Bekenntnis zur Türkei und eine Infragestellung von Entwicklungen innerhalb der 
eigenen community nicht aus. 

Schlussbetrachtung 

Die deutliche Identifikation mit der Türkei als (zweiter) Heimat hat bisher nicht 
dazu geführt, dass die Usbeken den Bezug zur Herkunftsregion verlieren. Turke-
stanisches Bewusstsein artikuliert sich als supranationale Identität, die auf der 
gemeinsamen Herkunftsregion, der geteilten Erfahrung von Flucht, Trennung 
und Verlust von Angehörigen basiert sowie auf dem Wunsch, die alte Heimat 
unabhängig und vereint zu sehen. Turkestan mag als Idee und die turkestanische 
Identität als politisches Bewusstsein weiterleben. Eine Union in der Region ist 
eher unwahrscheinlich. So ist eher zu vermuten, dass es zur Verstärkung der us-
bekischen Identität kommt, denn der Staat Usbekistan existiert, während die Er-
innerungen an Flucht und Migration allmählich verblassen. Dieser Prozess wird 

34  Dieses Thema wurde während eines offiziellen Besuchs von Vereinsvertretern in der usbe-
kischen Botschaft in Ankara am 29.5.2005 angesprochen (www.turkestan.org.tr, aufgerufen 
am: 26.2.2007). 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235 - am 22.01.2026, 06:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN TÜRKISCHER, TURKESTANISCHER UND USBEKISCHER IDENTITÄT? 247 

maßgeblich unterstützt durch die transnationalen Räume, die sich nach dem Zer-
fall der Sowjetunion zwischen neuer und alter Heimat entwickeln konnten. 

Die usbekische Gemeinde in Istanbul ist ein Beispiel dafür, wie Bevölkerungs-
gruppen in der Türkei multiple Identitäten entwickeln können und wie diese va-
riiert werden, je nachdem, mit wem kommuniziert wird und mit wem man sich 
in Beziehung setzt. 

Bibliographie 

Adam, V. 2002. Rußlandmuslime in Istanbul am Vorabend des Ersten Weltkrieges. Die 
Berichterstattung osmanischer Periodika über Rußland und Zentralasien. Frankfurt: 
Peter Lang. 

Adatepe, G. 1959. Settlement Measures Taken in Turkey and Improvements 
Made in that Field. Integration (6/3): 190-197. 

Andican, A. 1993. 21. Yüzyıla Do ru Türkistan Cumhuriyetleri. Türkistan (17-18): 
5-15. 

Andican, A. 1993. Orta Asya Türk Cumhuriyetlerinden „Birle ik Türkistan’a”. 
Türkistan (17-18): 51-56. 

Andican, A. 1993. Türkistan Republics Towards The 21st Century. Türkistan (17-
18): 16-24. 

Andican, A. 2003. Cedidizm’den Ba ımsızlı a Hariçte Türkistan Mücadelesi. Istan-
bul: Emre. 

Andrews, P. A. 1993. Muhâdjir. The New Encyclopaedia of Islam. Leiden (Vol. 3). 
New York, Brill: 350-354. 

Balcı, B. 2003. Fethullah Gülen’s Missionary Schools in Central Asia and their 
Role in the Spreading of Turkism and Islam. Religion, State & Society (31/2):
151-177.

Baldauf, I. 1993. Schriftreform und Schriftwechsel bei den muslimischen Russland- und 
Sowjettürken (1850–1937): Ein Symptom ideengeschichtlicher und kulturpolitischer 
Entwicklungen. Budapest: Akad. Kiadó. 

Berg, A. 2000. Informelle Netzwerke in einer städtischen mahalla in Usbekistan. 
In R. Loimeier (Hg.) Die islamische Welt als Netzwerk. Möglichkeiten und Grenzen 
des Netzwerkansatzes im islamischen Kontext. Würzburg: Ergon Verlag, 415-430. 

Bezanis, L. 1994. Soviet Muslim Emigrés in the Republic of Turkey. Central Asian 
Survey (13/1): 59-180. 

Bıçakcı, A. S. 1996. Özbek Milli Kimli in Muhafazası. Istanbul: Marmara Üniversi-
tesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (unveröffentlichte Magisterarbeit). 

Cosnahan, G. 1991. The Uzbek Population in Istanbul. Türkistan (14): 59-63.  
Denker, D. 1983. The Last Migration of the Kirghiz of Afghanistan? Central 

Asian Survey (2/3): 89-98. 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235 - am 22.01.2026, 06:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ANKE BENTZIN 248 

Donuk, A. 1988. Anavatan Türkistan’dan Anavatan Türkiye’ye. Türkistan (1): 18-
19.

Franz, E. 1988. Turkstämmige Afghanistanflüchtlinge in der Türkei. In E. Grötz-
bach (Hg.) Neue Beiträge zur Afghanistanforschung. Eichstätt: Franz-Sales-Verlag, 
67-69. 

Franz, E. 1994. Population Policy in Turkey. Family Planning and Migration between 
1960 and 1992. Hamburg: Deutsches Orient-Institut. 

Hayit, B. 1993. Vatanımı Ziyaret Ettim. Türkistan (17-18): 25-38. 
Hayitov, S. A., Sobirov, N. S., Legai, A. S. 1992. Xorijdagi O’zbeklar. Tashkent: 

Fan Nashriyoti. 
laslan, S. 1989. Süleyman Demirel ile Sohbet. Türkistan (8): 4-5.  

Kocao lu, T. 1998. A National Identity Abroad: The Turkistani Emigré Press 
(1927-1997). Central Asia Monitor (1): 21-24. 

Kocao lu, T. 1999. Türkistanlı Göçmenlerin Siyasî Faaliyetleri Tarihine Kısa Bir 
Bakı . In R. Ek i und E. Cihangir (Hg.) Dr. Baymirza Hayit Arma anı. Istanbul: 
Turan Kültür Vakfı, 159-169. 

Kocao lu, T. 2000. Turkistan Abroad: The Political Migration – From the Soviet 
& Chinese Central Asia (1918-1997). In H. Komatsu, C. Obiya und J. Schoe-
berlein (Hg.) Migration in Central Asia: Its History and Current Problems. Osaka: 
The Japan Center for Area Studies, 113-126. 

O. V. 1992. Gap. In U’zbek Sovyet Enzyklopediyasi. Tashkent, U’zbek Sovyet En-
zyklopediyasi Bosh Redakziyasi (3): 207-208. 

Öktem, N. 1959. Die Einwanderung der turkistanischen und idil-uralischen Tür-
ken in die Türkei. Integration (6/3): 208-214. 

Salih, M. 1990. Gelece i Dü ünmek. Türkistan (10): 4-5. 
Salih, M. 1991. Milli Gurur. Türkistan (14): 41-46. 
Salih, M. 1993. Türkistan Modelinden Çin Modeline. Türkistan (17-18): 39-42. 
Snesarev, G. P. 1963. Tradicija muzskich sojuzov v ee podnejsem variante u na-

rodov Srednej Azii. In Akademija Nauk (Hg.) Materialy Chorezmkoj ekspedicii. 
Polevye issledovanija Chorezmskoj ekspedicii v 1958-1961 gg. Moskau: 155-205. 

Svanberg, I. 1989. Turkestani Refugees. In P. A. Andrews (Hg.) Ethnic Groups in 
the Republic of Turkey. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 591-601. 

von zur Mühlen, P. 1971. Zwischen Hakenkreuz und Sowjetstern. Der Nationalismus 
der sowjetischen Orientvölker im Zweiten Weltkrieg. Düsseldorf: Droste Verlag. 

Internetquellen 

www.turkistan.org  

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235 - am 22.01.2026, 06:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506857-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

