
Einleitung

Ralf Mayer, Alfred Schäfer und Maren Schüll

Umstrittene Solidarität

Solidarität wird gegenwärtig in Krisensituationen häufig an- und

ausgerufen. Solche Forderungen nach Gemeinschaftlichkeit und Ver-

bundenheit sind jedoch nicht selbstverständlich. Solidarität steht

keineswegs für eine konfliktfreie Beziehungsweise, sondern ist selbst

zum Problem geworden; sie ist eine streitbare Form des Zusammen-

halts. Weder ergibt sie sich von selbst noch versteht sie sich von selbst.

Sie und diemit ihr einhergehenden Postulate sind umstritten,mitunter

politisch wie wissenschaftlich umkämpft und häufig auch nicht klar

abzugrenzen von anderen Formen kollektiven Handelns. Solidarität

changiert in einem Spannungsfeld zwischen Hilfe und politischem Ak-

tivismus, zwischenpartikularenunduniversalenAnsprüchen, zwischen

konkreter Unterstützung und abstrakter Kritik. In der Thematisierung

von Solidarität lassen sich folgerichtig unterschiedliche, widersprüch-

liche, aber auch einander überschneidende Akzentuierungen ausma-

chen, die zugleich auf verschiedene Herkünfte und sozio-politische

Konstellationen verweisen. Neben karitativen Akzenten, die schon für

hierarchisch strukturierte Gesellschaften oder die Unterscheidung

weltlicher und religiös-christlicher Organisationsformen bedeutsam

waren, sind (natur-)rechtliche oder moralische Positionen von Bedeu-

tung, die nicht zuletzt die Hilfestellung oder Unterstützung in einen

Anspruch verwandeln. Und spätestens mit der bürgerlichen Revolution

wird das Postulat der Brüderlichkeit zu einer politischen und grund-

sätzlichen Forderung, der nationalstaatlich verfasste Gesellschaften

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Umstrittene Solidarität

genügen sollen. Dass dieses nun politische Postulat sich an vorgefun-

denen Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten bricht, macht es nicht

erst gegenwärtig zu einem Kampfbegriff: Während sich historisch der

Streit um die Durchsetzung gemeinsamer Interessen mit dem Kampf

der Arbeiterbewegung gegen prekäre Lebenslagen, klassenspezifische

Abhängigkeiten und Benachteiligungen verbinden lässt (vgl. Süß/Torp

2021: 25ff.), richtet sich dasMotiv des Kampfes allgemein formuliert auf

die Forderung nach einer politischen Gemeinschaft, einer Einheit von

gesellschaftlicher und politischer Identität, von bourgeois und citoyen,

von Bürger und Mensch (vgl. Wildt 2005; Bude 2019: 20ff.). Ob und

inwiefern sich eine Genealogie des Wohlfahrts- bzw. Sozialstaats seit

Ende des 19. Jahrhunderts in diesen Zusammenhängen verorten lässt

oder dessen Institutionalisierung eher als Ausdruck funktionaler gesell-

schaftlicher Reproduktionserfordernisse sowie sicherheitspolitischer

Disziplinar- und Kontrollstrategien gefasst werden sollte, bleibt selbst

strittig (vgl. Süß/Torp 2021: 114ff.). Ferner scheinen aktuelle Zeitdiagno-

sen, insbesondere im Anschluss an postkoloniale Theoriedebatten und

vor demHintergrund der ökonomischen Globalisierung und zwischen-

staatlicher Organisationsformen – über die traditionellen Forderungen

hinaus –, den nationalen Sozialstaat auf eine (mindestens) zweifache

Weise unter der Berufung auf Solidarität in Frage zu stellen. Seine

Schwäche gegenüber einem grenzüberschreitenden Marktliberalismus

habe dazu geführt, dass sozialstaatliche Prinzipien und damit die po-

litische Repräsentation einer (nationalen) Gemeinsamkeit zunehmend

in Kritik stehen. Gleichsam gegenläufig zu dieser Problematisierung

finden sich Neujustierungen des Solidaritätspostulats, das dieses nun

als allgemeinmenschliches situiert (vgl. Zoll 2000; Susemichel/Kastner

2021). Ein solches Postulat kann auf eine neueWeise – imNamen nicht-

staatlicher Gesellungsformen oder in Vertretung von Fremden – gegen

den eigenen Staat erhoben werden. Es ist dieser kontroverse Raum von

partikularen Begründungsfiguren, Grenzziehungen sowie universalen

Ansprüchen, in dem aufs Neue die unterschiedlichen Herkünfte der

Rede von Solidarität samt ihrer sozialen und politischen Rationalitäten

aufeinandertreffen.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ralf Mayer, Alfred Schäfer und Maren Schüll: Einleitung 9

Orientiert man sich dezidiert am Diskurs politischer Theorie hat

die Brüderlichkeit (fraternité) als eines der drei Prinzipien der fran-

zösischen Revolution, die jeweils für sich die Spannung zwischen

einem unbedingt gesetzten Moment des Aufstands und dem Aspekt

der (Neu-)Gestaltung politischer Verfassung artikulieren (vgl. Balibar

2012: 8), einen besonderen Status. Während Freiheit und Gleichheit ih-

ren Eingang in die Formulierung der Menschenrechte finden und als

Rechte im und gegen den (streng genommen gegen jeden) Staat geltend

gemacht werden können, trifft dies für die Brüderlichkeit nicht zu. Dies

mag mit der Schwierigkeit zusammenhängen, den Aspekt eines wech-

selseitigen Verpflichtungszusammenhangs zwischen Individuum und

Gemeinschaft mit den dominanten Auffassungen des Egalitarismus

und Liberalismus in Einklang zu bringen (vgl. Marchart 2010: 357). Die

fraternité bildet kein unbedingtes Recht, das gegen den Staat, gegen

soziale Organisationen oder andere geltend gemacht werden könnte.

Eher steht sie für eine je konkret zu mobilisierende Forderung nach

Gemeinsamkeit, für die Proklamation gemeinsamer Ansprüche, die

sich ebenso auf die eigenen Interessen wie die anderer (Teile eines

Kollektivs) beziehen kann und dadurch gerade der abstrakten Form der

bürgerlichen Gesellschaft, aber auch der abstrakten Staatsbürgerschaft

widerspricht. Abstrakt erscheinen diese, weil die moderne Gesellschaft

zum einen von singulären persönlichen, wie auch gemeinschaftlichen

Interessen losgelöste Formen politischer, ökonomischer und anderer

Ordnungen der Beteiligung, der Inklusion und Exklusion einsetzt bzw.

institutionalisiert. Zum anderen gründen sich diese in Begriffen wie

Klasse, Arbeit, Staatsbürger:in, in der Differenz von öffentlich und pri-

vat etc. artikulierenden Formen in keinem selbstverständlichen (etwa

natürlichen) Gesetz, sondern in gesellschaftlich machtvollen Struk-

turierungen und Zuschreibungen – inklusive der Zuschreibung von

Zugehörigkeit. Die moderne Gesellschaft und politische Gemeinschaft

lässt sich daher weder als »homogene Einheit ihrer Mitglieder« (Balibar

2012: 20) noch als Summe aller Subjekte denken: Gegen die Trennung

der gleichen und freienMenschen voneinander, die Trennung von Staat

und Gesellschaft und jeden Verdacht gegenüber illegitimer Benachtei-

ligung und Herrschaft, steht diese Forderung nach Gemeinsamkeit, im

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Umstrittene Solidarität

Sinne einer Einheit ohne Trennung. So postuliert die fraternité jenen

universalen Anspruch auf eine Gemeinsamkeit, deren Verlust gerade

das Kennzeichen bürgerlicher Gesellschaft ist: Während die Rechte auf

Freiheit und Gleichheit gerade die niemals zu schließende Differenz

von Mensch und Bürger:in, von Individuum und sozialer Organisation

bearbeiten, verlangt Brüderlichkeit eine Aufhebung dieser Differenz

im Namen verbindender Anliegen und mit dem Ziel einer harmoni-

schen, ›wirklichen‹ Wechselseitigkeit »in und durch […] Assoziation«

(Marx/Engels 1978: 74). Dabei schillert der Status eines solchen Pos-

tulats. In der allgemeinen (revolutionären) Stoßrichtung bildet die

Brüderlichkeit nicht – wie Freiheit oder Gleichheit – ein subjektives

Recht, das Einzelne gegen andere, gegen Organisationen oder Staaten

geltend machen können. Eher scheint sie solchen subjektiven Rech-

ten entgegenzustehen. Wenn man sie als ein modernes Rechtsprinzip

verstehen wollte, dann wäre es eines, dass als soziale Verpflichtung im

Sinne eines »Für-einander-Eintretens« (Jaeggi 2021: 50) innerhalb einer

politischen bzw. gesellschaftlichen Verfassung auch gegenüber dem

individuellen Subjekt geltend gemacht werden kann. Die Forderung

nach Brüderlichkeit scheint daher als ein unbedingter bzw. universaler

Anspruch nur dann Geltung beanspruchen zu können, wenn sie etwas

diesen subjektiven Rechten und der mit ihnen gegebenen Opposition

Vorausgesetztes behauptet und einfordert oder – revolutionär – die

Versöhnung von Individualität, Gleichheit und Solidarität als Zielper-

spektive formuliert (wie bei Marx): Diese Option wurde nicht selten

mit der Hypothese einer vorgängigen – etwa anthropologisch, sozial

oder auch metaphysisch begründeten – Gemeinsamkeit und Einheit

verbunden, auf die man sich zu besinnen habe. Und das Postulat ei-

ner solchen unterstellten Gemeinsamkeit zeigt sich dabei zugleich in

Form der politischen Versöhnung, als moralischer und affektiver Ap-

pell, der sich ebenfalls in Gestalt (sozial-)staatlicher Ordnungsfiguren

formulieren lässt. Das erklärt die Verbindung der Brüderlichkeit zu den

imaginären Bezugspunkten staatlicher Einheit wie Volk oder Nation.

Der allgemeine Impetus erklärt aber ebenso die Möglichkeit einer mo-

ralischen Überschreitung politischer Einheitsvorstellungen im Namen

einer menschlichen Brüderlichkeit oder Solidarität, die den Begriff

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ralf Mayer, Alfred Schäfer und Maren Schüll: Einleitung 11

der fraternité im 19. Jahrhundert sukzessiv ersetzte (vgl. Bayertz 1998).

Solidarität kann sich sowohl auf den konkreten Anderen als Menschen

richten, wie auch auf ein Verständnis von Klassen oder Kollektiven, von

Minoritäten, Subalternen oder anders justierten Zugehörigkeiten bzw.

Lebensformen, denen in Referenz auf den Gleichheits- wie Solidaritäts-

gedanken Anerkennung, Unterstützung und/oder Hilfe zukommen soll

(vgl. Spivak 2008; Redecker 2020). Aktuell lässt sich dieser Anspruch

selbst auf Formen der Anteilnahme erweitern, die nicht an den Grenzen

der menschlichen Gattung Halt machen (vgl. Haraway 2018).

Vielleicht kannman, um sich diesen Unterschieden und ihrenÜber-

schneidungsmöglichkeiten zu nähern, auf die analytischen Kriterien

der Zugehörigkeit und Gleichheit zurückgreifen. Beide Kriterien bil-

den keine objektiven, sondern imaginäre Bezugspunkte, entlang derer

sich Solidaritätspostulate und -praktiken unterscheiden lassen. Fragen

der Zugehörigkeit können von konkreten Konstellationen über orga-

nisatorische Aufteilungen und nationalstaatliche Identitäten bis hin

zum allumfassenden Begriff der Menschheit oder des Lebens verhan-

delt werden. Mit diesen unterschiedlichen Zugehörigkeiten sind auch

unterschiedliche Gleichheitsunterstellungen verbunden. Und diese

entscheiden nicht zuletzt über denCharakter dessen,was als Solidarität

gefordert erscheint.Von einer konkretenUnterstützung imNahbereich,

einer gemeinsamen Interessenvertretung im Kontext sozialer Organi-

sationen, Institutionen und Ungleichheiten, über das Ringen um eine

nationale Identität und die damit verbundenen Fragen der Inklusion

und Exklusion, bis hin zu einem allgemein-menschlichen Mandat, in

dem sich die Solidarität mit moralischen Hilfsprogrammen verknüpft,

reichen die Vorstellungen dessen, was man mit Solidarität verbindet.

Dabei zeigt sich ebenfalls, dass die Solidaritätsforderung nicht nur an

bestimmte Zugehörigkeitspostulate gebunden ist, denen ein unter-

schiedlicher Abstraktionsgrad auch der affektiven Bindung entspricht.

Zugleich scheinen diese Solidaritätsforderungen an ein unterschiedlich

akzentuiertes Postulat einer vorausgesetzten Gleichheit gebunden zu

sein. Die Bedingung der gemeinsamen Zugehörigkeit allein muss mit

Blick auf die Forderung nach Solidarität also ergänzt werden um die

Idee der Gleichheit. Das erlaubt noch einmal einen Vergleich mit den

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Umstrittene Solidarität

subjektiven Rechten der Freiheit und Gleichheit, die ›unbedingt‹ zu

berücksichtigen sein sollen. Ihnen gegenüber ist die Idee der Solidarität

offensichtlich an Bedingungen geknüpft: an die Beantwortung der Fra-

ge der Zugehörigkeit und an ein auf diese Antwort bezogenes Postulat

der Gleichheit. Insofern diese Bedingungen Fragen der affektiven Ver-

bundenheit oder Betroffenheit berühren, verweisen sie ebenfalls auf das

Feld einer Affektpolitik: Die je konkrete Aufforderung, sich solidarisch

zu erklären, wäre entsprechend als affektpolitische Strategie disku-

tierbar, die im Kontext von Emanzipations- und Protestbewegungen

ebenso wie hinsichtlich disziplinierender Regierungsstrategien greift,

die das Allgemeine solidarischer Anteilnahme und Gleichheit über die

Zugehörigkeitssemantik einzuhegen suchen. Dazu gehört auch der

Streit um die Frage, auf welches Leben wir bezogen sind, wessen Leben

bzw. welche Form von Ungleichheit gesehen, gezählt und unseren Ver-

antwortungshorizont betreffen soll bzw.wessen Situation uns aufgrund

welcher Moral-, Sinn- und Ordnungsraster angeht – oder unbeachtet

bleibt (vgl. Butler 2010).

Im historischen Rückblick entfaltete die politische Konnotation der

Forderung nach wechselseitiger Solidarität ihre Relevanz gerade dort,

wodieZugehörigkeit zueinerbestimmtensozialenGruppemit einerge-

sellschaftlichenundpolitischenUngleichheit oder besonderen (Not-)La-

ge in Verbindung gebracht wurde. In diesem Fall bildet die Spezifizie-

rung der Forderung nach politischer Gleichberechtigung und sozialer

Absicherung die Grundlage einer Solidarität, die sich im Rahmen einer

sozialen und politischen Verfassung gegen eine systematische Benach-

teiligungwehrt und etwa (umstritten bleibende) Formender Zugehörig-

keit erkämpft und sogar institutionalisiert (Sozialversicherungen, Mit-

bestimmung, Gleichbehandlung der Geschlechter u.ä.).

Solche politischen Solidarisierungen gewinnen ihr Profil nicht nur

durch Fragen der Gegenwehr gegen soziale Ungerechtigkeit und poli-

tische Ungleichheit; sie stehen immer auch vor dem Problem, die pos-

tulierte Zugehörigkeit als gemeinsame und zugleich verbindliche Form

und Praxis darzustellen. Denn die Identifikation einer Verbundenheit

und Verantwortung bricht sich an der Heterogenität sozialer Katego-

rien. Die Frage des Gemeinsamen bleibt daher stets prekär. Eine Mög-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ralf Mayer, Alfred Schäfer und Maren Schüll: Einleitung 13

lichkeit, mit dieser Unsicherheit umzugehen, bildet der Einsatz einzel-

ner oder kollektiver Repräsentanten, die im Namen der gemeinsamen

Interessenlage an lebensweltliche Erfahrungen und Probleme anknüp-

fen und nicht zuletzt auch mit moralischen Argumenten an eine politi-

sche Verbindlichkeit appellieren.1

Dieser Punkt ließe sich mit der Frage verbinden, inwiefern mit

der Lösung oder Erosion von konkreten, im Rahmen von Solidarge-

meinschaften bearbeiteten Ungerechtigkeitserfahrungen, die Frage der

Zugehörigkeit neu und anders an Bedeutung gewinnt. Da diese eben

nicht einfach gegeben ist, sondern hergestellt werden muss, rückt die

Konfliktlinie, wer in wessen Namen Zugehörigkeiten postuliert und

mit welchem Recht das getan wird, in den Vordergrund. Vorstellun-

gen, wie die einer »Solidarität unter Gleichen« (Priddat 2016), einer

»Solidarität unter Vertrauten« oder »Solidarität mit Fremden« (Zoll

2000: 167) oder auch einer »Solidarität unter Fremden« (Brunkhorst

2001: 18), entfalten ihre Bedeutung und Problematik daher innerhalb

je spezifischer (politischer) Konstellationen und Adressierungen. Ent-

sprechende Uneindeutigkeiten und Problemlagen entstehen dort, wo

die Zugehörigkeit undGemeinsamkeit nicht einfach als – institutionell,

kategorial oder staatlich – gelöst betrachten werden kann. Eine Ent-

grenzung der Zugehörigkeit, etwa auf die Kategorie der Menschheit,

impliziert aber zugleich eine Veränderung der Gleichheitsforderung

und eine Veränderung in der Qualität der Solidaritätsforderung. Wenn

die Gleichheitsforderung im Rahmen der Solidaritätsidee als eine

menschheitliche verstanden wird, dann verschwimmen für die For-

dernden die Grenzen zwischen einer auf Gemeinsamkeit beruhenden

Solidarität und einerHilfestellung für die Benachteiligten.Und es droht

die aus der langen Diskussion um die Not- und Entwicklungshilfe

bekannte Auseinandersetzung über einen gutgemeinten Paternalis-

mus, in dem die Zuschreibung einer Unterstützungsnotwendigkeit

1 Man könnte hier ebenso an Gewerkschaften und weitere institutionalisierte

rechtliche Stellvertretungen denken wie an transnationale Organisationsfor-

men und Bewegungen.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Umstrittene Solidarität

von außen überaus vielfältige Konflikte etwa zu den je konkreten Pro-

blembeschreibungen der Betroffenen selbst generieren kann. Gerade

im Rückzug auf die doch unbestreitbare Nothilfe in Katastrophenfällen

zeigt sich dann die moralische Qualität der Solidaritätsforderung, die

sich nicht mehr im Streit um politische Bedingungen verlieren solle.

Jedoch droht die Moralisierung der Solidaritätsforderung immer schon

die (politische) Akzeptanz jener Ungleichheit zu implizieren, gegen

die sie sich helfend wendet. Ob man diese Problemkonstellationen,

insbesondere mögliche Asymmetrien, mittels einer Referenz auf das

Spannungsverhältnis von eher negativ konturierten universalen Kon-

zepten und deren partikularen Ausprägungen alternativ justieren kann,

wäre eigens zu diskutieren: Dies gilt etwa für Begriffe wie Vulnerabilität

oder Entfremdung, die allen Menschen gemein und daher allgemein

anzuerkennen seien, sowie konkret zur Verantwortung rufen (vgl. Aktaş

2020; Marchart 2010: 356ff.). Die Vorstellung einer sich ausweitenden

Gemeinschaft (Rorty 1989: 319) steht in Relation zu Positionen, die Ande-

re letztlich doch einer Mehrheits- oder Dominanzposition angleichen.

Als Idee teilt die Solidarität mit anderen Ideen zweifelsohne auch das

unauflösliche Spannungsverhältnis von Forderung und Realisierung:

Immer wirdman darüber streiten können, ob der Forderung eine ange-

messeneWirklichkeit entspricht. Gegenüber anderen Ideen aber ist die

Solidarität an Bedingungen gebunden, die über die Kriterien der Zuge-

hörigkeit und Gleichheit unterschiedlich gewichtet und variiert werden

können und die das Postulat der Solidarität zugleich im Spannungsfeld

politischer,moralischer und affektiver Adressierungen situieren.

Wer mit welchem Recht Solidarität im Sinne einer Zugehörigkeit

fordern kann, wer gleichzeitig in wessen Namen für jemanden und

als Teil einer postulierten Gemeinsamkeit der Zugehörigen sprechen

kann, und was eine mögliche Zugehörigkeit mit Blick auf die Idee der

Gleichheit bedeuten kann – dies sind nicht zufällig die Streitpunkte,

um die die politischen, die moralischen und die affektiven Einsätze

in der aktuellen Migrationsdebatte kreisen, die jeweils für sich die

Bedingungen dessen ausbuchstabieren, was Solidarität heißen könnte

und welche Praktiken sie verlangt. Zudem scheint der emanzipatori-

sche bis revolutionäre Aspekt der Solidaritätsidee erneut an Relevanz

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ralf Mayer, Alfred Schäfer und Maren Schüll: Einleitung 15

zu gewinnen. Solidarität changiert in dieser Hinsicht etwa zwischen

einem Kampfbegriff neuer Protestbewegungen und der Frage nach al-

ternativen, insbesondere nachhaltigen Lebens- und Praxisformen, die

sich von individuellen oder privaten Auffassungen zu Freiheit, Besitz,

Ressourcen oder Existenz zu lösen versprechen und umgreifende Zu-

sammenhänge oder »Beziehungsweisen« (Adamczak 2018: 223ff.) in

den Vordergrund rücken, um die Gestaltung politischer Gemeinschaft

oder (einer Welt-)Gesellschaft im Ganzen als ungelöstes Problem neu

zu öffnen (vgl. Badiou 2019; Charim 2019; Neckel et al. 2018; Redecker

2020). Diskutiert wird auch Agambens Vorstellung einer »kommen-

den Gesellschaft« (Agamben 2003), die ihre sozialkritische Kraft aus

der Differenz, den Unterscheidungen und Ausschlüssen oder gar der

Entsolidarisierungmit dem Eigenen schöpft (vgl. Marchart 2010: 359).

Solidarität als pädagogischer Gegenstand

Während die Forderung nach Solidarität im politischen Raum un-

terschiedlichste Problemlagen adressiert, erscheint die pädagogische

Theorie und ausdrücklich die pädagogische Praxis in Bildungseinrich-

tungen häufig mit der Aufforderung konfrontiert, den Solidaritätsbe-

griff als einen zu lehrendenThemenkomplex oder eine Praxis auszufor-

mulieren. Dieser Anspruch lässt sich selbst auf unterschiedliche Weise

inhaltlich fassen. Häufig bezieht er sich auf Zielsetzungen, wie die Ver-

mittlung eines spezifischenWissens und bestimmter Kompetenzen, bis

hin zuWertorientierungen oderHaltungen –wie z.B.Anteilnahmeoder

einer Sensibilität für Ungleichheiten –, die für solidarisches Handeln

relevant erscheinen. Um das Feld möglicher Anschlüsse nicht zu weit

werden zu lassen, liegt der Fokus im Folgenden exemplarisch auf einem

Beitrag, in dem Sarah Fichtner (2021) fragt, ob und wie Solidarität als

ein Gegenstand gefasst werden könne, der zu lehren sei. Dabei spielen

einige der oben angesprochenen Kontroversen auch hier eine Rolle.

Die Autorin geht von einem für Machtverhältnisse sensiblen Zugang

aus, den sie mit ihrer eigenen Feldforschung im Kontext der Arbeit von

NGOs imBildungsbereich in der westafrikanischen Republik Benin und

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Umstrittene Solidarität

in Deutschland begründet (vgl. ebd.: 1). Sie fragt, wie sich Solidarität

verändert, wenn sie als Gegenstand gefasst wird und dabei instrumen-

telle Strategien zu beobachten sind. Fichtner problematisiert konkret

die Reduktion solidarischen Handelns auf eine »competition of care«

(ebd.), einen »Wettbewerb um Hilfe oder Fürsorge«. Demgegenüber

versucht die Autorin Solidarität als ein Beziehungsgeschehen zu cha-

rakterisieren, in dem unterschiedliche Akteur:innen aus ihrer eigenen

(sozialen) Position heraus mit Anderen gemeinsame Interessen formu-

lieren und vertreten. Man kann hier von einem Bündnis sprechen, das

sich um einen »common cause« (ebd.), um eine kollektiv verbindende

Sache zu zentrieren hat. Die gemeinsame Praxis soll wiederum von

einer reflexiven Sensibilität für die unterschiedlichen, je spezifischen

machtvollen Positionen gekennzeichnet sein. Fichtner fordert ent-

sprechend, die differenten Zugänge, Begründungen und Praktiken der

Beteiligten anzuerkennen. So ist die Differenz zwischen denjenigen,

die Solidarität zeigen und denjenigen, denen der solidarische Einsatz

gilt, für die Autorin ein elementarer Gegenstand der Reflexion und

Anerkennung. Idealerweise gilt es hier, auf eine Wechselseitigkeit oder

Gleichheit hin zu wirken, so dass mögliche Abhängigkeiten das solida-

rische Handeln nicht zu einem einseitigen, instrumentellen Geschehen

werden lassen. Solidarität fasst die Autorin als ein Beziehungsgesche-

hen oder eine Beziehungsarbeit, die »pädagogisch als Thematik wie als

Praxis erfahren, reflektiert, geteilt und diskutiert werden muss, damit

sie in ihren persönlichen und politischen Aspekten verstanden wird.«

(ebd.; Übersetzung R.M.)

Diese theoretische Kontur konkretisiert die Autorin nun im Rück-

griff auf ihre Feldforschung, in der politische und pädagogische Einsät-

ze in Relation stehen. Sie berichtet von der Arbeit der NGO Aide et Ac-

tion, die in Benin das Anliegen verfolge, für die Wichtigkeit schulischer

Bildung für Kinder und Jugendliche zu sensibilisieren. Fichtner identi-

fiziert hier allerdings eine Problematik, die man als asymmetrische pa-

ternalistische Entwicklungshilfe kennzeichnen könnte. So verfolge die

NGO zwar den Anspruch, eine horizontale solidarische Ebene zu eta-

blieren: Die Beniner Mitarbeiter:innen der Organisation setzen sich für

die Bevölkerung Benins ein. Und der Aufruf untereinander solidarisch

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ralf Mayer, Alfred Schäfer und Maren Schüll: Einleitung 17

zu sein, dient allgemein dem Anliegen, jedem Kind eine Schulbildung

zu ermöglichen. In der konkreten Praxis etabliere die Arbeit an der Um-

setzung dieses Anliegens aber Fichtner zufolgemehrere problematische

Differenzlinien. So gehe die allgemeine Behauptung der Relevanz von

Bildung einher mit der Unterscheidung zwischen denen, die um deren

Wichtigkeit wissen, die bereits dafür sensibilisiert erscheinen und das

Anliegen teilen, und denjenigen, denen das Bewusstsein und die Auf-

merksamkeit fürderenSinnundNutzen fehle.Diejenigen,die sichnicht

solidarisch zeigen oder auch nicht zeigen können, erscheinen demge-

mäß im Kontext eines Nicht-Wissens und eines Mangels an Sensibili-

tät (vgl. ebd.: 1f.). Dieser Effekt wurde der Autorin zufolge noch dadurch

verstärkt, dass der Solidaritätsbeweis vor allem die Form des Sammelns

von Spendengeldern für Bildungsaufgaben annahm: Eine Überweisung

wird zumprimärenErweis vonSolidarität.Fichtnermoniert,dass ande-

re Varianten der solidarischen Beteiligung an dieser gemeinsamen Sa-

che kaum realisiert wurden. Ebenso schien es nur eingeschränkt einen

Dialog zwischen den unterschiedlichen Adressat:innen und Akteur:in-

nen gegeben zu haben: den politisch Handelnden, den Lehrkräften und

Schüler:innen, weiteren Kindern, Eltern usw. In der Lesart der Autorin

gab es keinen Raum für ein Beziehungsgeschehen, das unterschiedliche

Möglichkeiten solidarischenHandelns erprobtunddabei diedifferenten

Positionen und Einsätze reflektiert, diskutiert und anerkennt.

An dieser Stelle sollen die Ebene der Beschreibung verlassen und

einige Rückfragen formuliert werden, die sich auf den argumentativen

Verlauf des Textes beziehen. Die Rückfragen zielen dabei nicht auf die

Kritik Fichtners an einem Solidaritätsverständnis, das letztlich auf ein

kaum reflektiertes Spendenhandeln und das Abblenden unterschiedli-

cher Positionen hinausläuft. Was die Lesart der Autorin aber zum Teil

vermissen lässt, und ihremeigenenVerständnis nach streng genommen

gefordert wäre, ist erstens das Nachdenken über die eigene Position als

Feldforscherin: Diese Reflexion könnte sich bspw. auf die Asymmetrie,

Prekarität und (Ohn-)Macht richten, die den eigenen Ort auszeichnen,

insbesondere auf die Teilhabe(un)möglichkeiten, oder auch die Frage

nach den Begrenzungen der eigenen Wahrnehmung und Interpreta-

tion aufwerfen. So erwähnt die Autorin zwar die Möglichkeit, dass sie

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Umstrittene Solidarität

bestimmteDebatten und Situationen nichtmitbekommen haben könn-

te –zwischendenen,die das solidarischeAnliegen verfolgenunddenen,

an die es sich richtet –, aber die Eindeutigkeit irritiert,mit der Fichtner

in der Position einer Feld- und Bildungsforscherin das Fehlen der für

sie wesentlichen Perspektive auf Solidarität markiert: das Fehlen einer

wechselseitigen Beziehungsarbeit, in der ›Solidarität auf Augenhöhe‹

erprobt und erfahren werden kann (vgl. ebd.). Eine zweite Schwierigkeit

ergibt sich in der Argumentationslinie, die vom Aufruf zur Solidari-

tät untereinander, um schulische Bildungsräume zu erweitern, zur

Kritik am Wettbewerb um eine Unterstützung durch Spendengelder

führt. Denn hier kulminieren die politischen Motive, die Kontexte und

Besonderheiten vor Ort (in Benin) im Gesichtspunkt der Instrumen-

talisierung. Es ließe sich gleichwohl genauer fragen, inwiefern jeweils

spezifische soziale Ordnungen oder Diskurse und die Aufteilungen von

Macht bestimmte Formen solidarischer Praxis ermöglichen, sinnvoll

oder legitim erscheinen lassen und sich andere Beteiligungsformen als

schwieriger oder eventuell ausgeschlossen erweisen. Damit stellt sich

ebenfalls die Frage, was überhaupt als Solidarität in dieser konkreten

Situation verstanden werden kann – ohne dies bereits über des Ideal

›Beziehungsarbeit auf Augenhöhe‹ kritisch entschieden zu haben.Diese

Rückfragen nutzen Jacques Rancières (2006) Konzept einer Aufteilung

des Sinnlichen und wollen die Schwierigkeiten, die Fichtner anspricht,

nicht zurückweisen. Sie versuchen aber die Fluchtlinie Solidarität als

Beziehungsgeschehen in seiner Problematik – und weniger als Lösung –

anzusprechen. Diese Intention ergibt sich gerade im Kontrast zum

zweiten, von Fichtner als gelungen präsentierten Modell. Denn dieses

versteht sie nicht als ein »weiteres Beispiel einer Instrumentalisierung

des Solidaritätsgedankens, sondern als Skizze eines anderen Ansatzes,

um Solidarität zu lernen« (ebd.: 2; Übersetzung R.M.). Sie bezieht sich

dabei auf ihre »explorative Studie zur Umsetzung des ChangeWri-

ters-Ansatzes […] an Schulen in Deutschland« (ebd.). Der so gebildete

Kontrast blendet weitgehend aus, dass das Beispiel aus Benin anders

eingeführt und kontextualisiert erscheint. Der Vergleich zwischen der

Praxis einer NGO in Benin – die eher auf die Zugangsproblematik

zum Bildungswesen zielt und das Fehlen entsprechender Institutio-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ralf Mayer, Alfred Schäfer und Maren Schüll: Einleitung 19

nen, von Mitteln und Engagement, zu bearbeiten sucht – und einem

demokratiepädagogischen Ansatz, der im deutschen Schulsystem seine

Verwendung finden kann, wird primär mittels des Signifikanten »Be-

ziehungsarbeit« strapaziert. Beim »ChangeWriters approach« wird der

Anspruch, Solidarität zu lernen, an das Versprechen gebunden, dass

dies mit Formen der Beziehungsarbeit möglich sei, die auf den Bereich

sozialer Kompetenzen und auf die Orientierung anWerten wie Respekt

in der schulischen Interaktion zielen (vgl. ebd.: 2f.). Der Ansatz stellt

hierfür Unterrichtsmethoden, Übungen und Inhalte zur Verfügung

(z.B. das angeleitete Schreiben eines Tagebuchs, erlebnispädagogische

Elemente) und zielt auf die Professionalisierung von Lehrkräften. Da es

also umdieGestaltung eines solidarischenMiteinanders im schulischen

Alltag gehen solle, insbesondere um die Erfahrung und Reflexion von

»empathy, […] teamwork« (ebd.: 3) und gegenseitiger Hilfe, schließt

Fichtner ihren Text mit der Bemerkung: »[S]olidarity cannot be taught

(theoretically and instrumentally) – but it can be learned.« (Ebd.)

Wiederummit Blick auf die Komplexität des Solidaritätsbegriffs lä-

ge es nahe,Aspekte der institutionalisierten unddidaktisierten Formei-

ner solchen Beziehungsarbeit zu thematisieren.

Dieser Teil der Einleitung schließt stattdessen mit einigen knappen

Rückfragen zur Unterstellung, dass Solidarität gelernt werden könne.

Insofern Jürgen Habermas (1991: 69ff.) und Axel Honneth (2011: 190ff.)

solidarischesHandeln als intersubjektiv bzw.gesellschaftlich anerkann-

ten Ausdruck moralischer Autonomie zu verstehen suchen, bedarf es

erstens der Annahme, dass hierfür ein »Bündel von elementaren Kom-

petenzen« – wie z.B. »Perspektivübernahme« (Honneth 2011: 196) – zu

erlernen seien. Von entsprechenden Lernprozessen, die gleichsam in

die Gestalt eines allgemein etablierten Verhaltensdispositivs münden

sollen, hängen Honneth zufolge maßgeblich die Formen einer freien

Teilhabe und Zusammenarbeit in demokratischen Verhältnissen ab.

In dieser Logik drohen »soziale Pathologien«, wenn entsprechende

Lernprozesse nicht erfolgen oder wenn eine gemeinsame Teilhabe

wieder verlernt wird (vgl. Honneth 2011: 206).2 In Differenz zu dieser

2 Vgl. für eine Kritik an dieser Perspektive auch Gelhard 2018: 208f.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Umstrittene Solidarität

Vorstellung und im Anschluss an Gayatri Spivak verweist Maria do Mar

Castro Varela (2017) darauf, dass mit Blick auf globale gesellschaftliche

Konstellationen, die bis in die Gegenwart strukturell von kolonialen

und rassistischen Verhältnissen durchzogen erscheinen, die in unse-

ren sozialen Zusammenhängen erlernten Verhaltensweisen in vielen

Fällen eher eine Art »Verlernen« erforderlich mache. Ihre Wendung,

Lernen als das Verlernen von Privilegien zu fassen (vgl. ebd.), steht

durchaus in Spannung zu Honneths Verständnis, da bei letzterem

mindestens unbestimmt bleibt, inwiefern das Lernen einer freien und

moralischen Teilhabe an demokratischen Prozessen ebenfalls eine

postkoloniale Kritik an globalen Ungleichheiten, Privilegierungen und

Benachteiligungen einschließt – oder auch Protest und Widerstand.

Eine weitere problematisierende Lesart in Bezug auf den pädagogisch

zu realisierenden Anspruch des Erlernens bestimmter Kompetenzen

oderWertorientierungen findet sich bei Jacques Rancière. Denn für ihn

zeichnet sich die Referenz auf demokratische Teilhabe gerade darüber

aus, dass prinzipiell keine spezifische Kompetenz bzw. kein Wissen

und keine besondere Befähigung festgelegt oder allgemein gefordert

werden kann, über die sich dann solidarisches Handeln – als demokra-

tische Praxis – vorab auszeichnen ließe (vgl. Honneth/Rancière 2021:

94f.). Bezieht man den Solidaritätsbegriff in diesem Sinne auf Ran-

cières Politikverständnis, wäre zum einen jeweils zu analysieren, über

welche konkreten Aufteilungen, Diskurse und Praktiken ein Handeln

als solidarisches Handeln gekennzeichnet oder qualifiziert wird und

welche Formen der Zugehörigkeit, Beteiligung und Positionierung

(z.B. als Hilfebedürftige:r, als Helfende:r) von welchen Akteur:innen

beansprucht, inszeniert, anerkannt, zugesprochen oder abgewiesen

werden. Hinsichtlich des Verzichts auf vorab definierte und heraus-

gehobene Kompetenzorientierungen könnte sich in ähnlicher Weise

eine weitere Analyse auf die Frage richten, welche Lerninhalte, »Basis-

befähigungen« (Honneth/Rancière 2021: 98) usw. von wem und wem

gegenüber als Grundlage für eine solidarische Praxis etabliert, gefor-

dert, institutionalisiert oder auch bestritten werden. In dieser Lesart

erscheint der Solidaritätsbegriff stärker als politischer Begriff, mit dem

der Streit über das, was unter welchen Bedingungen, von wem und in

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ralf Mayer, Alfred Schäfer und Maren Schüll: Einleitung 21

Bezug auf welche Ordnungen und Praktiken als gemeinsames solidari-

sches Handeln verstanden wird, gerade das demokratische Moment des

Solidaritätsverständnisses ausmacht. So justiert, repräsentiert es einen

Anteil am Streit um die »Teilung[en] im ›Gemeinsinn‹« (Rancière 2011:

483) demokratischer Verhältnisse.

Damit ist bereits die zweite Rückfrage angerissen, die in pädago-

gischen Zusammenhängen ein Spannungsverhältnis artikuliert: zwi-

schen einem Lehr-/Lern-Setting, das letztlich auf einen vernünftigen

Austausch und ein respektvolles Miteinander zielt, und dem nicht nur

in radikaldemokratischen Ansätzen formulierten Akzent auf unbeque-

men, von unterschiedlichen Interessen, Machtpositionen und Affekt

durchzogenen konfliktreichen Auseinandersetzungen. Wenn man von

der Umstrittenheit pädagogischer wie politischer Mittel und Ziele

ausgeht und sich Solidarität ebenso als Disziplinierungs- und Macht-

mittel (vgl. Lessenich 2019: 96ff; van Dyk 2021) wie als revolutionärer

Kampfbegriff nutzen lässt, oder man davon ausgeht, dass Solidarität

auch verteidigt werden müsse (vgl. Kastner u.a. 2021), dann zeichnet

sich eine (jede) Pädagogisierung streng genommen dadurch aus, dass

sie spezifische Aspekte heraushebt, nutzt usw. – und andere, davon

abweichende, unpassende Gesichtspunkte abblendet, als unwichtig,

unangemessen oder illegitim behauptet. Dadurch bleiben auch die

Versuche, auf die Erfahrung eines wechselseitigen Miteinanders und dessen

Reflexion zu setzen, wie oben mit Fichtner skizziert, ambivalent. Sehr

häufig findet sich die These, dass man nicht einfach auf rationale Wis-

sensvermittlung setzen dürfe, sondern es des Erfahrungsbezugs im

gemeinsamen Handeln bedarf, in dem – so formuliert es Hermann

Giesecke (in: Schiele 2013: 18) – »auch die affektiven Komponenten bei

derWertevermittlung zumKlingen zu bringen« sind. Letztlich soll dann

selbst das »Kontroversitätsgebot« in der politischen Bildung »zu einer

spürbaren Übereinstimmung in zentralen Überzeugungen undWerten

[…] [führen], die für den Zusammenhalt unseres demokratischen Ge-

meinwesens unabdingbar sind.« (Ebd.) Unstimmigkeiten erscheinen so

als letztlich zu überwindende Position in einemLernprozess, in demdie

Ziele undMittel differenter Solidaritätsverständnisse nicht unvereinbar

werden dürfen.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Umstrittene Solidarität

Ein dritte Rückfrage setzt an der Spannung zwischen der Vorstel-

lung an, dass es pädagogisch meist um individuelle oder auch soziale

Lernprozesse und Kompetenzen gehe und dem sozialphilosophischen

Befund von Habermas (2021: 40), dass ein »politisch-kulturelle[s]

Selbstverständnis[…]«, das eine gemeinsam geteilte Referenz auf die

Solidaritätssemantik eröffnen kann, zwar auf »politische Lernpro-

zesse« verweist, diese aber ohne den Bezug auf politisch-kulturelle

Institutionen, ohne den Gemeinsinn prägende Wertorientierungen

und soziale Praktiken, weder zu verstehen noch kraftvoll seien (vgl.

ebd.: 39ff.). Auch wenn man den kulturalistisch-fundamentalen Bias

dieses Verständnisses problematisieren kann, ist hier Habermas’ Bezug

auf Hegels Begriff der Sittlichkeit aufschlussreich. Denn mit diesem

Begriff lässt sich akzentuieren, dass dasjenige,was als Solidarität gelten

und praktisch werden kann, immer auch in gleichsam inkorporierten,

unhinterfragten oder unbewussten Haltungen, situiert erscheint. Über

diese kollektiven Formen des Wahrnehmens, Sprechens und Handelns

verfügt das Individuum nie einfach souverän und rational, sondern

in diesen finden wir uns vor, mit entsprechenden Wertorientierungen

›arbeiten‹ wir, in und zu diesen verhaltenwir uns.Damit ist eineweitere

Grenze für die pädagogische Direktive einer optimalen Gestaltung von

Lernprozessen markiert. So formuliert Habermas, dass ein bestimmtes

Verständnis von Solidarität immer schon zwischen uns (Bürger:innen)

gestiftet erscheint (vgl. ebd.). Ohne diesen Aspekt eines machtvol-

len Ordnungsgefüges, in dem moralische Auseinandersetzungen und

Entscheidungen einsetzen, sei kaum verstehbar, dass wir uns gegen

Ungleichheit, Ungerechtigkeit, Ausschlüsse etc. wenden und Formen

der Solidarität diskutieren sowie praktizieren. Das Bild eines solchen

Gemeinsinns wäre damit auch weniger als geschlossenes soziales oder

symbolischesBand zu verstehen, sondern referiert auf diewidersprüch-

lichen, konfliktreichen und prekären Ordnungszusammenhänge in der

Moderne. Im Anschluss an Emile Durkheim schreibt sich daher in den

Solidaritätsanspruch eine »Reaktion auf die zentrifugalen Tendenzen

kapitalistischerModernisierung« (Karakayali 2021: 90) ein.Die bekannte

soziologische Diagnose betont, »dassmit dem Ende der Feudalordnung

die Menschen ihren Platz in der Gesellschaft und damit die Natur ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ralf Mayer, Alfred Schäfer und Maren Schüll: Einleitung 23

Beziehungen neu erfinden müssen. Was verbindet mich überhaupt

mit anderen jenseits ökonomischer Austauschprozesse?« (ebd.) Da mit

den unterschiedlichen Antworten auf diese Frage die Diskussion im

Grunde erst losgeht, möchten wir hier schließen und verschiedenen

Spannungsfeldern und Praktiken des Solidaritätsbegriffs Raumgeben.3

Darstellung der Beiträge

Aus einer postkolonialen Theorieperspektive fragt Ina Kerner in ihrem

Beitrag Solidarität und Postkolonialismus nach der Bedeutung von So-

lidarität. Ihr Beitrag präsentiert fragmentarische Gedanken zu der

Frage, wie Solidarität in einer postkolonialen und damit in hohem Ma-

ße von Ungleichheit und Macht geprägten Welt aussehen können. In

Rekurs auf den Kolonialismuskritiker Frantz Fanon gibt Kerner Kolo-

nialreparationen als solidarische Pflicht ehemaliger Kolonialstaaten zu

verstehen auf.Diese Forderung vermögen entwicklungspolitische Prak-

tiken nicht einzulösen. Macht- und imperialismuskritisch betrachtet

verlängern sie vielmehr bevormundende Effekte des Kolonialismus.Der

Ausschluss jeglicher Gefahr des Imperialwerdens könne jedoch wieder-

um zum Rückgang internationaler Unterstützung führen. Vor diesem

Hintergrund hinterfragt sie auch die Abgrenzungen von Solidarität

zur Wohltätigkeit in Kontexten, in denen staatlich institutionalisierte

Sicherungen fehlen. In den Konzepten desDialogs unter Anerkennung von

Differenz im Anschluss an Gayatri Spivak und im Konzept der Koalition

im Sinne von solidarischen Zweckgemeinschaften sieht sie schließlich

Handlungsmöglichkeiten, in denen diese besagten Probleme, die mit

3 Die Beiträge entstanden im Anschluss an die vom 3. bis 5. Februar 2022 durch-

geführte interdisziplinäre Tagung Solidarität. Neue Forschungsperspektiven auf ei-

nen Kampfbegriff, seine Spannungsfelder und Praktiken. Für die organisatorische

Unterstützung danken wir Luana Bauchspieß und Tom Zimmermann. Für das

gewissenhafte Lektorat dankenwir Leonie Lukasiewicz, MajaMelzer und Bene-

dikt Scheuring.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Umstrittene Solidarität

solidarischen Beziehungen in Ungleichheitskontexten einhergehen, als

Gefahren zumindest einkalkuliert sind.

Fabian Kessl widmet sich in seinem Beitrag Zur historischen Kon-

kretisierung der »Gleichfreiheit« im Wohlfahrtsstaat dem konstitutiven

Zusammenhang von Freiheit und Gleichheit, welcher der Gesellschafts-

geschichte seit der französischen Revolution eingeschrieben ist. Im

Begriff der Gleichfreiheit kommt die Möglichkeit des Menschlichen wie

des Gesellschaftlichen zum Tragen, welche Solidarität in Gestalt von

Sorgebeziehungen als Ermöglichung von menschlicher Tätigkeit und

Sicherung von Zugehörigkeit zur alltäglichen Bedingung hat. Mit Eti-

enne Balibar erinnert Kessl an ein solches Programm der Gleichfreiheit

als Vergesellschaftungsmodus und entfaltet darüber die historisch-

systematische Bestimmung von Solidarität, die sich unter Fremden

konkretisiert, also als wohlfahrtsstaatliches Arrangement seit dem 19.

Jahrhundert im nationalstaatlichen Kontext institutionell übersetzt

wird. Gerecht werden konnte der Wohlfahrtsstaat dem Anspruch des

Gleichklangs von Freiheit und Gleichheit, von Menschen- und Bür-

gerrechten konkret jedoch nie. In Gegenwartsgesellschaften, einer

ökonomisch globalisierten, auch einem erneuten Nationalismus ausge-

setzten Welt stellt sich die Frage nach der Solidaritätskonstellation und

dem damit (un)erreichten zivilen Potenzial für die Ermöglichung von

Gleichfreiheit zudem neu.

Der Beitrag Behinderungen in Versionen exklusiver und inklusiver Soli-

darität von Kirsten Puhr untersucht mit dem Fokus auf Behinderungen

und Menschen, die als behindert adressiert werden, sozialstaatliche

und zivilgesellschaftliche Formen exklusiver und inklusiver Solidari-

tät. Gerahmt wird der Beitrag durch Erzählungen der Protagonistin

Patricia aus dem Buch Ich mache mir einfach mehr Gedanken über die

Gesellschaft als über mich. Puhr diskutiert, inwiefern die wohlfahrtstaat-

lichen Sicherungssysteme und Leistungen, die doch alle Bürger:innen

in die gesellschaftlichen Teilsysteme zu inkludieren versuchen, als

nur exklusiv inkludierende zu verstehen sind. Behinderungen werden

im eingeführten Verständnis exklusiver Solidarität als vermeintlich

gerechte Verteilung sozialer Güter zu gesellschaftlichen Risiken. Im

Vergleich zu den institutionellen Logiken der Eingliederungshilfe

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ralf Mayer, Alfred Schäfer und Maren Schüll: Einleitung 25

zeichnet Puhr das Netzwerk Persönliche Zukunftsplanung und die damit

verbundene Privatisierung von Solidarleistungen dagegen als Initiative

zivilgesellschaftlicher inklusiver Solidarität aus. Zwar vermag diese jene

Verfahren institutioneller Bedarfsermittlung und -bewilligung nicht

zu ersetzen, aber im Sinne des Anspruchs auf mehr Selbstbestimmung

herauszufordern, mitunter gesellschaftlich zugewiesene Positionen

und Identitäten zu überschreiten.

Mit der Frage nach den Möglichkeiten und Problemen, sich auf an-

dere als Andere zu beziehen, spannt der Beitrag Beziehungen zu Fremden

von Kerstin Jergus einen Fragehorizont auf, der es erlaubt, die Themati-

sierung von Solidarität und Vulnerabilität mit pädagogischen Perspek-

tiven in Verbindung zu bringen. Dabei sind es das Leiden, die Verletz-

lichkeit und das Problem, dem Anderen als Fremden gerecht werden zu

wollen, die für Jergus zugleich eine unabweisbare Herausforderung bil-

den und eine Verschränkung von Analyse und kritischem Engagement

einsehbar machen. Jedoch bleibt eine solche Verschränkung nicht un-

problematisch. Zum einen muss sie sich – in einer jeweils unterschied-

lichen Konstellation – vor Essentialisierungen der eigenen analytischen

Bestimmungen hüten. Und zum anderen ist es – mit Blick auf das kri-

tische Engagement – geboten, die Gefahren des Paternalismus oder ei-

ner egalitären Unterstellung zu vermeiden. Der Beitrag untersucht vor

diesemHintergrund die Frage nach denMöglichkeiten, den Ähnlichkei-

ten, aber auch denUnterschieden,die sichmit Blick auf solidarischeBe-

ziehungen, denUmgangmit Vulnerabilität und die Probleme pädagogi-

scher, intergenerationeller Beziehungen ergeben.

Rouven Symank untersucht in seinem Beitrag Solidarität als soziale

Schuld die Theorieströmung des französischen Solidarismus, der sich

umdieWende vom 19. zum 20. Jahrhundert als Antwort auf die sozialen

und politischen Krisen verstehen lässt. Im Zentrum des Solidarismus,

der sich gegenüber liberalistischen wie sozialrevolutionären Strömun-

gen abgrenzt, steht dabei das Konzept einer sozialen Schuld, einer

ursprünglichen Verpflichtung der Individuen gegenüber der Gesell-

schaft als einem modernen System wechselseitiger Abhängigkeiten.

Es ist dieses moderne System, in dem das alte Motiv des Verhältnisses

von Gläubigern und Schuldnern eine neue, eine allgemeine Form ge-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Umstrittene Solidarität

winnt. Am Ansatz des Theoretikers und Politikers Léon Bourgeois zeigt

Symank, wie die soziale Schuld zu einer (fingierten) vertragstheoreti-

schen Implikation und Voraussetzung sozialer Zugehörigkeit stilisiert

wird. Dabei verweist er auf zwei systematische Probleme einer solchen

Begründungsstrategie sozialer Solidarität über einen gegenseitigen

Schuldzusammenhang. Das erste dieser Probleme besteht darin, dass

der Eindruck eines vorpolitischen Zusammenhangs, einer sozialen

Gemeinschaft hervorgerufen wird, die den Streit um politische Grenz-

ziehungen zu ignorieren scheint. Darüber hinaus lässt sich unter einer

postkolonialen Perspektive darauf hinweisen, dass die französische

Kolonialpolitik jener Zeit nicht als Schuldzusammenhang und damit

auch nicht als Solidaritätsverpflichtung wahrgenommen wird.

Der Beitrag von Ramón Reichert mit dem Titel Selfies den Rücken keh-

ren untersucht widerständige Bildpraktiken iranischer Frauen während

jener noch anhaltenden Protestbewegung, die sich nach dem gewaltsa-

men Tod von Jina Mahsa Amini gebildet hat, die am 16. September 2022

im Polizeigewahrsam starb. Anlass ihrer Verhaftung war der Vorwurf,

der Verpflichtung zum Tragen eines Kopftuches nicht auf eine adäqua-

teWeise nachgekommen zu sein.Der feministischeWiderstand im Iran

wendet sich seitdem vor allem gegen diese Verpflichtung und hat dabei

eine breite öffentliche Unterstützung gefunden, die hierin ein Symbol

für eine allgemeineUnterdrückung sieht.Reichert untersucht in diesem

Zusammenhang eine über soziale Medien verbreitete Bildstrategie, die

sich von den hier dominierenden Selfie-Inszenierungen diametral ab-

grenzt: Diese stellt eine Rückenansicht exponierter Frauen in den Vor-

dergrund, die ihr Haar offen tragen und die dies zugleich in einem öf-

fentlichen Raum tun. In dieser Geste verschränken sich nicht nur die

Aufforderung zur Solidarisierung mit einer Kritik des Establishments.

Reichert verweist auch auf eine damit veränderte Bildästhetik des Wi-

derstands.Mit Blick auf überkommene Aufrufe zur Solidarität tritt hier

kein starkes und forderndes Subjekt auf, das sich als Repräsentations-

oder Führungsfigur zeigt; es ist ein eher schwaches Subjekt, das auf ei-

ne allgemeine Unterdrückung verweist und zugleich für den dennoch

möglichenWiderstand steht.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ralf Mayer, Alfred Schäfer und Maren Schüll: Einleitung 27

Für Andreas Hetzel zeigt sich Solidarität im praktischen Eintreten

für die Ansprüche der Schwächsten, das bereit ist, auch noch für die

eigene Position deren Gewalterfahrungen auf sich zu nehmen. Da-

bei bildet die Gewalt ein Signum der kapitalistischen Moderne, deren

Verwertungslogik nicht nur auf der Zerstörung jeder Form von subsis-

tenzorientierter Gemeinwirtschaft beruht, sondern auf der Zurichtung

und Ausbeutung von Arbeitskraft, auf kolonialer Herrschaft und einem

Herrschaftsanspruch über natürliche Zusammenhänge. In der Rekon-

struktion der mittelalterlichen Allmende als einer gemeinschaftlichen

Wirtschaftsform, die um ihre natürlichen Lebensgrundlagen besorgt

war und des Potentials eines bis auf die Antike zurückzuverfolgenden

Demokratieverständnisses, das die Verhandlung des Gemeinsamen

unter heterogenen Voraussetzungen bedenkt, gewinnt Hetzel einen

Horizont für Einsatzpunkte gegenwärtiger Solidarisierungspraktiken,

die sich für die Akzeptanz des Verschiedenen einsetzen und gegen

Ausschlüsse richten. Im Konzept der Vulnerabilität, das im Anschluss

an die Ethik der Kohabition Judith Butlers nicht nur das menschliche

Leben einschließt, zeigt sich dabei eine Perspektive, die eine Solidarität

über den »menschlichen Rand« hinaus nahelegt und die Hoffnung auf eine

›post-anthropozentrische Allmende‹ nährt.

Der Beitrag von Birger P. Priddat thematisiert die Solidarität von ih-

ren Grenzen her und fragt: Ist die Zeit der Solidarität vorbei? Ausgehend

von der Geschichte der Arbeiterbewegung wird Solidarität als wechsel-

seitige Unterstützung unter Gleichen dargestellt, die sich zugleich ge-

gen einen äußeren Gegner wendet. Demgegenüber zeigen sich unter-

schiedliche Formen der Hilfe, die sich auf Ungleiche richten. Diese be-

erben für Priddat nicht nur das christliche Caritas-Motiv, sondern hin-

ter ihnen verbergen sich auch kalkulierteMotive des Gebens, die imNa-

men der eigenen Privilegien oder auch einer kollektiven Vernunft Ak-

te des Teilens implizieren, ohne die vorausgesetzte Asymmetrie aufhe-

ben zu wollen. Der Gestus dieser Hilfen bleibt paternalistisch. In den

Systemenwohlfahrtsstaatlicher Absicherungenwird diese Logik gleich-

sam externalisiert undmit demMotiv einer Volkssolidarität verbunden.

Hier zeichnen sich allerdings gegenwärtig vor demHintergrund umfas-

sender Datenerfassung individuell zurechenbare Risiken und damit ei-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Umstrittene Solidarität

ne Auflösung der unterstellten Gleichheit ab. Ebenfalls lassen sich neue

Formen der Solidarisierung beobachten, die auf punktbezogenen und

vorübergehenden Aktivitäten beruhen. Unter diesen Voraussetzungen

wird die Stabilisierung ebenso wie die mögliche Ausweitung eines soli-

darischen ›Wir‹ grundsätzlich problematisch. Die Organisation des ge-

sellschaftlichen Zusammenhangs kann sich daher für Priddat weder auf

solidarische noch auf paternalistische Beziehungen verlassen, sondern

sie verlangt politisch bindende Entscheidungen.

Der Beitrag »Wir schaffen das!« von Sabrina Schenk skizziert ausge-

wählte politische und pädagogische Bezugnahmen auf Solidarität als

Idee und Begriff. Dabei akzentuiert sie die rhetorische Qualität ent-

sprechender Referenzen und diskutiert diese zum einen mit Blick auf

ebenso problematische – etwa in- und exklusive – wie umstritten blei-

bende Zuschreibungen von ›(Nicht-)Wir‹, Kollektivität, Identität oder

auch von Verantwortung und (Un-)Gleichheit. Zum anderen interessie-

ren die Autorin die Möglichkeiten, die appellativen bzw. moralischen

und an differente Voraussetzungen, an Interessen u.v.m. gebundenen

Verwendungsweisen von Solidarität zu dekonstruieren. Diesbezüg-

lich geht es Schenk darum, die analytische Kraft des Begriffs für die

Untersuchung sozialer, insbesondere erziehungswissenschaftlicher

Fragestellungen fruchtbar zu machen. So fokussiert sie exemplarisch

auf bisherige Funktionszuschreibungen von Solidarität als normatives

Korrektiv gegen Engführungen der gesellschaftlichen Individualitäts-

oder Leistungsorientierung und plädiert für Verwendungsweisen, die

theoretisch wie empirisch die Genese und performativen Aspekte von

»Wir-Formationen« dekonstruieren. Ein solcher Zugriff richtet sich

gegen harmonisierende und reale Konfliktlinien abblendende politische

wie pädagogische Diskurse.

Stärker empirisch ausgerichtet bezieht sich Larissa Fleischmann

im Beitrag Umkämpfte Praktiken der Solidarität zum einen auf eine in

den Jahren 2014 bis 2016 im Zusammenhang mit der so genannten

Flüchtlingskrise selbst durchgeführte ethnographische Studie im süd-

deutschen Raum. Daraus resultierende Beobachtungen diskutiert die

Autorin zum anderen im Kontext sozialwissenschaftlicher Diskurse um

Solidarität und Hilfe für Flüchtlinge. Der Solidaritätsbegriff ermöglicht

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ralf Mayer, Alfred Schäfer und Maren Schüll: Einleitung 29

in ihrer Perspektive die Analyse und Bündelung vielgestaltiger, insbe-

sondere ambivalenter Formen zivilgesellschaftlicher Aushandlungen um

Teilhabe und Zugehörigkeit in Migrationsgesellschaften (so der Untertitel).

Fleischmann arbeitet heraus, inwiefern in engagierten solidarischen

Praktiken ungleiche und uneindeutige – etwa emanzipatorische, pater-

nalistischewie repressive –Motivlagen,InteressenundZuschreibungen

eine Rolle spielen können, die wiederum in jeweils unterschiedlichen

Konstellationen differente Effekte im politischen Raum entfalten. Dies-

bezüglich beschreibt sie die Entstehung solidarischer Netzwerke, in

denen vorherrschende lokale Abhängigkeiten und ungleiche Formen

der Partizipation praktisch reduziert werden und sich politisch alter-

nativeMöglichkeiten geteilter Verantwortung eröffnen. Demgegenüber

zeigt sie ebenfalls empirisch, dass die Bemühungen um Solidarität

auch zur – in Fleischmanns Lesart »antipolitischen« – Verhärtung und

Verschärfung ungleicher bzw. exklusiver Verhältnisse in Migrationsge-

sellschaften führen können.

Theoretische Überlegungen zur Kontingenz, die generell die unter-

schiedlichen Inanspruchnahmen des Begriffs Solidarität durchziehen,

bilden den Ausgangspunkt von Alfred Schäfers Beitrag. Bestimmungen

des Begriffs, wie auch des solidarischen Handelns, erscheinen insofern

unhintergehbar wie unabschließbar mit der Frage nach der Begrün-

dung, Konstitution oder Legitimation sozialer Beziehungen unter

Aspekten wie Gleichheit, Gemeinsamkeit undMacht konfrontiert sowie

mit der unsicheren Bezeichnung allgemein anerkannter oder prak-

tisch verpflichtender Ansprüche. Diese systematischen Gesichtspunkte

entfaltet der Autor im Kontext der performativ wie dekonstruktiv gele-

senen »Repräsentationsproblematik«, in der Auseinandersetzung mit

zwei prominenten Positionen postkolonialer Theoriebildung: Spivak

und Bhabha. Schäfer verfolgt dabei, inwiefern die Referenz auf So-

lidarität – in Bezug auf politische Strategien wie auch pädagogische

Ambitionen – letztlich auf gegenläufige und prekäre Weise zwischen

Analyse und Engagement (so der Untertitel) eingespannt bleibt. Das

Repräsentationsproblem verweist in diesem Sinne auf paradoxe Kon-

stellationen und richtet sich elementar auf die Frage, wer in wessen

Namen, aus welcher (etwa westlichen, privilegierten oder subalter-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Umstrittene Solidarität

nen) Position für wen unter Inanspruchnahme welcher Kriterien (etwa

Wissen, Interesse, Betroffenheit) zu sprechen beansprucht; oder auch

auf die Differenzen zwischen der Beschreibung einer (vermeintlich)

gemeinsam geteilten, von Ungleichheit, Gewalt usw. gekennzeichne-

ten globalen bzw. lokalen Wirklichkeit, die Solidarität erfordere und

der Heterogenität von Lebenslagen und Sichtweisen unterschiedlich

involvierter und adressierter Akteur:innen.

Literatur

Adamczak, Bini (2018): Beziehungsweise Revolution. 1917, 1968 und

kommende, Berlin: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2003): Die kommende Gemeinschaft, Berlin: Merve.

Aktaş,Ulaş (Hg.) (2020): Vulnerabilität.Pädagogisch-ästhetischeBeiträ-

ge zur Korporalität, Sozialität und Politik, Bielefeld: transcript.

Badiou,Alain (2019): LogikderRevolte.Bilder derGegenwart II.Seminar

2001–2004: Wien: Passagen.

Balibar, Étienne (2012): Gleichfreiheit, Berlin: Suhrkamp.

Bayertz, Kurz (1998): Solidarität. Begriff und Problem, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Brunkhorst, Hauke (2001): Egalität und Differenz, in: ZfPäd 47, H. 1,

S. 13–21.

Bude, Heinz (2019): Solidarität. Die Zukunft einer großen Idee, Bonn:

bpb.

Butler, Judith (2010): Raster des Krieges, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Castro Varela, Maria do Mar (2017): (Un-)Wissen. Verlernen als komple-

xer Lernprozess, in:Migrazine –OnlineMagazin vonMigrant:innen

für alle, Ausgabe 1/2017 (Quelle: http://migrazine.at/artikel/un-wiss

en-verlernen-als-komplexer-lernprozess; Zugriff: 15.04.2023).

Charim, Charim (2019): Den Solidarraum neu verhandeln, in: taz,

26.11.19, S. 16.

Fichtner, Sarah (2021): Can Solidarity be Taught? In: on_education. Jour-

nal for Research and Debate 4, H. 10, S. 1–4.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;
http://migrazine.at/artikel/un-wissen-verlernen-als-komplexer-lernprozess;


Ralf Mayer, Alfred Schäfer und Maren Schüll: Einleitung 31

Gelhard, Andreas (2018): Bewährung der Gleichheit. Dialektik und ra-

dikale Demokratietheorie, in: Interdisciplinary Journal for Religion

and Transformation in Contemporary Society 4, H. 2, S. 190–211.

Habermas, Jürgen (1991): Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (2021): Noch einmal: Zum Verhältnis von Moralität

und Sittlichkeit. Vortrag an der Universität Frankfurt, 19. Juni 2019,

in: Forst, Rainer/Günther, Klaus (Hg.): Normative Ordnungen. Ber-

lin: Suhrkamp, S. 25–41.

Haraway, Donna J. (2018): Unruhig bleiben, Frankfurt a.M.: Campus.

Honneth, Axel (2011): Das Recht der Freiheit. Grundriss einer demokra-

tischen Sittlichkeit, Berlin: Suhrkamp.

Honneth, Axel/Rancière, Jacques (2021): Eine kritische Diskussion, in:

Dies.: Anerkennung oderUnvernehmen?EineDebatte,Berlin: Suhr-

kamp, S. 89–113.

Karakayali, Serhat (2021): Institution und Affekt. Dimensionen von So-

lidarität, in: Susemichl, Lea/Kastner, Jens (Hg.): Unbedingte Solida-

rität, Münster: Unrast, S. 89–105.

Kastner, Jens/Susemichl, Lea/Kretschmar, Jelka/Lenz, Ramona (2021):

Defend Solidarity, in: Susemichl, Lea/Kastner, Jens (Hg.): Unbeding-

te Solidarität, Münster: Unrast, S. 291–300.

Lessenich, Stephan (2019): Grenzen der Demokratie. Teilhabe als Vertei-

lungsproblem, Stuttgart: Reclam.

Marchart, Oliver (2010): Die politische Differenz, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1978): Werke. Band 3, Berlin: Dietz.

Neckel, Sighard et al. (2020): Die Gesellschaft der Nachhaltigkeit. Um-

risse eines Forschungsprogramms, Bielefeld: transcript.

Priddat, Birger (2016): Solidarität: Eine Prüfung der Leistungsfähigkeit

dieses Begriffs, Discussion Papers, No. 39/2016, Universität Wit-

ten Herdecke (Quelle: http://hdl.handle.net/10419/148418; Zugriff:

10.02.21).

Rancière, Jacques (2006): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der

Kunst und ihre Paradoxien, Berlin: b_books.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;
http://hdl.handle.net/10419/148418;


32 Umstrittene Solidarität

Rancière, Jacques (2011): Wer ist das Subjekt der Menschenrechte? In:

Menke, Christoph/Raimondi, Francesca (Hg.): Die Revolution der

Menschenrechte, Berlin: Suhrkamp, S. 474–490.

Rorty, Richard (1989): Kontingenz, Ironie, Solidarität, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Schiele, Siegfried (2013): Gibt es nochWerte? In: Aus Politik und Zeitge-

schichte. Politische Grundwerte 63, H. 34–36/2013, S. 15–19.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2008): Can the subaltern speak?Wien: Tu-

ria+Kant.

Susemichel, Lea/Kastner, Jens (Hg.) (2021): Unbedingte Solidarität,

Münster: Unrast.

Süß, Dietmar/Torp, Cornelius (2021): Solidarität. Vom 19. Jahrhundert

bis zur Corona-Krise, Bonn: Dietz.

VanDyk,Silke (2021): Solidarität revisited.Die soziale Frage,dieWieder-

entdeckung der Gemeinschaft und der Rechtspopulismus, in: Suse-

michl,Lea/Kastner, Jens (Hg.):UnbedingteSolidarität.Münster:Un-

rast, S. 107–126.

Von Redecker, Eva (2020): Revolution für das Leben. Philosophie der

neuen Protestformen, Frankfurt a.M.: Fischer.

Wildt, Andreas (1995): Solidarität, in: Ritter, Joachim/Gründer, Karlfried

(Hg.):HistorischesWörterbuchderPhilosophie.Bd.9.Basel: Schwa-

be & Co., S. 1005–1015.

Zoll, Rainer (2000): Was ist Solidarität heute? Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

