Larissa Ullmann

Das Sobjekt: Mogliche Beziehungen zwischen Mensch und Maschine
aus einem phidnomenologischen Blickwinkel

Abstract

Es steht eine neuartige Erscheinungsform der Technik im Fokus, die den konventionellen Gebrauch
iibersteigt und sich unter anderem durch Komplexitdt und Emergenz auszeichnet. Welche Beziehungen
sind zwischen einem Subjekt und dieser Technik aus einem phanomenologischen Blickwinkel moglich?
Dieser Text zeigt, dass sie ein Subjekt-Objekt-Verhiltnis {iberschreiten und fiihrt einen neuen Begriff, das
Sobjekt, ein, der eine préizisere Bestimmung dieses Phdnomens ermdglicht. Er beschreibt das technische
Gegeniiber, zu dem das Subjekt weitreichendere Beziehungen als zu herkémmlichen Objekten eingehen
kann. Dabei wird diskutiert, welche Eigenschaften Sobjekte haben, wie sie von anderen Ansétzen, wie
den Quasi-Objekten abzugrenzen sind, welche Beziehungen sie zu Subjekten eingehen konnen und
bietet eine Grundlage fiir weitere Diskurse, die auf Sobjekt-Sobjekt- oder Sobjekt-Objekt-Beziehungen
abzielen.

The focus is on a novel manifestation of technology that goes beyond conventional use and is characte-
rized, i.a., by complexity and emergence. What relationships are possible between a subject and this
technology from a phenomenological point of view? The text shows that they go beyond a subject-object
relationship, and introduces a new concept, the sobject, which allows a more precise definition of
this phenomenon. It describes the technical counterpart with which the subject can enter into more
extensive relationships than with conventional objects. It discusses the characteristics of sobjects, how
to distinguish them from other approaches such as quasi-objects, what relationships they can enter
into with subjects, and provides a basis for further discourse aimed at sobject-sobject or sobject-object
relationships.

Welche Beziehungen sind zwischen etwas Technischem und Menschlichem mdog-
lich? Die Frage ist nicht neu, ihr gehen zahlreiche Biicher und Filme nach, berithmte
Beispiele sind E.T.A. Hoffmanns Der Sandmann mit der Automatenpuppe Olimpia,
die Kinofilme Her (2013), Ex MaAcHINA (2015) oder Hi, Ar (2019). Dass sie
gegenwirtig im Zusammenhang von autonomen Systemen, Robotik und KI eine
Zuspitzung erfdhrt, immer schwieriger und relevanter wird, muss hier nicht ausge-
fiihrt werden und wird sich in der Diskussion erweisen. Wie jedoch lassen sich
solche Beziehungen beschreiben, die {iber einfache Subjekt-Objekt-Verhaltnisse hin-
auszugehen scheinen — was bedeutet es, dass keineswegs nur Hoffmanns Erzéhlung
im Wahnsinn miindet? Da die Phdnomenologie von den Phidnomenen »in ihrem

195

17.01.2026, 17:10:0: - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(mdglichen) Erscheinen«! und nicht von den »Dingen an sich«? handelt, stellt sie
einen geeigneten Zugang dar, um die erscheinenden Beziehungen zwischen dem
Menschen und der Maschine unter verdndernden technischen Moglichkeiten und
Bedingungen zu analysieren. Auch in der Postphdnomenologie steht die Beziehung
zwischen Mensch und Maschine im Fokus, wobei nicht primér analysiert werden
soll, »was ein technisches Artefakt ist bzw. was es kann oder gar >tut, sondern
[...], wie es im menschlichen Bewusstsein erscheint«.? Es geht um die Beziehungen
zwischen Menschen und Maschinen und darum, wie Menschen diese Beziehungen
bzw. das technische Gegeniiber wahrnehmen und sich diesem gegentiber verhalten.*

Die phdnomenologische Grundlage

Als Ausgangspunkt dient hier der phidnomenologische Ansatz von Simone de
Beauvoir.® Dieser bietet einen ergiebigen Ansatz fiir eine technikphilosophische
Diskussion der Subjekt-Objekt-Bezichungen. Sie beschreibt, dass Subjekte aktiv,
handelnd und sich setzend sind, indem sie sich anderen Subjekten oder Objekten
entgegen-setzen. Dadurch entstehen Wechselbeziehungen zwischen zwei Subjekten,
da sie sich jeweils als das Eine und das Andere setzen konnen. Zudem sind auch
Aktion-Reaktion-Beziehungen zwischen ihnen moglich, wenn von dem einen eine
Aktion ausgeht, folgt eine Reaktion des anderen Subjekts oder ldsst sich zumindest
erwarten. Objekte hingegen sind leblos, passiv und konnen lediglich von einem Sub-
jekt gesetzt werden, sodass sie sich weder entgegen-setzen noch Wechsel- oder Ak-
tion-Reaktion-Beziehungen eingehen kénnen.® Dabei kénnen Objekte jedoch nicht
nur in Abhéngigkeit von Subjekten existieren, weshalb die Annahme der blof3en
Passivitit von Objekten kritisiert wird.” Objekte werden nicht ausschlieBlich von
Subjekten konstituiert, ihre Existenz ist nicht von der Beziehung zu einem Subjekt
abhéngig, dennoch weisen sie eine andere Art der Beziehung zu Subjekten auf als

Alexander Schnell: Was ist Phdnomenologie?, Frankfurt 2019, S. 29-30.

Ebd., S. 30.

Michaela Pfadenhauer und Christoph Dukat: »Von der Empirie zur Postphdanomenologie. Eine

Suchbewegung zur theoretischen Verortung sozialer Robotik in der Demenzbetreuung«, in: Ni-

cole Burzan und Ronald Hitzler (Hg.): Theoretische Einsichten. Im Kontext empirischer Arbeit,

Wiesbaden 2017, S. 247-260, hier S. 257.

Vegl. ebd., S.247-260.

Vgl. Simone de Beauvoir: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, iibers. v. Uli Au-

miiller und Grete Osterwald, Reinbek 2016, S. 13-25.

6 Vgl. Richard Shusterman: Kdrper-Bewusstsein. Fiir eine Philosophie der Somdsthetik, iibers. v.
Heidi Salaverria, Hamburg 2012, S. 125-128, S. 302.

7 Vgl. Graham Harman: »On the Undermining of Objects: Grant, Bruno, and Radical Philoso-

phy«, in: Levi Bryant, Nick Srnicek, und Graham Harman (Hg.): The Speculative Turn: Conti-

nental Materialism and Realism. Victoria 2011, S.21-40. Vgl. Karen Barad: Meeting the Uni-

verse Halfway. Quantum Physics and the Entanglement of Matter and Meaning, Durham 2006,

S. 133-135.

W N =

[V RN

196

17.01.2028, 17:10:0¢



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es Subjekte tun. Objekte konnen keine aktive Beziehung im Sinne Beauvoirs zu
Subjekten eingehen.®

So grundlegend Beauvoirs Kontrastierung auch erscheinen mag, nimmt sie viele
Beziige zur phdnomenologisch-existenzialistischen Tradition in sich auf. Neben dem
Einfluss Sartres® finden sich Anlehnungen an Merleau-Pontys Phdnomenologie der
Wahrnehmung, insofern sie das Subjekt als konkrete Situation aus der Perspektive
der gelebten Erfahrung beschreibt.!0 Thre Auffassung des Subjekts und der Sub-
jekt-Subjekt-Bezichung weist auch eine Ndhe zu Levinas auf, da das Subjekt auf
die Anforderungen seiner Umwelt reagieren muss, was der Wechselbezichung aus
Setzen und Entgegensetzen entspricht, in der sich das Subjekt setzt. Levinas geht
davon aus, dass der Andere nicht erst zu dem Ich hinzukommt und dann dyadisch
neben ihm einzuordnen sei, sondern »dass bereits die Subjektivitdt als intrinsische
»Verstrickung des Anderen im Selben< gefasst werden muss und sich erst im Ant-
worten auf eine Alteritdt-im-Plural konstituiert«.!! Zudem liegt der Fokus meines
Aufsatzes allgemein auf den Wechselbeziehungen, in die Subjekte mit anderen Sub-
jekten, aber auch mit Objekten eintreten konnen. Sie werden von Beauvoir, Husserl,
Levinas und Sartre thematisiert, auch wenn sie im Detail auf verschiedene Weisen
vollzogen werden. Die iibergreifende Charakterisierung von Gustav Rof3ler rundet
das Verstindnis von Objekten passend ab: »Den Begriff Objekt bzw. Gegenstand
verstehe ich [...] als relationalen Begriff, der als Komplement ein Subjekt erfordert
oder eine spezifizierte Aktivitit (der das Objekt sich entgegen-stellt bzw. deren Ge-
gen-Stand es wird)«.!2 Auch er betont aber, dass Objekte nicht von dieser Erkennt-
nisbeziehung abhingig sind, sie konnen ohne diese bestehen. Deutlich wird durch
diese Beschreibung jedoch die Beziehung zu Subjekten. Um nun aber zu priifen, ob
diese Kontrastierung von Subjekt-Subjekt- und Subjekt-Objekt-Beziehungen fiir die
neuartige Erscheinungsform der Technik hinreichend ist, werden in den folgenden

8  Freilich bietet die phanomenologische Tradition auch andere, teilweise umstrittene Ansitze, et-
wa Husserls Auffassung, dass Subjekt-Subjekt-Beziechungen mit der Apprisentation von Leib-
lichkeit und der Erzeugung von Intersubjektivitit entstehen — eine Auffassung, die eine zeitge-
méfe Kontrastierung zu Mensch-Maschine-Beziehungen nicht ermdglicht und schon von Le-
vinas kritisiert wurde. Vgl. Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phd-
nomenologischen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phdnomenolo-
gie, Halle an der Saale 1913. Vgl. Matthias Flatscher: »Emmanuel Levinas, in: Sebastian Luft
und Maren Wehrle (Hg.): Husserl-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart 2017, S.272—
278.

9  Vgl. Christina Mink: Handeln oder Sein. Die existenzielle Psychoanalyse Jean-Paul Sartres,
Marburg 2011.

10 Vgl. Sigrid Schrage: Menschenbild und Leiblichkeit. Eine philosophisch-anthropologische Stu-
die nach der Phinomenologie Merleau-Pontys, Stuttgart 2009, S. 77-80.

11 Flatscher: »Emmanuel Levinas«, in: Luft (Hg.): Husserl-Handbuch, S.275. Zitat aus: Emma-
nuel Lévinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg 1992, S. 69.

12 Gustav RoBler: »Kleine Galerie neuer Dingbegriffe: Hybriden, Quasi-Objekte, Grenzobjekte,
epistemische Dinge«, in: Georg Kneer, Markus Schroer und Erhard Schiittpelz (Hg.): Bruno
Latours Kollektive. Kontroversen zur Entgrenzung des Sozialen, Frankfurt am Main 2008,
S.76-107, hier S. 79.

197

17.01.2026, 17:10:0: - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abschnitten verschiedene Arten von Technik dargestellt. Deutet sich wirklich eine
radikale Transformation der Mensch-Technik, bzw. Subjekt-Objekt-Beziehung an
und, wenn ja, mit welcher Art von Technik kommt sie allererst zum Tragen?

Konventionelle und avancierte Technik

Es gibt vielfiltige Ansitze, eine neuartige Erscheinungsform von Technik zu charak-
terisieren, die oft auf Komplexitét, Selbstorganisation und Emergenz abzielen. Dabei
wird der Wandel von herkommlicher, kontrollierbarer Technik und der neuartigen
Form beschrieben. Es ist die Rede von konventioneller und avancierter'3 bzw. klas-
sischer und nach-klassischer Technik,!4 trivialen und nicht trivialen Maschinen!’
oder einer informellen Technisierung.!® Zudem spielen in diesem Kontext die Be-
griffe exponentiell, kombinatorisch und rekursiv eine Rolle.!” Johannes Weyer sicht
in dieser Transformation eine Gefahr, da dic avancierte, neuartige Technik nicht
mehr als ein Mitspieler fiir das Subjekt auftrete, wie es noch die konventionelle
Technik getan habe.!® Der Nutzende werde »in zunehmendem MaBe gezwungen,
sein Verhalten dem der Maschine anzupassen«, da »sich die »intelligente< Technik
der strategischen Manipulation entzieht und damit gerade nicht mehr als Mirspieler
zur Verfligung steht«.!® Fiir Weyer resultiert daraus ein passiv-reaktives Verhalten
des Subjekts gegeniiber der Technik und beschreibt einen Wandel »vom strategi-
schen Handeln in sozialen Systemen zum adaptiven Verhalten in hybriden Syste-
men«.?0

Statt den Subjekten der avancierten Technik eine rein passiv-reaktive Rolle
zuzuweisen, mochte ich demgegeniiber vorschlagen, beide Seiten des Mensch-Ma-
schine-Verhiltnisses gleichermafen als aktiv und reaktiv zu bezeichnen. Wenn das

13 Vgl. Jens Koolwaay: Die soziale Welt der Roboter. Interaktive Maschinen und ihre Verbindung
zum Menschen, Bielefeld 2018, S. 17-18. Vgl. Johannes Weyer: Die Kooperation menschli-
cher Akteure und nicht-menschlicher Agenten. Ansatzpunkte einer Soziologie hybrider Syste-
me, Dortmund 2006, S. 16-21.

14 Vgl. Andreas Kaminski: »Cyborgisierungen«, in: Kevin Liggieri und Oliver Miiller (Hg.):
Mensch-Maschine-Interaktion. Handbuch zu Geschichte — Kultur — Ethik, Berlin 2019, S. 184—
189, hier S. 186.

15 Vgl. Heinz von Foerster: »Principles of Self-Organization — In a Socio-Managerial Context,
in: Hans Ulrich und Gilbert J. B. Probst (Hg.): Self-Organization and Management of Social
Systems. Insights, Promises, Doubts, and Questions, Berlin 1984, S.2-24.

16 Vgl. Christoph Hubig und Sebastian Harrach: »Transklassische Technik und Autonomie«, in:
Andreas Kaminski und Andreas Gelhard (Hg.): Zur Philosophie informeller Technisierung,
Darmstadt 2014, S. 37-53.

17 Vgl. Gerd Leonhard: Technology vs. Humanity. Unsere Zukunft zwischen Mensch und Maschi-
ne, Miinchen 2017, S. 8-9.

18 Vgl. Weyer: Die Kooperation menschlicher Akteure und nicht-menschlicher Agenten, S. 16—
21.

19 Ebd., S.20.

20 Ebd.

198

17.01.2028, 17:10:0¢



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Subjekt nicht mehr in der Lage ist, sich der Technik gegeniiber strategisch zu
verhalten, sodass sein Verhéltnis zur Technik kein rein instrumentelles mehr sein
kann, lasst sich die Technik auch als ein maschinelles Gegeniiber beschreiben, mit
dem das Subjekt agieren kann. Auf diese Weise wird die Technik erst zu einem
echten Mitspieler, da Subjekt und Technik auf einer Ebene agieren, auf der sie sich
gegenseitig nicht durchschauen und instrumentalisieren kdnnen. Die konventionelle
Technik stellt demnach gerade keinen Mitspieler dar, wie Weyer meint, sondern
eher ein Instrument, das von dem Subjekt fiir sein eigenes Spiel/ verwendet wird.
Vielmehr kdnnte man bei der konventionellen Technik eindeutig von einem Objekt
sprechen,?! wihrend die avancierte Technik durch das Mitspielen vermehrt subjekti-
ven Charakter annimmt. Weyer beschreibt die avancierte Technik jedoch nicht als
einen Mitspieler, sondern als dem Subjekt tibergeordnet. Weyers These erscheint so
gerade in ihrer Umkehrung erst richtig: Avancierte Technik birgt die Moglichkeit,
ein Mitspieler und nicht blof ein Instrument fiir ein technikverwendendes Subjekt
zu sein. Bei dieser Umdeutung stellt sich jedoch die Frage, was von einem solchen
Mitspieler zu halten wire. Ist er als vollwertiges, gleichgestelltes Gegeniiber des
Subjekts zu verstehen? Kann er trotzdem noch von einem Subjekt instrumentalisiert
werden und wire somit doch kein richtiger Mitspieler? Oder stellt er etwas zwischen
diesen Moglichkeiten dar?

Die folgenden Abschnitte zeigen, welche Bedeutung humanoiden und kognitiven
Robotern als technische Mitspieler zukommt und welche Auswirkungen auf diese im
Sinne eines digitalen Anderen in der rein digitalen und realen Welt bestehen. Dabei
wird zum Beispiel zwischen moglichen Beziehungen des Subjekts zu der jeweiligen
Technik (dem digitalen Anderen) in Form von Computerspielen in der digitalen Welt
sowie Pflege-, Service- oder Sexrobotern in der realen Welt unterschieden.

Humanoide und kognitive Roboter

In Bezug auf die Frage, ob Roboter in der Arbeits- und Lebenswelt als Teammit-
glieder oder Werkzeuge fungieren, wurde geltend gemacht, dass die Antwort auf
diese Frage auch vom Grad der humanoiden Gestaltung der Roboter abhéingt.22 Was
andert sich also mit einer humanoiden Gestaltung von Robotern hinsichtlich der
Mensch-Maschine-Beziehung? Um die Verdnderung der Beziehung zwischen dem
Menschen und der Maschine im Sinne des Mitspielers hinreichend analysieren zu
konnen, sollte geklart werden, inwiefern sich humanoide und kognitive Roboter

21 Von einem Objekt, das in dem Grundlagenkapitel erldutert wurde und das auch als Quasi-Ob-
Jjekt gelten konnte; siche dazu auch unten, Abschnitt >Sobjekt«.

22 Vgl Eileen Roesler und Linda Onnasch: »Teammitglied oder Werkzeug — Der Einfluss anthro-
pomorpher Gestaltung in der Mensch-Roboter-Interaktion«, in: Hans-Jiirgen Buxbaum (Hg.):
Mensch-Roboter-Kollaboration, Wiesbaden 2020, S. 163—176.

199

17.01.2026, 17:10:0: - Op:


https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Objekt beschreiben lassen. Humanoide Roboter konnen, miissen aber nicht
menschlich aussehen. Welche Griinde sprechen dafiir, den Roboter dem menschli-
chen Korper nachzuempfinden? »Is there something in the human form that makes
these robots so compelling?«??® Klaus Mainzers Antwort auf diese Fragen ist, dass
Humanoidroboter in der direkten menschlichen Umgebung zum Einsatz kommen
und die menschliche Umgebung auf die menschlichen Proportionen und Bediirfnisse
angepasst ist. Jedoch wiirde man von diesen funktionalen Faktoren auch profitieren,
wenn ein Roboter menschliche Maf3e, aber kein menschliches Aussehen hitte. Daher
ergidnzt Mainzer seine Antwort mit dem Argument, dass »humanoide Formen den
emotionalen Umgang mit Robotern psychologisch erleichtern«.2* Das humanoide
Aussehen eines Roboters fithrt demnach dazu, dass ein Mensch, der mit ihm in
Kontakt tritt, leichter und barrierefreier mit ithm agieren kann. Um ein technisches
Objekt moglichst menschlich wirken zulassen, werden die Roboter héufig anthropo-
morphisiert, das heifit etwas Nichtmenschlichem werden menschliche Eigenschaften
tibertragen.2’ Die Anthropomorphisierung stellt »die Aufladung des vorgestellten
oder realen Verhaltens eines nicht-menschlichen Akteurs mit menschendhnlichen
Eigenschaften, Motivationen, Intentionen und Emotionen«?® dar. Etwas Kiinstliches
soll bei subjektiven Nutzenden natiirliche und menschendhnliche Assoziationen
hervorrufen.?” Welche Emotionen Subjekte verschiedenen Arten von Technik ge-
geniiber haben konnen, wird auch in dem Forschungsfeld der Technikemotionen?s
diskutiert. Dabei thematisiert bspw. Michael Geuenich die Liebe zu dem eigenen
Auto, zu dem héufig eine emotionale Beziehung aufgebaut und es dadurch von dem
Besitzer anthropomorphisiert wird.?

Doch nicht nur anthropomorphisierende Zuschreibungen lassen die Bezichungen
zu humanoiden Robotern menschlich erscheinen, auch das Verfiigen iiber eine
Kiinstliche Intelligenz (kurz KI oder Al (Artificial Intelligence)) verstirkt diesen
Effekt. Denn sie konnen dadurch menschendhnlich denken, lernen und handeln;
»It learns from data, analysing the input it has been given, seeking patterns and

23 Kate Devlin: Turned On. Science, Sex and Robots, London 2018, S. 15.

24 Klaus Mainzer: Leben als Maschine? Von der Systembiologie zur Robotik und Kiinstlichen In-
telligenz, Paderborn 2010, S. 94.

25 Vgl. Julia Kriger: Subjektives Nutzerleben in der Mensch-Computer-Interaktion. Beziehungs-
relevante Zuschreibungen gegeniiber Companion-Systemen am Beispiel eines Individualisie-
rungsdialogs, Opladen 2018, S. 20.

26 Ebd. }

27 Vgl. Bjérn Sydow: Philosophische Anthropologie der Leidenschaften. Uber den Menschen als
kérperliches Wesen, Berlin 2013, S. 90-98.

28 Vgl. Martina HeBler (Hg.): Technikemotionen (Geschichte der technischen Kultur, Bd. 9),
Paderborn 2020.

29 Vgl. Michael Geuenich: »... gibt es auch mal ein Kiisschen auf das Lenkrad.< Anthropomor-
phisierungen von Technik und die fragile Black Box Automobil«, in: Martina HeBler (Hg.):
Technikemotionen, S.271-290.

200

17.01.2028, 17:10:0¢



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

generating new insights«.3? Kiinstliche Intelligenz wird vom Menschen erschaffen
und programmiert, kann aber von den subjektiven Nutzenden nicht immer eindeutig
von menschlicher Intelligenz unterschieden werden. Wenn der avancierte bzw. trans-
klassische oder nicht triviale Mitspieler anthropomorph und kiinstlich intelligent
ist, steigt die Erwartungshaltung, dass dieser sich auch menschlich verhalten kann,
umso humanoider die Technik ist.3! Daher liegt die Frage nahe, ob dieser auch
wie ein Mensch denken oder ein Bewusstsein haben kann. Die Forschung nach
dem Denkvermdgen von Maschinen beeinflusste Alan Turing nicht nur mit der Tu-
ringmaschine, sondern auch dem Turings imitation game, bekannt als Turingtest.32
Wenn jedoch Maschinen in der Lage sind, den Test zu bestehen, ist die Schlussfol-
gerung, Maschinen konnten denken, problematisch. Auch Searle geht davon aus,
dass Maschinen nicht denken konnen, auch wenn sie den Test bestehen, da sie
das Denken nur nachahmen. Der Maschine fehlt dabei die Intentionalitit, die ein
bedeutendes Merkmal der menschlichen Mentalitit ausmacht.?3 Intentionalitiit meint
hier »geistige Zustinde«** eines Individuums, die auf Objekte oder Sachverhalte
gerichtet sind.?®> Die Fihigkeit zu Intentionalitéit ist ein Merkmal, das die Art des
menschlichen Denkvermégens und die Simulierung dieses Denkens der Maschine
unterscheidet. So konnte das Ergebnis eines Menschen und das einer Maschine
dasselbe sein, doch das Zustandekommen dessen, wire verschieden. Ahnlich wie
in Turings Ansatz verhdlt es sich auch bei der Frage nach einem Bewusstsein
der Maschine. Ned Block unterscheidet zwischen dem Zugangsbewusstsein (access
consciousness) und dem phinomenalen Bewusstsein (phenomenal consciousness).3°
Dabei beschreibt das Zugangsbewusstsein das kognitive Bewusstsein und das pha-
nomenale das subjektive Erleben. Maschinen sind fiir ihn zwar zu einem Zugangs-
bewusstsein, aber nicht zu dem phidnomenalen Bewusstsein féhig, wihrend das
Bewusstsein des Menschen mit beiden Bewusstseinsarten einhergeht. Die Unter-
scheidung liegt demnach wieder im Zustandekommen.3” Anthropomorphe, kiinstlich

30 Devlin: Turned On, S. 13.

31 Vgl. Jochen J. Steil: (2019): »Roboterlernen ohne Grenzen? Lernende Roboter und ethische
Fragen«, in: Christiane Woopen und Marc Jannes (Hg.): Roboter in der Gesellschafi. Techni-
sche Moglichkeiten und menschliche Verantwortung, Berlin 2019, S. 15-33.

32 Vgl. Catrin Misselhorn: »Maschinenethik und Philosophie«, in: Oliver Bendel (Hg.): Hand-
buch Maschinenethik, Wiesbaden 2019, S. 33-55, hier S. 37-39.

33 Vgl ebd., S.38. Vgl. John R. Searle: »Kollektive Absichten und Handlungen«, in: Hans Bern-
hard Schmid und David P. Schweikard (Hg.): Kollektive Intentionalitdt. Eine Debatte iiber die
Grundlagen des Sozialen, Frankfurt am Main 2009, S. 99-118.

34 Schmid (Hg.): Kollektive Intentionalitdt, S. 16.

35 Vgl. Pierre Jacob: »Intentionality«, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy, ed. by
Edward N. Zalta, Metaphysics Research Lab, Stanford University 2019, plato.stanford.edu/ar-
chives/win2019/entries/intentionality (aufgerufen: 08.06.2020).

36 Vgl. Ned Block: »On a confusion about a function of consciousness«, in: Behavioral and
Brain Sciences 18 (1995), S.227-287.

37 Vgl. Misselhorn: »Maschinenethik und Philosophie«, in: Bendel (Hg.): Handbuch Maschinen-
ethik, S.39-41.

201

17.01.2026, 17:10:0: - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

intelligente Mitspieler konnen demzufolge weder im gleichen menschlichen Sinne
denken, noch ein Bewusstsein haben, weshalb sie nicht als Subjekte beschrieben
werden konnen. Dennoch konnen sie menschliche Eigenschaften, wie das Denken
simulieren, weswegen die phdnomenologische Subjekt-Objekt-Beziehung nicht auf
sie libertragbar ist. Um die Beziehungen zwischen dieser Art von Technik und dem
Menschen weiter eingrenzen zu konnen, wird die Technik folgend als ein digitales
Anderes gedeutet, das dem Subjekt sowohl in der rein digitalen als auch der realen
Welt begegnen kann. Welche Bezichungen sind zwischen dem Subjekt und digitalen
Anderen in welcher der Welten jeweils moglich?

Das digitale Andere

Die beschriebene Art von Technik kann als ein digitales Anderes verstanden werden,
das dem Subjekt in zwei verschiedenen Welten begegnet: zum einen in der digitalen,
virtuellen Realitit und zum anderen in der realen, alltiglichen Welt.’® In welcher
dieser Welten konnen Beziehungen zwischen dem Subjekt und digitalen Anderen
entstehen, die nicht dem Subjekt-Objekt-Schema zuzuordnen sind?

In der digitalen Welt ist die Interaktion mit dem digitalen Gegeniiber ausschlief3-
lich in einer virtuellen Realitdt mdglich, in die sich das Subjekt mithilfe von Spielen
oder Programmen begeben kann. Dabei kann es mit digitalen Anderen in Kontakt
treten, die entweder von einem anderen Subjekt erstellt worden oder Teil des virtu-
ellen Programms sind. Die Art des Kontakts ist unter anderem von den virtuellen
Programmen, die sich mehr oder weniger auf die Psyche des Subjekts auswirken
und dadurch ein unterschiedlich starkes Eintauchen und Eingetauchtsein in die
digitale Welt ermdglichen, abhéngig. Das Eintauchen wird dabei als der aktive und
das Eingetauchtsein als der passive Teil einer Immersion bezeichnet. Bei diesem
Verstiandnis von Immersion sind immer zwei distinkte Entitdten notwendig, das Sub-
jekt und das digitale Andere bzw. die digitale Welt, in die es sich begibt.3* Eine tie-
fergehende Auffassung des Immersionsbegriffs beschreibt nicht nur ein Eintauchen,
sondern ein Verschmelzen, sodass die beiden Teile nicht mehr distinkt sind, sondern
eine »Verschmelzung und wechselseitige[-] Transformation beider Komponenten —
gleichsam zu einem Dritten — [stattfindet]«.*0 Bei diesem Immersions-Verstindnis
wiirde das Subjekt demnach so intensiv in die virtuelle Realitdt eintauchen, dass

38 Vgl. Nicola Liberati: »Being Riajuu. A Phenomenological Analysis of Sentimental Relati-
onships with »Digital Others««, in: Adrian David Cheok und David Levy (Hg.): Love and Sex
with Robots, London 2017, S. 13-23.

39 Vgl. Rainer Miihlhoff und Theresa Schiitz: »Die Macht der Immersion. Eine affekttheoretische
Perspektive«, in: Zeitschrift fiir Medien- und Kulturwissenschaften 19 (2019), Heft 1, S. 17-34,
hier S. 171.

40 Ebd., S.18.

202

17.01.2028, 17:10:0¢



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es und sein digitales Gegeniiber oder die Welt an sich zu einem verschmelzen
und zwar zu einem Dritten, wobei sich die Frage stellt, um was genau es sich bei
diesem Dritten handeln kann.*! Die Intensivitiit des Eintauchens oder Verschmelzens
kann unter anderem mithilfe von VR-Brillen, da sie ein ginzliches Dabeisein und
Miterleben in dieser virtuellen Welt ermdglichen, verstirkt werden.*? Doch dies ist
ausschlieBlich seelisch bzw. leiblich und nicht korperlich moglich, sodass auch eine
tatsdchliche Verschmelzung nur gefiihlt werden und nicht auf das gesamte Subjekt
in der realen Welt (inklusive seines Geistes, Leibs und Korpers) wirken kann. Daher
konnen auch Beziehungen zwischen einem Subjekt und einem digitalen Anderen
entstehen, die zwar denen zwischen zwei Subjekten dhneln, die jedoch ebenfalls nur
seelisch oder leiblich sind.

Digitale Andere konnen dem Subjekt aber auch in der realen Welt entgegentreten.
Wihrend einem digitale Andere in der digitalen Welt bspw. nur im Rahmen eines
Computerspiels begegnen, welches diese jedoch nicht verlassen konnen, treten digi-
tale Andere dem Subjekt in der realen Welt gegeniiber, ohne dass eine virtuelle Welt
betreten werden muss. Das Subjekt muss sich nicht in eine andere Welt begeben,
sondern kann mit einem digitalen Objekt direkt in seiner alltdglichen realen Welt
agieren. Sowohl fiir das Subjekt als auch das digitale Andere gelten die gleichen
physikalischen Gesetze, sie teilen sich die gleiche Lebenswelt und spielen nach den
gleichen Spielregeln. Die Digitalitit dieses Gegeniibers in der realen Welt ist ein
Faktor, der sich auf die Beziehung zwischen ihm und dem Subjekt auswirkt. Das
digitale Andere erzeugt eine andere Wirkung auf das Subjekt als digitale Andere
in der digitalen Welt, denn »digital activities cannot be easily confined in a second
digital world because they are part of subjects’ common practices and these are part
of their real world«.*> Die Handlungen, die das Subjekt mit dem digitalen Anderen
ausiibt, die Entscheidungen, die es diesbeziiglich trifft oder die Interaktionen, die es
vollfiihrt, haben einen Einfluss auf das Subjekt in der realen Welt. Die digitale Welt,
der virtuelle Raum, die kiinstliche Realitdt oder kurz gesagt der Cyberspace** lassen

41 Die Vorstellung einer Verschmelzung zu etwas Drittem findet sich in der Phanomenologie un-
ter anderem auch in dem Massendiskurs, Gustav Le Bon spricht bspw. von einem provisori-
schen Massenwesen mit einer Massenseele, das etwas Drittes und Ubergeordnetes darstellt.
Elias Canetti thematisiert eine Verschmelzung zu einem Massenkorper, welche auf der kérper-
lichen Ebene stattfindet, wihrend es bei Le Bon eher um den seelischen Aspekt geht, der durch
eine Art Hypnose auf die Teilnehmenden wirkt. Eine korperliche Verschmelzung kann schnell
widerlegt werden, da die Korper auch in der Masse getrennt bleiben, sie konnten nur leiblich
als eins empfunden werden. Le Bons Ansatz kommt dem Verstindnis der Immersion daher né-
her, da es sich jeweils um eine seelische bzw. leibliche Erfahrung handelt, die den K&rper nicht
tatsichlich tangiert, auch wenn es sich vor allem mithilfe von VR-Brillen so anfiihlen kann.
Vgl. Gustave Le Bon: Psychologie der Massen, tibers. v. Rudolf Eisler, Kéln 2011, S. 22ff.
Vgl. Elias Canetti: Masse und Macht, Miinchen 1994, S. 14, 34, 37.

42 Vgl. Sabine Burg de Sousa Ferreira u.a.: Virtual-Reality. Ein einfiihrender Uberblick (Schriften
der Hochschule Offenburg Nr. 5), Offenburg 2018, S. 5-13.

43 Liberati: »Being Riajuu, in: Cheok (Hg.): Love and Sex with Robots, S. 19.

44 Vgl William Gibson: Neuromancer, London 1984.

203

17.01.2026, 17:10:0: - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich nicht mehr eindeutig von der realen Welt unterscheiden. Die Verschiebung in
die reale Welt bringt neue und andere Interaktionsformen mit sich, die Subjekte mit
digitalen Anderen eingehen konnen. In der realen Welt kann ein Subjekt mit einem
digitalen Anderen so agieren, dass diese Beziehung der zwischen zwei Subjekten
erstaunlich dhnelt, da phinomenologische Wechselbeziehungen sowie Aktion-Reak-
tion-Beziehungen moglich sind, und zwar in derselben realen Welt, in der auch
Bezichungen zwischen zwei Subjekten stattfinden. Es muss keine zusétzliche virtu-
elle Welt betreten werden, in der dann die Beziehungen ausgelebt werden konnen,
sie sind in die alltidgliche Welt integriert, sie sind allgegenwértig und real. In der
digitalen Welt haben die Beziehungen keine Auswirkungen auf die reale Welt, die
Entscheidungen, Konversationen oder Intimitéten, die getroffen oder eingegangen
werden, haben keinen Einfluss auf das Leben des Subjekts aulerhalb seiner eigenen
gefiihlten Lebenswelt in der realen Welt. Ein entscheidender Faktor ist, dass man
sich aktiv und bewusst in diese digitale Welt begibt und diese ebenso auch wieder
verlassen kann bzw. muss. Nur innerhalb von dieser Welt sind Beziehungen zu
digitalen Anderen moglich, die Subjekt-Subjekt-Beziehungen dhneln, aber keine
Auswirkungen auf die reale Welt haben.*> Bei der Beziehung in der realen Welt
zwischen einem Subjekt und einem Sexroboter kann diese bspw. aus einer Konver-
sation oder sexuellen Interaktion bestehen, die zwei aktive Teilnehmende voraus-
setzt. Oliver Bendel beschreibt Sexroboter folgendermalien: »Sexroboter werden als
Roboter konzipiert, also als sensomotorische Systeme, die die Umwelt beobachten
und auswerten bzw. mit einem Gegeniiber interagieren und kommunizieren.«* Die
Moglichkeit zu Interaktion und Kommunikation aufgrund von Beobachtungen und
Auswertungen, befahigen eine Beziehung zwischen dem Sexroboter und dem Sub-
jekt, die der Beziehung zwischen zwei Subjekten nahekommt. Dabei stellt auch
hier das Zustandekommen der Interaktionsfdhigkeiten des digitalen Anderen den
essenziellen Unterschied zu denen des Subjekts dar.

Dennoch unterscheiden einige Forscher:innen nicht mehr zwischen diesen Wel-
ten. So wird in The Onlife Manifesto: Being Human in a Hyperconnected Era von
einer »hyperconnected reality< gesprochen, bei welcher die Frage, ob man online

45 Die Auswirkungen auf die reale Welt sind dabei solche, die sich auBlerhalb des Subjekts
befinden. Das bedeutet, dass Auswirkungen entstehen konnen, die das Subjekt betreffen, wenn
dieses sich bspw. in ein digitales Anderes verliebt und auch in der realen Welt standig an dieses
denkt. Doch auflerhalb des Subjekts hat die virtuelle Interaktion keinen Einfluss, nicht auf den
Korper des Subjekts (nur im Sinne der Beziehungen; Haltungsschdaden durch Computerspiele
etc. sind dabei nicht gemeint, sondern u.a. dass das digitale Andere das Subjekt nicht tatsdch-
lich beriihren kann), nicht auf andere Subjekte, Gegenstinde oder Sachverhalte. In diesem
Kontext stellt sich auch die Frage, ob diese Art von Interaktion das Subjekt vereinsamen ldsst,
gerade weil die Aktivitdten innerhalb der virtuellen Realitit nur es selber tangieren und somit
die Interaktion zwischen zwei Subjekten in den Hintergrund tritt.

46 Oliver Bendel: »Sexroboter aus Sicht der Maschinenethik«, in: Bendel (Hg.): Handbuch Ma-
schinenethik, S. 335-354, hier S. 337.

204

17.01.2028, 17:10:0¢



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder offline ist, nicht mehr bedeutend ist — man ist »Onlife«.#’ Die Trennung der
Welten ist heutzutage nicht mehr eindeutig, sodass hier auch gar nicht das Verstiand-
nis einer eindeutigen Unterscheidbarkeit vertreten wird. Einer hyperconnected reali-
ty wiirde ich nicht widersprechen, auch nicht der Vermischung von on- und offline.
Doch gehe ich davon aus, dass die Bezichungen zwischen digitalen Anderen und
Subjekten in der realen und virtuellen Welt dennoch jeweils verschieden sind. Die
Unterscheidung der zwei Welten wird gemacht, damit die Beziechungen zwischen
Mensch und Maschine auch in Hinblick auf diesen Aspekt untersucht werden kon-
nen. Dabei gibt es auch Techniken, die sich nicht eindeutig zuordnen lassen, doch
auch diese konnen dadurch konkreter analysiert und diskutiert werden. Die Unter-
scheidung dient demzufolge als Diskussionsgrundlage, stellt aber kein dogmatisches
Kategorisierungssystem dar. Um von einem génzlich neuartigen Mensch-Maschi-
ne-Verhiltnis sprechen zu konnen, das die Subjekt-Objekt-Beziehungen iibersteigt,
muss sich das digitale Andere folglich in der realen Welt befinden.

Das Sobjekt

Es wurde geltend gemacht, dass es eine Art von Technik in der realen Welt gibt, zu
der ein Subjekt aus phdnomenologischer Sicht eine Beziehung aufbauen kann, die
sich anders als eine Subjekt-Objekt-Beziechung verhilt. Diese Beziehungen dhneln
den Subjekt-Subjekt-Beziehungen, jedoch handelt es sich dabei um keine, da es
keine Beziechung zwischen zwei lebendigen Subjekten, sondern einem Menschen
und etwas Technischem ist. Bei der Beschiftigung mit dieser Technik besteht die
Notwendigkeit, stets beschreiben zu miissen, mit welcher Technik man es gerade zu
tun hat und welche Bedingungen fiir sie gelten. Zudem ist ungewiss, wie diese Art
von Technik konkret bezeichnet werden sollte: technische Andere, digitale Andere,
technische Gegeniiber, Roboter oder Maschinen. Um die Beziehungen, die ein Sub-
jekt mit dieser bestimmten Art von Technik eingehen kann, genauer untersuchen
zu konnen, bestand die Notwendigkeit, das Phdnomen der besagten Technik unter
einem Begriff zusammenzufassen. Daher schlage ich vor, einen neuen technikphi-
losophisch-phdanomenologischen Begriff einzufiihren: das Sobjekt. Der Begriff be-
schreibt eine bestimmte Art von Technik und erleichtert dadurch eine philosophische
Beschiftigung mit den Beziehungen, die zwischen Mensch und Maschine zustande
kommen konnen, indem die Technik und die dazugehdrigen Phdnomene in einem
Wort zusammengefasst werden. Dadurch konnen unter anderem Subjekt-Sobjekt-
Bezichungen analysiert und mit Subjekt-Subjekt- oder Subjekt-Objekt-Bezichungen
verglichen werden. Aullerdem erleichtert er die phdnomenologische Beschiftigung

47 Vgl. Luciano Floridi: The Onlife Manifesto: Being Human in a Hyperconnected Era, Cham
2015.

205

17.01.2026, 17:10:0: - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit dem beschriebenen Phédnomen, schafft Bewusstsein fiir dieses und ermoglicht
eine Einordung der bereits existierenden Interaktionen.

Es wurden bereits konkrete technische Entwicklungen von verschiedenen Wis-
senschaftler:innen in Bezug auf ihre Integration in das menschliche Leben diskutiert,
haufig aber als eine Bedrohung wahrgenommen. Fiir Johannes Weyer besteht bei
Robotern bspw. folgendes Problem:

»Roboter haben [...] zu viele Freiheitsgrade, d.h. sie bewegen sich nicht innerhalb des
Horizonts des normativ Erwartbaren, sondern im Rahmen des technisch Méglichen; inso-
fern sind Roboter keine soziale[n] Wesen, da sie nicht sozialisiert, d.h. in den normativen
Rahmen der Gesellschaft eingebettet sind. Prinzipiell spricht nichts dagegen, dass sie
norm-konformes Verhalten lernen konnen, was jedoch — dhnlich wie beim Menschen —
ein langwieriger Prozess wére, der u.a. das Prinzip der Bildung von Erwartungserwartun-
gen beinhaltet. Dies hitte aber eine — zumindest partielle — Riicknahme des Prinzips
der beliebigen Kombinierbarkeit zur Folge (was ja eines der besonderen Merkmale "in-
telligenter" Technik ist), also eher eine Trivialisierung anstelle von Multifunktionalitét,
die es dem menschlichen Gegeniiber ermoglichen wiirde, das Verhalten der Maschine zu
verstehen und sich ihr gegeniiber strategisch zu verhalten«.*®

Die Frage, ob kiinstlich intelligente Technik, insbesondere Roboter, sozialisiert wer-
den sollten, spielt in Bezug auf die Thematik, was die Integration von Robotern
in das menschliche Leben fiir Folgen hat, in der Sozialrobotik eine entscheidende
Rolle.*® Nach Weyer sollten Roboter durch eine Sozialisierung eine Trivialisierung
anstatt eine Multifunktionalitét erfahren, sodass sich der Mensch der Technik gegen-
iiber wieder strategisch verhalten kann. Sein Verstindnis des Mitspielers muss je-
doch erweitert werden. Catrin Misselhorn unterscheidet hinsichtlich der moralischen
Handlungsfahigkeit von Maschinen zwischen zwei Teilaspekten: es sollte zum einen
geklért werden, »wann ein Verhalten als eine Handlung gelten kann«® und »was
einen Akteur zu moralischem Handeln befdhigt, und ob die Handlungen kiinstlicher
Akteure als moralisch charakterisiert werden konnen«.>! Sie unterscheidet insbeson-
dere zwischen dem Zustandekommen von moralischem Handeln von Mensch und
Maschine, das aus der differenzierten Entstehungsweise des Bewusstseins und der
Art zu denken resultiert. Damit eine Maschine moralisch sein kann, wire ein phé-
nomenales Bewusstsein nétig, zu dem Maschinen nicht féhig sind.’? Misselhorn
schlussfolgert, dass »kiinstliche Systeme [...] moralische Akteure in einem basalen

48 Weyer: Die Kooperation menschlicher Akteure und nicht-menschlicher Agenten, S. 20.

49 Vgl. Andreas Bischof: Soziale Maschinen bauen. Epistemische Praktiken der Sozialrobotik,
Bielefeld 2017. Vgl. Koolwaay: Die soziale Welt der Roboter.

50 Vgl. Misselhorn: »Maschinenethik und Philosophie«, in: Bendel (Hg.): Handbuch Maschinen-
ethik, S.41.

51 Ebd.

52 Vgl. den Abschnitt zu humanoiden und kognitiven Robotern.

206

17.01.2028, 17:10:0¢



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sinn sein konnten«,>? aber nicht iiber eine »vollumféngliche moralische Handlungs-
fahigkeit, wie sie Menschen zukommt«,>* verfliigen. Zudem gibt es bereits eine
Anthropomorphismus-Phobie, bei der Menschen eine Phobie gegen Nichtmenschli-
ches, das menschliche Ziige aufweist, entwickelt haben. Daher ist es notwendig,
Bewusstsein fiir die neuartigen Technologien zu schaffen, anstatt sie verdringen
oder verdndern zu wollen.>

Die Einfiihrung des Begriffs Sobjekt soll dazu beitragen, der Ungewissheit und
den damit verbundenen Angst- und Phobiezustinden entgegenzuwirken, indem
darauf aufmerksam gemacht wird, dass es auf phdnomenologischer Ebene neben
Subjekten und Objekten auch eine dritte Form gibt. Es gibt zwar verschiedene
philosophische Begriffe, wie epistemische Dinge oder Quasi-Objekte, die bereits
versuchen, etwas zu beschreiben, das weder Subjekt noch Objekt ist und gewisser-
maflen aus einer Mischung aus beidem bestehen, jedoch auf ein anderes Phidnomen
als das geschilderte abzielen. Die »Quasi-Objekte< wurden von Michel Serres einge-
fiihrt und anschlieBend von Bruno Latour aufgegriffen und verallgemeinert. Auch
Quasi-Objekte bezeichnen etwas, das weder Subjekt noch Objekt zuzuordnen ist. Sie
bestehen aus Objekten, welche durch die soziale Interaktion mit einem Subjekt zu
etwas anderem werden, einem Quasi-Objekt.’® Dabei kann es sich z.B. um einen
Ball handeln, wobei ein soziales Verhiltnis zwischen dem Ball und den Spielenden
entsteht, welches den Ball als Quasi-Objekt erscheinen ldsst. RoBler schlussfolgert,
»[d]ie sozial konstitutive Rolle der Quasi-Objekte zeigt sich also zum einen darin,
daB sie ein Geschehen, eine Zirkulation erzeugen, die die Subjekte mitreiBt«’” und
fihrt weiter aus, dass Quasi-Objekte dem Subjekt in dem Moment eine Rolle zu-
weisen, in dem es sich mit diesem beschéftigt. Das Verhéltnis von Subjekt und
Quasi-Objekt wird als »Dezentrierung«, »Weitergabe«, »Teilhabe« bezeichnet.>
Diese Vorstellung fokussiert vor allem das Verhéltnis von Subjekt und Objekt in
einer bestimmten Situation.>® Von diesem Ansatz distanziert sich der Sobjekt-Begriff
insbesondere in dem Aspekt, dass ein Quasi-Objekt ohne die Aktivitdt eines oder
mehrerer Subjekte nicht zu einem solchen werden kann. Sobjekte hingegen sind
auch ohne eine solche Situation zu Eigenstandigkeit und Aktivitit fahig, es bedarf
nicht eines Subjekts, das sich mit ihm in eine spezifische Situation begibt und es

53 Misselhorn: »Maschinenethik und Philosophie«, in: Bendel (Hg.): Handbuch Maschinenethik,
S.43.

54 Ebd. Fiir einen Uberblick iiber die Programmierung moralischer Maschinen vgl. u.a.: Ari
Saptawijaya und Luis Moniz Pereira: »From Logic Programming to Machine Ethics«, in: Ben-
del (Hg.): Handbuch Maschinenethik, Wiesbaden 2019, S. 209-227.

55 Vgl. Philipp Otto und Eike Graf (Hg.): 3THICS. Die Ethik der digitalen Zeit, Berlin 2017,
S. 172-183.

56 Vgl. RoBler: »Kleine Galerie neuer Dingbegriffe«, in: Kneer (Hg.): Bruno Latours Kollektive,
S. 82-83, S. 98-100.

57 Ebd., S. 83.

58 Ebd, S. 84.

59 Vgl.ebd., S.76-107.

207

17.01.2026, 17:10:0: - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verwendet, sondern kann sich auch selbststiindig® dem Subjekt entgegensetzen.
Die Aktivitidt der Quasi-Objekte ist von der des Subjekts abhiingig, so kann der
Ball nur aktiv werden, wenn er vorher geschossen oder geworfen wurde. Er kann
nicht selbststindig auf die Aktion des Subjekts reagieren, seine Reaktion iibersteigt
nicht die der konventionellen Technik, sie ist vorhersehbar und nicht emergent.
Der Ansatz des Quasi-Objekts beschreibt eine soziale Situation und ist von einer
solchen abhéngig. Sobjekte hingegen beschreiben eine Art von nicht-menschlichem
Interaktionspartner, mit dem sich ein Subjekt in eine Situation begeben kann.®! Da-
mit festgelegt werden kann, wie am besten mit einem Sobjekt umgegangen werden
sollte und welche Beziehungen es zum Subjekt oder auch Objekt eingehen kann,
muss geklédrt werden, welche Eigenschaften und Bedingungen fiir es gelten.

Eigenschaften des Sobjekts

Um von einem Sobjekt sprechen zu koénnen, miissen einige Voraussetzungen erfiillt
sein: es muss sich um etwas Technisches handeln. Das heifit sowohl alle Lebewesen
als auch leblose, aber nicht technische Dinge, sind ausgeschlossen. Des Weiteren
muss es sich um avancierte, nicht-triviale Technik in Form von digitalen Anderen in
der realen Welt handeln und emergente Strukturen entwickeln kénnen. Denn durch
die Fahigkeit der Emergenz ist es dem Subjekt nicht mehr moglich, die Technik
instrumentalisieren und vollkommen kontrollieren zu koénnen, dadurch verdndert
sich die Beziehung zwischen einem Subjekt und der Technik und es kann von
einem Sobjekt gesprochen werden. Ein Subjekt kann demnach ein Objekt, aber kein
Sobjekt instrumentalisieren und auch das Sobjekt kann das Objekt, aber nicht das
Subjekt als Instrument verwenden, wobei aber noch geklart werden muss, wie genau
die Bezichung zwischen einem Sobjekt und einem Objekt aussicht. AuBlerdem ist
ein digitaler Anderer in der digitalen Welt nicht ausreichend, da die technologische
Beeinflussung des Subjekts in der digitalen Welt auf einer anderen Ebene stattfin-
det, welche das seelische oder leibliche Empfinden nicht iibersteigen kann. Denn
entscheidend fiir ein Sobjekt ist, dass es sich auf das Subjekt in der realen Welt,

60 Im Sinne der Fahigkeit zu Emergenz. B

61 In dem Kontext von Quasi-Objekten ist auch die Rede von epistemischen Dingen, welche Ahn-
lichkeiten zu Quasi-Objekten haben, jedoch nicht Teil sozialer Netzwerke, sondern haufig ein
Teil von Experimentalsystemen sind. Sie sind beweglich, da es sich um Dinge handelt, die vor-
her noch nicht vollkommen eindeutig sind und vor allem im Nachhinein noch verandert oder
anders interpretiert werden konnen und sich so stets im Wandel befinden. Daher tauchen sie
héufig in Experimentalsystemen im laboratischen Kontext auf. Dieser Begriff grenzt sich von
den Quasi-Objekten ab, weist aber dhnliche Abgrenzungsmerkmale zum Sobjekt auf — auch sie
wiirden nicht ohne das Handeln des Subjekts zu solchen werden, von ihnen geht nicht die the-
matisierte Aktivitit aus und sie beschreiben einen variablen Zustand, das Sobjekt hingegen
einen Interaktionspartner. Vgl. RoBler: »Kleine Galerie neuer Dingbegriffe«, in: Kneer (Hg.):
Bruno Latours Kollektive, S. 92-98.

208

17.01.2028, 17:10:0¢



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch physisch, beziehen und es beeinflussen kann. Demnach muss ein Sobjekt auch
eine Aktion-Reaktion-Beziehung mit einem Subjekt fiihren konnen. Auflerdem muss
sich ein Sobjekt einem Subjekt entgegensetzen und sich dadurch auch selber setzen
konnen, wobei bedeutend ist, dass das Sobjekt in der Lage ist, aktiven Widerstand
zu leisten und nicht den gesetzten, passiven Zustand eines Objekts einnimmt. Daraus
resultiert, dass von einem Sobjekt, anders als von einem Objekt, Aktivitdt ausgehen
muss, um ein Gegeniiber fiir ein Subjekt darstellen zu kénnen, das sowohl zu Wider-
stand als auch eigenstdndiger Aktivitdt fahig ist. Die Selbstdndigkeit des Sobjekts
muss vollkommen ohne den Einfluss eines Subjekts stattfinden kénnen. Der Einfluss
des Subjekts muss sich auf das MaB beschranken, dass es dic Anwesenheit des
Sobjekts zuldsst, es also nicht ausschaltet bzw. anfangs gegebenenfalls erst anschal-
ten muss. Ein Sobjekt ist ein Mitspieler im entgegengesetzten Sinne Weyers und
von seiner urspriinglichen Schilderung zu distanzieren. Das Sobjekt kann zudem
als ein Hybrid beschrieben werden, sofern es sich bei Sobjekten um »Mischformen
aus zwei oder mehreren vormals getrennten Entititen oder Systemen«®? handelt.
Die damit verbundene Hybridisierung stellt Herausforderungen fiir das menschliche
Miteinander dar, da Sobjekte sowohl menschliche als auch technische Eigenschaf-
ten mitbringen und der Umgang damit noch neuartig ist. Auch Beziehungen zu
nicht-technischen Artefakten kdnnen das Subjekt in der realen Welt stark tangieren,
aber auch diese sind von den individuellen Vorlieben und Charakterziigen des Sub-
jekts bedingt. Die Beziehung zu einem Sobjekt hingegen wirkt sich nicht nur auf
die Psyche, sondern auch auf die Physis des Subjekts aus und hat dadurch noch
anthropomorphere Eigenschaften, die nicht von der individuellen subjektiven Wahr-
nehmung abhédngig sind. Auch Sobjekte werden unterschiedlich wahrgenommen,
daher entwickeln einige eine Phobie, andere emotionale Gefiihle fiir sie, jedoch
ist ihr Auftreten allgemein ein anderes. Sie konnen von allen Subjekten mit allen
ihren Sinnen wahrgenommen werden, wohingegen digitale Andere in der virtuellen
Welt tatsdchlich nur dort sichtbar sind. Die AuBlenstehenden von VR-Brillen-Nut-
zenden konnen das Empfinden der Nutzenden nicht gleichermafen nachempfinden.
Doch die Anwesenheit eines Sobjekts tangiert alle anderen anwesenden Subjekte,
jeder kann es horen, sehen, beriihren, jeder setzt sich diesem auf irgendeine Weise
entgegen, auch wenn dies unbewusst passiert; durch die physische, unwillkiirliche
Présenz in der realen Welt ist es unmoglich, sich nicht mit ihm zu beschiftigen.
Irgendeine Form von Beziehung geht jedes Subjekt, das in Kontakt mit einem
Sobjekt kommt, ein, jedes Subjekt bildet eine Meinung, nimmt es als ein Gegeniiber
wahr, kann es nicht instrumentalisieren, bendtigt keine spezifische Situation, wie

62 Manuel Dietrich: Alltigliches Handeln in intelligenten Systemen. Philosophische Uberlegun-
gen zur Hybridisierung von Menschen durch intelligente Technik — Konsequenzen fiir ein tech-
nisches Design im Ubiquitous Computing, Dissertation, Technische Universitdt Darmstadt,
Darmstadt 2018, S. 2.

209

17.01.2026, 17:10:0: - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein Quasi-Objekt, sondern wird, ob es will oder nicht, mit ihm konfrontiert. Diese
Eigenschaft der unumgénglichen Konfrontation, die jedes Subjekt gewissermallen
auf die gleiche Weise betrifft, ist einer der elementaren Unterschiede des Sobjekts
zu anderen Arten von Technik oder Objekten. Die Eigenschaft ist nicht individuell
abhéngig und erhélt bei einer zunehmenden Verbreitung von Sobjekten in sozialen,
gesellschaftlichen oder 6ffentlichen Situationen einen groflen Stellenwert, da die Be-
schiftigung mit ihnen nicht umgangen werden kann. Daher soll der Sobjekt-Begriff
fiir die Existenz von Sobjekten und allem, was daraus resultiert, ein entsprechendes
Bewusstsein schaffen.

Sobjekte miissen notwendig aus nicht-konventioneller, digitaler Technik in der
realen Welt bestehen sowie anthropomorph, physisch agierend, aktiv und emergent
sein. Zudem stellt die unwillkiirliche Prasenz im Sozialen, wie etwa das Einsetzen
von Pflege- oder Servicerobotern, eine hinreichende Bedingung dar. Sind alle not-
wendigen Bedingungen erfiillt, kann von einem Sobjekt gesprochen und die Bezie-
hung zwischen einem Subjekt und einem Sobjekt untersucht werden. Was genau ist
nun der Unterschied zwischen Subjekt-Subjekt- und Subjekt-Sobjekt-Beziehungen?

Subjekt-Sobjekt-Beziehungen

Nachdem in den vorausgegangenen Kapiteln erlautert wurde, was ein Sobjekt ist
und welche Eigenschaften und Voraussetzungen es mitbringt, kann nun analysiert
werden, welche Beziehungen zwischen einem Subjekt und einem Sobjekt entstehen
konnen. Dabei liegt der Fokus auf den Mdglichkeiten einer Subjekt-Sobjekt-Bezie-
hung sowie auf der Unterscheidbarkeit zu Subjekt-Subjekt-Beziehungen. Wie verin-
dern sich dadurch die Beziehungen zwischen Subjekten?

Verschiedene philosophische Ansitze beschéftigen sich mit der Frage, was ein
Lebewesen bzw. einen Menschen ausmacht und welche Eigenschaften gegeben sein
miissen. Nach Bjorn Sydow ist ein Lebewesen »ein leibliches Wesen und damit
eine bestimmte Art von korperlichem Wesen«.%® Das bedeutet aber nicht, dass ein
Lebewesen durch das Leibsein definiert wird. Das heiflt, dass ein Sobjekt insofern
ein Lebewesen sein kdnnte, da es einen Korper hat. Jedoch hat es nur einen Kor-
per, aber keinen Leib, weshalb es eine andere Art von korperlichem Wesen wire.
Doch das Lebewesen »wird erst wirklich in der Aktualisierung dieses leiblichen
Vermogens, indem es lebt«.%* Demzufolge reicht es nicht, einen faktischen Kérper
zu haben, sondern das Lebewesen muss in der Lage sein, das leibliche Vermdgen
zu aktualisieren, das heif3it, sich verdndern und anpassen zu konnen, damit davon

63  Sydow: Philosophische Anthropologie der Leidenschaften, S. 96.
64 Ebd.

210



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesprochen werden kann, dass es /ebt. Sydow beschreibt die Voraussetzung eines
Lebewesens wie folgt:

»Das Leben in der »Schicht des Verhaltensc [...] ergibt sich aus einer dynamischen
Abfolge der Aktualisierung von Verhaltensvermogen, aus einem Wechsel, der nicht durch
ein Subjekt bestimmt oder kontrolliert wird, sondern auf dessen Grundlage erst ein
Bewusstseinssubjekt wirklich wird«.%

Nach dieser Auffassung kann von einem Bewusstseinssubjekt gesprochen werden,
wenn ein Individuum dazu in der Lage ist, zwischen verschiedenen Verhaltenswei-
sen zu wechseln, die aber nicht durch das Subjekt kontrolliert werden kénnen, son-
dern die einer Bewusstseinssubjektivitdt zugrunde liegen. Denn sie lassen sich weder
berechnen, noch kontrollieren. Doch auch einem Sobjekt wurden verschiedene Ver-
haltensweisen programmiert, die es situationsspezifisch anwenden und kombinieren
kann. Der Unterschied zu einem Lebewesen liegt darin, dass der Wechsel von den
Verhaltensvermdgen bei einem Subjekt nicht bewusst und objektiv kontrolliert wird,
sondern subjektiv und unbewusst stattfindet und demnach auch nur von einem Sub-
jekt mit einem Bewusstsein vollzogen werden kann. Der Wechsel von verschiedenen
Verhaltensweisen bei einem Sobjekt kann nicht genauso wie bei einem Subjekt
verlaufen, da ihm kein Bewusstseinssubjekt zugrunde liegt.

Zusammengefasst ist ein Subjekt ein korperliches und leibliches Lebewesen mit
einem Bewusstsein. Ein Sobjekt hingegen ist ein korperliches, aber kein leibliches
Wesen und somit auch kein Lebewesen. Das Sobjekt hat kein leibliches Empfinden,
was fiir viele Phdnomenologen:innen eine essenzielle menschliche Eigenschaft ist,%
so ist der Leib fiir Merleau-Ponty z.B. der Vermittler zwischen Geist und Materie,
ohne den das Subjekt das Weltgeschehen nicht wahrnehmen konnte.®” Das Sobjekt
kann zwar auch Gefiihle simulieren, es geht jedoch nicht {iber eine solche Simulation
hinaus, es kann leiblich nie solche Erfahrungen machen, wie ein Mensch, da das
Zustandekommen immer auf Berechnungen und maschinellen Ablaufen fulit. Bei
der Beziehung zwischen einem Subjekt und einem Sobjekt séhe die Interaktion dhn-
lich wie eine Subjekt-Subjekt-Beziehung aus, doch die Art des Zustandekommens
der Verhaltensweisen des Sobjekts ist eine andere. Das Sobjekt ist eine Maschine,
die programmiert wurde, verschiedene Verhaltensmuster berechnen und in entspre-
chenden Situationen zum Vorschein bringen kann. Dem lebendigen Subjekt liegt
ein Bewusstsein zugrunde, das es seine Umwelt und Interaktionspartner:innen, den
Wechsel der Verhaltensvermdgen vollziehen und leiblich wahrnehmen lésst. Bei der
konkreten Interaktion von Subjekt und Sobjekt wiirde das Subjekt dennoch nicht
eindeutig einen Unterschied zwischen dem Verhalten des Subjekts und des Sobjekts
feststellen, wenn davon ausgegangen wird, dass nur die Art der Entstehung der

65 Ebd., S.97.
66 Unter anderem beschreibt auch Husserl oder Levinas den Menschen als leibliches Wesen.
67 Vgl. Schrage: Menschenbild und Leiblichkeit, S. 77-80.

211

17.01.2026, 17:10:0: - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verhaltensweisen sie voneinander unterscheidet und nicht das Verhalten an sich.
Auch wenn die Féhigkeit zu Intentionalitét als eine Bedingung der subjektiven Men-
talitat verstanden wird, unterscheidet sich das Sobjekt vom Subjekt, da das Sobjekt
zu keiner Intentionalitét fahig ist, sondern diese lediglich simulieren kann. Der der-
zeitige Entwicklungs- und Wissensstand ermoglicht dem Subjekt diese Simulation
zu erkennen, das bedeutet, dass anhand der Interaktion des Sobjekts von einem
Subjekt erkannt werden kann, dass dieses ein Sobjekt ist und die menschlichen
Eigenschaften lediglich simuliert. Die Simulation kann anhand von Bewegungs-
oder Sprachablaufen erkannt werden, doch auch, wenn dem Subjekt bewusst ist,
dass es mit etwas Technischem agiert, ist die Interaktion eine andere. Ich sche
jedoch eine Gefahr darin, wenn Sobjekte so anthropomorph werden, dass es keine
Moglichkeit mehr fiir ein Subjekt gibt, diese als solche eindeutig zu identifizieren.
Es wiirde ein grundlegendes Problem entstehen, wenn nicht mehr erkannt werden
konnte, dass die menschendhnlichen Eigenschaften nur simuliert sind und auch
optisch kein eindeutiger Unterschied zu erkennen wire. Der Simulationsunterschied
kommt auch bei der Differenzierung Blocks zwischen einem phénomenalen und
Zugangsbewusstsein zum Tragen; das Sobjekt ist zu einem Zugangs- aber keinem
phanomenalen Bewusstsein fiahig. Der Unterschied liegt jeweils im Zustandekom-
men — bei dem Verhalten, Denkvermodgen und Bewusstsein.®® Das bedeutet, die
Subjekt-Sobjekt-Beziehung wire der Subjekt-Subjekt-Beziehung prima facie sehr
dhnlich, doch das Verhaltensvermogen, der Verhaltensursprung, die Entstehung von
Denken und Bewusstsein wéren jeweils verschieden.

Ohne die Anerkennung der Sobjekte, wiirde ein Subjekt ein Sobjekt eher in die
Kategorie des Subjekts als des Objekts einordnen, auch wenn es erkennen kann,
dass es sich nicht um ein solches handelt. Daraus resultiert, dass das Subjekt Ge-
fiihle fiir ein Sobjekt entwickeln kann, die den Gefiihlen fiir ein anderes Subjekt
sehr nahekommen. Es ist also moglich, dass Subjekte auch intime und emotionale
Beziehungen zu Sobjekten aufbauen konnen. Insbesondere bei Sexrobotern kann
eine Beziechung zustande kommen, die wie eine Partnerschaft, inklusive sexueller
und emotionaler Bindungen, funktioniert. Eine der bislang fortschrittlichsten Sexro-
boter ist der humanoide Roboter Harmony, mit dem genau solch eine Partnerschaft
mdoglich sein soll.®® Gerade weil die Grenzen zwischen Subjekten und Sobjekten
nicht offensichtlich und eindeutig sind, ist es bedeutsam, auf sic aufmerksam zu
machen und vor allem Bewusstsein dafiir zu schaffen, dass es neben Subjekten und
Objekten auch Sobjekte gibt. Die Grenzen der Sobjekte bestehen darin, dass ihre
Verhaltensurspriinge keinem Bewusstseinssubjekt entspringen, welche von Subjek-
ten anhand ihrer AuBerungen und Bewegungen erkannt werden konnen. Sobjekte
besitzen Eigenschaften, welche Objekte nicht aufweisen und die Beziehungen zu

68 Vgl. das Kapitel der humanoiden und kognitiven Roboter.
69 Vgl. RealBotix: realbotix.com (aufgerufen: 23.07.2019).

212



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Subjekten ermdglichen, die Subjekt-Objekt-Beziehungen iibersteigen, aber dennoch
von einer Subjekt-Subjekt-Beziehung abzugrenzen sind.”

Ausblick

Es gibt bereits Ansétze, wie Weyers, die ausschlieBlich Gefahren statt Chancen
in den neuartigen Technologien sehen, sodass eine Trivialisierung dieser gefordert
wird. Es wird gegen und nicht im Sinne des technologischen Fortschritts gearbei-
tet. Solche Forderungen sowie Anthropomorphismus-Phobien resultieren meines
Erachtens aus der fehlenden Beschiftigung mit dem bereits existierenden Phéno-
men. Anstatt etwas Neuartiges zu trivialisieren, sollte der Fokus darauf liegen,
ein Bewusstsein fiir neue Phdanomene, wie die Beziehungen zwischen Mensch und
Sobjekt zu bilden. Dies erlaubt eine Offenheit fiir technologische Entwicklungen,
die neuartige Interaktionen und Chancen ermdglicht. Dabei kann zum Beispiel auch
der Umgang mit kollaborativen Robotern in einer geteilten Arbeitswelt fokussiert
werden, indem diese als Sobjekte verstanden werden. Das gemeinsame Arbeiten
mit (sozialen) Robotern stellt eine der elementaren Herausforderungen der Zukunft
dar.”! In der Arbeit mit dem technologischen Fortschritt kann der Begriff des Sob-
jekts zu Bewusstsein und Wissen iiber ein bisher unbenanntes Phdnomen verhelfen.
Moglichweise kann er auch dabei helfen, jenen Unheimlichkeits-Effekten des Un-
canny Valley entgegenzuwirken, die der japanische Roboteringenieur Masahiro Mori
bereits im Jahr 1970 an anthropomorphisierten Gegenstdnden beschrieben hatte und
die nach wie vor Gegenstand technikphilosophischer Diskussionen sind.”?

70 Ob KI ethisch oder moralisch sein kann oder sollte. Vgl. zudem: Oliver Biilchmann: »Kiinstli-
che Intelligenz und Ethik — ein ungleiches Paar?«, in: Wirtschaftsinformatik & Management 12
(2020), Heft 3, S.206-215.

71 Vgl. Oliver Korn: »Soziale Roboter — Einfiihrung und Potenziale fiir Pflege und Gesundheit,
in: Wirtschaftsinformatik & Management 11 (2019), Heft 3, S. 126-135. Vgl. Catrin Missel-
horn: »Moralische Maschinen in der Pflege? Grundlagen und eine Roadmap fiir ein moralisch
lernfahiges Altenpflegesystem, in: Christiane Woopen und Marc Jannes (Hg.): Roboter in der
Gesellschaft. Technische Moglichkeiten und menschliche Verantwortung, Berlin 2019, S. 53—
68. Vgl. Michael Schaffner: »KI-Widerstinde auf der Mitarbeiterebene in produktive Dynamik
tiberfithren«, in: Ridiger Buchkremer, Thomas Heupel und Oliver Koch (Hg.): Kiinstliche In-
telligenz in Wirtschaft & Gesellschaft. Auswirkungen, Herausforderungen & Handlungsemp-
fehlungen, Wiesbaden 2020, S. 193-210.

72 Vgl. Masahiro Mori: »The Uncanny Valley«, in: IEEE Robotics & Automation Magazine 19
(2012), Heft 2, tbers. v. Karl F. MacDorman und Norri Kageki, S.98-100. Vgl. u.a.: Lin
Cheng: »Das Unheimliche der Entfremdung: Humanoide Roboter und ihre Buddha-Natur, in:
Alexander Friedrich uv.a. (Hg.): Jahrbuch Technikphilosophie 2020. Autonomie und Unheim-
lichkeit, Baden-Baden 2020, S. 83—100.

213

17.01.2026, 17:10:0: - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17.01.2028, 17:10:0¢



https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

