
Larissa Ullmann

Das Sobjekt: Mögliche Beziehungen zwischen Mensch und Maschine 
aus einem phänomenologischen Blickwinkel

Abstract
Es steht eine neuartige Erscheinungsform der Technik im Fokus, die den konventionellen Gebrauch 
übersteigt und sich unter anderem durch Komplexität und Emergenz auszeichnet. Welche Beziehungen 
sind zwischen einem Subjekt und dieser Technik aus einem phänomenologischen Blickwinkel möglich? 
Dieser Text zeigt, dass sie ein Subjekt-Objekt-Verhältnis überschreiten und führt einen neuen Begriff, das 
Sobjekt, ein, der eine präzisere Bestimmung dieses Phänomens ermöglicht. Er beschreibt das technische 
Gegenüber, zu dem das Subjekt weitreichendere Beziehungen als zu herkömmlichen Objekten eingehen 
kann. Dabei wird diskutiert, welche Eigenschaften Sobjekte haben, wie sie von anderen Ansätzen, wie 
den Quasi-Objekten abzugrenzen sind, welche Beziehungen sie zu Subjekten eingehen können und 
bietet eine Grundlage für weitere Diskurse, die auf Sobjekt-Sobjekt- oder Sobjekt-Objekt-Beziehungen 
abzielen.

The focus is on a novel manifestation of technology that goes beyond conventional use and is characte-
rized, i.a., by complexity and emergence. What relationships are possible between a subject and this 
technology from a phenomenological point of view? The text shows that they go beyond a subject-object 
relationship, and introduces a new concept, the sobject, which allows a more precise definition of 
this phenomenon. It describes the technical counterpart with which the subject can enter into more 
extensive relationships than with conventional objects. It discusses the characteristics of sobjects, how 
to distinguish them from other approaches such as quasi-objects, what relationships they can enter 
into with subjects, and provides a basis for further discourse aimed at sobject-sobject or sobject-object 
relationships.

Welche Beziehungen sind zwischen etwas Technischem und Menschlichem mög-
lich? Die Frage ist nicht neu, ihr gehen zahlreiche Bücher und Filme nach, berühmte 
Beispiele sind E.T.A. Hoffmanns Der Sandmann mit der Automatenpuppe Olimpia, 
die Kinofilme Her (2013), Ex Machina (2015) oder Hi, Ai (2019). Dass sie 
gegenwärtig im Zusammenhang von autonomen Systemen, Robotik und KI eine 
Zuspitzung erfährt, immer schwieriger und relevanter wird, muss hier nicht ausge-
führt werden und wird sich in der Diskussion erweisen. Wie jedoch lassen sich 
solche Beziehungen beschreiben, die über einfache Subjekt-Objekt-Verhältnisse hin-
auszugehen scheinen – was bedeutet es, dass keineswegs nur Hoffmanns Erzählung 
im Wahnsinn mündet? Da die Phänomenologie von den Phänomenen »in ihrem 

195

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(möglichen) Erscheinen«1 und nicht von den »Dingen an sich«2 handelt, stellt sie 
einen geeigneten Zugang dar, um die erscheinenden Beziehungen zwischen dem 
Menschen und der Maschine unter verändernden technischen Möglichkeiten und 
Bedingungen zu analysieren. Auch in der Postphänomenologie steht die Beziehung 
zwischen Mensch und Maschine im Fokus, wobei nicht primär analysiert werden 
soll, »was ein technisches Artefakt ist bzw. was es kann oder gar ›tut‹, sondern 
[…], wie es im menschlichen Bewusstsein erscheint«.3 Es geht um die Beziehungen 
zwischen Menschen und Maschinen und darum, wie Menschen diese Beziehungen 
bzw. das technische Gegenüber wahrnehmen und sich diesem gegenüber verhalten.4

Die phänomenologische Grundlage

Als Ausgangspunkt dient hier der phänomenologische Ansatz von Simone de 
Beauvoir.5 Dieser bietet einen ergiebigen Ansatz für eine technikphilosophische 
Diskussion der Subjekt-Objekt-Beziehungen. Sie beschreibt, dass Subjekte aktiv, 
handelnd und sich setzend sind, indem sie sich anderen Subjekten oder Objekten 
entgegen-setzen. Dadurch entstehen Wechselbeziehungen zwischen zwei Subjekten, 
da sie sich jeweils als das Eine und das Andere setzen können. Zudem sind auch 
Aktion-Reaktion-Beziehungen zwischen ihnen möglich, wenn von dem einen eine 
Aktion ausgeht, folgt eine Reaktion des anderen Subjekts oder lässt sich zumindest 
erwarten. Objekte hingegen sind leblos, passiv und können lediglich von einem Sub-
jekt gesetzt werden, sodass sie sich weder entgegen-setzen noch Wechsel- oder Ak-
tion-Reaktion-Beziehungen eingehen können.6 Dabei können Objekte jedoch nicht 
nur in Abhängigkeit von Subjekten existieren, weshalb die Annahme der bloßen 
Passivität von Objekten kritisiert wird.7 Objekte werden nicht ausschließlich von 
Subjekten konstituiert, ihre Existenz ist nicht von der Beziehung zu einem Subjekt 
abhängig, dennoch weisen sie eine andere Art der Beziehung zu Subjekten auf als 

1 Alexander Schnell: Was ist Phänomenologie?, Frankfurt 2019, S. 29–30.
2 Ebd., S. 30.
3 Michaela Pfadenhauer und Christoph Dukat: »Von der Empirie zur Postphänomenologie. Eine 

Suchbewegung zur theoretischen Verortung sozialer Robotik in der Demenzbetreuung«, in: Ni-
cole Burzan und Ronald Hitzler (Hg.): Theoretische Einsichten. Im Kontext empirischer Arbeit, 
Wiesbaden 2017, S. 247–260, hier S. 257.

4 Vgl. ebd., S. 247–260.
5 Vgl. Simone de Beauvoir: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, übers. v. Uli Au-

müller und Grete Osterwald, Reinbek 2016, S. 13–25.
6 Vgl. Richard Shusterman: Körper-Bewusstsein. Für eine Philosophie der Somästhetik, übers. v. 

Heidi Salaverría, Hamburg 2012, S. 125–128, S. 302.
7 Vgl. Graham Harman: »On the Undermining of Objects: Grant, Bruno, and Radical Philoso-

phy«, in: Levi Bryant, Nick Srnicek, und Graham Harman (Hg.): The Speculative Turn: Conti-
nental Materialism and Realism. Victoria 2011, S. 21–40. Vgl. Karen Barad: Meeting the Uni-
verse Halfway. Quantum Physics and the Entanglement of Matter and Meaning, Durham 2006, 
S. 133–135.

196

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es Subjekte tun. Objekte können keine aktive Beziehung im Sinne Beauvoirs zu 
Subjekten eingehen.8

So grundlegend Beauvoirs Kontrastierung auch erscheinen mag, nimmt sie viele 
Bezüge zur phänomenologisch-existenzialistischen Tradition in sich auf. Neben dem 
Einfluss Sartres9 finden sich Anlehnungen an Merleau-Pontys Phänomenologie der 
Wahrnehmung, insofern sie das Subjekt als konkrete Situation aus der Perspektive 
der gelebten Erfahrung beschreibt.10 Ihre Auffassung des Subjekts und der Sub-
jekt-Subjekt-Beziehung weist auch eine Nähe zu Levinas auf, da das Subjekt auf 
die Anforderungen seiner Umwelt reagieren muss, was der Wechselbeziehung aus 
Setzen und Entgegensetzen entspricht, in der sich das Subjekt setzt. Levinas geht 
davon aus, dass der Andere nicht erst zu dem Ich hinzukommt und dann dyadisch 
neben ihm einzuordnen sei, sondern »dass bereits die Subjektivität als intrinsische 
›Verstrickung des Anderen im Selben‹ gefasst werden muss und sich erst im Ant-
worten auf eine Alterität-im-Plural konstituiert«.11 Zudem liegt der Fokus meines 
Aufsatzes allgemein auf den Wechselbeziehungen, in die Subjekte mit anderen Sub-
jekten, aber auch mit Objekten eintreten können. Sie werden von Beauvoir, Husserl, 
Levinas und Sartre thematisiert, auch wenn sie im Detail auf verschiedene Weisen 
vollzogen werden. Die übergreifende Charakterisierung von Gustav Roßler rundet 
das Verständnis von Objekten passend ab: »Den Begriff Objekt bzw. Gegenstand 
verstehe ich […] als relationalen Begriff, der als Komplement ein Subjekt erfordert 
oder eine spezifizierte Aktivität (der das Objekt sich entgegen-stellt bzw. deren Ge-
gen-Stand es wird)«.12 Auch er betont aber, dass Objekte nicht von dieser Erkennt-
nisbeziehung abhängig sind, sie können ohne diese bestehen. Deutlich wird durch 
diese Beschreibung jedoch die Beziehung zu Subjekten. Um nun aber zu prüfen, ob 
diese Kontrastierung von Subjekt-Subjekt- und Subjekt-Objekt-Beziehungen für die 
neuartige Erscheinungsform der Technik hinreichend ist, werden in den folgenden 

8 Freilich bietet die phänomenologische Tradition auch andere, teilweise umstrittene Ansätze, et-
wa Husserls Auffassung, dass Subjekt-Subjekt-Beziehungen mit der Appräsentation von Leib-
lichkeit und der Erzeugung von Intersubjektivität entstehen – eine Auffassung, die eine zeitge-
mäße Kontrastierung zu Mensch-Maschine-Beziehungen nicht ermöglicht und schon von Le-
vinas kritisiert wurde. Vgl. Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phä-
nomenologischen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenolo-
gie, Halle an der Saale 1913. Vgl. Matthias Flatscher: »Emmanuel Levinas«, in: Sebastian Luft 
und Maren Wehrle (Hg.): Husserl-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart 2017, S. 272–
278.

9 Vgl. Christina Münk: Handeln oder Sein. Die existenzielle Psychoanalyse Jean-Paul Sartres, 
Marburg 2011.

10 Vgl. Sigrid Schrage: Menschenbild und Leiblichkeit. Eine philosophisch-anthropologische Stu-
die nach der Phänomenologie Merleau-Pontys, Stuttgart 2009, S. 77–80.

11 Flatscher: »Emmanuel Levinas«, in: Luft (Hg.): Husserl-Handbuch, S. 275. Zitat aus: Emma-
nuel Lévinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg 1992, S. 69.

12 Gustav Roßler: »Kleine Galerie neuer Dingbegriffe: Hybriden, Quasi-Objekte, Grenzobjekte, 
epistemische Dinge«, in: Georg Kneer, Markus Schroer und Erhard Schüttpelz (Hg.): Bruno 
Latours Kollektive. Kontroversen zur Entgrenzung des Sozialen, Frankfurt am Main 2008, 
S. 76–107, hier S. 79.

197

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abschnitten verschiedene Arten von Technik dargestellt. Deutet sich wirklich eine 
radikale Transformation der Mensch-Technik, bzw. Subjekt-Objekt-Beziehung an 
und, wenn ja, mit welcher Art von Technik kommt sie allererst zum Tragen?

Konventionelle und avancierte Technik

Es gibt vielfältige Ansätze, eine neuartige Erscheinungsform von Technik zu charak-
terisieren, die oft auf Komplexität, Selbstorganisation und Emergenz abzielen. Dabei 
wird der Wandel von herkömmlicher, kontrollierbarer Technik und der neuartigen 
Form beschrieben. Es ist die Rede von konventioneller und avancierter13 bzw. klas-
sischer und nach-klassischer Technik,14 trivialen und nicht trivialen Maschinen15 

oder einer informellen Technisierung.16 Zudem spielen in diesem Kontext die Be-
griffe exponentiell, kombinatorisch und rekursiv eine Rolle.17 Johannes Weyer sieht 
in dieser Transformation eine Gefahr, da die avancierte, neuartige Technik nicht 
mehr als ein Mitspieler für das Subjekt auftrete, wie es noch die konventionelle 
Technik getan habe.18 Der Nutzende werde »in zunehmendem Maße gezwungen, 
sein Verhalten dem der Maschine anzupassen«, da »sich die ›intelligente‹ Technik 
der strategischen Manipulation entzieht und damit gerade nicht mehr als Mitspieler 
zur Verfügung steht«.19 Für Weyer resultiert daraus ein passiv-reaktives Verhalten 
des Subjekts gegenüber der Technik und beschreibt einen Wandel »vom strategi-
schen Handeln in sozialen Systemen zum adaptiven Verhalten in hybriden Syste-
men«.20

Statt den Subjekten der avancierten Technik eine rein passiv-reaktive Rolle 
zuzuweisen, möchte ich demgegenüber vorschlagen, beide Seiten des Mensch-Ma-
schine-Verhältnisses gleichermaßen als aktiv und reaktiv zu bezeichnen. Wenn das 

13 Vgl. Jens Koolwaay: Die soziale Welt der Roboter. Interaktive Maschinen und ihre Verbindung 
zum Menschen, Bielefeld 2018, S. 17–18. Vgl. Johannes Weyer: Die Kooperation menschli-
cher Akteure und nicht-menschlicher Agenten. Ansatzpunkte einer Soziologie hybrider Syste-
me, Dortmund 2006, S. 16–21.

14 Vgl. Andreas Kaminski: »Cyborgisierungen«, in: Kevin Liggieri und Oliver Müller (Hg.): 
Mensch-Maschine-Interaktion. Handbuch zu Geschichte – Kultur – Ethik, Berlin 2019, S. 184–
189, hier S. 186.

15 Vgl. Heinz von Foerster: »Principles of Self-Organization – In a Socio-Managerial Context«, 
in: Hans Ulrich und Gilbert J. B. Probst (Hg.): Self-Organization and Management of Social 
Systems. Insights, Promises, Doubts, and Questions, Berlin 1984, S. 2–24.

16 Vgl. Christoph Hubig und Sebastian Harrach: »Transklassische Technik und Autonomie«, in: 
Andreas Kaminski und Andreas Gelhard (Hg.): Zur Philosophie informeller Technisierung, 
Darmstadt 2014, S. 37–53.

17 Vgl. Gerd Leonhard: Technology vs. Humanity. Unsere Zukunft zwischen Mensch und Maschi-
ne, München 2017, S. 8–9.

18 Vgl. Weyer: Die Kooperation menschlicher Akteure und nicht-menschlicher Agenten, S. 16–
21.

19 Ebd., S. 20.
20 Ebd.

198

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Subjekt nicht mehr in der Lage ist, sich der Technik gegenüber strategisch zu 
verhalten, sodass sein Verhältnis zur Technik kein rein instrumentelles mehr sein 
kann, lässt sich die Technik auch als ein maschinelles Gegenüber beschreiben, mit 
dem das Subjekt agieren kann. Auf diese Weise wird die Technik erst zu einem 
echten Mitspieler, da Subjekt und Technik auf einer Ebene agieren, auf der sie sich 
gegenseitig nicht durchschauen und instrumentalisieren können. Die konventionelle 
Technik stellt demnach gerade keinen Mitspieler dar, wie Weyer meint, sondern 
eher ein Instrument, das von dem Subjekt für sein eigenes Spiel verwendet wird. 
Vielmehr könnte man bei der konventionellen Technik eindeutig von einem Objekt 
sprechen,21 während die avancierte Technik durch das Mitspielen vermehrt subjekti-
ven Charakter annimmt. Weyer beschreibt die avancierte Technik jedoch nicht als 
einen Mitspieler, sondern als dem Subjekt übergeordnet. Weyers These erscheint so 
gerade in ihrer Umkehrung erst richtig: Avancierte Technik birgt die Möglichkeit, 
ein Mitspieler und nicht bloß ein Instrument für ein technikverwendendes Subjekt 
zu sein. Bei dieser Umdeutung stellt sich jedoch die Frage, was von einem solchen 
Mitspieler zu halten wäre. Ist er als vollwertiges, gleichgestelltes Gegenüber des 
Subjekts zu verstehen? Kann er trotzdem noch von einem Subjekt instrumentalisiert 
werden und wäre somit doch kein richtiger Mitspieler? Oder stellt er etwas zwischen 
diesen Möglichkeiten dar?

Die folgenden Abschnitte zeigen, welche Bedeutung humanoiden und kognitiven 
Robotern als technische Mitspieler zukommt und welche Auswirkungen auf diese im 
Sinne eines digitalen Anderen in der rein digitalen und realen Welt bestehen. Dabei 
wird zum Beispiel zwischen möglichen Beziehungen des Subjekts zu der jeweiligen 
Technik (dem digitalen Anderen) in Form von Computerspielen in der digitalen Welt 
sowie Pflege-, Service- oder Sexrobotern in der realen Welt unterschieden.

Humanoide und kognitive Roboter

In Bezug auf die Frage, ob Roboter in der Arbeits- und Lebenswelt als Teammit-
glieder oder Werkzeuge fungieren, wurde geltend gemacht, dass die Antwort auf 
diese Frage auch vom Grad der humanoiden Gestaltung der Roboter abhängt.22 Was 
ändert sich also mit einer humanoiden Gestaltung von Robotern hinsichtlich der 
Mensch-Maschine-Beziehung? Um die Veränderung der Beziehung zwischen dem 
Menschen und der Maschine im Sinne des Mitspielers hinreichend analysieren zu 
können, sollte geklärt werden, inwiefern sich humanoide und kognitive Roboter 

21 Von einem Objekt, das in dem Grundlagenkapitel erläutert wurde und das auch als Quasi-Ob-
jekt gelten könnte; siehe dazu auch unten, Abschnitt ›Sobjekt‹.

22 Vgl. Eileen Roesler und Linda Onnasch: »Teammitglied oder Werkzeug – Der Einfluss anthro-
pomorpher Gestaltung in der Mensch-Roboter-Interaktion«, in: Hans-Jürgen Buxbaum (Hg.): 
Mensch-Roboter-Kollaboration, Wiesbaden 2020, S. 163–176.

199

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Objekt beschreiben lassen. Humanoide Roboter können, müssen aber nicht 
menschlich aussehen. Welche Gründe sprechen dafür, den Roboter dem menschli-
chen Körper nachzuempfinden? »Is there something in the human form that makes 
these robots so compelling?«23 Klaus Mainzers Antwort auf diese Fragen ist, dass 
Humanoidroboter in der direkten menschlichen Umgebung zum Einsatz kommen 
und die menschliche Umgebung auf die menschlichen Proportionen und Bedürfnisse 
angepasst ist. Jedoch würde man von diesen funktionalen Faktoren auch profitieren, 
wenn ein Roboter menschliche Maße, aber kein menschliches Aussehen hätte. Daher 
ergänzt Mainzer seine Antwort mit dem Argument, dass »humanoide Formen den 
emotionalen Umgang mit Robotern psychologisch erleichtern«.24 Das humanoide 
Aussehen eines Roboters führt demnach dazu, dass ein Mensch, der mit ihm in 
Kontakt tritt, leichter und barrierefreier mit ihm agieren kann. Um ein technisches 
Objekt möglichst menschlich wirken zulassen, werden die Roboter häufig anthropo-
morphisiert, das heißt etwas Nichtmenschlichem werden menschliche Eigenschaften 
übertragen.25 Die Anthropomorphisierung stellt »die Aufladung des vorgestellten 
oder realen Verhaltens eines nicht-menschlichen Akteurs mit menschenähnlichen 
Eigenschaften, Motivationen, Intentionen und Emotionen«26 dar. Etwas Künstliches 
soll bei subjektiven Nutzenden natürliche und menschenähnliche Assoziationen 
hervorrufen.27 Welche Emotionen Subjekte verschiedenen Arten von Technik ge-
genüber haben können, wird auch in dem Forschungsfeld der Technikemotionen28 

diskutiert. Dabei thematisiert bspw. Michael Geuenich die Liebe zu dem eigenen 
Auto, zu dem häufig eine emotionale Beziehung aufgebaut und es dadurch von dem 
Besitzer anthropomorphisiert wird.29

Doch nicht nur anthropomorphisierende Zuschreibungen lassen die Beziehungen 
zu humanoiden Robotern menschlich erscheinen, auch das Verfügen über eine 
Künstliche Intelligenz (kurz KI oder AI (Artificial Intelligence)) verstärkt diesen 
Effekt. Denn sie können dadurch menschenähnlich denken, lernen und handeln; 
»It learns from data, analysing the input it has been given, seeking patterns and 

23 Kate Devlin: Turned On. Science, Sex and Robots, London 2018, S. 15.
24 Klaus Mainzer: Leben als Maschine? Von der Systembiologie zur Robotik und Künstlichen In-

telligenz, Paderborn 2010, S. 94.
25 Vgl. Julia Krüger: Subjektives Nutzerleben in der Mensch-Computer-Interaktion. Beziehungs-

relevante Zuschreibungen gegenüber Companion-Systemen am Beispiel eines Individualisie-
rungsdialogs, Opladen 2018, S. 20.

26 Ebd.
27 Vgl. Björn Sydow: Philosophische Anthropologie der Leidenschaften. Über den Menschen als 

körperliches Wesen, Berlin 2013, S. 90–98.
28 Vgl. Martina Heßler (Hg.): Technikemotionen (Geschichte der technischen Kultur, Bd. 9), 

Paderborn 2020.
29 Vgl. Michael Geuenich: »›… gibt es auch mal ein Küsschen auf das Lenkrad.‹ Anthropomor-

phisierungen von Technik und die fragile Black Box Automobil«, in: Martina Heßler (Hg.): 
Technikemotionen, S. 271–290.

200

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


generating new insights«.30 Künstliche Intelligenz wird vom Menschen erschaffen 
und programmiert, kann aber von den subjektiven Nutzenden nicht immer eindeutig 
von menschlicher Intelligenz unterschieden werden. Wenn der avancierte bzw. trans-
klassische oder nicht triviale Mitspieler anthropomorph und künstlich intelligent 
ist, steigt die Erwartungshaltung, dass dieser sich auch menschlich verhalten kann, 
umso humanoider die Technik ist.31 Daher liegt die Frage nahe, ob dieser auch 
wie ein Mensch denken oder ein Bewusstsein haben kann. Die Forschung nach 
dem Denkvermögen von Maschinen beeinflusste Alan Turing nicht nur mit der Tu-
ringmaschine, sondern auch dem Turing’s imitation game, bekannt als Turingtest.32 

Wenn jedoch Maschinen in der Lage sind, den Test zu bestehen, ist die Schlussfol-
gerung, Maschinen könnten denken, problematisch. Auch Searle geht davon aus, 
dass Maschinen nicht denken können, auch wenn sie den Test bestehen, da sie 
das Denken nur nachahmen. Der Maschine fehlt dabei die Intentionalität, die ein 
bedeutendes Merkmal der menschlichen Mentalität ausmacht.33 Intentionalität meint 
hier »geistige Zustände«34 eines Individuums, die auf Objekte oder Sachverhalte 
gerichtet sind.35 Die Fähigkeit zu Intentionalität ist ein Merkmal, das die Art des 
menschlichen Denkvermögens und die Simulierung dieses Denkens der Maschine 
unterscheidet. So könnte das Ergebnis eines Menschen und das einer Maschine 
dasselbe sein, doch das Zustandekommen dessen, wäre verschieden. Ähnlich wie 
in Turings Ansatz verhält es sich auch bei der Frage nach einem Bewusstsein 
der Maschine. Ned Block unterscheidet zwischen dem Zugangsbewusstsein (access 
consciousness) und dem phänomenalen Bewusstsein (phenomenal consciousness).36 

Dabei beschreibt das Zugangsbewusstsein das kognitive Bewusstsein und das phä-
nomenale das subjektive Erleben. Maschinen sind für ihn zwar zu einem Zugangs-
bewusstsein, aber nicht zu dem phänomenalen Bewusstsein fähig, während das 
Bewusstsein des Menschen mit beiden Bewusstseinsarten einhergeht. Die Unter-
scheidung liegt demnach wieder im Zustandekommen.37 Anthropomorphe, künstlich 

30 Devlin: Turned On, S. 13.
31 Vgl. Jochen J. Steil: (2019): »Roboterlernen ohne Grenzen? Lernende Roboter und ethische 

Fragen«, in: Christiane Woopen und Marc Jannes (Hg.): Roboter in der Gesellschaft. Techni-
sche Möglichkeiten und menschliche Verantwortung, Berlin 2019, S. 15–33.

32 Vgl. Catrin Misselhorn: »Maschinenethik und Philosophie«, in: Oliver Bendel (Hg.): Hand-
buch Maschinenethik, Wiesbaden 2019, S. 33–55, hier S. 37–39.

33 Vgl. ebd., S. 38. Vgl. John R. Searle: »Kollektive Absichten und Handlungen«, in: Hans Bern-
hard Schmid und David P. Schweikard (Hg.): Kollektive Intentionalität. Eine Debatte über die 
Grundlagen des Sozialen, Frankfurt am Main 2009, S. 99–118.

34 Schmid (Hg.): Kollektive Intentionalität, S. 16.
35 Vgl. Pierre Jacob: »Intentionality«, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy, ed. by 

Edward N. Zalta, Metaphysics Research Lab, Stanford University 2019, plato.stanford.edu/ar-
chives/win2019/entries/intentionality (aufgerufen: 08.06.2020).

36 Vgl. Ned Block: »On a confusion about a function of consciousness«, in: Behavioral and 
Brain Sciences 18 (1995), S. 227–287.

37 Vgl. Misselhorn: »Maschinenethik und Philosophie«, in: Bendel (Hg.): Handbuch Maschinen-
ethik, S. 39–41.

201

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


intelligente Mitspieler können demzufolge weder im gleichen menschlichen Sinne 
denken, noch ein Bewusstsein haben, weshalb sie nicht als Subjekte beschrieben 
werden können. Dennoch können sie menschliche Eigenschaften, wie das Denken 
simulieren, weswegen die phänomenologische Subjekt-Objekt-Beziehung nicht auf 
sie übertragbar ist. Um die Beziehungen zwischen dieser Art von Technik und dem 
Menschen weiter eingrenzen zu können, wird die Technik folgend als ein digitales 
Anderes gedeutet, das dem Subjekt sowohl in der rein digitalen als auch der realen 
Welt begegnen kann. Welche Beziehungen sind zwischen dem Subjekt und digitalen 
Anderen in welcher der Welten jeweils möglich?

Das digitale Andere

Die beschriebene Art von Technik kann als ein digitales Anderes verstanden werden, 
das dem Subjekt in zwei verschiedenen Welten begegnet: zum einen in der digitalen, 
virtuellen Realität und zum anderen in der realen, alltäglichen Welt.38 In welcher 
dieser Welten können Beziehungen zwischen dem Subjekt und digitalen Anderen 
entstehen, die nicht dem Subjekt-Objekt-Schema zuzuordnen sind?

In der digitalen Welt ist die Interaktion mit dem digitalen Gegenüber ausschließ-
lich in einer virtuellen Realität möglich, in die sich das Subjekt mithilfe von Spielen 
oder Programmen begeben kann. Dabei kann es mit digitalen Anderen in Kontakt 
treten, die entweder von einem anderen Subjekt erstellt worden oder Teil des virtu-
ellen Programms sind. Die Art des Kontakts ist unter anderem von den virtuellen 
Programmen, die sich mehr oder weniger auf die Psyche des Subjekts auswirken 
und dadurch ein unterschiedlich starkes Eintauchen und Eingetauchtsein in die 
digitale Welt ermöglichen, abhängig. Das Eintauchen wird dabei als der aktive und 
das Eingetauchtsein als der passive Teil einer Immersion bezeichnet. Bei diesem 
Verständnis von Immersion sind immer zwei distinkte Entitäten notwendig, das Sub-
jekt und das digitale Andere bzw. die digitale Welt, in die es sich begibt.39 Eine tie-
fergehende Auffassung des Immersionsbegriffs beschreibt nicht nur ein Eintauchen, 
sondern ein Verschmelzen, sodass die beiden Teile nicht mehr distinkt sind, sondern 
eine »Verschmelzung und wechselseitige[-] Transformation beider Komponenten – 
gleichsam zu einem Dritten – [stattfindet]«.40 Bei diesem Immersions-Verständnis 
würde das Subjekt demnach so intensiv in die virtuelle Realität eintauchen, dass 

38 Vgl. Nicola Liberati: »Being Riajuu. A Phenomenological Analysis of Sentimental Relati-
onships with ›Digital Others‹«, in: Adrian David Cheok und David Levy (Hg.): Love and Sex 
with Robots, London 2017, S. 13–23.

39 Vgl. Rainer Mühlhoff und Theresa Schütz: »Die Macht der Immersion. Eine affekttheoretische 
Perspektive«, in: Zeitschrift für Medien- und Kulturwissenschaften 19 (2019), Heft 1, S. 17–34, 
hier S. 17f.

40 Ebd., S. 18.

202

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es und sein digitales Gegenüber oder die Welt an sich zu einem verschmelzen 
und zwar zu einem Dritten, wobei sich die Frage stellt, um was genau es sich bei 
diesem Dritten handeln kann.41 Die Intensivität des Eintauchens oder Verschmelzens 
kann unter anderem mithilfe von VR-Brillen, da sie ein gänzliches Dabeisein und 
Miterleben in dieser virtuellen Welt ermöglichen, verstärkt werden.42 Doch dies ist 
ausschließlich seelisch bzw. leiblich und nicht körperlich möglich, sodass auch eine 
tatsächliche Verschmelzung nur gefühlt werden und nicht auf das gesamte Subjekt 
in der realen Welt (inklusive seines Geistes, Leibs und Körpers) wirken kann. Daher 
können auch Beziehungen zwischen einem Subjekt und einem digitalen Anderen 
entstehen, die zwar denen zwischen zwei Subjekten ähneln, die jedoch ebenfalls nur 
seelisch oder leiblich sind.

Digitale Andere können dem Subjekt aber auch in der realen Welt entgegentreten. 
Während einem digitale Andere in der digitalen Welt bspw. nur im Rahmen eines 
Computerspiels begegnen, welches diese jedoch nicht verlassen können, treten digi-
tale Andere dem Subjekt in der realen Welt gegenüber, ohne dass eine virtuelle Welt 
betreten werden muss. Das Subjekt muss sich nicht in eine andere Welt begeben, 
sondern kann mit einem digitalen Objekt direkt in seiner alltäglichen realen Welt 
agieren. Sowohl für das Subjekt als auch das digitale Andere gelten die gleichen 
physikalischen Gesetze, sie teilen sich die gleiche Lebenswelt und spielen nach den 
gleichen Spielregeln. Die Digitalität dieses Gegenübers in der realen Welt ist ein 
Faktor, der sich auf die Beziehung zwischen ihm und dem Subjekt auswirkt. Das 
digitale Andere erzeugt eine andere Wirkung auf das Subjekt als digitale Andere 
in der digitalen Welt, denn »digital activities cannot be easily confined in a second 
digital world because they are part of subjects’ common practices and these are part 
of their real world«.43 Die Handlungen, die das Subjekt mit dem digitalen Anderen 
ausübt, die Entscheidungen, die es diesbezüglich trifft oder die Interaktionen, die es 
vollführt, haben einen Einfluss auf das Subjekt in der realen Welt. Die digitale Welt, 
der virtuelle Raum, die künstliche Realität oder kurz gesagt der Cyberspace44 lassen 

41 Die Vorstellung einer Verschmelzung zu etwas Drittem findet sich in der Phänomenologie un-
ter anderem auch in dem Massendiskurs, Gustav Le Bon spricht bspw. von einem provisori-
schen Massenwesen mit einer Massenseele, das etwas Drittes und Übergeordnetes darstellt. 
Elias Canetti thematisiert eine Verschmelzung zu einem Massenkörper, welche auf der körper-
lichen Ebene stattfindet, während es bei Le Bon eher um den seelischen Aspekt geht, der durch 
eine Art Hypnose auf die Teilnehmenden wirkt. Eine körperliche Verschmelzung kann schnell 
widerlegt werden, da die Körper auch in der Masse getrennt bleiben, sie könnten nur leiblich 
als eins empfunden werden. Le Bons Ansatz kommt dem Verständnis der Immersion daher nä-
her, da es sich jeweils um eine seelische bzw. leibliche Erfahrung handelt, die den Körper nicht 
tatsächlich tangiert, auch wenn es sich vor allem mithilfe von VR-Brillen so anfühlen kann. 
Vgl. Gustave Le Bon: Psychologie der Massen, übers. v. Rudolf Eisler, Köln 2011, S. 22ff. 
Vgl. Elias Canetti: Masse und Macht, München 1994, S. 14, 34, 37.

42 Vgl. Sabine Burg de Sousa Ferreira u.a.: Virtual-Reality. Ein einführender Überblick (Schriften 
der Hochschule Offenburg Nr. 5), Offenburg 2018, S. 5–13.

43 Liberati: »Being Riajuu«, in: Cheok (Hg.): Love and Sex with Robots, S. 19.
44 Vgl. William Gibson: Neuromancer, London 1984.

203

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich nicht mehr eindeutig von der realen Welt unterscheiden. Die Verschiebung in 
die reale Welt bringt neue und andere Interaktionsformen mit sich, die Subjekte mit 
digitalen Anderen eingehen können. In der realen Welt kann ein Subjekt mit einem 
digitalen Anderen so agieren, dass diese Beziehung der zwischen zwei Subjekten 
erstaunlich ähnelt, da phänomenologische Wechselbeziehungen sowie Aktion-Reak-
tion-Beziehungen möglich sind, und zwar in derselben realen Welt, in der auch 
Beziehungen zwischen zwei Subjekten stattfinden. Es muss keine zusätzliche virtu-
elle Welt betreten werden, in der dann die Beziehungen ausgelebt werden können, 
sie sind in die alltägliche Welt integriert, sie sind allgegenwärtig und real. In der 
digitalen Welt haben die Beziehungen keine Auswirkungen auf die reale Welt, die 
Entscheidungen, Konversationen oder Intimitäten, die getroffen oder eingegangen 
werden, haben keinen Einfluss auf das Leben des Subjekts außerhalb seiner eigenen 
gefühlten Lebenswelt in der realen Welt. Ein entscheidender Faktor ist, dass man 
sich aktiv und bewusst in diese digitale Welt begibt und diese ebenso auch wieder 
verlassen kann bzw. muss. Nur innerhalb von dieser Welt sind Beziehungen zu 
digitalen Anderen möglich, die Subjekt-Subjekt-Beziehungen ähneln, aber keine 
Auswirkungen auf die reale Welt haben.45 Bei der Beziehung in der realen Welt 
zwischen einem Subjekt und einem Sexroboter kann diese bspw. aus einer Konver-
sation oder sexuellen Interaktion bestehen, die zwei aktive Teilnehmende voraus-
setzt. Oliver Bendel beschreibt Sexroboter folgendermaßen: »Sexroboter werden als 
Roboter konzipiert, also als sensomotorische Systeme, die die Umwelt beobachten 
und auswerten bzw. mit einem Gegenüber interagieren und kommunizieren.«46 Die 
Möglichkeit zu Interaktion und Kommunikation aufgrund von Beobachtungen und 
Auswertungen, befähigen eine Beziehung zwischen dem Sexroboter und dem Sub-
jekt, die der Beziehung zwischen zwei Subjekten nahekommt. Dabei stellt auch 
hier das Zustandekommen der Interaktionsfähigkeiten des digitalen Anderen den 
essenziellen Unterschied zu denen des Subjekts dar.

Dennoch unterscheiden einige Forscher:innen nicht mehr zwischen diesen Wel-
ten. So wird in The Onlife Manifesto: Being Human in a Hyperconnected Era von 
einer ›hyperconnected reality‹ gesprochen, bei welcher die Frage, ob man online 

45 Die Auswirkungen auf die reale Welt sind dabei solche, die sich außerhalb des Subjekts 
befinden. Das bedeutet, dass Auswirkungen entstehen können, die das Subjekt betreffen, wenn 
dieses sich bspw. in ein digitales Anderes verliebt und auch in der realen Welt ständig an dieses 
denkt. Doch außerhalb des Subjekts hat die virtuelle Interaktion keinen Einfluss, nicht auf den 
Körper des Subjekts (nur im Sinne der Beziehungen; Haltungsschäden durch Computerspiele 
etc. sind dabei nicht gemeint, sondern u.a. dass das digitale Andere das Subjekt nicht tatsäch-
lich berühren kann), nicht auf andere Subjekte, Gegenstände oder Sachverhalte. In diesem 
Kontext stellt sich auch die Frage, ob diese Art von Interaktion das Subjekt vereinsamen lässt, 
gerade weil die Aktivitäten innerhalb der virtuellen Realität nur es selber tangieren und somit 
die Interaktion zwischen zwei Subjekten in den Hintergrund tritt.

46 Oliver Bendel: »Sexroboter aus Sicht der Maschinenethik«, in: Bendel (Hg.): Handbuch Ma-
schinenethik, S. 335–354, hier S. 337.

204

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder offline ist, nicht mehr bedeutend ist – man ist ›Onlife‹.47 Die Trennung der 
Welten ist heutzutage nicht mehr eindeutig, sodass hier auch gar nicht das Verständ-
nis einer eindeutigen Unterscheidbarkeit vertreten wird. Einer hyperconnected reali-
ty würde ich nicht widersprechen, auch nicht der Vermischung von on- und offline. 
Doch gehe ich davon aus, dass die Beziehungen zwischen digitalen Anderen und 
Subjekten in der realen und virtuellen Welt dennoch jeweils verschieden sind. Die 
Unterscheidung der zwei Welten wird gemacht, damit die Beziehungen zwischen 
Mensch und Maschine auch in Hinblick auf diesen Aspekt untersucht werden kön-
nen. Dabei gibt es auch Techniken, die sich nicht eindeutig zuordnen lassen, doch 
auch diese können dadurch konkreter analysiert und diskutiert werden. Die Unter-
scheidung dient demzufolge als Diskussionsgrundlage, stellt aber kein dogmatisches 
Kategorisierungssystem dar. Um von einem gänzlich neuartigen Mensch-Maschi-
ne-Verhältnis sprechen zu können, das die Subjekt-Objekt-Beziehungen übersteigt, 
muss sich das digitale Andere folglich in der realen Welt befinden.

Das Sobjekt

Es wurde geltend gemacht, dass es eine Art von Technik in der realen Welt gibt, zu 
der ein Subjekt aus phänomenologischer Sicht eine Beziehung aufbauen kann, die 
sich anders als eine Subjekt-Objekt-Beziehung verhält. Diese Beziehungen ähneln 
den Subjekt-Subjekt-Beziehungen, jedoch handelt es sich dabei um keine, da es 
keine Beziehung zwischen zwei lebendigen Subjekten, sondern einem Menschen 
und etwas Technischem ist. Bei der Beschäftigung mit dieser Technik besteht die 
Notwendigkeit, stets beschreiben zu müssen, mit welcher Technik man es gerade zu 
tun hat und welche Bedingungen für sie gelten. Zudem ist ungewiss, wie diese Art 
von Technik konkret bezeichnet werden sollte: technische Andere, digitale Andere, 
technische Gegenüber, Roboter oder Maschinen. Um die Beziehungen, die ein Sub-
jekt mit dieser bestimmten Art von Technik eingehen kann, genauer untersuchen 
zu können, bestand die Notwendigkeit, das Phänomen der besagten Technik unter 
einem Begriff zusammenzufassen. Daher schlage ich vor, einen neuen technikphi-
losophisch-phänomenologischen Begriff einzuführen: das Sobjekt. Der Begriff be-
schreibt eine bestimmte Art von Technik und erleichtert dadurch eine philosophische 
Beschäftigung mit den Beziehungen, die zwischen Mensch und Maschine zustande 
kommen können, indem die Technik und die dazugehörigen Phänomene in einem 
Wort zusammengefasst werden. Dadurch können unter anderem Subjekt-Sobjekt-
Beziehungen analysiert und mit Subjekt-Subjekt- oder Subjekt-Objekt-Beziehungen 
verglichen werden. Außerdem erleichtert er die phänomenologische Beschäftigung 

47 Vgl. Luciano Floridi: The Onlife Manifesto: Being Human in a Hyperconnected Era, Cham 
2015.

205

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit dem beschriebenen Phänomen, schafft Bewusstsein für dieses und ermöglicht 
eine Einordung der bereits existierenden Interaktionen.

Es wurden bereits konkrete technische Entwicklungen von verschiedenen Wis-
senschaftler:innen in Bezug auf ihre Integration in das menschliche Leben diskutiert, 
häufig aber als eine Bedrohung wahrgenommen. Für Johannes Weyer besteht bei 
Robotern bspw. folgendes Problem:

»Roboter haben […] zu viele Freiheitsgrade, d.h. sie bewegen sich nicht innerhalb des 
Horizonts des normativ Erwartbaren, sondern im Rahmen des technisch Möglichen; inso-
fern sind Roboter keine soziale[n] Wesen, da sie nicht sozialisiert, d.h. in den normativen 
Rahmen der Gesellschaft eingebettet sind. Prinzipiell spricht nichts dagegen, dass sie 
norm-konformes Verhalten lernen können, was jedoch – ähnlich wie beim Menschen – 
ein langwieriger Prozess wäre, der u.a. das Prinzip der Bildung von Erwartungserwartun-
gen beinhaltet. Dies hätte aber eine – zumindest partielle – Rücknahme des Prinzips 
der beliebigen Kombinierbarkeit zur Folge (was ja eines der besonderen Merkmale "in-
telligenter" Technik ist), also eher eine Trivialisierung anstelle von Multifunktionalität, 
die es dem menschlichen Gegenüber ermöglichen würde, das Verhalten der Maschine zu 
verstehen und sich ihr gegenüber strategisch zu verhalten«.48

Die Frage, ob künstlich intelligente Technik, insbesondere Roboter, sozialisiert wer-
den sollten, spielt in Bezug auf die Thematik, was die Integration von Robotern 
in das menschliche Leben für Folgen hat, in der Sozialrobotik eine entscheidende 
Rolle.49 Nach Weyer sollten Roboter durch eine Sozialisierung eine Trivialisierung 
anstatt eine Multifunktionalität erfahren, sodass sich der Mensch der Technik gegen-
über wieder strategisch verhalten kann. Sein Verständnis des Mitspielers muss je-
doch erweitert werden. Catrin Misselhorn unterscheidet hinsichtlich der moralischen 
Handlungsfähigkeit von Maschinen zwischen zwei Teilaspekten: es sollte zum einen 
geklärt werden, »wann ein Verhalten als eine Handlung gelten kann«50 und »was 
einen Akteur zu moralischem Handeln befähigt, und ob die Handlungen künstlicher 
Akteure als moralisch charakterisiert werden können«.51 Sie unterscheidet insbeson-
dere zwischen dem Zustandekommen von moralischem Handeln von Mensch und 
Maschine, das aus der differenzierten Entstehungsweise des Bewusstseins und der 
Art zu denken resultiert. Damit eine Maschine moralisch sein kann, wäre ein phä-
nomenales Bewusstsein nötig, zu dem Maschinen nicht fähig sind.52 Misselhorn 
schlussfolgert, dass »künstliche Systeme […] moralische Akteure in einem basalen 

48 Weyer: Die Kooperation menschlicher Akteure und nicht-menschlicher Agenten, S. 20.
49 Vgl. Andreas Bischof: Soziale Maschinen bauen. Epistemische Praktiken der Sozialrobotik, 

Bielefeld 2017. Vgl. Koolwaay: Die soziale Welt der Roboter.
50 Vgl. Misselhorn: »Maschinenethik und Philosophie«, in: Bendel (Hg.): Handbuch Maschinen-

ethik, S. 41.
51 Ebd.
52 Vgl. den Abschnitt zu humanoiden und kognitiven Robotern.

206

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn sein könnten«,53 aber nicht über eine »vollumfängliche moralische Handlungs-
fähigkeit, wie sie Menschen zukommt«,54 verfügen. Zudem gibt es bereits eine 
Anthropomorphismus-Phobie, bei der Menschen eine Phobie gegen Nichtmenschli-
ches, das menschliche Züge aufweist, entwickelt haben. Daher ist es notwendig, 
Bewusstsein für die neuartigen Technologien zu schaffen, anstatt sie verdrängen 
oder verändern zu wollen.55

Die Einführung des Begriffs Sobjekt soll dazu beitragen, der Ungewissheit und 
den damit verbundenen Angst- und Phobiezuständen entgegenzuwirken, indem 
darauf aufmerksam gemacht wird, dass es auf phänomenologischer Ebene neben 
Subjekten und Objekten auch eine dritte Form gibt. Es gibt zwar verschiedene 
philosophische Begriffe, wie epistemische Dinge oder Quasi-Objekte, die bereits 
versuchen, etwas zu beschreiben, das weder Subjekt noch Objekt ist und gewisser-
maßen aus einer Mischung aus beidem bestehen, jedoch auf ein anderes Phänomen 
als das geschilderte abzielen. Die ›Quasi-Objekte‹ wurden von Michel Serres einge-
führt und anschließend von Bruno Latour aufgegriffen und verallgemeinert. Auch 
Quasi-Objekte bezeichnen etwas, das weder Subjekt noch Objekt zuzuordnen ist. Sie 
bestehen aus Objekten, welche durch die soziale Interaktion mit einem Subjekt zu 
etwas anderem werden, einem Quasi-Objekt.56 Dabei kann es sich z.B. um einen 
Ball handeln, wobei ein soziales Verhältnis zwischen dem Ball und den Spielenden 
entsteht, welches den Ball als Quasi-Objekt erscheinen lässt. Roßler schlussfolgert, 
»[d]ie sozial konstitutive Rolle der Quasi-Objekte zeigt sich also zum einen darin, 
daß sie ein Geschehen, eine Zirkulation erzeugen, die die Subjekte mitreißt«57 und 
führt weiter aus, dass Quasi-Objekte dem Subjekt in dem Moment eine Rolle zu-
weisen, in dem es sich mit diesem beschäftigt. Das Verhältnis von Subjekt und 
Quasi-Objekt wird als »Dezentrierung«, »Weitergabe«, »Teilhabe« bezeichnet.58 

Diese Vorstellung fokussiert vor allem das Verhältnis von Subjekt und Objekt in 
einer bestimmten Situation.59 Von diesem Ansatz distanziert sich der Sobjekt-Begriff 
insbesondere in dem Aspekt, dass ein Quasi-Objekt ohne die Aktivität eines oder 
mehrerer Subjekte nicht zu einem solchen werden kann. Sobjekte hingegen sind 
auch ohne eine solche Situation zu Eigenständigkeit und Aktivität fähig, es bedarf 
nicht eines Subjekts, das sich mit ihm in eine spezifische Situation begibt und es 

53 Misselhorn: »Maschinenethik und Philosophie«, in: Bendel (Hg.): Handbuch Maschinenethik, 
S. 43.

54 Ebd. Für einen Überblick über die Programmierung moralischer Maschinen vgl. u.a.: Ari 
Saptawijaya und Luís Moniz Pereira: »From Logic Programming to Machine Ethics«, in: Ben-
del (Hg.): Handbuch Maschinenethik, Wiesbaden 2019, S. 209–227.

55 Vgl. Philipp Otto und Eike Gräf (Hg.): 3TH1CS. Die Ethik der digitalen Zeit, Berlin 2017, 
S. 172–183.

56 Vgl. Roßler: »Kleine Galerie neuer Dingbegriffe«, in: Kneer (Hg.): Bruno Latours Kollektive, 
S. 82–83, S. 98–100.

57 Ebd., S. 83.
58 Ebd., S. 84.
59 Vgl. ebd., S. 76–107.

207

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verwendet, sondern kann sich auch selbstständig60 dem Subjekt entgegensetzen. 
Die Aktivität der Quasi-Objekte ist von der des Subjekts abhängig, so kann der 
Ball nur aktiv werden, wenn er vorher geschossen oder geworfen wurde. Er kann 
nicht selbstständig auf die Aktion des Subjekts reagieren, seine Reaktion übersteigt 
nicht die der konventionellen Technik, sie ist vorhersehbar und nicht emergent. 
Der Ansatz des Quasi-Objekts beschreibt eine soziale Situation und ist von einer 
solchen abhängig. Sobjekte hingegen beschreiben eine Art von nicht-menschlichem 
Interaktionspartner, mit dem sich ein Subjekt in eine Situation begeben kann.61 Da-
mit festgelegt werden kann, wie am besten mit einem Sobjekt umgegangen werden 
sollte und welche Beziehungen es zum Subjekt oder auch Objekt eingehen kann, 
muss geklärt werden, welche Eigenschaften und Bedingungen für es gelten.

Eigenschaften des Sobjekts

Um von einem Sobjekt sprechen zu können, müssen einige Voraussetzungen erfüllt 
sein: es muss sich um etwas Technisches handeln. Das heißt sowohl alle Lebewesen 
als auch leblose, aber nicht technische Dinge, sind ausgeschlossen. Des Weiteren 
muss es sich um avancierte, nicht-triviale Technik in Form von digitalen Anderen in 
der realen Welt handeln und emergente Strukturen entwickeln können. Denn durch 
die Fähigkeit der Emergenz ist es dem Subjekt nicht mehr möglich, die Technik 
instrumentalisieren und vollkommen kontrollieren zu können, dadurch verändert 
sich die Beziehung zwischen einem Subjekt und der Technik und es kann von 
einem Sobjekt gesprochen werden. Ein Subjekt kann demnach ein Objekt, aber kein 
Sobjekt instrumentalisieren und auch das Sobjekt kann das Objekt, aber nicht das 
Subjekt als Instrument verwenden, wobei aber noch geklärt werden muss, wie genau 
die Beziehung zwischen einem Sobjekt und einem Objekt aussieht. Außerdem ist 
ein digitaler Anderer in der digitalen Welt nicht ausreichend, da die technologische 
Beeinflussung des Subjekts in der digitalen Welt auf einer anderen Ebene stattfin-
det, welche das seelische oder leibliche Empfinden nicht übersteigen kann. Denn 
entscheidend für ein Sobjekt ist, dass es sich auf das Subjekt in der realen Welt, 

60 Im Sinne der Fähigkeit zu Emergenz.
61 In dem Kontext von Quasi-Objekten ist auch die Rede von epistemischen Dingen, welche Ähn-

lichkeiten zu Quasi-Objekten haben, jedoch nicht Teil sozialer Netzwerke, sondern häufig ein 
Teil von Experimentalsystemen sind. Sie sind beweglich, da es sich um Dinge handelt, die vor-
her noch nicht vollkommen eindeutig sind und vor allem im Nachhinein noch verändert oder 
anders interpretiert werden können und sich so stets im Wandel befinden. Daher tauchen sie 
häufig in Experimentalsystemen im laboratischen Kontext auf. Dieser Begriff grenzt sich von 
den Quasi-Objekten ab, weist aber ähnliche Abgrenzungsmerkmale zum Sobjekt auf – auch sie 
würden nicht ohne das Handeln des Subjekts zu solchen werden, von ihnen geht nicht die the-
matisierte Aktivität aus und sie beschreiben einen variablen Zustand, das Sobjekt hingegen 
einen Interaktionspartner. Vgl. Roßler: »Kleine Galerie neuer Dingbegriffe«, in: Kneer (Hg.): 
Bruno Latours Kollektive, S. 92–98.

208

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch physisch, beziehen und es beeinflussen kann. Demnach muss ein Sobjekt auch 
eine Aktion-Reaktion-Beziehung mit einem Subjekt führen können. Außerdem muss 
sich ein Sobjekt einem Subjekt entgegensetzen und sich dadurch auch selber setzen 
können, wobei bedeutend ist, dass das Sobjekt in der Lage ist, aktiven Widerstand 
zu leisten und nicht den gesetzten, passiven Zustand eines Objekts einnimmt. Daraus 
resultiert, dass von einem Sobjekt, anders als von einem Objekt, Aktivität ausgehen 
muss, um ein Gegenüber für ein Subjekt darstellen zu können, das sowohl zu Wider-
stand als auch eigenständiger Aktivität fähig ist. Die Selbständigkeit des Sobjekts 
muss vollkommen ohne den Einfluss eines Subjekts stattfinden können. Der Einfluss 
des Subjekts muss sich auf das Maß beschränken, dass es die Anwesenheit des 
Sobjekts zulässt, es also nicht ausschaltet bzw. anfangs gegebenenfalls erst anschal-
ten muss. Ein Sobjekt ist ein Mitspieler im entgegengesetzten Sinne Weyers und 
von seiner ursprünglichen Schilderung zu distanzieren. Das Sobjekt kann zudem 
als ein Hybrid beschrieben werden, sofern es sich bei Sobjekten um »Mischformen 
aus zwei oder mehreren vormals getrennten Entitäten oder Systemen«62 handelt. 
Die damit verbundene Hybridisierung stellt Herausforderungen für das menschliche 
Miteinander dar, da Sobjekte sowohl menschliche als auch technische Eigenschaf-
ten mitbringen und der Umgang damit noch neuartig ist. Auch Beziehungen zu 
nicht-technischen Artefakten können das Subjekt in der realen Welt stark tangieren, 
aber auch diese sind von den individuellen Vorlieben und Charakterzügen des Sub-
jekts bedingt. Die Beziehung zu einem Sobjekt hingegen wirkt sich nicht nur auf 
die Psyche, sondern auch auf die Physis des Subjekts aus und hat dadurch noch 
anthropomorphere Eigenschaften, die nicht von der individuellen subjektiven Wahr-
nehmung abhängig sind. Auch Sobjekte werden unterschiedlich wahrgenommen, 
daher entwickeln einige eine Phobie, andere emotionale Gefühle für sie, jedoch 
ist ihr Auftreten allgemein ein anderes. Sie können von allen Subjekten mit allen 
ihren Sinnen wahrgenommen werden, wohingegen digitale Andere in der virtuellen 
Welt tatsächlich nur dort sichtbar sind. Die Außenstehenden von VR-Brillen-Nut-
zenden können das Empfinden der Nutzenden nicht gleichermaßen nachempfinden. 
Doch die Anwesenheit eines Sobjekts tangiert alle anderen anwesenden Subjekte, 
jeder kann es hören, sehen, berühren, jeder setzt sich diesem auf irgendeine Weise 
entgegen, auch wenn dies unbewusst passiert; durch die physische, unwillkürliche 
Präsenz in der realen Welt ist es unmöglich, sich nicht mit ihm zu beschäftigen. 
Irgendeine Form von Beziehung geht jedes Subjekt, das in Kontakt mit einem 
Sobjekt kommt, ein, jedes Subjekt bildet eine Meinung, nimmt es als ein Gegenüber 
wahr, kann es nicht instrumentalisieren, benötigt keine spezifische Situation, wie 

62 Manuel Dietrich: Alltägliches Handeln in intelligenten Systemen. Philosophische Überlegun-
gen zur Hybridisierung von Menschen durch intelligente Technik – Konsequenzen für ein tech-
nisches Design im Ubiquitous Computing, Dissertation, Technische Universität Darmstadt, 
Darmstadt 2018, S. 2.

209

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Quasi-Objekt, sondern wird, ob es will oder nicht, mit ihm konfrontiert. Diese 
Eigenschaft der unumgänglichen Konfrontation, die jedes Subjekt gewissermaßen 
auf die gleiche Weise betrifft, ist einer der elementaren Unterschiede des Sobjekts 
zu anderen Arten von Technik oder Objekten. Die Eigenschaft ist nicht individuell 
abhängig und erhält bei einer zunehmenden Verbreitung von Sobjekten in sozialen, 
gesellschaftlichen oder öffentlichen Situationen einen großen Stellenwert, da die Be-
schäftigung mit ihnen nicht umgangen werden kann. Daher soll der Sobjekt-Begriff 
für die Existenz von Sobjekten und allem, was daraus resultiert, ein entsprechendes 
Bewusstsein schaffen.

Sobjekte müssen notwendig aus nicht-konventioneller, digitaler Technik in der 
realen Welt bestehen sowie anthropomorph, physisch agierend, aktiv und emergent 
sein. Zudem stellt die unwillkürliche Präsenz im Sozialen, wie etwa das Einsetzen 
von Pflege- oder Servicerobotern, eine hinreichende Bedingung dar. Sind alle not-
wendigen Bedingungen erfüllt, kann von einem Sobjekt gesprochen und die Bezie-
hung zwischen einem Subjekt und einem Sobjekt untersucht werden. Was genau ist 
nun der Unterschied zwischen Subjekt-Subjekt- und Subjekt-Sobjekt-Beziehungen?

Subjekt-Sobjekt-Beziehungen

Nachdem in den vorausgegangenen Kapiteln erläutert wurde, was ein Sobjekt ist 
und welche Eigenschaften und Voraussetzungen es mitbringt, kann nun analysiert 
werden, welche Beziehungen zwischen einem Subjekt und einem Sobjekt entstehen 
können. Dabei liegt der Fokus auf den Möglichkeiten einer Subjekt-Sobjekt-Bezie-
hung sowie auf der Unterscheidbarkeit zu Subjekt-Subjekt-Beziehungen. Wie verän-
dern sich dadurch die Beziehungen zwischen Subjekten?

Verschiedene philosophische Ansätze beschäftigen sich mit der Frage, was ein 
Lebewesen bzw. einen Menschen ausmacht und welche Eigenschaften gegeben sein 
müssen. Nach Björn Sydow ist ein Lebewesen »ein leibliches Wesen und damit 
eine bestimmte Art von körperlichem Wesen«.63 Das bedeutet aber nicht, dass ein 
Lebewesen durch das Leibsein definiert wird. Das heißt, dass ein Sobjekt insofern 
ein Lebewesen sein könnte, da es einen Körper hat. Jedoch hat es nur einen Kör-
per, aber keinen Leib, weshalb es eine andere Art von körperlichem Wesen wäre. 
Doch das Lebewesen »wird erst wirklich in der Aktualisierung dieses leiblichen 
Vermögens, indem es lebt«.64 Demzufolge reicht es nicht, einen faktischen Körper 
zu haben, sondern das Lebewesen muss in der Lage sein, das leibliche Vermögen 
zu aktualisieren, das heißt, sich verändern und anpassen zu können, damit davon 

63 Sydow: Philosophische Anthropologie der Leidenschaften, S. 96.
64 Ebd.

210

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesprochen werden kann, dass es lebt. Sydow beschreibt die Voraussetzung eines 
Lebewesens wie folgt:

»Das Leben in der ›Schicht des Verhaltens‹ […] ergibt sich aus einer dynamischen 
Abfolge der Aktualisierung von Verhaltensvermögen, aus einem Wechsel, der nicht durch 
ein Subjekt bestimmt oder kontrolliert wird, sondern auf dessen Grundlage erst ein 
Bewusstseinssubjekt wirklich wird«.65

Nach dieser Auffassung kann von einem Bewusstseinssubjekt gesprochen werden, 
wenn ein Individuum dazu in der Lage ist, zwischen verschiedenen Verhaltenswei-
sen zu wechseln, die aber nicht durch das Subjekt kontrolliert werden können, son-
dern die einer Bewusstseinssubjektivität zugrunde liegen. Denn sie lassen sich weder 
berechnen, noch kontrollieren. Doch auch einem Sobjekt wurden verschiedene Ver-
haltensweisen programmiert, die es situationsspezifisch anwenden und kombinieren 
kann. Der Unterschied zu einem Lebewesen liegt darin, dass der Wechsel von den 
Verhaltensvermögen bei einem Subjekt nicht bewusst und objektiv kontrolliert wird, 
sondern subjektiv und unbewusst stattfindet und demnach auch nur von einem Sub-
jekt mit einem Bewusstsein vollzogen werden kann. Der Wechsel von verschiedenen 
Verhaltensweisen bei einem Sobjekt kann nicht genauso wie bei einem Subjekt 
verlaufen, da ihm kein Bewusstseinssubjekt zugrunde liegt.

Zusammengefasst ist ein Subjekt ein körperliches und leibliches Lebewesen mit 
einem Bewusstsein. Ein Sobjekt hingegen ist ein körperliches, aber kein leibliches 
Wesen und somit auch kein Lebewesen. Das Sobjekt hat kein leibliches Empfinden, 
was für viele Phänomenologen:innen eine essenzielle menschliche Eigenschaft ist,66 

so ist der Leib für Merleau-Ponty z.B. der Vermittler zwischen Geist und Materie, 
ohne den das Subjekt das Weltgeschehen nicht wahrnehmen könnte.67 Das Sobjekt 
kann zwar auch Gefühle simulieren, es geht jedoch nicht über eine solche Simulation 
hinaus, es kann leiblich nie solche Erfahrungen machen, wie ein Mensch, da das 
Zustandekommen immer auf Berechnungen und maschinellen Abläufen fußt. Bei 
der Beziehung zwischen einem Subjekt und einem Sobjekt sähe die Interaktion ähn-
lich wie eine Subjekt-Subjekt-Beziehung aus, doch die Art des Zustandekommens 
der Verhaltensweisen des Sobjekts ist eine andere. Das Sobjekt ist eine Maschine, 
die programmiert wurde, verschiedene Verhaltensmuster berechnen und in entspre-
chenden Situationen zum Vorschein bringen kann. Dem lebendigen Subjekt liegt 
ein Bewusstsein zugrunde, das es seine Umwelt und Interaktionspartner:innen, den 
Wechsel der Verhaltensvermögen vollziehen und leiblich wahrnehmen lässt. Bei der 
konkreten Interaktion von Subjekt und Sobjekt würde das Subjekt dennoch nicht 
eindeutig einen Unterschied zwischen dem Verhalten des Subjekts und des Sobjekts 
feststellen, wenn davon ausgegangen wird, dass nur die Art der Entstehung der 

65 Ebd., S. 97.
66 Unter anderem beschreibt auch Husserl oder Levinas den Menschen als leibliches Wesen.
67 Vgl. Schrage: Menschenbild und Leiblichkeit, S. 77–80.

211

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verhaltensweisen sie voneinander unterscheidet und nicht das Verhalten an sich. 
Auch wenn die Fähigkeit zu Intentionalität als eine Bedingung der subjektiven Men-
talität verstanden wird, unterscheidet sich das Sobjekt vom Subjekt, da das Sobjekt 
zu keiner Intentionalität fähig ist, sondern diese lediglich simulieren kann. Der der-
zeitige Entwicklungs- und Wissensstand ermöglicht dem Subjekt diese Simulation 
zu erkennen, das bedeutet, dass anhand der Interaktion des Sobjekts von einem 
Subjekt erkannt werden kann, dass dieses ein Sobjekt ist und die menschlichen 
Eigenschaften lediglich simuliert. Die Simulation kann anhand von Bewegungs- 
oder Sprachabläufen erkannt werden, doch auch, wenn dem Subjekt bewusst ist, 
dass es mit etwas Technischem agiert, ist die Interaktion eine andere. Ich sehe 
jedoch eine Gefahr darin, wenn Sobjekte so anthropomorph werden, dass es keine 
Möglichkeit mehr für ein Subjekt gibt, diese als solche eindeutig zu identifizieren. 
Es würde ein grundlegendes Problem entstehen, wenn nicht mehr erkannt werden 
könnte, dass die menschenähnlichen Eigenschaften nur simuliert sind und auch 
optisch kein eindeutiger Unterschied zu erkennen wäre. Der Simulationsunterschied 
kommt auch bei der Differenzierung Blocks zwischen einem phänomenalen und 
Zugangsbewusstsein zum Tragen; das Sobjekt ist zu einem Zugangs- aber keinem 
phänomenalen Bewusstsein fähig. Der Unterschied liegt jeweils im Zustandekom-
men – bei dem Verhalten, Denkvermögen und Bewusstsein.68 Das bedeutet, die 
Subjekt-Sobjekt-Beziehung wäre der Subjekt-Subjekt-Beziehung prima facie sehr 
ähnlich, doch das Verhaltensvermögen, der Verhaltensursprung, die Entstehung von 
Denken und Bewusstsein wären jeweils verschieden.

Ohne die Anerkennung der Sobjekte, würde ein Subjekt ein Sobjekt eher in die 
Kategorie des Subjekts als des Objekts einordnen, auch wenn es erkennen kann, 
dass es sich nicht um ein solches handelt. Daraus resultiert, dass das Subjekt Ge-
fühle für ein Sobjekt entwickeln kann, die den Gefühlen für ein anderes Subjekt 
sehr nahekommen. Es ist also möglich, dass Subjekte auch intime und emotionale 
Beziehungen zu Sobjekten aufbauen können. Insbesondere bei Sexrobotern kann 
eine Beziehung zustande kommen, die wie eine Partnerschaft, inklusive sexueller 
und emotionaler Bindungen, funktioniert. Eine der bislang fortschrittlichsten Sexro-
boter ist der humanoide Roboter Harmony, mit dem genau solch eine Partnerschaft 
möglich sein soll.69 Gerade weil die Grenzen zwischen Subjekten und Sobjekten 
nicht offensichtlich und eindeutig sind, ist es bedeutsam, auf sie aufmerksam zu 
machen und vor allem Bewusstsein dafür zu schaffen, dass es neben Subjekten und 
Objekten auch Sobjekte gibt. Die Grenzen der Sobjekte bestehen darin, dass ihre 
Verhaltensursprünge keinem Bewusstseinssubjekt entspringen, welche von Subjek-
ten anhand ihrer Äußerungen und Bewegungen erkannt werden können. Sobjekte 
besitzen Eigenschaften, welche Objekte nicht aufweisen und die Beziehungen zu 

68 Vgl. das Kapitel der humanoiden und kognitiven Roboter.
69 Vgl. RealBotix: realbotix.com (aufgerufen: 23.07.2019).

212

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Subjekten ermöglichen, die Subjekt-Objekt-Beziehungen übersteigen, aber dennoch 
von einer Subjekt-Subjekt-Beziehung abzugrenzen sind.70

Ausblick

Es gibt bereits Ansätze, wie Weyers, die ausschließlich Gefahren statt Chancen 
in den neuartigen Technologien sehen, sodass eine Trivialisierung dieser gefordert 
wird. Es wird gegen und nicht im Sinne des technologischen Fortschritts gearbei-
tet. Solche Forderungen sowie Anthropomorphismus-Phobien resultieren meines 
Erachtens aus der fehlenden Beschäftigung mit dem bereits existierenden Phäno-
men. Anstatt etwas Neuartiges zu trivialisieren, sollte der Fokus darauf liegen, 
ein Bewusstsein für neue Phänomene, wie die Beziehungen zwischen Mensch und 
Sobjekt zu bilden. Dies erlaubt eine Offenheit für technologische Entwicklungen, 
die neuartige Interaktionen und Chancen ermöglicht. Dabei kann zum Beispiel auch 
der Umgang mit kollaborativen Robotern in einer geteilten Arbeitswelt fokussiert 
werden, indem diese als Sobjekte verstanden werden. Das gemeinsame Arbeiten 
mit (sozialen) Robotern stellt eine der elementaren Herausforderungen der Zukunft 
dar.71 In der Arbeit mit dem technologischen Fortschritt kann der Begriff des Sob-
jekts zu Bewusstsein und Wissen über ein bisher unbenanntes Phänomen verhelfen. 
Möglichweise kann er auch dabei helfen, jenen Unheimlichkeits-Effekten des Un-
canny Valley entgegenzuwirken, die der japanische Roboteringenieur Masahiro Mori 
bereits im Jahr 1970 an anthropomorphisierten Gegenständen beschrieben hatte und 
die nach wie vor Gegenstand technikphilosophischer Diskussionen sind.72

70 Ob KI ethisch oder moralisch sein kann oder sollte. Vgl. zudem: Oliver Bülchmann: »Künstli-
che Intelligenz und Ethik – ein ungleiches Paar?«, in: Wirtschaftsinformatik & Management 12 
(2020), Heft 3, S. 206–215.

71 Vgl. Oliver Korn: »Soziale Roboter – Einführung und Potenziale für Pflege und Gesundheit«, 
in: Wirtschaftsinformatik & Management 11 (2019), Heft 3, S. 126–135. Vgl. Catrin Missel-
horn: »Moralische Maschinen in der Pflege? Grundlagen und eine Roadmap für ein moralisch 
lernfähiges Altenpflegesystem«, in: Christiane Woopen und Marc Jannes (Hg.): Roboter in der 
Gesellschaft. Technische Möglichkeiten und menschliche Verantwortung, Berlin 2019, S. 53–
68. Vgl. Michael Schaffner: »KI-Widerstände auf der Mitarbeiterebene in produktive Dynamik 
überführen«, in: Rüdiger Buchkremer, Thomas Heupel und Oliver Koch (Hg.): Künstliche In-
telligenz in Wirtschaft & Gesellschaft. Auswirkungen, Herausforderungen & Handlungsemp-
fehlungen, Wiesbaden 2020, S. 193–210.

72 Vgl. Masahiro Mori: »The Uncanny Valley«, in: IEEE Robotics & Automation Magazine 19 
(2012), Heft 2, übers. v. Karl F. MacDorman und Norri Kageki, S. 98–100. Vgl. u.a.: Lin 
Cheng: »Das Unheimliche der Entfremdung: Humanoide Roboter und ihre Buddha-Natur«, in: 
Alexander Friedrich u.a. (Hg.): Jahrbuch Technikphilosophie 2020. Autonomie und Unheim-
lichkeit, Baden-Baden 2020, S. 83–100.

213

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913160-195 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-195
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

