Gerechter Krieg und gerechter Frieden
Bernhard Koch

l. Einleitung

Immanuel Kant, dessen rechtsbasiertes Friedensdenken hiufig als die Uberwindung der
Tradition des Nachdenkens {iber den gerechten Krieg verstanden wird, ldsst es in seiner
Rechtslehre nicht an Deutlichkeit fehlen, was die von ihm gemachten Voraussetzungen
anbelangt: »Staaten, im dufleren Verhaltnis gegeneinander betrachtet, sind, »von Natur
in einem nicht-rechtlichen Zustande«, der »ein Zustand des Krieges (des Rechts des
Stirkeren)« ist (MdS Rechtslehre §54). Dieser Krieg ist zumeist nur latent und die
Errichtung eines »Volkerbund[s] nach der Idee eines urspriinglichen gesellschaftlichen
Vertrages« ist notwendig, auch wenn die »Verbindung doch keine souverdne Gewalt (wie
in einer biirgerlichen Verfassung), sondern nur eine Genossenschaft (Foderalitit) enthalten
miisse« (ebd.).

In den folgenden Abschnitten (§§ 56-58) spricht Kant das »Recht zum Kriege«, »das
Rechtim Kriege« und »das Recht nach dem Kriege« an und wird damit zum Klassiker einer
auch heute bei angelsdchsischen Autoren geldufigen Unterscheidung von ius ad bellum, ius
in bello und ius post bellum.!

Diese Abschnitte in der Rechtslehre sind inhaltlich enorm reichhaltig und konnen an
dieser Stelle nicht gebithrend ausgelegt werden. Nur ein kleiner Nebenaspekt soll kurz
angesprochen werden: Kant spricht vom »Recht zum Kriege«, obwohl der als notwendig
konstatierte Volkerbund gerade ein sachliches Recht zum Krieg ausschlieflen soll. Auch
in der Gegenwart gibt es einen solchen Vdlkerbund, namlich in der Charta der Vereinten
Nationen von 1945, und da eben in dieser Charta die Anwendung und bereits die Androhung
von Gewalt ausgeschlossen sind (Art. 2, Abs. 4), haben es gegenwirtige Volkerrechtswis-
senschaftler fiir angemessener gehalten, anstelle von einem »ius ad bellum« von einem
»ius contra bellum« zu sprechen. Nun findet man in der Literatur beide Ausdriicke héaufig
synonym verwendet, obwohl sie unterschiedliche Konnotationen erwecken. Im ersten
Fall stehen die speziellen Erlaubnisgriinde im Vordergrund, im zweiten Fall das korrespon-
dierende generelle Verbot. In der Sache aber beziehen sich beide Ausdriicke auf den
gleichen Gegenstand. Wenn man zwischen der Intension und der Extension eines Begriffs
semantisch unterscheidet - Gottlob Freges Beispiel vom »Abendstern«und »Morgenstern«,
die intensional unterschiedliche semantische Gehalte zum Ausdruck bringen, obwohl
sie extensional auf den gleichen Gegenstand (ndmlich den Planeten Venus) referieren,
steht hier Pate? -, kann man die Frage stellen, ob die unterschiedlichen Konnotationen
bei den Begriffen »ius ad bellum« und »ius contra bellum« bereits einen semantisch
unterschiedlichen Begriffsgehalt (Intension) zur Folge haben. Aber gleich wie diese Frage
beantwortet wird, bleibt bei beiden Ausdriicken der Bezug auf die gleiche Sache. Auf die
Sache kommt es jedoch an. Es ist der sachlichen Debatte nicht dienlich, den Ausdruck
»ius contra bellum« fiir den moralisch besseren zu halten; und ebenso wenig dient es der
Sache, den Ausdruck »gerechter Frieden« als dem Ausdruck »gerechter Krieg« moralisch

concilium, Jg.60, Heft 1/2024, 51-59 https://doi.org/10.5771/0588-9804—2024—-1-51

https://dol.org/10.5771/0588-0804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. [Er—



https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 THEMA: KRIEG UND FRIEDEN

vorzugwiirdig zu verstehen. Es gilt vielmehr auf die sachlichen Ubereinstimmungen und die
Differenzen zu achten.

ll. Gerechter Krieg
1. Tradition

Eine basale sprachliche Klarung im Umgang mit dem Ausdruck »Gerechter Krieg« —
z. B. in »Theorie des gerechten Krieges« — ist hilfreich. Zuweilen sind die Verhiltnisse
zwischen verschiedenen Staaten oder anderweitigen politischen Gemeinschaften so ange-
spannt, dass sich eine gewaltsame Aktion oder Reaktion als mégliche Handlungsoption
darstellt. Dann werden sich politisch verantwortliche Fithrerinnen oder Fithrer mogli-
cherweise die Frage stellen, ob sie zum Mittel des Krieges greifen diirfen oder gar sollen.
Wir haben im Eingangszitat gesehen, dass sie fiir Kant zum Krieg greifen konnten, solan-
ge kein Rechtsverhiltnis begriindet ist. Besteht aber das Rechtsverhiltnis, ist der Krieg
normativ ausgeschlossen. — Bei der Beantwortung dieser Frage nach der Moglichkeit der
Legitimierung von Krieg sind eine Fiille von Gesichtspunkten zu beriicksichtigen, und
der Gang der Erarbeitung dieser Gesichtspunkte hat in der Geistesgeschichte den Namen
»Theorie des gerechten Krieges« bekommen. Ein zentraler Gesichtspunkt besteht darin
zu fragen, ob es ein urspriingliches Rechtsverhiltnis zwischen Staaten gibt, oder ob dieses
erst der Vereinbarung bedarf. - Leider hat dieser Name »Gerechter Krieg« dazu gefiihrt,
dass sich nun viele Missverstdndnisse um die Sache ranken. Nicht jede Autorin oder jeder
Autor, der zum besseren Verstindnis der Gesichtspunkte beigetragen hat, hat ihren oder
seinen Beitrag unter die Bezeichnung »gerechter Krieg« gefasst. Cicero spricht in der
Tat vom »bellum iustum« (off. 1,36), aber Thomas von Aquin beispielsweise fragt, ob
Kriege erlaubt sein kénnen (»Utrum aliquid bellum sit licitium«; S.Th. IT II q. 40; dann
reformuliert zu: »Utrum bellare semper sit peccatum«) und reflektiert auf das Problem
in der Behandlung der Siinden gegen die Nachstenliebe (»caritas«), also gerade nicht im
Kontext der Gerechtigkeit. In der Schule von Salamanca kommt bei Francisco de Vitoria
der Krieg als Gerechtigkeitsproblem in den Blick (De Indiis; De iure belli), aber Francisco
Suarez iibernimmt dies nicht. Seine Disputation De bello ist Teil eines gréfieren Werks zu
den theologischen Tugenden.?

Bereits an einer solchen fundamentalen Stelle gibt es also in der Tradition des Nach-
denkens tiber die Legitimitét von - sagen wir - »militdrischer Gewalt«, die von einer ho-
heitlichen Macht ausgeht, grundlegende Unterschiede. Dabei beziehen sich die Autoren
(es handelt sich so gut wie ginzlich um ménnliche Autoren) auf jeweils unterschiedliche
historische Gegebenheiten und Umstdnde. Bei Augustinus steht die Frage im Raum,
ob ein Christ legitimerweise in der rémischen Armee Dienst tun diirfe - und dhnlich
nimmt es Martin Luther in seiner Schrift »Ob Kriegsleute auch in seligem Stande sein
kénnen« (1526) wieder auf. Thomas von Aquin dagegen schreibt vor dem geschichtlichen
Hintergrund der Kreuzziige und der Frage, ob man es zulassen darf, dass ein fremder
Fiirst Christen vom rechten Glauben abhalt.* Dass es also so etwas wie eine »Lehre vom
gerechten Krieg« (oder englisch: »doctrine of just war«) gebe, ist geistesgeschichtlich
unrichtig. Es gibt ein praktisches Problem fiir politische Fithrer und bestimmte Grundge-

https://dol.org/10.5771/0588-0804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. [Er—



https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bernhard Koch | Gerechter Krieg und gerechter Frieden 53

sichtspunkte, die zur Bearbeitung dieses Problems herangezogen werden miissen. Diese
Gesichtspunkte werden haufig »Kriterien des gerechten Krieges« genannt. Thomas hat
drei davon explizit formuliert: a) Kriege diirfen nur von einer ermichtigten Autoritét
(»auctoritas principis«) gefiihrt werden, b) Kriege miissen auf einem gerechten Grund
(»causa iusta«) beruhen und c) Kriege miissen mit der rechten Absicht (»intentio bellan-
tium recta«) gefithrt werden. Mit der Zeit wurden weitere Leitfragen dazugestellt: d) Ist
der Krieg wirklich die einzig verbleibende Handlungsoption (»ultima ratio«)? e) Stehen
die Schidden des Krieges in einem akzeptablen Verhiltnis zu den Giitern, die durch
den Krieg gesichert oder gewonnen werden sollen?f) Hat der Krieg iiberhaupt eine
verniinftige Aussicht darauf, erfolgreich zu seinem Ziel gefithrt werden zu konnen? — Auf
alle diese Fragen und Problemstellungen kénnen von unterschiedlichen Voraussetzungen
ausgehend unterschiedliche Antworten gefunden werden. Die Fragen miissen haufig in
weitere Unterfragen gegliedert werden. So unterscheidet Hugo Grotius - der in seinem
grof8artigen Werk tiber »Das Recht des Krieges und des Friedens« viele Argumentations-
strange zusammenfihrt — drei »gerechte Griinde« fiir den Krieg: a) die Bestrafung des
Gegners, b) die Wiedererlangung des vom Gegner Genommenen, und c) die Verteidi-
gung der eigenen Giiter davor, dass sie genommen werden. Moderne Autorinnen und Au-
toren halten Strafkriege grundsitzlich fiir unzuldssig und nur die Selbstverteidigung fiir
einen »gerechten Kriegsgrund«.® In der Frage der zum Krieg legitimierten Autoritit flief3t
das zentrale Problem jeglicher politischen Theorie ein: Liegt die Autoritdt urspriinglich
bei jedem Einzelmenschen, die sich in der politischen Gemeinschaft zusammenfiigen,
oder sind die politischen Einheiten sozialontologisch »mehr« als nur die Summe der Ein-
zelnen? Akzeptiert man die erste Antwort, so stellt sich die Frage, wie die Autoritdt der
Einzelpersonen auf die Herrscherin oder den Herrscher iibertragen wird; akzeptiert man
die zweite Position, stellen sich Fragen wie jene, ob die Herrschaft von Gott oder vom
Volk kommt - und wie dies geschieht. — Aber gerade das Studium der Komplexitit der
Gesichtspunkte, die in der Tradition des Nachdenkens iiber den gerechten Krieg sichtbar
wird, ist deshalb so lohnend, weil es vor vereinfachten moralisierenden Auskiinften in
heiklen Fragen gegenwirtiger Politik bewahrt: Es ist schlechthin niemals richtig, schlicht
mit einer »Lehre vom gerechten Krieg« zu argumentieren und auf die Frage nach der
Anwendung militarischer Gewalt mit einem schlichten »Nach der Theorie des gerechten
Krieges ist nun dieses oder jenes zu tun!« zu antworten.

2. »Gegen den Realismus«

In dieser Hinsicht macht es sich auch der moderne Klassiker zum gerechten Krieg,
namlich Michael Walzers »Just and Unjust Wars«® etwas zu leicht. Walzer glaubt, einfach
eine Summe dessen geben zu konnen, was im Problemfeld »Krieg« an Problemstellungen
und moralischen Antworten darauf festgehalten werden sollte. Dabei muss er aber selbst
massive politiktheoretische Voraussetzungen machen. Nicht einmal die klare Trennung
von ius ad bellum und ius in bello, also - iiberschligig gesprochen - den Normen,
die den Beginn und das Durchfiihren des Krieges als solchen rechtfertigen oder delegi-
timieren sollen, und den Normen, die im Kriegsaustrag selbst gelten, ist so einfachhin
ein Traditionsbestand, wie Walzer es annimmt. Zumeist wurden sie nicht als »logisch«

https://dol.org/10.5771/0588-0804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. [Er—



https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 THEMA: KRIEG UND FRIEDEN

voneinander »unabhéngig« verstanden, wie Walzer das darlegt. Fiir ihn sind daher auch
die Kombattanten in allen Kriegsparteien moralisch gleichgestellt. Aber gerade gegen
diese These gibt es bestdndigen Widerstand: Ist ein Wehrmachtssoldat einem polnischen
Verteidiger im September 1939 wirklich moralisch gleichzustellen? Ist ein russischer
Invasionssoldat einem ukrainischen Verteidiger von 2022 oder 2023 gleichzustellen? Zu-
néchst einmal, so die Gegner der moral-equality-These sollten die Wehrmachtssoldaten
tiberhaupt nicht kimpfen. Wenn sie keine ad-bellum-Griinde fiir ihren Krieg vorweisen
koénnen, sind sie in bello nicht zum Kampf berechtigt. Allerdings gibt es auch Versuche,
diese Gleichstellungsthese zu retten; zum Teil sind es moralpragmatische Griinde, zum
Teil sind es kontraktualistische. Wenn man namlich die Gleichstellung der verschiedenen
Kombattanten ablehnt, und einer Gruppe einen moralischen »Bonus« gegeniiber der
anderen einrdumt, kommt es schnell dazu, dass jede Seite des Krieges genau diesen
Bonus fiir sich reklamiert und sich dadurch Sonderrechte zu sichern versucht, was die
faktische Kriegsaustragung im Blick auf die Schiaden an Menschen und Einrichtungen
verschlimmern diirfte.”

Michael Walzer hat aber an anderer Stelle eine wichtige Idee, die die Ansitze bei
den Uberlegungen zum gerechten Krieg vereinigt, wieder in Erinnerung gerufen: Das
Denken in dieser Form des gerechten Krieges richtet sich nicht einfachhin gegen den
Pazifismus, sondern vor allem gegen den politischen Realismus. Der politische Realismus
ist diejenige Position in der Betrachtung der zwischenstaatlichen oder internationalen
Beziehungen, die davon ausgeht, dass moralische Uberlegungen zur Gestaltung dieser
Beziehungen ohnehin mehr oder weniger sinnlos sind. In einer Welt, in der das Macht-
streben dominiert, kann nur mit eigenem Machtstreben demjenigen der anderen Einhalt
geboten werden. Die Beziehungen zwischen Staaten oder Herrschaftsgebieten folgten
also Systemlogiken, und moralische Argumente konnten allenfalls zur Verbramung von
solchen Systemnotwendigen hilfreich sein, aber niemals das Handeln der Herrscher
oder Staatenlenkerinnen tatsachlich anleiten. Dass in der Tat das politische Handeln im
zwischenstaatlichen Bereich von solchen (echten oder vermeintlichen) Notwendigkeiten
faktisch bestimmt ist, gestehen natiirlich auch Denkerinnen und Denker in der Tradition
des gerechten Krieges zu. Aber die faktische Bestimmtheit entbindet nicht von dem nor-
mativen Anspruch. Walzer verdeutlicht das, indem er Thudydides’ Melierdialog auslegt:
Gegeniiber den Meliern argumentieren die Athener zur Begriindung ihres ungerechten
Anliegens mit der Notwendigkeit, aber zu Hause — gewissermafien im forum internum
- entkommen sie doch nicht der ernsten moralischen Anfrage: Ist es richtig, was wir
Melos gegeniiber tun und getan haben?® Nur um den Preis der Heuchelei kann man
sich duflerlich des Anspruchs entziehen, der an jeden, der Gewalt anzuwenden iiberlegt,
gestellt ist. Auch internationale Beziehungen sind kein Raum, der von ethischen Erwa-
gungen frei ist. — Der Pazifismus ist nur vordergriindig der Antipode des Denkens in
der Tradition des gerechten Krieges. Denn beide erkennen den ethischen Anspruch an.
Viele Spielarten des Pazifismus gehen geradezu iiber in Uberlegungen, wie sie im Denken
vom gerechten Krieg angestellt werden. Umgekehrt konnen die Kriterien im Denken des
gerechten Krieges auch so eng gefasst sein, dass sie praktisch nie zu erfiillen sind. Dann
ist der Krieg nur noch eine theoretische Moglichkeit; man spricht hier hiaufig von einer
Position des »kontingenten Pazifismus« (»contingent pacifism«).

https://dol.org/10.5771/0588-0804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. [Er—



https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bernhard Koch | Gerechter Krieg und gerechter Frieden 55

3. »Treuga Dei«

Allerdings sollte man ein weiteres wichtiges Alternativmodell zum Denken im Muster
des »gerechten Krieges« ebenfalls erwdhnen: Angesichts der ausufernden Gewalt zu
bestimmten Zeiten des Mittelalters entschlossen sich Péapste und Konzilien zu einem
duflerlichen Einhegungsmodell. Die Stichworte dafiir lauten »pax Dei« (Gottesfrieden)
und »treuga Dei« (Waffenstillstand Gottes).” Im Bewusstsein, dass man der Gewalt nicht
mehr mit Legitimationsfragen Herr werden konnte, wurde bestimmt und mit religioser
Autoritédt abgesichert, dass bestimmte Tage, Orte und Personen von der Gewalt ausge-
nommen werden sollten. Nicht das Kémpfen an sich wurde als verwerflich angesehen,
sondern das Kémpfen an Freitagen (dem Todestag Christi) oder am Sonntag (dem
Tag der Auferstehung des Herrn). Kleriker oder Frauen sollten von den Wirkungen
der Kampthandlungen verschont bleiben. Bestimmte Orte wurden im wortlichen Sinne
»einge-friede-t«, also umziunt und zu gewaltfreien Zonen bestimmt. Ahnlich wie die
Gewihrung des Asyls das (durchaus gewalthaltige) Recht durchbricht, sollten pax Dei
und treuga Dei Raume des Friedens aus dem Umfeld der Gewalt ausgrenzen. Fiir ein
Denken im Modus des gerechten Krieges ist ein solcher Durchbruch problematisch, denn
wenn ein Krieg gefithrt wird, der nach bestimmten Kriterien als legitim anzusehen ist,
ist ja schwer verstandlich, warum dieser Krieg an scheinbar willkiirlichen Grenzen Halt
machen sollte. So ein Halt wire ja, in dieser Weise besehen, nichts anderes als eine Unter-
stiitzung fiir den »ungerechten« Gegner. Dennoch: Wir haben bis heute Spuren dieses
Denkens in unserem Alltagsverstindnis der Moralitit des Krieges: im grundsitzlichen
Schutz von Zivilpersonen beispielsweise, wie es das Humanitére Volkerrecht vorsieht,
und im Neutralitdtsrecht, das aber mittlerweile tatsichlich auch moralisch enorm unter
Druck geraten ist, wie sich am aktuellen Beispiel des Krieges in der Ukraine zeigt.

I1l. Gerechter Frieden

1. Die Kirchen in Deutschland

Zuweilen wird davon gesprochen, dass die Zeit des »gerechten Krieges« vorbei sei und
man nun einen »Paradigmenwechsel« hin zum gerechten Frieden vornehmen miisse.
Dieser Ausdruck, der ja durch den Wissenschaftstheoretiker Thomas S. Kuhn vorgepragt
wurde, insinuiert, dass es sich um einen Wechsel wie vom Ptolemiischen zum Koperni-
kanischen Weltbild handeln wiirde. Das ist wohl iibertrieben. Auch den Denkerinnen
und Denkern des sogenannten »gerechten Krieges« geht und ging es - das zeigt ja bereits
das Kriterium der intentio recta — um den Frieden. Nur wer einen fairen Frieden anstrebt,
kann tiberhaupt mit rechter Absicht einen Krieg fiihren. So betont beispielsweise Cicero,
dass man stets fiir einen Frieden sorgen miisse, der nichts Hinterhiltiges hat (off. 1,35).
Auch die Behauptung der Okumenischen Versammlung in der DDR 1989, dass mit der
»Lehre vom gerechten Krieg« die Kirchen versucht hitten, die Gewalt des Krieges »zu
humanisieren, ist nicht ganz treffend, obwohl sie vielfach {ibernommen wurde. Das
Humanisierungsbemiihen ist dem Einhegungsbemiihen vergleichbar und steht als Denk-
tradition eher quer zum Denken im Modus des gerechten Krieges. Nichtsdestotrotz riickt

https://dol.org/10.5771/0588-0804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. [Er—



https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 THEMA: KRIEG UND FRIEDEN

aber das »Leitbild« vom gerechten Frieden - so wird es oft genannt — Aspekte in den
Vordergrund, die tatsdchlich bei einer Fokussierung auf die Legitimationsproblematik
von Gewalt allzu leicht in den Hintergrund riicken. Der erste Aspekt besteht in der
Nutzbarmachung von Nuklearenergie fiir kriegerische Zwecke. Kernwaffen iibertreffen
in ihrer Zerstorungsgewalt alles in der Menschheit bislang Dagewesene und selbst als
»taktische Atombomben« sind sie kaum so einsetzbar, dass die Zerstorung in irgendeiner
Weise noch als verhdltnisméflig zu einem militdrischen Ziel betrachtet werden konnte.
Die Existenz von Kernwaffen macht die Kriteriologien des gerechten Krieges nicht nor-
mativ ungiiltig, aber sie zeigt auf, dass diese nur noch von recht bedingtem Wert sind.
Kernwaffen fithren den »Handlungstyp« des Krieges ad absurdum.!® Es ist nicht unwahr-
scheinlich, dass bald technisch sogenannte »letale autonome Waffensysteme« entwickelt
werden konnen, die eine dhnliche Zerstorungskraft entfalten. Insofern ist es richtig - so
ein weiterer Aspekt —, dass Vertreterinnen und Vertreter des »gerechten Frieden« darauf
insistieren, dass wer Frieden will, den Frieden vorbereiten muss und nicht den Krieg:
»Si vis pacem, para pacem!« »Die ethische Hauptfrage«, so formulieren es Thomas
Hoppe und Ines-Jacqueline Werkner, »lautet nicht mehr, unter welchen Umstdnden die
Anwendung von Gewalt ethisch legitim erscheint, sondern, was getan werden kann, um
nicht in eine Situation zu geraten, in der man nur noch die Wahl zwischen Alternativen
hat, die wegen der mit ihnen verbundenen Ubel im Grunde allesamt abzulehnen sind.«"
Als »Nebenfrage« wire aber die nach der Anwendung von Gewalt doch noch mdglich.
Manche Autorinnen und Autoren gehen daher sogar noch weiter und sagen: »Das Leit-
bild des gerechten Friedens zielt darauf, kriegerischer Gewalt iberhaupt die Legitimation
zu entziehen, also das Kriegfithren moralisch zu dchten, politisch Giberfliissig zu machen
und von Rechts wegen zu verbieten« (Ulrich Frey)'2. Aber selbst in dieser Formulierung,
die bestimmten Weisen des Pazifismus schon sehr nahekommt, ist Krieg nicht in allen
Fillen illegitim. Die Legitimitdt soll ihm ja gerade entzogen werden, was durch eine Ver-
anderung der sozialen Wirklichkeit erfolgen soll. Daher betonten die Vertreterinnen und
Vertreter den Prozesscharakter des »gerechten Friedens«: »Der gerechte Friede ist ein of-
fener, geschichtlich-dynamischer Veranderungsprozess mit immer neuen Anstrengungen
zur Verminderung oder gar Uberwindung der sich wandelnden Ursachen von Unfrieden,
welche sind: Not, Gewalt, Unfreiheit und destruktive Aggressivitit aus Angst.«!* Hoppe
und Werkner sehen »drei Grundorientierungen«, auf denen sowohl die katholischen
wie die evangelischen Stellungnahmen zum »gerechten Frieden« in der deutschen Debat-
te beruhen: »(1) de[r] Vorrang ziviler Konfliktbearbeitung, (2) d[as] Verstindnis einer
Friedensordnung als Rechtsordnung sowie (3) d[ie] Beschrinkung militarischer Gewalt
zur Rechtsdurchsetzung.«!* Schwierig ist aber, dieses Verhaltnis von Frieden und Recht
genauer zu fassen. Die technizistische Formel »Frieden durch Recht« legt nahe, dass
Frieden mithilfe eines Mittels, des Rechts, erlangt werden konnte. Zudem wird dem
Rechtsbrecher in der Denkschrift der EKD von 2007 sogenannte »rechtserhaltende Ge-
walt« angedroht, und zwar ziemlich genau anhand derselben Kriterien, die vormals als
»Kriterien des gerechten Krieges« galten.’® In gewisser Weise bleibt ein Frieden, der aber
auf der Drohung von - selbst rechtférmiger — Gewalt beruht, ein »negativer« und damit
aus theologischer Sicht unvollstindiger oder gar defizitdrer Frieden.

https://dol.org/10.5771/0588-0804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. [Er—



https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bernhard Koch | Gerechter Krieg und gerechter Frieden 57

2. »Just Peace« international

Die Bibel enthilt zahlreiche poetische Stellen, an denen ein vollstindiger und ganzheitli-
cher Frieden (»Schalom«) vorgestellt wird. Dieser Frieden geht mit Gerechtigkeit einher:
»Es begegnen einander Huld und Treue. Gerechtigkeit und Frieden kiissen sich« (Ps
85,11). Aber wie Thomas von Aquin herausgestellt hat, besteht der Frieden selbst nicht in
der Gerechtigkeit, sondern das Fehlen der Gerechtigkeit stellt ein Hindernis zum Frieden
dar. Frieden braucht Recht als Struktur, aber ohne ein Verpflichtungsbewusstsein auf das
Recht hin, bleibt der rechtliche Frieden gewissermafien leer. Material besteht der Frieden
fir Thomas in der Liebe (caritas), also einer (gottlichen) Tugend des Menschen und
damit einem Habitus des Strebevermégens (STh. ITII q. 29). Der Bedeutung der Kultivie-
rung des menschlichen Strebens in den Tugenden tragen die Konzepte des gerechten
Friedens in Deutschland noch nicht ausreichend Rechnung. Gerade in jiingerer Zeit
wurde aber von Autorinnen aus der anglo- und lateinamerikanischen Theologie dieses
Defizit adressiert.!® Denn zunachst einmal haben Tugenden das Potenzial, die Briicke
zwischen Begriindung und Motivation zu schlagen. Recht mag uns material einsichtig
sein, und dennoch sind wir vielleicht wenig motiviert ihm zu folgen (z. B. weil es
andere auch nicht tun). Aber Tugenden stoflen auch in die Liicken vor, die vom Recht
notgedrungen frei gelassen werden miissen. Nicht jede Handlung lésst sich rechtlich
normieren; ganz besonders heikel sind ja Sprechakte. Ein und derselbe dufiere Akt kann
Boswilligkeit oder Gutartigkeit zum Ausdruck bringen, und héufig kann auch ein und
derselbe Akt als boswillig oder als gutartig aufgefasst werden. Frieden hat nicht nur mit
unserem aktiven Handeln zu tun, sondern auch mit unserer passiven Rezeption von
Handlungen. Eberhard Schockenhoff, der als einer von wenigen in der deutschen De-
batte die friedensférdernden Tugenden betont, fithrt die Versohnungsbereitschaft auf.”’
Aber »gerechter Frieden« in der angloamerikanischen Diskussion ist nicht nur »Leitbild«
(fir Institutionalisierungen), sondern wird selbst als Praxis verstanden. Tugenden sind
nicht zuletzt deshalb der Kern des gerechten Friedens, weil sie aus der Praxis fiir die
Praxis entwickelt oder erworben werden. Eli S. McCarthy unterscheidet dann drei Felder,
die er in Anlehnung an die Terminologie aus der Debatte um den gerechten Krieg mit
lateinischen Namen versieht: Tugenden des gerechten Friedens umfassen (1) Fahigkeiten,
einen Konflikt konstruktiv zu bewiltigen (jus in conflictione), (2) die Anforderung Ge-
waltspiralen zu durchbrechen (jus ex bello) und (3) die Notwendigkeit einen nachhaltigen
Frieden aufzubauen (jus ad pacem).1®

IV. Das Ethos der Gewaltlosigkeit

Dieser Ansatz bei der Praxis fiir die Praxis verbindet das Denken des gerechten Friedens
in der internationalen Diskussion mit den Theorien der Gewaltlosigkeit. Der Ausdruck
»Gewaltlosigkeit« oder »Gewaltfreiheit« (»non-violence«) diente zunichst vorrangig da-
zu, die Praxis eines politischen Widerstands zu beschreiben, der zwar auf soziale Veran-
derung aus ist, aber auf aktive Gewalt verzichtet. Papst Franziskus, der in seiner Botschaft
zum Weltfriedenstag 2017 eine Ethik der Gewaltfreiheit ausdriicklich unterstiitzt,' nennt
als Beispiele Mutter Teresa, Mahatma Gandhi, Ghaffar Khan und Martin Luther King.

https://dol.org/10.5771/0588-0804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. [Er—



https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 THEMA: KRIEG UND FRIEDEN

Fiir Franziskus ist das »Herz«, also das Innerste, der Ort, an dem Gewalt jhren Ursprung
nimmt; und vom Kleinen zum Groflen gehend ist fiir ihn auch die Familie der erste
Ort, an dem Gewaltfreiheit eingeiibt werden muss. Als »Stil einer Politik fiir den Frie-
den« wird Gewaltlosigkeit, wie der Papst betont, vielfach von Frauen praktiziert. Als
Konzept ist die Ethik der Gewaltlosigkeit von feministischen Ansitzen, insbesondere
der Sorge-Ethik (»ethics of care«), stark beeinflusst. Freilich ist auch »Feminismus«
kein einheitlich verwendeter Begriff. Franziskus geht wie seine Gewihrsleute noch von
einer »humanistischen Subjektivitit« aus; bei modernen Gender-Theoretikerinnen wird
auch dieses Konzept auf seine inhdrente Gewalthaftigkeit befragt.® Allerdings wird der
Gewaltbegriff dabei teilweise so weit gefasst, dass er ethisch fast ganz an Bedeutung ver-
liert: »For [Judith] Butler, a central aspect of violence is its varying visibility: violence can
be recognized, misrecognized, or can evade recognition entirely, even by the person who
is undergoing violence.«?! Damit kann (der Vorwurf der) Gewalt aber selbst wiederum
geradezu beliebig als (gewaltsame) Waffe eingesetzt werden. So deutet sich ein Merkmal
einer Ethik der Gewaltlosigkeit an, die sowohl als Stirke wie als Schwiche interpretiert
werden kann: Es fehlt die im »Leitbild« des gerechten Krieges angestrebte substanzielle
Friedensorientierung, weil jede Vorgabe eines substanziellen Friedens ihrerseits etwas
»Gewaltsames« an sich hat. Insofern ist auch die Rede vom »gerechten Frieden« ambiva-
lent, wenn dieser Frieden schon inhaltlich bestimmt daherkommt. In der Frage, wann
nun ein Frieden gerecht ist, steckt grofes Konflikt- und auch Gewaltpotenzial. Es hilft
nicht, wenn Léander des sog. »Globalen Nordens« ihre Gerechtigkeitsvorstellungen allen
anderen iiberzustiilpen versuchen. So mégen zum Beispiel bei bestimmten Inhalten von
Menschenrechten oder in der Frage, ob und wie man Tieren Gerechtigkeit schuldet, Auf-
fassungen auseinandergehen. Ohne die Bereitschaft, auf die Gerechtigkeitsvorstellungen
der Menschen in den Lindern des »Globalen Siidens« oder anderer Kulturkreise einzu-
gehen, wird man weltweit keinen auch von Haltungen getragenen Frieden erreichen.

Anmerkungen

1 In den akademischen Debatten der Gegenwart wurde teilweise versucht, weitere Unterscheidungen wie ius
ex bello oder ius ad vim zu etablieren.

2 Vgl. Gottlob Frege, Uber Sinn und Bedeutung, in: Zeitschrift fiir Philosophie und philosophische Kritik 100
(1892), S.25-50, 32.

3 Vgl Gregory M. Reichberg/Henrik Syse/Endre Begby (Hg.), The Ethics of War. Classic and Contemporary
Readings, Malden, MA 2006, 339.

4 Thomas von Aquin diskutiert also in der Sache eine Art »Humanitire Intervention«. Zur Diskussion
iber dieses Thema auch aus Sicht des Globalen Stidens vgl. Daniel Peters/Dan Krause (Hg.), Southern
Democracies and the Responsibility to Protect. Perspectives from India, Brazil and South Africa, Baden-Baden
2017.

5 Vgl z B. Helen Frowe, The Ethics of War and Peace, 3" edition, Abingdon 2022.

6 Michael Walzer, Just and Unjust Wars, New York 52015.

7 Vgl zu dieser Debatte: Bernhard Koch, Der Gegner als Mitmensch. Michael Walzer, Jeff McMahan und die
moralphilosophische Kritik am Humanitdren Volkerrecht, Miinster 2023.

8 Vgl Michael Walzer, Gibt es den gerechten Krieg?, Stuttgart 1982, 25-36.

Vgl. Hartmut Hoffmann, Gottesfriede und Treuga Dei, Stuttgart 1964.

10 In diesem Sinne sind wohl auch die Uberlegungen von Papst Franziskus in »Fratelli tutti«, Nr.258, zu

verstehen.

https://dol.org/10.5771/0588-0804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. [Er—



https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bernhard Koch | Gerechter Krieg und gerechter Frieden 59

11 Thomas Hoppe/Ines-Jacqueline Werkner: Der gerechte Frieden: Positionen in der katholischen und evangeli-
schen Kirche in Deutschland, in: Ines-Jacqueline Werkner/Klaus Ebeling (Hg.), Handbuch Friedensethik,
Wiesbaden 2017, 343-357, 348.

12 Ulrich Frey, Von der »Komplementaritdt« zum »gerechten Frieden«. Zur Entwicklung kirchlicher Friedens-
ethik, in: Wissenschaft und Frieden 24/4 (2006), https://wissenschaft-und-frieden.de/artikel/von-der-komp
lementaritaet-zum-gerechten-frieden, o.S.

13 Ebd.

14  Hoppe/Werkner, Der gerechte Frieden, 349.

15 Aus Gottes Frieden leben - fiir gerechten Frieden sorgen. Eine Denkschrift des Rates der EKD, Giitersloh 2007,
insbes. Seiten 68 und 69 (Nr.102).

16  Allerdings gibt es diese Betonung einer Friedenskultur bereits in der Laudatio von Johann Baptist Metz
auf Ernesto Cardenal bei der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels 1980 und in Car-
denals Dankrede (Ernesto Cardenal, Ansprachen anldsslich der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen
Buchhandels, Frankfurt 1980, insbes. S. 25ft.).

17  Eberhard Schockenhoff, Kein Ende der Gewalt? Friedensethik fiir eine globalisierte Welt, Freiburg
2018, 573-577. (»Verschnungsbereitschaft« verwendet Schockenhoff hier synonym mit »Vergebungsbereit-
schaft«.).

18  Eli S. McCarthy, Just Peace Ethic. A Virtue-Based Approach, in: Eli S. McCarthy (Hg.), A Just Peace Ethic
Primer. Building Sustainable Peace and Breaking Cycles of Violence, Washington D.C. 2020, 55-74, 671.

19 Vgl. Alexander Merkl/Patrick Korbs/Bernhard Koch (Hg.), Die Friedensbotschaften der Pépste. Von Paul V1.
bis Franziskus, Freiburg 2022, 571-578.

20 Vgl auch Judith Butler, Die Macht der Gewaltlosigkeit, Berlin 2020.

21  Timothy J. Huzar, Violence, Vulnerability, Ontology: Insurrectionary Humanism in Cavarero and Butler, in:
Timothy J. Huzar/Clare Woodford (Hg.), Toward a Feminist Ethics of Nonviolence. Adriana Cavarero, with
Judith Butler, Bonnie Honig, and Other Voices, New York 2021, 151-160, 156f.

Der Autor

Dr. Bernhard Koch ist stellvertretender Leiter des Instituts fiir Theologie und Frieden und Privat-
dozent fiir Moraltheologie an der Universitat Freiburg. Seine Forschungsschwerpunkte liegen im
Bereich der allgemeinen Ethik, der Philosophie der Antike, der Ethik des Humanitdren Vélkerrechts
und neuer Militartechnologien. Anschrift: Institut fiir Theologie und Frieden, Herrengraben 4,
20459 Hamburg. E-Mail: koch@ithf.de; bernhard.koch@theol.uni-freiburg.de.

https://dol.org/10.5771/0588-0804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. [Er—



https://wissenschaft-und-frieden.de/artikel/von-der-komplementaritaet-zum-gerechten-frieden
https://wissenschaft-und-frieden.de/artikel/von-der-komplementaritaet-zum-gerechten-frieden
https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://wissenschaft-und-frieden.de/artikel/von-der-komplementaritaet-zum-gerechten-frieden
https://wissenschaft-und-frieden.de/artikel/von-der-komplementaritaet-zum-gerechten-frieden

hittps://dol.org110.5771/0588-0804-2024-

51- am 21.01.2026, 14:14:05.



https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Einleitung
	II. Gerechter Krieg
	1. Tradition
	2. »Gegen den Realismus«
	3. »Treuga Dei«

	III. Gerechter Frieden
	1. Die Kirchen in Deutschland
	2. »Just Peace« international

	IV. Das Ethos der Gewaltlosigkeit

