
Gerechter Krieg und gerechter Frieden 
Bernhard Koch

I. Einleitung

Immanuel Kant, dessen rechtsbasiertes Friedensdenken häufig als die Überwindung der 
Tradition des Nachdenkens über den gerechten Krieg verstanden wird, lässt es in seiner 
Rechtslehre nicht an Deutlichkeit fehlen, was die von ihm gemachten Voraussetzungen 
anbelangt: »Staaten, im äußeren Verhältnis gegeneinander betrachtet,“ sind, »von Natur 
in einem nicht-rechtlichen Zustande«, der »ein Zustand des Krieges (des Rechts des 
Stärkeren)« ist (MdS Rechtslehre § 54). Dieser Krieg ist zumeist nur latent und die 
Errichtung eines »Völkerbund[s] nach der Idee eines ursprünglichen gesellschaftlichen 
Vertrages« ist notwendig, auch wenn die »Verbindung doch keine souveräne Gewalt (wie 
in einer bürgerlichen Verfassung), sondern nur eine Genossenschaft (Föderalität) enthalten 
müsse« (ebd.).

In den folgenden Abschnitten (§§ 56–58) spricht Kant das »Recht zum Kriege«, »das 
Recht im Kriege« und »das Recht nach dem Kriege« an und wird damit zum Klassiker einer 
auch heute bei angelsächsischen Autoren geläufigen Unterscheidung von ius ad bellum, ius 
in bello und ius post bellum.1

Diese Abschnitte in der Rechtslehre sind inhaltlich enorm reichhaltig und können an 
dieser Stelle nicht gebührend ausgelegt werden. Nur ein kleiner Nebenaspekt soll kurz 
angesprochen werden: Kant spricht vom »Recht zum Kriege«, obwohl der als notwendig 
konstatierte Völkerbund gerade ein sachliches Recht zum Krieg ausschließen soll. Auch 
in der Gegenwart gibt es einen solchen Völkerbund, nämlich in der Charta der Vereinten 
Nationen von 1945, und da eben in dieser Charta die Anwendung und bereits die Androhung 
von Gewalt ausgeschlossen sind (Art. 2, Abs. 4), haben es gegenwärtige Völkerrechtswis­
senschaftler für angemessener gehalten, anstelle von einem »ius ad bellum« von einem 
»ius contra bellum« zu sprechen. Nun findet man in der Literatur beide Ausdrücke häufig 
synonym verwendet, obwohl sie unterschiedliche Konnotationen erwecken. Im ersten 
Fall stehen die speziellen Erlaubnisgründe im Vordergrund, im zweiten Fall das korrespon­
dierende generelle Verbot. In der Sache aber beziehen sich beide Ausdrücke auf den 
gleichen Gegenstand. Wenn man zwischen der Intension und der Extension eines Begriffs 
semantisch unterscheidet – Gottlob Freges Beispiel vom »Abendstern« und »Morgenstern«, 
die intensional unterschiedliche semantische Gehalte zum Ausdruck bringen, obwohl 
sie extensional auf den gleichen Gegenstand (nämlich den Planeten Venus) referieren, 
steht hier Pate2 –, kann man die Frage stellen, ob die unterschiedlichen Konnotationen 
bei den Begriffen »ius ad bellum« und »ius contra bellum« bereits einen semantisch 
unterschiedlichen Begriffsgehalt (Intension) zur Folge haben. Aber gleich wie diese Frage 
beantwortet wird, bleibt bei beiden Ausdrücken der Bezug auf die gleiche Sache. Auf die 
Sache kommt es jedoch an. Es ist der sachlichen Debatte nicht dienlich, den Ausdruck 
»ius contra bellum« für den moralisch besseren zu halten; und ebenso wenig dient es der 
Sache, den Ausdruck »gerechter Frieden« als dem Ausdruck »gerechter Krieg« moralisch 

concilium, Jg.60, Heft 1/2024, 51–59 https://doi.org/10.5771/0588-9804–2024–1–51

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorzugwürdig zu verstehen. Es gilt vielmehr auf die sachlichen Übereinstimmungen und die 
Differenzen zu achten.

II. Gerechter Krieg

1. Tradition
Eine basale sprachliche Klärung im Umgang mit dem Ausdruck »Gerechter Krieg« – 
z. B. in »Theorie des gerechten Krieges« – ist hilfreich. Zuweilen sind die Verhältnisse 
zwischen verschiedenen Staaten oder anderweitigen politischen Gemeinschaften so ange­
spannt, dass sich eine gewaltsame Aktion oder Reaktion als mögliche Handlungsoption 
darstellt. Dann werden sich politisch verantwortliche Führerinnen oder Führer mögli­
cherweise die Frage stellen, ob sie zum Mittel des Krieges greifen dürfen oder gar sollen. 
Wir haben im Eingangszitat gesehen, dass sie für Kant zum Krieg greifen könnten, solan­
ge kein Rechtsverhältnis begründet ist. Besteht aber das Rechtsverhältnis, ist der Krieg 
normativ ausgeschlossen. – Bei der Beantwortung dieser Frage nach der Möglichkeit der 
Legitimierung von Krieg sind eine Fülle von Gesichtspunkten zu berücksichtigen, und 
der Gang der Erarbeitung dieser Gesichtspunkte hat in der Geistesgeschichte den Namen 
»Theorie des gerechten Krieges« bekommen. Ein zentraler Gesichtspunkt besteht darin 
zu fragen, ob es ein ursprüngliches Rechtsverhältnis zwischen Staaten gibt, oder ob dieses 
erst der Vereinbarung bedarf. – Leider hat dieser Name »Gerechter Krieg« dazu geführt, 
dass sich nun viele Missverständnisse um die Sache ranken. Nicht jede Autorin oder jeder 
Autor, der zum besseren Verständnis der Gesichtspunkte beigetragen hat, hat ihren oder 
seinen Beitrag unter die Bezeichnung »gerechter Krieg« gefasst. Cicero spricht in der 
Tat vom »bellum iustum« (off. 1,36), aber Thomas von Aquin beispielsweise fragt, ob 
Kriege erlaubt sein können (»Utrum aliquid bellum sit licitium«; S.Th. II II q. 40; dann 
reformuliert zu: »Utrum bellare semper sit peccatum«) und reflektiert auf das Problem 
in der Behandlung der Sünden gegen die Nächstenliebe (»caritas«), also gerade nicht im 
Kontext der Gerechtigkeit. In der Schule von Salamanca kommt bei Francisco de Vitoria 
der Krieg als Gerechtigkeitsproblem in den Blick (De Indiis; De iure belli), aber Francisco 
Suarez übernimmt dies nicht. Seine Disputation De bello ist Teil eines größeren Werks zu 
den theologischen Tugenden.3

Bereits an einer solchen fundamentalen Stelle gibt es also in der Tradition des Nach­
denkens über die Legitimität von – sagen wir – »militärischer Gewalt«, die von einer ho­
heitlichen Macht ausgeht, grundlegende Unterschiede. Dabei beziehen sich die Autoren 
(es handelt sich so gut wie gänzlich um männliche Autoren) auf jeweils unterschiedliche 
historische Gegebenheiten und Umstände. Bei Augustinus steht die Frage im Raum, 
ob ein Christ legitimerweise in der römischen Armee Dienst tun dürfe – und ähnlich 
nimmt es Martin Luther in seiner Schrift »Ob Kriegsleute auch in seligem Stande sein 
können« (1526) wieder auf. Thomas von Aquin dagegen schreibt vor dem geschichtlichen 
Hintergrund der Kreuzzüge und der Frage, ob man es zulassen darf, dass ein fremder 
Fürst Christen vom rechten Glauben abhält.4 Dass es also so etwas wie eine »Lehre vom 
gerechten Krieg« (oder englisch: »doctrine of just war«) gebe, ist geistesgeschichtlich 
unrichtig. Es gibt ein praktisches Problem für politische Führer und bestimmte Grundge­

52 THEMA: KRIEG UND FRIEDEN

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sichtspunkte, die zur Bearbeitung dieses Problems herangezogen werden müssen. Diese 
Gesichtspunkte werden häufig »Kriterien des gerechten Krieges« genannt. Thomas hat 
drei davon explizit formuliert: a) Kriege dürfen nur von einer ermächtigten Autorität 
(»auctoritas principis«) geführt werden, b) Kriege müssen auf einem gerechten Grund 
(»causa iusta«) beruhen und c) Kriege müssen mit der rechten Absicht (»intentio bellan­
tium recta«) geführt werden. Mit der Zeit wurden weitere Leitfragen dazugestellt: d) Ist 
der Krieg wirklich die einzig verbleibende Handlungsoption (»ultima ratio«)? e) Stehen 
die Schäden des Krieges in einem akzeptablen Verhältnis zu den Gütern, die durch 
den Krieg gesichert oder gewonnen werden sollen? f ) Hat der Krieg überhaupt eine 
vernünftige Aussicht darauf, erfolgreich zu seinem Ziel geführt werden zu können? – Auf 
alle diese Fragen und Problemstellungen können von unterschiedlichen Voraussetzungen 
ausgehend unterschiedliche Antworten gefunden werden. Die Fragen müssen häufig in 
weitere Unterfragen gegliedert werden. So unterscheidet Hugo Grotius – der in seinem 
großartigen Werk über »Das Recht des Krieges und des Friedens« viele Argumentations­
stränge zusammenführt – drei »gerechte Gründe« für den Krieg: a) die Bestrafung des 
Gegners, b) die Wiedererlangung des vom Gegner Genommenen, und c) die Verteidi­
gung der eigenen Güter davor, dass sie genommen werden. Moderne Autorinnen und Au­
toren halten Strafkriege grundsätzlich für unzulässig und nur die Selbstverteidigung für 
einen »gerechten Kriegsgrund«.5 In der Frage der zum Krieg legitimierten Autorität fließt 
das zentrale Problem jeglicher politischen Theorie ein: Liegt die Autorität ursprünglich 
bei jedem Einzelmenschen, die sich in der politischen Gemeinschaft zusammenfügen, 
oder sind die politischen Einheiten sozialontologisch »mehr« als nur die Summe der Ein­
zelnen? Akzeptiert man die erste Antwort, so stellt sich die Frage, wie die Autorität der 
Einzelpersonen auf die Herrscherin oder den Herrscher übertragen wird; akzeptiert man 
die zweite Position, stellen sich Fragen wie jene, ob die Herrschaft von Gott oder vom 
Volk kommt – und wie dies geschieht. – Aber gerade das Studium der Komplexität der 
Gesichtspunkte, die in der Tradition des Nachdenkens über den gerechten Krieg sichtbar 
wird, ist deshalb so lohnend, weil es vor vereinfachten moralisierenden Auskünften in 
heiklen Fragen gegenwärtiger Politik bewahrt: Es ist schlechthin niemals richtig, schlicht 
mit einer »Lehre vom gerechten Krieg« zu argumentieren und auf die Frage nach der 
Anwendung militärischer Gewalt mit einem schlichten »Nach der Theorie des gerechten 
Krieges ist nun dieses oder jenes zu tun!« zu antworten.

2. »Gegen den Realismus«

In dieser Hinsicht macht es sich auch der moderne Klassiker zum gerechten Krieg, 
nämlich Michael Walzers »Just and Unjust Wars«6 etwas zu leicht. Walzer glaubt, einfach 
eine Summe dessen geben zu können, was im Problemfeld »Krieg« an Problemstellungen 
und moralischen Antworten darauf festgehalten werden sollte. Dabei muss er aber selbst 
massive politiktheoretische Voraussetzungen machen. Nicht einmal die klare Trennung 
von ius ad bellum und ius in bello, also – überschlägig gesprochen – den Normen, 
die den Beginn und das Durchführen des Krieges als solchen rechtfertigen oder delegi­
timieren sollen, und den Normen, die im Kriegsaustrag selbst gelten, ist so einfachhin 
ein Traditionsbestand, wie Walzer es annimmt. Zumeist wurden sie nicht als »logisch« 

Bernhard Koch | Gerechter Krieg und gerechter Frieden 53

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


voneinander »unabhängig« verstanden, wie Walzer das darlegt. Für ihn sind daher auch 
die Kombattanten in allen Kriegsparteien moralisch gleichgestellt. Aber gerade gegen 
diese These gibt es beständigen Widerstand: Ist ein Wehrmachtssoldat einem polnischen 
Verteidiger im September 1939 wirklich moralisch gleichzustellen? Ist ein russischer 
Invasionssoldat einem ukrainischen Verteidiger von 2022 oder 2023 gleichzustellen? Zu­
nächst einmal, so die Gegner der moral-equality-These sollten die Wehrmachtssoldaten 
überhaupt nicht kämpfen. Wenn sie keine ad-bellum-Gründe für ihren Krieg vorweisen 
können, sind sie in bello nicht zum Kampf berechtigt. Allerdings gibt es auch Versuche, 
diese Gleichstellungsthese zu retten; zum Teil sind es moralpragmatische Gründe, zum 
Teil sind es kontraktualistische. Wenn man nämlich die Gleichstellung der verschiedenen 
Kombattanten ablehnt, und einer Gruppe einen moralischen »Bonus« gegenüber der 
anderen einräumt, kommt es schnell dazu, dass jede Seite des Krieges genau diesen 
Bonus für sich reklamiert und sich dadurch Sonderrechte zu sichern versucht, was die 
faktische Kriegsaustragung im Blick auf die Schäden an Menschen und Einrichtungen 
verschlimmern dürfte.7

Michael Walzer hat aber an anderer Stelle eine wichtige Idee, die die Ansätze bei 
den Überlegungen zum gerechten Krieg vereinigt, wieder in Erinnerung gerufen: Das 
Denken in dieser Form des gerechten Krieges richtet sich nicht einfachhin gegen den 
Pazifismus, sondern vor allem gegen den politischen Realismus. Der politische Realismus 
ist diejenige Position in der Betrachtung der zwischenstaatlichen oder internationalen 
Beziehungen, die davon ausgeht, dass moralische Überlegungen zur Gestaltung dieser 
Beziehungen ohnehin mehr oder weniger sinnlos sind. In einer Welt, in der das Macht­
streben dominiert, kann nur mit eigenem Machtstreben demjenigen der anderen Einhalt 
geboten werden. Die Beziehungen zwischen Staaten oder Herrschaftsgebieten folgten 
also Systemlogiken, und moralische Argumente könnten allenfalls zur Verbrämung von 
solchen Systemnotwendigen hilfreich sein, aber niemals das Handeln der Herrscher 
oder Staatenlenkerinnen tatsächlich anleiten. Dass in der Tat das politische Handeln im 
zwischenstaatlichen Bereich von solchen (echten oder vermeintlichen) Notwendigkeiten 
faktisch bestimmt ist, gestehen natürlich auch Denkerinnen und Denker in der Tradition 
des gerechten Krieges zu. Aber die faktische Bestimmtheit entbindet nicht von dem nor­
mativen Anspruch. Walzer verdeutlicht das, indem er Thudydides’ Melierdialog auslegt: 
Gegenüber den Meliern argumentieren die Athener zur Begründung ihres ungerechten 
Anliegens mit der Notwendigkeit, aber zu Hause – gewissermaßen im forum internum 
– entkommen sie doch nicht der ernsten moralischen Anfrage: Ist es richtig, was wir 
Melos gegenüber tun und getan haben?8 Nur um den Preis der Heuchelei kann man 
sich äußerlich des Anspruchs entziehen, der an jeden, der Gewalt anzuwenden überlegt, 
gestellt ist. Auch internationale Beziehungen sind kein Raum, der von ethischen Erwä­
gungen frei ist. – Der Pazifismus ist nur vordergründig der Antipode des Denkens in 
der Tradition des gerechten Krieges. Denn beide erkennen den ethischen Anspruch an. 
Viele Spielarten des Pazifismus gehen geradezu über in Überlegungen, wie sie im Denken 
vom gerechten Krieg angestellt werden. Umgekehrt können die Kriterien im Denken des 
gerechten Krieges auch so eng gefasst sein, dass sie praktisch nie zu erfüllen sind. Dann 
ist der Krieg nur noch eine theoretische Möglichkeit; man spricht hier häufig von einer 
Position des »kontingenten Pazifismus« (»contingent pacifism«).

54 THEMA: KRIEG UND FRIEDEN

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. »Treuga Dei«

Allerdings sollte man ein weiteres wichtiges Alternativmodell zum Denken im Muster 
des »gerechten Krieges« ebenfalls erwähnen: Angesichts der ausufernden Gewalt zu 
bestimmten Zeiten des Mittelalters entschlossen sich Päpste und Konzilien zu einem 
äußerlichen Einhegungsmodell. Die Stichworte dafür lauten »pax Dei« (Gottesfrieden) 
und »treuga Dei« (Waffenstillstand Gottes).9 Im Bewusstsein, dass man der Gewalt nicht 
mehr mit Legitimationsfragen Herr werden konnte, wurde bestimmt und mit religiöser 
Autorität abgesichert, dass bestimmte Tage, Orte und Personen von der Gewalt ausge­
nommen werden sollten. Nicht das Kämpfen an sich wurde als verwerflich angesehen, 
sondern das Kämpfen an Freitagen (dem Todestag Christi) oder am Sonntag (dem 
Tag der Auferstehung des Herrn). Kleriker oder Frauen sollten von den Wirkungen 
der Kampfhandlungen verschont bleiben. Bestimmte Orte wurden im wörtlichen Sinne 
»einge-friede-t«, also umzäunt und zu gewaltfreien Zonen bestimmt. Ähnlich wie die 
Gewährung des Asyls das (durchaus gewalthaltige) Recht durchbricht, sollten pax Dei 
und treuga Dei Räume des Friedens aus dem Umfeld der Gewalt ausgrenzen. Für ein 
Denken im Modus des gerechten Krieges ist ein solcher Durchbruch problematisch, denn 
wenn ein Krieg geführt wird, der nach bestimmten Kriterien als legitim anzusehen ist, 
ist ja schwer verständlich, warum dieser Krieg an scheinbar willkürlichen Grenzen Halt 
machen sollte. So ein Halt wäre ja, in dieser Weise besehen, nichts anderes als eine Unter­
stützung für den »ungerechten« Gegner. Dennoch: Wir haben bis heute Spuren dieses 
Denkens in unserem Alltagsverständnis der Moralität des Krieges: im grundsätzlichen 
Schutz von Zivilpersonen beispielsweise, wie es das Humanitäre Völkerrecht vorsieht, 
und im Neutralitätsrecht, das aber mittlerweile tatsächlich auch moralisch enorm unter 
Druck geraten ist, wie sich am aktuellen Beispiel des Krieges in der Ukraine zeigt.

III. Gerechter Frieden

1. Die Kirchen in Deutschland

Zuweilen wird davon gesprochen, dass die Zeit des »gerechten Krieges« vorbei sei und 
man nun einen »Paradigmenwechsel« hin zum gerechten Frieden vornehmen müsse. 
Dieser Ausdruck, der ja durch den Wissenschaftstheoretiker Thomas S. Kuhn vorgeprägt 
wurde, insinuiert, dass es sich um einen Wechsel wie vom Ptolemäischen zum Koperni­
kanischen Weltbild handeln würde. Das ist wohl übertrieben. Auch den Denkerinnen 
und Denkern des sogenannten »gerechten Krieges« geht und ging es – das zeigt ja bereits 
das Kriterium der intentio recta – um den Frieden. Nur wer einen fairen Frieden anstrebt, 
kann überhaupt mit rechter Absicht einen Krieg führen. So betont beispielsweise Cicero, 
dass man stets für einen Frieden sorgen müsse, der nichts Hinterhältiges hat (off. 1,35). 
Auch die Behauptung der Ökumenischen Versammlung in der DDR 1989, dass mit der 
»Lehre vom gerechten Krieg« die Kirchen versucht hätten, die Gewalt des Krieges »zu 
humanisieren«, ist nicht ganz treffend, obwohl sie vielfach übernommen wurde. Das 
Humanisierungsbemühen ist dem Einhegungsbemühen vergleichbar und steht als Denk­
tradition eher quer zum Denken im Modus des gerechten Krieges. Nichtsdestotrotz rückt 

Bernhard Koch | Gerechter Krieg und gerechter Frieden 55

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber das »Leitbild« vom gerechten Frieden – so wird es oft genannt – Aspekte in den 
Vordergrund, die tatsächlich bei einer Fokussierung auf die Legitimationsproblematik 
von Gewalt allzu leicht in den Hintergrund rücken. Der erste Aspekt besteht in der 
Nutzbarmachung von Nuklearenergie für kriegerische Zwecke. Kernwaffen übertreffen 
in ihrer Zerstörungsgewalt alles in der Menschheit bislang Dagewesene und selbst als 
»taktische Atombomben« sind sie kaum so einsetzbar, dass die Zerstörung in irgendeiner 
Weise noch als verhältnismäßig zu einem militärischen Ziel betrachtet werden könnte. 
Die Existenz von Kernwaffen macht die Kriteriologien des gerechten Krieges nicht nor­
mativ ungültig, aber sie zeigt auf, dass diese nur noch von recht bedingtem Wert sind. 
Kernwaffen führen den »Handlungstyp« des Krieges ad absurdum.10 Es ist nicht unwahr­
scheinlich, dass bald technisch sogenannte »letale autonome Waffensysteme« entwickelt 
werden können, die eine ähnliche Zerstörungskraft entfalten. Insofern ist es richtig – so 
ein weiterer Aspekt –, dass Vertreterinnen und Vertreter des »gerechten Frieden« darauf 
insistieren, dass wer Frieden will, den Frieden vorbereiten muss und nicht den Krieg: 
»Si vis pacem, para pacem!« »Die ethische Hauptfrage«, so formulieren es Thomas 
Hoppe und Ines-Jacqueline Werkner, »lautet nicht mehr, unter welchen Umständen die 
Anwendung von Gewalt ethisch legitim erscheint, sondern, was getan werden kann, um 
nicht in eine Situation zu geraten, in der man nur noch die Wahl zwischen Alternativen 
hat, die wegen der mit ihnen verbundenen Übel im Grunde allesamt abzulehnen sind.«11 

Als »Nebenfrage« wäre aber die nach der Anwendung von Gewalt doch noch möglich. 
Manche Autorinnen und Autoren gehen daher sogar noch weiter und sagen: »Das Leit­
bild des gerechten Friedens zielt darauf, kriegerischer Gewalt überhaupt die Legitimation 
zu entziehen, also das Kriegführen moralisch zu ächten, politisch überflüssig zu machen 
und von Rechts wegen zu verbieten« (Ulrich Frey)12. Aber selbst in dieser Formulierung, 
die bestimmten Weisen des Pazifismus schon sehr nahekommt, ist Krieg nicht in allen 
Fällen illegitim. Die Legitimität soll ihm ja gerade entzogen werden, was durch eine Ver­
änderung der sozialen Wirklichkeit erfolgen soll. Daher betonten die Vertreterinnen und 
Vertreter den Prozesscharakter des »gerechten Friedens«: »Der gerechte Friede ist ein of­
fener, geschichtlich-dynamischer Veränderungsprozess mit immer neuen Anstrengungen 
zur Verminderung oder gar Überwindung der sich wandelnden Ursachen von Unfrieden, 
welche sind: Not, Gewalt, Unfreiheit und destruktive Aggressivität aus Angst.«13 Hoppe 
und Werkner sehen »drei Grundorientierungen«, auf denen sowohl die katholischen 
wie die evangelischen Stellungnahmen zum »gerechten Frieden« in der deutschen Debat­
te beruhen: »(1) de[r] Vorrang ziviler Konfliktbearbeitung, (2) d[as] Verständnis einer 
Friedensordnung als Rechtsordnung sowie (3) d[ie] Beschränkung militärischer Gewalt 
zur Rechtsdurchsetzung.«14 Schwierig ist aber, dieses Verhältnis von Frieden und Recht 
genauer zu fassen. Die technizistische Formel »Frieden durch Recht« legt nahe, dass 
Frieden mithilfe eines Mittels, des Rechts, erlangt werden könnte. Zudem wird dem 
Rechtsbrecher in der Denkschrift der EKD von 2007 sogenannte »rechtserhaltende Ge­
walt« angedroht, und zwar ziemlich genau anhand derselben Kriterien, die vormals als 
»Kriterien des gerechten Krieges« galten.15 In gewisser Weise bleibt ein Frieden, der aber 
auf der Drohung von – selbst rechtförmiger – Gewalt beruht, ein »negativer« und damit 
aus theologischer Sicht unvollständiger oder gar defizitärer Frieden.

56 THEMA: KRIEG UND FRIEDEN

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. »Just Peace« international
Die Bibel enthält zahlreiche poetische Stellen, an denen ein vollständiger und ganzheitli­
cher Frieden (»Schalom«) vorgestellt wird. Dieser Frieden geht mit Gerechtigkeit einher: 
»Es begegnen einander Huld und Treue. Gerechtigkeit und Frieden küssen sich« (Ps 
85,11). Aber wie Thomas von Aquin herausgestellt hat, besteht der Frieden selbst nicht in 
der Gerechtigkeit, sondern das Fehlen der Gerechtigkeit stellt ein Hindernis zum Frieden 
dar. Frieden braucht Recht als Struktur, aber ohne ein Verpflichtungsbewusstsein auf das 
Recht hin, bleibt der rechtliche Frieden gewissermaßen leer. Material besteht der Frieden 
für Thomas in der Liebe (caritas), also einer (göttlichen) Tugend des Menschen und 
damit einem Habitus des Strebevermögens (S.Th. II II q. 29). Der Bedeutung der Kultivie­
rung des menschlichen Strebens in den Tugenden tragen die Konzepte des gerechten 
Friedens in Deutschland noch nicht ausreichend Rechnung. Gerade in jüngerer Zeit 
wurde aber von Autorinnen aus der anglo- und lateinamerikanischen Theologie dieses 
Defizit adressiert.16 Denn zunächst einmal haben Tugenden das Potenzial, die Brücke 
zwischen Begründung und Motivation zu schlagen. Recht mag uns material einsichtig 
sein, und dennoch sind wir vielleicht wenig motiviert ihm zu folgen (z. B. weil es 
andere auch nicht tun). Aber Tugenden stoßen auch in die Lücken vor, die vom Recht 
notgedrungen frei gelassen werden müssen. Nicht jede Handlung lässt sich rechtlich 
normieren; ganz besonders heikel sind ja Sprechakte. Ein und derselbe äußere Akt kann 
Böswilligkeit oder Gutartigkeit zum Ausdruck bringen, und häufig kann auch ein und 
derselbe Akt als böswillig oder als gutartig aufgefasst werden. Frieden hat nicht nur mit 
unserem aktiven Handeln zu tun, sondern auch mit unserer passiven Rezeption von 
Handlungen. Eberhard Schockenhoff, der als einer von wenigen in der deutschen De­
batte die friedensfördernden Tugenden betont, führt die Versöhnungsbereitschaft auf.17 
Aber »gerechter Frieden« in der angloamerikanischen Diskussion ist nicht nur »Leitbild« 
(für Institutionalisierungen), sondern wird selbst als Praxis verstanden. Tugenden sind 
nicht zuletzt deshalb der Kern des gerechten Friedens, weil sie aus der Praxis für die 
Praxis entwickelt oder erworben werden. Eli S. McCarthy unterscheidet dann drei Felder, 
die er in Anlehnung an die Terminologie aus der Debatte um den gerechten Krieg mit 
lateinischen Namen versieht: Tugenden des gerechten Friedens umfassen (1) Fähigkeiten, 
einen Konflikt konstruktiv zu bewältigen (jus in conflictione), (2) die Anforderung Ge­
waltspiralen zu durchbrechen (jus ex bello) und (3) die Notwendigkeit einen nachhaltigen 
Frieden aufzubauen (jus ad pacem).18

IV. Das Ethos der Gewaltlosigkeit

Dieser Ansatz bei der Praxis für die Praxis verbindet das Denken des gerechten Friedens 
in der internationalen Diskussion mit den Theorien der Gewaltlosigkeit. Der Ausdruck 
»Gewaltlosigkeit« oder »Gewaltfreiheit« (»non-violence«) diente zunächst vorrangig da­
zu, die Praxis eines politischen Widerstands zu beschreiben, der zwar auf soziale Verän­
derung aus ist, aber auf aktive Gewalt verzichtet. Papst Franziskus, der in seiner Botschaft 
zum Weltfriedenstag 2017 eine Ethik der Gewaltfreiheit ausdrücklich unterstützt,19 nennt 
als Beispiele Mutter Teresa, Mahatma Gandhi, Ghaffar Khan und Martin Luther King. 

Bernhard Koch | Gerechter Krieg und gerechter Frieden 57

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Franziskus ist das »Herz«, also das Innerste, der Ort, an dem Gewalt ihren Ursprung 
nimmt; und vom Kleinen zum Großen gehend ist für ihn auch die Familie der erste 
Ort, an dem Gewaltfreiheit eingeübt werden muss. Als »Stil einer Politik für den Frie­
den« wird Gewaltlosigkeit, wie der Papst betont, vielfach von Frauen praktiziert. Als 
Konzept ist die Ethik der Gewaltlosigkeit von feministischen Ansätzen, insbesondere 
der Sorge-Ethik (»ethics of care«), stark beeinflusst. Freilich ist auch »Feminismus« 
kein einheitlich verwendeter Begriff. Franziskus geht wie seine Gewährsleute noch von 
einer »humanistischen Subjektivität« aus; bei modernen Gender-Theoretikerinnen wird 
auch dieses Konzept auf seine inhärente Gewalthaftigkeit befragt.20 Allerdings wird der 
Gewaltbegriff dabei teilweise so weit gefasst, dass er ethisch fast ganz an Bedeutung ver­
liert: »For [Judith] Butler, a central aspect of violence is its varying visibility: violence can 
be recognized, misrecognized, or can evade recognition entirely, even by the person who 
is undergoing violence.«21 Damit kann (der Vorwurf der) Gewalt aber selbst wiederum 
geradezu beliebig als (gewaltsame) Waffe eingesetzt werden. So deutet sich ein Merkmal 
einer Ethik der Gewaltlosigkeit an, die sowohl als Stärke wie als Schwäche interpretiert 
werden kann: Es fehlt die im »Leitbild« des gerechten Krieges angestrebte substanzielle 
Friedensorientierung, weil jede Vorgabe eines substanziellen Friedens ihrerseits etwas 
»Gewaltsames« an sich hat. Insofern ist auch die Rede vom »gerechten Frieden« ambiva­
lent, wenn dieser Frieden schon inhaltlich bestimmt daherkommt. In der Frage, wann 
nun ein Frieden gerecht ist, steckt großes Konflikt- und auch Gewaltpotenzial. Es hilft 
nicht, wenn Länder des sog. »Globalen Nordens« ihre Gerechtigkeitsvorstellungen allen 
anderen überzustülpen versuchen. So mögen zum Beispiel bei bestimmten Inhalten von 
Menschenrechten oder in der Frage, ob und wie man Tieren Gerechtigkeit schuldet, Auf­
fassungen auseinandergehen. Ohne die Bereitschaft, auf die Gerechtigkeitsvorstellungen 
der Menschen in den Ländern des »Globalen Südens« oder anderer Kulturkreise einzu­
gehen, wird man weltweit keinen auch von Haltungen getragenen Frieden erreichen.

Anmerkungen
1 In den akademischen Debatten der Gegenwart wurde teilweise versucht, weitere Unterscheidungen wie ius 

ex bello oder ius ad vim zu etablieren.
2 Vgl. Gottlob Frege, Über Sinn und Bedeutung, in: Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik 100 

(1892), S. 25–50, 32.
3 Vgl. Gregory M. Reichberg/Henrik Syse/Endre Begby (Hg.), The Ethics of War. Classic and Contemporary 

Readings, Malden, MA 2006, 339.
4 Thomas von Aquin diskutiert also in der Sache eine Art »Humanitäre Intervention«. Zur Diskussion 

über dieses Thema auch aus Sicht des Globalen Südens vgl. Daniel Peters/Dan Krause (Hg.), Southern 
Democracies and the Responsibility to Protect. Perspectives from India, Brazil and South Africa, Baden-Baden 
2017.

5 Vgl. z. B. Helen Frowe, The Ethics of War and Peace, 3rd edition, Abingdon 2022.
6 Michael Walzer, Just and Unjust Wars, New York 52015.
7 Vgl. zu dieser Debatte: Bernhard Koch, Der Gegner als Mitmensch. Michael Walzer, Jeff McMahan und die 

moralphilosophische Kritik am Humanitären Völkerrecht, Münster 2023.
8 Vgl. Michael Walzer, Gibt es den gerechten Krieg?, Stuttgart 1982, 25–36.
9 Vgl. Hartmut Hoffmann, Gottesfriede und Treuga Dei, Stuttgart 1964.
10 In diesem Sinne sind wohl auch die Überlegungen von Papst Franziskus in »Fratelli tutti«, Nr. 258, zu 

verstehen.

58 THEMA: KRIEG UND FRIEDEN

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11 Thomas Hoppe/Ines-Jacqueline Werkner: Der gerechte Frieden: Positionen in der katholischen und evangeli­
schen Kirche in Deutschland, in: Ines-Jacqueline Werkner/Klaus Ebeling (Hg.), Handbuch Friedensethik, 
Wiesbaden 2017, 343–357, 348.

12 Ulrich Frey, Von der »Komplementarität« zum »gerechten Frieden«. Zur Entwicklung kirchlicher Friedens­
ethik, in: Wissenschaft und Frieden 24/4 (2006), https://wissenschaft-und-frieden.de/artikel/von-der-komp
lementaritaet-zum-gerechten-frieden, o.S.

13 Ebd.
14 Hoppe/Werkner, Der gerechte Frieden, 349.
15 Aus Gottes Frieden leben – für gerechten Frieden sorgen. Eine Denkschrift des Rates der EKD, Gütersloh 2007, 

insbes. Seiten 68 und 69 (Nr. 102).
16 Allerdings gibt es diese Betonung einer Friedenskultur bereits in der Laudatio von Johann Baptist Metz 

auf Ernesto Cardenal bei der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels 1980 und in Car­
denals Dankrede (Ernesto Cardenal, Ansprachen anlässlich der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen 
Buchhandels, Frankfurt 1980, insbes. S. 25ff.).

17 Eberhard Schockenhoff, Kein Ende der Gewalt? Friedensethik für eine globalisierte Welt, Freiburg 
2018, 573–577. (»Versöhnungsbereitschaft« verwendet Schockenhoff hier synonym mit »Vergebungsbereit­
schaft«.).

18 Eli S. McCarthy, Just Peace Ethic. A Virtue-Based Approach, in: Eli S. McCarthy (Hg.), A Just Peace Ethic 
Primer. Building Sustainable Peace and Breaking Cycles of Violence, Washington D.C. 2020, 55–74, 67f.

19 Vgl. Alexander Merkl/Patrick Körbs/Bernhard Koch (Hg.), Die Friedensbotschaften der Päpste. Von Paul VI. 
bis Franziskus, Freiburg 2022, 571–578.

20 Vgl. auch Judith Butler, Die Macht der Gewaltlosigkeit, Berlin 2020.
21 Timothy J. Huzar, Violence, Vulnerability, Ontology: Insurrectionary Humanism in Cavarero and Butler, in: 

Timothy J. Huzar/Clare Woodford (Hg.), Toward a Feminist Ethics of Nonviolence. Adriana Cavarero, with 
Judith Butler, Bonnie Honig, and Other Voices, New York 2021, 151–160, 156f.

Der Autor
Dr. Bernhard Koch ist stellvertretender Leiter des Instituts für Theologie und Frieden und Privat­
dozent für Moraltheologie an der Universität Freiburg. Seine Forschungsschwerpunkte liegen im 
Bereich der allgemeinen Ethik, der Philosophie der Antike, der Ethik des Humanitären Völkerrechts 
und neuer Militärtechnologien. Anschrift: Institut für Theologie und Frieden, Herrengraben 4, 
20459 Hamburg. E-Mail: koch@ithf.de; bernhard.koch@theol.uni-freiburg.de.

Bernhard Koch | Gerechter Krieg und gerechter Frieden 59

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://wissenschaft-und-frieden.de/artikel/von-der-komplementaritaet-zum-gerechten-frieden
https://wissenschaft-und-frieden.de/artikel/von-der-komplementaritaet-zum-gerechten-frieden
https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://wissenschaft-und-frieden.de/artikel/von-der-komplementaritaet-zum-gerechten-frieden
https://wissenschaft-und-frieden.de/artikel/von-der-komplementaritaet-zum-gerechten-frieden


https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51 - am 21.01.2026, 14:14:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0588-9804-2024-1-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Einleitung
	II. Gerechter Krieg
	1. Tradition
	2. »Gegen den Realismus«
	3. »Treuga Dei«

	III. Gerechter Frieden
	1. Die Kirchen in Deutschland
	2. »Just Peace« international

	IV. Das Ethos der Gewaltlosigkeit

