
 

2  Die Ethik des Anderen: Lévinas 

 

 

2.1 EINFÜHRUNG IN DEN BEGRIFF DES ANDEREN 

NACH LÉVINAS 

 

„Die Infragestellung des Selbst ist nichts anderes als das Empfangen des absolut 

Anderen [...] von daher bedeutet Ichsein, sich der Verantwortung nicht entziehen zu 

können.“ (SdA, S. 223) 

 

Ethik im levinasischen Sinne (TU, S. 40) geht in der Begegnung zwischen 

dem Selben und dem Anderen jenseits der Erkenntnis auf. Dieser Annahme 

folgend, wendet sich Lévinas gegen die tradierte Ontologie, in welcher die 

Andersheit des Anderen auf das Allgemeine zurückgeführt wird. Er spricht 

der Ethik den ersten Rang in der Philosophie zu. Hierzu schreibt er: 

 

„Der Enthüllung des Seins überhaupt als Voraussetzung der Erkenntnis und als Sinn 

des Seins geht die Existenz der Beziehung mit dem Seienden voraus, das sich aus-

drückt; früher als die Ebene der Ontologie ist die Ebene der Ethik.“ (TU, S. 289) 

 

Den Grundstein des lévinasischen Denkens bildet die Bedeutung des Ande-

ren. Lévinas fasst die Bedeutung des Anderen im Werk Totalität und Un-

endlichkeit als zentrales Bedürfnis, dem ein Begehren zugrunde liegt, dies 

meint ... 

 

„Bedürfnis dessen, der keine Bedürfnisse mehr hat, gibt es sich zu erkennen in dem 

Bedürfnis nach dem Anderen, dem Anderen als Mitmensch; [...]. Das Begehren des 

Anderen entsteht in einem Wesen, dem nichts fehlt, oder genauer, es entsteht jen-

seits all dessen, was ihm fehlen oder was es befriedigen kann. Dieses Begehren des 

Anderen, das unser soziales Sein selbst ist, ist nicht eine einfache Beziehung zum 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 | Der Andere als Herausforderung 

Sein, in der sich, gemäß unseren Eingangsformulierungen, das Andere in das Selbe 

verwandelt.“ (TU, S. 219) 

 

Lévinas verweist an dieser Stelle auf die Bedeutung des Anderen, der als 

zentrales Bedürfnis eines Subjekts zu verstehen ist, dem es an nichts fehlt. 

Das Begehren des Anderen entstammt keinem Mangel, sondern bildet die 

Grundlage für das Begehren. Der Andere widersteht der Verwandlung in 

das Selbe und damit der Einverleibung. Er bleibt exterioritär und doch un-

ersetzbar für die Werdung des verantwortungsbewussten Subjekts. 

Aus diesem Grund kann das Andere nicht in diesen Kreislauf integriert 

werden. Durch eine Integration würde das Andere seiner Andersheit letzt-

lich beraubt und durch das Selbe einverleibt werden.  

Das Bestreben, sich mit dem Anderen zu identifizieren, birgt hiernach 

einen prozessualen Charakter, aus dem „ [...]die Umschmelzung des Ande-

ren in das Selbe [hervorgeht].“ (JS, S. 189). Der hier beschriebene zirkuläre 

Kreislauf ist für Lévinas Repräsentant abendländischer Ontologie, welche 

Lévinas über den Mythos des Odysseus kritisiert. Auf seiner Odyssee zieht 

Odysseus in die Fremde hinaus, um schließlich jedoch wieder in seine 

Heimat – das Selbe – zurückzukehren.  

 

„Der Weg der Philosophie bleibt der des Odysseus, dessen Abenteuer in der Welt 

nichts anderes als die Rückkehr zu seiner Geburtsinsel war ein Sich-Gefallen im 

Selben, ein Verkennen des Anderen.“ (Wenzler 1998, S. 139) 

 

Seine Reise in die Fremde beschreibt ein Einheitsstreben, welches die Welt 

beziehungsweise das vollkommen Andere mit den Grenzen des Selbst um-

schließt und hierdurch auf das Eigene reduziert.  

 

„In dieser Reduktion des Anderen auf das Selbe stellt sich nicht irgendein abstraktes 

Schema dar, sondern das menschliche Ich. Die Existenz eines Ich verläuft als Ver-

selbigung des Verschiedenen.“ (ZWU, S. 186) 

 

Hierdurch wird die Singularität beziehungsweise die Andersheit des Ein-

zelnen, Grundsätzen des allgemeinen Seins untergeordnet, zumal sie stets 

auf einen Seinsgrund zurückgeführt werden kann. Dies ist laut Lévinas to-

talitär. In Totalität und Unendlichkeit betont er die Wichtigkeit, „[...] das 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 25 

Andere-im-Selben zu denken, ohne dabei das Andere als ein andere Selbes 

zu denken“. (TU, S. 77) 

Dem gegenüber stellt Begehren Lévinas (vgl. TU, S. 145ff, S. 260f) 

folgend eine Beziehung dar, welche sich durch die radikale Trennung des 

Selben und des Anderen kennzeichnet. Diese Trennung ermöglicht es, den 

totalitären Kreislauf von Bedürfnis und Bedürfnisbefriedigung zu überwin-

den. Im Gegensatz zum Bedürfnis begründet sich das Begehren nicht in 

einem Mangel (vgl. TU, S. 219). Stattdessen steht es für ein unstillbares 

Verlangen nach dem absolut Anderen, welches sich durch ein Annähern 

des Selben an das Andere lediglich vertieft, denn „[d]as Begehrenswerte 

sättigt nicht das Begehren, sondern vertieft es, es nährt mich in gewisser 

Weise mit neuem Hunger“ (TU, S. 220). Hier verdeutlicht Lévinas einen 

Richtungswechsel, indem sich „im Begehren [...] das Ich auf den Anderen 

[richtet]“ und nicht mehr in eigenen Strukturen verharrt (TU, S. 219).  

Lévinas (vgl. JS, S. 36f) folgend kann der Andere in seiner Andersheit 

nicht beschrieben und begriffen werden, zumal ein Beschreiben und Be-

greifen unter Zuhilfenahme von Deutungs- und Wertungsmaßstäben wie 

Herkunft, Religion, äußeres Erscheinungsbild etc. erfolgten. Der Andere 

könne nur ein Anderer bleiben, sofern dieser nicht aufgrund seines sozialen 

Rangs in der Gesellschaft kategorisiert und so als letzte Konsequenz von 

dem Subjekt einverleibt werde. Eben diese Kategorisierung verhindere es 

nämlich, den Anderen außerhalb eines die Welt konstituierenden Subjekt zu 

denken und beraube den Anderen seiner Andersheit (vgl. TU, S. 63), wo-

durch dieser zu einem Gegenstand unseres Umfelds werde: 

 

„[Der Andere] wird der Gesellschaft übergeben, der Gemeinschaft verhüllter Seien-

der, in der Bevorzugungen aufgrund des gesellschaftlichen Rangs die Gerechtigkeit 

verhindern. Das Anschauungsvermögen, an dem der ganze Leib teilhat, ist gerade 

das, was den Blick versperrt und wie eine Hülle die Plastizität des Wahrgenomme-

nen ausschaltet, ist das, was die Andersheit des Anderen aufsaugt, durch die der An-

dere gerade nicht ein Gegenstand unserer Reichweite [...] ist.“ (ZWU, S. 36f.) 

 

Lévinas kritisiert die bestehende Gesellschaft, in der alles um das Selbst 

zirkuliert und betont die Wichtigkeit der Bewegung zum Anderen hin (vgl. 

ebd., S. 38f.). 

Während also das Bedürfnis des Subjekts eine Bewegung darstellt, wel-

che zirkulär und in sich geschlossen ist, kennzeichnet sich im Gegensatz 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 | Der Andere als Herausforderung 

dazu das Begehren des Subjekts durch eine Bewegung, die sich gänzlich 

auf den Anderen richtet und niemals zum Selben zurückkehrt beziehungs-

weise bei ebendiesem endet. Der Andere bleibt für den Selben unbegreif-

lich, zumal er dem absolut Anderen – dem Unendlichen – entspringt. Mit 

dem Begriff des Unendlichen beschreibt Lévinas die Unmöglichkeit, die 

Andersheit des Anderen zu begreifen, denn sie steht jeder Erfahrung voran 

und lässt sich folglich mit keiner anderen Vorstellung/ Idee vergleichen: 

 

„Das Unendliche geht nicht ein in die Idee des Unendlichen, wird nicht begriffen; 

diese Idee ist kein Begriff. Das Unendliche ist das radikal, das absolut Andere. [...] 

Die Idee des Unendlichen ist also die einzige, die uns etwas lehrt, was wir nicht 

schon wissen. Sie ist in uns hineingelegt (Elle a été mise en nous). Sie ist keine Er-

innerung. Hier haben wir eine Erfahrung im einzig radikalen Sinne des Wortes: eine 

Beziehung mit dem Außeren, mit dem Anderen, ohne dass dieses Außerhalb dem 

Selben integriert werden könnte. Der Denker, der die Idee des Unendlichen hat, ist 

mehr als er selbst, und diese Aufblähung, dieses Mehr, kommt nicht von Innen [...]“ 

(ZWU, S. 197)  

 

„Die Beziehung zum Anderen stellt mich in Frage, sie leert mich von mir 

selbst“ (ebd., S. 219). Die von Lévinas beschriebene „Infragestellung seiner 

selbst“ bildet den Anknüpfungspunkt für die Frage nach der Konstitution 

des ethischen Subjekts durch das Andere. Jene Infragestellung ergibt sich 

im Antlitz des Anderen.  

Die Philosophie Lévinas’ widersetzt sich grundsätzlich der Vereinnah-

mung, der Objektvierung und der Kategorisierbarkeit des Anderen. Die für 

ihn zentrale Figur des Anderen ist Zentrum einer Ethik nach Auschwitz, 

eine Philosophie, die eine Kehrtwendung bedeutet und den Fokus auf den 

Anderen richtet, seine Bedürftigkeit ins Zentrum stellt und die Subjektivität 

von nun an nur noch als vom Anderen gestiftet und vermittelt begreifbar 

macht. In seinen Überlegungen wird die Egozentralität durch die Alteritäts-

zentralität abgelöst und widersteht doch einer Wiederholung vergleichbarer 

Praxen des Zusammenlebens, die für Lévinas die Grundlage von Krieg, 

Fremdenhass und letztlich Genozid bedeuten. In der Begegnung mit dem 

anderen Seienden tritt die Veränderung in der Perzeption ein, es ist nicht 

mehr das Subjekt, das den Anderen klassifiziert, ihm einen Namen gibt, 

sondern vielmehr ist es das Ereignis des Anderen, vermittelt durch das Er-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 27 

scheinen des Antlitzes, das das Machtgefälle innerhalb dieser Beziehung 

stört und gleichzeitig manifestiert.  

 

 

2.2 DER ANDERE ALS STÖRUNG  

DER SUBJEKTIVEN ORDNUNG 

 

Der Andere unterbricht durch sein Auftreten die Ordnung im Sein des Sub-

jekts. Die Präsentation des Antlitzes setzt das Subjekt in Beziehung zum 

Sein, ein Sein, das sich dem Subjekt erst in seiner Bezugnahme auf den 

Anderen öffnet. Beide, sowohl Subjekt als auch der Andere, sind für diesen 

Prozess unersetzlich. Der Andere tritt aus seiner Bedeutung als Ding unter 

Dingen heraus und durchstößt die Form (TU, S. 283) und enthebt den An-

deren damit seiner Objektvierung durch das Subjekt. Qua der Begegnung 

mit dem Anderen wird das Subjekt gerufen in ein Sein-für-den-Anderen, 

das er nicht erwählt hat und dem er sich auch nicht widersetzen kann, er 

kann auf diesen kategorischen Anspruch des Anderen nur mit einer Öff-

nung zum Anderen reagieren, in der er Offenheit suggeriert und von dem 

Anderen in Geiselhaft genommen wird. Die Anwesenheit des Antlitzes be-

deutet eine nicht abzulehnende Anordnung, ein ethisches Gebot, das die 

Verfügungsgewalt des Bewusstseins einschränkt (vgl. Voßkühler 2010, S. 

223). Die Anwesenheit des Antlitzes symbolisiert die Not des Anderen, der 

sich das Subjekt durch die Öffnung zum Anderen, als ethischen Anspruch, 

hingeben muss. Das Antlitz ist dabei nicht in die Gegenwart des Subjekts 

einzufügen, es eröffnet eine eigene Zeit, eine neue Zeit und verstärkt damit 

die Bedeutung der zeitlichen Asymmetrie. In seiner Geiselhaft, seinem un-

bedingten Sein-für-den-Anderen, wird der Selbe in die Pflicht genommen, 

für den Anderen zu sorgen, eine Sorge, die sich durch Gerechtigkeit, Groß-

zügigkeit und Opferbereitschaft auszeichnet und sich jenseits der Erwar-

tungshaltung einer Gegengabe ereignet. Es ist nicht verwunderlich, dass 

Lévinas als Denker, der sich jüdischer Terminologie bedient, den Begriff 

der Opferbereitschaft als die Symmetrie des Tausches übersteigend ver-

steht. Ähnlicher Auffassung ist Derrida, wenn er dagegen argumentiert, den 

Terminus „Opfer“ in einer Tauschrelation zu verstehen. Diese Opferbereit-

schaft ist es, die als Reminiszenz an das existiert, was noch gegeben werden 

kann und den Wunsch des Selben bestärkt, über sich selbst hinauszuwach-

sen und mehr zu geben, als er für möglich hält. Die Opferbereitschaft ist 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 | Der Andere als Herausforderung 

bedingt durch die Grundlagen einer materiellen und/oder einer spirituellen 

Offenheit für den Anderen, die ihrem Wesen nach die Reziprozität des Aus-

tausches überschreitet. Dem Subjekt bleibt allein die Option, seine Offen-

heit und Opferbereitschaft zu signalisieren, indem es dem Anderen sprach-

lich begegnet. Im Imperativ „Du wirst nicht töten“ drückt sich eine Überle-

genheit aus, die vermeintlich in sich selbst Beginn und Ende der sprachli-

chen Verhandlung zwischen beiden markiert, jedoch kann und muss das 

Subjekt seine Offenheit in Sprache zum Ausdruck bringen. Der Epiphanie 

des Antlitzes sprachlich zu begegnen, bedeutet, der Gebrochenheit der Ge-

schichte des Subjekts Ausdruck zu verleihen und den Anderen als Stifter 

von Welt, Verstehbarkeit und Bedeutung anzuerkennen. Das Subjekt ver-

zichtet ab dem Moment der sprachlichen Antwort, in der die Öffnung zum 

Anderen verstehbar wird, auf sein Bewusstsein der Zeit-und Räumlichkeit 

und lässt sich vom Anderen aus seiner Ich-Bezogenheit herauslösen und 

sich dem Bewusstsein des Subjekts zu entziehen.  

Die vom Subjekt angebotene Sprache ist als Berührung (vgl. SpA 296) 

und nicht als reiner Kreislauf von Informationen zu denken. Das Sprechen 

des Subjekts, das weniger bedeutet als die schweigende Sprache des Antlit-

zes, wird von Lévinas als Möglichkeit des Krieges verstanden, der kriegeri-

sche Gebrauch von Sprache (Rede) trägt demzufolge eine Gewalt in sich, 

die durch Begrenzung, Kategorisierung und Bezeichnung den Anderen ob-

jektiviert und damit eine Rechtfertigung für Verfolgung, Genozid und 

Volksverhetzung geboten habe (TU, S. 327). An diese Bedeutung von 

Sprache als Gewaltakt schließt auch Derrida an (vgl. Derrida 1997, S. 45), 

in dem er die Sprache in ihrer begrenzenden, ordnenden Ausprägung als 

Gewaltakt beschreibt.  

Hier braucht es die Hinwendung zum Anderen, die Öffnung zu einer 

Alterität jenseits von Bezeichnungen und determinierenden Begriffen, die 

nur im Antlitz zu finden ist und den Anderen auf Grundlage seiner vergan-

genen Gewalttaten zur Opferbereitschaft mahnt.  

Diese Opferbereitschaft beruht auf einer Basis, die Lévinas im Werk 

Zwischen Uns eröffnet. Er argumentiert, dass das Wohlergehen des Sub-

jekts bereits vom Tage der Geburt an das Wohlergehen eines Anderen ge-

bunden sei (vgl. ZWU, S. 27), ein Gedanke, der sich in seinen dramatischen 

Konsequenzen in der politischen Philosophie Judith Butlers wiederfindet 

und später zentral für die Auseinandersetzung im Kontext dieser Arbeit sein 

wird.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 29 

Im Modus der Opferbereitschaft tritt das Bedürfnis des Wohlergehens für 

das Subjekt in den Hintergrund, zentral werden die Bedeutung des Anderen 

und sein Bedürfnis nach Gerechtigkeit. In seinen einleitenden Bemerkun-

gen zu Time and The Other erklärt Richard Cohen die verschiedenen Di-

mensionen der Auserwähltheit füreinander:  

 

„In the face of the Other goodness emerges as the responsibility of the subject which 

has always already been responsible, prior to any explicit agreements, prior to the 

subject‘s ability to welcome the Other. Obligation inserts into the ego“. (Cohen, S. 

17 f.).  

 

An dieser Stelle wird deutlich, dass Lévinas’ Ethik eine Alterität jenseits 

von kulturellen, religiösen und sprachlichen Unterschieden vorstellt. Eine 

Differenzierung würde an dieser Stelle dem kategorischen Anspruch der 

Alterität im Wege stehen und eine dichotome Bevorzugungsstruktur schaf-

fen, die die Bedürftigkeit ausgewählter Anderer (kultureller Gruppen) über 

die anderen (Gruppen) stellen würde, ein solches Postulat kontraktierte mit 

dem lévinasischen Anspruch.  

Im nächsten Unterkapitel werde ich mich mit der Wichtigkeit der Of-

fenheit für den Anderen beschäftigen, um die Bedeutung der lévinasischen 

Alteritätsethik zu betonen.  

 

 

2.3 DIE ÖFFNUNG ZUM ANDEREN 

 

Lévinas erklärt die Bedürftigkeit des Anderen und die Forderung der Op-

ferbereitschaft mit der Blöße des Antlitzes, das als in der Begegnung mit 

dem Anderen repräsentiert zu verstehen ist. Weil das Antlitz nackt ist, sind 

es Verletzbarkeit und Blöße, die aus ihm sprechen: „Du wirst nicht töten“. 

Auf die Bedeutung von Kleidung, Maske und Schmuck verzichtend, analy-

siert Lévinas als wesentliches Element die Spur des Antlitzes und illustriert 

die Qualitäten des Antlitzes, zu entwaffnen, aufzudecken und den wahren 

Charakter der Bedürftigkeit des Anderen offenzulegen und im Moment der 

Begegnung mit dem Antlitz die Erfahrung einer Transzendenz zu machen, 

die die ,Idee des in mir‘ überschreitet (TU, S. 63). Das Antlitz ist Ausdruck 

der Leiblichkeit des Anderen, in seiner Nacktheit und Blöße des Antlitzes, 

der Haut des Gesichtes, die vom Subjekt gesehen wird, findet sich ein Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 | Der Andere als Herausforderung 

weis auf die Absolutheit der Nacktheit des Körpers (EU, S. 55), die imagi-

nierte Absolutheit der körperlichen Nacktheit rekurriert auf den Begriff der 

absoluten Andersheit. 

 

„Die Heimsuchung des Antlitzes ist also nicht die Enthüllung einer Welt. Im Kon-

kreten der Welt ist das Antlitz abstrakt oder nackt. Es ist seines eigenen Bildes ent-

kleidet. Durch die Nacktheit des Antlitzes ist Nacktheit überhaupt in der Welt erst 

möglich. Die Nacktheit des Antlitzes ist Entblößung, ohne irgendeinen kulturellen 

Schmuck, Absolution, Ablösung inmitten seiner Produktion“. (SdA, S. 222) 

 

In diesem Moment öffnet Lévinas den Zugang zum Ethischen über die Ma-

terialität des Körpers und ermöglicht gleichzeitig eine Verbindung zwi-

schen der phänomenologischen Tradition und der epiphanen Bedeutung des 

Antlitzes. Lévinas exemplifiziert diese These in Ethik und Unendliches 

1996: „Beziehung zum Antlitz ist von vornherein ethischer Art“. (EU 66)  

Das Subjekt wird in der Begegnung mit dem Antlitz für die Bedürftig-

keit und die Ansprüche des begegnenden Anderen geöffnet und wird vom 

unendlich Anderen in Besitz genommen, an dieser Stelle beginnt das Sein-

für-den-Anderen. In Transcendence and Height beschreibt Lévinas diese in-

tensive Erfahrung wie folgt:  

 

„The putting into question of the self is precisely a welcome to the absoltely other. 

The Other does not show itself to the I as a theme. Rather, the epiphany of the abso-

lutely Other is a face by which the Other challenges and commands me through his 

nakedness, through his destitution. He challenges me from his humility and his 

height.“ (TH, S. 42) 

 

Dabei ist es unerlässlich, zu verstehen, dass es bezogen auf die Erfahrung 

des Anderen nicht um ein Rätsel geht, welches es zu lösen gilt, auch der 

Ausdruck, der sich im Antlitz repräsentiert, lässt keine Mutmaßungen in 

Bezug auf das Innere des Anderen zu (TU, S. 290). 

 

„Die Präsentation des Antlitzes − der Ausdruck − enthüllt keine innere, vormals ver-

schlossene Welt, sie fügt nicht eine neue Region hinzu, die es zu erfassen gälte.“ 

(TU, S. 307)  

 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 31 

Die Korrelation zwischen Ausdruck und Antlitz verdeutlicht, dass das Ant-

litz nicht als solches Rückschlüsse auf die Psyche des einzelnen Anderen 

ermöglichen soll. Das Desiderat, was in seiner formlosen Form liegt, hat 

die singuläre Form längst verlassen (vgl. SpA, S. 199). Die Spur, die es 

enthält, verlangt eine Öffnung zur Gesamtheit der Alterität, zum absoluten 

Anderen, ein Anspruch, der sich lediglich im Antlitz des Einzelnen spiegeln 

kann.  

Im Moment der Öffnung für den Anderen, durch die Begegnung mit 

dem Antlitz, erlebt das Subjekt die Blöße des Anderen, eine Art der Blöße, 

die jeder Form der Thematisierung, aber auch der Objektifizierung wider-

steht. Der Andere behält damit seine Unabhängigkeit vom Urteil des Sub-

jekts, ruft es ferner dazu auf, die Einzigartigkeit des begegnenden Anderen 

zu erkennen und dessen Partikularität zu achten. Lévinas schreibt: „The nu-

dity of the face is destitution without any cultural ornament“ (JS, S. 52). 

Der Andere widerstrebt der Ordnung in der ihm eigenen Unendlichkeit und 

Entrücktheit, die Lévinas einführt, um die Exteriorität des Anderen zu ma-

nifestieren. Qua der in seinem Antlitz repräsentierten Unendlichkeit, der 

Epiphanie, ist der Andere über jedes Urteil des Subjekts erhaben, so wird 

die Macht des Subjekts im Moment der Begegnung mit dem Anderen aus-

gesetzt und generell in Frage gestellt. Der begegnende Andere widersetzt 

sich der Kategorisierung und transzendiert die gesellschaftliche Stereotypi-

sierungen. Der Andere verbleibt in einer sprachlichen Lücke, die auch Der-

rida im Werk Die Schrift und die Differenz 1972 (1997) aufzeigt.  

Diese Unkategorisierbarkeit wird durch die Bedeutung des Antlitzes 

verstärkt, Lévinas verwendet den französischen Term: face, der sowohl als 

Antlitz als auch mit „Gesicht“ übersetzt werden kann. Unter Wissenschaft-

lern existiert schon lange die Frage, welche Übersetzungen den Kern der 

Lévinasischen Terminologie am besten treffen können, ich möchte mich an 

dieser Stelle für die Verwendung des Deutschen „Antlitz“ stark machen, da 

die Bedeutung des Gesichts eine reiche Individualitätsästhetik eröffnet, die 

zur Differenzierung in der Verantwortlichkeit gegenüber verschiedenen 

Anderen führen könnte. Die Bedeutung des Antlitzes eröffnet diese Mög-

lichkeit, eine Form der Alterität, die durch eine individualisierte Erschei-

nungsform ausgeschlossen ist. Das Antlitz impliziert den Charakter der Un-

endlichkeit, denn es repräsentiert nicht die physische Person, die es trägt, es 

geht weit darüber hinaus, transportiert einen Imperativ, der auf die gesamte 

Menschheit verweist, eine Bedeutung, die als zentrales Element der lévina-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 | Der Andere als Herausforderung 

sischen Ethik gilt. Das Antlitz, welches durch den Imperativ „Du wirst 

nicht töten!“ auf die Unmöglichkeit seiner Unzerstörbarkeit verweist. Diese 

korreliert jedoch nicht mit der körperlichen Unverletzbarkeit des Anderen, 

das Subjekt kann den Anderen jederzeit körperlich angreifen und die physi-

sche Existenz des Anderen beenden, diese Überlegung wird von Lévinas 

jedoch nicht ausführlich thematisiert. Die Theorie verbleibt auf der Grund-

lage einer Unzerstörbarkeit, die sich als im Antlitz repräsentiert denken 

lässt, Lévinas folgend muss die Tötung oder Verletzung des Anderen auch 

qua der Bedingung, dass der Andere als Voraussetzung für die Existenz des 

Subjekts gedacht wird, in Frage gestellt werden. So schädige das Subjekt 

durch den Eingriff in die Unversehrtheit des Anderen in letzter Konsequenz 

nur sich selbst, da seine Intelligibilität von der Existenz des konkret begeg-

nenden Anderen abhängt. Trotzdem ist die Möglichkeit, den Anderen auf 

physischer Ebene zu verletzen, nicht ausgeschlossen, jedoch kann das Ant-

litz niemals negiert werden. Die Begegnung mit dem Antlitz existiert als 

etwas Vorgelagertes, und selbst im Falle einer möglichen Widersetzung 

gegen den Imperativ bleibt die Begegnung mit dem Antlitz unausweichlich, 

repräsentiert in hunderten Begegnungen jeden Tag.  

Antlitz ist daher nichts Individuelles, es trägt eine Form der Transzen-

denz in sich, die in vielen Deutungen als Erscheinung Gottes im Antlitz des 

Anderen gewertet wird. Da der Fokus dieser Arbeit auf einer sozialphiloso-

phischen Auseinandersetzung liegt, wird dieser Interpretation im Folgenden 

nicht weiter nachgegangen
1
. Ein zentraler Punkt für das Verständnis der Al-

                                                   

1  Obwohl Lévinas sich einer Reihe theologisch konnotierter Begriffe bedient, fol-

ge ich an dieser Stelle der Argumentation Wohlmuths (1999), dieser warnt vor 

einer „unbedachten Rezeption des Werkes Emmanuel Lévinas durch den Logos 

der Theologie“ (ebd., S. 154). Bei Lévinas selbst findet sich besonders im Werk 

Schwierige Freiheit (1996) ein aussagekräftiger Beleg: „Die Ethik ist nicht die 

Folge der Gottesschau, sie ist diese Schau selbst“ (ebd. S. 112), damit zeigt sich, 

dass im lévinasischen Denken das Ethische dominiert und das religiöse Moment 

zurückgestellt wird (vgl. Horn 2009). „Der Andere Mensch ist die Stimme des 

Heiligen, die Öffnung zum Transzendenten“. (ebd. 45) Für Lévinas ist dies kei-

ne „religiöse Erhebung“ (Bartholomäus, S. 64), sondern es realisiert sich in der 

Begegnung mit dem konkreten Gegenüber, der sozialen Interaktion. Die Entfal-

tung des Konzeptes philosophischer Alterität stellt somit in Lévinas Werk kei-

nen Rückbezug auf religiöse Vorannahmen (vgl. Bodenheimer/Fischer-Geboers 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 33 

teritätsbeziehung als sozialphilosophisches Problem ist das Verständnis 

dessen, dass das Verhältnis zur begegnenden Alterität nicht quantifizierbar 

ist. Alterität gilt laut Lévinas als ein als mannigfaltig zu verstehender Plu-

ral, dessen Beginn in der Begegnung zweier liegt, der die Spur des Dritten, 

als Kontinuum einer vorgestellten Menschheit stets durch das Antlitz ver-

mittelt in sich trägt. Eine Quantifizierbarkeit der Alteritätsbeziehungen 

würde darauf verweisen, dass die Menge der ausgewählten Alteritätsbezie-

hungen und damit der Verantwortungsübernahme vom Subjekt bestimmt 

wird, was dem Konzept der lévinasischen Verantwortung widerspräche, da 

die Bedeutung des Dritten als Instanz der Gerechtigkeit ausgeklammert wä-

re.  

Im Folgenden soll die Bedeutung der Spur als Verweis auf die Reprä-

sentanz des Dritten im Antlitz des Anderen aufgezeigt und auf ihren trans-

zendenten Charakter hin untersucht werden. 

 

 

2.4 KONZEPTION VON SPUR UND TRANSZENDENZ 

 

Die Idee dieser Transzendenz, der Unendlichkeit des Anderen, ist es, die 

den Selben vom Anderen trennt. Das Antlitz erscheint als der Phänomeno-

logie entrückt, es ist ohne Kontext, Hintergrund und Geschichte. Es ist er-

füllt von dieser Anwesenheit des Abwesenden und enthält etwas, das be-

reits hinübergegangen ist. Die Epiphanie des Antlitzes ist nach Lévinas un-

ergründlich und ereignet sich jenseits jeglicher Korrelationen. Die Idee die-

ser Unendlichkeit entnimmt Lévinas der Terminologie Descartes’. Für Des-

cartes bezieht sich Unendlichkeit auf eine Sehnsucht, die in das Subjekt 

transponiert wird, um dem Subjekt die Erfahrung der Transzendenz zu er-

möglichen. Für Lévinas realisiert sich die Unendlichkeit jenseits sprachli-

cher Thematisierung und Konzeptionalisierung, es ist vielmehr eine Spur, 

die das Subjekt zur Öffnung zum Anderen veranlasst. In der Erscheinung 

                                                   

2016, S. 127) dar. In der Dimension des Religiösen in Lévinas Werk steckt 

sogar eine Kehrtwende: „Levinas’ ethics is not justified by religion; rather, any 

meaning there could possibly be of religion must be ethical.“ (Large 2015, S. 

18). Diesen Rezeptionslinien folgend möchte ich die lévinasische Ethik in ihrer 

intersubjektiv-ethischen Lesart darlegen, um eine klarere Anwendungsstrategie 

aufzuzeigen, die über die Ebenen eines religiösen Verständnisses hinausreicht.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 | Der Andere als Herausforderung 

des Antlitzes drückt sich die Not des Anderen aus, dies ist nicht nur die Not 

des einzelnen Begegnenden zum Inhalt hat, sondern auf die Zerstörbarkeit 

des Lebens der Anderen im Plural verweist. Dieser Verweis lässt sich im 

Terminus der Spur festmachen. In der Spur ,leuchtet‘ das Vorübergegange-

ne, ein jenseitiges Sein, das später von Lévinas auch als Dritter bezeichnet 

wird. Die Bedeutung des Antlitzes als Heimsuchung in der Spur ist zentral 

für seine Ethik nach Auschwitz. Die dritte Person enthüllt sich nicht im 

Antlitz, sondern bleibt abwesend, darin liegt das besondere Potenzial der 

Heimsuchung. Das Subjekt erlebt in der Begegnung mit dem Antlitz des 

konkret Begegnenden eine Inanspruchnahme, die größer ist als die Begeg-

nung selbst. Lévinas beschreibt das Antlitz als eine Transportfläche: „Das 

Antlitz leuchtet in der Spur des Anderen“ (SpA, S. 54). Der Anspruch, den 

der Andere äußert und zu dem sich das Subjekt verhält, ist nicht als subjek-

tiver Anspruch des anderen begegnenden Menschen zu verstehen, vielmehr 

realisiert der Andere durch seine Erscheinung den Anspruch der Illeität.  

 

„Jenseits des Seins ist eine dritte Person, die sich nicht durch das Sich-selbst, durch 

die Selbstheit definiert. [...] Das Jenseits das aus dem Antlitz kommt, ist die dritte 

Person. [...] Die Illeität der dritten Person, die sich im Antlitz bereits aus aller Ent-

bergung und aller Verbergung zurückgezogen hat, die vorübergegangen ist − diese 

Illeität ist nicht ein ,weniger als Sein‘“  

 

... im Verhältnis zur Welt, die die das Antlitz vordringt: Sie ist die ganze 

Ungeheuerlichkeit, die ganze Maßlosigkeit, die ganze Unendlichkeit des 

absolut Anderen, die der Ontologie entgeht (SdA, S. 229 f.). 

Eine Unendlichkeit, die sich im Antlitz des Anderen als Spur wieder-

findet und die Vorstellung einer Singularität des Anderen überschreitet. Die 

Illeität meint damit eine Form, in der sich das Unendliche trennt von einem 

Denken, das es zu fassen, zu kategorisieren versucht (vgl. Szemeredy 2003, 

S. 221). Für das Wort Illeität benutzt Lévinas das französische “il“, also die 

dritte Person Einzahl, daher wird im Folgenden auch die Definition als „der 

Dritte“ verwendet. Die Spur des abwesenden Anderen evoziert eine Rela-

tion zu etwas, was über die Begegnung des Selben und des Anderen hin-

ausgeht. Der Andere verweist auf die Nähe des immer schon Vergangenen, 

dessen Spur er in sich trägt. In dieser Vereinigung bedeutet die Begegnung 

mit ihm Heimsuchung und Verantwortung gleichzeitig. Der Imperativ, der 

den Selben unwiderruflich in seiner Verantwortlichkeit für den Anderen 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 35 

ruft, enthält die Unendlichkeit des Anspruches und in der Repräsentanz des 

Vorübergegangenen auch die Entrücktheit des Anderen, durch die die Zer-

störung des Anderen ausgesetzt bleibt. Der Andere spricht durch sein Ant-

litz aus einer Höhe (vgl. Delholm, S. 105), seine Sprache wirkt als Unter-

weisung, die jedoch nicht Desiderat einer Subjektivität des Anderen ist, 

sondern die Ansprüche des Dritten realisiert.  

Diese Vermittlung geschieht aus einer Trennung und Höhe, aus der der 

Andere das Subjekt die eigentliche Bedeutung des Seins lehrt. Lévinas be-

schreibt, die Bedeutung des Anderen hervorhebend, das Wesen des Men-

schen als Spur, in der das vorübergegangene Leben fortdauert. Das Antlitz 

transzendiert somit die Form und kann die Unendlichkeit repräsentieren, in 

der sich der Dritte nicht enthüllt, sondern abwesend bleiben muss, um den 

Anspruch der Abwesenden zu verdeutlichen. In dieser Begegnung mit dem 

Antlitz, in der Inanspruchnahme, manifestiert sich die Erhabenheit und 

Ethik, die sich in der Idee des Unendlichen findet. Die Sprache des Antlit-

zes entstammt einem anderen, einem jenseitigen Ufer, die Unterweisung, in 

die es ruft, exemplifiziert den Anspruch des verlorenen Lebens, die als im 

Antlitz repräsentiert gedacht werden muss, die Unterweisung enthält somit 

den Verweis und spricht für die gesamte Unendlichkeit der Exteriorität, die 

sie einschließt (vgl. Delholm 2002, S. 106) . Die Dimension dieser Trans-

zendenz unterbricht die kognitiven Fähigkeiten des Subjekts. Delholm be-

schreibt diesen Prozess der Unterbrechung folgendermaßen:  

 

„Seine Unterweisung lehrt mich, mich zu vergessen und in einem gewissen Sinne zu 

sterben. Sie bringt mich zu einem Sein-für-den-Anderen: Sein jenseits meines Wis-

sens, jenseits meines Könnens ist, ein Sein-für jenseits meines Todes“. (Delholm 

2002, S. 107). 

 

Der Andere, der den Dritten im Antlitz trägt, deutet an, in seinem Sein die 

Existenz vergangenen Seins zu beinhalten, das in ihm weiterlebe. Das Sein-

für-den-Anderen führt also notwendigerweise zurück in die Unendlichkeit 

des Seins, das sich nach Beendigung der subjektiven Existenz im Antlitz 

eines Anderen als Spur, als „Leuchten der vergangenen Existenz“ wieder-

finden lässt, sie umfasst die „eigentliche Unauslöschbarkeit des Seins“ 

(SdA, S. 232). In diesem Sinne, so Lévinas,  

 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 | Der Andere als Herausforderung 

„nähere ich mich dem Unendlichen in dem Maße in dem ich mich für meinen 

Nächsten vergesse, ich vergesse nicht nur in dem ich die unverrückbare Gleichzei-

tigkeit Vorstellung durchbreche indem ich über meinen Tod hinaus existiere“ (SpA, 

S. 215).  

 

In dem Wissen um die Illeität, die sich im Antlitz zeigt, weist das Gute das 

Subjekt an, sich dem Anderen zu nähern, noch ist er sein Nächster, jedoch, 

so Lévinas:  

 

„Das Du ist noch mein Zeitgenosse aber in der Spur der Illeität tritt es mir aus der 

Tiefe der Vergangenheit entgegen, von dort aus nähert es sich mir.“ (SpA, S. 215).  

 

Die Epiphanie
2
 des Antlitzes ist es, die den Anderen der Inanspruchnahme 

durch das Subjekt enthebt und seine Exteriorität verdeutlicht. In dieser 

Gleichzeitigkeit von Nähe und Entfernung realisiert sich die messiani-

sche/ethische Dimension des Antlitzes und erfüllt den Sinn seiner Erschei-

nung. Im Antlitz präsentiert sich das Seiende, das aus einer Dimension der 

Erhabenheit, der Transzendenz kommt (vgl. TU, S. 311). Lévinas be-

schreibt das Antlitz als Bedeutung von sich aus, eine Bedeutung, die sich 

jenseits von Zeichen ereignet.  

Lévinas folgend, drückt der Andere im Antlitz seine Hoheit aus, eine 

Dimension der Erhabenheit und der Göttlichkeit (vgl.TU, S. 383), damit sei 

auch begründet, das die Epiphanie des Antlitzes ethisch sei (TU, S. 286), 

seine Epiphanie befindet sich in einem Zwischenraum von Sinnlichen zum 

Ungreifbaren. Es widersteht damit der Vereinnahmung durch das Subjekt, 

das in der Begegnung mit dem Antlitz die Begrenzung seines eigenen Be-

wusstseins erfährt, einer Unendlichkeit gegenüber, die es nicht beschreiben, 

nicht besitzen kann und von der es bereits Teil ist. Bevor es davon weiß, ist 

es eingeschlossen in das vorübergegangene Leben und damit Teil der Re-

präsentation des Unendlichen im Antlitz des Anderen als Spur. Die Exis-

tenz des Anderen zerreißt durch das Auftreten des Antlitzes die intentionale 

                                                   

2  Epiphanie betont die Transzendentalität des Antlitzes, seine Erhabenheit und das 

Sprengen der Form. Auch wenn der Begriff in der christlichen Mythologie häu-

fig mit der Erscheinung oder der Selbstoffenbarung Gottes auf Erden verbunden 

wird, so möchte ich für eine Lesart sprechen, die den transzendentalen Charakter 

des Antlitzes und seine Unkategorisierbarkeit betont.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 37 

Bewusstheit des Selben. Dieser erlebt eine Rekonstitution aus dem Undefi-

nierbaren, das in seiner Rätselhaftigkeit verbleiben muss, um die Wirkung 

seiner ethischen Verantwortlichkeit zu bewahren.  

Im Folgenden soll mittels der Sprache als Ebene des Aufrufs zur Ver-

antwortung exemplifiziert werden, wie die Dichotomie zwischen dem im-

perativischen Aufruf und der Antwort des Anderen zu verstehen ist. Ferner 

soll Lévinas’ Konzeption von Sagen und Gesagtem, mit der er sich der 

Terminologie und Theorie aus Heideggers Sein und Zeit anschließt, näherer 

Betrachtung unterzogen werden.  

 

 

2.5 DIE SPRACHE  

ALS ETHISCHES VERANTWORTUNGSMOMENT 

 

„[T]o be open to question, but also to questioning, to have to respond. Language is 

born in responsibility. One has to speak, to say I, to be in the first person, precisely 

to be me.“ (Hand, S. 82) 

 

Diese Offenheit des Infragegestelltwerdens ist es, die für Lévinas die Be-

gegnung zwischen dem Selben und dem Anderen konstituiert. Eine Begeg-

nung, die es dem Selben erst ermöglicht, zu sein.  

Lévinas enthebt selbst die Sprache einem logozentrischen Kanon und 

setzt die Beziehung, die Begegnung mit dem Anderen, als zentrale Begrün-

dung für die Verwendung der Sprache ein. Dabei nimmt der Verstand eine 

zweitrangige Bedeutung ein und folgt der Begegnung mit dem Antlitz, oh-

ne zunächst zielgerichtet vom jeweiligen Subjekt eingesetzt worden zu sein. 

(vgl. ZWU, S. 15). Das Verhältnis geht über ein kognitives Verstehen hin-

aus, die Ereignung des Anderen widerstrebt der sprachlichen Ordnung, sei-

ne Existenz ist nicht sprachlich gegeben, er bewegt sich somit jenseits der 

logozentristischen Bestimmbarkeit durch das Subjekt. (vgl. ZWU, S. 16). 

Das Verständnis des Subjekts übersteigt das begriffliche Verständnis der 

Existenz des Anderen, Lévinas fordert auf, aus diesem Grund dem Anderen 

mit Neugier und Sympathie zu begegnen, statt die Angst, ihn nicht begriff-

lich konstituieren zu können, in den Mittelpunkt des Umgangs mit ihm zu 

stellen, wie es als weltliche Praxis erscheint. Er ereignet sich jenseits des 

Begriffes, und hier wird eine Problematik der lévinasischen Überlegung 

deutlich: Der Andere erscheint als Seiender, dies ist für sich genommen je-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 | Der Andere als Herausforderung 

doch eine Klassifikation, und so untersteht die Anerkennung des Anderen 

bereits bestimmten Voraussetzungen. Im Spätwerk versucht Lévinas dieses 

Problem zu lösen und konstatiert eine Verwobenheit beider Ebenen. Das 

Verstehen des Anderen ist somit nicht der Aufnahme eines Gespräches mit 

ihm vorgelagert, zentrales Moment ist die Gleichzeitigkeit beider Prozesse. 

„Das Verstehen des Nächsten ist von seiner Anrufung nicht zu trennen“ 

(vgl. ZWU, S. 17). Den Anderen sein zu lassen, ist somit gleichbedeutend 

damit, seine Existenz als Seienden anzuerkennen.  

Trotzdem ereignet sich die Ansprache des Anderen jenseits der gültigen 

ontologischen Muster. Um diese zu spezifizieren, nutzt er das Sinnbild des 

Verstehens durch Praxis, was bedeutet, dass der Umgang mit dem Anderen 

eine Reaktion auf die unausweichliche Begegnung mit der im Antlitz reprä-

sentierte Anrufung ist, auf die das Subjekt auf sprachliche Weise (verbal 

oder non-verbal) reagieren muss. Das Antwort-geben auf das Rufen des 

Antlitzes ermöglicht es, die Sprache in einen neuen Kontext zu setzen: die 

Sprache als Geschehen für den Anderen (vgl. TH, S. 47). Die Signifikanz 

der Sprache kommt vom Anderen, erst dieser ermöglicht eine sprachliche 

Ebene durch die Begegnung mit ihm. Die Grundlage der Beziehung zwi-

schen dem Subjekt und dem Anderen beginnt somit weder mit seinem Na-

men noch mit dem Beginn des Gesprächs, sie wird vermittelt durch das 

Antlitz und folgt dem ethischen Imperativ, dem lévinasischen Diktum, „Du 

wirst keinen Mord begehen“.  

Ein wesentliches Problem, das sich für Lévinas stellt, wenn versucht 

wird, den Anderen mit gängigen Mustern sprachlicher Konstruktion fassbar 

zu machen, zeigt die Formulierung in Zwischen Uns 1995, in der es heißt, 

dass eine Benennung des Anderen auch dazu führe, sich den Anderen zu 

eigen zu machen und einen Besitzanspruch zu artikulieren, der in der 

asymmetrischen Beziehung zwischen Subjekt und Anderem allein auf der 

Seite des Anderen geäußert werden dürfe, um die Grundlage der Verant-

wortlichkeit für jenen aufzubauen. Der Andere sei folglich nur auf einer 

Ebene wirklich anzutreffen, dort, wo der Andere Mensch wird, vermittelt 

als Nächster und begegnend als Antlitz, das vor jeder Sprachlichkeit liegt 

und jedwede Kategorie sprengt. Die Sprache des Antlitzes stellt in seiner 

unartikulierten Form die vom Subjekt besessene Welt in Frage, eine Struk-

tur, zu der sich das Subjekt in seiner ersten sprachlichen Bezugnahme auf 

den Anderen zu verantworten hat. Offene Fragen dieser Relation, die vom 

Anderen an das Subjekt gestellt zu sein scheinen, verlangen nach einer 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 39 

Rechtfertigung der Beziehung und sollen Antwort auf die Frage sein, ob die 

vom Subjekt besessene Welt nicht zuvor dem Anderen gehörte.  

Diese Priorisierung des Anderen, dieses Zuerst-Seiende und ständig 

Voraus-Seiende ist es, das die Asymmetrie der Beziehung zwischen beiden 

zeigt. Die Sprache des Antlitzes ereignet sich anders als die gesprochene 

Sprache immer durch einen Abstand hindurch, der durch räumliche und 

zeitliche Getrenntheit entsteht. Die Sprache des Antlitzes kann den postu-

lierten Abstand überwinden, um so die Forderung des Anderen an das Sub-

jekt zu kommunizieren, verbleibt aber in der räumlichen und zeitlichen Ge-

trenntheit zu ihm. Die räumliche Getrenntheit zum Anderen drückt sich da-

durch aus, dass der Andere, wenn es seine Funktion als absoluter Anderer 

betrifft, stets aus einer transzendentalen Perspektive heraus agiert, diese 

darf jedoch nicht mit der physischen Ebene der Begegnung verwechselt 

werden, auf der beide der Gewalteinwirkung durch den anderen irreversibel 

ausgesetzt sind. Seine räumliche Trennung, sein Voraus- Sein (vgl. ZWU, 

S. 76/ TU, S. 312) konstituiert den Anderen als unangreifbar. Auf diese 

Weise versucht Lévinas im Kapitel Antlitz und Verantwortung in dem 

Werk Totalität und Unendlichkeit die Ausgesetztheit an das Subjekt zu mi-

nimieren, um der Marginalisierung des Anderen entgegenzuwirken. Diese 

Entrücktheit, die auch die zeitliche Ebene betrifft, in der der Andere vermit-

telt durch sein Antlitz aus einer Unendlichkeit heraus an das Subjekt appel-

liert, kann als schwacher Versuch gewertet werden, den Anderen vor der 

sprachlichen als auch vor der physischen Übergriffigkeit des Selben zu 

schützen. Die vom Selben angebotene Antwort kann dem Antlitz gegenüber 

nur inadäquater Natur sein, sie verweist lediglich auf das weltliche.  

Die Sprache des Antlitzes verweist jedoch darüber hinaus, dementspre-

chend ist die Kommunikation wie auch die Beziehung zum Anderen als 

asymmetrisch zu verstehen. Die Sprache des Antlitzes vermittelt die Di-

rektheit eines wehrlosen Ausgesetztseins dem Tod gegenüber, der beide be-

trifft. Diese Form der Ansprache ist vor jeder Sprachlichkeit und Mimik, es 

ist ein an das Subjekt gerichtetes Verlangen, ein bedeutender Befehl, dem 

ethischen Imperativ Folge zu leisten (vgl. ZWU, S. 181). Die sprachlich 

vermittelte Antwort des Subjekts auf die Begegnung mit dem Anderen er-

scheint daher strukturell als minderwertig dem Antlitz gegenüber, enthält 

jedoch eine sehr entscheidende Qualität, sie dient der Rechtfertigung vor 

dem Anderen sowie der Bestätigung des geforderten Imperativs. Durch sei-

ne sprachliche Reaktion vermittelt das Subjekt, dass es bereit ist, die nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 | Der Andere als Herausforderung 

gewählte und unbedingte Verantwortung für den Anderen zu übernehmen, 

und setzt dies als Beginn einer ethischen Relation. Für Lévinas ist die Spra-

che des Antlitzes auf der heideggerschen Ebene des Sagens zu verhandeln, 

die auf die Begegnung mit dem Antlitz angebotene Handlung erfüllt an die-

ser Stelle den Bereich des Gesagten und erhält damit weniger Bedeutung 

als die ihr vorgängige. Um die Thematik im Hinblick auf diese Differenzie-

rung zu verstärken, möchte ich an dieser Stelle Lévinas’ Unterscheidung 

kurz skizzieren. Das Antlitz des Anderen enthält eine zuvor beschriebene 

Transzendenz, die sich sowohl der begrifflichen als auch der physischen 

Festlegung entzieht. Dem Antlitz ein Gesicht oder einen Begriff zu geben, 

schädigt den Anderen, der, um seine ethische Forderung realisieren zu kön-

nen, jenseits der Intentionalität und damit des bewussten Zugriffs und der 

Definition befindlich sein muss „which reaches back past my self-

conciousness“ (Hand 2005, S. 82). Diese Haltung ist zentral, denn sobald 

der Andere zum Inhalt einer begrifflichen Bestimmbarkeit wird, wird er 

zum Objekt des Bewusstseins und verliert damit die Möglichkeit, das Sein 

des Selben in Frage zu stellen und zur Verantwortung zu rufen. Lévinas 

formuliert, dass erst durch ein nicht intentionales Bewusstsein ein Zugang 

zum Anderen auf der Basis ethischer Vermittlung entstehen könne. Diese 

Ebene, die sich im Antlitz artikuliert, ist das Sagen
3
. Die Alterität des An-

deren, als präsent im Antlitz gedacht, unterbricht das Gesagte und stellt das 

Sagen in den Fokus der Auseinandersetzung. In der Auseinandersetzung 

mit dem Anderen ist im Hinblick auf Lévinas’ Sprachanalyse die zentrale 

These, dass der Andere durch die Anwesenheit seines Antlitzes die Gren-

zen der Sprache tradiere. Er kann und darf nicht in eine sprachliche Form 

gebracht werden, denn eine sprachliche Einfassung würde bedeuten, den 

                                                   

3  Lévinas, der sich als Schüler Heideggers mit diesem über die ontologischen 

Ebenen seines Werkes verbunden sah, wandte sich jedoch im Laufe seines Wer-

kes vom „Denken eines Seins ab, in dem das Zwischenmenschliche, die Ethik, 

die Begegnung von Mensch zu Mensch keine Rolle spielen“ (Staudigl 2005, S. 

14). Seine Kritik an Heideggers Rolle im Nationalsozialismus bei gleichzeitiger 

Bewunderung seines philosophischen Werkes findet sich an unterschiedlichen 

Stellen wieder, zentral jedoch im Werk Zwischen uns: „Heidegger ist für mich 

einer der größten Philosophen des Jahrhunderts [...] doch das macht mir zu 

schaffen, denn ich kann niemals vergessen was er 1933 darstellte“ (ZWU, S. 

147).  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 41 

Anderen einer Kategorie zuzuordnen und damit das Unterfangen jener Hilf-

losigkeit zu begehen, das versucht, das Unvergleichbare einer Vergleich-

barkeit zu unterziehen, die im selben Moment ihre Bedeutung auflöst.  

Fest steht, der Andere befindet sich jenseits der artikulierten Sprache, 

die nicht auf ihn zutreffen, nicht auf seine Existenz angewendet werden 

kann, ohne den ethischen Kontext aufzulösen. In ihm offenbart sich das Sa-

gen selbst und spricht unvermittelt durch sein Antlitz, indem es den zentra-

len Imperativ „Du wirst keinen Mord begehen“ formuliert. Welche Folgen 

eine Kategorisierung und damit eine Festlegung des Anderen auf soziale 

und politische Prozesse haben kann, wird maßgeblich im dritten und vierten 

Teil den Fokus dieser Arbeit bilden und damit auf die Gewalt am Anderen 

hinweisen, die die Anwendbarkeit der lévinasischen Ethik in Frage stellt.  

Im nächsten Abschnitt wird die Usurpation als eine Praktik verhandelt, 

die ähnlich der begrifflichen Festlegung des Anderen von der Gewaltsam-

keit des Subjekts ausgeht und die Frage aufwirft, wie der Andere im Zuge 

einer lévinasischen Auslegung seinen Platz in der Welt zurückerhalten 

kann.  

 

 

2.6 USURPATION UND VERANTWORTUNG 

 

Anschließend an Lévinas’ Konzeption des Rufes zur Verantwortung gestal-

tet sich in der vom Selben angebotenen Antwort ein weiterer wichtiger Pro-

zess: „One has to respond to one‘s right to be“ (Hand 2005, S. 82), dies ge-

schieht nach Lévinas nicht auf Grundlage eines Gesetzes, sondern aus der 

Sorge um den Anderen, da das Sein des Selben von seinem Beginn an den 

Lebensraum des Anderen ursupiert und ihn damit heimatlos macht.  

 

„My being-in-the-world or my ‚place in the sun‘, my being at home, have these not 

also been ursupation of places belonging to the other man whom I have already op-

pressed or starved, or driven out into the third world; are they not acts of repulsing, 

excluding, exiling, stripping, killing?“ (Ebd.)  

 

Mit dieser Fragestellung eröffnet Lévinas ein Feld, das die Seinsberechti-

gung des Selben in eine direkte Relation zur Verantwortlichkeit für den 

Anderen stellt. Mit dem Da des Daseins, wie Lévinas es im Anschluss an 

die heideggersche Terminologie fasst, wird der Andere seines Platzes in der 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 | Der Andere als Herausforderung 

Welt enteignet. Diese egozentrierte Okkupation des Ortes, des pascalschen 

‚Platzes an der Sonne‘ „marks the beginnung of the ursupation of the whole 

earth“ (ebd.). Lévinas fasst das Dasein des Selben als notwendige Vertrei-

bung und schlussendlich als Verantwortung für den Tod des Anderen auf. 

Aus dieser Usurpation durch die Existenz des Selben erwächst eine Ver-

antwortung, der sich der Selbe nicht entziehen kann. An dieser Stelle wird 

die Unausweichlichkeit dieser Verantwortung verdeutlicht, die das Sein des 

Selben von Beginn an begleitet. Damit wird darüber hinaus die Unvertret-

barkeit des Selben für den Anderen deutlich, die in späteren Abschnitten 

dieser Arbeit verhandelt werden wird. In der Praktik der Usurpation wird 

das Recht auf das Dasein des Selbst zugunsten des Dasein des Anderen be-

schnitten, so lässt sich an dieser Stelle auch zeigen, warum Lévinas konsta-

tiert, die Existenz des Anderen sei dem Selben vorgängig, nur so kann es zu 

einer Usurpation des Platzes des Anderen kommen, indem dieser zuvor die-

sen Platz eingenommen hat. Damit bedeutet die Übernahme der Verantwor-

tung einen Austritt aus dem intentionalen Lebensfokus des Selben.  

Es selbst erhält seine Daseinsberechtigung erst im Sein-für-den-

Anderen, was an späterer Stelle für Lévinas zum zentralen Punkt der Aus-

einandersetzung mit der Verantwortungsethik werden wird.  

Die Forderung, die auf den Selben trifft, ist es, einen Platz für die eige-

ne Existenz zu schaffen, die den Ort des Anderen nicht usurpiert, sondern 

diesen mit ihm teilt. Dazu ist die Anerkennung des Anderen wie sie in spä-

teren Kapiteln verhandelt wird zentral, um zu der Frage einer Verhandlung 

zwischen dem Selben und dem Anderen bezüglich des Lebensplatzes zu ge-

langen. Mögliche Formen einer Reokkupation des Platzes finden sich in der 

Option der Versammlung.  

In der Praxis der Versammlung, wie auch in späteren Kapiteln zur Plu-

ralität des Anspruchs des Anderen weiter ausgeführt, artikuliert sich der 

Anspruch des Anderen auf einen bestimmten Lebensraum, der ihm zuvor 

durch die Inbesitznahme des Selben abgesprochen wurde. In der Versamm-

lung der Anderen, realisiert sich eine Sichtbarkeit des Antlitzes, in welcher 

eine Relation zwischen dem Selben und dem Dritten aufgedeckt und damit 

eine politische Handlungsebene eröffnet wird, die in dieser Form die Be-

rechtigung des einzelnen Anderen auf seinen „Platz an der Sonne“ formu-

lieren kann. Lévinas klärt die Reokkupation des Platzes durch die Antwort 

auf die gerufene Verantwortlichkeit, der der Selbe in seiner Begegnung mit 

dem Anderen gegenübertritt.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 43 

„Ich nehme nicht länger meinen eigenen Platz ein. Ich habe dem Anderen meinen 

Platz abgetreten, aber, was noch wichtiger ist, oder Andere hat meinen Platz einge-

nommen, ihn usurpiert und mich zur Geisel genommen. Etwas ‚anderes‘ drängt sich 

,an meine Stelle‘ und ich kann meinen Platz nur noch als den bereits durch den An-

deren besetzten Platz begreifen. Der Andere ist nicht ,dort‘, jenseits von mir, er 

konstituiert mich von Grund auf.“ (Butler, 2013, S. 76)  

 

Diese Verhandlung über den Platz an der Sonne, die bei Lévinas und auch 

bei Derrida zu einer erneuten Usurpation (diesmal durch den Anderen 

führt) führt, stellt sich in Lévinas’ Theorie als eine Form der ethischen 

Usurpation da, in der der Selbe die Verantwortung übernimmt, die seine 

Existenzgrundlage darstellt. Butler stellt diese Struktur der Re-Usurpation 

in den politischen Kontext und beschreibt den Prozess der „Besetzung“ des 

Platzes durch den Anderen wie folgt: Im Kontext der Verantwortung  

 

„erfahren wir dass das Dasein an gleich welchem Ort immer schon bedeutet, durch 

die anderen, die an diesem Ort sind, unterbrochen und definiert zu sein. Das ist der 

Akt der Substitution – den Lévinas manchmal auch als Usurpation bezeichnet – aber 

ein Akt, der die Verantwortung gegenüber dem Anderen begründet.“ (Ebd., S. 77)  

 

An dieser Stelle lässt sich auf die politische Auseinandersetzung mit der 

Usurpation in den weiterführenden Abschnitten verweisen, die sowohl das 

politische Verhältnis als auch die Möglichkeit der Re-Usurpation als auch 

die Dimension von der Heimatlosigkeit des Anderen genauer in den Blick 

nehmen. Im folgenden Abschnitt soll die Bedeutung des Anderen für den 

gesellschaftlichen Prozess der Zeugenschaft verhandelt werden, der eine 

weitere Dimension aufzeigt, in der der Selbe an seinen mitseienden Ande-

ren konstitutiv gebunden ist.  

 

 

2.7 ZEUGENSCHAFT UND DER ANDERE 

 

Lévinas appelliert an eine Nähe zum Anderen, die sich aus dem Gefüge der 

Objektivierung des Anderen und des Selben herauslöst. Weder ich bin Ob-

jekt des Anderen, noch ist er mein Objekt. Lévinas bezieht sich auf die 

Lehre Heideggers, wenn er den Anderen als Dasein denkt, diese ontologi-

sche Auffassung lässt den Anderen als realiter erfahrbar gelten und eröffnet 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 | Der Andere als Herausforderung 

die Möglichkeit, dass dieser Andere in die konkrete Ebene der Erscheinung 

eintritt. In dieser Sphäre begegnet er dem Subjekt, von Lévinas der Selbe 

genannt. Dieser ist seiner Natur nach vorhanden und gliedert sich in den 

Verweisungszusammenhang mit dem Anderen ab dem Moment der Begeg-

nung ein. Wie bei Sartre ist diese Begegnung keinesfalls willkürlich. Ab 

dem Moment, in dem der Andere in die Erscheinungswirklichkeit eintritt, 

hat der Selbe keine Möglichkeit mehr, sich seiner Einflussnahme zu entzie-

hen. Der Einfluss, den der Andere auf den Selben hat, ist nach Lévinas 

kaum zu ermessen, es handelt sich um eine absolute Seinsverpflichtung, das 

absolute Sein für den Anderen. In seinem Werk Totalität und Unendlichkeit 

fasst Lévinas diesen Gedanken als etwas für seine Philosophie Entschei-

dendes auf. Der Andere ist nach Lévinas eine Verunsicherung für das Den-

ken des Selben, alle zuvor festgelegten Termini und Glaubenssätze fallen 

angesichts des Anderen wie ein Kartenhaus ineinander. Da der Andere kei-

ner Theorie angehört und daher mit den Mitteln des theoretischen Diskurses 

als ungreifbar gilt, verändert sich mit seinem Eintritt die Bedeutung der 

Theorie. In den Vordergrund tritt nun das ethische Element. Der Andere 

begegnet dem Selben als der unendlich Andere. Das Konstrukt der Unend-

lichkeit, das Lévinas den Schriften von Descartes entlehnt, verweist auf 

eine Form der Unbedingtheit. Es kann aber auch verbunden werden mit Lé-

vinas’ Überzeugung, „der Andere sei nie an einem Ort mit mir“ (TU, S. 

63), er lebe niemals in derselben Zeit und bleibe dem Selben stets entrückt. 

In der Unendlichkeit des Anderen liegt auch seine Unverletzbarkeit, und 

darin erschließt sich das ihm inhärente ethische Potenzial. Der Andere ist 

mir nicht nur vorweg geeilt, er ist im Moment der Begegnung unmittelbar 

präsent in seiner leiblichen Existenz, doch wie ist nun zu umzugehen mit 

dieser Unverletzlichkeit, wenn wir wissen, dass wir einander permanent 

physisch ausgesetzt sind? Lévinas folgend formuliert der Andere ab dem 

Moment der Begegnung einen „stummen“ ethischen Imperativ. Dieser fin-

det sich nicht in seinen Worten oder Taten, sondern in seinem Antlitz wie-

der. Das Antlitz ist nach Lévinas die Schnittstelle der alteritären Ethik, die 

Formulierung, „du wirst nicht töten“, die im Antlitz liegt, ist nicht als Bitte 

zu verstehen, sie ist ein Befehl. Das ganze Gesicht spricht, es steht für sich. 

Das Gesicht ist das erste Intelligible, das erste, was der Selbe vom Anderen 

versteht. Die Unendlichkeit des Anderen liegt in dessen Gesicht begründet.  

 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 45 

„Das Gesicht ist Spur, sofern es etwas besagt, ohne etwas zu sagen, sofern es wider-

steht, indem es dem Widerstand den Boden entzieht, und sofern es eine Verantwor-

tung für den Anderen hervorruft, die man nicht gewählt, für die man sich nicht ent-

schieden hat.“ (ZWU, S. 45)  

 

Lévinas formuliert an dieser Stelle, dass, ähnlich der sartreschen Konzep-

tion, eine Abkehr ab diesem Moment nicht mehr möglich ist. Der Andere 

ruft den Selben in die Verantwortung eines reinen „für den Anderen sein“, 

die keinen Widerstand duldet, damit bricht Lévinas mit der Herrschaft des 

Selben, die seiner Auffassung nach als Grundlage des Leidens auf der Welt 

betrachtet werden kann. Die Versklavung des Anderen hat sich aufgelöst, 

der Andere ist nun Mittelpunkt und der Selbe durch sein Rufverstehen (Be-

greifen des imperativischen Anspruchs) an den Anderen irreversibel ge-

bunden, in dem dessen Präsenz ihn in die absolute Passivität ruft. Dieses 

kategoriale Sein-für- den- Anderen liegt im Anspruch des Antlitz begrün-

det. Die Formulierung „Du sollst nicht töten“ ist als Beginn einer Inan-

spruchnahme zu verstehen, die keinerlei Grenzen zu haben scheint.  

Lévinas erfüllt hier also seinen ethischen Anspruch, indem er das Ant-

litz als ethische Hürde der Gewalteinwirkung in den Weg stellt und es dem 

Anderen erlaubt, sich erneut der Inanspruchnahme durch den Selben zu 

entziehen. Das Antlitz ist es, was den Eingriff in das Leben des Anderen 

heraufbeschwört und ihn im selben Augenblick aussetzt. Er schreibt in 

Ethik und Unendliches:  

 

„Das Antlitz ist exponiert, bedroht, als würde es zum Akt der Gewalt einladen. Zu-

gleich ist das Antlitz aber das was uns verbietet zu töten.“ (EU, S. 65) 

 

Das Paradoxon des Antlitzes ist es, dass es das „Töten Wollen“ und die 

„Unverletzbarkeit“ des Antlitzes gegenüberstellt. Durch den ethischen An-

spruch, den der Andere in seinem Antlitz vermittelt, haben wir keinen Zu-

griff auf ihn.  

Ab dem Moment, in dem unser „Sein für den Anderen“, der uns stets 

fremd, entrückt und unangreifbar erscheint, begonnen hat, bekommt unsere 

Subjektivität einen neuen Seinsgrund. Wir sind nicht mehr aus uns selbst 

heraus, wir sind, weil der Andere ist.  

Aus diesem Kontext erfahren wir unsere Bedürftigkeit, wir bedürfen 

des Anderen, um unsere Existenz zu rechtfertigen. Abgesehen von der Tat-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 | Der Andere als Herausforderung 

sache, dass unser Sein nun dem Anderen unterstellt ist, erfüllt dieser wich-

tige Funktionen für uns, etwa die zeitliche Komponente. Der Selbe ist stets 

nur in der Lage, sein Sein in der Retrospektive oder in einer zukünftigen 

Zeit zu imaginieren.  

In dem Moment, in dem wir von „jetzt“ sprechen, ist der Moment be-

reits vergangen, und unsere Worte hallen in die Zukunft, besprechen jedoch 

etwas Vergangenes. In dem Moment, wo wir jetzt denken, ist jetzt zwar ge-

geben, doch können wir uns nie in diesem Moment begreifen, unser Dasein 

im Jetzt niemals überprüfen, an dieser Stelle benötigen wir das Von-

Angesicht-zu-Angesicht-Sein mit dem Anderen. Dieser ermöglicht uns 

durch seine Präsenz, durch seine Ansprache von unserer eigenen Existenz, 

in einem Jetzt-Moment sprechen zu können. Darüber hinaus ist der Andere 

bedeutsam als Zeuge des Lebens des Selben. Der Andere wird Zeuge der 

Geschichte des Selben. Das bedeutet, der Andere sortiert die Erlebnisse, die 

er mit dem Selben gesammelt hat und spinnt eine Form des „roten Fadens“ 

durch die Geschichte des Selben
4
. Der Selbe bedarf des roten Fadens, um 

sich innerhalb seiner Lebensgeschichte ein Bild zu machen von einem zeit-

lichen Ablauf, den er durch seine Befangenheit nur anteilig mitverfolgen 

kann. Die Objektivität, die der Andere durch seine „Lesung“ der Geschich-

te vermittelt, ist für das eigene Verständnis von Lebensentscheidungen für 

den Selben unersetzbar.  

Neben den Aspekten der zeitlichen Bezeugung des konkreten Daseins 

des Selben und der Bezeugung seiner Handlungen kommt ein letzter wich-

tiger Aspekt hinzu, der der Stellvertreterschaft. Lévinas schreibt in Jenseits 

von Sein oder anders als Sein geschieht: „Wir begegnen dem Tod im Ange-

sicht des Anderen.“ (JS, S. 123) 

Dieses bedeutet, dass im Anderen eine Form von Stellvertreterschaft 

gegeben ist. Wir selbst können uns über das Faktum unserer Unendlichkeit 

mit Zerstreuungen und anderen Dingen hinwegtäuschen, doch sobald der 

Andere Teil unserer Erkenntniswelt wird, ist es unmöglich, der Evidenz der 

Sterblichkeit und der Verletzbarkeit zu begegnen, der wir Angesicht zu 

Angesicht gegenüberstehen. Der Andere wirkt als Mahnung und als Erinne-

                                                   

4  Dieses Moment der Erzählung der eigenen Lebensgeschichte wird in unter-

schiedlichen psychologischen Praktiken als Therapiekonstrukt verwendet, nicht 

zuletzt in der Psychoanalyse, auf die die Theorie von Emmanuel Lévinas einen 

entscheidenden Einfluss hatte.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 47 

rung an das, was wir zu verdrängen versuchen, all das begegnet uns in sei-

ner Anwesenheit. Im Leben des Anderen erfahren wir unser eigenes Leben, 

im Sterben des Anderen sehen wir unser eigenes Sterben. Seine Verletzbar-

keit, die aus seinem Antlitz spricht, rekurriert stillschweigend auf unsere 

eigene Verletzbarkeit. Daher schade ich mir selbst, wenn ich den Anderen 

angreife, da er qua Lévinas meine Seinsgrundlage ist. Ohne meine Verant-

wortung, in der ich an ihn gebunden bin, kann ich nicht existieren. Ich bin 

qua ihm, nach Lévinas ist er aber nicht qua mir. Der Andere ist über seine 

Anwesenheit hinaus stets Repräsentant des Dritten
5
 (der Anderen, anderen 

(Kant = Menschheit) aber auch Gottes). Meine Verpflichtungen, die ich als 

der Selbe dem Anderen gegenüber zu erbringen habe, sind nicht aus unserer 

singulären Begegnung entstanden. Vielmehr liegen sie zeitlich weit vor 

dem Anderen und weit vor mir.  

An dieser Stelle lässt sich fragen, ob eine Theorie die Ethik auf einer 

grundsätzlichen Asymmetrie zwischen dem Selben und dem Anderen be-

gründet, die Charakteristika einer ethischen Utopie erfüllt oder inwiefern 

soziale Anwendungsmomente deutlich werden können. 

 

 

2.8 LÉVINAS = ETHISCHE UTOPIE? 

 

Bezüglich der subjektkonstitutiven Bedeutung, die die Existenz des Ande-

ren für den Selben beinhaltet, lässt sich die Frage nach der Zeugenschaft als 

notwendig für den Diskurs um die Frage der Alterität betrachten. Der An-

dere wird primär im Zuge der Bezeugung der Existenz des Selben benötigt. 

Da dem Subjekt nicht viele Möglichkeiten der Selbstreflexion offenstehen, 

wie sie für die Erkenntnis eines Daseins im Jetzt gebraucht werden, appel-

liert das Subjekt an den Anderen, um diese Unfähigkeit auszugleichen. Der 

Andere wird notwendig, wenn sich das Subjekt seiner eigenen Unzuläng-

lichkeit und Begrenztheit bewusst wird. Der Andere eröffnet dem Selben 

                                                   

5  In der Figur des Dritten sind hier weitere, nicht direkt präsente Andere, aber 

auch die Form einer kantischen Idee der Menschheit zu erkennen. In einer jü-

disch-theologischen Lesart lässt sich in der Figur des Dritten auch eine Reprä-

sentanz Gottes erkennen. Daher wird der Begriff des Dritten in unterschiedli-

chen Formen rezipiert und in interdisziplinären Kontexten differenziert verwen-

det.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 | Der Andere als Herausforderung 

die Erfahrung seiner Begrenztheit und wirkt selbst als Grenze, als Entrück-

ter, als Vorausgeeilter. Darüber hinaus wirkt seine Anwesenheit als Zeuge 

der Geschichtlichkeit des Selben. Das narrative Moment der Verbindung 

zwischen dem Selben und dem Anderen schafft die Grundlage für die Be-

zeugung der Handlungen des Selben durch den Anderen. Diese Struktur ist 

für die Erfahrung der Kontinuität des eigenen Lebens für den Selben unver-

zichtbar. Die Bezeugung sowie die Nachverfolgung von Handlungssträngen 

helfen dem Selben, seine Handlungen reflexiv durch die Narration des An-

deren aufzunehmen und in den eigenen Lebenskontext einzubetten. Eine 

Form von Objektivität, die der Andere allein auf der Basis seiner Entrückt-

heit und örtlichen Trennung anbieten kann. In der angebotenen Narration 

verbindet er Aspekte des gehörten sprachlichen Ausdrucks mit Facetten der 

Gestik und Mimik, er ordnet das Beobachtete und Gehörte und bietet in der 

Erzählung einen fremden Blickwinkel an, der jedoch auch von der Konsti-

tution des Anderen geprägt ist, daher ist die Frage der Wertfreiheit in die-

sem Kontext nur schwerlich zu definieren.  

Die Narration, die ein wichtiges Element der inter-subjektiven Bezie-

hung darstellt, bildet die Grundlage für die Vorstellung der Stellvertretung, 

die den Übergang zum Gedanken der Zeugenschaft ermöglicht. Zeugen-

schaft soll in erster Linie nicht im Zusammenhang mit der Beobachtung 

einer Straftat gedacht werden. Zunächst geht es um die Beobachtung alltäg-

licher Handlungen und Entwicklungen, über die der Andere in Form der 

zuvor antizipierten Narration „Zeugnis ablegt“. Den Selben zu beobachten 

und aus dessen Handlungen Schlüsse zu entwickeln und Handlungsmuster 

nachzuzeichnen, ist Grundlage der narrativen Verbindung. Die Kontinuität, 

die sich im Leben des Selben erkennen lässt, korreliert nur durch den zeitli-

chen Verlauf mit dem Leben des Anderen, in ihrer inhaltlichen Ausprägung 

sind diese vollständig voneinander getrennt. Die Rezeption einer externen 

Entwicklung unterstreicht die Bedeutung der inhaltlichen und örtlichen Ge-

trenntheit beider Subjekte. Diese Form der Rezeption der Geschehnisse 

kann nur aus der, lévinasisch gesprochen, absoluten Exteriorität angeboten 

werden, eine abstrakte Vorstellung, die von aufgrund einer physischen Re-

zeptionsbegrenztheit niemals vollständig gewährleistet werden kann. Der 

Andere kann kein wertfreies Urteil über die Handlung des Anderen schaf-

fen, das gerade bei der Bezeugung von Straftaten das Zeugnis nachhaltig 

beeinflussen muss. Seine Aufgabe gleicht einer Wach-Instanz, er überwacht 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 49 

und ordnet die Handlungen des Selben und wirkt als ethische Kontrollins-

tanz.  

Dieser Aspekt wird besonders wichtig hinsichtlich Lévinas’ Betrach-

tung der Stellvertretung und Auserwähltheit der dyadischen Beziehung, die 

letztlich den Charakter der Verantwortlichkeit bildet.  

 

 

2.9 STELLVERTRETUNG UND VERANTWORTUNG 

 

Die Auserwählung des Anderen besteht nicht darin, von ihm Privilegien 

und Aufgaben zu erhalten, vielmehr geschieht in Folge der Auserwählung 

die tatsächliche Übergabe der Verantwortung an das in der Passivität be-

findliche Subjekt, das sich dem Anderen anbietet. Diese Erwählung mar-

kiert eine Machtverschiebung, es ist keine Aufgabe, die das Subjekt über-

nehmen kann und keine, die es abzulehnen im Stande wäre. Dieser Prozess 

verändert die Struktur des Subjekts, es wird „vorgeladen durch die Maßlo-

sigkeit des Anderen“, diese Form des Erwähltseins bedeutet eine „vor-

ursprüngliche Identität [...] ausgesetzt der Vorladung des Anderen“ (JS, S. 

318). Ausgesetztheit bestimmt durch die Vorladung des Anderen, der das 

Subjekt nur entsprechen kann. Die Erwählung ruft das Subjekt in die Passi-

vität, die das Verhältnis zwischen Subjekt und Anderem bei Lévinas maß-

geblich kennzeichnet. Erwählung bedeutet die „Einsetzung des Nicht-

Austauschbaren“, dies verweist darauf, dass dieser eine Andere als un-

ersetzbar für das Subjekt gelten muss und die Bedeutung, die der Andere 

für das Subjekt hat, in dieser Mikro-Relation der Begegnung ihren Anfang 

nimmt und sich von dort auf seine gesellschaftliche Konsequenz in der Fi-

gur des Dritten weiterentwickelt. Das Subjekt kann nur aus dem Motiv der 

Trennung den Anderen ersetzen oder für ihn eintreten, dies verweist auf die 

örtliche Getrenntheit beider. Die Stellvertretung, für die der Andere das 

Subjekt erwählt hat, bedeutet eine absolute Passivität des Subjekts, „eine 

Passivität, die passiver ist als jede Passivität: Passivität einer Art Kind-

schaft: aber vorgängige und vor-logische Unterwerfung“ (HaM, S.76). Die 

unabweisbare Verantwortung richtet sich daher eindimensional von mir auf 

den Anderen (vgl. JS, S. 303).  

Die Stellvertretung realisiert sich als Für-den-Anderen-sein, im Motiv 

des dés-intér-essement. Diese unbedingte Verpflichtung, die sich im Sein-

für- den- Anderen realisiert, verändert und erschafft die „Grundlage des 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 | Der Andere als Herausforderung 

Seins“ (JS, S. 299). Es ist die Einzigartigkeit des Subjekts, die es für den 

Anderen unersetzbar macht, seine Individualität, seine Vereinnahmung 

durch diesen besonderen Anderen verdeutlicht ihre Gebundenheit an das 

Sein der Anderen und vermittelt in Folge die Bedeutung der Relation zur 

Individualität, die Kennzeichen der Menschheit und ihr schätzenswertestes 

Element ist. Entgegen der abendländischen Philosophiegenese gilt für Le-

vinas Verantwortung als „vorursprüngliche Empfänglichkeit“ (Krause 

2012, S. 56), nicht als eine Form intersubjektiver Übereinkunft. Diese Form 

der Verantwortung, der nicht widersprochen werden kann, kennzeichnet 

das Verhältnis zum Anderen, was zunächst als ein Verhältnis absoluter Pas-

sivität des Subjekts gedacht werden muss und eine Stellvertretung fordert, 

die in ihrer Konsequenz an Geiselhaft erinnert, kann nur durch den Eintritt 

des Dritten eine Grenze gesetzt werden. In der Einbeziehung des Dritten 

entsteht „die Ordnung der Gerechtigkeit die meine Stellvertretung und da-

mit meine unendliche Verantwortung für den Anderen mäßigt“ (JS, S. 345).  

Diese Verantwortung in ihrer Unendlichkeit und ihrer Begrenzung 

durch den Dritten ist es, was die Subjektivität erst ermöglicht, so formuliert 

Lévinas in Ethik und Unendliches: „Ich bin dem Anderen gegenüber 

unterworfen und vor allem in diesem Sinne bin ich Subjekt (sujét)“ (EU, S. 

75). Subjektivität wird als Stellvertretung verstanden, sowohl im Begrenz-

ten (dem Anderen gegenüber) als auch im Unendlichen (dem Dritten 

gegenüber), damit liegt die eigentliche Subjektivität in der unausweichli-

chen Verantwortungsübernahme für das Sein des Anderen (vgl. JS, S. 46). 

Ich sein, bedeutet für Lévinas, privilegiert zu sein durch die Erwählung des 

Anderen, Ich sagen, bedeutet, bewusst die aufgetragene Verantwortung in 

der gebotenen Passivität zu übernehmen, eine Aufgabe, in der ihn niemand 

ersetzen kann (vgl. TU, S. 381).  

Die Stellvertreterschaft bezieht sich jedoch auch auf die Funktion des 

Anderen, so kann der Andere Stellvertreter meiner Handlungen sein und 

letztlich auch Stellvertreter im Tode.  

Durch die Begegnung mit dem Anderen, die Gewahrwerdung seiner im 

Antlitz und die Übernahme der Verantwortung für ihn tritt der Andere trotz 

seiner logischen Entrücktheit in eine physische Gemeinschaft mit dem Sub-

jekt ein, die durch die Einhaltung des ethischen Imperatives „Du wirst nicht 

töten“ gekennzeichnet ist. Die asymmetrische Beziehung beruht auf der 

Einwilligung der Einhaltung des ethischen Imperativs. Entgegen dem Mo-

tiv ihrer Getrenntheit können beide Figuren wichtige Funktionen füreinan-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 51 

der übernehmen. So zum Beispiel ist eine zeitliche Erfahrung der eigenen 

Existenz erst mit der Reaktion auf das Antlitz des Anderen möglich. Im 

Werk Die Zeit und der Andere im Jahre 2003 beschreibt Lévinas diese 

temporale Abhängigkeit und gleichzeitige Entrücktheit wie folgt:  

 

„Das Verhältnis zur Zukunft, die Anwesenheit der Zukunft in der Gegenwart scheint 

sich allerdings zu vollziehen in der Situation des von Angesicht zu Angesicht mit 

dem Anderen. Der Andere ist die Bedingung der Zeitlichkeit im menschlichen We-

sen.“ (ZA, S. 51) 

 

Dieses Zeitlichkeit als ursächlich im Anderen verortend, definiert Levinas 

die Zukunft durch den Anderen, nicht den Anderen durch die Zukunft. Dies 

bedeutet, in Form der subjektkonstituierenden Funktion der Verantwor-

tungsübernahme für den Anderen kommt es zu einem Verhältnis von der 

eigenen Zeitlichkeit und in dieser Form von der eigenen Zukunft. Spre-

chend über den Aspekt der Zukunft, ist auch die Zukunft in Form einer na-

henden Endlichkeit des Lebens an der Begegnung mit dem Anderen zu er-

fahren: 

„Der Tod ist die Unmöglichkeit einen Entwurf zu haben“ (ZA, S. 47), 

in der Begegnung mit dem Anderen kann das Subjekt sich mit der Endlich-

keit seines Lebens auseinandersetzen, da es den Tod des Anderen fürchtet, 

da dessen Existenz unmittelbar durch die Verantwortung an die seine ge-

knüpft ist. Durch diese Verbindung erscheint die Möglichkeit des Todes 

des Anderen wie die Negation der eigenen Existenz, die in dieser Form ge-

fürchtet wird. Das Bewusstsein der eigenen Endlichkeit rückt in den Vor-

dergrund, denn die Furcht vor dem Tod des Anderen ist für Lévinas gleich-

bedeutend mit der Furcht vor dem eigenen Tod. In dieser Auseinanderset-

zung mit dem Nahen des eigenen Todes zeigt sich für Lévinas allerdings 

noch eine wichtige Bezugnahme auf die Unendlichkeit jener Alterität. Im 

Nahen des Todes eröffnet sich die Beziehung zum absolut Anderen, der als 

Gott benannt wird und „dessen Existenz aus Andersheit gebildet ist“ (ZA, 

S. 47). Auch eine Aufgabe, die sich auf die zeitliche Ebene der Vergangen-

heit bezieht, ist bei Lévinas bereits angedeutet und wird später von Judith 

Butler erweitert: der Andere als moralische Prüfinstanz der Rechtfertigung 

für vollzogene Handlung. Ähnlich der Konzeption von Sartre wird das Sub-

jekt durch die Existenz des Anderen gezwungen (Sartre, S. 405), vor dem 

Anderen (als Zeugen) für seine Handlungen und sein Verhalten Rechen-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 | Der Andere als Herausforderung 

schaft abzulegen, dieser Aspekt wurde in Abschnitt 2.7 „Zeugenschaft und 

der Andere“ bereits genauerer Betrachtung unterzogen.  

Die aus dem Moment der Stellvertretung erwachsene ethische Verant-

wortung für den Anderen soll im nachfolgenden Abschnitt einer differen-

zierten Betrachtung unterzogen werden.  

 

 

2.10 ETHISCHE VERANTWORTUNG 

 

„Indem der Andere die Freiheit zur Verantwortung ruft, setzt er sie ein und rechtfer-

tigt sie.“ (TU, S. 282) 

 

Das Einsetzen der Verantwortung durch den Anderen ruft das Subjekt, das 

Unterworfene, in das Sein für den Anderen, diese Form der unendlichen 

Passivität zeichnet sich durch zwei Momente aus, das Moment der Antwort 

auf die Anrufung und die Begrenzung der unendlichen Verantwortlichkeit, 

ohne diese ihres subjektkonstituierenden Motivs zu berauben. In der Be-

gegnung, in welcher das Subjekt vom Anderen in die Passivität des Sein-

für-den-Anderen durch das intelligible Antlitz gerufen wird, erhält das Sub-

jekt durch die Übernahme der unausweichlichen Verantwortung die Aufga-

be, die sein Leben bestimmt. Die Verantwortlichkeit, in die das Subjekt ge-

rufen wird, erschafft eine Form heteronomer Autonomie, so, wie das Sub-

jekt nicht frei ist in seiner Entscheidung für den Anderen, so ist die Aus-

übung des Seins für diesen gestaltbar sowie die Form der ethischen Bezie-

hung zum Anderen. Die Vorstellung der Erwähltheit des Subjekts soll vor 

allem auch seine Individualität einschließen und darauf verweisen, dass ge-

nau dieses Subjekt nicht wahllos gewählt wurde, sondern mit seinen Eigen-

schaften und Motiven bewusst vom Anderen als Stellvertreter für die Auf-

gabe seiner Stellvertretung ausgesucht wurde. Die Ethik ist verwurzelt in 

der Verantwortung für den Anderen.  

Die Subjektivität ist somit durch den Anderen durch die zugewiesenen 

Aufgaben bereits gesetzt. Die Begegnung mit dem Anderen, die über die 

Anrufung des Antlitzes hinaus in eine physische Ebene übergeht, das heißt, 

der Andere geht mich nicht allein auf einer transzendentalen Ebene an, er 

ist auch physisch präsent, indem das Subjekt über die psychische Ebene hi-

naus der Macht des Anderen auch in physischer Weise ausgesetzt ist. Der 

Andere gilt somit als „most necessary guardian for my own life“ (OT, S. 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 53 

121). „He is speaking and approaching me with his hands“ und wirkt damit 

als „reminder of the borders of my body“ (ebd., S. 122). Die physische 

Komponente der Begegnung tritt bei Lévinas zwischen den Zeilen als Aus-

gesetztheit auf, die im Kapitel bei Judith Butler (4.3.5) separat verhandelt 

werden soll. Diese Form der Ausgesetztheit, die sich im Moment der Er-

wählung durch die gerufene Passivität mitvollzieht, ist zentrales ethisches 

Element und Hürde zugleich. Im besten Fall ist die Verantwortungsüber-

nahme für den Anderen ein Element, das zur Weiterentwicklung des Sub-

jekts maßgeblich beiträgt und es vor physische Aufgaben stellt, die es allein 

nicht meistern könnte. (vgl. OT, S. 134). Die Verantwortung, die Lévinas 

vorstellt, ist stets asymmetrischer Natur. Sie geht von einer gerufenen Pas-

sivität des Subjekts aus, die im Sein-für-den-Anderen ihre Anwendung fin-

det, und von einem bedürftigen, aus der Nacktheit des Antlitzes sprechen-

den Anderen, der für die Erhaltung seines Lebens von der Antwort des Sub-

jekts und damit von der Übernahme der Verantwortung abhängig ist, für die 

er ihn ausgewählt hat. 

Dieses Motiv des antwortenden Subjekts wird auch in Jenseits von Sein 

oder anders als Sein geschieht aufgegriffen:  

Damit die Subjektivität rückhaltlos bedeutsam ist, wäre es daher not-

wendig, dass sich die Passivität ihrer Ausgesetztheit gegenüber dem Ande-

ren nicht sogleich umkehrte in Aktivität, sondern dass sie sich ihrerseits 

aussetzte: Es bräuchte eine Passivität der Passivität und, unter der Herrlich-

keit des Unendlichen, eine Asche, aus der der Akt nicht erneut wieder ge-

boren werden könnte. Diese Passivität der Passivität und diese Übereini-

gung an den Anderen, diese Aufrichtigkeit ist das Sagen (vgl. JS, S. 310).  

 

„Nicht Mitteilung eines Gesagten, das sogleich das Sagen zudecken und ausschalten 

oder aufsaugen würde, sondern Sagen, das seine Offenheit offen hält [...] Sagen, das 

das Sagen selbst sagt, ohne es zu thematisieren, sondern indem es (das Sagen) noch 

weiter aussetzt. Sagen ist so Zeichen geben von ebendieser Zeichenhaftig-

keit/Bedeutsamkeit der Ausgesetztheit [..], es ist Zeichen geben, indem man sich 

zum Zeichen macht ohne sich auszuruhen.“ (JS, S., S. 312) 

 

Die antwortende Passivität wird für einige Theoretiker_innen zum größten 

Kritikpunkt der Ethik Lévinas’, die von einer Geiselhaft und der Opferbe-

reitschaft des Subjekts für den Anderen in Anbetracht einer Sühne für ver-

gangene Gräueltaten spricht. Seine ethische Freiheit erscheint infolgedessen 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 | Der Andere als Herausforderung 

als heteronome Freiheit, die dem Anderen geschuldet ist. Die Vorstellung, 

das Subjekt übernehme die Verantwortung allein aus seinem Schuldbe-

wusstsein heraus, greift an dieser Stelle jedoch zu kurz. Denn in seinem 

Sein-für-den-Anderen liegt eine unendliche Verantwortung gegenüber wei-

teren Anderen (dem Dritten), und damit vollzieht sich ein Kreis, dessen 

Teil das Subjekt selbst ist. In seinem Sein – in seiner Verantwortung für 

den Anderen – beginnt mit seiner Antwort auf die Anrufung sein eigenes 

Sein als physisches und transzendentales Subjekt.  

Im Moment der Antwort eröffnet sich für das Subjekt ein unendlicher 

Wirkungsrahmen, indem Lévinas folgend seine Verantwortung nicht zu be-

grenzen ist. Sie übernimmt in ihrer Ausgestaltung die Eigenschaft des An-

deren an, nämlich als unendlich gedacht werden zu müssen, dieser Aufgabe 

im Kontext der Alltäglichkeit Folge zu leisten, erscheint erdrückend und 

damit als unlösbare Aufgabe, in der das Scheitern bereits eingefasst sei. 

Das wesentliche Moment der Verantwortung ist jedoch nicht die Verant-

wortung für jeden einzelnen Begegnenden, vielmehr geht es um die Einhal-

tung des ethischen Imperativs, mit dem der mannigfaltigen Repräsentation 

der Alterität entsprochen werden muss. Ein Ausweg aus der Verantwort-

lichkeit ist damit nicht gegeben, vielmehr wird dieser re-strukturalisiert 

durch eine Bezugnahme auf die Figur des Dritten. In der asymmetrischen 

Beziehung zwischen dem Subjekt und dem Anderen entsteht kein Ort der 

Entscheidung über ein gerechtes Vorgehen, der Widerstreit Beider erfordert 

die Figur des Dritten, da allein durch sie ein Ausgleich geschaffen werden 

kann und sie eine Begrenzung der Verantwortlichkeit auf Basis der Gerech-

tigkeit bewirken kann, die nicht der subjektiven Wahl und Präferenz ent-

springt.  

 

 

2.11 DIE FIGUR DES DRITTEN 

 

In der Mannigfaltigkeit der begegnenden Alterität taucht bei Lévinas wie-

derholt die Figur des Dritten auf, die als Grundlage für die gesellschaftliche 

Verantwortlichkeit im Denken Lévinas’ steht. Die Rede vom Dritten ist zu 

verstehen als die Inkraftsetzung eines Verhältnisses, das über die Begeg-

nung zwischen zwei Singularitäten hinausgeht und dabei die Darstellung 

eines levinasischen Gemeinschaftsverhältnisses erkennen lässt, das sich 

keineswegs im philosophisch Abstrakten bewegt. Aus der Begegnung mit 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 55 

dem konkreten Anderen entsteht bei Lévinas bereits im Werk Totalität und 

Unendlichkeit die Rede vom Dritten, der zu verstehen ist als „Anderer im 

Plural“. Aus diesem Verhältnis zum Dritten, als soziale Ebene der Alterität, 

sollen im Folgenden Rückschlüsse auf die Subjektwerdung anhand der Al-

teritätsbeziehung gezogen werden. Das Subjekt, das bei Lévinas aus der 

Begegnung mit dem Anderen hervorgeht, ist nicht im klassischen Sinne als 

autonomes Subjekt zu verstehen, sondern bereits durch seine unausweichli-

che Anbindung an den Anderen gekennzeichnet. Für Lévinas ändert sich 

durch die Fokusverschiebung auf das alteritäre Moment der Begegnung 

zwischen beiden die Theorie des Subjekts, das sich durch seine eigenen 

Handlungen, seine Autonomie und seine Freiheit auszeichnet. Grundlegend 

verändert sich der Status der Begriffe Subjektivität, Selbstbewusstsein, 

Identität und Ego. Sie sind keine nicht hinterfragbaren Letztbegründungen 

mehr, wie sie es durch viele Theoriekonstrukte hindurch (wie z.B. bei Des-

cartes) waren. Das Subjekt ist nicht mehr das Grundlegende, eher ein 

Unterworfenes. Erst dieses Verständnis von einem Subjekt, das sich – ohne 

auf eine vorgängige Eigenständigkeit oder ein Selbstbewusstsein zu rekur-

rieren – von der Alteritätsbeziehung her versteht, eröffnet letztlich auch die 

Möglichkeit, die Frage nach der Gemeinschaft neu zu stellen und zwar 

einer Gemeinschaft jenseits von subjektiver Singularität. In der Rede vom 

Dritten führt Lévinas verschiedenste Ansätze im Spätwerk zusammen, die 

mit der Frage nach der Gemeinschaft mit Anderen und deren ethischem 

Anspruch nach der Veröffentlichung, von Totalität und Unendlichkeit ent-

standen sind. 

Aber wer ist dieser Dritte, von dem Lévinas spricht und der weitaus 

mehr zu sein scheint als eine Ansammlung vereinzelter weiterer Anderer? 

Lévinas zeigt, dass der Dritte nicht das simple Auftauchen weiterer Anderer 

ist, das empirisch festlegbar sei, es verweist nicht auf die Aufzählbarkeit 

einer beliebigen Anzahl von Anderen. Der Dritte kommt nicht einfach 

plötzlich zum (singulären) Anderen hinzu (vgl. Zeilinger, S. S. 237), denn 

sowohl dem einen Anderen als auch ein bis zwei weiteren Anderen kann 

von Angesicht zu Angesicht begegnet werden, das Antlitz beider kann für 

das Subjekt sichtbar werden, hingegen stellt der Dritte die Entrücktheit der 

Alterität auf eine neue Ebene. Die Bedeutung des Dritten entfaltet sich in 

der Bedeutung der Gerechtigkeit. Bedorf fasst den Dritten als Ort auf, an 

dem sich die Frage nach der Gerechtigkeit zu stellen beginnt, die in der 

asymmetrischen Machtbeziehung zwischen dem Subjekt und dem Anderen 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 | Der Andere als Herausforderung 

bereits beantwortet zu sein scheint. (vgl. Bedorf 2013, S. 54). Gerechtigkeit 

zu üben, im Sinne eines Dritten, kann also nur bedeuten, die Maßlosigkeit 

des Appells des Anderen einzuschränken und gleichzeitig seinem Anspruch 

gerecht zu werden, in der Mannigfaltigkeit der weltlichen Ansprüche seinen 

Anspruch nicht aus den Augen zu verlieren. Die Begrenzung des Anspru-

ches des Anderen ist der Nukleus der Rede vom Dritten. „Denn der Dritte 

ist keine Funktion die den Anderen ablöst, sondern eine, die im Anderen als 

dessen Bezug auf eine symbolische Ordnung fungieren kann“ (ebd., S. 54). 

Durch die Einsetzung des Dritten als gesellschaftliche Instanz erhält der 

Andere seine vollständige Bedeutung als alteritäre Leitfigur einer alteritä-

ren Ordnung, die die egozentrierte Ordnung ablöst und sich durch den Ein-

satz des Dritten aus dem Vorwurf befreit, das Machtgefüge lediglich zu-

gunsten des Anderen verkehrt zu haben. Der Dritte wirkt als „Scharnier 

zwischen der sozialen und der ethischen Ebene“ (ebd.) 

Ziel ist nicht lediglich  

 

„die Subjektzentrierung zugunsten des Anderen umzukehren sondern die Gleichord-

nung zu einer asymmetrischen Beziehung umzubauen, die dem Appell des Anderen 

und nicht der Autonomie des bewussten Ichs entspringt“ (ebd.).  

 

In diesem Verhalten zum Dritten liegt die Offenheit und auch die Last des 

menschlichen Handelns. Der Dritte wird demnach als Gerechtigkeitsinstanz 

eingesetzt, um einer potentiellen Ausbeutung des Anderen (aus Rache) und 

einer absoluten Aufopferung ohne Chance auf das eigene Werden des Sub-

jekts (aus Sühne) entgegenzuwirken.  

Einen Ausgleich zwischen konkurrierenden Ansprüchen zu ermögli-

chen, ist die Aufgabe der Figur des Dritten. Der Dritte erfüllt das Moment 

der gesellschaftlichen Relevanz der levinasischen Ethik. Wenngleich er nie 

in die Begegnungsebene eintritt, sondern als vermittelnde Instanz im Hin-

tergrund agiert, enthebt die Einführung dieser Figur die levinasische Ter-

minologie der Ebene der Begegnung und verweist auf die vertiefende ge-

sellschaftliche Relevanz der Theorie. Wie Lévinas es 1986 in einem Inter-

view beschreibt:  

 

„As soon as there are three, the ethnical relationship with the other becomes political 

and enters the totalizing discourse of ontology.“ (Cohen 1986, 22)  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ethik des Anderen: Lévinas | 57 

Mit der Einführung des Dritten wird die symbolische Ordnung wieder in 

Kraft gesetzt, die durch die Alteritätsrelation methodisch zunächst unbeach-

tet blieb.  

 

„Die Verflechtung des Ethischen mit dem Politischen zeigt sich darin, dass zwar die 

Vergleichbarkeit jeweils singulärer Ansprüche notwendig ist, aber der auf der Ebene 

des Dritten etablierte Vergleich stets rückgebunden bleibt an die Überschreitung 

durch den Anspruch des Anderen. Der Dritte kann daher nicht als universalisierter 

Anderer gelten, denn die Dialektik von Allgemeinem und Besonderem, die im 

,generalized other‘ virulent ist, bleibt eine Logik der Dyade.“ (Bedorf 2004, S. 53)  

 

Der Dritte kann nicht verstanden werden als Ablösung der Funktion des 

Anderen. Er löst den Konflikt nach der geforderten Verantwortung des 

Subjekts für den Anderen nicht auf, sondern schafft mit seiner Einbezie-

hung eine Ebene, auf der sich die Frage nach der Gerechtigkeit stellen lässt. 

Damit liegt im Dritten ein wichtiges sowohl ethisches als auch politisches 

Motiv, das die Funktion des Anderen aus der intersubjektiven Vorstellung 

der Begegnung zweier herauslöst und sie aus dem Kontext der dyadischen 

Struktur enthebt, indem jede Bezugnahme auf den Anderen gleichzeitig in 

ihrer Gewichtung und Wirkung auf den Dritten, ergo einer Gerechtigkeit 

gegenüber der Menschheit, gesetzt werden muss.  

Im Folgenden soll auf die Bedeutung der Inkorporation des Anderen im 

Selben hingewiesen werden, diese Theorie ermöglicht eine Vermittlung 

zwischen den Ansprüchen des Anderen, des Dritten und des Selben und er-

öffnet eine Ebene, die die ethische Dyade tradiert. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442098-003 - am 14.02.2026, 09:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

