Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter
Partner?

Uberlegungen zum gesellschaftlichen Status von humanoiden
Robotern in Japan®

vON MaTtsuzaki Hironori

Uberblick

Die Entwicklung ,autonomer‘ menschenéhnlicher Roboter stellt derzeit eines
der zentralen Ziele der Robotikforschung dar. Das Problem, das damit ein-
hergeht, reicht iiber den Rahmen des gesellschaftlichen Funktionsbereichs
,,Wissenschaft™ weit hinaus. Es wird erwartet, dass in einer alternden Gesell-
schaft auch wichtige Funktionen in der Pflege von Alten und Kranken zu-
nehmend von Robotern erfiillt werden. Wenn diese technischen Wesen zu
selbstverstandlichen Interaktionspartnern von Laiennutzern bzw. hilfsbediirf-
tigen Menschen werden, ergeben sich grundlegend neue Problemkonstella-
tionen in der Mensch-Maschine-Beziehung.

In Europa wird der alltéigliche Robotereinsatz hiufig als eine potenzielle
Bedrohung fiir die modernen menschenzentrierten Gesellschaftsformen be-
trachtet. Dieses Risikobewusstsein ist in Japan kaum vorhanden. Die Rede
ist vielmehr von der pragmatischen Zukunftsvision einer friedlichen Koexis-
tenz mit kiinstlichen Humanoiden. In der egalitiren buddhistisch-shintoisti-
schen Denktradition wird die diesseitige Differenz von Mensch und ande-
rem lediglich als ein vergéingliches Phdnomen begriffen — wobei die mensch-
liche Beherrschung der Natur sowie des Technischen durch eine verborgene,
anthropozentrische Wertordnung widerspruchsfrei begriindet wird. Von die-
ser doppeldeutigen Sinnstruktur l4sst sich ein ideeller Hintergrund herleiten,
der die schnelle reibungslose Integration von humanoiden Robotern in die
japanische Gesellschaft zu begiinstigen scheint.

Abstract

The development of autonomous, human-like robots currently constitutes
one of the main objectives in the research field of robotics, but the issues
raised by this enterprise reach far beyond the boundaries of science. In an
aging society, one expectation is that important functions in nursing care for
the elderly and disabled persons will increasingly be performed by robots.

*  In diesem Aufsatz wird — wie es im Japanischen iiblich ist — der Familienname der japa-
nischen Personen in Kapitdlchen vor den personlichen Namen gesetzt.

Technikgeschichte Bd. 77(2010) H. 4 373

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
....... at. mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Matsuzaxki Hironori

When these technological beings thus begin to interact with ordinary people
on a daily basis, fundamentally new problems in the man-machine relation-
ship will emerge.

In the European context, the entry of interactive, humanoid robots into
everyday life is often seen as a potential threat to the human-centric
institutional orders of modern society. In Japan, by contrast, this tension is
not present; instead, the key concern is achieving peaceful coexistence with
artificial humanoids. In the egalitarian traditions of Buddhist and Shinto
thought, the worldly distinction between humans and other entities is
understood to be merely an ephemeral phenomenon, despite the fact that
mankind’s actual domination over nature and technology is consistently
justified through a concealed frame of anthropocentric values.

Einleitung
Zumindest in Teilbereichen der Robotik gilt heute die Entwicklung eigen-
stindig agierender humanoider Roboter als ein besonders erstrebenswertes
Forschungsziel. Die Einsatzbereiche dieser Maschinen sollen so zugeschnit-
ten sein, dass sie sich in einer nicht-industriellen, fiir Menschen konzipierten
Umgebung betitigen und auch elementare Aspekte zwischenmenschlicher
Interaktionen realisieren.! Dazu gehdren insbesondere Téatigkeiten in der
Kranken- und Altenpflege.? Mobile Roboterassistenten, die zur Unterstiit-
zung fiir die manuelle Pflege in der klinischen Versorgung oder als techni-
sche Assistenz fir Pflegebediirftige im hauslichen Bereich entwickelt wer-
den, sind bereits im praktischen Feld ansatzweise erprobt.® Fiir die alltdgli-
che Lebenswelt heif3t das, dass der Kontakt mit diesen ‘relational artifacts’
iber kurz oder lang unvermeidlich sein wird.* Die Frage, ob und wie dies zu
bedeutsamen Anderungen des sozialen Lebens fithren wird, ldsst sich je-
doch — so die Annahme — nicht ohne Bezug auf die kultur- und sozial-
geschichtlichen Aspekte von Technik beantworten.

Es ist bereits vielfach darauf hingewiesen worden, dass sowohl die
Entwicklungsrichtungen von humanoiden Service- und Pflegerobotern als

1 Das ist ein wichtiger Grund dafiir, weshalb sie bei aller Vielfalt mit menschenéhnlichen
Eigenschaften (Korperform, Aussehen, Verhalten etc.) konstruiert werden, vgl. HIRUkAWA
Hirohisa, Ningen-gata robotto no kinmirai 6yo (Possible Applications of Humanoid Robots
in the Near Future), in: Journal of Robotics Society of Japan 22, 2004, S. 6-9.

2 Vgl. Joelle Pineau u.a., Towards Robotic Assistants in Nursing Homes: Challenges and
Results, in: Robotics and Autonomous Systems 42, 2003, S. 271-281.

3 Prominente Beispiele in diesem Anwendungsbereich sind Care-O-bot vom Fraunhofer
IPA sowie RI-Man vom japanischen Forschungsinstitut Riken. In den USA ist der so
genannte Nursebot PEARL, der von der Carnegie Mellon University entwickelt wurde,
auf den Markt gebracht worden, vgl. David Hanson u. Yoseph Bar-Cohen, The Coming
Robot Revolution: Expectations and Fears about Emerging Intelligent, Humanlike
Machines, New York 2009, S. 45ff.

4 Sherry Turkle u.a., Relational Artifacts with Children and Elders: The Complexities of
Cybercompanionship, in: Connection Science 18, 2006, S. 347-361.

374 Technikgeschichte Bd. 77 (2010) H. &

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

auch die Tendenz ihrer gesellschaftlichen Akzeptanz kulturell recht unter-
schiedlich verlaufen.’ Im westlich-europdischen Kontext wird die Entwick-
lung humanoider Robotersysteme von einem ethischen Diskurs begleitet, in
dem zum einen vor einer unkontrollierten Grenziiberschreitung (z.B. dem
Ersetzen eines biologischen Organismus durch eine kiinstliche Maschinen-
einheit) gewarnt wird. Zum anderen werden normative Fragen diskutiert, die
sich daraus ergeben — etwa die Frage danach, ob diese technischen Entitdten
als juristische Personen gelten sollen. Dabei wird die Konzeptualisierung
von Robotern, die die anthropologisch fundierte Mensch-Maschine-Diffe-
renz explizit in Frage stellt, als ein grundlegendes Problem fiir die modernen
menschenzentrierten Gesellschaftsformen betrachtet. Ein derartiges ethisches
Konfliktpotenzial der humanoiden Robotik wird in Japan selten thematisiert.
Im offentlichen Diskurs gesprochen wird vielmehr von der pragmatischen
Zukunftsvision einer friedlichen Koexistenz mit kiinstlichen Humanoiden.®
Wie lassen sich aber diese kulturbedingten Unterschiede in der Einstellung
zu humanoiden Robotern in kritisch-systematischer Weise erfassen?

Der vorliegende Beitrag will sich dieser Frage in einer wissenssoziolo-
gischen Perspektive nédhern. Zunédchst mochte ich kurz den Begriff des ,,ge-
sellschaftlichen Grenzregimes™ in der Moderne einfiihren, der als analyti-
sche Grundlage dienen soll.” Dabei wird der biologisch lebendige Mensch
als eine historisch entstandene Institution begriffen, die auf eine elementare
Weise den Bereich des Sozialen begrenzt. Ausgehend von dieser Grund-
annahme wird im zweiten Schritt auf die kulturbedingten Einstellungen zu
avancierten Techniken in Japan eingegangen. Es kommt hier insbesondere
darauf an, die tradierten buddhistisch-shintoistischen Weltanschauungen
herauszuarbeiten, deren Spezifikum in der doppeldeutigen Einstellung des
Menschen zu anderen Wesen liegt. Abschlieend wird die ethisch-normative
Implikation der aufkommenden neuen Mensch-Maschine-Beziehungen
kulturvergleichend diskutiert.

5 Vgl insbesondere Frédéric Kaplan, Who is Afraid of the Humanoid? Investigating Cultural
Differences in the Acceptance of Robots, in: International Journal of Humanoid Robotics
1, 2004, S. 465-480. Die folgenden Uberlegungen sind durch die Vermutung motiviert,
dass die kulturellen Unterschiede zwischen Europa und Japan ausgeprégter sind als dieje-
nigen zwischen Europa und den USA. Diese Annahme wird durch neuere Literatur ge-
stiitzt. Dass die Unterschiede zwischen Europa und Japan ausgeprégter sind, kommt nicht
zuletzt auch darin zum Ausdruck, dass in den meisten vergleichenden Arbeiten die euro-
paisch-westliche kulturelle Tradition insgesamt von der japanischen Tradition abgegrenzt
wird, vgl. dazu exemplarisch Miriam J.S. Leis, Robots — Our future Partners?! A Sociol-
ogist’s View from a German and Japanese Perspective, Marburg 2006.

6  Vgl. Kitano Naho, ‘Rinri’: An Incitement towards the Existence of Robots in Japanese
Society, in: International Review of Information Ethics 6, 2006, S. 78-83, hier S. 79.

7  Vgl. dazu Gesa Lindemann, Gesellschaftliche Grenzregime und soziale Differenzierung,
in: Zeitschrift fiir Soziologie 38, 2009, S. 92-110.

Technikgeschichte Bd. 77(2010) H. 4 375

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Matsuzaxki Hironori

Moderne Grenzregime aus der Perspektive einer reflexiven
Anthropologie
Wenn es eigens darum geht, wie Roboter als Gegeniiber der lebensweltlichen
Interaktion erfahren werden, sollte man in der Analyse auch die kulturhisto-
rische Variabilitdt im Mensch-Maschine-Verhéltnis mit beriicksichtigen.
Andernfalls lassen sich solche interkulturellen Unterschiede in der Akzep-
tanz von Robotern nicht prézise erfassen, deren Bedeutungen auch inner-
halb der Robotik bereits zum Thema gemacht werden.®

Die vorliegende Analyse wird durch die folgende gesellschaftstheoretische
Arbeitshypothese geleitet. Die Gesellschaften der westlichen Moderne, fiir die
das Ethos der Menschenrechte von fundamentaler Bedeutung ist, halten an
einer strikten Mensch-Maschine-Differenz fest. Es ist mit erheblichen Wider-
stinden gegen humanoide Roboter zu rechnen, die einige personale Teil-
eigenschaften (z.B. basale Kompetenz zur sprachlichen Kommunikation) auf-
weisen konnen. In Gesellschaften, in denen die Besonderheiten des menschli-
chen Personseins nicht in der gleichen Weise historisch verankert sind, wird
es hingegen eine grofere Offenheit im Umgang mit diesen Robotern geben.

Den Bezugspunkt dieser Perspektive bildet eine ,,reflexive Anthropolo-
gie“.? Diese beinhaltet eine grundsétzliche Modifikation des soziologischen
Verstiandnisses von Gesellschaft. In der soziologischen Theoriebildung und
Forschung wird meistens unkritisch vorausgesetzt, dass nur lebendige und
bewusst-sinnhaft agierende Menschen soziale Personen sein konnen.'® In der
reflexiven Anthropologie wird es dagegen kontingent gesetzt, wer als eine
soziale Person zu betrachten ist. Dieser Gedanke beruht auf der Mitwelt-
konzeption von Helmuth Plessner.!" Mitwelt bezeichnet hier eine Struktur
des wechselseitigen Aufeinanderbezogenseins sozialer Personen. Im Rah-
men dieser Beziehungsstruktur ist sowohl der Bezug auf Andere als auch der
Bezug zu sich selbst {iber Andere vermittelt. Mitwelt ist aber nicht als ein
feststehender Bereich gedacht. Es handelt sich eher um den Vollzug dieser
Beziehungsstruktur. Das Vorhandensein personaler Qualitit hingt dann davon
ab, ob ein Wesen in der Lage ist, mit moglichen Anderen in ein komplexes
Ich-Du-Verhiltnis einzutreten und sich dadurch zu sich selbst zu verhalten.

8  Zum Beispiel: SuiBata Takanori u.a., Tabulation and Analysis of Questionnaire Results of
Subjective Evaluation of Seal Robot in Japan, UK, Sweden and Italy, in: Proceedings of
the IEEE International Conference on Robotics and Automation, New Orleans 2004, S.
1387-1392; Nomura Tatsuya u.a., What People Assume about Humanoid and Animal-
Type Robots: Cross-Cultural Analysis Between Japan, Korea, and the United States, in:
International Journal of Humanoid Robotics 5, 2008, S. 25-46.

9  Vgl. Gesa Lindemann, Doppelte Kontingenz und reflexive Anthropologie, in: Zeitschrift
fiir Soziologie 28, 1999, S. 165-181.

10 Vgl. ebd., S. 165f.

11 Vgl. Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die
philosophische Anthropologie, Berlin 1975 [1928], S. 300ff.

376 Technikgeschichte Bd. 77 (2010) H. &

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

Das Konzept der Distanz zu sich und zu Anderen hat aber eine weitere
wichtige Implikation: Es steht nicht von vornherein fest, welche konkreten
Entitdten sich in dieser reflexiven Weise vergesellschaften.!> Der Vollzug
der Mitwelt enthélt mithin immer eine Grenzziehung, durch die der Kreis
derjenigen Entitéten geschlossen wird, die in allgemein verbindlicher Weise
fiireinander Personen sind. Wer in den Kreis der Personen gehort, wird in je
historischen Anerkennungs- und Deutungsprozessen entschieden. Wenn man
dieser Sicht folgt, lassen sich Gesellschaften, d.h. historisch ausgeformte
Mitwelten, danach unterscheiden, wie die Grenzziehung zwischen Personen
und anderem erfolgt. In modernen, staatlich-demokratisch organisierten Ge-
sellschaften wird der Kreis legitimer sozialer Personen prinzipiell anhand
der Unterscheidung Lebendig-Menschsein/Anderes begrenzt. Der Prozess
des Sich-selbst-Vergesellschaftens ist ndmlich auf lebende Menschen be-
schrankt. Nur diese vergesellschaften sich selbst in ihren Beziehungen
zueinander, und nur sie entwickeln ein Verstindnis davon, dass sie das tun
und wie sie es tun sollten. In anderen Gesellschaften wird der Bereich perso-
naler Vergesellschaftung anders bestimmt. Es gibt und gab Gesellschaften,
in denen auch verstorbene Menschen, Gétter, Tiere, Pflanzen oder sogar Ar-
tefakte als legitime personale Akteure behandelt werden.'

Der Begriff ,,gesellschaftliches Grenzregime* zeichnet sich als die Ge-
samtheit vieler Praktiken aus, die zur Festlegung des sozialen Personenkreises
eingesetzt werden. Laut Lindemann kann man die Grenzeinrichtung der
modernen funktional differenzierten Gesellschaft durch den Institutionen-
komplex ,,Mensch und Menschenrechte charakterisieren. Funktionale Dif-
ferenzierung setzt einen Kreis freier und gleichartiger Individuen voraus.'
Denn der Kern funktionaler Differenzierung besteht darin, dass — zumindest
im Prinzip — alle Personen in gleicher Weise Zugang zu allen gesellschaftli-
chen Funktionssystemen (Politik, Recht, Wissenschaft, Wirtschaft etc.) ha-
ben. Es sollte nur systeminterne Kriterien des Ausschlusses geben. Die prak-
tische Orientierung an der Idee universeller Menschenrechte ist daher als
Bedingung dieser Gesellschaftsform zu begreifen.

12 Unter dieser Voraussetzung ist jeder Mensch auch davon abhingig, fiir sich selbst das
Personsein zuerkannt zu bekommen, vgl. dazu auch Anne Foerst, Robots and Theology,
in: Erwigen Wissen Ethik 20, 2009, S. 181-193, hier S. 191.

13 Die ethnologische Studie von Luckmann macht auf die historische Variabilitit der Sozial-
welt aufmerksam. Nach seiner Argumentation, die methodisch der transzendentaltheo-
retischen Perspektive Husserls folgt, kann der Geltungsbereich des Sozialen nicht a priori
an die Zugehorigkeit zur menschlichen Gattung gebunden werden; vielmehr erfolgt die
Konstitution des anderen Ich durch die Ubertragung der Ich-Qualitit seitens des transzen-
dentalen Ego. Anhand reichhaltigen empirischen Materials zeigt er auf, dass in nicht-mo-
dernen Gesellschaften auch andere Wesen wie Naturdinge den allgemein anerkannten Sta-
tus eines sozialen Gegeniibers einnehmen kdnnen, vgl. Thomas Luckmann, Lebenswelt
und Gesellschaft. Grundstrukturen und geschichtliche Wandlungen, Paderborn 1980, S. 56ff.

14 Vgl. Lindemann (wie Anm. 7).

Technikgeschichte Bd. 77(2010) H. 4 377

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Matsuzaxki Hironori

Damit entsteht in normativer und kognitiver Hinsicht ein allgemeines
Verstindnis vom Menschen, das diesen anhand einer vierfachen Abgrenzung
definiert: Vermittels zweier iiberschreitbarer Grenzziehungen (Setzung von
Lebensanfang und Lebensende) und zweier uniiberschreitbarer Grenz-
ziehungen (Mensch/Tier-Differenzierung und Mensch/Maschine-Differen-
zierung) wird der Mensch als ein rein diesseitiges, d.h. biologisch lebendi-
ges Wesen verstanden. Innerhalb dieses institutionellen Rahmens ist es prin-
zipiell nicht mdglich, dass technische Artefakte die Grenze zum Personsein
in einem weithin anerkannten Sinne tiberschreiten. Der Personenstatus eines
menschlichen Individuums ist hingegen immer schon gewéhrleistet, solange
es als lebendig gilt. Dieses ,,anthropologische Quadrat® bezeichnet freilich
nicht eindeutig fixierte Grenzen mit wohldefinierten Kriterien; es handelt
sich vielmehr um solche umkédmpften Dimensionen, in denen die weitge-
hend verbindliche Unterscheidung von menschlicher Person und anderem
getroffen wird.!s Dies bedeutet zugleich, wie sich der Mensch genau von
anderen Entitéten, z.B. Maschinen, unterscheidet, ist Gegenstand kontinuier-
licher Aushandlungsprozesse.

Ethische Brisanz der humanoiden Robotik

Diese Auffassung wird deshalb relevant, weil gerade die Wissenschaft vom
Menschen, insbesondere die naturwissenschaftliche Anthropologie, an den
Praktiken der gesellschaftlichen Grenzregulierung maB3geblich beteiligt ist.
Zumindest in modernen Gesellschaften gilt die Gleichung: Nur lebende
Menschen sind soziale Personen. Diese Gleichung setzt immer ein rational
gesichertes Wissen dariiber voraus, was iiberhaupt das Menschsein ausmacht.
Die wissenschaftlich gestiitzte Vorstellung einer Grenze, die den lebenden
Menschen von anderen Entitéten trennt, geht auf die eine oder andere Weise
konstitutiv in die Praktiken der Grenzregulierung ein.

Vor diesem Hintergrund nimmt die Erforschung der verkorperten kiinst-
lichen Intelligenz, die als Ebenbild des Menschen entwickelt wird, an Be-
deutung zu. ,,In der Robotik scheint der Mensch sich selbst zu begegnen®,'s
und es wird zu einer ethisch brisanten Frage, wie dies zu bewerten ist. Die
Bedeutung der normativen Dimension tritt deutlich zutage, wenn man die
gesellschaftlichen Reaktionen auf die Entwicklung interaktiver menschen-
dhnlicher Roboter kulturvergleichend in den Blick nimmt. Im westlich-euro-
paischen Kontext werden ethische und politische Fragen seit der letzten
Jahrhundertwende zunehmend diskutiert, von denen zwei Aspekte hier von
besonderer Relevanz sind. Zum einen wird in Frage gestellt, ob es ethisch
vertretbar ist, Mensch/Maschine-Hybriden oder kiinstliches menschenéhnli-

15 Ebd, S. 98.
16 Thomas Christaller u.a., Robotik. Perspektiven fiir menschliches Handeln in der zukiinf-
tigen Gesellschaft, Berlin u. Heidelberg 2001, S. 111.

378 Technikgeschichte Bd. 77 (2010) H. &

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
....... at. mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

ches Leben zu schaffen.!” Zum anderen werden daraus resultierende norma-
tive Fragen diskutiert, wie z.B. ob auch solchen Wesen der Status einer sozia-
len Person zuerkannt werden soll.

Die erste Frage wird vor allem in der Hinsicht relevant, dass sich die
gingige Tendenz der humanoiden Robotik durch eine starke Hinwendung
zum Korper- bzw. Lebensbegriff charakterisieren l4sst. In diesem Forschungs-
bereich etablierte sich ndmlich in den beiden letzten Jahrzehnten ein Denk-
ansatz, in dem man Korperlichkeit und Situiertheit als die Grundeigenschaften
von Leben und Intelligenz begreift.

Bei der Konzeptualisierung von Robotern werden andererseits alle bio-
logischen Besonderheiten des Menschen methodisch ausgeklammert, damit
die Differenz zwischen natiirlichen und technischen K&rpern ohne Vorannah-
me erfasst werden kann.'® Das heif3t, in der experimentellen Konstruktion von
Robotern wird prinzipiell von bestimmten Bedingungen der organismischen
Lebensformen abgesehen. Dies gilt ebenfalls fiir die abstrahierende Bezug-
nahme auf menschliche Bewusstseinsaktivititen der kognitiven Robotik."” Im
Sinne der modernen Grenzregulierung werden aber die reduktionistische
Vorgehensweise der Robotikforschung sowie die Suspendierung der anthro-
pologisch fundierten Mensch-Maschine-Differenz als ein elementares Risi-
ko fiir die gesellschaftliche Sonderstellung des Menschen betrachtet. Die
besondere Brisanz der humanoiden Robotik besteht also darin, dass in ihrer
experimentellen Forschungspraxis das moderne Selbstverstindnis des Men-
schen explizit in Frage gestellt wird.

Aus historischer sowie juristischer Hinsicht wird dariiber hinausgehend
problematisiert, ob eine Erweiterung des Personenstatus auf humanoide Ro-
boter angemessen ist.?’ Danach wiirde die meist unreflektierte exklusive Ver-
bindung zwischen Menschsein und Personsein mit dem Aufkommen einer
neuen Generation von Robotern zunehmend herausgefordert. Denn diese

17 Vgl. Daniela Cerqui, The Future of Humankind in the Era of Human and Computer
Hybridization: An Anthropological Analysis, in: Ethics and Information Technology 4,
2002, S. 101-108; Armin Grunwald, Orientierungsbedarf, Zukunftswissen und Natura-
lismus. Das Beispiel der ,,technischen Verbesserung* des Menschen, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 55, 2007, S. 949-966.

18 Vgl. Holk Cruse u.a., Die Entdeckung der Intelligenz oder Kénnen Ameisen denken?,
Miinchen 1998, S. 21f.

19 Im Rahmen der verhaltensbasierten KI-Ansdtze werden die Leistungen von Robotern
nach Maflgabe eines abgestuften Intelligenz- bzw. Aktionsmodells skaliert und lediglich
graduell von den Eigenschaften des Menschen unterschieden. Auch in ihren Terminologien
wird die Differenz zwischen Mensch und Maschine nicht mehr als grundsétzlich vorge-
geben, sondern als historisch variierend und kontingent aufgefasst, vgl. Thomas Christ-
aller u. Josef Wehner, Autonomie der Maschinen. Einfithrung in die Diskussion, in: dies.
(Hg.), Autonome Maschinen, Wiesbaden 2003, S. 9-35, hier S. 24.

20 Vgl. Anne Foerst, Artificial Sociability: From Embodied Al toward New Understandings of
Personhood, in: Technology in Society 21, 1999, S. 373-386; David J. Calverley, Imagining
a Non-biological Machine as a Legal Person, in: Al & Society 22, 2008, S. 523-537.

Technikgeschichte Bd. 77(2010) H. 4 379

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Matsuzaxki Hironori

Roboter weisen bereits in der Interaktion — zumindest annidhernd — spezifi-
sche Eigenstandigkeiten auf, die im Sinne der personalen Grundeigenschaften
bislang einzig dem Menschen vorbehalten waren. In diesem Zusammenhang
wird auch diskutiert, ob solche Maschinen im juristischen Sinne als verant-
wortliche Subjekte gelten sollen.?!

Derartige ethisch-normative Reflexionen, die mit neueren technischen
Entwicklungen in der humanoiden Robotik zusammenhingen, lassen sich
bislang in der japanischen Debatte kaum beobachten. Der lebensweltliche
Einsatz von Service- und Pflegerobotern bedeutet nicht nur eine potenzielle
MaBnahme zur ,effektiven Entlastung® des menschlichen Arbeitspersonals.
Im mittlerweile einsetzenden Diskurs der Roboterethik wird ,,Ersetzbarkeit
des Menschen* bereits thematisiert: Etwa die Frage danach, wie man sich zu
verhalten hat, falls es in naher Zukunft Wirklichkeit werden sollte, dass voll-
autonome Roboter — losgelost von menschlicher Kontrolle — in verschiedenen
Anwendungsbereichen als Konkurrenten zu menschlichen Arbeitskréften auf-
treten.”? Thre unmittelbare Nihe konnte auch latent vorhandene Angste des
Menschen vor der unbeherrschbaren Ubermacht autonomer Apparate auslo-
sen. Solche Aspekte, die im westlich-europdischen Kontext oftmals betont
werden, fallen in Japan tendenziell aus dem kollektiven Wahrnehmungsraster
heraus.

Robotereinsatz im japanischen Alltag

Japan gilt als eines der filhrenden Lénder der Robotikforschung. Dies liegt
nicht zuletzt daran, dass in Japan die Innovation robotischer Technologien
im Pflegesektor staatlicherseits intensiv gefordert wird: Wie in anderen In-
dustrienationen sollten eine Reihe Zukunftsprobleme, die sich aus der Alte-
rung der Gesellschaft ergeben, durch den Einsatz von Robotern gelost wer-
den.” Der Servicerobotik als einem schnell wachsenden Industriebereich
kommt zudem eine besondere wirtschaftliche Bedeutung zu.** Abgesehen
von solchen politisch-6konomischen Sachverhalten besteht — den bisheri-
gen Untersuchungen zufolge — der wesentliche Unterschied zur westlich-

21 Vgl. Peter M. Asaro, Robots and Responsibility from a Legal Perspective, http://
www.peterasaro.org/writing/ASARO%20Legal%20Perspective.pdf [Stand: 29.11.2009].
Fiir eine fokussierte Diskussion um die Verantwortungsféhigkeit lernfahiger Automaten
und die Moglichkeit einer strafrechtlichen Gesetzgebung fiir Maschinen, vgl. Andreas
Matthias, Automaten als Triager von Rechten. Pladoyer fiir eine Gesetzesidnderung, Berlin
2008.

22 Vgl. Dieter Sturma, Ersetzbarkeit des Menschen? Robotik und menschliche Lebensform,
in: Jahrbuch fiir Wissenschaft und Ethik 9, 2004, S. 141-162.

23 Vgl. Hirose Michitaka, Hito to kikai no aida. Hitoka suru kikai to kikai-ka suru hito
(Zwischen Mensch und Maschine. Vermenschlichung der Maschine und Mechanisierung
des Menschen), Tokyo 2007, S. 159ff.

24  Zum steigenden Stellenwert des Robotermarktes in der staatlichen Wirtschaftsplanung
Japans, vgl. weiter NSF-Tokyo Regional Office, METI’s Present Projekt on Robots, http:/
/www.nsftokyo.org/rm05-06.pdf [Stand: 13.2.2010].

380 Technikgeschichte Bd. 77 (2010) H. &

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

europdischen Lage darin, dass in Japan generell eine grofere Offenheit ge-
geniiber wissenschaftlich-technischen Utopien herrscht. Roboter wiirden von
Japanern nicht als Bedrohung fiir die lebensweltliche Ordnung wahrgenom-
men, weshalb kaum bzw. keine Widerstinde gegeniiber dem Einzug von
Robotern in den privaten Haushalt oder in Pflegeeinrichtungen zu erwarten
waren.

Als ein Grund hierfiir wird hdufig — besonders in kulturwissenschaftlich
arbeitenden Studien — der Einfluss der Populédrkultur angefiihrt.> In den ja-
panischen Manga und Zeichentrickfilmen wiirden humanoide Roboter iiber-
wiegend positiv besetzt — als sympathische Menschenfreunde oder welt-
rettende Superhelden. Dabei teilen die Autoren eine Ansicht: Die Gesamtheit
der heute noch einflussreichen Roboter-lkonen wie Astro Boy verkdrpere eine
politisch ambitionierte und kulturell durchgesetzte Vision des zukiinftigen Japan
als Land der technologischen Utopien; der im Nachkriegsjapan vorherrschen-
de Optimismus fiir die wissenschaftlichen Entwicklungen wie technischen In-
novationen sei durch derartige Konnotationen iibersteigert.

Zu dieser standardisierten Auslegung bemerkt Y amaro aber kritisch, dass
die Vorstellung eines harmonischen, gegebenenfalls fast familidr gebunde-
nen Mensch-Roboter-Verhiltnisses ldngst vor dem Gedeihen der subkultu-
rellen Roboter-Darstellungen weitgehend etabliert gewesen war.?® Dies fiihrt
er auf die spezifische Rezeptionsgeschichte des modernen Roboter-Begriffs
zuriick. Danach wurde die Wortneuschdpfung ,,Roboter* in Japan erst zu-
sammen mit der Rezeption der in den Erzidhlungen Isaac Asimovs aufge-
stellten Robotergesetze populdr. Asimovs Auffassung dariiber, was ein Ro-
boter sein sollte und wie er sich verhalten sollte, wirkte maB3geblich in der
Pragung der Manga-Figur 4stro Boy und weiteren Roboter-Images. Daraus
folgt, dass den Robotern — im Kontrast zu ambivalenten Einstellungen vieler
Européer gegeniiber Robotern — von Anfang an als Partner bzw. gehorsamer
Diener des Menschen begegnet wird. Es gébe weiterhin in Japan nicht die
Denkfigur der Hybris — genauer die Kritik an einer menschlichen Schopfungs-
intention, die sich fundamental iibernimmt und zu einer Herstellung einer
zerstorerischen Technik fiihrt, die sich gegen den Schopfer wendet.”” Das im
judisch-christlichen Kulturraum tibliche Motiv, das etwa in der Frankenstein-

25 Frederik L. Schodt, Inside the Robot Kingdom: Japan, Mechatronics, and the Coming
Robotopia, Tokyo u. New York 1988; Sian Rees, Robot’s Best Friend, in: The Journal of
the American Chamber of Commerce in Japan 5, 2001, S. 52-57; Timothy N. Hornyak,
Loving the Machine: The Art and Science of Japanese Robots, Tokyo 2006; Stefan Krebs,
On the Anticipation of Ethical Conflicts between Humans and Robots in Japanese Man-
gas, in: International Review of Information Ethics 6, 2006, S. 63—68.

26 Vgl. Yamaro Nobuo, Robotto to kurasu. Kateiyod robotto saizensen (Zusammenleben mit
den Robotern. Entwicklungsfront der Serviceroboter im Haushalt), Tokyd 2006, hier, S.
20f.

27 Vgl. Karl F. MacDorman u.a., Does Japan Really Have Robot Mania? Comparing Attitudes
by Implicit and Explicit Measures, in: Al & Society 23, 2009, S. 485-510, hier S. 489.

Technikgeschichte Bd. 77(2010) H. 4 381

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Matsuzaxki Hironori

Figur exemplarisch zum Ausdruck kommt, sei vielen Japanern fremd. Inner-
halb des shintoistischen Universums, in dem jeglichem Wesen ohne Weite-
res eine Seele zugesprochen wird, befanden sich auch natiirliche Dinge oder
technische Artefakte stets in Harmonie mit den Menschen.?® Mit Bezug auf
dieses polytheistische Deutungsmuster konstatiert Robertson: “[...] the crea-
tion of humanoids — or artificial life — is not at all imagined as a matter of
‘playing god’”.*

In dhnlicher Weise argumentiert Kaplan, der die hdufig unterstellte Un-
bekiimmertheit der Japaner gegeniiber Robotern ebenfalls auf die shintois-
tisch-animistische Tradition zuriickfiihrt.** Die westlich-europdische Zivilisa-
tion beruhe auf einer jahrhundertelangen Dichotomisierung von Natur und
Kultur, wobei — explizit oder implizit — von einer Uberlegenheit des Men-
schen iiber die Natur ausgegangen wird. In der Vorstellung der Japaner sei
hingegen solch ein dualistisches Verstidndnis traditionell nicht vorhanden.
Auch Natur werde grundsétzlich nicht als der unvereinbare Gegensatz zur
Kultur wahrgenommen: Das Kiinstliche werde prinzipiell dazu gemacht, um
Natur bzw. Lebendiges moglichst genau nachzubilden.?!

Die bisher genannten Studien legen also nahe, dass die Annahme einer
kulturellen Differenz zwischen der westlich-europdischen und der japani-
schen Tradition gut begriindet ist. Bezieht man allerdings die von einigen
kritischen Beobachtern gefiihrte Debatte ein, finden sich interessanterweise
auch Beitrdge, die auf eine technikkritische Haltung in Japan hinweisen. Unter
Beriicksichtigung dieser Studien ergibt sich, dass es auch seitens der japani-
schen Techniknutzer eine Art Unbehagen gibt, wenn es um die Einbeziehung
von Robotern in die alltdgliche Lebenswelt geht.

28 Vgl. Schodt (wie Anm. 25), S. 198ff. Ein dhnliches Argument findet man auch in Kitano
(wie Anm. 6), S. 80. Mit Bezug auf die weltweiten kommerziellen Erfolge des US-
amerikanischen Staubsaugerroboters Roomba stellt Y amaTo (wie Anm. 26) die Geltung
solcher simplifizierten Erklarungsmuster in Frage. Der seit 2002 vermarktete Service-
roboter, von dem bis zum Jahre 2006 mehr als zwei Millionen Stiick verkauft wurden, hat
bereits massiv in die privaten Haushalte in vielen Landern Einzug gehalten. Dies stehe
als Beweis dafiir, dass das Phdnomen der Personifizierung unbelebter Dinge nicht auf den
japanischen Kontext einzuschrénken ist.

29 Jennifer Robertson, Robo Sapiens Japanicus: Humanoid Robots and the Posthuman Family,
in: Critical Asian Studies 39, 2007, S. 369398, hier S. 377.

30 Vgl. Kaplan (wie Anm. 5), S. 469f.

31 Indiesem Zusammenhang wird auch der positive Bezug auf die jahrhundertealte Tradition
des Automatenbaus in Japan hiufig erwihnt. Einen guten Uberblick bietet die Website
von Kirsty Boyle, vgl. http://www.karakuri.info [Stand: 14.2.2010]. Der Einfluss der edo-
zeitlichen Karakuri-Puppen auf die Roboterentwicklungen im modernen Kontext wird
auch seitens von Ingenieuren und Robotikforschern thematisiert, vgl. etwa UMETANI Y 0ji,
Robotto no kenkyt-sha wa gendai no karakuri-shi ka? (Sind die Robotik-Forscher
Automatenhersteller der Gegenwart?), Tokyo 2005; vgl. dazu a. den Beitrag von Erich
Pauer, Japanische Automaten (karakuri ningyd). Vorlaufer der modernen Roboter?, in
diesem Heft.

382 Technikgeschichte Bd. 77 (2010) H. &

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

Bei einer in einem Altenheim durchgefiihrten Umfrage kommen Kikkawa
und seine Mitarbeiter zu dem Ergebnis, dass die Pflegebediirftigen deutliche
Vorbehalte gegen eine partielle Automatisierung der Routinearbeit in der
Versorgung (z.B. Ubernahme der Verteilung von Getriinken durch Roboter)
haben.*?> Anderen Studien zufolge unterscheiden auch Pflegende selbst klar
zwischen den technischen Aspekten der Pflegedienste und der menschlichen
Zuwendung in der Fiirsorge, die auch durch avancierte Roboter nicht zu sub-
stituieren sei.** Dabei wird auch seitens von Gepflegten akzentuiert, dass
Maschinen dort, wo der Mensch das Mitgefiihl des Helfenden braucht, an
natiirliche Grenzen stof3en wiirden und daher als ,Seelentroster® bei der
Behindertenbetreuung oder Krankenpflege nach wie vor das menschliche
Pflegepersonal gefragt sei. Es zeichnet sich allerdings derzeit in der japani-
schen Gesellschaft eine Tendenz ab, solche technikkritischen und vielleicht
sogar technikéngstlichen Stimmen eher in den Hintergrund zu dréngen.** Aus-
einandersetzungen um erwartbare problematische Folgen beim realen Einsatz
von Service- und Pflegerobotern werden deshalb sowohl in den fachbezogenen
Beobachtungen als auch im populidrwissenschaftlichen Diskurs generell ver-
mieden. Einige Autoren akzentuieren hierzu die Mdglichkeit eines Szenarios,
in dem die bisherige Faszination der Japaner beim zunehmenden lebens-
weltlichen Kontakt mit selbststindig agierenden Robotern ins Gegenteil
umschlagt.’

Uber die sinnstiftende Bedeutung der Subkultur in der Robotik hinaus-
gehend, unterstreicht Wagner die politisch-6konomischen Dimensionen der
japanischen Roboterentwicklung.*® Japanische Unterhaltungs- und Service-
roboter sind danach nicht nur als Losung fiir Probleme der gesellschaftli-
chen Alterung konzipiert, sondern fungieren auch als PR-Figur national-

32 Vgl. Kikkawa Takeshi u.a., Fukushi shisetsu ni okeru jiritsu unpan robotto no kaihatsu
(Development of Autonomous Carrier Robot in Welfare Facilities, Part 1I: Field Evalua-
tion Text at a Welfare Facility), in: Hokkaido Industrial Research Institute Report 299,
2000, S. 105-110. In dieser Untersuchung duBerte sich die Mehrheit der befragten Alten
gegen den Einsatz mobiler Serviceroboter fiir ihre tégliche Betreuung.

33 Vgl. SEna Hideaki, Robotto 21-seiki (Roboter — Schliisselfigur des 21. Jahrhunderts),
Tokyo 2001, S. 1891f.; TakeucH! Shin u.a., Shoshi-korei-ka risuku no kensho. Robotto
otomeishon-ka gijutsu ni yoru rodo-ryoku busoku mondai kaiketsu ni kansuru ichi kosatsu
(Risiko in der alternden Gesellschaft. Uberlegungen zur Bewiltigung des Arbeitskréfte-
mangels durch robotische Automatisierungstechnik), Tokyo 2005, http://www.risk.tsukuba.
ac.jp/group-study/pdf/2005/2005group-8-resume.pdf [Stand: 8.6.2009].

34 Vgl. Sena Hideaki, Robotto kyozon shakai to hyiimanitii (Koexistenz mit Robotern und
Humanitét), in: Anzar Yaichird, SEna Hideaki, INoue Hirochika u. Kanape Takeo (Hg.),
Robotto-gaku sosei (Die Entstehung der Robotik) (Iwanami koza robotto-gaku 1 [Iwanami
Serie: Robotik, Bd. 1]), Tokyo: Iwanami shoten 2004, S. 77-187, hier S. 83.

35 Vgl Isun Kayoko, Cognitive Robotics to Understand Human Beings, in: NISTEP Quarterly
Review 20, 2006, S. 11-32, hier S. 19; MacDorman (wie Anm. 27), S. 492.

36 Vgl. Cosima Wagner, ,, Tele-Altenpflege* und ,,Robotertherapie. Leben mit Robotern als
Vision und Realitit fiir die alternde Gesellschaft Japans, in: Maren Godzik (Hg.), Altern
in Japan (Japanstudien, Bd. 21), Miinchen 2009, S. 271-298.

Technikgeschichte Bd. 77(2010) H. 4 383

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Matsuzaxki Hironori

politischer Inszenierungen. Die an Visionen orientierte Robotertechnologie
solle dazu dienen, die Strategie der staatlichen Wirtschaftspolitik zu bewéh-
ren und das Nationalimage Japans zu starken. SENA kritisiert ebenfalls einen
derart stark politisierten Event-Charakter der japanischen Roboterindustrie
und verweist auf die zunehmende Diskrepanz zwischen Vision und Realitét
beim alltdglichen Robotereinsatz.>” Er behauptet sogar, dass die weitgehend
geteilte Annahme der besonderen Popularitdt von Robotern in Japan selbst
eine massenmedial erzeugte Illusion sei und bestenfalls nur teilweise mit
dem aktuellen Phdnomen iibereinstimme.

Ambiguitit in der buddhistisch-shintoistischen Weltanschauung
Vor dem Hintergrund dieses komplexen Befundes erscheint es sinnvoll, die
hiufig betonte Relevanz der lokalen religiésen Traditionen fiir die modernen
Roboterentwicklungen unter einem neuen Gesichtspunkt zu betrachten.
Anders gesagt, geht es hier darum, eine noch nicht explizit herausgearbeitete
Charakteristik der buddhistisch-shintoistischen Weltanschauungen zu be-
leuchten, die meiner Ansicht nach filir die Deutungsfrage der Daseinsweise
von Robotern in Japan eine entscheidende Rolle spielen kann. Dem Religions-
soziologen KamEvama zufolge weist der japanische Mahayana-Buddhismus
in seinen traditionellen Auffassungen iiber die kosmische Gesamtordnung
zwei vollig verschiedene Argumentationsrichtungen auf.*® Wiahrend in der
Generalthese die prinzipielle Gleichwertigkeit simtlicher Wesen vorausge-
setzt wird, verbirgt sie auch eine zusétzliche Logik, die zur praktischen Durch-
fiihrung des (menschlichen) Lebensalltags dient und dabei den Grundsatz
der allumfassenden Gleichheit mehr oder weniger sinnlos erscheinen lésst.
Die generelle Egalitét unter allen Wesen wird mit der Vorstellung einer
Raum und Zeit {ibergreifenden Kontinuitit zwischen verschiedenen Welten
verbunden, die durch die Reinkarnationslehre begriindet wird. Da der Mensch
aufgrund seines Karmas im nachkommenden Leben als ein anderes Wesen
(z.B. als Tier) wiedergeboren werden kann, bedeutet fiir ihn sein diesseitiges
Dasein als Mensch lediglich eine temporére Existenzform. Ferner heif3t es,
dass die Differenz von Mensch und anderem im Grunde nur noch als ein
vergingliches Phanomen begriffen wird. Diese Idee der zwei- oder mehrdi-
mensionalen Paritit 6ffnete den Weg zur Volkskultur des Animismus, die
sich seit dem Mittelalter — eng verflochten mit der {iberlieferten Naturvereh-
rung des volkstiimlichen Shintd — als ein Normensystem etablierte.*

37 Vgl. SEnA (wie Anm. 34), S. 121ff.

38 Vgl. KamEyama Sumio, Nihon no bukkyo shiso ni okeru dobutsu kan (Tiere im japani-
schen Buddhismus), in: Dobutsu-kan kenkyt 5, 1999, S. 3542, hier S. 35ff.

39 Fiir die allgemeine Geschichte der Kongruenz und Koexistenz von Buddhismus und Shinto,
vgl. KuBota Nobubhiro, Nihon ta-shinkyo no fudo (Polytheistische Religionslandschaft in
Japan), Tokyo u. Kyoto 1997, S. 58ff.; Sueki Fumiko, Nihon shiikyo-shi (Japanische
Religionsgeschichte), Tokyo 2006, S. 14f.

384 Technikgeschichte Bd. 77 (2010) H. &

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
....... at. mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

Allerdings beinhaltet diese kosmische Gesamtordnung auch einen ge-
gensitzlich anmutenden Denkrahmen, in dem nicht-menschliche Entitéten
gegeniiber dem Menschen als minderwertig beurteilt werden.* Die physi-
sche Differenz der diesseitigen Daseinsformen dient dabei als Indiz fiir die
iiberlegene Position des Menschen in der gesamten Wesensschicht. Beispiels-
weise wird das Tier (bzw. die in den tierischen Korper gewandelte Seele) im
Vergleich zum Menschen als eine inferiore Daseinsform angesehen. Das
Grundprinzip der Gleichheit aller Wesen ist also durch die inhdrente, hierar-
chisch strukturierte Wertordnung bedingt. In praktischer Hinsicht bietet die-
se doppeldeutige Sinnstruktur eine argumentative Grundlage, um die fakti-
sche Beherrschung der Natur (einschlieBlich der Toétung von anderen Lebe-
wesen) sowie des Technischen widerspruchsfrei begriinden zu konnen.*! Nach
dieser Logik wiirde sich eine nicht-menschliche Entitdt zugunsten des Men-
schen opfern, damit sie selbst letzten Endes in das Nirwana gelangen kann;
gleichzeitig lindere eine derartige Selbstaufopferung um der eigenen Erl6-
sung willen gerade die Siinde derjenigen, die daraus Nutzen ziehen. Der
Mensch bemiihe sich seinerseits darum, die eigene Siindenlast — z.B. bei der
Tiertétung — aufzuheben, indem er durch das religidse Ritual die Seele der
Aufgeopferten beruhigt.

Es gibt auch im Shinto-Glauben den gleichartigen Mechanismus zur Ge-
nugtuung, mit dessen Hilfe man den Versto3 gegen das religiose Totungs-
verbot legitimiert oder mit dem Schuldgefiihl fertig wird.** Allein durch ein
shintoistisch gestaltetes Dankfest werden dort die tobenden Geister von ver-
nichteten Entitdten schnell in harmlose Gotter umgewandelt. Auch die
menschliche Unreinheit wegen der Naturzerstorung kann dabei mit gebiift
werden. Die aus dem herkommlichen Naturkult stammenden Riten zur Seelen-
beruhigung werden heute noch in vielen Lebensbereichen praktiziert. Die
Geltung dieses Rituals reicht {iber den Bereich des Lebendigen weit hinaus.
Da in der mystisch-animistischen Vorstellungswelt auch unbelebte Dinge
eine Seele haben konnen, wird die shintoistische Reinigungszeremonie z.B.
auch zur Einweihung eines Flugzeugs oder zur Seelenberuhigung der ver-
schrotteten technischen Geréte hiufig vorgenommen.*

Im modernen Japan bleibt das Konzept der Gleichheit aller Entitdten —
vor allem als moralischer Leitgedanke — bestehen. Naturdingen und techni-
schen Artefakten wird prinzipiell geméf dieser Vorstellung begegnet. Inner-
halb der diesseitigen Weltorientierung unterliegen sie aber zugleich immer
schon der menschlichen Vorherrschaft. Auch die Integration von Robotern
auf der Alltagsebene lésst sich generell als eine Weiterfithrung dieser impli-
zit asymmetrischen Ordnung interpretieren. Die der religidsen Tradition im-

40 Vgl. KameEyama (wie Anm. 38), S. 38.
41 Vgl. ebd,, S. 39.

42 Vgl. ebd., S. 39f.

43 Vgl. Kuota (wie Anm. 39), S. 195.

Technikgeschichte Bd. 77(2010) H. 4 385

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
....... at. mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Matsuzaxki Hironori

manente Zweideutigkeit legt nahe, dass das Zusammenleben mit Robotern
weitgehend im Sinne eines friedlichen Miteinanders verstanden wird.* Der
Robotereinsatz im Alltag scheint damit eine eher undramatische Bedeutungs-
verschiebung des sozialen Lebens zu erlauben. Von dieser Entwicklung bleibt
jedoch der Sonderstatus des Menschen grundsétzlich unberiihrt. Vielmehr
wird eine Z&hmung von Technik favorisiert.

Hinsichtlich des japanischen Umgangs mit Robotertechnologie hebt Kap-
lan die Tradition einer strategischen Vorgehensweise hervor, die er “techno-
logy taming” nennt.* Neuartige Technologien, deren Rezeption noch unbe-
kannte Sinngehalte evoziert und damit eine potenzielle Gefahr fiir das histo-
risch geprigte Werte- und Normensystem darstellt, werden entsprechend des
vorfindlichen Deutungsmusters konfiguriert und auf eine abgestimmte Wei-
se in die japanische Gesellschaft eingefiihrt. Der entscheidende Punkt dieses
Modifikationsprozesses besteht darin, dass der innere Kern von traditionel-
len Werten, der auch im Zuge der rasant durchgefiihrten Modernisierung bzw.
Verwestlichung des Landes unbeeintrichtigt geblieben ist, dadurch gegen
fremde, unter Umsténden bedrohliche Einflussfaktoren gesichert wird. Als
Schutzschirm dieses kulturellen Fundaments fungieren bereits beherrschte —
also gezdhmte — Techniken. Die Zdhmung unvertrauter Technologien wird
dabei als eine Notwendigkeit begriffen, um den Kernbereich der eigenen
Kultur vor Interventionen von au3en zu bewahren.

Vor dem Hintergrund des Zahmungsprinzips werden Kaplan zufolge in
der Episode des Astro Boys die Kriegserfahrungen Japans (insbesondere zwei
Atombombenabwiirfe) drastisch uminterpretiert.* Die Nuklearenergie wird
als vitalisierendes Antriebselement dieser fiktiven Kultfigur durchweg posi-
tiv dargestellt. Dies symbolisiere den optimistischen Umgang der Japaner
mit reintegrierten modernen Technologien in der Nachkriegszeit, der sich
von der europdischen Tendenz zur Technikfeindlichkeit deutlich unterschei-
den lésst.

Die Android-Forschung von IsHiGuro Hiroshi

In Europa sind Ingenieure und Robotikforscher nach MacDorman sowohl
der christlich-monotheistischen Denkweise als auch der philosophischen
Tradition der Aufklarung verhaftet.*” Die humanoiden Roboter, die sie ent-
wickeln, erscheinen in ihren Augen tendenziell als Spiegelbild ihrer selbst.
Technische Neuerungen fiihren sie immer wieder zu der erneuten Herausfor-

44  Eine Ausnahme bilden dabei Mischwesen wie Cyborgs. Eine Verschmelzung von Mensch
und Maschine weckt bei vielen Japanern Abscheu und wird daher in der Regel abgelehnt,
vgl. Kaplan (wie Anm. 5), S. 468.

45 Ebd, S. 467f.

46 Ebd., S. 466; vgl. dazu a. den Beitrag von 110 Kenji, Vor Astro Boy. Roboterbilder im
Nachkriegsjapan, 1945-1952, in diesem Heft.

47 Vgl. MacDorman (wie Anm. 27), S. 4871f.

386 Technikgeschichte Bd. 77 (2010) H. &

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
....... at. mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

derung, von der eigenen Spezies mehr zu verstehen. Der Versuch der kiinst-
lichen Rekonstruktion des Menschlichen bedeute den “most ego shattering
event” in der Wissenschafts- und Technikgeschichte.*® In der japanischen
Robotikforschung finde man aber selten damit vergleichbare Problemstel-
lungen. Im Rahmen einer Kultur, die nicht auf einer klaren Trennung zwi-
schen dem Natiirlichen und dem Technischen beruht, habe die Schaffung
menschendhnlicher Artefakte fiir die Produktion wissenschaftlicher Erkennt-
nisse hinsichtlich der Natur des Menschen keine besonderen Einfliisse. Ge-
gen diese Annahme sprechen jedoch einige Vertreter der japanischen kogni-
tiven Robotik, deren Forschungszwecke die Konstruktion niitzlicher Maschi-
nen iiberschreiten.®
Es ist Ziel der so genannten Android-Science von IsHiGuro Hiroshi, den
Menschen moglichst exakt nachzubauen.® In diesem Ansatz wird die Kon-
struktion humanoider Roboter so weit perfektioniert, dass sie sich in dulerer
Erscheinung und in bestimmten Verhalten wie Gesichtsausdriicken von ih-
rem natiirlichen Vorbild kaum mehr unterscheiden lassen. Diesen Maschi-
nen — im Terminus von IsHIGURO: “androids” — wird das Potenzial zugespro-
chen, in der Face-to-Face-Kommunikation mit Menschen als Menschen wahr-
genommen zu werden und damit einen Beitrag zur Erkenntnisgewinnung
der fiir zwischenmenschliche Beziehungen zentralen Aspekte zu leisten.
Seinen Beweggrund zur Konstruktion der im AuBeren vom Menschen nur
schwer zu unterscheidenden Roboter erklart IsHiGuro mit unmittelbarem Be-
zug auf die Uncanny-Valley-Hypothese, die von dem japanischen Robo-
tikingenieur Mor1 Masahiro Anfang der 1970er Jahre aufgestellt wurde.’! Die-
se besagt: Die Vertrautheit des menschlichen Rezipienten mit kiinstlichen Ge-
genstdnden steigere sich in der Regel linear mit dem Realitdtsgrad von
Menschenihnlichkeit in ihrem Erscheinungsbild bzw. Verhalten; es gebe freilich
eine bestimmte Spanne, bei der diese Vertrautheit in ein unbehagliches Gefiihl
umschlage und dadurch eine ablehnende Reaktion ausgelost werde.> Dieses
von Mori1 als ,,unheimliches Tal* bezeichnete Phdnomen wiirde eintreten, wenn
z.B. ein Roboter sehr menschendhnlich wirke, jedoch in einzelnen Aspekten
von der gewohnten Vorstellung iiber den realen Menschen schlicht abweiche.
IsHiGURO, der sich dezidiert an der Erforschung der menschlichen Natur
orientiert, will mit der Entwicklung von Androiden das Tal des Unheimli-
chen empirisch nachweisen und iiberwinden. Er hat 2006 zusammen mit sei-
ner Forschungsgruppe an der Universitidt Osaka sogar einen Doppelginger
48 Ebd., S. 489.
49 Vgl. z.B. Aufsitze in: Keihanna-Research-Group-for-Sociointelligenesis (Hg.), Chind no
nazo. Ninchi hattatsu robotikusu no chosen (Das Ritsel der Intelligenz. Herausforderung
der kognitiven Robotik), Tokyo 2004.
50 IsHiGuro Hiroshi, Andoroido saiensu. Ningen wo shiru tame no robotto kenkyt (Androidologie.
Robotische Untersuchungen zur Erforschung des Menschseins), Tokyo 2007.

51 Vgl. ebd., S. 216ff.
52 Vgl. Mor1 Masahiro, Bukimi no tani (Das unheimliche Tal), in: Energy 7, 1970, S. 33ff.

Technikgeschichte Bd. 77(2010) H. 4 387

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
....... at. mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Matsuzaxki Hironori

von sich selbst (genannt Geminoid HI-1) entwickelt.* Beziiglich seiner Krea-
turen mit menschengleicher dulerer Gestalt behauptet er aber:

»Solche Roboter kdnnen irgendwann vielleicht mal an einem Informations-
schalter oder am Empfang arbeiten. Und wenn ein Mensch dann 10 Roboter
steuern kann, dann wére das auch ein gutes Geschaft. >

Diese AuBerung erweist sich als Explikation jener Doppelperspektive, die
dem tradierten kulturell-religiosen Denkmuster anhaftet. Fiir IsHiGuro ist die
prinzipielle Uberlegenheit des Menschen iiber technische Wesen nach wie
vor eine Selbstverstdndlichkeit. Die gesellschaftliche Daseinsweise von Ro-
botern ist dahingehend konzipiert, dass sie den Menschen stets zu Diensten
stehen und in allerlei Hinsicht menschliche Erwartungen erfiillen.

Bemerkenswerterweise diskutiert IsHIGURO an einer anderen Stelle auch
die Moglichkeit, dass intelligente Robotersysteme eines Tages in sich ein Be-
wusstsein entwickeln, sich als ein Selbst erfahren, und im nachsten Schritt ihre
Behandlung als Nicht-Personen zu beanstanden beginnen.>® Dieses Szenario
wird zwar von ihm nicht vollstandig negiert; die Anerkennung von Robotern
als soziale Personen ist aber nach seiner Ansicht nur in weit entfernter Zukunft
durchsetzbar.

Zur Frage des potenziellen Personenstatus von Robotern
Bezogen auf die Frage, ob und wie die Zuerkennung des Akteur- bzw. Personen-
status avancierter Maschinen erfolgt, zeigen sich derzeit unterschiedliche the-
oretische Positionen. Jedoch nahezu allgemein akzeptiert ist die Auffassung,
dass eine gehaltvolle Beantwortung dieser Frage rein empirischer Natur ist.
Diese Sicht wird ergénzt durch die Annahme, dass auch bei der Frage
des Personenstatus fraglicher Entitéten (darunter auch Roboter) gerade dem
Menschen die Entscheidungsmacht zukommt. Danach sind es die Menschen,
die sowohl anderen Menschen als auch nicht-menschlichen Entitdten persona-
le Eigenschaften zuschreiben kdnnen. Aus der unhintergehbaren Angewie-
senheit auf soziale Beziehungen ergibt sich beim Menschen die Tendenz, al-
les, was in der Interaktion Wirkungen entfalten kann, zu anthropomorphisieren.>
Auf die so abgeleitete Weise konnen auch nicht-menschliche Entitdten unter

53 Die Bewegungsvarianten seiner Androiden sind bei ndherem Hinsehen noch begrenzt. In
einem am 5.6.2008 vom Autor dieses Beitrags gefiihrten Interview duf3erte sich ein Tokioter
Robotikforscher kritisch, dass der Ansatz von IsHIGURO zu sehr auf die statische Seite der
menschlichen Gestalt fokussiert sei. Selbst wenn diese Roboter bestimmte Mimik des Men-
schen imitieren kdnnen, seien sie nicht einmal dazu féhig, eigenstéindig zu laufen.

54 Das Online-Archiv einer ARD-Fernsehsendung vom 16.11.2008, http://www.daserste.de/
wwiewissen/beitrag_dyn~uid,0of95aq4kiwfmkbo~cm.asp [Stand: 29.11.2009].

55 IsHiGuro (wie Anm. 50), S. 3021f.

56 Vgl. Denis Vidal, Anthropomorphism or Sub-anthropomorphism? An Anthropological
Approach to Gods and Robots, in: Journal of the Royal Anthropological Institute (N.S.)
13,2007, S. 917-933.

388 Technikgeschichte Bd. 77 (2010) H. &

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

Umstidnden so behandelt werden, als wiirden sie wie intentional handelnde
Menschen existieren.’” Eine solche Zuschreibung kann geschehen, auch wenn
die Erscheinung der betreffenden Entititen nicht im Sinne des Vollzugs kom-
plexer kognitiver Leistungen interpretiert wird.

Mit dieser anthropologischen Vorentscheidung tritt aber die Frage in den
Hintergrund, in welchem Sinne diesen Entitéten der Status einer sozialen Per-
son zuerkannt wird. Dabei wird ndmlich eine wichtige Unterscheidung iiber-
spielt, indem der Fokus auf den kognitiven Aspekt reduziert wird: Handelt es
sich um eine nur spontane und daher leicht revidierbare Zuerkennung®® oder
aber um eine situationsiiberdauernde, allgemein verbindliche Anerkennung als
eine soziale Person? Man miisste hier unterstreichen, dass derzeit in vielen
Gegenwartsgesellschaften nicht-menschliche Wesen, wie z.B. Haustiere, nicht
als legitime personale Akteure behandelt werden. Daraus ergibt sich die Rele-
vanz des Normativen fiir die Zuerkennung eines gesellschaftlich giiltigen per-
sonalen Status. Auch wenn eine Entitét keine kognitiv fassbaren Zeichen per-
sonaler Aktivititen zeigt, kann sie insofern eine Person sein, als es normativ
geboten ist, sie als solche zu behandeln.

Das Problem der Zuerkennung des Personenstatus wird, wie oben erwéhnt,
in der Moderne in generalisierter Form beantwortet. Personsein wird mit dem
diesseitigen Menschen identifiziert, der in einem biologisch begrenzbaren Zeit-
raum lebt, mit Tieren nicht auf einer gleichen Stufe steht und keine Maschine
ist. Wer eine Person ist, d.h. wer konstitutiv an dem Prozess der Vergesell-
schaftung teilnehmen kann (und wer nicht), wird anhand dieser anthropolo-
gisch bestimmten Differenz entschieden. In den so definierten Bereich per-
sonaler Vergesellschaftung werden alle lebenden menschlichen Wesen ein-
bezogen, ohne dabei auf individuelle Besonderheiten zu achten. Es ist wich-
tig dabei festzuhalten, dass technische Artefakte — in welcher Konstellation
auch immer — grundsétzlich von diesem Kreis ausgeschlossen bleiben.

Dies gilt auch fiir die géngige Situation in Japan. Interaktive Roboter wer-
den hier zwar ohne massive Hemmungen akzeptiert; sie werden jedoch vorerst
nicht als etwas angesehen, das ein dem Menschenrecht dquivalentes Recht fiir
sich beanspruchen kann. Das Spezifische liegt nur darin, dass in Japan an dem
Grundprinzip der modernen Grenzziehung oft mit Vorbehalt, d.h. in enger Ver-

57 Um nur einige Beispiele zu nennen: Hans Geser, Der PC als Interaktionspartner, in: Zeit-
schrift fiir Soziologie, 18, 1989, S. 230-243; Ingo Schulz-Schaeffer, Zugeschriebene
Handlungen. Ein Beitrag zur Theorie sozialen Handelns, Weilerswist 2007; John McCarthy,
Ascribing Mental Qualities to Machines, in: Martin Ringle (Hg.), Philosophical Per-
spectives in Artificial Intelligence, Brighton/Sussex 1979, S. 161-195.

58 Dazu gehort z.B. ein Deutungsakt, der in der Alltagspraxis als Personalisierung von PCs
hiufig vorkommt. Die Durchdringung solcher quasi-personalen Akteure wird jedoch —
zumindest in vielen modernen Gegenwartsgesellschaften — vermittels der Intervention
dritter Akteure weitgehend verhindert, vgl. Gesa Lindemann, Die Emergenzfunktion und
die konstitutive Funktion des Dritten. Perspektiven einer kritisch-systematischen Theorie-
entwicklung, in: Zeitschrift fiir Soziologie 35, 2006, S. 82—101, hier S. 94.

Technikgeschichte Bd. 77(2010) H. 4 389

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
untersagt, mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

Matsuzaxki Hironori

bindung mit der buddhistisch-shintoistischen Denktradition festgehalten wird.
Der Art und Weise der neu entstandenen Mensch-Maschine-Beziehung liegt
auch die Ambivalenz zugrunde, die der althergebrachten Weltanschauung in-
newohnt. In der konkreten Ausgestaltung dieser Beziehung wird sie aber von
den Involvierten zumeist nicht deutlich artikuliert, sondern nur implizit wirk-
sam.

Fazit

Bei den humanoiden Service- und Pflegerobotern handelt es sich um mehr
als blof3 funktionierende Maschinen, bei denen man von einer einfachen
Nutzung ausgehen kann. In einer alternden Gesellschaft werden Roboter in
einem weitaus groBeren Umfang als bisher und auch viel selbstverstandli-
cher zu Interaktionspartnern von Laiennutzerinnen bzw. hilfsbediirftigen
Menschen werden. Thr Auftreten in der Lebenswelt wird die Frage aufwer-
fen, wie mit diesen relationalen Techniken umzugehen ist. Fiir die Gesell-
schaft der westlich-europdisch geprigten Moderne beinhaltet die Begegnung
mit kiinstlichen Humanoiden ein prekéres ethisch-normatives Problem. Denn
das allgemein geltende anthropologische Verstindnis, das als die tragende
Institution der sozialen Grenzziehung fungiert, wird dadurch vielseitigen
Reflexionen unterzogen. In Japan wird ein derartiger Aspekt vor dem Hin-
tergrund eines gesellschaftlichen Klimas, das eine konfliktfreie gemeinsame
Zukunft mit Robotern zum nationalen Projekt macht, bagatellisiert bzw. un-
sichtbar gemacht. Diesem Phianomen unterliegt aber auch die religids-welt-
anschauliche Logik, anhand derer die Asymmetrie der mundanen Beziehung
zu anderen Wesen pragmatisch gelost wird. Deshalb wird den Robotern der
Zutritt in die menschlichen Lebensbereiche nicht besonders erschwert.

Es stellt letztlich eine offene Frage dar, ob sich die funktionale Mensch-
Maschine-Differenz kraft der sich beschleunigenden Technologieentwicklung
in absehbarer Zeit iiberwinden ldsst. Dass Roboter gemacht sind, muss prin-
zipiell nicht ausschlielen, dass sie sich weiterhin selbststéindig machen und
damit als konstitutive Mitglieder des sozialen Personenkreises kandidieren.
Aufgrund des oben aufgefiihrten Spezifikums der modernen Grenzziehung
lasst sich allerdings ein konsistentes personales Ich-Du-Verhiltnis mit Ro-
botern, das ohne dessen weitreichende Legitimation nicht auskommt, so-
wohl in Europa als auch in Japan zunédchst nicht erwarten. Es gibt bereits
viele Belege fiir gehaltvolle Interaktivitdt mit humanoiden Robotern sowie
damit einhergehende Effekte von Anthropomorphisierung. Aber allein
dadurch werden sie nicht zu sozialen Personen.

Anschrift des Verfassers: Marsuzaxi Hironori, M.A., AG Soziologische Theo-
rie, Institut fiir Sozialwissenschaften, Carl von Ossietzky Universitét
Oldenburg, Ammerldnder Heerstr. 114-118, 26129 Oldenburg, E-Mail:
hironori.matsuzaki@uni-oldenburg.de

390 Technikgeschichte Bd. 77 (2010) H. &

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
....... at. mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

-

>

330 ¢

DEN S ST

IPAFtBAS FO S peipm B

T
oI FONE—— Y~ FES 3

AN

SIS B N
ASY P ap S AOHE] ¢

Y AGPEAT B G TS

&

o
s\
"

N

D
o~

=,
SA—F RN

~
Y

v Gy

—Ju«M:? AN ok

> X
SO,

3 Ak
NS by

DA A TN 1S o
(0%

ATHA Y,

=1
(| ohaSnwEsN

ey
DRSO
'/
TP
.\g\d);ae)\»n\w

~

Umschlagbild

Zwei japanische Automaten (karakuri ningyo) aus dem Karakuri kinmo
kagami-kusa (Sammlung von Darstellungen verschiedener Karakuri-Figuren)
von 1730. Oben rechts zwei Schmiede, die ihre Himmer auf einen Amboss
schlagen, unten rechts eine Karakuri-Figur, die mit einem Blasrohr einen Pfeil
abschieft. Links davon jeweils eine kurze Erlduterung und eine Abbildung
der Mechanik. Quelle: Kikuchi Toshiyoshi (Hg.), Zufu — Edo jidai no gijutsu
— jo (Illustrierte Geschichte der Edo-Zeit, Bd. 1), Tokyo: Kowa Shuppan

1988, S. 613f.
Erich Pauer

Technikgeschichte Bd. 77(2010) H. 4 391

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. @ Inhak.
....... at. mit, for oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

