
373Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter
Partner?

Überlegungen zum gesellschaftlichen Status von humanoiden
Robotern in Japan*

VON MATSUZAKI Hironori

Überblick
Die Entwicklung ‚autonomer‘ menschenähnlicher Roboter stellt derzeit eines
der zentralen Ziele der Robotikforschung dar. Das Problem, das damit ein-
hergeht, reicht über den Rahmen des gesellschaftlichen Funktionsbereichs
„Wissenschaft“ weit hinaus. Es wird erwartet, dass in einer alternden Gesell-
schaft auch wichtige Funktionen in der Pflege von Alten und Kranken zu-
nehmend von Robotern erfüllt werden. Wenn diese technischen Wesen zu
selbstverständlichen Interaktionspartnern von Laiennutzern bzw. hilfsbedürf-
tigen Menschen werden, ergeben sich grundlegend neue Problemkonstella-
tionen in der Mensch-Maschine-Beziehung.

In Europa wird der alltägliche Robotereinsatz häufig als eine potenzielle
Bedrohung für die modernen menschenzentrierten Gesellschaftsformen be-
trachtet. Dieses Risikobewusstsein ist in Japan kaum vorhanden. Die Rede
ist vielmehr von der pragmatischen Zukunftsvision einer friedlichen Koexis-
tenz mit künstlichen Humanoiden. In der egalitären buddhistisch-shintoisti-
schen Denktradition wird die diesseitige Differenz von Mensch und ande-
rem lediglich als ein vergängliches Phänomen begriffen – wobei die mensch-
liche Beherrschung der Natur sowie des Technischen durch eine verborgene,
anthropozentrische Wertordnung widerspruchsfrei begründet wird. Von die-
ser doppeldeutigen Sinnstruktur lässt sich ein ideeller Hintergrund herleiten,
der die schnelle reibungslose Integration von humanoiden Robotern in die
japanische Gesellschaft zu begünstigen scheint.

Abstract
The development of autonomous, human-like robots currently constitutes
one of the main objectives in the research field of robotics, but the issues
raised by this enterprise reach far beyond the boundaries of science. In an
aging society, one expectation is that important functions in nursing care for
the elderly and disabled persons will increasingly be performed by robots.

* In diesem Aufsatz wird – wie es im Japanischen üblich ist – der Familienname der japa-
nischen Personen in Kapitälchen vor den persönlichen Namen gesetzt.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


MATSUZAKI Hironori

Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4374

When these technological beings thus begin to interact with ordinary people
on a daily basis, fundamentally new problems in the man-machine relation-
ship will emerge.

In the European context, the entry of interactive, humanoid robots into
everyday life is often seen as a potential threat to the human-centric
institutional orders of modern society. In Japan, by contrast, this tension is
not present; instead, the key concern is achieving peaceful coexistence with
artificial humanoids. In the egalitarian traditions of Buddhist and ShintÇ
thought, the worldly distinction between humans and other entities is
understood to be merely an ephemeral phenomenon, despite the fact that
mankind’s actual domination over nature and technology is consistently
justified through a concealed frame of anthropocentric values.

Einleitung
Zumindest in Teilbereichen der Robotik gilt heute die Entwicklung eigen-
ständig agierender humanoider Roboter als ein besonders erstrebenswertes
Forschungsziel. Die Einsatzbereiche dieser Maschinen sollen so zugeschnit-
ten sein, dass sie sich in einer nicht-industriellen, für Menschen konzipierten
Umgebung betätigen und auch elementare Aspekte zwischenmenschlicher
Interaktionen realisieren.1 Dazu gehören insbesondere Tätigkeiten in der
Kranken- und Altenpflege.2 Mobile Roboterassistenten, die zur Unterstüt-
zung für die manuelle Pflege in der klinischen Versorgung oder als techni-
sche Assistenz für Pflegebedürftige im häuslichen Bereich entwickelt wer-
den, sind bereits im praktischen Feld ansatzweise erprobt.3 Für die alltägli-
che Lebenswelt heißt das, dass der Kontakt mit diesen ‘relational artifacts’
über kurz oder lang unvermeidlich sein wird.4 Die Frage, ob und wie dies zu
bedeutsamen Änderungen des sozialen Lebens führen wird, lässt sich je-
doch – so die Annahme – nicht ohne Bezug auf die kultur- und sozial-
geschichtlichen Aspekte von Technik beantworten.

Es ist bereits vielfach darauf hingewiesen worden, dass sowohl die
Entwicklungsrichtungen von humanoiden Service- und Pflegerobotern als
1 Das ist ein wichtiger Grund dafür, weshalb sie bei aller Vielfalt mit menschenähnlichen

Eigenschaften (Körperform, Aussehen, Verhalten etc.) konstruiert werden, vgl. HIRUKAWA

Hirohisa, Ningen-gata robotto no kinmirai ÇyÇ (Possible Applications of Humanoid Robots
in the Near Future), in: Journal of Robotics Society of Japan 22, 2004, S. 6–9.

2 Vgl. Joelle Pineau u.a., Towards Robotic Assistants in Nursing Homes: Challenges and
Results, in: Robotics and Autonomous Systems 42, 2003, S. 271–281.

3 Prominente Beispiele in diesem Anwendungsbereich sind Care-O-bot vom Fraunhofer
IPA sowie RI-Man vom japanischen Forschungsinstitut Riken. In den USA ist der so
genannte Nursebot PEARL, der von der Carnegie Mellon University entwickelt wurde,
auf den Markt gebracht worden, vgl. David Hanson u. Yoseph Bar-Cohen, The Coming
Robot Revolution: Expectations and Fears about Emerging Intelligent, Humanlike
Machines, New York 2009, S. 45ff.

4 Sherry Turkle u.a., Relational Artifacts with Children and Elders: The Complexities of
Cybercompanionship, in: Connection Science 18, 2006, S. 347–361.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


375Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

auch die Tendenz ihrer gesellschaftlichen Akzeptanz kulturell recht unter-
schiedlich verlaufen.5 Im westlich-europäischen Kontext wird die Entwick-
lung humanoider Robotersysteme von einem ethischen Diskurs begleitet, in
dem zum einen vor einer unkontrollierten Grenzüberschreitung (z.B. dem
Ersetzen eines biologischen Organismus durch eine künstliche Maschinen-
einheit) gewarnt wird. Zum anderen werden normative Fragen diskutiert, die
sich daraus ergeben – etwa die Frage danach, ob diese technischen Entitäten
als juristische Personen gelten sollen. Dabei wird die Konzeptualisierung
von Robotern, die die anthropologisch fundierte Mensch-Maschine-Diffe-
renz explizit in Frage stellt, als ein grundlegendes Problem für die modernen
menschenzentrierten Gesellschaftsformen betrachtet. Ein derartiges ethisches
Konfliktpotenzial der humanoiden Robotik wird in Japan selten thematisiert.
Im öffentlichen Diskurs gesprochen wird vielmehr von der pragmatischen
Zukunftsvision einer friedlichen Koexistenz mit künstlichen Humanoiden.6
Wie lassen sich aber diese kulturbedingten Unterschiede in der Einstellung
zu humanoiden Robotern in kritisch-systematischer Weise erfassen?

Der vorliegende Beitrag will sich dieser Frage in einer wissenssoziolo-
gischen Perspektive nähern. Zunächst möchte ich kurz den Begriff des „ge-
sellschaftlichen Grenzregimes“ in der Moderne einführen, der als analyti-
sche Grundlage dienen soll.7 Dabei wird der biologisch lebendige Mensch
als eine historisch entstandene Institution begriffen, die auf eine elementare
Weise den Bereich des Sozialen begrenzt. Ausgehend von dieser Grund-
annahme wird im zweiten Schritt auf die kulturbedingten Einstellungen zu
avancierten Techniken in Japan eingegangen. Es kommt hier insbesondere
darauf an, die tradierten buddhistisch-shintoistischen Weltanschauungen
herauszuarbeiten, deren Spezifikum in der doppeldeutigen Einstellung des
Menschen zu anderen Wesen liegt. Abschließend wird die ethisch-normative
Implikation der aufkommenden neuen Mensch-Maschine-Beziehungen
kulturvergleichend diskutiert.

5 Vgl. insbesondere Frédéric Kaplan, Who is Afraid of the Humanoid? Investigating Cultural
Differences in the Acceptance of Robots, in: International Journal of Humanoid Robotics
1, 2004, S. 465–480. Die folgenden Überlegungen sind durch die Vermutung motiviert,
dass die kulturellen Unterschiede zwischen Europa und Japan ausgeprägter sind als dieje-
nigen zwischen Europa und den USA. Diese Annahme wird durch neuere Literatur ge-
stützt. Dass die Unterschiede zwischen Europa und Japan ausgeprägter sind, kommt nicht
zuletzt auch darin zum Ausdruck, dass in den meisten vergleichenden Arbeiten die euro-
päisch-westliche kulturelle Tradition insgesamt von der japanischen Tradition abgegrenzt
wird, vgl. dazu exemplarisch Miriam J.S. Leis, Robots – Our future Partners?! A Sociol-
ogist’s View from a German and Japanese Perspective, Marburg 2006.

6 Vgl. KITANO Naho, ‘Rinri’: An Incitement towards the Existence of Robots in Japanese
Society, in: International Review of Information Ethics 6, 2006, S. 78–83, hier S. 79.

7 Vgl. dazu Gesa Lindemann, Gesellschaftliche Grenzregime und soziale Differenzierung,
in: Zeitschrift für Soziologie 38, 2009, S. 92–110.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


MATSUZAKI Hironori

Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4376

Moderne Grenzregime aus der Perspektive einer reflexiven
Anthropologie
Wenn es eigens darum geht, wie Roboter als Gegenüber der lebensweltlichen
Interaktion erfahren werden, sollte man in der Analyse auch die kulturhisto-
rische Variabilität im Mensch-Maschine-Verhältnis mit berücksichtigen.
Andernfalls lassen sich solche interkulturellen Unterschiede in der Akzep-
tanz von Robotern nicht präzise erfassen, deren Bedeutungen auch inner-
halb der Robotik bereits zum Thema gemacht werden.8

Die vorliegende Analyse wird durch die folgende gesellschaftstheoretische
Arbeitshypothese geleitet. Die Gesellschaften der westlichen Moderne, für die
das Ethos der Menschenrechte von fundamentaler Bedeutung ist, halten an
einer strikten Mensch-Maschine-Differenz fest. Es ist mit erheblichen Wider-
ständen gegen humanoide Roboter zu rechnen, die einige personale Teil-
eigenschaften (z.B. basale Kompetenz zur sprachlichen Kommunikation) auf-
weisen können. In Gesellschaften, in denen die Besonderheiten des menschli-
chen Personseins nicht in der gleichen Weise historisch verankert sind, wird
es hingegen eine größere Offenheit im Umgang mit diesen Robotern geben.

Den Bezugspunkt dieser Perspektive bildet eine „reflexive Anthropolo-
gie“.9 Diese beinhaltet eine grundsätzliche Modifikation des soziologischen
Verständnisses von Gesellschaft. In der soziologischen Theoriebildung und
Forschung wird meistens unkritisch vorausgesetzt, dass nur lebendige und
bewusst-sinnhaft agierende Menschen soziale Personen sein können.10 In der
reflexiven Anthropologie wird es dagegen kontingent gesetzt, wer als eine
soziale Person zu betrachten ist. Dieser Gedanke beruht auf der Mitwelt-
konzeption von Helmuth Plessner.11 Mitwelt bezeichnet hier eine Struktur
des wechselseitigen Aufeinanderbezogenseins sozialer Personen. Im Rah-
men dieser Beziehungsstruktur ist sowohl der Bezug auf Andere als auch der
Bezug zu sich selbst über Andere vermittelt. Mitwelt ist aber nicht als ein
feststehender Bereich gedacht. Es handelt sich eher um den Vollzug dieser
Beziehungsstruktur. Das Vorhandensein personaler Qualität hängt dann davon
ab, ob ein Wesen in der Lage ist, mit möglichen Anderen in ein komplexes
Ich-Du-Verhältnis einzutreten und sich dadurch zu sich selbst zu verhalten.

8 Zum Beispiel: SHIBATA Takanori u.a., Tabulation and Analysis of Questionnaire Results of
Subjective Evaluation of Seal Robot in Japan, UK, Sweden and Italy, in: Proceedings of
the IEEE International Conference on Robotics and Automation, New Orleans 2004, S.
1387–1392; NOMURA Tatsuya u.a., What People Assume about Humanoid and Animal-
Type Robots: Cross-Cultural Analysis Between Japan, Korea, and the United States, in:
International Journal of Humanoid Robotics 5, 2008, S. 25–46.

9 Vgl. Gesa Lindemann, Doppelte Kontingenz und reflexive Anthropologie, in: Zeitschrift
für Soziologie 28, 1999, S. 165–181.

10 Vgl. ebd., S. 165f.
11 Vgl. Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die

philosophische Anthropologie, Berlin 1975 [1928], S. 300ff.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


377Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

Das Konzept der Distanz zu sich und zu Anderen hat aber eine weitere
wichtige Implikation: Es steht nicht von vornherein fest, welche konkreten
Entitäten sich in dieser reflexiven Weise vergesellschaften.12 Der Vollzug
der Mitwelt enthält mithin immer eine Grenzziehung, durch die der Kreis
derjenigen Entitäten geschlossen wird, die in allgemein verbindlicher Weise
füreinander Personen sind. Wer in den Kreis der Personen gehört, wird in je
historischen Anerkennungs- und Deutungsprozessen entschieden. Wenn man
dieser Sicht folgt, lassen sich Gesellschaften, d.h. historisch ausgeformte
Mitwelten, danach unterscheiden, wie die Grenzziehung zwischen Personen
und anderem erfolgt. In modernen, staatlich-demokratisch organisierten Ge-
sellschaften wird der Kreis legitimer sozialer Personen prinzipiell anhand
der Unterscheidung Lebendig-Menschsein/Anderes begrenzt. Der Prozess
des Sich-selbst-Vergesellschaftens ist nämlich auf lebende Menschen be-
schränkt. Nur diese vergesellschaften sich selbst in ihren Beziehungen
zueinander, und nur sie entwickeln ein Verständnis davon, dass sie das tun
und wie sie es tun sollten. In anderen Gesellschaften wird der Bereich perso-
naler Vergesellschaftung anders bestimmt. Es gibt und gab Gesellschaften,
in denen auch verstorbene Menschen, Götter, Tiere, Pflanzen oder sogar Ar-
tefakte als legitime personale Akteure behandelt werden.13

Der Begriff „gesellschaftliches Grenzregime“ zeichnet sich als die Ge-
samtheit vieler Praktiken aus, die zur Festlegung des sozialen Personenkreises
eingesetzt werden. Laut Lindemann kann man die Grenzeinrichtung der
modernen funktional differenzierten Gesellschaft durch den Institutionen-
komplex „Mensch und Menschenrechte“ charakterisieren. Funktionale Dif-
ferenzierung setzt einen Kreis freier und gleichartiger Individuen voraus.14

Denn der Kern funktionaler Differenzierung besteht darin, dass – zumindest
im Prinzip – alle Personen in gleicher Weise Zugang zu allen gesellschaftli-
chen Funktionssystemen (Politik, Recht, Wissenschaft, Wirtschaft etc.) ha-
ben. Es sollte nur systeminterne Kriterien des Ausschlusses geben. Die prak-
tische Orientierung an der Idee universeller Menschenrechte ist daher als
Bedingung dieser Gesellschaftsform zu begreifen.

12 Unter dieser Voraussetzung ist jeder Mensch auch davon abhängig, für sich selbst das
Personsein zuerkannt zu bekommen, vgl. dazu auch Anne Foerst, Robots and Theology,
in: Erwägen Wissen Ethik 20, 2009, S. 181–193, hier S. 191.

13 Die ethnologische Studie von Luckmann macht auf die historische Variabilität der Sozial-
welt aufmerksam. Nach seiner Argumentation, die methodisch der transzendentaltheo-
retischen Perspektive Husserls folgt, kann der Geltungsbereich des Sozialen nicht a priori
an die Zugehörigkeit zur menschlichen Gattung gebunden werden; vielmehr erfolgt die
Konstitution des anderen Ich durch die Übertragung der Ich-Qualität seitens des transzen-
dentalen Ego. Anhand reichhaltigen empirischen Materials zeigt er auf, dass in nicht-mo-
dernen Gesellschaften auch andere Wesen wie Naturdinge den allgemein anerkannten Sta-
tus eines sozialen Gegenübers einnehmen können, vgl. Thomas Luckmann, Lebenswelt
und Gesellschaft. Grundstrukturen und geschichtliche Wandlungen, Paderborn 1980, S. 56ff.

14 Vgl. Lindemann (wie Anm. 7).

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


MATSUZAKI Hironori

Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4378

Damit entsteht in normativer und kognitiver Hinsicht ein allgemeines
Verständnis vom Menschen, das diesen anhand einer vierfachen Abgrenzung
definiert: Vermittels zweier überschreitbarer Grenzziehungen (Setzung von
Lebensanfang und Lebensende) und zweier unüberschreitbarer Grenz-
ziehungen (Mensch/Tier-Differenzierung und Mensch/Maschine-Differen-
zierung) wird der Mensch als ein rein diesseitiges, d.h. biologisch lebendi-
ges Wesen verstanden. Innerhalb dieses institutionellen Rahmens ist es prin-
zipiell nicht möglich, dass technische Artefakte die Grenze zum Personsein
in einem weithin anerkannten Sinne überschreiten. Der Personenstatus eines
menschlichen Individuums ist hingegen immer schon gewährleistet, solange
es als lebendig gilt. Dieses „anthropologische Quadrat“ bezeichnet freilich
nicht eindeutig fixierte Grenzen mit wohldefinierten Kriterien; es handelt
sich vielmehr um solche umkämpften Dimensionen, in denen die weitge-
hend verbindliche Unterscheidung von menschlicher Person und anderem
getroffen wird.15 Dies bedeutet zugleich, wie sich der Mensch genau von
anderen Entitäten, z.B. Maschinen, unterscheidet, ist Gegenstand kontinuier-
licher Aushandlungsprozesse.

Ethische Brisanz der humanoiden Robotik
Diese Auffassung wird deshalb relevant, weil gerade die Wissenschaft vom
Menschen, insbesondere die naturwissenschaftliche Anthropologie, an den
Praktiken der gesellschaftlichen Grenzregulierung maßgeblich beteiligt ist.
Zumindest in modernen Gesellschaften gilt die Gleichung: Nur lebende
Menschen sind soziale Personen. Diese Gleichung setzt immer ein rational
gesichertes Wissen darüber voraus, was überhaupt das Menschsein ausmacht.
Die wissenschaftlich gestützte Vorstellung einer Grenze, die den lebenden
Menschen von anderen Entitäten trennt, geht auf die eine oder andere Weise
konstitutiv in die Praktiken der Grenzregulierung ein.

Vor diesem Hintergrund nimmt die Erforschung der verkörperten künst-
lichen Intelligenz, die als Ebenbild des Menschen entwickelt wird, an Be-
deutung zu. „In der Robotik scheint der Mensch sich selbst zu begegnen“,16

und es wird zu einer ethisch brisanten Frage, wie dies zu bewerten ist. Die
Bedeutung der normativen Dimension tritt deutlich zutage, wenn man die
gesellschaftlichen Reaktionen auf die Entwicklung interaktiver menschen-
ähnlicher Roboter kulturvergleichend in den Blick nimmt. Im westlich-euro-
päischen Kontext werden ethische und politische Fragen seit der letzten
Jahrhundertwende zunehmend diskutiert, von denen zwei Aspekte hier von
besonderer Relevanz sind. Zum einen wird in Frage gestellt, ob es ethisch
vertretbar ist, Mensch/Maschine-Hybriden oder künstliches menschenähnli-

15 Ebd., S. 98.
16 Thomas Christaller u.a., Robotik. Perspektiven für menschliches Handeln in der zukünf-

tigen Gesellschaft, Berlin u. Heidelberg 2001, S. 111.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


379Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

ches Leben zu schaffen.17 Zum anderen werden daraus resultierende norma-
tive Fragen diskutiert, wie z.B. ob auch solchen Wesen der Status einer sozia-
len Person zuerkannt werden soll.

Die erste Frage wird vor allem in der Hinsicht relevant, dass sich die
gängige Tendenz der humanoiden Robotik durch eine starke Hinwendung
zum Körper- bzw. Lebensbegriff charakterisieren lässt. In diesem Forschungs-
bereich etablierte sich nämlich in den beiden letzten Jahrzehnten ein Denk-
ansatz, in dem man Körperlichkeit und Situiertheit als die Grundeigenschaften
von Leben und Intelligenz begreift.

Bei der Konzeptualisierung von Robotern werden andererseits alle bio-
logischen Besonderheiten des Menschen methodisch ausgeklammert, damit
die Differenz zwischen natürlichen und technischen Körpern ohne Vorannah-
me erfasst werden kann.18 Das heißt, in der experimentellen Konstruktion von
Robotern wird prinzipiell von bestimmten Bedingungen der organismischen
Lebensformen abgesehen. Dies gilt ebenfalls für die abstrahierende Bezug-
nahme auf menschliche Bewusstseinsaktivitäten der kognitiven Robotik.19 Im
Sinne der modernen Grenzregulierung werden aber die reduktionistische
Vorgehensweise der Robotikforschung sowie die Suspendierung der anthro-
pologisch fundierten Mensch-Maschine-Differenz als ein elementares Risi-
ko für die gesellschaftliche Sonderstellung des Menschen betrachtet. Die
besondere Brisanz der humanoiden Robotik besteht also darin, dass in ihrer
experimentellen Forschungspraxis das moderne Selbstverständnis des Men-
schen explizit in Frage gestellt wird.

Aus historischer sowie juristischer Hinsicht wird darüber hinausgehend
problematisiert, ob eine Erweiterung des Personenstatus auf humanoide Ro-
boter angemessen ist.20 Danach würde die meist unreflektierte exklusive Ver-
bindung zwischen Menschsein und Personsein mit dem Aufkommen einer
neuen Generation von Robotern zunehmend herausgefordert. Denn diese

17 Vgl. Daniela Cerqui, The Future of Humankind in the Era of Human and Computer
Hybridization: An Anthropological Analysis, in: Ethics and Information Technology 4,
2002, S. 101–108; Armin Grunwald, Orientierungsbedarf, Zukunftswissen und Natura-
lismus. Das Beispiel der „technischen Verbesserung“ des Menschen, in: Deutsche Zeit-
schrift für Philosophie 55, 2007, S. 949–966.

18 Vgl. Holk Cruse u.a., Die Entdeckung der Intelligenz oder Können Ameisen denken?,
München 1998, S. 21f.

19 Im Rahmen der verhaltensbasierten KI-Ansätze werden die Leistungen von Robotern
nach Maßgabe eines abgestuften Intelligenz- bzw. Aktionsmodells skaliert und lediglich
graduell von den Eigenschaften des Menschen unterschieden. Auch in ihren Terminologien
wird die Differenz zwischen Mensch und Maschine nicht mehr als grundsätzlich vorge-
geben, sondern als historisch variierend und kontingent aufgefasst, vgl. Thomas Christ-
aller u. Josef Wehner, Autonomie der Maschinen. Einführung in die Diskussion, in: dies.
(Hg.), Autonome Maschinen, Wiesbaden 2003, S. 9–35, hier S. 24.

20 Vgl. Anne Foerst, Artificial Sociability: From Embodied AI toward New Understandings of
Personhood, in: Technology in Society 21, 1999, S. 373–386; David J. Calverley, Imagining
a Non-biological Machine as a Legal Person, in: AI & Society 22, 2008, S. 523–537.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


MATSUZAKI Hironori

Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4380

Roboter weisen bereits in der Interaktion – zumindest annähernd – spezifi-
sche Eigenständigkeiten auf, die im Sinne der personalen Grundeigenschaften
bislang einzig dem Menschen vorbehalten waren. In diesem Zusammenhang
wird auch diskutiert, ob solche Maschinen im juristischen Sinne als verant-
wortliche Subjekte gelten sollen.21

Derartige ethisch-normative Reflexionen, die mit neueren technischen
Entwicklungen in der humanoiden Robotik zusammenhängen, lassen sich
bislang in der japanischen Debatte kaum beobachten. Der lebensweltliche
Einsatz von Service- und Pflegerobotern bedeutet nicht nur eine potenzielle
Maßnahme zur ‚effektiven Entlastung‘ des menschlichen Arbeitspersonals.
Im mittlerweile einsetzenden Diskurs der Roboterethik wird „Ersetzbarkeit
des Menschen“ bereits thematisiert: Etwa die Frage danach, wie man sich zu
verhalten hat, falls es in naher Zukunft Wirklichkeit werden sollte, dass voll-
autonome Roboter – losgelöst von menschlicher Kontrolle – in verschiedenen
Anwendungsbereichen als Konkurrenten zu menschlichen Arbeitskräften auf-
treten.22 Ihre unmittelbare Nähe könnte auch latent vorhandene Ängste des
Menschen vor der unbeherrschbaren Übermacht autonomer Apparate auslö-
sen. Solche Aspekte, die im westlich-europäischen Kontext oftmals betont
werden, fallen in Japan tendenziell aus dem kollektiven Wahrnehmungsraster
heraus.

Robotereinsatz im japanischen Alltag
Japan gilt als eines der führenden Länder der Robotikforschung. Dies liegt
nicht zuletzt daran, dass in Japan die Innovation robotischer Technologien
im Pflegesektor staatlicherseits intensiv gefördert wird: Wie in anderen In-
dustrienationen sollten eine Reihe Zukunftsprobleme, die sich aus der Alte-
rung der Gesellschaft ergeben, durch den Einsatz von Robotern gelöst wer-
den.23 Der Servicerobotik als einem schnell wachsenden Industriebereich
kommt zudem eine besondere wirtschaftliche Bedeutung zu.24 Abgesehen
von solchen politisch-ökonomischen Sachverhalten besteht – den bisheri-
gen Untersuchungen zufolge – der wesentliche Unterschied zur westlich-
21 Vgl. Peter M. Asaro, Robots and Responsibility from a Legal Perspective, http://

www.peterasaro.org/writing/ASARO%20Legal%20Perspective.pdf [Stand: 29.11.2009].
Für eine fokussierte Diskussion um die Verantwortungsfähigkeit lernfähiger Automaten
und die Möglichkeit einer strafrechtlichen Gesetzgebung für Maschinen, vgl. Andreas
Matthias, Automaten als Träger von Rechten. Plädoyer für eine Gesetzesänderung, Berlin
2008.

22 Vgl. Dieter Sturma, Ersetzbarkeit des Menschen? Robotik und menschliche Lebensform,
in: Jahrbuch für Wissenschaft und Ethik 9, 2004, S. 141–162.

23 Vgl. HIROSE Michitaka, Hito to kikai no aida. Hitoka suru kikai to kikai-ka suru hito
(Zwischen Mensch und Maschine. Vermenschlichung der Maschine und Mechanisierung
des Menschen), TÇkyÇ 2007, S. 159ff.

24 Zum steigenden Stellenwert des Robotermarktes in der staatlichen Wirtschaftsplanung
Japans, vgl. weiter NSF-Tokyo Regional Office, METI’s Present Projekt on Robots, http:/
/www.nsftokyo.org/rm05-06.pdf [Stand: 13.2.2010].

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


381Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

europäischen Lage darin, dass in Japan generell eine größere Offenheit ge-
genüber wissenschaftlich-technischen Utopien herrscht. Roboter würden von
Japanern nicht als Bedrohung für die lebensweltliche Ordnung wahrgenom-
men, weshalb kaum bzw. keine Widerstände gegenüber dem Einzug von
Robotern in den privaten Haushalt oder in Pflegeeinrichtungen zu erwarten
wären.

Als ein Grund hierfür wird häufig – besonders in kulturwissenschaftlich
arbeitenden Studien – der Einfluss der Populärkultur angeführt.25 In den ja-
panischen Manga und Zeichentrickfilmen würden humanoide Roboter über-
wiegend positiv besetzt – als sympathische Menschenfreunde oder welt-
rettende Superhelden. Dabei teilen die Autoren eine Ansicht: Die Gesamtheit
der heute noch einflussreichen Roboter-Ikonen wie Astro Boy verkörpere eine
politisch ambitionierte und kulturell durchgesetzte Vision des zukünftigen Japan
als Land der technologischen Utopien; der im Nachkriegsjapan vorherrschen-
de Optimismus für die wissenschaftlichen Entwicklungen wie technischen In-
novationen sei durch derartige Konnotationen übersteigert.

Zu dieser standardisierten Auslegung bemerkt YAMATO aber kritisch, dass
die Vorstellung eines harmonischen, gegebenenfalls fast familiär gebunde-
nen Mensch-Roboter-Verhältnisses längst vor dem Gedeihen der subkultu-
rellen Roboter-Darstellungen weitgehend etabliert gewesen war.26 Dies führt
er auf die spezifische Rezeptionsgeschichte des modernen Roboter-Begriffs
zurück. Danach wurde die Wortneuschöpfung „Roboter“ in Japan erst zu-
sammen mit der Rezeption der in den Erzählungen Isaac Asimovs aufge-
stellten Robotergesetze populär. Asimovs Auffassung darüber, was ein Ro-
boter sein sollte und wie er sich verhalten sollte, wirkte maßgeblich in der
Prägung der Manga-Figur Astro Boy und weiteren Roboter-Images. Daraus
folgt, dass den Robotern – im Kontrast zu ambivalenten Einstellungen vieler
Europäer gegenüber Robotern – von Anfang an als Partner bzw. gehorsamer
Diener des Menschen begegnet wird. Es gäbe weiterhin in Japan nicht die
Denkfigur der Hybris – genauer die Kritik an einer menschlichen Schöpfungs-
intention, die sich fundamental übernimmt und zu einer Herstellung einer
zerstörerischen Technik führt, die sich gegen den Schöpfer wendet.27 Das im
jüdisch-christlichen Kulturraum übliche Motiv, das etwa in der Frankenstein-

25 Frederik L. Schodt, Inside the Robot Kingdom: Japan, Mechatronics, and the Coming
Robotopia, TÇkyÇ u. New York 1988; Siân Rees, Robot’s Best Friend, in: The Journal of
the American Chamber of Commerce in Japan 5, 2001, S. 52–57; Timothy N. Hornyak,
Loving the Machine: The Art and Science of Japanese Robots, TÇkyÇ 2006; Stefan Krebs,
On the Anticipation of Ethical Conflicts between Humans and Robots in Japanese Man-
gas, in: International Review of Information Ethics 6, 2006, S. 63–68.

26 Vgl. YAMATO Nobuo, Robotto to kurasu. KateiyÇ robotto saizensen (Zusammenleben mit
den Robotern. Entwicklungsfront der Serviceroboter im Haushalt), TÇkyÇ 2006, hier, S.
20f.

27 Vgl. Karl F. MacDorman u.a., Does Japan Really Have Robot Mania? Comparing Attitudes
by Implicit and Explicit Measures, in: AI & Society 23, 2009, S. 485–510, hier S. 489.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


MATSUZAKI Hironori

Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4382

Figur exemplarisch zum Ausdruck kommt, sei vielen Japanern fremd. Inner-
halb des shintoistischen Universums, in dem jeglichem Wesen ohne Weite-
res eine Seele zugesprochen wird, befänden sich auch natürliche Dinge oder
technische Artefakte stets in Harmonie mit den Menschen.28 Mit Bezug auf
dieses polytheistische Deutungsmuster konstatiert Robertson: “[...] the crea-
tion of humanoids – or artificial life – is not at all imagined as a matter of
‘playing god’”.29

In ähnlicher Weise argumentiert Kaplan, der die häufig unterstellte Un-
bekümmertheit der Japaner gegenüber Robotern ebenfalls auf die shintois-
tisch-animistische Tradition zurückführt.30 Die westlich-europäische Zivilisa-
tion beruhe auf einer jahrhundertelangen Dichotomisierung von Natur und
Kultur, wobei – explizit oder implizit – von einer Überlegenheit des Men-
schen über die Natur ausgegangen wird. In der Vorstellung der Japaner sei
hingegen solch ein dualistisches Verständnis traditionell nicht vorhanden.
Auch Natur werde grundsätzlich nicht als der unvereinbare Gegensatz zur
Kultur wahrgenommen: Das Künstliche werde prinzipiell dazu gemacht, um
Natur bzw. Lebendiges möglichst genau nachzubilden.31

Die bisher genannten Studien legen also nahe, dass die Annahme einer
kulturellen Differenz zwischen der westlich-europäischen und der japani-
schen Tradition gut begründet ist. Bezieht man allerdings die von einigen
kritischen Beobachtern geführte Debatte ein, finden sich interessanterweise
auch Beiträge, die auf eine technikkritische Haltung in Japan hinweisen. Unter
Berücksichtigung dieser Studien ergibt sich, dass es auch seitens der japani-
schen Techniknutzer eine Art Unbehagen gibt, wenn es um die Einbeziehung
von Robotern in die alltägliche Lebenswelt geht.

28 Vgl. Schodt (wie Anm. 25), S. 198ff. Ein ähnliches Argument findet man auch in KITANO

(wie Anm. 6), S. 80. Mit Bezug auf die weltweiten kommerziellen Erfolge des US-
amerikanischen Staubsaugerroboters Roomba stellt YAMATO (wie Anm. 26) die Geltung
solcher simplifizierten Erklärungsmuster in Frage. Der seit 2002 vermarktete Service-
roboter, von dem bis zum Jahre 2006 mehr als zwei Millionen Stück verkauft wurden, hat
bereits massiv in die privaten Haushalte in vielen Ländern Einzug gehalten. Dies stehe
als Beweis dafür, dass das Phänomen der Personifizierung unbelebter Dinge nicht auf den
japanischen Kontext einzuschränken ist.

29 Jennifer Robertson, Robo Sapiens Japanicus: Humanoid Robots and the Posthuman Family,
in: Critical Asian Studies 39, 2007, S. 369–398, hier S. 377.

30 Vgl. Kaplan (wie Anm. 5), S. 469f.
31 In diesem Zusammenhang wird auch der positive Bezug auf die jahrhundertealte Tradition

des Automatenbaus in Japan häufig erwähnt. Einen guten Überblick bietet die Website
von Kirsty Boyle, vgl. http://www.karakuri.info [Stand: 14.2.2010]. Der Einfluss der edo-
zeitlichen Karakuri-Puppen auf die Roboterentwicklungen im modernen Kontext wird
auch seitens von Ingenieuren und Robotikforschern thematisiert, vgl. etwa UMETANI YÇji,
Robotto no kenkyã-sha wa gendai no karakuri-shi ka? (Sind die Robotik-Forscher
Automatenhersteller der Gegenwart?), TÇkyÇ 2005; vgl. dazu a. den Beitrag von Erich
Pauer, Japanische Automaten (karakuri ningyÇ). Vorläufer der modernen Roboter?, in
diesem Heft.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


383Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

Bei einer in einem Altenheim durchgeführten Umfrage kommen KIKKAWA

und seine Mitarbeiter zu dem Ergebnis, dass die Pflegebedürftigen deutliche
Vorbehalte gegen eine partielle Automatisierung der Routinearbeit in der
Versorgung (z.B. Übernahme der Verteilung von Getränken durch Roboter)
haben.32 Anderen Studien zufolge unterscheiden auch Pflegende selbst klar
zwischen den technischen Aspekten der Pflegedienste und der menschlichen
Zuwendung in der Fürsorge, die auch durch avancierte Roboter nicht zu sub-
stituieren sei.33 Dabei wird auch seitens von Gepflegten akzentuiert, dass
Maschinen dort, wo der Mensch das Mitgefühl des Helfenden braucht, an
natürliche Grenzen stoßen würden und daher als ‚Seelentröster‘ bei der
Behindertenbetreuung oder Krankenpflege nach wie vor das menschliche
Pflegepersonal gefragt sei. Es zeichnet sich allerdings derzeit in der japani-
schen Gesellschaft eine Tendenz ab, solche technikkritischen und vielleicht
sogar technikängstlichen Stimmen eher in den Hintergrund zu drängen.34 Aus-
einandersetzungen um erwartbare problematische Folgen beim realen Einsatz
von Service- und Pflegerobotern werden deshalb sowohl in den fachbezogenen
Beobachtungen als auch im populärwissenschaftlichen Diskurs generell ver-
mieden. Einige Autoren akzentuieren hierzu die Möglichkeit eines Szenarios,
in dem die bisherige Faszination der Japaner beim zunehmenden lebens-
weltlichen Kontakt mit selbstständig agierenden Robotern ins Gegenteil
umschlägt.35

Über die sinnstiftende Bedeutung der Subkultur in der Robotik hinaus-
gehend, unterstreicht Wagner die politisch-ökonomischen Dimensionen der
japanischen Roboterentwicklung.36 Japanische Unterhaltungs- und Service-
roboter sind danach nicht nur als Lösung für Probleme der gesellschaftli-
chen Alterung konzipiert, sondern fungieren auch als PR-Figur national-
32 Vgl. KIKKAWA Takeshi u.a., Fukushi shisetsu ni okeru jiritsu unpan robotto no kaihatsu

(Development of Autonomous Carrier Robot in Welfare Facilities, Part II: Field Evalua-
tion Text at a Welfare Facility), in: Hokkaido Industrial Research Institute Report 299,
2000, S. 105–110. In dieser Untersuchung äußerte sich die Mehrheit der befragten Alten
gegen den Einsatz mobiler Serviceroboter für ihre tägliche Betreuung.

33 Vgl. SENA Hideaki, Robotto 21-seiki (Roboter – Schlüsselfigur des 21. Jahrhunderts),
TÇkyÇ 2001, S. 189ff.; TAKEUCHI Shin u.a., ShÇshi-kÇrei-ka risuku no kenshÇ. Robotto
Çtomeishon-ka gijutsu ni yoru rÇdÇ-ryoku busoku mondai kaiketsu ni kansuru ichi kÇsatsu
(Risiko in der alternden Gesellschaft. Überlegungen zur Bewältigung des Arbeitskräfte-
mangels durch robotische Automatisierungstechnik), TÇkyÇ 2005, http://www.risk.tsukuba.
ac.jp/group-study/pdf/2005/2005group-8-resume.pdf [Stand: 8.6.2009].

34 Vgl. SENA Hideaki, Robotto kyÇzon shakai to hyãmanitii (Koexistenz mit Robotern und
Humanität), in: ANZAI YãichirÇ, SENA Hideaki, INOUE Hirochika u. KANADE Takeo (Hg.),
Robotto-gaku sÇsei (Die Entstehung der Robotik) (Iwanami kÇza robotto-gaku 1 [Iwanami
Serie: Robotik, Bd. 1]), TÇkyÇ: Iwanami shoten 2004, S. 77–187, hier S. 83.

35 Vgl. ISHII Kayoko, Cognitive Robotics to Understand Human Beings, in: NISTEP Quarterly
Review 20, 2006, S. 11–32, hier S. 19; MacDorman (wie Anm. 27), S. 492.

36 Vgl. Cosima Wagner, „Tele-Altenpflege“ und „Robotertherapie“. Leben mit Robotern als
Vision und Realität für die alternde Gesellschaft Japans, in: Maren Godzik (Hg.), Altern
in Japan (Japanstudien, Bd. 21), München 2009, S. 271–298.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


MATSUZAKI Hironori

Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4384

politischer Inszenierungen. Die an Visionen orientierte Robotertechnologie
solle dazu dienen, die Strategie der staatlichen Wirtschaftspolitik zu bewäh-
ren und das Nationalimage Japans zu stärken. SENA kritisiert ebenfalls einen
derart stark politisierten Event-Charakter der japanischen Roboterindustrie
und verweist auf die zunehmende Diskrepanz zwischen Vision und Realität
beim alltäglichen Robotereinsatz.37 Er behauptet sogar, dass die weitgehend
geteilte Annahme der besonderen Popularität von Robotern in Japan selbst
eine massenmedial erzeugte Illusion sei und bestenfalls nur teilweise mit
dem aktuellen Phänomen übereinstimme.

Ambiguität in der buddhistisch-shintoistischen Weltanschauung
Vor dem Hintergrund dieses komplexen Befundes erscheint es sinnvoll, die
häufig betonte Relevanz der lokalen religiösen Traditionen für die modernen
Roboterentwicklungen unter einem neuen Gesichtspunkt zu betrachten.
Anders gesagt, geht es hier darum, eine noch nicht explizit herausgearbeitete
Charakteristik der buddhistisch-shintoistischen Weltanschauungen zu be-
leuchten, die meiner Ansicht nach für die Deutungsfrage der Daseinsweise
von Robotern in Japan eine entscheidende Rolle spielen kann. Dem Religions-
soziologen KAMEYAMA zufolge weist der japanische Mahayana-Buddhismus
in seinen traditionellen Auffassungen über die kosmische Gesamtordnung
zwei völlig verschiedene Argumentationsrichtungen auf.38 Während in der
Generalthese die prinzipielle Gleichwertigkeit sämtlicher Wesen vorausge-
setzt wird, verbirgt sie auch eine zusätzliche Logik, die zur praktischen Durch-
führung des (menschlichen) Lebensalltags dient und dabei den Grundsatz
der allumfassenden Gleichheit mehr oder weniger sinnlos erscheinen lässt.

Die generelle Egalität unter allen Wesen wird mit der Vorstellung einer
Raum und Zeit übergreifenden Kontinuität zwischen verschiedenen Welten
verbunden, die durch die Reinkarnationslehre begründet wird. Da der Mensch
aufgrund seines Karmas im nachkommenden Leben als ein anderes Wesen
(z.B. als Tier) wiedergeboren werden kann, bedeutet für ihn sein diesseitiges
Dasein als Mensch lediglich eine temporäre Existenzform. Ferner heißt es,
dass die Differenz von Mensch und anderem im Grunde nur noch als ein
vergängliches Phänomen begriffen wird. Diese Idee der zwei- oder mehrdi-
mensionalen Parität öffnete den Weg zur Volkskultur des Animismus, die
sich seit dem Mittelalter – eng verflochten mit der überlieferten Naturvereh-
rung des volkstümlichen ShintÇ – als ein Normensystem etablierte.39

37 Vgl. SENA (wie Anm. 34), S. 121ff.
38 Vgl. KAMEYAMA Sumio, Nihon no bukkyÇ shisÇ ni okeru dÇbutsu kan (Tiere im japani-

schen Buddhismus), in: DÇbutsu-kan kenkyã 5, 1999, S. 35–42, hier S. 35ff.
39 Für die allgemeine Geschichte der Kongruenz und Koexistenz von Buddhismus und ShintÇ,

vgl. KUBOTA Nobuhiro, Nihon ta-shinkyÇ no fãdo (Polytheistische Religionslandschaft in
Japan), TÇkyÇ u. KyÇto 1997, S. 58ff.; SUEKI Fumiko, Nihon shãkyÇ-shi (Japanische
Religionsgeschichte), TÇkyÇ 2006, S. 14ff.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


385Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

Allerdings beinhaltet diese kosmische Gesamtordnung auch einen ge-
gensätzlich anmutenden Denkrahmen, in dem nicht-menschliche Entitäten
gegenüber dem Menschen als minderwertig beurteilt werden.40 Die physi-
sche Differenz der diesseitigen Daseinsformen dient dabei als Indiz für die
überlegene Position des Menschen in der gesamten Wesensschicht. Beispiels-
weise wird das Tier (bzw. die in den tierischen Körper gewandelte Seele) im
Vergleich zum Menschen als eine inferiore Daseinsform angesehen. Das
Grundprinzip der Gleichheit aller Wesen ist also durch die inhärente, hierar-
chisch strukturierte Wertordnung bedingt. In praktischer Hinsicht bietet die-
se doppeldeutige Sinnstruktur eine argumentative Grundlage, um die fakti-
sche Beherrschung der Natur (einschließlich der Tötung von anderen Lebe-
wesen) sowie des Technischen widerspruchsfrei begründen zu können.41 Nach
dieser Logik würde sich eine nicht-menschliche Entität zugunsten des Men-
schen opfern, damit sie selbst letzten Endes in das Nirwana gelangen kann;
gleichzeitig lindere eine derartige Selbstaufopferung um der eigenen Erlö-
sung willen gerade die Sünde derjenigen, die daraus Nutzen ziehen. Der
Mensch bemühe sich seinerseits darum, die eigene Sündenlast – z.B. bei der
Tiertötung – aufzuheben, indem er durch das religiöse Ritual die Seele der
Aufgeopferten beruhigt.

Es gibt auch im ShintÇ-Glauben den gleichartigen Mechanismus zur Ge-
nugtuung, mit dessen Hilfe man den Verstoß gegen das religiöse Tötungs-
verbot legitimiert oder mit dem Schuldgefühl fertig wird.42 Allein durch ein
shintoistisch gestaltetes Dankfest werden dort die tobenden Geister von ver-
nichteten Entitäten schnell in harmlose Götter umgewandelt. Auch die
menschliche Unreinheit wegen der Naturzerstörung kann dabei mit gebüßt
werden. Die aus dem herkömmlichen Naturkult stammenden Riten zur Seelen-
beruhigung werden heute noch in vielen Lebensbereichen praktiziert. Die
Geltung dieses Rituals reicht über den Bereich des Lebendigen weit hinaus.
Da in der mystisch-animistischen Vorstellungswelt auch unbelebte Dinge
eine Seele haben können, wird die shintoistische Reinigungszeremonie z.B.
auch zur Einweihung eines Flugzeugs oder zur Seelenberuhigung der ver-
schrotteten technischen Geräte häufig vorgenommen.43

Im modernen Japan bleibt das Konzept der Gleichheit aller Entitäten –
vor allem als moralischer Leitgedanke – bestehen. Naturdingen und techni-
schen Artefakten wird prinzipiell gemäß dieser Vorstellung begegnet. Inner-
halb der diesseitigen Weltorientierung unterliegen sie aber zugleich immer
schon der menschlichen Vorherrschaft. Auch die Integration von Robotern
auf der Alltagsebene lässt sich generell als eine Weiterführung dieser impli-
zit asymmetrischen Ordnung interpretieren. Die der religiösen Tradition im-

40 Vgl. KAMEYAMA (wie Anm. 38), S. 38.
41 Vgl. ebd., S. 39.
42 Vgl. ebd., S. 39f.
43 Vgl. KUBOTA (wie Anm. 39), S. 195.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


MATSUZAKI Hironori

Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4386

manente Zweideutigkeit legt nahe, dass das Zusammenleben mit Robotern
weitgehend im Sinne eines friedlichen Miteinanders verstanden wird.44 Der
Robotereinsatz im Alltag scheint damit eine eher undramatische Bedeutungs-
verschiebung des sozialen Lebens zu erlauben. Von dieser Entwicklung bleibt
jedoch der Sonderstatus des Menschen grundsätzlich unberührt. Vielmehr
wird eine Zähmung von Technik favorisiert.

Hinsichtlich des japanischen Umgangs mit Robotertechnologie hebt Kap-
lan die Tradition einer strategischen Vorgehensweise hervor, die er “techno-
logy taming” nennt.45 Neuartige Technologien, deren Rezeption noch unbe-
kannte Sinngehalte evoziert und damit eine potenzielle Gefahr für das histo-
risch geprägte Werte- und Normensystem darstellt, werden entsprechend des
vorfindlichen Deutungsmusters konfiguriert und auf eine abgestimmte Wei-
se in die japanische Gesellschaft eingeführt. Der entscheidende Punkt dieses
Modifikationsprozesses besteht darin, dass der innere Kern von traditionel-
len Werten, der auch im Zuge der rasant durchgeführten Modernisierung bzw.
Verwestlichung des Landes unbeeinträchtigt geblieben ist, dadurch gegen
fremde, unter Umständen bedrohliche Einflussfaktoren gesichert wird. Als
Schutzschirm dieses kulturellen Fundaments fungieren bereits beherrschte –
also gezähmte – Techniken. Die Zähmung unvertrauter Technologien wird
dabei als eine Notwendigkeit begriffen, um den Kernbereich der eigenen
Kultur vor Interventionen von außen zu bewahren.

Vor dem Hintergrund des Zähmungsprinzips werden Kaplan zufolge in
der Episode des Astro Boys die Kriegserfahrungen Japans (insbesondere zwei
Atombombenabwürfe) drastisch uminterpretiert.46 Die Nuklearenergie wird
als vitalisierendes Antriebselement dieser fiktiven Kultfigur durchweg posi-
tiv dargestellt. Dies symbolisiere den optimistischen Umgang der Japaner
mit reintegrierten modernen Technologien in der Nachkriegszeit, der sich
von der europäischen Tendenz zur Technikfeindlichkeit deutlich unterschei-
den lässt.

Die Android-Forschung von ISHIGURO Hiroshi
In Europa sind Ingenieure und Robotikforscher nach MacDorman sowohl
der christlich-monotheistischen Denkweise als auch der philosophischen
Tradition der Aufklärung verhaftet.47 Die humanoiden Roboter, die sie ent-
wickeln, erscheinen in ihren Augen tendenziell als Spiegelbild ihrer selbst.
Technische Neuerungen führen sie immer wieder zu der erneuten Herausfor-

44 Eine Ausnahme bilden dabei Mischwesen wie Cyborgs. Eine Verschmelzung von Mensch
und Maschine weckt bei vielen Japanern Abscheu und wird daher in der Regel abgelehnt,
vgl. Kaplan (wie Anm. 5), S. 468.

45 Ebd., S. 467f.
46 Ebd., S. 466; vgl. dazu a. den Beitrag von ITÇ Kenji, Vor Astro Boy. Roboterbilder im

Nachkriegsjapan, 1945–1952, in diesem Heft.
47 Vgl. MacDorman (wie Anm. 27), S. 487ff.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


387Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

derung, von der eigenen Spezies mehr zu verstehen. Der Versuch der künst-
lichen Rekonstruktion des Menschlichen bedeute den “most ego shattering
event” in der Wissenschafts- und Technikgeschichte.48 In der japanischen
Robotikforschung fände man aber selten damit vergleichbare Problemstel-
lungen. Im Rahmen einer Kultur, die nicht auf einer klaren Trennung zwi-
schen dem Natürlichen und dem Technischen beruht, habe die Schaffung
menschenähnlicher Artefakte für die Produktion wissenschaftlicher Erkennt-
nisse hinsichtlich der Natur des Menschen keine besonderen Einflüsse. Ge-
gen diese Annahme sprechen jedoch einige Vertreter der japanischen kogni-
tiven Robotik, deren Forschungszwecke die Konstruktion nützlicher Maschi-
nen überschreiten.49

Es ist Ziel der so genannten Android-Science von ISHIGURO Hiroshi, den
Menschen möglichst exakt nachzubauen.50 In diesem Ansatz wird die Kon-
struktion humanoider Roboter so weit perfektioniert, dass sie sich in äußerer
Erscheinung und in bestimmten Verhalten wie Gesichtsausdrücken von ih-
rem natürlichen Vorbild kaum mehr unterscheiden lassen. Diesen Maschi-
nen – im Terminus von ISHIGURO: “androids” – wird das Potenzial zugespro-
chen, in der Face-to-Face-Kommunikation mit Menschen als Menschen wahr-
genommen zu werden und damit einen Beitrag zur Erkenntnisgewinnung
der für zwischenmenschliche Beziehungen zentralen Aspekte zu leisten.

Seinen Beweggrund zur Konstruktion der im Äußeren vom Menschen nur
schwer zu unterscheidenden Roboter erklärt ISHIGURO mit unmittelbarem Be-
zug auf die Uncanny-Valley-Hypothese, die von dem japanischen Robo-
tikingenieur MORI Masahiro Anfang der 1970er Jahre aufgestellt wurde.51 Die-
se besagt: Die Vertrautheit des menschlichen Rezipienten mit künstlichen Ge-
genständen steigere sich in der Regel linear mit dem Realitätsgrad von
Menschenähnlichkeit in ihrem Erscheinungsbild bzw. Verhalten; es gebe freilich
eine bestimmte Spanne, bei der diese Vertrautheit in ein unbehagliches Gefühl
umschlage und dadurch eine ablehnende Reaktion ausgelöst werde.52 Dieses
von MORI als „unheimliches Tal“ bezeichnete Phänomen würde eintreten, wenn
z.B. ein Roboter sehr menschenähnlich wirke, jedoch in einzelnen Aspekten
von der gewohnten Vorstellung über den realen Menschen schlicht abweiche.

ISHIGURO, der sich dezidiert an der Erforschung der menschlichen Natur
orientiert, will mit der Entwicklung von Androiden das Tal des Unheimli-
chen empirisch nachweisen und überwinden. Er hat 2006 zusammen mit sei-
ner Forschungsgruppe an der Universität Osaka sogar einen Doppelgänger
48 Ebd., S. 489.
49 Vgl. z.B. Aufsätze in: Keihanna-Research-Group-for-Sociointelligenesis (Hg.), ChinÇ no

nazo. Ninchi hattatsu robotikusu no chÇsen (Das Rätsel der Intelligenz. Herausforderung
der kognitiven Robotik), TÇkyÇ 2004.

50 ISHIGURO Hiroshi, Andoroido saiensu. Ningen wo shiru tame no robotto kenkyã (Androidologie.
Robotische Untersuchungen zur Erforschung des Menschseins), TÇkyÇ 2007.

51 Vgl. ebd., S. 216ff.
52 Vgl. MORI Masahiro, Bukimi no tani (Das unheimliche Tal), in: Energy 7, 1970, S. 33ff.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


MATSUZAKI Hironori

Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4388

von sich selbst (genannt Geminoid HI-1) entwickelt.53 Bezüglich seiner Krea-
turen mit menschengleicher äußerer Gestalt behauptet er aber:

„Solche Roboter können irgendwann vielleicht mal an einem Informations-
schalter oder am Empfang arbeiten. Und wenn ein Mensch dann 10 Roboter
steuern kann, dann wäre das auch ein gutes Geschäft.“54

Diese Äußerung erweist sich als Explikation jener Doppelperspektive, die
dem tradierten kulturell-religiösen Denkmuster anhaftet. Für ISHIGURO ist die
prinzipielle Überlegenheit des Menschen über technische Wesen nach wie
vor eine Selbstverständlichkeit. Die gesellschaftliche Daseinsweise von Ro-
botern ist dahingehend konzipiert, dass sie den Menschen stets zu Diensten
stehen und in allerlei Hinsicht menschliche Erwartungen erfüllen.

Bemerkenswerterweise diskutiert ISHIGURO an einer anderen Stelle auch
die Möglichkeit, dass intelligente Robotersysteme eines Tages in sich ein Be-
wusstsein entwickeln, sich als ein Selbst erfahren, und im nächsten Schritt ihre
Behandlung als Nicht-Personen zu beanstanden beginnen.55 Dieses Szenario
wird zwar von ihm nicht vollständig negiert; die Anerkennung von Robotern
als soziale Personen ist aber nach seiner Ansicht nur in weit entfernter Zukunft
durchsetzbar.

Zur Frage des potenziellen Personenstatus von Robotern
Bezogen auf die Frage, ob und wie die Zuerkennung des Akteur- bzw. Personen-
status avancierter Maschinen erfolgt, zeigen sich derzeit unterschiedliche the-
oretische Positionen. Jedoch nahezu allgemein akzeptiert ist die Auffassung,
dass eine gehaltvolle Beantwortung dieser Frage rein empirischer Natur ist.

Diese Sicht wird ergänzt durch die Annahme, dass auch bei der Frage
des Personenstatus fraglicher Entitäten (darunter auch Roboter) gerade dem
Menschen die Entscheidungsmacht zukommt. Danach sind es die Menschen,
die sowohl anderen Menschen als auch nicht-menschlichen Entitäten persona-
le Eigenschaften zuschreiben können. Aus der unhintergehbaren Angewie-
senheit auf soziale Beziehungen ergibt sich beim Menschen die Tendenz, al-
les, was in der Interaktion Wirkungen entfalten kann, zu anthropomorphisieren.56

Auf die so abgeleitete Weise können auch nicht-menschliche Entitäten unter

53 Die Bewegungsvarianten seiner Androiden sind bei näherem Hinsehen noch begrenzt. In
einem am 5.6.2008 vom Autor dieses Beitrags geführten Interview äußerte sich ein Tokioter
Robotikforscher kritisch, dass der Ansatz von ISHIGURO zu sehr auf die statische Seite der
menschlichen Gestalt fokussiert sei. Selbst wenn diese Roboter bestimmte Mimik des Men-
schen imitieren können, seien sie nicht einmal dazu fähig, eigenständig zu laufen.

54 Das Online-Archiv einer ARD-Fernsehsendung vom 16.11.2008, http://www.daserste.de/
wwiewissen/beitrag_dyn~uid,0of95aq4kiwfmkbo~cm.asp [Stand: 29.11.2009].

55 ISHIGURO (wie Anm. 50), S. 302ff.
56 Vgl. Denis Vidal, Anthropomorphism or Sub-anthropomorphism? An Anthropological

Approach to Gods and Robots, in: Journal of the Royal Anthropological Institute (N.S.)
13, 2007, S. 917–933.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


389Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4

Gehorsamer Diener oder gleichberechtigter Partner?

Umständen so behandelt werden, als würden sie wie intentional handelnde
Menschen existieren.57 Eine solche Zuschreibung kann geschehen, auch wenn
die Erscheinung der betreffenden Entitäten nicht im Sinne des Vollzugs kom-
plexer kognitiver Leistungen interpretiert wird.

Mit dieser anthropologischen Vorentscheidung tritt aber die Frage in den
Hintergrund, in welchem Sinne diesen Entitäten der Status einer sozialen Per-
son zuerkannt wird. Dabei wird nämlich eine wichtige Unterscheidung über-
spielt, indem der Fokus auf den kognitiven Aspekt reduziert wird: Handelt es
sich um eine nur spontane und daher leicht revidierbare Zuerkennung58 oder
aber um eine situationsüberdauernde, allgemein verbindliche Anerkennung als
eine soziale Person? Man müsste hier unterstreichen, dass derzeit in vielen
Gegenwartsgesellschaften nicht-menschliche Wesen, wie z.B. Haustiere, nicht
als legitime personale Akteure behandelt werden. Daraus ergibt sich die Rele-
vanz des Normativen für die Zuerkennung eines gesellschaftlich gültigen per-
sonalen Status. Auch wenn eine Entität keine kognitiv fassbaren Zeichen per-
sonaler Aktivitäten zeigt, kann sie insofern eine Person sein, als es normativ
geboten ist, sie als solche zu behandeln.

Das Problem der Zuerkennung des Personenstatus wird, wie oben erwähnt,
in der Moderne in generalisierter Form beantwortet. Personsein wird mit dem
diesseitigen Menschen identifiziert, der in einem biologisch begrenzbaren Zeit-
raum lebt, mit Tieren nicht auf einer gleichen Stufe steht und keine Maschine
ist. Wer eine Person ist, d.h. wer konstitutiv an dem Prozess der Vergesell-
schaftung teilnehmen kann (und wer nicht), wird anhand dieser anthropolo-
gisch bestimmten Differenz entschieden. In den so definierten Bereich per-
sonaler Vergesellschaftung werden alle lebenden menschlichen Wesen ein-
bezogen, ohne dabei auf individuelle Besonderheiten zu achten. Es ist wich-
tig dabei festzuhalten, dass technische Artefakte – in welcher Konstellation
auch immer – grundsätzlich von diesem Kreis ausgeschlossen bleiben.

Dies gilt auch für die gängige Situation in Japan. Interaktive Roboter wer-
den hier zwar ohne massive Hemmungen akzeptiert; sie werden jedoch vorerst
nicht als etwas angesehen, das ein dem Menschenrecht äquivalentes Recht für
sich beanspruchen kann. Das Spezifische liegt nur darin, dass in Japan an dem
Grundprinzip der modernen Grenzziehung oft mit Vorbehalt, d.h. in enger Ver-

57 Um nur einige Beispiele zu nennen: Hans Geser, Der PC als Interaktionspartner, in: Zeit-
schrift für Soziologie, 18, 1989, S. 230–243; Ingo Schulz-Schaeffer, Zugeschriebene
Handlungen. Ein Beitrag zur Theorie sozialen Handelns, Weilerswist 2007; John McCarthy,
Ascribing Mental Qualities to Machines, in: Martin Ringle (Hg.), Philosophical Per-
spectives in Artificial Intelligence, Brighton/Sussex 1979, S. 161–195.

58 Dazu gehört z.B. ein Deutungsakt, der in der Alltagspraxis als Personalisierung von PCs
häufig vorkommt. Die Durchdringung solcher quasi-personalen Akteure wird jedoch –
zumindest in vielen modernen Gegenwartsgesellschaften – vermittels der Intervention
dritter Akteure weitgehend verhindert, vgl. Gesa Lindemann, Die Emergenzfunktion und
die konstitutive Funktion des Dritten. Perspektiven einer kritisch-systematischen Theorie-
entwicklung, in: Zeitschrift für Soziologie 35, 2006, S. 82–101, hier S. 94.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


MATSUZAKI Hironori

Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4390

bindung mit der buddhistisch-shintoistischen Denktradition festgehalten wird.
Der Art und Weise der neu entstandenen Mensch-Maschine-Beziehung liegt
auch die Ambivalenz zugrunde, die der althergebrachten Weltanschauung in-
newohnt. In der konkreten Ausgestaltung dieser Beziehung wird sie aber von
den Involvierten zumeist nicht deutlich artikuliert, sondern nur implizit wirk-
sam.

Fazit
Bei den humanoiden Service- und Pflegerobotern handelt es sich um mehr
als bloß funktionierende Maschinen, bei denen man von einer einfachen
Nutzung ausgehen kann. In einer alternden Gesellschaft werden Roboter in
einem weitaus größeren Umfang als bisher und auch viel selbstverständli-
cher zu Interaktionspartnern von Laiennutzerinnen bzw. hilfsbedürftigen
Menschen werden. Ihr Auftreten in der Lebenswelt wird die Frage aufwer-
fen, wie mit diesen relationalen Techniken umzugehen ist. Für die Gesell-
schaft der westlich-europäisch geprägten Moderne beinhaltet die Begegnung
mit künstlichen Humanoiden ein prekäres ethisch-normatives Problem. Denn
das allgemein geltende anthropologische Verständnis, das als die tragende
Institution der sozialen Grenzziehung fungiert, wird dadurch vielseitigen
Reflexionen unterzogen. In Japan wird ein derartiger Aspekt vor dem Hin-
tergrund eines gesellschaftlichen Klimas, das eine konfliktfreie gemeinsame
Zukunft mit Robotern zum nationalen Projekt macht, bagatellisiert bzw. un-
sichtbar gemacht. Diesem Phänomen unterliegt aber auch die religiös-welt-
anschauliche Logik, anhand derer die Asymmetrie der mundanen Beziehung
zu anderen Wesen pragmatisch gelöst wird. Deshalb wird den Robotern der
Zutritt in die menschlichen Lebensbereiche nicht besonders erschwert.

Es stellt letztlich eine offene Frage dar, ob sich die funktionale Mensch-
Maschine-Differenz kraft der sich beschleunigenden Technologieentwicklung
in absehbarer Zeit überwinden lässt. Dass Roboter gemacht sind, muss prin-
zipiell nicht ausschließen, dass sie sich weiterhin selbstständig machen und
damit als konstitutive Mitglieder des sozialen Personenkreises kandidieren.
Aufgrund des oben aufgeführten Spezifikums der modernen Grenzziehung
lässt sich allerdings ein konsistentes personales Ich-Du-Verhältnis mit Ro-
botern, das ohne dessen weitreichende Legitimation nicht auskommt, so-
wohl in Europa als auch in Japan zunächst nicht erwarten. Es gibt bereits
viele Belege für gehaltvolle Interaktivität mit humanoiden Robotern sowie
damit einhergehende Effekte von Anthropomorphisierung. Aber allein
dadurch werden sie nicht zu sozialen Personen.

Anschrift des Verfassers: MATSUZAKI Hironori, M.A., AG Soziologische Theo-
rie, Institut für Sozialwissenschaften, Carl von Ossietzky Universität
Oldenburg, Ammerländer Heerstr. 114-118, 26129 Oldenburg, E-Mail:
hironori.matsuzaki@uni-oldenburg.de

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373


391Technikgeschichte  Bd. 77 (2010)  H. 4

Fotografien aus der Pionierzeit des Spezialbetonbaus

Umschlagbild

Zwei japanische Automaten (karakuri ningyÇ) aus dem Karakuri kinmÇ
kagami-kusa (Sammlung von Darstellungen verschiedener Karakuri-Figuren)
von 1730. Oben rechts zwei Schmiede, die ihre Hämmer auf einen Amboss
schlagen, unten rechts eine Karakuri-Figur, die mit einem Blasrohr einen Pfeil
abschießt. Links davon jeweils eine kurze Erläuterung und eine Abbildung
der Mechanik. Quelle: KIKUCHI Toshiyoshi (Hg.), Zufu – Edo jidai no gijutsu
– jÇ (Illustrierte Geschichte der Edo-Zeit, Bd. 1), TÇkyÇ: KÇwa Shuppan
1988, S. 613f.

Erich Pauer

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 07:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0040-117X-2010-4-373

