
Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit 

und antimuslimischer Rassismus: 

Perspektivische Annäherungen 

Meltem Kulaçatan 

Im folgenden Beitrag werden die Begriffe Islamfeindlichkeit, Muslimfeindlichkeit 
und antimuslimischer Rassismus sowie deren Phänomene erläutert und kontex

tualisiert. Ziel des Beitrags ist nicht eine chronologische Analyse der Entwicklungs- 
und Rezeptionsgeschichte. Im Mittelpunkt stehen vielmehr verschiedene Zugänge 
zu den jeweiligen Begrifflichkeiten, welche die Verfasserin als notwendige und ge

genseitige Ergänzungen versteht. Im vorliegenden Zusammenhang werden Mus

lim- und Islamfeindlichkeit sowohl in ihrer synonymen Fluidität als auch in ihrer 
Differenzierung verwendet. Muslimfeindlichkeit richtet sich gegen Muslim*innen, 
Islamfeindlichkeit sowohl gegen die Religion des Islams als auch die religiöse Praxis 
und vor allem die Sichtbarkeit religiöser ästhetischer äußerlicher Merkmale durch 
Muslim*innen aus islamisch geprägten Kontexten. Die fluide Verwendung resul

tiert zum einen aus den öffentlichen Diskursen, zum anderen besteht eine Diffe

renzierung zwischen beiden Begriffen. Dieser Verwendungsmodus mag zunächst 
irritieren oder inkorrekt erscheinen, allerdings soll er auf die Gleichzeitigkeit ver

weisen, in der die synonyme wie differenzierte Einordnung stattfindet. Ersteres be

trifft den medialen und politischen Diskurs, Letzteres die wissenschaftliche Einord

nung. 

Muslim- und Islamfeindlichkeit 

Muslim*innen und Menschen, die als muslimisch kategorisiert, als solche gelesen 
werden, stehen im Zentrum von islam- und muslimfeindlichen Diskursen sowie 
antimuslimischem Rassismus. Die Wirkung der diskriminierenden, rassistischen 
Haltungen und Handlungen, bis hin zu Gewalttaten, fußen auf Dynamiken, wonach 
Muslim*innen stets als Andere und als Fremde eingeordnet werden. Die Sozialpsy

chologin Beate Küpper (2018) analysiert, wie entsprechende Prozesse der Fremdma

chung bei der Herausbildung und Adressierung von Menschengruppen entstehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 Rassismusforschung II 

Laut Küpper fußt der Prozess, der der Muslim- und Islamfeindlichkeit inhärent 
ist, zunächst auf der Zuordnung eines Menschen zu einer bestimmten Gruppe. Die

sen ersten Schritt bezeichnet Küpper als Kategorisierung. Anschließend folgen wei

tere Zuordnungen und die Zuschreibungen von Eigenschaften, die mit der Gruppe 
in Verbindung gebracht werden und aus denen das vermeintlich vorhersagbare – 
zumeist negativ gewertete – Verhalten abgeleitet wird. Diese Prozesse der Zuord

nung und Kategorisierung betreffen unterschiedliche Gruppen, darunter Frauen, 
ältere Menschen, Menschen mit Behinderungen, Menschen mit Migrationsbiogra

fie, Menschen bestimmter Religionszugehörigkeit, Menschen verschiedener sexu

eller Orientierung oder Menschen, die auf staatliche Transferleistungen angewie

sen sind. Das sind die wichtigsten Signifikanzen, die dieses Konzept der Gruppen

bezogenen Menschenfeindlichkeit (GMF) in den Blick nimmt. Ein wichtiger Aspekt 
dabei ist die Korrelation einzelner Elemente, im Kontext der zugrundeliegenden 
Fragestellung in Korrelation zu Islam- und Muslimfeindlichkeit. Das Konzept un

terscheidet sich von einer konzentrierten rassismuskritischen Perspektive, deren 
Schwerpunkt in der Analyse institutioneller und nationalstaatlicher sowie rechtli

cher Strukturen besteht und diese in ihrer Historie untersucht. 
In jüngster Vergangenheit wurden und werden rassismuskritische Forschungs

perspektiven mit dem Begriff »woke« abgewertet, wenngleich »woke‹ oder »woke

ness« zunächst ein Bewusstsein über bestehende soziale Ungleichheiten beschreibt 
und deren politische und gesellschaftliche Überwindung zum Ziel hat. Die Migra

tionsforscherin und Literaturwissenschaftlerin Susan Arndt hat in ihrer Kolumne 
»Als ich Rassismus anspreche, kommt es zum Tumult: ›Ihre Wokeness zerstört das 
Land‹« diesen sensitiven Aspekt aufgegriffen und in einen rassismuskritischen Kon

text eingebettet. Arndt erklärt darin: 

»Denn ›woke‹ ist ja die Vergangenheit des englischen Wortes ›wake‹, also ›auf
wachen‹. Seit den 1930er Jahren wurde es in den USA und in Großbritannien für 
Protest gegen soziale Ungerechtigkeit benutzt. Laut dem Oxford English Diction
ary, dem maßgeblichen britischen Wörterbuch für die englische Sprache, meint 
›woke‹ ursprünglich, ›gut informiert‹ und ›auf dem neusten Stand‹ zu sein. Seit ei
niger Zeit bedeutet es aber auch Wachsamkeit gegenüber rassistischer oder ge
sellschaftlicher Diskriminierung und Ungerechtigkeit. ›Woke‹ zu sein, heißt also 
›wachsam bleiben‹.« (Arndt 2024) 

Gegenwärtig ist zu befürchten, dass rassismuskritische Perspektiven und Befun

de zurückgedrängt werden, und damit ebenso die Erfahrungen von Menschen, die 
von Rassismus betroffen sind, noch weniger wahrgenommen werden, als dies aus 
ganz verschiedenen Gründen ohnehin bereits der Fall ist. Daher wird sich in Zu

kunft noch stärker als bisher die Frage stellen, welche effektiven Maßnahmen gegen 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meltem Kulaçatan: Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus 351 

Rassismus allgemein und insbesondere im Rahmen der politischen Bildungsarbeit 
getroffen werden müssen. 

Mit Blick auf Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit arbeiten Zick, Küpper 
und Krause heraus, dass Menschen bestimmten Bewertungen unterzogen werden. 
Eine Folge davon sind unterschiedliche Formen der Abwertung, die sich wiederum 
auf die abgewertete Gruppe sowie auf das gesellschaftliche Gefüge insgesamt aus

wirken: 

»Die Abwertung der Anderen hat also bedeutsame gesellschaftliche wie soziale 
Funktionen. Insbesondere dient sie dazu, über die eigene Gruppe sich selbst auf
zuwerten. Weitere Funktionen bestehen darin, die Zugehörigkeit zu einer Ingroup 
und eine eigene Identität herzustellen, […] soziale Kontrolle und Einfluss auf an
dere auszuüben sowie kenntlich zu machen, wem man vertrauen kann und wem 
nicht. […] Schließlich soll die Ungleichwertigkeit nicht nur die Minderwertigkeit 
von Outgroups feststellen, sondern letztendlich die Höherwertigkeit der Ingroup 
festschreiben.« (Zick/Küpper/Krause 2016: 33f.) 

Welche Gruppe besonders stark abgewertet wird, ist dabei keineswegs konstant. 
Zick, Küpper und Krause zufolge sind Vorurteile von der jeweiligen Aufmerk

samkeit, vom entsprechenden »Scheinwerfer« in einer Gesellschaft abhängig, 
der wiederum Konjunkturen unterliege und sich folglich zu verschiedenen Zei

ten auf unterschiedliche Personen(gruppen) richte. Gegenwärtige, thematisch 
konjunkturell bedingte Aufmerksamkeitsökonomien, so die erste These an dieser 
Stelle, richten sich auf Muslim*innen. Die zweite, paradox anmutende These ist, 
dass Muslim*innen gleichzeitig unter eine Art Dauer-Scheinwerferlicht gestellt 
werden – mittlerweile unabhängig von konjunkturell bedingten Aufmerksam

keitsökonomien und -verhältnissen. »Muslimfeindlichkeit bezeichnet« demnach 
»eine generalisierende Abwertung von Menschen, weil sie Muslime sind, oder von 
Personen, die tatsächlich oder nur vermutete Muslime sind« (ebd.: 39). Letztere 
Zuschreibung betrifft beispielsweise Angehörige der monotheistischen Religi

onsgemeinschaft der Sikhs aufgrund vermeintlicher optischer Ähnlichkeiten und 
ethnischer Vorannahmen, aber auch orthodoxe Jüdinnen, die ein Kopftuch tragen 
(vgl. Kulaçatan 2024), oder christlich-orthodoxe Gläubige aus Syrien aufgrund ihrer 
Herkunft und Erstsprache (Arabisch) (vgl. MuPe i.E.). 

Eine der ersten, vielfach aufgegriffenen Studien in diesem Kontext ist die 
Langzeitstudie zur Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit am Institut für 
Interdisziplinäre Konflikt- und Gewaltforschung (IKG) an der Universität Bielefeld. 
Zwischen den Jahren 2002 und 2011 untersuchte diese jährlich die Einstellungs

muster in der deutschen Bevölkerung. Demnach wird unter Gruppenbezogener 
Menschenfeindlichkeit nicht das »individuelle Feindschaftsverhältnis zu einem an

deren Menschen« verstanden (Heitmeyer 2003: 14); Gruppenbezogene Menschen

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 Rassismusforschung II 

feindlichkeit betrachtet vielmehr die Ungleichwertigkeit und die Mentalitäten der 
Abwertung und Ausgrenzung gegenüber Menschen, die einer Gruppe zugewiesen 
und entsprechend feindselig behandelt werden (vgl. ebd.). Muslimfeindlichkeit ist 
somit ein Teilaspekt der Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit. Im Vorder

grund von Muslimfeindlichkeit stehen diskriminierende oder rassistische Verweise 
auf Kultur und Religion, eng verschränkt mit deren Abwertung. Die Abwertung 
des Islams dient der pauschalisierenden Abwertung von Muslim*innen (vgl. Zick 
2017). Unter anderem mittels dieser Dynamik lassen sich die aufeinander aufbau

enden Abwertungsmechanismen der unmittelbaren negativen Reaktionen im Jahr 
2011 auf die Aussage des ehemaligen Ministerpräsidenten, der Islam gehöre zu 
Deutschland (Wulff 2024), erklären. Ein besonders wirkmächtiges Element dieser 
Abwertungsdynamik ist die permanente Unterstellung eines Bedrohungspotenzi

als, das von Muslim*innen allgemein ausgehe. Das betrifft sowohl die öffentliche 
und gesellschaftliche Partizipation als auch heterogene religiöse Sichtbarkeiten 
von Muslim*innen im Kontext der sogenannten Superdiversität. 

Der Begriff »Superdiversität« wurde von dem Soziologen Steven Vertovec 
(2007) in den sozialwissenschaftlichen Diskurs eingebracht. Damit lenkt Vertovec 
den Blick auf Menschen mit Einwanderungsgeschichte und die entsprechenden 
»Variablen« in ihrem »dynamischen Zusammenspiel« hinsichtlich von Merkma

len wie »Zugehörigkeit, Sprache(n), religiöse Traditionen, regionale und lokale 
Identitäten, spezielle soziale Netzwerke«, aber auch geschlechtsspezifisch rele

vante (Flucht-)Migrationswege (Vertovec 2012). Die Auseinandersetzungen und 
zuweilen konfliktären Situationen mit als muslimisch oder islamisch bezeichneten 
habituellen Praktiken erfolgen häufig durch defizitorientierte Inblicknahmen, die 
vonseiten der Adressierenden ethnisch konstruiert und besetzt werden (vgl. Ku

laçatan 2020: 310). Dabei werden Stereotype bedient, die zwar in erster Linie etwas 
über diejenigen aussagen, die sie verwenden, aber sie führen bei den Betroffenen, 
über die gesprochen und geurteilt wird, zu Unbehagen, Enttäuschung und Wut 
oder versetzen sie womöglich sogar in Angst. Überdies sind die Betroffenen damit 
einer permanenten Beobachtung ausgesetzt (vgl. Amir-Moazami 2018; Doughan/ 
Tzuberi 2018; Spielhaus 2014). Wie wirkmächtig Vorurteile sind und wie schnell sie 
in Diskriminierungen münden können, beschreibt Andreas Zick im Kontext der 
sozialpsychologischen Vorurteilsforschung: 

»Wie sehr Vorurteile gesellschaftliche Zustände prägen können, haben die ver
gangenen zwei Jahre [2015–2017; Anm. d. Verf.] gezeigt. Dabei haben sich muslim- 
und islamfeindliche Vorurteile, die in der Bevölkerung weit geteilt werden und 
in bestimmten politischen Gruppierungen sowie Internet-Communities erzeugt 
und transportiert werden, sozial organisiert. Es hat sich eine Bewegung gegen ei
ne vermeintliche ›Islamisierung des Abendlandes‹ gebildet, die geradezu durch 
das Vorurteil organisiert wird. […] Der Aufstieg der Partei Alternative für Deutsch

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meltem Kulaçatan: Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus 353 

land war in weiten Teilen Ausdruck einer politischen Organisation des Vorurteils. 
Sie mündete in dem Antrag auf dem Bundesparteitag der Partei, den Islam als 
nicht vereinbar mit dem Grundgesetz zu beurteilen. Dass diese Kommunikation 
und Organisation des Vorurteils gelingt, ist dabei stets auf die explizite oder im

plizite Zustimmung von Vorurteilen in weiten Teilen der Bevölkerung zurückzu
führen.« (Zick 2017: 39f.) 

Zugleich weist Zick darauf hin, dass das Vorurteilskonzept in Teilen umstritten ist, 
sobald es das Feld der Vorurteilsforschung verlässt. Denn »Konzepte, wie etwa das 
Konstrukt des Rassismus werden oft dem Vorurteilskonzept gegenübergestellt, weil 
Vorurteile leicht als individuelle Einstellungen und nicht z.B. als gesellschaftlich 
erzeugte Phänomene verstanden werden« (ebd.: 40). Eine Kritik am Konzept der 
Feindschaft, wie es sich im Begriff Muslim- und Islamfeindlichkeit findet, richtet 
dagegen den Blick auf eine Leerstelle angesichts der Machtasymmetrie zwischen 
der »Mehrheitsgesellschaft« und »marginalisierten Minderheiten« (Shooman 2011). 
Die Verwendung des Begriffs »Feindlichkeit« sagt laut Shooman allerdings nichts 
über die gesellschaftliche Position aus, von der aus kollektive Zuschreibungen 
gegenüber Gruppen vorgenommen werden, sie plädiert daher für den Begriff »an

timuslimischer Rassismus«, »da der Machtaspekt einen wesentlichen Bestandteil 
der Definition von Rassismus bildet, weshalb Rassismus mehr umfasst als ein 
Konglomerat von Vorurteilen« (ebd.). Dieses Spannungsverhältnis zwischen Islam- 
und Muslimfeindlichkeit auf der einen und antimuslimischem Rassismus auf der 
anderen Seite besteht nach wie vor, wenngleich sich mittlerweile alle drei Begriffe 
etabliert haben, insbesondere die Analysekategorie »Antimuslimischer Rassis

mus«, kurz AMR genannt. Denn in der Vergangenheit wurde Rassismus häufig 
als Randphänomen betrachtet und im Kontext des postnationalsozialistischen 
Deutschlands regelrecht ausgeblendet, abgewehrt und negiert (vgl. Messerschmidt 
2008; Mokros/Zick 2023; Kranz 2024). Doch inzwischen ist klar, dass Rassismus 
keine Randerscheinung ist, die in einigen wenigen Milieus besteht, sondern dass 
er strukturell verankert und als gesellschaftliches Querschnittproblem anzusehen 
ist. Das gilt entsprechend für den antimuslimischen Rassismus. 

Antimuslimischer Rassismus und kein Umdenken? 

Grundsätzlich sei an dieser Stelle angemerkt, dass die rassismuskritische Perspekti

ve und Erforschung antimuslimischer Phänomene und antimuslimisch motivierter 
Gewalt unabdingbar sind. Meines Erachtens lassen sich Kontinuitäten im Kontext 
des antimuslimischen Rassismus sowie seinen engen Verflechtungen mit epistemi

scher Gewalt ohne die rassismuskritische Perspektive weder analysieren noch ein

ordnen. Das trifft vor allem auf die Analysen zu den Verschränkungen von National

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 Rassismusforschung II 

staatszugehörigkeit, Ethnizität, Geschlecht und rassistischer Diskriminierung zu 
(vgl. Lutz/Leiprecht 2021; Fereidooni 2017; Yıldız 2016; Römhild 2013). Die Notwen

digkeit von rassismuskritischer Forschung ist noch deutlicher angezeigt, seitdem 
postkoloniale und poststrukturalistische Ansätze und Forschungen ad absurdum 
geführt und abgewertet werden oder in ein problematisches Verhältnis zu relevan

ten Ergebnissen der internationalen Antisemitismusforschung(en) seit der Shoah 
gesetzt werden. Ausgehend von dieser Überlegung soll im folgenden Rekurs auf die 
problematischen Verflechtungen innerhalb des antimuslimischen Rassismus ein

gegangen werden. 
In den Zeitraum der Erstellung des vorliegenden Beitrags fällt der 1. Juli (2024). 

Der 1. Juli gilt seit 2009 als »Tag gegen antimuslimischen Rassismus«. Der Jahrestag 
dient als Anlass und Ausgangspunkt, um in diesem Abschnitt Facetten des antimus

limischen Rassismus in öffentlichen Diskursen sowie ihre fehlende Einordnung zu 
skizzieren. Ergänzend dazu erfolgt ein Rückgriff auf die Berichterstattung im Jahr 
2009, das Jahr, in dem die Ägypterin Marwa El-Sherbini getötet worden ist. Die fol

genden Ausführungen konzentrieren sich auf den bundesdeutschen Kontext und 
geben nur einen Bruchteil antimuslimischer rassistischer Vorkommnisse und Ent

wicklungen wieder. 
Am 1. Juli 2009 wurde die promovierte Pharmazeutin Marwa El-Sherbini, die 

zum damaligen Zeitpunkt im dritten Monat schwanger war, in einem Dresdner Ge

richtssaal erstochen. Den Angeklagten, der sie ermordete, hatte sie aufgrund seiner 
verbalen Angriffe auf einem Spielplatz, auf dem sie mit ihrem Sohn spielte, ange

zeigt. Er hatte sie als Terroristin und Islamistin beschimpft. Marwa El-Sherbini trug 
ein Kopftuch. Ihr Mann, der sie im Gerichtssaal vor dem Angreifer beschützen woll

te, wurde von der eintreffenden Polizei für den Täter gehalten und angeschossen. 
Der gemeinsame dreijährige Sohn musste den tödlichen Angriff gegen seine Mut

ter mit ansehen. Zwischen der Ermordung von Marwa El-Sherbini und heute liegen 
unter anderem die Aufdeckung des Nationalsozialistischen Untergrunds (NSU) im 
Jahr 2011, der rechtsextrem motivierte Anschlag in München im Juli 2016, bei dem 
im Olympia-Einkaufszentrum neun Menschen erschossen und fünf schwer verletzt 
wurden – sieben der Getöteten waren Muslim*innen, einer ein Rom, ein weiterer 
Sinto –, sowie die im Februar 2020 rassistisch motivierte Ermordung von neun jun

gen Hanauer*innen (vgl. Hammel/Elmazi 2021; Musall 2023). Zu diesen Kontinui

täten gehört im Übrigen auch der antisemitisch und rechtsextrem motivierte An

schlag auf die Synagoge in Halle im Jahr 2019 an Jom Kippur: Das ursprüngliche Ziel 
des Attentäters von Halle waren eine Moschee und ein antifaschistisches Zentrum. 
Denn der Täter war davon überzeugt, dass Jüdinnen und Juden auch für die Einwan

derung von Muslim*innen nach Deutschland verantwortlich seien. Aufgrund dieser 
Kontinuitäten lohnt sich ein Rückblick auf die Art und Weise der Berichterstattung 
nach dem 1. Juli 2009, in der nur schleppend das rassistische und antimuslimische 
Motiv des Mordes an Marwa El-Sherbini benannt worden ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meltem Kulaçatan: Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus 355 

Insgesamt wurde die Berichterstattung nur zögerlich aufgenommen (vgl. Schif

fer 2009). Die Medien- und Islamwissenschaftlerin Sabine Schiffer kritisiert deshalb 
in ihrer Chronik »Zum medialen Umgang mit dem antiislamisch motivierten Mord 
an Marwa El-Sherbini in Deutschland, Österreich und der Schweiz«, die sie einige 
Monate später veröffentlichte, die Charakterisierungen der Mordtat in der Presse: 

»Deutsche Medien berichteten zunächst entsprechend den offiziellen Verlautba
rungen von einer ›ausländerfeindlichen‹ Tragödie, von ›Fremdenhass‹ und ›Rassis
mus‹ und einer notwendigen Diskussion über die Sicherheit in Gerichtsgebäuden. 
Obwohl durchaus erwähnt wurde, dass der Täter sein Opfer u.a. als ›Islamistin‹ 
und ›Terroristin‹ beschimpft hatte, Marwa El-Sherbini Kopftuch trug und dass sie 
›islamischer Abstammung‹ gewesen sei, wobei letzteres auf eine ethnisierende 
Wahrnehmung des Islams hindeutet.« (Schiffer 2009: 1) 

Es ist dem deutsch-jüdischen Online-Magazin haGalil zu verdanken, dass im Zu

sammenhang mit der Berichterstattung über die Ermordung von Marwa El-Sher

bini der Begriff »islamfeindlich motivierte Tat« erstmals verwendet wurde (Kramer 
2009): Der damalige Generalsekretär des Zentralrats der Juden in Deutschland, Ste

phan Kramer, wies auf den fehlenden Zusammenhang zwischen der Ethnisierung 
einer religiösen Minderheit und rassistisch motivierter Gewalt in der Berichterstat

tung über den gemeinsamen Krankenbesuch von ihm und dem ehemaligen Gene

ralsekretär des Zentralrats der Muslime (ZMD), Aiman Mazyek, bei Elwy Ali Okaz, 
dem Witwer von Marwa El-Sherbini, hin: 

»Unser Besuch löste ein unerwartet breites Medienecho aus. Irritierend dabei: 
Manch einer Redaktion schien die Dresden-Reise zweier Generalsekretäre unter
schiedlicher Konfessionen erwähnenswerter als der rassistische Mord selbst. […] 
In manchen Stellungnahmen klang auch eine geradezu süffisante, gutmenschli

che Genugtuung über ein ›Bündnis der Minderheiten‹ durch, die sich nun endlich 
als lernfähig erwiesen – und gemeinsames Handeln gelernt hätten. […] Deshalb 
ist nicht die Frage relevant, warum ein Vertreter der jüdischen Gemeinschaft Elwi 
Ali Okaz seine Trauer und Solidarität bekundete, sondern die, warum es nicht 
auch einen massiven Besucherstrom oder Solidaritätsadressen von Vertretern 
der deutschen Mehrheitsgesellschaft gab? Warum kamen die Reaktionen der 
Medienlandschaft wie der Politik auf den Mord so spät? Jetzt wird, nicht zuletzt 
unter dem Druck der internationalen Öffentlichkeit, nachgebessert. Allerdings 
überzeugt erzwungene Betroffenheit nicht.« (Ebd.) 

Ein weiteres gesellschaftliches Schlaglicht aus dieser Phase betrifft das Ausbleiben 
von Empathie, welches deutlich wurde: Die Islamwissenschaftlerin und Extremis

musexpertin Claudia Dantschke moniert die fehlende Empathie für Marwa El-Sher

bini und liefert gerade in Bezug auf die versuchten Projektionen (Stichwort: »Kampf 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356 Rassismusforschung II 

der fremden Kulturen«) eine plausible Analyse, welche das Handeln des Täters an die 
Gesellschaft zurückbindet: 

»Was in diesem Fall passiert, ist eine klassische rassistische Hackordnung: Er 
sucht sich jemand, der scheinbar in der Anerkennung noch unter ihm steht: eine 
muslimische Frau. Er verfolgt die Debatten in Deutschland, merkt, dass er mit 
Islamfeindschaft an Meinungen in der Mehrheitsgesellschaft andocken kann. 
Dann sucht er sich ein Opfer und muss überrascht feststellen: Sie wehrt sich, ist 
intelligenter, gebildeter und steht sozial höher als er. Daraus entsteht der Hass. 
Er hat eine Rassismus-Grundierung, aber darauf kommt die explizite Islamfeind

schaft, die er auch in der deutschen Gesellschaft als mehrheitsfähig zu erkennen 
meint.« (Dantschke 2009) 

Sowohl Stephan Kramer als auch Claudia Dantschke heben die problematische, da 
fehlende Haltung der »Dominanzgesellschaft« (Begriff nach Birgit Rommelspacher) 
hervor, die die rassistische Motivation des Täters ignoriert und zudem das Hal

tungs- und Handlungsparadigma für diese Ressentiments ermöglicht hat. Damit 
ist nicht die Gewalttat selbst gemeint, sondern der biografische Entwicklungs

prozess des Täters, der in unsere gesellschaftlichen Verhältnisse eingebettet ist 
und letztendlich zur rassistischen Haltung vor der eigentlichen Tat geführt hat. In 
Dantschkes Argumentation lassen sich intersektionale Verschränkungen zwischen 
Rassismus und Sexismus erkennen. Einige Forschungsergebnisse im Kontext von 
antimuslimischem Rassismus bzw. Islam- und Muslimfeindlichkeit deuten darauf 
hin, dass muslimische Frauen und Mädchen unmittelbarer von antimuslimischem 
Rassismus betroffen sind als Männer. Sie sind ein vermeintlich leichteres Ziel und 
einfacher als Muslim*innen zu erkennen. Denn Marwa El-Sherbini war, für den 
Täter überraschend, ja gerade kein sogenanntes leichtes Opfer, was er letztlich 
umso weniger hinnehmen konnte und seine imaginierte Überlegenheit gewaltvoll 
wiederherstellen zu müssen meinte. Insbesondere dann, wenn muslimische Frauen 
in Begleitung ihrer Kinder sind, ist das Risiko – zumindest im öffentlichen Raum 
–, antimuslimisch angegriffen zu werden, hoch. Ihre Vulnerabilität potenziert sich 
durch die Anwesenheit der eigenen Kinder (MuPe i.E.). 

Kritische Einordnung der Begrifflichkeiten 

Iman Attia (2023: 37) weist darauf hin, dass antimuslimischer Rassismus »von 
Beginn an Bestandteil von Rasse-Konzepten« war. Zwar sei der Begriff neueren 
Datums, so Attia, mit dem versucht werde, aktuelle Diskurse und Politiken auf 
einen Nenner zu bringen. Allerdings könnten die vielfältigen Dimensionen des 
Konstrukts auch mit diesem Begriffspaar nicht ausreichend erfasst werden. In 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meltem Kulaçatan: Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus 357 

ihrem definitorischen Zugriff erläutert Attia, dass sich im antimuslimischen Ras

sismus Aspekte aus Religion, Biologie und Kultur eng miteinander verflechten. 
Dabei changieren die Argumentationen und seien gewissermaßen fließend: »Die 
Argumentation gleitet von einer Begründung zur anderen, die jeweils an verbrei

teten und geteilten Wissensbeständen anknüpfen und als vernünftig und legitim 
erscheinen. ›Rasse‹ stellt demnach einen ›gleitende[n] Signifikant[en]‹ dar« (ebd.). 

Die Islamwissenschaftlerin Schirin Amir-Moazami kritisiert, dass struktureller 
und institutioneller Rassismus im Allgemeinen und antimuslimischer Rassismus 
im Besonderen erst spät in den öffentlichen Diskurs gelangten, obwohl es sich um 
»tief verankerte gesellschaftliche Phänomene« handelt (Amir-Moazami 2023: 39). 
Der Religionssoziologe Gerd Pickel hebt den spezifischen Charakter von antimus

limischem Rassismus hervor, indem er auf die Brückenfunktion der ihm inhären

ten Eigenschaften aufmerksam macht. Demnach reiche antimuslimischer Rassis

mus zwar über das rechtsextreme Spektrum hinaus, leite aber stets zu ihm zurück 
und entspreche daher einer »Brückenideologie«, die die »Mitte der Gesellschaft mit 
rechtsextremen Positionen verbindet« (Pickel 2023: 46). Çakır-Mattner spricht von 
»antiislamischem Ethnizismus« (Çakır-Mattner 2014). Sie konzentriert sich in ih

rer Studie auf die entsprechenden Differenzmarkierungen, die hierbei ausschlag

gebend für eine islamfeindliche Haltung und Praxis sind. Die vermeintlichen Rück

schlüsse auf Eigennamen, Lebensgewohnheiten oder ästhetisch-habituelle Merk

male geben Hinweise auf die Essentialisierungen und Verallgemeinerungen über 
»die Muslim*innen«. 

Befragt man Betroffene, berichten sie sowohl über Diskriminierungen als auch 
über rassistische und islamfeindliche Erfahrungen, die vor allem auf Differenzmar

kierungen zurückzuführen sind. Damit diese Erfahrungen sowohl in qualitativen 
als auch in quantitativen Studien erfasst werden können, kommen verschiedene 
Begriffe zum Einsatz, die auf die unterschiedlichen Ausprägungen der Phänome

ne hinweisen: eben Islamfeindlichkeit, Muslimfeindlichkeit und antimuslimischer 
Rassismus. Nurmehr selten, zumindest im deutschsprachigen Raum, wird der Be

griff Islamophobie verwendet. Zusammenfassend lässt sich an dieser Stelle festhal

ten, dass die Begrifflichkeiten Muslim- und Islamfeindlichkeit sowie antimuslimi

scher Rassismus aus der Suche nach adäquaten Analysekategorien resultieren, wel

che im Kontext der Vorurteilsforschung und rassistischer Kontinuitäten verschie

dene Dynamiken abbilden. Unter anderem kritisiert Attia am möglichen Untersu

chungspotenzial des Begriffs »Islamfeindlichkeit« im Rahmen von Gruppenbezo

gener Menschenfeindlichkeit, dass das Phänomen dort »unterkomplex« analysiert 
werde: 

»Die Fokussierung auf Einstellungsänderungen bei gleichzeitiger Setzung einer 
humanen modernen Gesellschaft kann das Phänomen nicht adäquat erfassen 
[…] Rassismus ist modernen Gesellschaften inhärent, er tritt in unterschiedlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358 Rassismusforschung II 

Formen auf und ist anpassungsfähig. Antimuslimischer Rassismus hat die gesell
schaftliche Bedeutung und Funktion, Privilegien zu legitimieren und zu sichern 
sowie nationale Identität zu revitalisieren. Interventionen sind entsprechend auf 
den verschiedenen Ebenen (strukturell, institutionell, diskursiv und subjektiv) 
notwendig und jeweils als miteinander verklammert zu konzipieren.« (Attia: 
2013) 

Eine generelle Kritik an der Analysekategorie Gruppenbezogene Menschenfeind

lichkeit äußern Helma Lutz und Rudolf Leiprecht: Sie kritisieren in ihrem Bei

trag »Über die Multiplizität von Rassismus« (2021) den Usus in der Soziologie in 
Deutschland, nach wie vor dem Impetus von Max Weber zu entsprechen, der den 
Rassismusbegriff kategorisch ablehnte. Anstatt dessen werde auf Begriffe wie GMF, 
kulturelle Diskriminierung, Ethnisierung oder Fremdenfeindlichkeit ausgewi

chen. Lutz und Leiprecht monieren, dass dadurch »rassistische Wissensbestände« 
ausgeblendet werden: 

»Stattdessen wird ein Bruch mit historischen Wissensregimen suggeriert: Der Zu
sammenhang mit ›rassisch‹ begründeten Hierarchisierungen und Konstruktionen 
von jüdischen, muslimischen, schwarzen und slawischen Menschen, Sinti und Ro
ma, die alle in den vom Nationalsozialismus propagierten ›Rassen‹-Kategorien zu 
finden waren und bis heute wirken, gerät aus dem Blickfeld. Schließlich sind viele 
dieser Ersatzbegriffe auch deshalb problematisch, weil sie schwer zu übersetzen 
und in einer internationalen Debatte nicht so leicht anschlussfähig sind.« (Lutz/ 
Leiprecht 2021: 2) 

Kurt Möller (2017: 25) wiederum betont, dass die Kritik am sozialwissenschaftli

chen Untersuchungskonzept Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit auf seine 
»Wortbestandteile« gerichtet werden müsse. Demzufolge sei im Feld der Pädagogik 
und Sozialen Arbeit mit prekären »Etikettierungen« und »Stigmatisierungen« zu 
rechnen, wenn das Konzept der Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit bei

spielsweise bei der Arbeit mit »›einschlägig belasteten‹ Kindern und Jugendlichen 
in den Blick genommen wird« (ebd.). »[B]estimmte Orientierungen«, die sie ver

folgen, oder »Aktivitäten, die sie an den Tag legen, als ›menschenfeindlich‹« zu 
bezeichnen, lasse die unterschiedlichen »Ablehnungsgrade« und die Ressourcen, 
die die jugendlichen Adressat*innen besitzen, außer Acht (ebd.: 27). 

In Anlehnung an Kurt Möller hebt Nausikaa Schirilla hervor, dass, im Gegensatz 
zum Untersuchungskonzept GMF, eine rassismuskritische Analyse die gesellschaft

lichen Machtverhältnisse einbeziehe: »Der Ansatz leistet mehr eine gesamtgesell

schaftliche und historische Analyse und richtet den Blick auf Machtverhältnisse, die 
auch Akteure in der Bildung umfasst« (Schirilla 2017: 42). Zugleich betont Schirilla 
allerdings, dass mittels des Konzepts der Gruppenbezogenen Menschenfeindlich

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meltem Kulaçatan: Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus 359 

keit unterschiedliche Abwertungskonstruktionen nebeneinander und gleichzeitig 
analysiert werden können. 

Menschen, die als muslimisch gelesen werden, die als Muslim*innen über 
religiöse ästhetische Merkmale erkennbar sind oder sich selbst als Muslim*innen 
verorten, berichten oft von Angst, die sie beständig begleitet, da ihre Erlebnisse 
entweder verharmlost oder ignoriert werden (MuPe i.E.). Nach wie vor gibt es 
gegen den nunmehr gängigen Begriff »antimuslimischer Rassismus« den Ein

wand, dass es sich dabei nicht um Rassismus handele, weil Muslim*innen keine 
»Rasse« seien, sondern eine Religionsgemeinschaft. Dies ist im doppelten Sinne 
falsch: Rassismus kommt ohne »Rassen« aus (vgl. Balibar 1989; Hall 1994) und 
Muslim*innen bilden keine einheitliche Religionsgemeinschaft. Der erste breit an

gelegte Versuch, antimuslimischen Rassismus, Islam- und Muslimfeindlichkeit in 
Deutschland empirisch zu dokumentieren und zu analysieren, wurde mit der Ein

berufung des Unabhängigen Expertenkreises Muslimfeindlichkeit unternommen 
(vgl. Bundesministerium des Innern und für Heimat 2020). Die von diesem Gremi

um erarbeitete Studie »Muslimfeindlichkeit – Eine deutsche Bilanz« (Bericht des 
Unabhängigen Expertenkreises Muslimfeindlichkeit 2023) richtet ihren Fokus auf 
die Strukturen und Mechanismen, die Muslim*innen als »Fremde« und »Feinde« 
in der Gesellschaft markieren. Die Untersuchung zielt darauf ab, diese Ausgren

zungsprozesse zu verstehen und die gesellschaftlichen Bereiche zu identifizieren, 
in denen Diskriminierung und Feindseligkeit besonders häufig auftreten. 

Schlussbetrachtung und Ausblick 

Die jüngsten Zahlen im Kontext von antimuslimischem Rassismus lassen Rück

schlüsse auf problematische Entwicklungen zu, die ein verstärktes Gegensteuern 
notwendig machen: Bei der communitybasierten Erfassung und Dokumentation 
antimuslimischer Vorfälle im Rahmen des »Zivilgesellschaftlichen Lagebilds anti

muslimischer Rassismus« (Claim/ZEOK 2024) wurden für das Jahr 2023 insgesamt 
1.926 antimuslimische Fälle verzeichnet. Für das Jahr davor waren es 898 (ebd.: 4). 
Das bedeutet, dass in Deutschland im Erhebungszeitraum 2023 im Schnitt mehr 
als fünf antimuslimische Übergriffe pro Tag verübt wurden. Diese Zahlen beziehen 
sich auf das Hellfeld. Die Dunkelziffer dürfte noch deutlich höher sein, weil nach 
wie vor ein Großteil der Fälle weder zur Anzeige gebracht noch bei entsprechen

den Anlaufstellen gemeldet wird. Den Ergebnissen des »Religionsmonitors 2023« 
(Diekmann/Janzen 2024) der Bertelsmann Stiftung zufolge hegen über die Hälfte 
der Befragten antimuslimische Vorurteile, bezogen auf unterschiedliche Lebens

bereiche wie Wohnen, Religion und die fehlende Unterscheidung zwischen der 
Religion des Islams, Muslim*innen als Gläubigen und dem islamistisch bedingten 
Extremismus (vgl. Bertelsmann Stiftung 2024). Die Soziologin und Leiterin des 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 Rassismusforschung II 

Religionsmonitors der Bertelsmann Stiftung, Yasemin El-Menouar, betont: »Wir 
brauchen mehr Erzählungen über die Normalität muslimischen Lebens, die den 
kursierenden Negativbildern etwas entgegensetzen (ebd.).« Sie fordert deshalb, 
dass zum einen mehr über die Vielfalt des muslimischen Lebens in Deutschland 
berichtet werden sollte und zum anderen verbindende Elemente beider »Gruppen« 
deutlich stärker in den öffentlichen Diskurs eingebracht werden müssten. 

Antimuslimischer Rassismus kann tödlich enden. Diese Dimension begleitet die 
Betroffenen je nach individueller Erfahrung mal intensiv und mal weniger inten

siv. Das Bewusstsein über einen möglichen tödlichen Ausgang eines Übergriffs auf

grund von antimuslimischem Rassismus, Islam- und Muslimfeindlichkeit ist stets 
präsent: Es bildet das Worst-Case-Szenario, mit dem die Betroffenen irgendwie zu

rechtkommen müssen, für das sie Bewältigungsstrategien oder schützende Mecha

nismen entwickeln müssen, die sie wiederum an ihre Kinder weitergeben. Um den 
Phänomenen und ihren Folgen etwas entgegensetzen zu können, ist differenziertes 
Wissen nötig – Wissen, das durch verschiedene sowohl quantitative als auch qua

litative Forschungsansätze generiert wird und auf verschiedenen Perspektiven ba

siert. 
Hilfreich für diese notwendige Entwicklung von multidiversen politischen 

sowie pädagogischen Lösungsansätzen sind bundesweit erhobene Daten durch 
miteinander vernetzte Wissenschaftler*innen aus unterschiedlichen Disziplinen 
wie der kritischen Rassismus- und Migrationsforschung, der Antisemitismus

forschung und der Forschung zu Rechtsextremismus, die sich auf institutionelle 
sowie strukturelle Leerstellen konzentrieren. Daran eng gekoppelt ist der Transfer 
der entsprechenden erhobenen Daten in die Öffentlichkeit im Kontext von Citizen 
Science und einer Third-Mission-Orientierung, die in den engen Austausch und 
Kontakt mit den Multiplikator*innen geht. Das betrifft vor allem das Verwaltungs

wesen, den Gesundheitssektor, schulische und außerschulische pädagogische 
Handlungsfelder sowie den öffentlichen Dienst. 

Literatur 

Amir-Moazami, Schirin (2018): »Epistemologien der ›muslimischen Frage‹ in Eu

ropa«, in: dies. (Hg.), Der inspizierte Muslim, Bielefeld: transcript Verlag, 
S. 91–125. 

Amir-Moazami, Schirin (2023): »Wie das Integrationsparadigma und Rassismus 
zusammenhängen«, in: Claim (Hg.), Zivilgesellschaftliches Lagebild antimus

limischer Rassismus. Antimuslimische Vorfälle in Deutschland 2022, Berlin, 
S. 39–42. 

Arndt, Susan (2024): »Als ich von Rassismus spreche, kommt es zum Tumult: ›Ihre 
Wokeness zerstört das Land‹«, in: Focus online, 23. August 2024, https://www. 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html


Meltem Kulaçatan: Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus 361 

focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tum 
ult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html, 23.08.2024 (letzter 
Zugriff: 09.09.2024). 

Attia, Iman (2013): »Privilegien sichern, nationale Identität revitalisieren Gesell

schafts- und handlungstheoretische Dimensionen der Theorie des antimusli

mischen Rassismus im Unterschied zu Modellen von Islamophobie und Islam

feindlichkeit«, in: Journal für Psychologie 21.1, https://journal-fuer-psychologie 
.de/article/view/258, 01.01.2023 (letzter Zugriff: 09.09.2024). 

Attia, Iman (2023): »Interrelationale und intersektionale Schlaglichter auf antimus

limischen Rassismus«, in: Claim (Hg.), Zivilgesellschaftliches Lagebild antimus

limischer Rassismus. Antimuslimische Vorfälle in Deutschland 2022, Berlin, 
S. 33–38. 

Balibar, Étienne (1989): »Gibt es einen neuen Rassismus?«, in: Das Argument. Zeit

schrift für Philosophie und Sozialwissenschaften 31.3, S. 369–381. 
Bericht des Unabhängigen Expertenkreises Muslimfeindlichkeit (2023): »Muslim

feindlichkeit – Eine deutsche Bilanz«, Berlin: Bundesministerium des Innern 
und für Heimat, https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/A 
nlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publ 
icationFile&v=11 (letzter Zugriff: 18.09.2024).Bertelsmann Stiftung (2024): 
»Antimuslimische Vorbehalte: differenziertes Wissen beugt Diskriminierung 
vor«, 20.06.2024, https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/r 
eligionsmonitor/projektnachrichten/religion-staerkt-solidaritaet-in-der-gesel 
lschaft-1 (letzter Zugriff: 04.07.2024). 

Bundesministerium des Innern und für Heimat (2020): »Bundesinnenminister 
Seehofer beruft Mitglieder für Unabhängigen Expertenkreis Muslimfeindlich

keit«, Pressemitteilung 01.09.2020, https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/p 
ressemitteilungen/DE/2020/09/expertenkreis-muslimfeindlichkeit.html (letz

ter Zugriff: 04.07.2024). 
Çakir-Mattner, Naime (2014): Islamfeindlichkeit. Anatomie eines Feindbildes in 

Deutschland, Bielefeld: transcript. 
CLAIM/ZEOK (2024): »Zivilgesellschaftliches Lagebild antimuslimischer Rassis

mus. Ausgabe 2024: Antimuslimische Vorfälle in Deutschland 2023«, Berlin: 
CLAIM – Allianz gegen Islam- und Muslimfeindlichkeit, https://www.claim- 
allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_lagebild-amr_2023_claim.pdf 
(letzter Zugriff: 19.09.2024). 

Dantschke, Claudia (2009): »Wo bleiben Empathie und Sachlichkeit? Mord an Mar

wa E-Sherbini«, Claudia Dantschke im Interview mit Simone Rafael, Belltower 
News 17.07.2009, https://www.belltower.news/mord-an-marwa-el-sherbini-w 
o-bleiben-empathie-und-sachlichkeit-31014/ (letzter Zugriff: 17.09.2024). 

Diekmann, Isabell/Janzen, Olga (2024): »Religionsmonitor 2023: Zwischen Pau

schalisierung und Differenzierung. Einstellungen gegenüber Muslim:innen 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://journal-fuer-psychologie.de/article/view/258
https://journal-fuer-psychologie.de/article/view/258
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=11
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=11
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=11
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektnachrichten/religion-staerkt-solidaritaet-in-der-gesellschaft-1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektnachrichten/religion-staerkt-solidaritaet-in-der-gesellschaft-1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektnachrichten/religion-staerkt-solidaritaet-in-der-gesellschaft-1
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/pressemitteilungen/DE/2020/09/expertenkreis-muslimfeindlichkeit.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/pressemitteilungen/DE/2020/09/expertenkreis-muslimfeindlichkeit.html
https://www.claim-allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_lagebild-amr_2023_claim.pdf
https://www.claim-allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_lagebild-amr_2023_claim.pdf
https://www.belltower.news/mord-an-marwa-el-sherbini-wo-bleiben-empathie-und-sachlichkeit-31014/
https://www.belltower.news/mord-an-marwa-el-sherbini-wo-bleiben-empathie-und-sachlichkeit-31014/
https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://journal-fuer-psychologie.de/article/view/258
https://journal-fuer-psychologie.de/article/view/258
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=11
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=11
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=11
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektnachrichten/religion-staerkt-solidaritaet-in-der-gesellschaft-1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektnachrichten/religion-staerkt-solidaritaet-in-der-gesellschaft-1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektnachrichten/religion-staerkt-solidaritaet-in-der-gesellschaft-1
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/pressemitteilungen/DE/2020/09/expertenkreis-muslimfeindlichkeit.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/pressemitteilungen/DE/2020/09/expertenkreis-muslimfeindlichkeit.html
https://www.claim-allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_lagebild-amr_2023_claim.pdf
https://www.claim-allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_lagebild-amr_2023_claim.pdf
https://www.belltower.news/mord-an-marwa-el-sherbini-wo-bleiben-empathie-und-sachlichkeit-31014/
https://www.belltower.news/mord-an-marwa-el-sherbini-wo-bleiben-empathie-und-sachlichkeit-31014/


362 Rassismusforschung II 

und dem Islam in Deutschland«, Gütersloh: Bertelsmann Stiftung, https://ww 
w.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-paus 
chalisierung-und-differenzierung (letzter Zugriff: 19.09.2024). 

Doughan, Sultan/Tzuberi, Hannah (2018): »Säkularismus als Praxis und Herrschaft: 
Zur Kategorisierung von Juden und Muslimen im Kontext säkularer Wissens

produktion«, in: Schirin Amir-Moazami (Hg.): Der inspizierte Muslim, Biele

feld: transcript Verlag, S. 269–308. 
Fereidooni, Karim (2017): »Ich will nicht mit Ihnen zusammenarbeiten, weil das 

Klopftuch ein Zeichen der Unterdrückungen der Frau ist!« Antimuslimischer 
Rassismus im LehrerInnenzimmer, in: Politisches Lernen 3–4/17, S. 40–48. 

Hall, Stuart (1994): Rassismus und kulturelle Identität. Ausgewählte Schriften II, 
Hamburg: Argument. 

Hammel, Ina/Elmazi, Emran (2021): »Der Anschlag von Hanau und seine Fol

gen«, in: Zentralrat Deutscher Sinti & Roma, 18.02.2021, https://zentralra 
t.sintiundroma.de/der-anschlag-von-hanau-und-seine-folgen/(letzter Zugriff: 
04.07.2024). 

Heitmeyer, Wilhelm (2003): »Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit. Die theo

retische Konzeption und empirische Ergebnisse aus 2002 sowie 2003«, in: ders. 
(Hg.), Deutsche Zustände. Folge 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 13–32. 

Kramer, Stephan J. (2009): »Solidarität mit Muslimen«, in: haGalil online, 
13.07.2009, https://www.hagalil.com/2009/07/solidaritaet-mit-muslimen/ 
(letzter Zugriff: 04.07.2024). 

Kranz, Dani (2024): »Antisemitismus und Israelkritik: Schuld, Unschuld, Post- 
Schuld«, in: Heinrich Böll Stiftung, 18.06.2024, https://www.boell.de/de/202 
4/06/18/antisemitismus-und-israelkritik-schuld-unschuld-post-schuld (letzter 
Zugriff: 02.07.2024). 

Kulaçatan, Meltem (2020): »Gender und Religion. Annäherung an religiöse Posi

tionierungen im Kontext muslimischer Lebenswelten«, in: Meltem Kulaçatan/ 
Harry Harun Behr (Hg.), Migration, Religion, Gender und Bildung. Beiträge zu 
einem erweiterten Verständnis von Intersektionalität, Bielefeld: transcript Ver

lag, S. 307–326. 
Küpper, Beate (2018): Die Abwertung von Muslimen als Element einer Gruppenbe

zogenen Menschenfeindlichkeit. Vortrag im Rahmen der Akademievorlesungen 
zum Thema »Islam: Deutungsrahmen und Denkmuster«, Akademie der Wissen

schaften an der Universität Hamburg, 11.01.2018. 
Lutz, Helma/Leiprecht, Rudolf (2021): »RfM-Debatte 2021: Kommentar von Prof. 

Dr. Helma Lutz und Prof. Dr. Rudolf Leiprecht: Über die Multiplizität von 
Rassismus«, in: Rat für Migration, 26.10.2021, https://rat-fuer-migration.de/2 
021/10/26/rfm-debatte-2021-kommentar-von-prof-dr-helma-lutz-und-prof-d 
r-rudolf-leiprecht/ (letzter Zugriff: 09.09.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-pauschalisierung-und-differenzierung
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-pauschalisierung-und-differenzierung
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-pauschalisierung-und-differenzierung
https://zentralrat.sintiundroma.de/der-anschlag-von-hanau-und-seine-folgen/
https://zentralrat.sintiundroma.de/der-anschlag-von-hanau-und-seine-folgen/
https://www.hagalil.com/2009/07/solidaritaet-mit-muslimen/
https://www.boell.de/de/2024/06/18/antisemitismus-und-israelkritik-schuld-unschuld-post-schuld
https://www.boell.de/de/2024/06/18/antisemitismus-und-israelkritik-schuld-unschuld-post-schuld
https://rat-fuer-migration.de/2021/10/26/rfm-debatte-2021-kommentar-von-prof-dr-helma-lutz-und-prof-dr-rudolf-leiprecht/
https://rat-fuer-migration.de/2021/10/26/rfm-debatte-2021-kommentar-von-prof-dr-helma-lutz-und-prof-dr-rudolf-leiprecht/
https://rat-fuer-migration.de/2021/10/26/rfm-debatte-2021-kommentar-von-prof-dr-helma-lutz-und-prof-dr-rudolf-leiprecht/
https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-pauschalisierung-und-differenzierung
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-pauschalisierung-und-differenzierung
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-pauschalisierung-und-differenzierung
https://zentralrat.sintiundroma.de/der-anschlag-von-hanau-und-seine-folgen/
https://zentralrat.sintiundroma.de/der-anschlag-von-hanau-und-seine-folgen/
https://www.hagalil.com/2009/07/solidaritaet-mit-muslimen/
https://www.boell.de/de/2024/06/18/antisemitismus-und-israelkritik-schuld-unschuld-post-schuld
https://www.boell.de/de/2024/06/18/antisemitismus-und-israelkritik-schuld-unschuld-post-schuld
https://rat-fuer-migration.de/2021/10/26/rfm-debatte-2021-kommentar-von-prof-dr-helma-lutz-und-prof-dr-rudolf-leiprecht/
https://rat-fuer-migration.de/2021/10/26/rfm-debatte-2021-kommentar-von-prof-dr-helma-lutz-und-prof-dr-rudolf-leiprecht/
https://rat-fuer-migration.de/2021/10/26/rfm-debatte-2021-kommentar-von-prof-dr-helma-lutz-und-prof-dr-rudolf-leiprecht/


Meltem Kulaçatan: Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus 363 

Messerschmidt, Astrid (2008): »Postkoloniale Erinnerungsprozesse in einer postna

tionalsozialistischen Gesellschaft – vom Umgang mit Rassismus und Antisemi

tismus«, in: Peripherie 109/110, S. 42–60. 
Mokros, Nico/Zick, Andreas (2023): »Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit zwi

schen Krisen- und Konfliktbewältigung«, in: Zick, Andreas/Küpper, Beate/ 
Mokros, Nico, Die distanzierte Mitte. Rechtsextreme und demokratiegefähr

dende Einstellungen in Deutschland 2022/23, hg. für die Friedrich-Ebert-Stif

tung, Bonn: Dietz, S. 149–174. 
Möller, Kurt (2017): »›Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit‹ (GMF) oder pau

schalisierende Ablehnungskonstruktionen (PAKOs)? – Welches Konzept führt 
wissenschaftlich und praktisch wohin?«, in: Landeszentrale für politische Bil

dung Baden-Württemberg (Hg.), Dokumentation. Gruppenbezogene Men

schenfeindlichkeit und Rassismuskritik, Stuttgart, S. 23–40. 
MuPe (Forschungsverbund) (i.E.): Muslimische Perspektiven auf Muslim- und Is

lamfeindlichkeit, Bielefeld (im Erscheinen). 
Musall, Frederek (2023): »Allianz zwischen Ambivalenz und Aushandlung«, in: Mi

cha Brumlik et al. (Hg.), Nachhalle (Jalta. Positionen zur jüdischen Gegenwart 
8), Berlin: Neofelis, S. 179–189. 

Pickel, Gert (2023): »Antimuslimische Einstellungen und ihre Folgen für die de

mokratische politische Kultur in Deutschland«, in: Claim (Hg.), Zivilgesell

schaftliches Lagebild antimuslimischer Rassismus. Antimuslimische Vorfälle in 
Deutschland 2022, Berlin, S. 44–48. 

Römhild, Regina (2013): »Beitrag jenseits ethnischer Grenzen. Zur Kosmopolitisie

rung des Kulturbegriffs und der Migrationsforschung«, in: Reinhard Joher et al. 
(Hg.), Kultur_Kultur. Denken, Forschen, Darstellen, Münster u.a.: Waxmann, 
S. 186–193. 

Schiffer, Sabine (2009): Zum medialen Umgang mit dem antiislamisch motivierten 
Mord an Marwa El-Sherbini in Deutschland, Österreich und der Schweiz. 
Chronik, 15.12.2009, Erlangen: Institut für Medienverantwortung, https://ww 
w.medienverantwortung.de/wp-content/uploads/2009/12/20091215_Medien- 
MordAnMarwa.pdf (letzter Zugriff: 04.07.2024). 

Schirilla, Nausikaa (2017): »Rassismuskritik und GMF-Ansatz in der Debatte«, in: 
Landeszentrale für politische Bildung Baden-Württemberg (Hg.), Dokumenta

tion. Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit und Rassismuskritik, Stuttgart, 
S. 41–44. 

Shooman, Yasemin (2011): »Islamophobie, antimuslimischer Rassismus oder 
Muslimfeindlichkeit? Kommentar zu der Begriffsdebatte der Deutschen Islam 
Konferenz«, in: Heimatkunde. Migrationspolitisches Portal der Heinrich Böll 
Stiftung, https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimusli 
mischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_sourc 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.medienverantwortung.de/wp-content/uploads/2009/12/20091215_Medien-MordAnMarwa.pdf
https://www.medienverantwortung.de/wp-content/uploads/2009/12/20091215_Medien-MordAnMarwa.pdf
https://www.medienverantwortung.de/wp-content/uploads/2009/12/20091215_Medien-MordAnMarwa.pdf
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.medienverantwortung.de/wp-content/uploads/2009/12/20091215_Medien-MordAnMarwa.pdf
https://www.medienverantwortung.de/wp-content/uploads/2009/12/20091215_Medien-MordAnMarwa.pdf
https://www.medienverantwortung.de/wp-content/uploads/2009/12/20091215_Medien-MordAnMarwa.pdf
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE


364 Rassismusforschung II 

e=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_B 
wE (letzter Zugriff: 04.07.2024). 

Spielhaus, Riem (2014): »Studien in der postmigrantischen Gesellschaft: Eine kri

tische Auseinandersetzung«, in: »DIVERCITY – Realitäten_Konzepte_Visionen. 
Kongressdokumentation Bundesfachkongress Interkultur 2012«, hg. von der 
Kulturbehörde der Freien und Hansestadt Hamburg, S. 96–100. 

Vertovec, Steven (2007): »Super-diversity and its implications«, in: Ethnic and Racial 
Studies, 30 (6), S. 1024–1054. https://doi.org/10.1080/01419870701599465. 

Vertovec, Steven (2012): »Superdiversität«, in: Heimatkunde. Migrationspolitisches 
Portal der Heinrich Böll Stiftung, https://heimatkunde.boell.de/de/2012/11/18/s 
uperdiversitaet#Steven_Vertovec (letzter Zugriff: 09.09.2024). 

Wulff, Christan (2024): »Der Islam gehört inzwischen zu Deutschland – so habe 
ich es gesagt und so sage ich es«, in: Welt online, 11.03.2024, https://www.welt 
.de/politik/deutschland/video250511430/Christian-Wulff-Der-Islam-gehoert- 
inzwischen-zu-Deutschland-so-habe-ich-es-gesagt-und-so-sage-ich-es.html 
(letzter Zugriff: 04.07.2024). 

Yıldız, Erol (2016): »Das strategische Geflecht von Migration, Ethnizität und Ge

schlecht«, in: Österreichische Zeitschrift für Soziologie 41, S. 29–45. 
Zick, Andreas (2017): »Das Vorurteil über Muslime«, in: Peter Antes/Rauf Cey

lan (Hg.), Muslime in Deutschland. Historische Bestandsaufnahme, aktuel

le Entwicklungen und zukünftige Forschungsfragen, Wiesbaden: Springer VS, 
S. 39–40. 

Zick, Andreas/Küpper, Beate/Krause, Daniela (Hg.) (2016): Gespaltene Mitte. Feind

selige Zustände. Rechtsextreme Einstellungen in Deutschland, hg. von der 
Friedrich-Ebert-Stiftung, Bonn: Dietz. 

https://doi.org/10.14361/9783839467510-010 - am 13.02.2026, 23:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://doi.org/10.1080/01419870701599465
https://heimatkunde.boell.de/de/2012/11/18/superdiversitaet#Steven_Vertovec
https://heimatkunde.boell.de/de/2012/11/18/superdiversitaet#Steven_Vertovec
https://www.welt.de/politik/deutschland/video250511430/Christian-Wulff-Der-Islam-gehoert-inzwischen-zu-Deutschland-so-habe-ich-es-gesagt-und-so-sage-ich-es.html
https://www.welt.de/politik/deutschland/video250511430/Christian-Wulff-Der-Islam-gehoert-inzwischen-zu-Deutschland-so-habe-ich-es-gesagt-und-so-sage-ich-es.html
https://www.welt.de/politik/deutschland/video250511430/Christian-Wulff-Der-Islam-gehoert-inzwischen-zu-Deutschland-so-habe-ich-es-gesagt-und-so-sage-ich-es.html
https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://doi.org/10.1080/01419870701599465
https://heimatkunde.boell.de/de/2012/11/18/superdiversitaet#Steven_Vertovec
https://heimatkunde.boell.de/de/2012/11/18/superdiversitaet#Steven_Vertovec
https://www.welt.de/politik/deutschland/video250511430/Christian-Wulff-Der-Islam-gehoert-inzwischen-zu-Deutschland-so-habe-ich-es-gesagt-und-so-sage-ich-es.html
https://www.welt.de/politik/deutschland/video250511430/Christian-Wulff-Der-Islam-gehoert-inzwischen-zu-Deutschland-so-habe-ich-es-gesagt-und-so-sage-ich-es.html
https://www.welt.de/politik/deutschland/video250511430/Christian-Wulff-Der-Islam-gehoert-inzwischen-zu-Deutschland-so-habe-ich-es-gesagt-und-so-sage-ich-es.html

