Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit
und antimuslimischer Rassismus:
Perspektivische Annaherungen

Meltem Kulagatan

Im folgenden Beitrag werden die Begriffe Islamfeindlichkeit, Muslimfeindlichkeit
und antimuslimischer Rassismus sowie deren Phinomene erldutert und kontex-
tualisiert. Ziel des Beitrags ist nicht eine chronologische Analyse der Entwicklungs-
und Rezeptionsgeschichte. Im Mittelpunkt stehen vielmehr verschiedene Zuginge
zu den jeweiligen Begrifflichkeiten, welche die Verfasserin als notwendige und ge-
genseitige Erginzungen versteht. Im vorliegenden Zusammenhang werden Mus-
lim- und Islamfeindlichkeit sowohl in ihrer synonymen Fluiditit als auch in ihrer
Differenzierung verwendet. Muslimfeindlichkeit richtet sich gegen Muslim*innen,
Islamfeindlichkeit sowohl gegen die Religion des Islams als auch die religiése Praxis
und vor allem die Sichtbarkeit religioser dsthetischer duflerlicher Merkmale durch
Muslim*innen aus islamisch geprigten Kontexten. Die fluide Verwendung resul-
tiert zum einen aus den 6ffentlichen Diskursen, zum anderen besteht eine Diffe-
renzierung zwischen beiden Begriffen. Dieser Verwendungsmodus mag zunichst
irritieren oder inkorrekt erscheinen, allerdings soll er auf die Gleichzeitigkeit ver-
weisen, in der die synonyme wie differenzierte Einordnung stattfindet. Ersteres be-
trifft den medialen und politischen Diskurs, Letzteres die wissenschaftliche Einord-
nung.

Muslim- und Islamfeindlichkeit

Muslim*innen und Menschen, die als muslimisch kategorisiert, als solche gelesen
werden, stehen im Zentrum von islam- und muslimfeindlichen Diskursen sowie
antimuslimischem Rassismus. Die Wirkung der diskriminierenden, rassistischen
Haltungen und Handlungen, bis hin zu Gewalttaten, fuflen auf Dynamiken, wonach
Muslim®innen stets als Andere und als Fremde eingeordnet werden. Die Sozialpsy-
chologin Beate Kiipper (2018) analysiert, wie entsprechende Prozesse der Fremdma-
chung bei der Herausbildung und Adressierung von Menschengruppen entstehen.

12.02.2026, 23:41:43,


https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350

Rassismusforschung |l

Laut Kiipper fufit der Prozess, der der Muslim- und Islamfeindlichkeit inhdrent
ist, zunichst auf der Zuordnung eines Menschen zu einer bestimmten Gruppe. Die-
sen ersten Schritt bezeichnet Kiipper als Kategorisierung. Anschliefiend folgen wei-
tere Zuordnungen und die Zuschreibungen von Eigenschaften, die mit der Gruppe
in Verbindung gebracht werden und aus denen das vermeintlich vorhersagbare —
zumeist negativ gewertete — Verhalten abgeleitet wird. Diese Prozesse der Zuord-
nung und Kategorisierung betreffen unterschiedliche Gruppen, darunter Frauen,
iltere Menschen, Menschen mit Behinderungen, Menschen mit Migrationsbiogra-
fie, Menschen bestimmter Religionszugehdrigkeit, Menschen verschiedener sexu-
eller Orientierung oder Menschen, die auf staatliche Transferleistungen angewie-
sen sind. Das sind die wichtigsten Signifikanzen, die dieses Konzept der Gruppen-
bezogenen Menschenfeindlichkeit (GMF) in den Blick nimmt. Ein wichtiger Aspekt
dabei ist die Korrelation einzelner Elemente, im Kontext der zugrundeliegenden
Fragestellung in Korrelation zu Islam- und Muslimfeindlichkeit. Das Konzept un-
terscheidet sich von einer konzentrierten rassismuskritischen Perspektive, deren
Schwerpunkt in der Analyse institutioneller und nationalstaatlicher sowie rechtli-
cher Strukturen besteht und diese in ihrer Historie untersucht.

Injiingster Vergangenheit wurden und werden rassismuskritische Forschungs-
perspektiven mit dem Begriff »woke« abgewertet, wenngleich »woke« oder »woke-
ness« zunichst ein Bewusstsein iiber bestehende soziale Ungleichheiten beschreibt
und deren politische und gesellschaftliche Uberwindung zum Ziel hat. Die Migra-
tionsforscherin und Literaturwissenschaftlerin Susan Arndt hat in ihrer Kolumne
»Als ich Rassismus anspreche, kommt es zum Tumult: >lhre Wokeness zerstort das
Land« diesen sensitiven Aspekt aufgegriffen und in einen rassismuskritischen Kon-
text eingebettet. Arndt erklirt darin:

»Denn >woke« ist ja die Vergangenheit des englischen Wortes >wake, also >auf-
wachenc. Seit den 1930er Jahren wurde es in den USA und in Grofbritannien fiir
Protest gegen soziale Ungerechtigkeit benutzt. Laut dem Oxford English Diction-
ary, dem mafdgeblichen britischen Worterbuch fiir die englische Sprache, meint
>woke<urspriinglich, >gut informiert<und >auf dem neusten Stand<zu sein. Seit ei-
niger Zeit bedeutet es aber auch Wachsamkeit gegeniiber rassistischer oder ge-
sellschaftlicher Diskriminierung und Ungerechtigkeit. Woke« zu sein, heifst also
>wachsam bleiben«« (Arndt 2024)

Gegenwirtig ist zu befiirchten, dass rassismuskritische Perspektiven und Befun-
de zuriickgedringt werden, und damit ebenso die Erfahrungen von Menschen, die
von Rassismus betroffen sind, noch weniger wahrgenommen werden, als dies aus
ganz verschiedenen Griinden ohnehin bereits der Fall ist. Daher wird sich in Zu-
kunft noch starker als bisher die Frage stellen, welche effektiven Mafinahmen gegen

13.02.2026, 23:41:43.


https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meltem Kulagatan: Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

Rassismus allgemein und insbesondere im Rahmen der politischen Bildungsarbeit
getroffen werden miissen.

Mit Blick auf Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit arbeiten Zick, Kiipper
und Krause heraus, dass Menschen bestimmten Bewertungen unterzogen werden.
Eine Folge davon sind unterschiedliche Formen der Abwertung, die sich wiederum
auf die abgewertete Gruppe sowie auf das gesellschaftliche Gefiige insgesamt aus-
wirken:

»Die Abwertung der Anderen hat also bedeutsame gesellschaftliche wie soziale
Funktionen. Insbesondere dient sie dazu, iber die eigene Gruppe sich selbst auf-
zuwerten. Weitere Funktionen bestehen darin, die Zugehorigkeit zu einer Ingroup
und eine eigene Identitit herzustellen, [..] soziale Kontrolle und Einfluss auf an-
dere auszuiiben sowie kenntlich zu machen, wem man vertrauen kann und wem
nicht. [...] Schliefilich soll die Ungleichwertigkeit nicht nur die Minderwertigkeit
von Outgroups feststellen, sondern letztendlich die Hoherwertigkeit der Ingroup
festschreiben.« (Zick/Kipper/Krause 2016: 33f.)

Welche Gruppe besonders stark abgewertet wird, ist dabei keineswegs konstant.
Zick, Kiupper und Krause zufolge sind Vorurteile von der jeweiligen Aufmerk-
sambkeit, vom entsprechenden »Scheinwerfer« in einer Gesellschaft abhingig,
der wiederum Konjunkturen unterliege und sich folglich zu verschiedenen Zei-
ten auf unterschiedliche Personen(gruppen) richte. Gegenwirtige, thematisch
konjunkturell bedingte Aufmerksambkeitsékonomien, so die erste These an dieser
Stelle, richten sich auf Muslim*innen. Die zweite, paradox anmutende These ist,
dass Muslim*innen gleichzeitig unter eine Art Dauer-Scheinwerferlicht gestellt
werden — mittlerweile unabhingig von konjunkturell bedingten Aufmerksam-
keitskonomien und -verhiltnissen. »Muslimfeindlichkeit bezeichnet« demnach
»eine generalisierende Abwertung von Menschen, weil sie Muslime sind, oder von
Personen, die tatsichlich oder nur vermutete Muslime sind« (ebd.: 39). Letztere
Zuschreibung betrifft beispielsweise Angehorige der monotheistischen Religi-
onsgemeinschaft der Sikhs aufgrund vermeintlicher optischer Ahnlichkeiten und
ethnischer Vorannahmen, aber auch orthodoxe Jidinnen, die ein Kopftuch tragen
(vgl. Kulagatan 2024), oder christlich-orthodoxe Gliubige aus Syrien aufgrund ihrer
Herkunft und Erstsprache (Arabisch) (vgl. MuPe i.E.).

Eine der ersten, vielfach aufgegriffenen Studien in diesem Kontext ist die
Langzeitstudie zur Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit am Institut fiir
Interdisziplinare Konflikt- und Gewaltforschung (IKG) an der Universitit Bielefeld.
Zwischen den Jahren 2002 und 2011 untersuchte diese jihrlich die Einstellungs-
muster in der deutschen Bevolkerung. Demnach wird unter Gruppenbezogener
Menschenfeindlichkeit nicht das »individuelle Feindschaftsverhiltnis zu einem an-
deren Menschen« verstanden (Heitmeyer 2003: 14); Gruppenbezogene Menschen-

13.02.2026, 23:41:43.

351


https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352

Rassismusforschung |l

feindlichkeit betrachtet vielmehr die Ungleichwertigkeit und die Mentalititen der
Abwertung und Ausgrenzung gegeniiber Menschen, die einer Gruppe zugewiesen
und entsprechend feindselig behandelt werden (vgl. ebd.). Muslimfeindlichkeit ist
somit ein Teilaspekt der Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit. Im Vorder-
grund von Muslimfeindlichkeit stehen diskriminierende oder rassistische Verweise
auf Kultur und Religion, eng verschrankt mit deren Abwertung. Die Abwertung
des Islams dient der pauschalisierenden Abwertung von Muslim*innen (vgl. Zick
2017). Unter anderem mittels dieser Dynamik lassen sich die aufeinander aufbau-
enden Abwertungsmechanismen der unmittelbaren negativen Reaktionen im Jahr
2011 auf die Aussage des ehemaligen Ministerprisidenten, der Islam gehore zu
Deutschland (Wulff 2024), erkliren. Ein besonders wirkmichtiges Element dieser
Abwertungsdynamik ist die permanente Unterstellung eines Bedrohungspotenzi-
als, das von Muslim*innen allgemein ausgehe. Das betrifft sowohl die 6ffentliche
und gesellschaftliche Partizipation als auch heterogene religiése Sichtbarkeiten
von Muslim*innen im Kontext der sogenannten Superdiversitit.

Der Begriff »Superdiversitit« wurde von dem Soziologen Steven Vertovec
(2007) in den sozialwissenschaftlichen Diskurs eingebracht. Damit lenkt Vertovec
den Blick auf Menschen mit Einwanderungsgeschichte und die entsprechenden
»Variablen« in ihrem »dynamischen Zusammenspiel« hinsichtlich von Merkma-
len wie »Zugehorigkeit, Sprache(n), religiése Traditionen, regionale und lokale
Identititen, spezielle soziale Netzwerke«, aber auch geschlechtsspezifisch rele-
vante (Flucht-)Migrationswege (Vertovec 2012). Die Auseinandersetzungen und
zuweilen konfliktiren Situationen mit als muslimisch oder islamisch bezeichneten
habituellen Praktiken erfolgen hiufig durch defizitorientierte Inblicknahmen, die
vonseiten der Adressierenden ethnisch konstruiert und besetzt werden (vgl. Ku-
lagatan 2020: 310). Dabei werden Stereotype bedient, die zwar in erster Linie etwas
tiber diejenigen aussagen, die sie verwenden, aber sie fithren bei den Betroffenen,
iiber die gesprochen und geurteilt wird, zu Unbehagen, Enttiuschung und Wut
oder versetzen sie woméglich sogar in Angst. Uberdies sind die Betroffenen damit
einer permanenten Beobachtung ausgesetzt (vgl. Amir-Moazami 2018; Doughan/
Tzuberi 2018; Spielhaus 2014). Wie wirkmichtig Vorurteile sind und wie schnell sie
in Diskriminierungen miinden konnen, beschreibt Andreas Zick im Kontext der
sozialpsychologischen Vorurteilsforschung:

»Wie sehr Vorurteile gesellschaftliche Zustinde pragen kénnen, haben die ver-
gangenen zweiJahre [2015—2017; Anm. d. Verf.] gezeigt. Dabei haben sich muslim-
und islamfeindliche Vorurteile, die in der Bevélkerung weit geteilt werden und
in bestimmten politischen Gruppierungen sowie Internet-Communities erzeugt
und transportiert werden, sozial organisiert. Es hat sich eine Bewegung gegen ei-
ne vermeintliche >Islamisierung des Abendlandes« gebildet, die geradezu durch
das Vorurteil organisiert wird. [...] Der Aufstieg der Partei Alternative fiir Deutsch-

13.02.2026, 23:41:43.


https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meltem Kulagatan: Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

land war in weiten Teilen Ausdruck einer politischen Organisation des Vorurteils.
Sie miindete in dem Antrag auf dem Bundesparteitag der Partei, den Islam als
nicht vereinbar mit dem Grundgesetz zu beurteilen. Dass diese Kommunikation
und Organisation des Vorurteils gelingt, ist dabei stets auf die explizite oder im-
plizite Zustimmung von Vorurteilen in weiten Teilen der Bevdlkerung zuriickzu-
fihren.« (Zick 2017: 39f.)

Zugleich weist Zick darauf hin, dass das Vorurteilskonzept in Teilen umstritten ist,
sobald es das Feld der Vorurteilsforschung verlisst. Denn »Konzepte, wie etwa das
Konstrukt des Rassismus werden oft dem Vorurteilskonzept gegeniibergestellt, weil
Vorurteile leicht als individuelle Einstellungen und nicht z.B. als gesellschaftlich
erzeugte Phinomene verstanden werden« (ebd.: 40). Eine Kritik am Konzept der
Feindschaft, wie es sich im Begriff Muslim- und Islamfeindlichkeit findet, richtet
dagegen den Blick auf eine Leerstelle angesichts der Machtasymmetrie zwischen
der »Mehrheitsgesellschaft« und »marginalisierten Minderheiten« (Shooman 2011).
Die Verwendung des Begriffs »Feindlichkeit« sagt laut Shooman allerdings nichts
tiber die gesellschaftliche Position aus, von der aus kollektive Zuschreibungen
gegeniiber Gruppen vorgenommen werden, sie pladiert daher fir den Begrift »an-
timuslimischer Rassismus«, »da der Machtaspekt einen wesentlichen Bestandteil
der Definition von Rassismus bildet, weshalb Rassismus mehr umfasst als ein
Konglomerat von Vorurteilen« (ebd.). Dieses Spannungsverhiltnis zwischen Islam-
und Muslimfeindlichkeit auf der einen und antimuslimischem Rassismus auf der
anderen Seite besteht nach wie vor, wenngleich sich mittlerweile alle drei Begriffe
etabliert haben, insbesondere die Analysekategorie »Antimuslimischer Rassis-
mus«, kurz AMR genannt. Denn in der Vergangenheit wurde Rassismus hiufig
als Randphinomen betrachtet und im Kontext des postnationalsozialistischen
Deutschlands regelrecht ausgeblendet, abgewehrt und negiert (vgl. Messerschmidt
2008; Mokros/Zick 2023; Kranz 2024). Doch inzwischen ist klar, dass Rassismus
keine Randerscheinung ist, die in einigen wenigen Milieus besteht, sondern dass
er strukturell verankert und als gesellschaftliches Querschnittproblem anzusehen
ist. Das gilt entsprechend fiir den antimuslimischen Rassismus.

Antimuslimischer Rassismus und kein Umdenken?

Grundsitzlich sei an dieser Stelle angemerke, dass die rassismuskritische Perspekti-
ve und Erforschung antimuslimischer Phinomene und antimuslimisch motivierter
Gewalt unabdingbar sind. Meines Erachtens lassen sich Kontinuitaten im Kontext
des antimuslimischen Rassismus sowie seinen engen Verflechtungen mit epistemi-
scher Gewalt ohne die rassismuskritische Perspektive weder analysieren noch ein-
ordnen. Das trifft vor allem auf die Analysen zu den Verschrinkungen von National-

13.02.2026, 23:41:43.

353


https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354

Rassismusforschung |l

staatszugehorigkeit, Ethnizitit, Geschlecht und rassistischer Diskriminierung zu
(vgl. Lutz/Leiprecht 2021; Fereidooni 2017; Yild1z 2016; Rombhild 2013). Die Notwen-
digkeit von rassismuskritischer Forschung ist noch deutlicher angezeigt, seitdem
postkoloniale und poststrukturalistische Ansitze und Forschungen ad absurdum
gefithrt und abgewertet werden oder in ein problematisches Verhiltnis zu relevan-
ten Ergebnissen der internationalen Antisemitismusforschung(en) seit der Shoah
gesetzt werden. Ausgehend von dieser Uberlegung soll im folgenden Rekurs auf die
problematischen Verflechtungen innerhalb des antimuslimischen Rassismus ein-
gegangen werden.

In den Zeitraum der Erstellung des vorliegenden Beitrags fillt der 1. Juli (2024).
Der 1. Juli gilt seit 2009 als »Tag gegen antimuslimischen Rassismus«. Der Jahrestag
dient als Anlass und Ausgangspunkt, um in diesem Abschnitt Facetten des antimus-
limischen Rassismus in 6ffentlichen Diskursen sowie ihre fehlende Einordnung zu
skizzieren. Erginzend dazu erfolgt ein Rickgriff auf die Berichterstattung im Jahr
2009, das Jahr, in dem die Agypterin Marwa El-Sherbini getétet worden ist. Die fol-
genden Ausfithrungen konzentrieren sich auf den bundesdeutschen Kontext und
geben nur einen Bruchteil antimuslimischer rassistischer Vorkommnisse und Ent-
wicklungen wieder.

Am 1. Juli 2009 wurde die promovierte Pharmazeutin Marwa El-Sherbini, die
zum damaligen Zeitpunkt im dritten Monat schwanger war, in einem Dresdner Ge-
richtssaal erstochen. Den Angeklagten, der sie ermordete, hatte sie aufgrund seiner
verbalen Angriffe auf einem Spielplatz, auf dem sie mit ihrem Sohn spielte, ange-
zeigt. Er hatte sie als Terroristin und Islamistin beschimpft. Marwa El-Sherbini trug
ein Kopftuch. Thr Mann, der sie im Gerichtssaal vor dem Angreifer beschiitzen woll-
te, wurde von der eintreffenden Polizei fiir den Titer gehalten und angeschossen.
Der gemeinsame dreijihrige Sohn musste den tédlichen Angriff gegen seine Mut-
ter mit ansehen. Zwischen der Ermordung von Marwa El-Sherbini und heute liegen
unter anderem die Aufdeckung des Nationalsozialistischen Untergrunds (NSU) im
Jahr 2011, der rechtsextrem motivierte Anschlag in Miinchen im Juli 2016, bei dem
im Olympia-Einkaufszentrum neun Menschen erschossen und funf schwer verletzt
wurden - sieben der Getoteten waren Muslim*innen, einer ein Rom, ein weiterer
Sinto —, sowie die im Februar 2020 rassistisch motivierte Ermordung von neun jun-
gen Hanauer*innen (vgl. Hammel/Elmazi 2021; Musall 2023). Zu diesen Kontinui-
titen gehort im Ubrigen auch der antisemitisch und rechtsextrem motivierte An-
schlag auf die Synagoge in Halle im Jahr 2019 an Jom Kippur: Das urspriingliche Ziel
des Attentiters von Halle waren eine Moschee und ein antifaschistisches Zentrum.
Denn der Tater war davon iiberzeugt, dass Jiidinnen und Juden auch fiir die Einwan-
derung von Muslim*innen nach Deutschland verantwortlich seien. Aufgrund dieser
Kontinuititen lohnt sich ein Riickblick auf die Art und Weise der Berichterstattung
nach dem 1. Juli 2009, in der nur schleppend das rassistische und antimuslimische
Motiv des Mordes an Marwa El-Sherbini benannt worden ist.

13.02.2026, 23:41:43.


https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meltem Kulagatan: Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

Insgesamt wurde die Berichterstattung nur zégerlich aufgenommen (vgl. Schif-
fer 2009). Die Medien- und Islamwissenschaftlerin Sabine Schiffer kritisiert deshalb
in ihrer Chronik »Zum medialen Umgang mit dem antiislamisch motivierten Mord
an Marwa El-Sherbini in Deutschland, Osterreich und der Schweiz«, die sie einige
Monate spiter veroffentlichte, die Charakterisierungen der Mordtat in der Presse:

»Deutsche Medien berichteten zunichst entsprechend den offiziellen Verlautba-
rungen von einersauslanderfeindlichen<Tragddie, von>Fremdenhass<und>Rassis-
mus<und einer notwendigen Diskussion tiber die Sicherheitin Gerichtsgebiuden.
Obwohl durchaus erwiahnt wurde, dass der Tater sein Opfer u.a. als >Islamistin¢
und>Terroristin< beschimpft hatte, Marwa El-Sherbini Kopftuch trug und dass sie
sislamischer Abstammung« gewesen sei, wobei letzteres auf eine ethnisierende
Wahrnehmung des Islams hindeutet.« (Schiffer 2009: 1)

Es ist dem deutsch-jiidischen Online-Magazin haGalil zu verdanken, dass im Zu-
sammenhang mit der Berichterstattung tiber die Ermordung von Marwa El-Sher-
bini der Begriff »islamfeindlich motivierte Tat« erstmals verwendet wurde (Kramer
2009): Der damalige Generalsekretir des Zentralrats der Juden in Deutschland, Ste-
phan Kramer, wies auf den fehlenden Zusammenhang zwischen der Ethnisierung
einer religiésen Minderheit und rassistisch motivierter Gewalt in der Berichterstat-
tung tiber den gemeinsamen Krankenbesuch von ihm und dem ehemaligen Gene-
ralsekretir des Zentralrats der Muslime (ZMD), Aiman Mazyek, bei Elwy Ali Okaz,
dem Witwer von Marwa El-Sherbini, hin:

»Unser Besuch |6ste ein unerwartet breites Medienecho aus. Irritierend dabei:
Manch einer Redaktion schien die Dresden-Reise zweier Generalsekretire unter-
schiedlicher Konfessionen erwahnenswerter als der rassistische Mord selbst. [...]
In manchen Stellungnahmen klang auch eine geradezu siiffisante, gutmenschli-
che Genugtuung tber ein>Biindnis der Minderheiten<durch, die sich nun endlich
als lernfihig erwiesen — und gemeinsames Handeln gelernt hitten. [...] Deshalb
ist nicht die Frage relevant, warum ein Vertreter der jidischen Gemeinschaft Elwi
Ali Okaz seine Trauer und Solidaritat bekundete, sondern die, warum es nicht
auch einen massiven Besucherstrom oder Solidarititsadressen von Vertretern
der deutschen Mehrheitsgesellschaft gab? Warum kamen die Reaktionen der
Medienlandschaft wie der Politik auf den Mord so spat? Jetzt wird, nicht zuletzt
unter dem Druck der internationalen Offentlichkeit, nachgebessert. Allerdings
liberzeugt erzwungene Betroffenheit nicht.« (Ebd.)

Ein weiteres gesellschaftliches Schlaglicht aus dieser Phase betrifft das Ausbleiben
von Empathie, welches deutlich wurde: Die Islamwissenschaftlerin und Extremis-
musexpertin Claudia Dantschke moniert die fehlende Empathie fiir Marwa El-Sher-
bini und liefert gerade in Bezug auf die versuchten Projektionen (Stichwort: »Kampf

13.02.2026, 23:41:43.

355


https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

356  Rassismusforschung Il

der fremden Kulturenc) eine plausible Analyse, welche das Handeln des Titers an die
Gesellschaft zuriickbindet:

»Was in diesem Fall passiert, ist eine klassische rassistische Hackordnung: Er
sucht sich jemand, der scheinbar in der Anerkennung noch unter ihm steht: eine
muslimische Frau. Er verfolgt die Debatten in Deutschland, merkt, dass er mit
Islamfeindschaft an Meinungen in der Mehrheitsgesellschaft andocken kann.
Dann sucht er sich ein Opfer und muss tberrascht feststellen: Sie wehrt sich, ist
intelligenter, gebildeter und steht sozial héher als er. Daraus entsteht der Hass.
Er hat eine Rassismus-Grundierung, aber darauf kommt die explizite Islamfeind-
schaft, die er auch in der deutschen Gesellschaft als mehrheitsfahig zu erkennen
meint.« (Dantschke 2009)

Sowohl Stephan Kramer als auch Claudia Dantschke heben die problematische, da
fehlende Haltung der »Dominanzgesellschaft« (Begriff nach Birgit Rommelspacher)
hervor, die die rassistische Motivation des Titers ignoriert und zudem das Hal-
tungs- und Handlungsparadigma fiir diese Ressentiments ermdoglicht hat. Damit
ist nicht die Gewalttat selbst gemeint, sondern der biografische Entwicklungs-
prozess des Titers, der in unsere gesellschaftlichen Verhiltnisse eingebettet ist
und letztendlich zur rassistischen Haltung vor der eigentlichen Tat gefiihrt hat. In
Dantschkes Argumentation lassen sich intersektionale Verschrinkungen zwischen
Rassismus und Sexismus erkennen. Einige Forschungsergebnisse im Kontext von
antimuslimischem Rassismus bzw. Islam- und Muslimfeindlichkeit deuten darauf
hin, dass muslimische Frauen und Midchen unmittelbarer von antimuslimischem
Rassismus betroffen sind als Mdnner. Sie sind ein vermeintlich leichteres Ziel und
einfacher als Muslim*innen zu erkennen. Denn Marwa El-Sherbini war, fiir den
Titer iiberraschend, ja gerade kein sogenanntes leichtes Opfer, was er letztlich
umso weniger hinnehmen konnte und seine imaginierte Uberlegenheit gewaltvoll
wiederherstellen zu miissen meinte. Insbesondere dann, wenn muslimische Frauen
in Begleitung ihrer Kinder sind, ist das Risiko — zumindest im 6ffentlichen Raum
-, antimuslimisch angegriffen zu werden, hoch. Thre Vulnerabilitit potenziert sich
durch die Anwesenheit der eigenen Kinder (MuPe i.E.).

Kritische Einordnung der Begrifflichkeiten

Iman Attia (2023: 37) weist darauf hin, dass antimuslimischer Rassismus »von
Beginn an Bestandteil von Rasse-Konzepten« war. Zwar sei der Begriff neueren
Datums, so Attia, mit dem versucht werde, aktuelle Diskurse und Politiken auf
einen Nenner zu bringen. Allerdings kénnten die vielfiltigen Dimensionen des
Konstrukts auch mit diesem Begriffspaar nicht ausreichend erfasst werden. In

13.02.2026, 23:41:43.


https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meltem Kulagatan: Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

ihrem definitorischen Zugriff erliutert Attia, dass sich im antimuslimischen Ras-
sismus Aspekte aus Religion, Biologie und Kultur eng miteinander verflechten.
Dabei changieren die Argumentationen und seien gewissermafien flieRend: »Die
Argumentation gleitet von einer Begriindung zur anderen, die jeweils an verbrei-
teten und geteilten Wissensbestinden ankniipfen und als verniinftig und legitim
erscheinen. >Rasse« stellt demnach einen »gleitende[n] Signifikant[en]< dar« (ebd.).

Die Islamwissenschaftlerin Schirin Amir-Moazami kritisiert, dass struktureller
und institutioneller Rassismus im Allgemeinen und antimuslimischer Rassismus
im Besonderen erst spit in den dffentlichen Diskurs gelangten, obwohl es sich um
»tief verankerte gesellschaftliche Phinomene« handelt (Amir-Moazami 2023: 39).
Der Religionssoziologe Gerd Pickel hebt den spezifischen Charakter von antimus-
limischem Rassismus hervor, indem er auf die Briickenfunktion der ihm inhiren-
ten Eigenschaften aufmerksam macht. Demnach reiche antimuslimischer Rassis-
mus zwar iiber das rechtsextreme Spektrum hinaus, leite aber stets zu ihm zuriick
und entspreche daher einer »Briickenideologie«, die die »Mitte der Gesellschaft mit
rechtsextremen Positionen verbindet« (Pickel 2023: 46). Cakir-Mattner spricht von
»antiislamischem Ethnizismus« (Cakir-Mattner 2014). Sie konzentriert sich in ih-
rer Studie auf die entsprechenden Differenzmarkierungen, die hierbei ausschlag-
gebend fiir eine islamfeindliche Haltung und Praxis sind. Die vermeintlichen Riick-
schliisse auf Eigennamen, Lebensgewohnheiten oder isthetisch-habituelle Merk-
male geben Hinweise auf die Essentialisierungen und Verallgemeinerungen tiber
»die Muslim*innenc.

Befragt man Betroffene, berichten sie sowohl iiber Diskriminierungen als auch
tiber rassistische und islamfeindliche Erfahrungen, die vor allem auf Differenzmar-
kierungen zuriickzufithren sind. Damit diese Erfahrungen sowohl in qualitativen
als auch in quantitativen Studien erfasst werden konnen, kommen verschiedene
Begriffe zum Einsatz, die auf die unterschiedlichen Ausprigungen der Phinome-
ne hinweisen: eben Islamfeindlichkeit, Muslimfeindlichkeit und antimuslimischer
Rassismus. Nurmehr selten, zumindest im deutschsprachigen Raum, wird der Be-
griff Islamophobie verwendet. Zusammenfassend ldsst sich an dieser Stelle festhal-
ten, dass die Begrifflichkeiten Muslim- und Islamfeindlichkeit sowie antimuslimi-
scher Rassismus aus der Suche nach adiquaten Analysekategorien resultieren, wel-
che im Kontext der Vorurteilsforschung und rassistischer Kontinuititen verschie-
dene Dynamiken abbilden. Unter anderem kritisiert Attia am moglichen Untersu-
chungspotenzial des Begriffs »Islamfeindlichkeit« im Rahmen von Gruppenbezo-
gener Menschenfeindlichkeit, dass das Phinomen dort »unterkomplex« analysiert
werde:

»Die Fokussierung auf Einstellungsinderungen bei gleichzeitiger Setzung einer
humanen modernen Gesellschaft kann das Phinomen nicht addquat erfassen
[..] Rassismus ist modernen Gesellschaften inhdrent, er tritt in unterschiedlichen

13.02.2026, 23:41:43.

357


https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358

Rassismusforschung |l

Formen auf und ist anpassungsfihig. Antimuslimischer Rassismus hat die gesell-
schaftliche Bedeutung und Funktion, Privilegien zu legitimieren und zu sichern
sowie nationale Identitdt zu revitalisieren. Interventionen sind entsprechend auf
den verschiedenen Ebenen (strukturell, institutionell, diskursiv und subjektiv)
notwendig und jeweils als miteinander verklammert zu konzipieren.« (Attia:
2013)

Eine generelle Kritik an der Analysekategorie Gruppenbezogene Menschenfeind-
lichkeit Zufern Helma Lutz und Rudolf Leiprecht: Sie kritisieren in ihrem Bei-
trag »Uber die Multiplizitit von Rassismus« (2021) den Usus in der Soziologie in
Deutschland, nach wie vor dem Impetus von Max Weber zu entsprechen, der den
Rassismusbegriff kategorisch ablehnte. Anstatt dessen werde auf Begriffe wie GMF,
kulturelle Diskriminierung, Ethnisierung oder Fremdenfeindlichkeit ausgewi-
chen. Lutz und Leiprecht monieren, dass dadurch »rassistische Wissensbestinde«
ausgeblendet werden:

»Stattdessen wird ein Bruch mit historischen Wissensregimen suggeriert: Der Zu-
sammenhang mitsrassisch<begriindeten Hierarchisierungen und Konstruktionen
vonjiidischen, muslimischen, schwarzen und slawischen Menschen, Sinti und Ro-
ma, die alle in den vom Nationalsozialismus propagierten >Rassen«-Kategorien zu
finden waren und bis heute wirken, gerat aus dem Blickfeld. Schliefslich sind viele
dieser Ersatzbegriffe auch deshalb problematisch, weil sie schwer zu ibersetzen
und in einer internationalen Debatte nicht so leicht anschlussfiahig sind.« (Lutz/
Leiprecht 2021: 2)

Kurt Méller (2017: 25) wiederum betont, dass die Kritik am sozialwissenschaftli-
chen Untersuchungskonzept Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit auf seine
»Wortbestandteile« gerichtet werden miisse. Demzufolge sei im Feld der Pidagogik
und Sozialen Arbeit mit prekiren »Etikettierungen« und »Stigmatisierungen« zu
rechnen, wenn das Konzept der Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit bei-
spielsweise bei der Arbeit mit »einschligig belasteten< Kindern und Jugendlichen
in den Blick genommen wird« (ebd.). »[B]estimmte Orientierungenc, die sie ver-
folgen, oder »Aktivititen, die sie an den Tag legen, als >menschenfeindlich« zu
bezeichnen, lasse die unterschiedlichen »Ablehnungsgrade« und die Ressourcen,
die die jugendlichen Adressat*innen besitzen, auler Acht (ebd.: 27).

In Anlehnung an Kurt Méller hebt Nausikaa Schirilla hervor, dass, im Gegensatz
zum Untersuchungskonzept GMF, eine rassismuskritische Analyse die gesellschaft-
lichen Machtverhiltnisse einbeziehe: »Der Ansatz leistet mehr eine gesamtgesell-
schaftliche und historische Analyse und richtet den Blick auf Machtverhiltnisse, die
auch Akteure in der Bildung umfasst« (Schirilla 2017: 42). Zugleich betont Schirilla
allerdings, dass mittels des Konzepts der Gruppenbezogenen Menschenfeindlich-

13.02.2026, 23:41:43.


https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meltem Kulagatan: Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

keit unterschiedliche Abwertungskonstruktionen nebeneinander und gleichzeitig
analysiert werden konnen.

Menschen, die als muslimisch gelesen werden, die als Muslim*innen iber
religiose dsthetische Merkmale erkennbar sind oder sich selbst als Muslim*innen
verorten, berichten oft von Angst, die sie bestindig begleitet, da ihre Erlebnisse
entweder verharmlost oder ignoriert werden (MuPe i.E.). Nach wie vor gibt es
gegen den nunmehr gingigen Begriff »antimuslimischer Rassismus« den Ein-
wand, dass es sich dabei nicht um Rassismus handele, weil Muslim*innen keine
»Rasse« seien, sondern eine Religionsgemeinschaft. Dies ist im doppelten Sinne
falsch: Rassismus kommt ohne »Rassen« aus (vgl. Balibar 1989; Hall 1994) und
Muslim*innen bilden keine einheitliche Religionsgemeinschaft. Der erste breit an-
gelegte Versuch, antimuslimischen Rassismus, Islam- und Muslimfeindlichkeit in
Deutschland empirisch zu dokumentieren und zu analysieren, wurde mit der Ein-
berufung des Unabhingigen Expertenkreises Muslimfeindlichkeit unternommen
(vgl. Bundesministerium des Innern und fiir Heimat 2020). Die von diesem Gremi-
um erarbeitete Studie »Muslimfeindlichkeit — Eine deutsche Bilanz« (Bericht des
Unabhingigen Expertenkreises Muslimfeindlichkeit 2023) richtet ihren Fokus auf
die Strukturen und Mechanismen, die Muslim*innen als »Fremde« und »Feinde«
in der Gesellschaft markieren. Die Untersuchung zielt darauf ab, diese Ausgren-
zungsprozesse zu verstehen und die gesellschaftlichen Bereiche zu identifizieren,
in denen Diskriminierung und Feindseligkeit besonders hiufig auftreten.

Schlussbetrachtung und Ausblick

Die jiingsten Zahlen im Kontext von antimuslimischem Rassismus lassen Riick-
schliisse auf problematische Entwicklungen zu, die ein verstirktes Gegensteuern
notwendig machen: Bei der communitybasierten Erfassung und Dokumentation
antimuslimischer Vorfille im Rahmen des »Zivilgesellschaftlichen Lagebilds anti-
muslimischer Rassismus« (Claim/ZEOK 2024) wurden fiir das Jahr 2023 insgesamt
1.926 antimuslimische Fille verzeichnet. Fiir das Jahr davor waren es 898 (ebd.: 4).
Das bedeutet, dass in Deutschland im Erhebungszeitraum 2023 im Schnitt mehr
als fiinf antimuslimische Ubergriffe pro Tag veriibt wurden. Diese Zahlen beziehen
sich auf das Hellfeld. Die Dunkelziffer diirfte noch deutlich hoher sein, weil nach
wie vor ein Grof3teil der Fille weder zur Anzeige gebracht noch bei entsprechen-
den Anlaufstellen gemeldet wird. Den Ergebnissen des »Religionsmonitors 2023«
(Diekmann/Janzen 2024) der Bertelsmann Stiftung zufolge hegen tiber die Hilfte
der Befragten antimuslimische Vorurteile, bezogen auf unterschiedliche Lebens-
bereiche wie Wohnen, Religion und die fehlende Unterscheidung zwischen der
Religion des Islams, Muslim*innen als Gliubigen und dem islamistisch bedingten
Extremismus (vgl. Bertelsmann Stiftung 2024). Die Soziologin und Leiterin des

13.02.2026, 23:41:43.

359


https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

360

Rassismusforschung |l

Religionsmonitors der Bertelsmann Stiftung, Yasemin El-Menouar, betont: »Wir
brauchen mehr Erzihlungen iiber die Normalitit muslimischen Lebens, die den
kursierenden Negativbildern etwas entgegensetzen (ebd.).« Sie fordert deshalb,
dass zum einen mehr iiber die Vielfalt des muslimischen Lebens in Deutschland
berichtet werden sollte und zum anderen verbindende Elemente beider »Gruppen«
deutlich stirker in den 6ffentlichen Diskurs eingebracht werden miissten.

Antimuslimischer Rassismus kann tédlich enden. Diese Dimension begleitet die
Betroffenen je nach individueller Erfahrung mal intensiv und mal weniger inten-
siv. Das Bewusstsein iiber einen méglichen tédlichen Ausgang eines Ubergriffs auf-
grund von antimuslimischem Rassismus, Islam- und Muslimfeindlichkeit ist stets
prasent: Es bildet das Worst-Case-Szenario, mit dem die Betroffenen irgendwie zu-
rechtkommen miissen, fiir das sie Bewiltigungsstrategien oder schittzende Mecha-
nismen entwickeln miissen, die sie wiederum an ihre Kinder weitergeben. Um den
Phinomenen und ihren Folgen etwas entgegensetzen zu konnen, ist differenziertes
Wissen nétig — Wissen, das durch verschiedene sowohl quantitative als auch qua-
litative Forschungsansitze generiert wird und auf verschiedenen Perspektiven ba-
siert.

Hilfreich fiir diese notwendige Entwicklung von multidiversen politischen
sowie pidagogischen Losungsansitzen sind bundesweit erhobene Daten durch
miteinander vernetzte Wissenschaftler*innen aus unterschiedlichen Disziplinen
wie der kritischen Rassismus- und Migrationsforschung, der Antisemitismus-
forschung und der Forschung zu Rechtsextremismus, die sich auf institutionelle
sowie strukturelle Leerstellen konzentrieren. Daran eng gekoppelt ist der Transfer
der entsprechenden erhobenen Daten in die Offentlichkeit im Kontext von Citizen
Science und einer Third-Mission-Orientierung, die in den engen Austausch und
Kontakt mit den Multiplikator*innen geht. Das betrifft vor allem das Verwaltungs-
wesen, den Gesundheitssektor, schulische und auflerschulische pidagogische
Handlungsfelder sowie den 6ffentlichen Dienst.

Literatur

Amir-Moazami, Schirin (2018): »Epistemologien der >muslimischen Frage< in Eu-
ropak, in: dies. (Hg.), Der inspizierte Muslim, Bielefeld: transcript Verlag,
S. 91-125.

Amir-Moazami, Schirin (2023): »Wie das Integrationsparadigma und Rassismus
zusammenhingen, in: Claim (Hg.), Zivilgesellschaftliches Lagebild antimus-
limischer Rassismus. Antimuslimische Vorfille in Deutschland 2022, Berlin,
S.39-42.

Arndt, Susan (2024): »Als ich von Rassismus spreche, kommt es zum Tumult: >Ihre
Wokeness zerstort das Land«, in: Focus online, 23. August 2024, https://www.

13.02.2026, 23:41:43.


https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html

Meltem Kulagatan: Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tum
ult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html, 23.08.2024 (letzter
Zugriff: 09.09.2024).

Attia, Iman (2013): »Privilegien sichern, nationale Identitit revitalisieren Gesell-
schafts- und handlungstheoretische Dimensionen der Theorie des antimusli-
mischen Rassismus im Unterschied zu Modellen von Islamophobie und Islam-
feindlichkeit, in: Journal fiir Psychologie 21.1, https://journal-fuer-psychologie
.de/article/view/258, 01.01.2023 (letzter Zugriff: 09.09.2024).

Attia, Iman (2023): »Interrelationale und intersektionale Schlaglichter auf antimus-
limischen Rassismusc, in: Claim (Hg.), Zivilgesellschaftliches Lagebild antimus-
limischer Rassismus. Antimuslimische Vorfille in Deutschland 2022, Berlin,
S.33-38.

Balibar, Etienne (1989): »Gibt es einen neuen Rassismus?«, in: Das Argument. Zeit-
schrift fir Philosophie und Sozialwissenschaften 31.3, S. 369-381.

Bericht des Unabhingigen Expertenkreises Muslimfeindlichkeit (2023): »Muslim-
feindlichkeit — Eine deutsche Bilanz«, Berlin: Bundesministerium des Innern
und fir Heimat, https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/A
nlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publ
icationFile&v=11 (letzter Zugriff: 18.09.2024).Bertelsmann Stiftung (2024):
»Antimuslimische Vorbehalte: differenziertes Wissen beugt Diskriminierung
vor«, 20.06.2024, https://[www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/r
eligionsmonitor/projektnachrichten/religion-staerkt-solidaritaet-in-der-gesel
Ischaft-1 (letzter Zugriff: 04.07.2024).

Bundesministerium des Innern und fiir Heimat (2020): »Bundesinnenminister
Seehofer beruft Mitglieder fiir Unabhingigen Expertenkreis Muslimfeindlich-
keit«, Pressemitteilung 01.09.2020, https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/p
ressemitteilungen/DE/2020/09/expertenkreis-muslimfeindlichkeit.html (letz-
ter Zugriff: 04.07.2024).

Cakir-Mattner, Naime (2014): Islamfeindlichkeit. Anatomie eines Feindbildes in
Deutschland, Bielefeld: transcript.

CLAIM/ZEOK (2024): »Zivilgesellschaftliches Lagebild antimuslimischer Rassis-
mus. Ausgabe 2024: Antimuslimische Vorfille in Deutschland 2023«, Berlin:
CLAIM - Allianz gegen Islam- und Muslimfeindlichkeit, https://www.claim-
allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_lagebild-amr_2023_claim.pdf
(letzter Zugriff: 19.09.2024).

Dantschke, Claudia (2009): »Wo bleiben Empathie und Sachlichkeit? Mord an Mar-
wa E-Sherbini«, Claudia Dantschke im Interview mit Simone Rafael, Belltower
News 17.07.2009, https://www.belltower.news/mord-an-marwa-el-sherbini-w
o-bleiben-empathie-und-sachlichkeit-31014/ (letzter Zugriff: 17.09.2024).

Diekmann, Isabell/Janzen, Olga (2024): »Religionsmonitor 2023: Zwischen Pau-
schalisierung und Differenzierung. Einstellungen gegeniitber Muslim:innen

13.02.2026, 23:41:43.

361


https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://journal-fuer-psychologie.de/article/view/258
https://journal-fuer-psychologie.de/article/view/258
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=11
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=11
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=11
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektnachrichten/religion-staerkt-solidaritaet-in-der-gesellschaft-1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektnachrichten/religion-staerkt-solidaritaet-in-der-gesellschaft-1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektnachrichten/religion-staerkt-solidaritaet-in-der-gesellschaft-1
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/pressemitteilungen/DE/2020/09/expertenkreis-muslimfeindlichkeit.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/pressemitteilungen/DE/2020/09/expertenkreis-muslimfeindlichkeit.html
https://www.claim-allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_lagebild-amr_2023_claim.pdf
https://www.claim-allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_lagebild-amr_2023_claim.pdf
https://www.belltower.news/mord-an-marwa-el-sherbini-wo-bleiben-empathie-und-sachlichkeit-31014/
https://www.belltower.news/mord-an-marwa-el-sherbini-wo-bleiben-empathie-und-sachlichkeit-31014/
https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://www.focus.de/politik/meinung/als-ich-rassismus-anspreche-kommt-es-zum-tumult-ihre-wokeness-zerstoert-das-land_id_260217493.html
https://journal-fuer-psychologie.de/article/view/258
https://journal-fuer-psychologie.de/article/view/258
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=11
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=11
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Studien/uem-abschlussbericht.pdf?__blob=publicationFile&v=11
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektnachrichten/religion-staerkt-solidaritaet-in-der-gesellschaft-1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektnachrichten/religion-staerkt-solidaritaet-in-der-gesellschaft-1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/unsere-projekte/religionsmonitor/projektnachrichten/religion-staerkt-solidaritaet-in-der-gesellschaft-1
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/pressemitteilungen/DE/2020/09/expertenkreis-muslimfeindlichkeit.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/pressemitteilungen/DE/2020/09/expertenkreis-muslimfeindlichkeit.html
https://www.claim-allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_lagebild-amr_2023_claim.pdf
https://www.claim-allianz.de/content/uploads/2024/06/20240620_lagebild-amr_2023_claim.pdf
https://www.belltower.news/mord-an-marwa-el-sherbini-wo-bleiben-empathie-und-sachlichkeit-31014/
https://www.belltower.news/mord-an-marwa-el-sherbini-wo-bleiben-empathie-und-sachlichkeit-31014/

362

Rassismusforschung |l

und dem Islam in Deutschland«, Giitersloh: Bertelsmann Stiftung, https://ww
w.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-paus
chalisierung-und-differenzierung (letzter Zugriff: 19.09.2024).

Doughan, Sultan/Tzuberi, Hannah (2018): »Sikularismus als Praxis und Herrschaft:
Zur Kategorisierung von Juden und Muslimen im Kontext sikularer Wissens-
produktiong, in: Schirin Amir-Moazami (Hg.): Der inspizierte Muslim, Biele-
feld: transcript Verlag, S. 269-308.

Fereidooni, Karim (2017): »Ich will nicht mit IThnen zusammenarbeiten, weil das
Klopftuch ein Zeichen der Unterdriickungen der Frau ist!« Antimuslimischer
Rassismus im LehrerInnenzimmer, in: Politisches Lernen 3-4/17, S. 40-48.

Hall, Stuart (1994): Rassismus und kulturelle Identitit. Ausgewihlte Schriften II,
Hamburg: Argument.

Hammel, Ina/Elmazi, Emran (2021): »Der Anschlag von Hanau und seine Fol-
gen, in: Zentralrat Deutscher Sinti & Roma, 18.02.2021, https://zentralra
t.sintiundroma.de/der-anschlag-von-hanau-und-seine-folgen/(letzter Zugrift:
04.07.2024).

Heitmeyer, Wilhelm (2003): »Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit. Die theo-
retische Konzeption und empirische Ergebnisse aus 2002 sowie 2003« in: ders.
(Hg.), Deutsche Zustinde. Folge 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 13-32.

Kramer, Stephan J. (2009): »Solidaritit mit Muslimen«, in: haGalil online,
13.07.2009, https://www.hagalil.com/2009/07/solidaritaet-mit-muslimen/
(letzter Zugriff: 04.07.2024).

Kranz, Dani (2024): »Antisemitismus und Israelkritik: Schuld, Unschuld, Post-
Schuld«, in: Heinrich Boll Stiftung, 18.06.2024, https://www.boell.de/de/202
4/06/18/antisemitismus-und-israelkritik-schuld-unschuld-post-schuld (letzter
Zugriff: 02.07.2024).

Kulagatan, Meltem (2020): »Gender und Religion. Anniherung an religise Posi-
tionierungen im Kontext muslimischer Lebensweltenc, in: Meltem Kulagatan/
Harry Harun Behr (Hg.), Migration, Religion, Gender und Bildung. Beitrige zu
einem erweiterten Verstindnis von Intersektionalitit, Bielefeld: transcript Ver-
lag, S. 307-326.

Kiipper, Beate (2018): Die Abwertung von Muslimen als Element einer Gruppenbe-
zogenen Menschenfeindlichkeit. Vortrag im Rahmen der Akademievorlesungen
zum Thema »Islam: Deutungsrahmen und Denkmuster«, Akademie der Wissen-
schaften an der Universitit Hamburg, 11.01.2018.

Lutz, Helma/Leiprecht, Rudolf (2021): »RfM-Debatte 2021: Kommentar von Prof.
Dr. Helma Lutz und Prof. Dr. Rudolf Leiprecht: Uber die Multiplizitit von
Rassismus, in: Rat fiir Migration, 26.10.2021, https://rat-fuer-migration.de/2
021/10/26/rfm-debatte-2021-kommentar-von-prof-dr-helma-lutz-und-prof-d
r-rudolf-leiprecht/ (letzter Zugrift: 09.09.2024).

13.02.2026, 23:41:43.


https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-pauschalisierung-und-differenzierung
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-pauschalisierung-und-differenzierung
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-pauschalisierung-und-differenzierung
https://zentralrat.sintiundroma.de/der-anschlag-von-hanau-und-seine-folgen/
https://zentralrat.sintiundroma.de/der-anschlag-von-hanau-und-seine-folgen/
https://www.hagalil.com/2009/07/solidaritaet-mit-muslimen/
https://www.boell.de/de/2024/06/18/antisemitismus-und-israelkritik-schuld-unschuld-post-schuld
https://www.boell.de/de/2024/06/18/antisemitismus-und-israelkritik-schuld-unschuld-post-schuld
https://rat-fuer-migration.de/2021/10/26/rfm-debatte-2021-kommentar-von-prof-dr-helma-lutz-und-prof-dr-rudolf-leiprecht/
https://rat-fuer-migration.de/2021/10/26/rfm-debatte-2021-kommentar-von-prof-dr-helma-lutz-und-prof-dr-rudolf-leiprecht/
https://rat-fuer-migration.de/2021/10/26/rfm-debatte-2021-kommentar-von-prof-dr-helma-lutz-und-prof-dr-rudolf-leiprecht/
https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-pauschalisierung-und-differenzierung
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-pauschalisierung-und-differenzierung
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-pauschalisierung-und-differenzierung
https://zentralrat.sintiundroma.de/der-anschlag-von-hanau-und-seine-folgen/
https://zentralrat.sintiundroma.de/der-anschlag-von-hanau-und-seine-folgen/
https://www.hagalil.com/2009/07/solidaritaet-mit-muslimen/
https://www.boell.de/de/2024/06/18/antisemitismus-und-israelkritik-schuld-unschuld-post-schuld
https://www.boell.de/de/2024/06/18/antisemitismus-und-israelkritik-schuld-unschuld-post-schuld
https://rat-fuer-migration.de/2021/10/26/rfm-debatte-2021-kommentar-von-prof-dr-helma-lutz-und-prof-dr-rudolf-leiprecht/
https://rat-fuer-migration.de/2021/10/26/rfm-debatte-2021-kommentar-von-prof-dr-helma-lutz-und-prof-dr-rudolf-leiprecht/
https://rat-fuer-migration.de/2021/10/26/rfm-debatte-2021-kommentar-von-prof-dr-helma-lutz-und-prof-dr-rudolf-leiprecht/

Meltem Kulagatan: Muslimfeindlichkeit, Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

Messerschmidt, Astrid (2008): »Postkoloniale Erinnerungsprozesse in einer postna-
tionalsozialistischen Gesellschaft — vom Umgang mit Rassismus und Antisemi-
tismus, in: Peripherie 109/110, S. 42—60.

Mokros, Nico/Zick, Andreas (2023): »Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit zwi-
schen Krisen- und Konfliktbewiltigung«, in: Zick, Andreas/Kiipper, Beate/
Mokros, Nico, Die distanzierte Mitte. Rechtsextreme und demokratiegefihr-
dende Einstellungen in Deutschland 2022/23, hg. fiir die Friedrich-Ebert-Stif-
tung, Bonn: Dietz, S. 149-174.

Moller, Kurt (2017): »Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit« (GMF) oder pau-
schalisierende Ablehnungskonstruktionen (PAKOs)? — Welches Konzept fithrt
wissenschaftlich und praktisch wohin?«, in: Landeszentrale fiir politische Bil-
dung Baden-Wirttemberg (Hg.), Dokumentation. Gruppenbezogene Men-
schenfeindlichkeit und Rassismuskritik, Stuttgart, S. 23—40.

MuPe (Forschungsverbund) (i.E.): Muslimische Perspektiven auf Muslim- und Is-
lamfeindlichkeit, Bielefeld (im Erscheinen).

Musall, Frederek (2023): »Allianz zwischen Ambivalenz und Aushandlungx, in: Mi-
cha Brumlik et al. (Hg.), Nachhalle (Jalta. Positionen zur jidischen Gegenwart
8), Berlin: Neofelis, S. 179-189.

Pickel, Gert (2023): »Antimuslimische Einstellungen und ihre Folgen fir die de-
mokratische politische Kultur in Deutschland«, in: Claim (Hg.), Zivilgesell-
schaftliches Lagebild antimuslimischer Rassismus. Antimuslimische Vorfille in
Deutschland 2022, Berlin, S. 44—48.

Rombhild, Regina (2013): »Beitrag jenseits ethnischer Grenzen. Zur Kosmopolitisie-
rung des Kulturbegriffs und der Migrationsforschungc, in: Reinhard Joher et al.
(Hg.), Kultur_Kultur. Denken, Forschen, Darstellen, Miinster u.a.: Waxmann,
S. 186-193.

Schiffer, Sabine (2009): Zum medialen Umgang mit dem antiislamisch motivierten
Mord an Marwa El-Sherbini in Deutschland, Osterreich und der Schweiz.
Chronik, 15.12.2009, Erlangen: Institut fiir Medienverantwortung, https://ww
w.medienverantwortung.de/wp-content/uploads/2009/12/20091215_Medien-
MordAnMarwa.pdf (letzter Zugriff: 04.07.2024).

Schirilla, Nausikaa (2017): »Rassismuskritik und GMF-Ansatz in der Debatte, in:
Landeszentrale fiir politische Bildung Baden-Wiirttemberg (Hg.), Dokumenta-
tion. Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit und Rassismuskritik, Stuttgart,
S. 41-44.

Shooman, Yasemin (2011): »Islamophobie, antimuslimischer Rassismus oder
Muslimfeindlichkeit? Kommentar zu der Begriffsdebatte der Deutschen Islam
Konferenz«, in: Heimatkunde. Migrationspolitisches Portal der Heinrich Boll
Stiftung, https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimusli
mischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_sourc

13.02.2026, 23:41:43.

363


https://www.medienverantwortung.de/wp-content/uploads/2009/12/20091215_Medien-MordAnMarwa.pdf
https://www.medienverantwortung.de/wp-content/uploads/2009/12/20091215_Medien-MordAnMarwa.pdf
https://www.medienverantwortung.de/wp-content/uploads/2009/12/20091215_Medien-MordAnMarwa.pdf
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.medienverantwortung.de/wp-content/uploads/2009/12/20091215_Medien-MordAnMarwa.pdf
https://www.medienverantwortung.de/wp-content/uploads/2009/12/20091215_Medien-MordAnMarwa.pdf
https://www.medienverantwortung.de/wp-content/uploads/2009/12/20091215_Medien-MordAnMarwa.pdf
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE

364

Rassismusforschung |l

e=1&gclid=EAIalQobChMIsuvi6]ylhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEGIQPPD_B
wE (letzter Zugriff: 04.07.2024).

Spielhaus, Riem (2014): »Studien in der postmigrantischen Gesellschaft: Eine kri-
tische Auseinandersetzung, in: »DIVERCITY — Realititen_Konzepte_Visionen.
Kongressdokumentation Bundesfachkongress Interkultur 2012«, hg. von der
Kulturbehorde der Freien und Hansestadt Hamburg, S. 96-100.

Vertovec, Steven (2007): »Super-diversity and its implicationsc, in: Ethnic and Racial
Studies, 30 (6), S. 1024—1054. https://doi.org/10.1080/01419870701599465.

Vertovec, Steven (2012): »Superdiversitit«, in: Heimatkunde. Migrationspolitisches
Portal der Heinrich Boll Stiftung, https://heimatkunde.boell.de/de/2012/11/18/s
uperdiversitaet#Steven_Vertovec (letzter Zugriff: 09.09.2024).

Wulff, Christan (2024): »Der Islam gehort inzwischen zu Deutschland — so habe
ich es gesagt und so sage ich es«, in: Welt online, 11.03.2024, https://www.welt
.de/politik/deutschland/video250511430/Christian-Wulff-Der-Islam-gehoert-
inzwischen-zu-Deutschland-so-habe-ich-es-gesagt-und-so-sage-ich-es.html
(letzter Zugriff: 04.07.2024).

Yildiz, Erol (2016): »Das strategische Geflecht von Migration, Ethnizitit und Ge-
schlecht, in: Osterreichische Zeitschrift fiir Soziologie 41, S. 29-45.

Zick, Andreas (2017): »Das Vorurteil iiber Muslimex, in: Peter Antes/Rauf Cey-
lan (Hg.), Muslime in Deutschland. Historische Bestandsaufnahme, aktuel-
le Entwicklungen und zukiinftige Forschungsfragen, Wiesbaden: Springer VS,
S. 39—40.

Zick, Andreas/Kiipper, Beate/Krause, Daniela (Hg.) (2016): Gespaltene Mitte. Feind-
selige Zustinde. Rechtsextreme Einstellungen in Deutschland, hg. von der
Friedrich-Ebert-Stiftung, Bonn: Dietz.

13.02.2026, 23:41:43.


https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://doi.org/10.1080/01419870701599465
https://heimatkunde.boell.de/de/2012/11/18/superdiversitaet#Steven_Vertovec
https://heimatkunde.boell.de/de/2012/11/18/superdiversitaet#Steven_Vertovec
https://www.welt.de/politik/deutschland/video250511430/Christian-Wulff-Der-Islam-gehoert-inzwischen-zu-Deutschland-so-habe-ich-es-gesagt-und-so-sage-ich-es.html
https://www.welt.de/politik/deutschland/video250511430/Christian-Wulff-Der-Islam-gehoert-inzwischen-zu-Deutschland-so-habe-ich-es-gesagt-und-so-sage-ich-es.html
https://www.welt.de/politik/deutschland/video250511430/Christian-Wulff-Der-Islam-gehoert-inzwischen-zu-Deutschland-so-habe-ich-es-gesagt-und-so-sage-ich-es.html
https://doi.org/10.14361/9783839467510-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://heimatkunde.boell.de/de/2011/07/01/islamophobie-antimuslimischer-rassismus-oder-muslimfeindlichkeit-kommentar-zu-der?gad_source=1&gclid=EAIaIQobChMIsuv16JyIhwMVB1lBAh3urgjIEAAYASAAEgIQPPD_BwE
https://doi.org/10.1080/01419870701599465
https://heimatkunde.boell.de/de/2012/11/18/superdiversitaet#Steven_Vertovec
https://heimatkunde.boell.de/de/2012/11/18/superdiversitaet#Steven_Vertovec
https://www.welt.de/politik/deutschland/video250511430/Christian-Wulff-Der-Islam-gehoert-inzwischen-zu-Deutschland-so-habe-ich-es-gesagt-und-so-sage-ich-es.html
https://www.welt.de/politik/deutschland/video250511430/Christian-Wulff-Der-Islam-gehoert-inzwischen-zu-Deutschland-so-habe-ich-es-gesagt-und-so-sage-ich-es.html
https://www.welt.de/politik/deutschland/video250511430/Christian-Wulff-Der-Islam-gehoert-inzwischen-zu-Deutschland-so-habe-ich-es-gesagt-und-so-sage-ich-es.html

