Man kann auch, wie es die katholische Kirche lange tat, auf der univer-
sal geltenden Menschenwiirde insistieren, die man in der Gottebenbild-
lichkeit begriindet sieht,”* ohne daraus Menschenrechte abzuleiten oder
diesen im verpdnten Aufklarungsdenken verankerten Begriff auch nur
positiv aufzugreifen.’* Erst im 20. Jahrhundert ist im Gefolge des 2.
Vaticanum auch in der katholischen Theologie positiv von Menschen-
rechten die Rede,” die in Korrektur friiherer AuBerungen jetzt auch
dem Naturrecht subsumiert werden konnen.”® Aber auch hier bleibt
allerdings unklar, ob die Menschenrechte in der von ihnen unter-
schiedenen Menschenwiirde begriindet sind oder ob diese die Spitze der
Menschenrechte ausmacht, also selbst zu dem gehdrt, was aus ihr abge-
leitet wird. So oder so ist deutlich, dass das begriffliche Verhéltnis zwi-
schen Menschenwiirde, Menschenrechten und Grundrechten nicht Klar,
sondern klarungsbediirftig ist, und dass das Folgen fiir das Verstindnis
und den Umfang des tiberpositiven Naturrechts hat.

2. Gesetzliches Unrecht vs. iibergesetzliches Recht

Ein zweites Problemfeld sind die Unrechtserfahrungen des 20. Jahr-
hunderts. So geben die von G. Radbruch so wirkkréftig formulierten
Widerspruchserfahrungen zwischen «<gesetzlichem Unrecht> und «iiber-

Miinchen 1988, 135-176; F. Hufen, Entstehung und Entwicklung der Grundrech-
te, NJW (Neue Juristische Wochenschrift) 1999, 1504-1510. Grundrechte, so de-
finiert das Bundesverfassungsgericht, sind «in erster Linie dazu bestimmt, die
Freiheitssphire des Einzelnen vor Eingriffen der 6ffentlichen Gewalt zu sichern;
sie sind Abwehrrechte des Biirgers gegen den Staat.» (BVerfGE 7, 198 [204 f.]).

33 Mit dem die Freiheitssphire des Einzelnen gegen Ein- und Ubergriffe des Staates
sichernden Konzept der Menschenwiirde im Grundgesetz der Bundesrepublik
Deutschland hat das fiir sich genommen wenig zu tun.

34 Noch R. Weiler, Wiederkehr des Naturrechts (Fn. 1), 88 sieht in den amerikanischen
und franzosischen Erkldrungen der Menschenrechte keine Konkretion des Natur-
rechts, sondern im Gegenteil gerade einen Abfall von ihm, der den Weg zu den I-
deologien des Nationalsozialismus, Rassismus und Sozialismus erdffnet habe.

35 In Dignitas humanae (DH 4240-4245) wird das Recht auf Religionsfreiheit aus-
driicklich mit der Menschenwiirde begriindet.

36  Vgl. Johannes Paul II., Redemptor Hominis (1979). Der Papst tritt hier ausdriick-
lich fiir Menschenrechte ein, die in der Menschenwiirde fundiert gesehen werden.

15

https://doi.ora/10.5771/8783845207247-15 - am 17.01.2026, 10:59:17.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesetzlichem Rechty’” immer wieder Anlass zur Debatte um ein Natur-
recht und Sittengesetz, das vor aller staatlichen Setzung fiir alle Men-
schen uneingeschrinkte und uneinschriankbare normative Verbind-
lichkeit besitzt. Die Legalitidt von Gesetzen ist nicht ipso facto hin-
reichend, auch die moralische Legitimitidt des damit Gesetzten zu
begriinden, weil ein extremes Unrecht nicht Recht sein kann, auch
wenn dieses Recht korrekt gesetzt ist. Was gezielt gegen die Ge-
rechtigkeit verstoft, kann nicht Recht genannt werden, auch wenn es
ordnungsgemél gesetzt ist.

Doch das kann nicht heilen, dass die Geltung des Rechts von seiner
ethischen Begriindung abhingt: das liefe auf eine Aufhebung der
Differenz zwischen Moral und Recht und eine Auflésung des Rechts
hinaus. Aber gerade wenn man diese Differenz und damit auch die
zwischen Moralitit und Legalitét betont, ist festzuhalten, dass gesetz-
tes Recht moralischer Beurteilung nicht entzogen werden kann. Es ist
immer eine sinnvolle und berechtigte Frage, ob das, was geltendes
Recht ist, auch moralisch richtig ist, und zwar unabhingig davon, ob
man der Auffassung ist, Recht sei als solches mit einem Anspruch auf
Gerechtigkeit verbunden oder nicht.”® Aber es ist auch eine nicht von
der Hand zu weisende Erfahrung, dass die Relativierung der Geltung
von Gesetzen im Namen einer ihnen vor- und iibergeordneten Werte-
ordnung die Gerechtigkeitslage einer Gesellschaft nicht stiarkt, son-
dern schwicht, wenn sie zur Willkiir in der Achtung und Handhabung
der Gesetze fiihrt.

37  Vgl. G. Radbruch, Rechtsphilosophie, Stuttgart #1973, 339-350. H. Dreier, Gus-
tav Radbruch und die Mauerschiitzen, JZ (Juristenzeitung) 52, 1997, 421-434
weist mit Recht auf die fragwiirdigen Folgen dieser Formel und ihrer rechtlichen
Inanspruchnahme hin: In Abweichung von allen naturrechtlichen Traditionen
wird das Naturrecht zur Begriindung der Strafbarkeit von Individuen herangezo-
gen (428 f.); zu dieser Strafbarkeit kommt es entgegen dem Riickwirkungsverbot,
indem bestimmte Rechtsnormen richterlich nicht angewendet werden (431 f.);
«extremes Unrecht mutiert zu Nichtrecht» (423), so dass — darauf hatte schon G.
Griinwald, Zur Kritik der Lehre vom iiberpositiven Recht, Bonn 1971, 14 hinge-
wiesen — «die Welt geltenden Rechts ... immer eine heile Welt» ist, wie abscheu-
lich die bestehenden Gesetze auch sein mogen.

38  Vgl. Fischer, Theologische Ethik (Fn. 29), 271.

16

https://doi.ora/10.5771/8783845207247-15 - am 17.01.2026, 10:59:17.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Unrechtserfahrungen in den Zeiten des Nationalsozialismus und
Kommunismus unterstreichen jedenfalls einerseits, wie wichtig es ist,
Moral und Recht klar zu unterscheiden, um das Recht gegeniiber mo-
ralischer Beurteilung offen zu halten: gesetztes Recht muss moralisch
beurteilbar bleiben, und dafiir ist eine klare Unterscheidung von Recht
und Moral die Voraussetzung. Sie machen aber andererseits auch
deutlich, wie geféahrlich es ist, das Recht gegeniiber einem vorrechtli-
chen Wertekanon zu relativieren. Die Rechtspraxis wird fundamental
unsicher, wenn staatliche Instanzen jeweils nach eigenem Gutdiinken
zwischen gesetzeskonformer und wertorientierter Rechtsanwendung
entscheiden kénnen. So wenig das Recht moralischer Beurteilung ent-
zogen werden kann, so wenig darf es daher durch moralisierende Re-
lativierung des Rechts im Namen einer hoherrangigen Werteordnung
dazu kommen, dass der legitimierte Wortlaut des Gesetzes im Namen
der Moral ignoriert und die demokratische Legitimation des Rechts
damit unterminiert wird. Die Rechtmdfigkeit der Rechtssetzung und
die Rechtheit des gesetzten Rechts sind zwar stets zu unterscheiden,
aber auch immer beide zu wahren und nicht zum Schaden des Rechts
gegeneinander auszuspielen.

3. Menschenbild und Vernunftverstdndnis

In den Diskussionen der protestantischen Rechtsethik ist das zentrale
Problemfeld schlieBlich das ambivalente Verhéltnis protestantischer
Theologie zur Tradition naturrechtlichen und (in anderer Weise) auch
zur Tradition vernunftrechtlichen Denkens. Die Differenzen betreffen
vor allem zwei Punkte. Einerseits geht es um das vorausgesetzte Men-
schenbild: Kann man wirklich von einer (Natur> des Menschen bzw.
von einem «Wesen des Menschseins» reden, aus dem verbindliche
Werte folgen, die «fiir alle Inhaber dieses Wesens unantastbar sind»,
wie Kardinal Ratzinger es formuliert hat?** Andererseits geht es auch
um das in Anspruch genommene Vernunftverstindnis: Gibt es eine

39 Ratzinger, Was die Welt zusammenhélt (Fn. 6), 44.

17

https://doi.ora/10.5771/8783845207247-15 - am 17.01.2026, 10:59:17. per



https://doi.org/10.5771/9783845207247-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

