I1I.
Begriffspolitische Interventionen und Innovationen

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

:I/dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. https://wwiw.nllbra.com/de/agh - Open Access - [ TR



https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heif3t hier ,liberal“?
Begriffsarbeit als Aufgabe der Politischen Theorie am Beispiel der
offentlichen Debatte um Keimbahneingriffe

Eva Helene Odzuck

1. Einleitung: Die Notwendigkeit einer dffentlichen Debatte iiber
emergierende Technologien und die Leitlinien des dffentlichen
Vernunftgebrauches

2020 bekamen Emmanuelle Charpentier und Jennifer Doudna den No-
belpreis fiir ihre Entdeckung der Methode der sogenannten ,Genschere®
CRISPR/Cas9, die prinzipiell auch am menschlichen Embryo Anderungen
in der Keimbahn bewirken kann.! Zahlreiche ForscherInnen, Forschungs-
institutionen und politikberatende Ethikrite forderten angesichts der bio-
technologischen Entwicklung eine 6ffentliche Debatte ein, in der man sorg-
faltig dariiber nachdenken sollte, ob und unter welchen Voraussetzungen
solche Eingriffe in die Keimbahn zukiinftiger Personen und Generationen
jemals verantwortet werden konnten.? Der chinesische Forscher Dr. He
Jiankui wollte offenbar nicht solange abwarten, sondern verkiindete 2018
per YouTube Video, er habe die Methode angewendet, und zwar an der
Keimbahn von spateren Zwillingsmadchen, denen er eine Resistenz gegen
HIV eingepflanzt habe. Der Aufschrei war riesig — unter anderem weil Spét-
folgen und Nebenwirkungen nicht absehbar sind. Beklagt wurde auch eine
fehlende medizinische Indikation. Eingefordert wurde darauthin erneut
eine offentliche Debatte, in der man erértern sollte, ob und unter welchen
Voraussetzungen Keimbahneingriffe am Menschen zu verantworten wéren.
Wie aber fithrt man eine solche 6ffentliche Debatte iiber Keimbahneingriffe
zielfithrend? Wie fithrt man eine solche Debatte {iber moralische Grenzfra-
gen in pluralistischen Gesellschaften, in denen Menschen mit ganz unter-
schiedlichen religiésen und moralischen Uberzeugungen, mit unterschied-
lichen Vorstellungen vom guten Leben zusammenleben? Nach John Rawls,

1 Zum naturwissenschaftlichen Sachstand von Keimbahneingriffen, vgl. Deutscher
Ethikrat (2019).
2 Vgl. fiir Viele: Deutscher Ethikrat (2017).

253

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

auf den sich hierbei viele berufen, sind derartige Debatten iiber moralisch
hochgradig umstrittene Fragen, die an grundlegende Verfassungsprinzipien
grenzen, paradigmatische Fille eines 6ffentlichen Vernunftgebrauches. Biir-
gerinnen und Biirger sollten in solchen Fillen, in denen offentlich tber
Gesetzgebung nachgedacht wird, einen spezifisch politischen Modus des
Argumentierens wihlen - sie sollten versuchen, als potenzielle Gesetzgeber
einen biirgerlichen Standpunkt einzunehmen und sich in ihrer Argumenta-
tion auf geteilte politische Werte und auf Griinde zu beziehen, die von allen
anderen BiirgerInnen als freie und gleiche geteilt werden kénnten, und
nicht auf ihre umfassenden religiosen oder moralischen Lehren (vgl. Rawls
2002: 173).

Rawls wird nun nicht nur oftmals als Autor des Politischen Liberalis-
mus und Theoretiker des offentlichen Vernunftgebrauches fiir den Modus
offentlicher Debatten {iber weltanschaulich umstrittene Fragen herangezo-
gen.? Sondern auf Rawls und sein Hauptwerk Eine Theorie der Gerechtig-
keit greifen in der Debatte um Keimbahneingriffe viele bioliberale Autoren
zuriick, um ihre inhaltliche Position als ,liberal® zu untermauern. Rawls
nimmt insofern in der Debatte um Keimbahneingriffe auch viele Jahre nach
seinem Tod eine prominente Rolle ein — eine Rolle zur Begriindung einer
inhaltlichen Position allerdings, die sich mit Rawls nicht ohne Weiteres
begriinden ldsst. Die Re-Lektiire der Grundgiitertheorie von John Rawls
offenbart, wie gezeigt werden soll, einen komplexeren Freiheitsbegriff, der
zur Kritik der Rawls-Rezeption der liberalen Eugenik und zugleich zur Be-
reicherung der offentlichen Debatte herangezogen werden kann. Meinem
Aufsatz* liegt folgende Struktur zugrunde: Zuerst rekonstruiere ich zwei
Hauptargumente liberaler Eugeniker und zeige, dass und wie beide Argu-
mente auf die Rawls’sche Idee der Grundgiiter zuriickgreifen und dabei
ein ganz bestimmtes Verstindnis von ressourcen- und chancenbasierter
Freiheit zu Grunde legen (1). In einem zweiten Schritt skizziere ich eine

3 Vgl. zu einer kritischen Auseinandersetzung mit der Leistungsfahigkeit des Rawls’schen
Offentlichen Vernunftgebrauches in bioethischen Debatten liberaler Gesellschaften
Willems (2016 a&b).

4 Dieser Aufsatz greift in grofien Teilen zuriick auf Argumente, die ich im Rawls-Ka-
pitel meiner bislang unverdffentlichten Habilitationsschrift entwickelt habe und die
ich in einem Schwerpunktheft zu Rawls der Zeitschrift fiir Praktische Philosophie
(Odzuck 2022) bereits verdffentlicht habe. Fiir den vorliegenden Band habe ich diesen
Beitrag leicht iiberarbeitet, um hervorzuheben, wie und dass die Politische Theorie
mit rekonstruierender und analytischer begrifflicher Arbeit einen wichtigen Beitrag
zur Offentlichen Debatte tiber Keimbahneingriffe und damit zu zentralen Richtungs-
entscheidungen der Demokratie leisten kann.

254

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

komplexere Version von Rawls® Theorie der Grundgiiter, die auch einen
komplexeren Begriff von Freiheit beinhaltet (2). Danach zeige ich, dass
sich die Argumente der liberalen Eugeniker nicht auf diesen komplexeren
Freiheitsbegriff stiitzen kénnen und dass ein komplexerer Freiheitsbegrift,
der die korperliche und soziale Dimension von Freiheit beriicksichtigt,
die Begriindungspflicht zulasten interventionistischer Positionen verschiebt
(3). Ich schliefie mit einem kurzen Fazit zur Begriffsarbeit als Aufgabe der
Politischen Theorie (4).

2. Die Argumente liberaler Eugeniker und der zugrunde liegende
Freiheitsbegriff

Wie gezeigt werden soll, legen die Argumente der liberalen Eugeniker
einen stark an Ressourcen und Chancen orientierten Freiheitsbegriff zu
Grunde, der auch den menschlichen Korper wesentlich als eine Ressour-
ce fur Handlungsspielriume und Lebenspline begreift. Unter Riickgriff
auf die von Rawls in der Theorie entwickelte Idee von ,lebensplanneu-
tralen Grundgiitern, die als grundlegende Freiheitsressourcen prinzipiell
gleich zu verteilen wiren, pladieren zwei Typen von Argumenten fiir die
Notwendigkeit bzw. Unbedenklichkeit von grundgiiterkompatiblen bzw.
grundgiitersteigernden Keimbahneingriffen. Ein Argumenttypus pladiert
im Namen der Chancengleichheit fiir die Notwendigkeit von Keimbahn-
eingriffen — bestimmte ,genetische Grundgiiter®, so die Annahme, kénnten
als Autonomieressourcen begriffen werden, die grundsitzlich gleich verteilt
werden miissten. Ein anderer Typus argumentiert im Namen der Repro-
duktionsfreiheit fiir die Freigabe von Keimbahneingriffen und sieht eine
Vereinbarkeit mit der Autonomie zukiinftiger Personen dann als gegeben
an, wenn durch die Eingriffe ,genetische Grundgiiter” nicht entfernt oder
sogar vermehrt werden. Wirkungsmichtig eingebracht in die Diskussion
wurden beide Argumente durch das Buch From Chance to Choice von
der Autorengruppe um Buchanan, auf das ich mich im Folgenden bei
der Rekonstrution beider Argumente und des diesen zu Grunde liegenden
Freiheitsbegriffes konzentrieren mochte.” Bei der Autorengruppe handelt es
sich um eine Reihe von Rawls-Schiilern, die die in der Theorie entwickelte
Idee der ,Grundgiiter auf die genetische Ebene ausweiten und fiir Argu-

5 Einer der Ko-Autoren hatte die Idee der ,genetischen Grundgiiter” bereits kurz vor der
Veroffentlichung des gemeinsamen Buches in die Diskussion eingebracht, Brock (1998:
53).

255

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

mente benutzen, die Keimbahneingriffe als im Namen der Gerechtigkeit
geboten bzw. unter bestimmten Auflagen erlaubt betrachten.

Was also sind Rawls’sche Grundgiiter, und inwiefern spielt die Idee der
Grundgiiter in den beiden Argumenten fiir Keimbahneingriffe eine heraus-
gehobene Rolle? Rawls fiihrt die Idee der sozialen Grundgiiter (,social
primary goods®) im zweiten Kapitel seiner Theorie ein, wo er die beiden
Grundsitze der Gerechtigkeit in ihrer vorlaufigen Fassung préasentiert und
erldutert. Diese Grundsitze verlangen ein gleiches Recht auf ein umfangrei-
ches System an Grundfreiheiten fiir alle BiirgerInnen und lassen Ungleich-
heiten sozialer und wirtschaftlicher Natur nur dann zu, wenn erwartbar ist,
dass sie jedermanns Vorteil dienen und wenn sie mit Positionen verbunden
sind, die allen offen stehen.® Die Idee der Grundgiiter wird von Rawls
in diesem Zusammenhang eingefithrt, um das MafS bendétigter Gleichheit
und rechtfertigbarer Ungleichheit zu ermitteln.” Grundgiiter werden in die-
sem ersten Kontext verstanden als Dinge, die von der Grundstruktur der
Gesellschaft (ihren grundlegenden Institutionen) verteilt werden, und die
von allen Menschen als rationale Akteure erstrebt werden, weil sie allen
Lebensplanen zutraglich sind:

»As a first step, suppose that the basic structure of society distributes cer-
tain primary goods, that is, things that every rational man is presumed to
want. These goods normally have a use whatever a person’s rational plan
of life. For simplicity, assume that the chief primary goods at the disposi-
tion of society are rights and liberties, powers and opportunities, income
and wealth. (Later on, in Part three, the primary good of self-respect has
a central place.) These are the social primary goods” (Rawls 1971: 62).

Buchanan et al. wenden nun diese Idee lebensplanneutraler Grundgiiter,®
die von allen rationalen Akteuren erstrebt werden, auf die genetische

6 So die vorldufige Fassung der Grundsitze in Abschnitt 11. Die ausformulierte und
weiterentwickelte Darstellung der Grundsitze liefert Rawls in Kapitel 5, Abschnitt 46
nach.

7 Vgl. auch Follesdal (2014: 643).

8 Beiseitelassen mochte ich in diesem Aufsatz die Frage, ob es lebensplanneutrale
Grundgiiter gibt (dazu im Uberblick Arneson 1990) wie auch die Frage, ob es lebens-
planneutrale genetische Grundgiiter geben kann (kritisch dazu Habermas 2013: 142).
Auch konzeptionelle Probleme am Konzept eines ,genetischen Grundguts®, die sich aus
unzureichendem genetischem Wissen und dem komplexen Zusammenspiel zwischen
verschiedenen Genen sowie Genen und Umwelt ergeben, sollen hier nicht weiter
diskutiert werden.

256

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

Ebene an und begreifen kdrperliche Strukturen zukiinftiger Menschen da-
mit als eine weitere mogliche Freiheitsressource. Nicht nur Einkommen
und Wohlstand, sondern auch bestimmte Eigenschaften mit genetischer
Grundlage (genannt werden oft Intelligenz oder Gedéchtnis) liefen sich
als derartige Grundgiiter verstehen, die allen Lebenspldnen zutrédglich sind.
Wenn die Annahme stimmt, dass es bestimmte Eigenschaften mit einer
genetisch identifizierbaren Grundlage gibt, die als lebensplanneutrale Frei-
heitsressourcen (d.i. Grundgiiter) rationaler Akteure begriffen werden kon-
nen, dann lassen sich, so die Annahme, auch die weiteren Uberlegungen zu
Grundgiitern (bspw. die Vorgabe, diese prinzipiell gleich zu verteilen) auf
die sogenannten ,genetischen Grundgiiter” tibertragen.’

9 Ein erstes Problem aus dieser Ubertragung des Grundgiitergedankens auf die geneti-
sche Ebene konnte nun bereits darin gesehen werden, dass Rawls selbst die genetische
Ausstattung explizit nicht zu den sozialen Grundgiitern z&hlt, sondern Giiter, die auch
eine biologisch-genetische Grundlage haben, zu den ,natiirlichen Giitern® rechnet,
die nicht unter einer Perspektive der distributiven Gerechtigkeit betrachtet werden.
Rawls nennt Dinge wie Gesundheit, Lebenskraft, Phantasie, die allesamt auch biolo-
gisch-genetische Grundlagen haben, ,natiirliche Gliter” (Rawls 1971: 62). Die Autoren-
gruppe merkt zwar an, dass Rawls diese ,natiirlichen Giiter* dezidiert nicht als ,,soziale
Grundgiiter, die von der Grundstruktur verteilt wiirden, charakterisiert habe. Sie
bezweifelt aber, dass Rawls gute Griinde gehabt habe, die genetische Ebene prinzipiell
auszusparen, und vermutet, dass die Griinde rein technisch-pragmatischer Natur wa-
ren. Rawls habe die genetische Ebene wohl nur deshalb ausgespart, weil sie sich bislang
aufgrund von Grenzen der technischen Machbarkeit dem gesellschaftlichen Zugriff
entzogen habe. Sobald die Moglichkeit bestehe, distributive Mafinahmen auch auf der
genetischen Ebene durchzufiihren, sei aber kein guter Grund einzusehen, weshalb man
dies nicht tun sollte (Buchanan et al. 2000: 76f.). Tatsachlich merkt Rawls zwar in der
Theorie der Gerechtigkeit an, nicht iiber Eugenik sprechen zu wollen (Rawls 1979: 129),
behauptet dann aber dennoch, dass eine Verhinderung der Verschlechterung der natiir-
lichen Gaben geboten sei, und konstatiert: ,Eine verniinftige Politik auf diesem Gebiet
sind die fritheren Generationen den spateren schuldig® (Rawls 1979: 129). Rawls‘ Pla-
doyer fiir eine verniinftige Genpolitik scheint auf den ersten Blick die Ubertragung der
Grundgiiteridee auf die genetische Ebene nahezulegen. Tatsdchlich hat Rawls hier aber,
wie die in diesem Kontext auftauchende Bemerkung zum Kastensystem (das genetische
Durchmischung verhindert) zeigt, offenbar den deutlich anders gelagerten Fall einer
negativen Eugenik durch Einschrinkung bestimmter Fortpflanzungsrechte im Sinn,
und nicht den davon verschiedenen Fall eines Eingriffs in bereits bestehende Embryo-
nen, die sich unter normalen Voraussetzungen und bei Einpflanzung in einen Mutter-
leib zu erwachsenen Menschen entwickeln kénnen. Zweifel an der Ubertragbarkeit der
Grundgiiteridee auf die genetische Ebene konnten auch dadurch genéhrt werden, dass
Rawls die genetische Ausstattung (explizit jedenfalls ab der deutschen Ubersetzung der
Theorie) zum Schutzbereich und der Grundfreiheit der Unverletzlichkeit der Person
zahlt (vgl. Rawls 2001: 75).

257

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

Wie sehen also die Argumente aus, die sich auf genetische Grundgiiter
als ,lebensplanneutrale Chancenmaximierer stiitzen und behaupten, man
kénnte oder sollte die Freiheit von Menschen durch Anreicherung mit ge-
netischen Grundgiitern angleichen, vergrofiern oder aber addquat beriick-
sichtigen?

Das erste Argument wird in Anlehnung an eine ressourcenegalitaristi-
sche Ausdeutung der Rawls’'schen Gerechtigkeitstheorie entwickelt. Die
Autoren machen dabei deutlich, dass weder Rawls, noch die Ressourcen-
egalitaristen eine solche Position selbst vertreten, sehen diese aber als
eine konsistente Weiterentwicklung an (Buchanan et al. 2000: 82). Das
Argument geht davon aus, dass Autonomieressourcen grundsitzlich gleich
zu verteilen sind, dass Autonomieressourcen auch auf genetischer Ebene
vorhanden sind, und dass daher auch genetische Autonomieressourcen
prinzipiell gleich verteilt werden miissten: ,If resources ought to be distri-
buted equally and natural endowments are resources, then we ought to
intervene in the natural lottery whenever doing so would be the best way of
equalizing resources.” (Buchanan et al. 2000: 77). Die Autoren setzen sich
mit einem méglichen Einwand auseinander. So konnte man ja behaupten,
dass Ressourcen immer kontextabhéngig wiéren, so dass eine vollige Egali-
sierung weder moglich noch zweckdienlich sei.!l” In der Zuriickweisung des
Einwands greifen die Autoren auf Rawls zuriick: So gebe es durchaus - wie
dies ja auch Rawls in seiner Grundgiitertheorie behauptet habe - Mittel,
die relativ kontextunabhédngig wiren, und deren Angleichung man daher
(auch wenn eine vollige Egalisierung nicht moglich wire) als Gebot der
Chancengleichheit betrachten miisse:

~Nevertheless there are presumably some very basic characteristics that
are what Rawls calls primary goods — maximally flexible assets, charac-
teristics conducive to the successful pursuit of a broad range of human
projects in a diversity of social environments. To the extent that the
genetic factors that contribute to these can be accurately identified and
subjected to safe and effective human control, there is a strong prima
facie case for undertaking efforts to reduce the impact of inequalities in
their distribution” (Buchanan et al. 2000: 80).

10 Dieses Problem der Kontextabhéngigkeit von Giitern hat unlédngst Sparrow (2019)
erneut auf die Agenda der bioethischen Debatte um Keimbahneingriffe gesetzt, als
er die These der Obsoletheit genetischer Enhancements angesichts einer unvermeid-
lichen Steigerungslogik aufstellte.

258

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

Das als konsistente Weiterentwicklung Rawls’scher Prinzipien présentierte
Argument pladiert also im Namen der gleichen Autonomiechancen fiir eine
Angleichung von ,genetischen Grundgiitern®.

Eine Variation des Chancengleichheitsarguments konzentriert sich auf
Krankheiten als Chancenbeschrankungen und auf die Herstellung eines
gewissen genetischen Minimums: Chancengleichheit erfordere, so die Au-
toren in Anlehnung an das von Daniels vorgelegte Argument, auch ge-
wisse gesundheitliche Voraussetzungen."! Krankheiten beschranken, so die
Autoren, die Autonomiechancen, wenn sie die Fihigkeit von Menschen,
»ein normaler Konkurrent zu sein’, beeintrachtigen: ,The significance of
disease is that it limits opportunity in the most serious cases, at least, by
preventing persons from developing the threshold of abilities necessary
for being ‘normal competitors” (Buchanan et al. 2000: 74). Eingriffe in
die genetische Ausstattung zur Vermeidung von chancenbeschriankenden
Krankheiten wéren daher ein Gebot der Gerechtigkeit. Auch in Bezug
auf dieses Argument diskutieren die Autoren Einwénde. So beinhalte der
Krankheitsbegriff eine normative Dimension und konne daher mit dem
Neutralitdtsprinzip liberaler Staaten in Konflikt geraten. Zur Losung wird
erneut Rawls® Grundgiitertheorie herangezogen: Gewisse genetisch ,,steuer-
bare“ Eigenschaften konnten als lebensplanneutrale Allzweckgiiter betrach-
tet werden, die forderlich fiir nahezu alle Lebenspldne und deshalb verein-
bar mit dem Neutralitatsprinzip wéren:

»The typical human’s capacity for sight may be thought of as a general-
purpose means — useful and valuable in carrying out nearly any plan
of life or set of aims that humans typically have. [...] It can be thought
of as a ‘natural primary good’ analogous to what John Rawls (1971)
has called ‘social primary goods’ - in each case ‘general-purpose’ means
useful or valuable in carrying out nearly any plan of life. [...] There are
enhancements of capacities and abilities that are as plausible a benefit
from nearly any evaluative perspective as the comparable loss of the
capacity or ability would be a harm. For example, a very substantial
increase in the capacity for memory of normal humans would also be
a general-purpose benefit improving people’s capacity to pursue nearly
any plan of life” (Buchanan et al. 2000: 167f.).

11 Daniels, einer der beteiligten Autoren, hatte (1985) eine Erweiterung der Theorie um
den Aspekt der gerechten Gesundheitsversorgung vorgelegt, auf die sich die Autoren
hier beziehen.

259

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

Die Rawls’schen Grundgiiter werden also benutzt, um chancenangleichen-
de Eingriffe in die Keimbahn zu rechtfertigen. Eine rechtliche Erlaubnis
oder sogar ein rechtliches Gebot zur Keimbahnintervention kénne dann
angenommen werden, wenn die Eingriffe vereinbar mit dem liberalen Neu-
tralitdtsgebot sind und der Bereitstellung genetischer Grundgiiter dienen,
d.h. zur Féahigkeit beitragen, ein ,normaler Konkurrent um begehrte gesell-
schaftliche Positionen® zu sein (Buchanan et al. 2000: 74).12

Ein zweites Argument setzt auf eine grundsitzliche reproduktive Freiheit
von Eltern, die sich auch auf die Frage, welche Art von Kindern man
haben wolle, erstrecke. Das Argument parallelisiert Erziehung und geneti-
sche Intervention als Biotechniken, die die ,,Produktion von Kindern nach
Mafgabe eigener Vorstellungen des Guten“ (Buchanan et al. 2000: 159)
erlaube. Im Namen einer solchen weit verstandenen reproduktiven Freiheit
von Eltern gelten Eingriffe in die Keimbahn zukiinftiger Kinder daher
grundsitzlich als erlaubt. Eine Grenze elterlicher Freiheit und einen Grund
fur staatliche Interventionen sehen die Autoren an dem Punkt erreicht,
an dem durch die Eingriffe Grundgiiter verringert bzw. nicht angemessen
vermehrt werden, und dadurch die Autonomie zukiinftiger Personen be-
schadigt werde:

snterventions by the state [...] would often raise troubling conflicts
with fundamental principles of liberal democracy. The only such inter-
ventions that would be compatible with a strong liberal commitment
to neutrality between different comprehensive conceptions of the good
would be enhancement of capabilities that are what we called natural
primary goods - capabilities that are general-purpose means, useful in
carrying out virtually any plan of life. [...] The closer such capabilities
are to truly all-purpose means, the less objection there should be to
the state encouraging or even requiring genetic enhancements of those
capabilities” (Buchanan et al. 2000: 174).

Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass elterliche Eingriffe in die Keimbahn
der Kinder genau dann als legitim betrachtet werden miissten, wenn diese
aufgrund ihrer Grundgiiterbilanz als vereinbar mit der Autonomie der
zukiinftigen Kinder plausibilisiert werden konnen. Sofern Eltern also nur

12 Tatsachlich macht Rawls in der Theorie deutlich, dass es ihm gerade nicht um die
»Gleichheit von Konkurrenten® bzw. um den Gedanken eines Wettrennens aufgrund
gleicher Startchancen geht, sondern dass man stirker die Vorteile der Komplementa-
ritat der natiirlichen Gaben in den Blick nehmen sollte, Rawls (1979: 122).

260

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

genetische Grundgiiter vergréflern bzw. solche nicht entfernen, konnten
die Eingriffe als autonomieférdernd bzw. als (weil den Optionenspielraum
nicht verengend) mit dem Neutralitatskriterium liberaler Staaten vereinbar
begriffen werden.

Beide Argumente, die fiir die Gebotenheit bzw. fiir die Erlaubtheit
genetischer Eingriffe in die Keimbahn zukiinftiger Menschen plddieren,
beziehen sich also auf die Idee Rawls’scher Grundgiiter im Sinne von le-
bensplanneutralen Autonomieressourcen bzw. Allzweckgiitern. Im Namen
der Chancengleichheit wird aus den Thesen, dass Chancen gleich sein
sollten und dass auch genetische Ressourcen Chancen steigern konnen,
geschlussfolgert, dass genetische Grundgiiter als Autonomieressourcen an-
geglichen werden sollten. Weil auch Krankheiten als Chancenbeschrankun-
gen bestimmt werden konnen, die die Chance, ein ,normaler Konkurrent
um begehrenswerte gesellschaftliche Positionen zu sein® einschrianken, soll-
ten genetische Dispositionen fiir ,normales, speziestypisches Funktionie-
ren“ (Buchanan et al. 16) als genetische Grundgiiter betrachtet und durch
Keimbahneingriffe bereitgestellt werden. Im Namen der reproduktiven Au-
tonomie hingegen sollen elterliche Eingriffsrechte grundsitzlich auf die
genetische Ebene ausgeweitet werden. Der Autonomie zukiinftiger Perso-
nen und dem Neutralitdtsprinzip des Liberalismus trage man Rechnung
dadurch, dass man Grundgiiter als Grenze legitimer Eingriffe festsetze. Weil
es sich bei genetischen Grundgiitern um Allzweckgiiter handele, die den
betroffenen Menschen nicht auf einen bestimmten Lebensplan festlegen,
sondern ihn dazu befdhigen, ein ,normaler Konkurrent® zu sein und seine
Optionen fiir die Wahl von Lebensplanen zu vergrofiern, konnten elterliche
Eingriffe, die Grundgiiter nicht beschddigen oder sogar vermehren, als mit
der Autonomie zukiinftiger Personen und dem liberalen Neutralitdtsgebot
vereinbar begriffen werden.

Der von beiden Argumenttypen zu Grunde gelegte Freiheitsbegriff fo-
kussiert also wesentlich auf Ressourcen und Chancen: je mehr Ressour-
cen und Chancen ein Mensch habe, desto grofler sei sein allgemeiner
Handlungsspielraum, seine Freiheit in der Wahl verschiedener Lebensplane
und seine Autonomie. Der menschliche Korper wird wesentlich als eine
Ressource fiir Handlungsspielrdume bzw. Lebenspldne verstanden - und
unter Freiheit wird hier v.a. ein Optionenraum begriffen: Verdndere man
den menschlichen Korper so, dass daraus mehr Optionen fiir Handlun-
gen oder Lebenspline entstehen, dann vergroflere dies die Freiheit des
Individuums. Beide Argumenttypen, die unter Rekurs auf die Rawls’schen

261

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

Grundgiiter und unter Verwendung eines an Ressourcen und Optionen
gekoppelten Freiheitsbegriffes fiir die Gebotenheit bzw. die Zuldssigkeit
von Keimbahninterventionen argumentieren, sind in der bioethischen De-
batte um Keimbahneingriffe inzwischen fest etabliert'® und haben zudem
Eingang in wichtige Stellungnahmen von Ethikriten gefunden, die das Ziel
verfolgen, die 6ffentliche Debatte zu strukturieren und anzureichern.*

3. Eine komplexerer Freiheitsbegriff: Das ,vielleicht wichtigste Grundgut der
Selbstachtung® und die politische Dimension der Grundgiitertheorie

Die beiden Argumente der liberalen Eugeniker fiir die Notwendigkeit bzw.
Unbedenklichkeit von chancenvergrofiernden und autonomiekompatiblen
Keimbahneingriffen rekonstruieren Grundgiiter in erster Linie als lebens-
planneutrale Autonomieressourcen und Chancenmaximierer. Hierbei wer-
den bewusst weder Unterschiede zwischen verschiedenen denkbaren Le-
bensplanen gemacht, noch wird eine etwaige Hierarchie zwischen verschie-
denen Grundgiitern expliziert. Eine solche Lesart der Grundgiitertheorie
kann sich zwar durchaus auf einige Textstellen von Rawls’ Theorie der

13 Allhoff (2008) endet seinen Artikel ,Germ-Line Genetic Enhancement and Rawlsian
Primary Goods“ mit dem Fazit, dass Interventionen, die ,Grundgiiter maximieren,
erlaubt sein missten. Fox (2007) bezieht sich explizit auf Buchanan et al. (2000)
und formuliert ausgehend davon eine ,Liberal Theory of Offspring Enhancement,
die eine Verpflichtung zur Ausstattung mit genetischen ,Grundgiitern® vorsieht. In
dhnlicher Weise folgt auch Dekker (2009) dem von Fox auf der Basis von Buchanan
et al. formulierten Argument zum verpflichtenden ,Enhancement® mit ,natural pri-
mary goods® und fiihrt aus, dass es aus liberaler Perspektive sogar ein Gebot zur Aus-
stattung zukiinftiger Personen mit ,natural primary goods® gebe. Savulescu (2007)
rekurriert in seinem Aufsatz ,Genetic Interventions and the Ethics of Enhancement
of Human Beings“ explizit auf die Autorengruppe um Buchanan und z&hlt in dem
Kontext verschiedene Beispiele von Grundgiitern auf, die genetisch mitbeeinflusst
werden konnten. Im deutschen Sprachraum wird die These genetischer Grundgiiter
bspw. von Gesang (2007: 101) vertreten. So sei die Wahrscheinlichkeit, dass ein Leben
gelange, deutlich hoher, wenn die Anlagen vielfiltig wéiren. Auch Welling, die die
Begriindungsressourcen des sikularen Rechtsstaates im Kontext eugenischer Gesetz-
gebung untersucht, kommt zu dem Ergebnis, dass ,das genetische Enhancement,
gerade ein an Keimbahnen vorgenommenes und sich auf Dritte wie nur zukiinftige
Personen auswirkendes, zumindest sofern es sich auf Grundgiiter im Sinne Rawls’
bezieht, zuldssig ist. Es legt den Betroffenen nicht auf einen Lebensplan fest — es
ist sogar denkbar, dass es die Auswahl der zur Verfiigung stehenden Lebensplane
vergréfiert —, sondern erméglicht oder vereinfacht ihm die Verfolgung eines jeglichen
von ihm selbst gefassten Planes und fordert so seine Autonomie“ (Welling 2014: 154).

14 Vgl. Deutscher Ethikrat 2019: 219.

262

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

Gerechtigkeit stlitzen, wie im ersten Abschnitt gezeigt wurde. Allerdings
werde ich im Folgenden fiir eine komplexere Version der Grundgiitertheo-
rie argumentieren und zeigen, dass der in Rawls® Grundgiitertheorie zum
Einsatz kommende Freiheitsbegriff wesentlich komplexer ist, als in der
bioliberalen Rezeption sichtbar wird. Meine These lautet: Eine Deutung
der Rawls'schen Grundgiiter, die diese blof als lebensplanneutrale Chan-
cenmaximierer bzw. Autonomieressourcen begreift, stellt eine verkiirzte
und problematische Lesart der Grundgiitertheorie dar. Eine solche Lesart
beriicksichtigt die Hierarchie der Grundgiiter und das ,vielleicht wichtigste
Grundgut der Selbstachtung® nicht angemessen. Zudem wird in der ver-
kiirzten Lesart die genuin politische Dimension und Funktion der Grund-
giitertheorie, die Rawls schon in der Theorie, besonders aber in spateren
Schriften unterstreicht, nicht erfasst. Diese Ausblendungen sind problema-
tisch, weil sie damit die Komplexitdt von Rawls’ Freiheitsbegriff (der das
Selbstverhadltnis von Biirgern und deren Stellung in einer Rechtsordnung
beinhaltet) unzuléssig reduzieren.

Als Rawls in Kapitel 2 der Theorie die Grundgiitertheorie einfiihrt, weist
er darauf hin, dass diese vorldufig ist (weil spater das Grundgut der Selbst-
achtung eine herausgehobene Rolle spielen wird):

»For simplicity, assume that the chief primary goods at the disposition
of society are rights and liberties, powers and opportunities, income and
wealth. (Later on, in Part three, the primary good of self-respect has a
central place.)” (Rawls 1971: 62, Hervorhebungen E.O.).1>

Die Tatsache, dass Rawls an der ersten Textstelle, an der er die Grundgii-
tertheorie einfithrt, sowohl auf die Vorlaufigkeit als auch auf die Vereinfa-
chung (,for simplicity) dieser Darstellung hinweist, liefert also Griinde
dafiir, sich nach einer inhaltlich angereicherten, komplexeren Version der
Rawls’schen Grundgiiterlehre umzusehen.

Blicken wir zundchst auf das, was Rawls in spéteren Erlduterungen und
Uberarbeitungen der Theorie iiber seine Grundgiiterlehre sagt. Rawls, der
seine Theorie zeitlebens weiterentwickelte, prézisierte und vor Fehldeutun-
gen zu bewahren suchte, wandte sich frith und vehement gegen eine Lesart,
die Grundgiiter lediglich als lebensplanneutrale Allzweckgiiter und Chan-
cenmaximierer begreift, und kritisierte diese Lesart als verkiirzt und einsei-
tig. Rawls macht deutlich, dass er seine Grundgiitertheorie schon in der

15 Vgl. eine parallele Formulierung in Kapitel 2, Abschnitt 15 (Rawls 1971: 92).

263

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

urspriinglichen Fassung der Theorie als eine normative Theorie verstanden
wissen wollte, die vom Biirgerideal her zu denken sei.!® Im Vorwort zur
franzosischen Ubersetzung seiner Theorie” und spiter auch im Vorwort
zu der Revised Edition stellt Rawls klar, dass seine Grundgiitertheorie eine
politische Dimension aufweise, die bei angemessenem Verstdndnis nicht
aufler Acht gelassen werden diirfe. Fehldeutungen hitten ihn dazu veran-
lasst, fiir die deutsche Ubersetzung, die 1975 erschien, und die auch allen
spiteren Fassungen seines Textes zu Grunde liege, Anderungen am Text
vorzunehmen (Rawls 1999: xi). So konnte der Eindruck entstanden sein,
dass Grundgiiter primér als Resultat psychologischer Fakten zu begreifen
wiren, und nicht hinreichend deutlich geworden sein, dass sie auch als
Teil des Ideals einer moralischen Konzeption der Person betrachtet werden
mussten:

»A second serious weakness of the original English edition was its
account of primary goods. These were said to be things that rational
persons want whatever else they want, and what these were and why was
to be explained by the account of goodness as rationality in Ch. VIL
Unhappily that account left it ambiguous whether something’s being a
primary good depends solely on the natural facts of human psychology
or whether it also depends on a moral conception of the person that
embodies a certain ideal. This ambiguity is to be resolved in favor of
the latter: persons are to be viewed as having two moral powers (those
mentioned above) and as having higher-order interests in developing and
exercising those powers® (Rawls 1998: 297f., Hervorhebungen E.O.).

Grundgiiter sind, mit anderen Worten, nicht nur Giiter in Bezug auf alle
denkbaren Lebensplane, die im Rahmen empirischen Wissens tiber die
menschliche Psychologie plausibel angenommen werden kénnen. Sie wei-
sen dariiber hinaus eine normative Komponente auf, insofern sie riickge-
bunden sind an ein Ideal der Person, die — neben allen anderen moglichen
Zielen - daran interessiert ist, zwei bestimmte moralische Vermégen auszu-

16 Insofern sind Deutungen, die mit einer entwicklungsgeschichtlichen These zwischen
einer frithen, empirischen Version der Grundgiitertheorie und einer spéten, norma-
tiven Version unterscheiden, obzwar leider weit verbreitet, von vornherein wenig
plausibel. Vgl. fiir solche entwicklungsgeschichtlichen Thesen bspw. Murray (2011:
902); Doppelt (2008: 133); Eyal (2005: 205).

17 Das Vorwort geht auf ein Manuskript von 1986 zuriick, bezieht sich aber auf Ande-
rungen, die Rawls bereits anldsslich der deutschen Ubersetzung, die 1975 erschien,
am Original vorgenommen hatte, dazu Rawls (1998: 295).

264

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

bilden: die Féhigkeit zu einem Gerechtigkeitssinn und die Fahigkeit eine
Konzeption des Guten zu bilden, zu revidieren und rational zu verfolgen
(Rawls 1998: 297f.).

Diese beiden moralischen Vermogen sind nun nicht Teil einer umfassen-
den moralischen Konzeption der Person im Rahmen einer umfassenden
Lehre, sondern Ausdruck einer politischen Konzeption der Person: Es
handelt sich um Vermégen, die Personen als Biirgern zugeschrieben wer-
den. Das Interesse an Grundgiitern bezieht sich infolgedessen auf das, was
BiirgerInnen zur Ausbildung ihrer zwei zentralen biirgerlichen Vermogen
bendtigen - und eben nicht primér auf das, was rationale Akteure zur
Realisierung ihrer beliebigen Lebenspldne bendtigen:

~Primary goods are now characterized as what persons need in their status
as free and equal citizens [...]. [...] [T]hese goods are seen as answering to
their needs as citizens as opposed to their preferences and desires“ (Rawls
1998: 298, Hervorhebungen E.O.).

Die Idee der Grundgiiter ist also, so ldsst sich Rawls® Erlduterung zusam-
menfassen, nicht primar zu verstehen als Ergebnis einer psychologischen,
empirischen Theorie iiber das, was Menschen normalerweise in der Mehr-
zahl wollen kénnen und was diesen empirisch moglichen Lebensplanen in
einer neutralen Weise zutraglich ist.!® Sie steht vielmehr im Zusammenhang
mit einer normativen politischen Theorie der Person bzw. einer Theorie des
Biirgers: Grundgiiter beschreiben das, was BiirgerInnen brauchen, um ihre
beiden moralischen Vermégen auszubilden. ¥

Von dieser politischen Dimension her betrachtet wird zugleich deut-
lich, weshalb Rawls in seiner Grundgiiterlehre von Hierarchien zwischen
Grundgiitern ausgeht — und weshalb nach einer vieldiskutierten Auflerung
in der Theorie Selbstachtung ,das vielleicht wichtigste Grundgut® darstellt.

18 Vgl. auch Rawls (1982: 166): ,But note that what are to count as primary goods is
not decided by asking what general means are essential for achieving the final ends
which a comprehensive empirical or historical survey might show that people usually
or normally have in common. [...] The characterization of primary goods does not
rest on such historical or social facts”

19 Wenngleich Rawls Allzweckgiiter und Grundgiiter an einigen Stellen synonym zu
behandeln scheint, legen andere Textstellen nahe, dass ,,Grundgut® der iibergeordnete
normative Begriff ist. So konnen einige Grundgiiter zwar Allzweckgiiter sein — fiir
den normativen Status als Grundgut scheint aber deren Funktion, die Ausbildung
von zwei biirgerlichen moralischen Vermogen zu erméglichen, zentraler zu sein, als
deren universale Anwendbarkeit in verschiedenen Lebensplédnen. Vgl. hierzu Rawls
(1982: 161, 167).

265

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

Rawls schreibt: ,,On several occasions I have mentioned that perhaps the
most important primary good is that of self-respect” (Rawls 1971: 440).

Rawls’ Thesen zur Selbstachtung haben in der Literatur fiir reichlich
Verwirrung und Kritik gesorgt,?’ zumal auch hier, wie auch schon fiir die
Grundgiiterlehre insgesamt, bei Rawls eine Melange von empirischen und
normativen Thesen vorherrscht, die leicht zu Missverstandnissen fuhrt.
So argumentiert Rawls durchaus an einigen Stellen empirisch, insofern er
sich auf allgemeine psychologische Zusammenhiange beruft und behauptet,
dass die Selbstachtung der meisten Menschen de facto von der offentlichen
Wertschitzung durch andere abhéngig sei.?! Auch scheint sich Rawls eher
im Rahmen einer allgemeinen psychologischen Theorie und im Rahmen
einer Deutung von Grundgiitern als lebensplanneutralen Ressourcen zu
bewegen, wenn er etwa im Kapitel 3, Abschnitt 67, die These vertritt, dass
Selbstachtung als motivationale Ressource fiir alle moglichen Lebenspldne
von Vorteil sei:

~When we feel that our plans are of little value, we cannot pursue them
with pleasure or take delight in their execution. Nor plagued by failure
and self-doubt can we continue in our endeavors. It is clear then why
self-respect is a primary good. Without it, nothing may seem worth
doing, or if some things have value for us, we lack the will to strive for
them. All desire and activity becomes empty and vain, and we sink into
apathy and cynicism. Therefore the parties in the original position would
wish to avoid almost at any cost the social conditions that undermine
self-respect” (Rawls 1971: 440).

Tatsichlich ist aber auch und gerade fiir dieses Grundgut die normative
Dimension entscheidend, insofern es dezidiert aus der Perspektive der
politischen Theorie des Biirgers formuliert wird.?? Es geht, mit anderen
Worten, um Selbstachtung nicht (nur) als motivationale Voraussetzung fiir

20 Vgl. Follesdal (2014: 646), der das Grundgut der sozialen Grundlagen der Selbstach-
tung als ,among the most perplexing issues” der Grundgiitertheorie beschreibt. Zur
Kritik vgl. auch Eyal (2005: 196) und Doppelt (2009).

21 Rawls (1971: 178): ,Now our self-respect normally depends upon the respect of others.
Unless we feel that our endeavors are honored by them, it is difficult if not impossible
for us to maintain the conviction that our ends are worth advancing (§ 67)”.

22 Vgl. dazu bereits § 67, in dem Rawls deutlich macht, dass Menschen als BiirgerInnen
den Perfektionismus als offentlichen Mafistab zur Beurteilung menschlicher Ziele
verwerfen miissten, weil der Perfektionismus die notwendige Ausbildung biirgerli-
cher Selbstachtung konterkarieren wiirde (Rawls 1971: 442). Vgl. auch Krishnamurthy
(2013: 188) und Whitfield (2017).

266

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

beliebige Lebenspline, sondern um eine spezifisch biirgerlich-politische
Fremd- und Selbstwahrnehmung als Voraussetzung zur Ausbildung der
beiden Vermdgen, die eine Person in ihrer Biirgerrolle benétigt.

Nur diese normative Dimension der Grundgiitertheorie kann erkldren,
weshalb Rawls den gleichen Grundfreiheiten und Grundrechten eine derart
herausgehobene Stellung fiir die Ausbildung von Selbstachtung zuweist,
und dabei in einer Art und Weise von 6konomischen Faktoren abstrahiert,
die von Kritikern schon frith als wirklichkeitsfremd betrachtet wurde.??
Rawls stellt nimlich - anders als ihm zum Teil vorgeworfen wird — gar
nicht in Abrede, dass bestimmte Formen der Selbstachtung auch mit
6konomischen Faktoren in Zusammenhang stehen konnen und daher in
prekiren Situationen oder in Situationen, die sich durch gravierende dko-
nomische Ungleichheit auszeichnen, massiv leiden konnen (Rawls 1971:
546; vgl. auch Zaino 1998: 738). Die Entscheidung, die Grundrechte und
Grundfreiheiten als fundamentalere Voraussetzungen der Ausbildung von
Selbstachtung zu markieren, ist mithin Ergebnis einer normativen Theorie
des Biirgers: Menschen sollten als BiirgerInnen eine ,biirgerliche Selbstach-
tung” ausbilden und entwickeln, die sich auf ihren offentlichen Status als
Gleiche und Freie bezieht** - und BiirgerInnen sollten diese primar politi-
sche, biirgerschaftliche Selbstachtung gerade nicht von 6konomischen und
anderen Faktoren abhédngig machen:?

»But in a well-ordered society the need for status is met by the public
recognition of just institutions [...]. The basis for self-esteem in a just
society is not then one’s income share but the publicly affirmed funda-
mental rights and liberties” (Rawls 1971: 544).

Die Prioritdt der Selbstachtung, bzw., wie Rawls spéter prazisieren wird,
der ,sozialen Grundlagen der Selbstachtung“?® als ,wichtigstem Grundgut,
basiert also auf einem normativen, rechtsgebundenem und biirgerlich-poli-

23 Vgl. Barry (1973: 32): ,That equality of self-respect may be as much or more hindered
by inequalities of wealth and power themselves apparently does not occur to Rawls”
Vgl. auch Doppelt (2009: 138).

24 Anders als Daniels (1978: 275) annimmt, wird Selbstachtung bei Rawls ndmlich nicht
auf die gleiche Macht, den politischen Prozess zu beeinflussen, gegriindet, sondern
primar auf den gleichen Rechtsstatus.

25 Die These, dass Rawls primdr um die Selbstachtung von BiirgerInnen mit weniger
Wohlstand oder Prestige besorgt ist, vertritt Stark (2012: 258).

26 Vgl. Rawls (2001: 60): ,,it is not self-respect as an attitude toward oneself but the social
bases of self-respect that count as a primary good”

267

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

tischen Selbstachtungskonzept.?” Es wird von Rawls gar nicht behauptet,
dass gleiche Grundrechte immer das effektivste Mittel sind, um Selbstach-
tung und Selbstrespekt herzustellen und damit eine neutrale Ressource
zur Verfolgung beliebiger Lebenspldne darstellen.?® Vielmehr ist Rawls der
Auffassung, dass Menschen lernen sollen, sich und ihre Mitmenschen als
gleiche und freie Biirger und Rechtssubjekte zu begreifen und zu achten,
und dass es fiir die Ausbildung dieser Form der biirgerlichen Selbstachtung
zutraglich ist, wenn sie in einem rechtlichen Kontext aufwachsen, der diese
Achtung fiir Personen als freie und gleiche Rechtssubjekte offentlich aus-
driickt.?

»In a well-ordered society then self-respect is secured by the public
affirmation of the status of equal citizenship for all. [...] Thus the best
solution is to support the primary good of self-respect as far as possible
by the assignment of the basic liberties that can indeed be made equal,
defining the same status for all” (Rawls 1971: 545f1.).

Selbstachtung ist, mit anderen Worten, ein Selbstverhéltnis, welches Biir-
gerInnen als Biirger erlernen und einnehmen sollen, und dieses Selbstver-
haltnis soll sich weder auf kontingente gesellschaftliche Faktoren (Stellung
in der Einkommensverteilung), noch auf individuelle natiirliche Anlagen
oder Begabungen beziehen, sondern auf einen dffentlichen Status als Freie
und Gleiche, die einander sowohl das Recht als auch die Fahigkeit zuschrei-
ben, eigene Ideen des Guten zu entwickeln und eigenen Lebensplinen
nachzugehen. Bediirfnisse von Patienten und von Studenten, so wird Rawls
spater schreiben, sind etwas anderes als Dinge, die Biirger als freie und
gleiche Personen mit einem offentlichen Status bendtigen (Rawls 2005:
189). Rawls’ normatives, rechtsgebundenes Selbstachtungsverstindnis ver-

27 Zur These eines primér rechtsgebundenen Selbstachtungskonzepts vgl. auch Hahn
(2008: 126).

28 Rawls diskutiert Grenzen des normativen Konzepts, wenn er anfiigt, dass das Selbst-
wertgefiihl der meisten Menschen de facto von deren institutioneller Position und
Stellung in der Einkommensverteilung abhinge. Er hilt es dennoch fiir méglich,
dass die meisten Menschen eine Form der biirgerlichen Selbstachtung entwickeln
konnen - vor allem dann, wenn ,durch angemessene Hintergrundarrangements®
6konomische Faktoren addquat adressiert werden, Rawls (1971: 546).

29 Vgl. auch Rawls (1971: 179), Hervorhebungen E.O.: ,,For by arranging inequalities for
reciprocal advantage and by abstaining from the exploitation of the contingencies of
nature and social circumstance within a framework of equal liberty, persons express
their respect for one another in the very constitution of their society. In this way they
ensure their self-esteem as it is rational for them to do””

268

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

langt also ein Rechtssystem zu etablieren, welches die Voraussetzungen
dafiir schafft, sich selbst und seine MitbiirgerInnen als Freie und Gleiche
zu betrachten, die das Recht und die Fahigkeit haben, eine eigene Idee des
Guten zu entwickeln:

»But I have maintained that the contract conception of justice supports
the self-esteem of citizens generally more firmly than other political
principles. In the public forum each person is treated with the respect
due to a sovereign equal: and everyone has the same basic rights that
would be acknowledged in an initial situation regarded as fair” (Rawls
1971: 536).

Fassen wir zusammen: Die komplexe Version der Grundgiitertheorie stellt
eine Mischung aus empirischen und normativen Thesen dar. Rawls selbst
macht jedoch deutlich, dass seine Lehre nicht angemessen verstanden
wird, wenn man sie auf ihre empirischen Elemente (die Zutréglichkeit fiir
die Lebenspline rationaler Akteure) reduziert. Die Grundgiiterlehre weist
eine fundamental politische Dimension auf und steht in Zusammenhang
mit einer normativen Theorie des Biirgers und seinen charakteristischen
Vermégen (zur Entwicklung von Gerechtigkeitssinn und Konzeption des
Guten). Um diese Vermdgen auszubilden, ist Selbstachtung vonnéten, die
von vornherein als biirgerliche Selbstachtung zu beschreiben ist, d.h. die
vor allem die Wahrnehmung von sich selbst als Tréger gleicher Grundrech-
te und Grundfreiheiten beinhaltet. Deswegen sollen (zukiinftige) BiirgerIn-
nen in einer Rechtsordnung leben und heranwachsen, die ihnen mittels
gleicher Grundrechte und Grundfreiheiten einen gleichen offentlichen und
rechtlichen Status sichert und damit zugleich einen Kontext schafft, der die
zur Ausbildung der beiden biirgerschaftlichen Vermégen zentralen recht-
lich-sozialen Grundlagen der Selbstachtung gleichméflig zur Verfiigung
stellt. Der Freiheitsbegriff, der durch diese komplexe Grundgiitertheorie
ausgedriickt wird, ist also deutlich komplexer, als der sich auf Ressourcen
und Optionen konzentrierende Begriff, der in der Rezeption der Grund-
giitertheorie durch die liberale Eugenik zum Ausdruck kommt. In Rawls’
Grundgiitertheorie nimmt die Selbstachtung, d.h. ein Binnenverhiltnis des
Individuums zu sich selbst, die wichtigste Stellung ein: Selbstachtung ist fiir
Rawls eine fundamentale Handlungsvoraussetzung und eine wesentliche
Voraussetzung fiir den Freiheitsgebrauch. Ohne Selbstachtung, die nach
Rawls immer auch in einem rechtlich-sozialen Kontext erworben wird,
niitzen Ressourcen und Optionen wenig, weil man davon dann keinen
Gebrauch machen wird. Fiir Rawls ist nun ein spezifisch biirgerliches

269

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

Verstandnis der Selbstachtung wichtig: Die Selbstachtung von Biirgerin-
nen und Biirger sollte sich auf den Status als freier und gleicher Biirger
beziehen — und Gesetze sollten deswegen auch danach beurteilt werden,
ob sie durch die Achtung der gleichen Grundrechte und Grundfreiheiten
die Ausbildung von biirgerlicher Selbstachtung erméglichen. Selbstachtung
und Freiheit stehen nach Rawls also in einem Verhiltnis wechselseitiger
Voraussetzung: Selbstachtung ist notwendig fiir den Freiheitsgebrauch und
das vielleicht wichtigste Grundgut. Freiheit, d.h. eine Rechtsordnung, die
gleiche Grundrechte und Grundfreiheiten zusichert und dadurch Personen
einen Offentlichen Status als freie und gleiche Biirger zuschreibt, ist aber
nach Rawls ebenfalls eine Voraussetzung zur Ausbildung einer spezifisch
biirgerlichen Form der Selbstachtung.

4. Argumente fiir und gegen Keimbahneingriffe auf Basis verschiedener
Freiheitsbegriffe

Wenn man mit diesem komplexen Verstindnis der Grundgiiterlehre und
dem darin enthaltenen komplexeren Freiheitsbegriff zuriick auf den bio-
ethischen Diskurs und auf die beiden Argumente fiir Keimbahneingriffe
blickt, ergeben sich Zweifel daran, ob die Ubertragbarkeit der Rawls’schen
Grundgiiteridee auf die genetische Ebene und die Rechtfertigung von
Keimbahneingriffen so funktioniert, wie von den ,liberalen Eugenikern®
angenommen. Wenn man diesen komplexeren Freiheitsbegriff zu Grunde
legt, der das Selbstverhiltnis des Individuums und dessen Genese in einem
rechtlich-sozialen Kontext beriicksichtigt - ist die ,liberale Eugenik® dann
denn in einem Rawls’schen Sinne ,liberal“?

Beide Argumente rekurrieren, wie gezeigt wurde, auf ,, Autonomie® als
einen zentralen liberalen Grundwert.3® In beiden Argumenten wird eine
Autonomievorstellung benutzt, die Autonomie wesentlich iiber die Grofle
des Optionenspielraums und bestimmte zur Verfiigung stehende Ressour-
cen versteht: Eingriffe, die Optionen vergrofiern, weil sie mit lebensplan-
neutralen Ressourcen ausstatten, gelten als im Sinne der Chancengleichheit
geboten oder als - aufgrund ihrer Lebensplanneutralitit — mit der Autono-
mie zukiinftiger Personen kompatibel.

Die politische Dimension von Rawls® Grundgiiterlehre (Grundgiiter als
das, was Biirger zur Ausbildung zwei moralischer Vermégen bendtigen)

30 Ich werde im Folgenden nicht spezifisch zwischen dem Autonomiebegriff und dem
Freiheitsbegriff unterscheiden.

270

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

und deren interne Hierarchie (Prioritdt der sozialen Grundlagen der
Selbstachtung als wichtigstes Grundgut) verweist jedoch auf ein komplexe-
res, politisches Verstindnis von Autonomie und auf deren fundamentale
Voraussetzung: ein spezifisches politisches Selbstverhéltnis. Nach Rawls
bendtigen BiirgerInnen zur Ausbildung ihrer zwei moralischen Vermégen
eine biirgerliche Form der Selbstachtung, und nach Rawls soll deren Aus-
bildung erméglicht werden durch einen 6ffentlich-rechtlichen Status als
Trager gleicher Grundrechte und gleicher Grundfreiheiten.

Mein erster Einwand gegen die Verwendung der Rawls’schen Grundgii-
terlehre in Argumenten fiir eine liberale Eugenik besteht also darin, dass
hier nur eine Teildimension von Autonomievoraussetzungen beriicksich-
tigt wird, die nicht einmal die wichtigste ist, weil Rawls ja, wie gezeigt
wurde, die sozialen Grundlagen der Selbstachtung als ,wichtigstes Grund-
gut® auszeichnet. Die Argumente fiir eine liberale Eugenik, die im ersten
Abschnitt referiert wurden, sind also unprézise und unvollstindig, weil
sie eine zentrale Dimension im komplexen Rawls’schen Freiheitsbegriff
ausblenden und sich lediglich auf lebensplanneutrale Allzweckgiiter als
genetische Autonomieressourcen konzentrieren.>! Weder die politische Di-
mension der Grundgiitertheorie, noch deren interne Hierarchie, die den
sozialen Grundlagen der Selbstachtung hochste Prioritédt zuweist, wird also
in der entpolitisierten und unterkomplexen Version der Grundgiitertheo-
rie, die in den bioliberalen Argumenten zum Einsatz kommt, angemessen
adressiert.

Diese Verwendung einer unterkomplexen und entpolitisierten Grund-
giitertheorie und damit eines unterkomplexen Freiheitsbegriffes ist nun
gerade deshalb relevant, weil sie die mit Autonomievoraussetzungen arbei-
tenden Kernthesen beider Argumente betrifft: Die These, dass Eingriffe
im Namen gleicher Autonomiechancen geboten sind, sowie die These,
dass solche Eingriffe aufgrund ihrer Lebensplanneutralitdt die Autonomie

31 Buchanan et al. gehen auf die Rolle von Selbstachtung in Rawls® Grundgiitertheorie
in beiden Argumenten nicht ein. Sie erwdhnen die Selbstachtung zwar in einem an-
deren Zusammenhang, in dem sie das Argument einer Verletzung der Selbstachtung
gegenwirtig lebender behinderter Menschen durch Keimbahneingriffe diskutieren
und zuriickweisen. Dort jedoch kniipfen sie die Selbstachtung, anders als dies in
Rawls® komplexer Grundgiitertheorie geschieht, gerade nicht an einen gleichen recht-
lichen Status, sondern an bestehende Fihigkeiten, und argumentieren entsprechend,
dass Keimbahneingriffe, die Behinderungen vermeiden und zukiinftige Menschen in
den Status eines ,effektiven Teilnehmers an sozialer Kooperation® versetzen, deren
darauf bezogene Selbstachtung steigern wiirden und daher selbstachtungsfunktional
geboten wiren (Buchanan et al. 2000: 331f.).

271

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

zukiinftiger Personen nicht einschranken. Man kdnnte auf Basis der eben
rekonstruierten komplexen Grundgiiterlehre und des darin aufscheinenden
komplexen Freiheitsbegriffes von Rawls meines Erachtens namlich ein Ar-
gument formulieren, das gegen eine weitgehende rechtliche Freistellung von
Keimbahneingriffen spricht, weil die rechtliche Freistellung solcher Eingrif-
fe die offentliche Zuweisung eines ungleichen Grundrechtsstatus implizie-
ren und dies gemifl Rawls’ Primissen die Ausbildung von biirgerlicher
Selbstachtung als zentraler Autonomievoraussetzung gefahrden konnte.

Wenn es zur Ausbildung der beiden moralischen Vermdgen wichtig ist,
zu lernen, sich als eine Person mit gleichen Grundrechten und Grundfrei-
heiten wahrzunehmen, wenn die offentliche Einstufung als Tréager gleicher
Grundrechte und Grundfreiheiten hierfiir ein wichtiger unterstiitzender
Faktor ist, und wenn der Erwerb von Selbstachtung immer von einer zeit-
lichen Vorgangigkeit gekennzeichnet ist, in dem das Wissen um die Aner-
kennung als Trager gleicher Rechte eine Ermdglichungsbedingung fiir den
Erwerb von Selbstachtung ist, dann ldsst sich plausiblerweise annehmen,
dass dieser allgemeine Zusammenhang auch fiir zukiinftige BiirgerInnen
in Relation zu dem Rechtsstatus, der ihnen und ihrem Korper in frithen
embryonalen Entwicklungsphasen zugewiesen wurde, gilt.

Fiir die These, dass ungleiche Rechtsstrukturen und die Missachtung
eines gleichen Status als GrundrechtstragerIn die Ausbildung zentraler
Biirgertugenden verhindern, argumentiert Rawls in dem Text ,The Idea
of Public Reason Revisited“ (Rawls 1997),32 den er selbst als die klarste
Darstellung seiner Gedanken zum 6ffentlichen Vernunftgebrauch erachtete
(Rawls 2005: 438). Dort diskutiert Rawls mogliche Auswirkungen unge-
rechter Familienstrukturen und einer rechtlichen Schlechterstellung der
Frau im Scheidungsrecht auf Kinder als zukiinftige Biirger. Er macht hier
deutlich, dass er Kinder als GrundrechtstragerInnen verstanden wissen
mochte, die trotz wichtiger elterlicher Freiheiten in der Erziehung selbst-
verstandlich auch in der Familie geschiitzt werden miissen. Die ,,Grund-
rechte ihrer Kinder als zukiinftiger Biirger®, so schreibt Rawls in diesem
Zusammenhang, ,,sind unverduflerlich und schiitzen sie, wo immer sie sich
auch befinden mogen® (Rawls 2002: 198). Rawls denkt hier an Gesetze zum
Schutz vor Missbrauch und Vernachldssigung (Rawls 2002: 196). Gesetze
miissen aber nicht nur die korperliche Integritit zukiinftiger BlirgerInnen,
sondern auch deren politisch-moralische Reifung beriicksichtigen. Wichtig

32 Ich zitiere im Folgenden die deutsche Ubersetzung, die in Das Recht der Volker
abgedruckt ist (Rawls 2002).

272

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

sind hier Rawls* Uberlegungen zur Auswirkung ungerechter Gesetze auf die
psychologische und moralische Entwicklung von Kindern als zukiinftigen
Biirgern. Ungerechte Gesetze miissten nach Rawls auch deshalb vermieden
werden, weil dies die Fihigkeit, die ,von den zukiinftigen Biirgern einer
lebensfahigen demokratischen Gesellschaft geforderten politischen Tugen-
den zu erwerben® (Rawls 2002: 197) untergraben koénnte. Kinder, die in
Rechtskontexten aufwachsen, in denen sie den Eindruck bekommen, Men-
schen hitten ungleiche Rechte, konnten Schwierigkeiten bekommen, zu
lernen, sich als Trager gleicher Rechte zu begreifen und eine darauf basie-
rende biirgerliche Selbstachtung zu entwickeln. Rawls nennt den Fall der
Schlechterstellung der Frau im Scheidungsrecht, der sich negativ auf den
spateren Erwerb von Biirgertugenden durch die jetzigen Kinder auswirken
konne: ,,[The injustices of laws regulating divorce, E.O.] bear harshly not
only on women but also on their children; and they tend to undermine
children’s capacity to acquire the political virtues required of future citizens
in a viable democratic society.” (Rawls 1999: 599)

Offenbar besteht nach Rawls ein Zusammenhang zwischen der fiir Biir-
gerInnen bendtigten Fahigkeit, sich als frei und gleich an Rechten wahrzu-
nehmen und den Strukturen der Rechtsordnung, in der man heranwichst.
Missbrauch und Vernachldssigung der Kinder innerhalb der Familie wi-
ren damit nicht nur zu verurteilen, weil sie den Grundrechtstragerstatus
von Kindern missachten, sondern auch, weil eben diese Missachtung des
Grundrechtstrigerstatus eine Gefadhrdung des Erwerbs biirgerlicher Tugen-
den darstellt: Die Gefdhrdung der spiteren Ausbildung der biirgerlichen
Selbstachtung resultiert in diesem Fall aus dem Wissen, in einer fritheren
Phase in seiner kdrperlichen und psychischen Integritit verletzt worden
zu sein und nicht als Tréger gleicher Grundrechte auf korperliche Integri-
tat anerkannt worden zu sein. Wenn aber ein Zusammenhang besteht
zwischen dem Wissen, durch andere Menschen und durch das Gesetz
als Wesen mit grundlegenden Rechten in seiner korperlichen Integritat
geachtet worden zu sein, und der Ausbildung biirgerlicher Selbstachtung,
weshalb sollte dieser Zusammenhang dann nicht auch fiir frithe Entwick-
lungsstadien gelten, in unserem Zusammenhang also fiir den zur Austra-
gung bestimmten Embryo in der Petrischale? Dafiir wiirde jedenfalls spre-
chen, dass Rawls in seiner Theorie den Schutzanspruch von Menschen in
ihren frihen Entwicklungsstadien an eine prinzipielle Anlage personaler
Fahigkeiten, und nicht an deren Realisierung gekniipft und gefolgert hatte,
dass der volle Schutzanspruch der Gerechtigkeitsprinzipien infolgedessen
auch fiir frithe Entwicklungsstadien gelte, in denen Féhigkeiten noch nicht

273

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

entwickelt sind (Rawls 1971: 509). Auflerdem hatte Rawls ja, wie wir ge-
sehen haben, die genetischen Anlagen dezidiert zum Schutzbereich der
korperlichen Integritat gezahlt (Rawls 2001: 75).

Formuliert man diese These der durch die Rechtsordnung ausgedriick-
ten Achtung vor der korperlichen Integritit des Einzelnen als Ermogli-
chungsbedingung der Ausbildung biirgerlicher Selbstachtung allgemeiner,
gelangt man zu folgender Forderung: Um die Ausbildung der spezifischen
Selbst-Beziehung des biirgerlichen Selbstrespekts zukiinftiger BiirgerInnen
zu ermdglichen und zu unterstiitzen, ist es geboten, eine Rechtsordnung
zu etablieren, die sowohl (noch) unmiindige Kinder als auch (noch) unge-
borene Menschen, die sich aller Voraussicht nach zu solchen entwickeln
werden, als zukiinftige BiirgerInnen behandelt und diese im Hinblick auf
deren Méoglichkeit, biirgerliche Selbstachtung auszubilden, als prinzipiell
gleiche GrundrechtstragerInnen begreift und schiitzt.??

Die weitgehende rechtliche Freistellung von (auch nicht-therapeuti-
schen) Keimbahneingriffen wiirde nun aber - ganz im Gegensatz zu dieser
Forderung - eine rechtliche Situation schaffen, die ungleiche Grundrechte
fiir verschiedene Generationen etabliert und zudem eine Verletzung des
Prinzips temporal ausgedehnter Biirgerschaft darstellen: Rawls fordert,
Biirger ,als Personen mit einer lebenslangen offentlichen (politischen)
Identitat“ zu betrachten, ,die alle [...] Lebensstadien durchlauft® (Rawls

33 Ich kann hier nicht umfassend diskutieren, was meine Lesart der Grundgiitertheorie
fiir die Rawls’sche Position zur Abtreibungsfrage bedeuten wiirde. Mir scheint Rawls’
Position in der Abtreibungsfrage aber nicht gegen die Méglichkeit der Entwicklung
eines solchen Argumentes auf Basis von Rawls’ Grundgiitertheorie zu sprechen.
Erstens miusste beriicksichtigt werden, dass Rawls seine urspriinglich sehr liberale
Position in der Abtreibungsfrage spéter als seine nicht {iberzeugend begriindete
»Privatmeinung® (Rawls 2005: liii-lv) charakterisiert, und es prinzipiell durchaus
fir moglich hélt, mit Mitteln der offentlichen Vernunft - d.h. im Rahmen der
Gerechtigkeit als Fairness — konservativere Argumente zu formulieren. Zweitens
setzt das im Aufsatz entwickelte Selbstachtungs-Argument keine Pramisse zum mo-
ralischen Status des Embryos voraus: Das Argument behauptet, dass Embryonen,
die zur Entwicklung fahig und zur Austragung bestimmt sind, aus Griinden der
Erméglichungsbedingung der Ausbildung ihrer spéteren biirgerlichen Selbstachtung
als GrundrechtstragerIn behandelt werden sollten. Dies lasst die Moglichkeit offen,
dass es sich bei allen Embryonen um GrundrechtstragerInnen handelt — ebenso wie
die Moglichkeit, dass es sich bei keinem Embryo per se um eine/n Grundrechtstrége-
rIn handelt. Es verlangt jedoch, den oben genannten Embryonen als Ermoglichung
der Ausbildung ihrer spiteren biirgerlichen Selbstachtung einen politischen Status
zuzuweisen - ohne dass damit notwendigerweise die weitergehende Behauptung
verbunden wire, dass jeglicher Status immer blof$ das Ergebnis von Zuschreibungen
wire.

274

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

2003: 267). Aufgrund ihres in frithen Entwicklungsstadien fehlenden of-
fentlichen Status als gleiche RechtstragerInnen konnten geméfl Rawls® Vor-
aussetzungen diejenigen Menschen und zukiinftigen BiirgerInnen, die sich
aus den rechtlich zur Manipulation freigegebenen Embryonen entwickeln,
Probleme bekommen, ein Verhaltnis der biirgerlichen Selbstachtung auszu-
bilden, unter dem sie sich als freie, gleiche und ebenbiirtige Grundrechts-
tragerInnen wahrnehmen und achten.

Mit der komplexen Theorie der Grundgiiter lasst sich also zu folgendem
Ergebnis kommen: Die weitgehende rechtliche Freistellung von Keimbahn-
eingriffen schafft einen Zustand, in dem Grundrechte gegenwértiger und
zukiinftiger BiirgerInnen ungleich verteilt sind. Damit werden die sozialen
Grundlagen der biirgerlichen Selbstachtung (nach Rawls eine wesentliche
Freiheitsvoraussetzung) nicht gleichméflig verteilt und damit die Ausbil-
dung des ,vielleicht wichtigsten Grundguts® — die Selbstachtung zukiinfti-
ger BiirgerInnen - gefdhrdet. Mit der komplexen Grundgiitertheorie und
dem komplexen Freiheitsbegriff, der die rechtlich-sozialen Voraussetzun-
gen von Freiheit beriicksichtigt, ldsst sich also ein Argument gegen eine
weitgehende rechtliche Zulassung von Keimbahneingriffen formulieren.

Aus der Perspektive des zukiinftigen Biirgers und der zukiinftigen Biir-
gerin® konnte man den Zusammenhang zwischen dem Wissen, bereits
in frihen Entwicklungsphasen in seiner korperlichen Integritit geachtet
worden zu sein, und der normativ gewiinschten, darauf basierenden Aus-
bildung von biirgerlicher Selbstachtung folgendermafien formulieren: ,Ich
wurde bereits als ein Selbst und zukiinftiges Subjekt mit Rechten geachtet,
als ich noch keine Méglichkeit hatte, dies zu verstehen und ich lerne als je-
mand, der erfahrt, dass ihr/ihm von Anfang an gleiche Achtung als zukiinf-
tige/r BiirgerIn entgegengebracht wurde, mich als jemand zu begreifen, der
biirgerliche Achtung verdient Um diese normativ gewiinschte Ausbildung
von biirgerlicher Selbstachtung grundsitzlich zu ermdglichen, miissten ge-

34 Die Perspektive ,zukiinftiger Personen“ wurde von Karnein in der Debatte um
Keimbahneingriffe zurecht stark gemacht. Mein Argument verdankt der Auseinan-
dersetzung mit Karnein (und Habermas!) viel. Anders als Karnein rekonstruiere ich
mein Argument aber im Rahmen einer Rawls-Analyse, mache daher die spezifische
Perspektive ,zukiinftiger Biirger” stark, und verstehe mit Rawls Achtung nicht, wie
Karnein, als Achtung fiir eine ,natiirliche genetische Ausstattung® (Karnein 2013: 175,
228) sondern als Achtung fiir zukiinftige BiirgerInnen. Auch Habermas® Sensibilitit
fiir die Asymmetrie zwischen Erzeugern und Erzeugten verdankt mein Argument viel
- problematisch scheint mir aber Habermas‘ Begriff der ,Naturwiichsigkeit® zu sein.
Eine ausfiihrlichere Wiirdigung und Auseinandersetzung mit Habermas und Karnein
habe ich in meiner Habilitationsschrift vorgelegt.

275

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

maf Rawls® Pramissen also prinzipiell und von Anfang an gleiche Grund-
rechte gewdhrt werden, die institutionell und offentlich diejenige Achtung
ausdriicken, die einer spéteren Ausbildung von biirgerlicher Selbstachtung
forderlich sind. Die folgenden Pramissen kénnen aus Rawls® komplexer
Grundgiitertheorie, aus seiner These zur Gefdhrdung der Ausbildung biir-
gerlicher Tugenden durch ungerechte Gesetze und aus seiner temporalen
Perspektive auf Biirgerschaft gewonnen werden:

PI:

P2:

P3:

Autonomie setzt Grundgiiter und besonders das wichtigste Grundgut
der Selbstachtung voraus.

Die Ausbildung biirgerlicher Selbstachtung soll in liberalen Staaten
ermoglicht und unterstiitzt werden durch ein Rechtssystem, das glei-
che Grundrechte (u.a. Recht auf korperliche Integritit) gewahrt.

Weil die Ausbildung biirgerlicher Selbstachtung eine zeitliche Vor-
gangigkeit impliziert (das Wissen, in frithen Phasen der Kindheit
einen oOffentlichen politischen Status besessen zu haben und durch
das Gesetz geschiitzt worden zu sein kann die Ausbildung von biir-
gerlicher Selbstachtung affizieren), lasst sich annehmen, dass dies
auch fiir den offentlichen Status in fritheren, embryonalen Phasen
des Lebens gilt.

Aus diesen Pramissen lassen sich die folgenden Schlussfolgerungen ziehen:

Cl:

C2:

C3:

276

Eingriffe in die Keimbahn zukiinftiger BiirgerInnen rechtlich zuzulas-
sen, bedeutet, diesen zukiinftigen BiirgerInnen ungleiche Grundrech-
te (in Bezug auf korperliche Integritit) zu gewédhren, bedeutet damit
eine offentliche Abwertung und (rechtliche) Miss-Achtung dieser zu-
kiinftigen BiirgerInnen und gefdhrdet die zukiinftige Ausbildung von
biirgerlicher Selbstachtung.

Weil die rechtliche Freistellung von (nicht-therapeutischen) Keim-
bahneingriffen die spétere Ausbildung biirgerlicher Selbstachtung
gefahrdet, und weil Selbstachtung eine zentrale Autonomievorausset-
zung ist, gefahrdet eine solche Rechtsordnung prinzipiell die Autono-
mie zukiinftiger BiirgerInnen.

Eine ,liberale Eugenik, die per Keimbahneingriff angebliche lebens-
planneutrale genetische Grundgiiter bereitstellen (oder als einzig re-
levante Grenze reproduktiver Freiheit einfiihren) will, ist - gemessen
an Rawls’ komplexer Grundgiitertheorie - als autonomiegefdhrdend
und daher als (wenigstens potenziell) illiberal einzustufen.

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

Aus Perspektive der komplexen Grundgiitertheorie, die die sozialen Grund-
lagen der Selbstachtung als Autonomievoraussetzung und wichtigstes
Grundgut begreift und davon ausgeht, dass ein 6ffentlicher Status als Tréage-
rIn gleicher Grundfreiheiten forderlich ist, um eine spezifisch biirgerliche
Selbstachtung auszubilden, miisste die rechtliche Freistellung von Keim-
bahneingriffen als Gefdhrdung der Ausbildung biirgerlicher Selbstachtung
und damit als Gefdhrdung einer zentralen Autonomievoraussetzung begrif-
fen werden. Anders als Buchanan und Koautoren sowie viele bioliberale
Autoren im bioethischen Diskurs meinen, ldsst sich mit Bezug auf Rawls
also weder ohne weiteres eine Pflicht zur Angleichung ,genetischer Au-
tonomieressourcen” noch eine prinzipielle Erlaubnis fiir elterliche grund-
giiterkompatible Keimbahneingriffe ableiten. Die von mir rekonstruierte
komplexe Theorie der Grundgiiter bildet die Grundlage fiir ein Argument,
das die mogliche Gefahrdung der Ausbildung einer komplexen, politischen
Form der Autonomie behauptet, damit die gingige Autonomie-Bilanz in-
terventionistischer Positionen kritisiert und deren Begriindungspflicht fiir
Eingriffe vergrofiert.

Fiir ein angemessenes Verstindnis des auf Basis von Rawls® komplexer
Grundgiitertheorie formulierten Arguments mochte ich abschlieflend auf
dessen Grenzen eingehen: Das Argument bezieht keine Stellung zum
moralischen Status des Embryos an sich. Es fordert lediglich, diejenigen
Embryonen, von denen anzunehmen ist und erwartet wird, dass sie sich
zu zukinftigen BirgerInnen entwickeln, als GrundrechtstrigerInnen zu
behandeln, um eine Mdglichkeitsbedingung fiir die spitere Ausbildung
biirgerlicher Selbstachtung zu schaffen. Es erlaubt keine finale Entschei-
dung in Bezug auf die Frage, welche Embryonen sich zu BiirgerInnen
entwickeln diirfen oder sollen. Das kann man, wenn man Embryonen
grundsitzlich schiitzen mochte, als einen gravierenden Nachteil begreifen.
Man kann diese Schlankheit des Arguments aber — gerade angesichts einer
festgefahrenen Debatte um den moralischen Status des Embryos - auch als
entscheidenden Vorteil sehen. Versteht man das Argument als Beitrag zur
Debatte um Keimbahneingriffe, konnte man es in all seiner Begrenztheit
als wirkungsvolle Moglichkeit einstufen, die festgefahrene Statusdebatte
von einer politischen Perspektive her neu aufzubrechen. Ohne nédmlich
die Frage nach einer generellen Schutzwiirdigkeit jedes Embryos positiv
oder negativ beantworten zu miissen, kann das Argument in der Debatte
um Keimbahneingriffe benutzt werden, um fiir einen gewissen Schutz von
zur Entwicklung bestimmten, entwicklungsfédhigen Embryonen als zukiinf-

277

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

tigen BiirgerInnen zu argumentieren. Auch diejenigen, die die These einer
grundsétzlichen Schutzwiirdigkeit des menschlichen Embryos nicht teilen
und diesem nicht generell einen moralischen Status zuerkennen, kdnnten
auf Basis des Arguments dennoch zu dem Schluss gelangen, dass es geboten
sein konnte, zumindest denjenigen Embryonen, von denen gewiinscht wird
und erwartet werden kann, dass sie sich zu zukiinftigen BiirgerInnen entwi-
ckeln, aus selbstachtungsfunktionalen und demokratiepolitischen Griinden
einen solchen moralisch-rechtlichen Status zuzuschreiben.?

Das Argument liefert auch kein scharfes Kriterium dafiir, welche Eingrif-
fe unter Beriicksichtigung eines Grundrechts auf korperliche Integritdt im
Sinne eines Abwehrrechts im Namen anderer Grundrechte (bspw. Gesund-
heit als Anspruchsrecht) unter Umstédnden dennoch geboten sein kénnten.
Die Sicherheit des Verfahrens vorausgesetzt, konnte es Griinde fiir Eingrif-
fe geben, die man in Relation zur Selbstachtung setzen und diskutieren
miisste: Was ist bspw. mit Embryonen, die sich ohne genetische Eingriffe
nicht zu Menschen entwickeln wiirden, die prinzipiell die fiir BiirgerInnen
bendtigten moralischen Vermdgen sowie Selbstachtung ausbilden konnen?
Der Fall scheint jedenfalls komplizierter als der Fall eines optionenver-
groflernden Eingriffs in gesunde Embryonen. Das Fehlen eines scharfen
Kriteriums kann jedoch nur dann als Nachteil angesehen werden, wenn
man es als Hauptaufgabe des Arguments betrachtet, ein solches Kriterium
zu liefern.3® Man kann es aber gerade als entscheidende Funktion des Argu-
ments sehen, dass dieses fiir ein komplexes Verstandnis von ,,politischer
Autonomie“ wirbt, dadurch die Autonomiebilanz interventionistischer Po-
sitionen verkompliziert und dadurch die Begriindungspflicht fiir Interven-
tionen vergrofiert. Eingriffe im Namen elterlicher reproduktiver Freiheit
und Eingriffe im Namen der Chancengleichheit konnten sich ndmlich
nicht allein darauf berufen, dass diese Eingriffe doch freiheitsférderlich weil
optionenvergréfiernd fiir zukiinftige BiirgerInnen wiren, sondern miissten
sich die Mithe machen, zu begriinden, warum eine Gefahrdung der biirger-
lichen Selbstachtung (die ja nach Rawls das wichtigste Grundgut und die
wichtigste Autonomievoraussetzung darstellt) in bestimmten Fallkonstella-

35 Das scheint mir mdéglich, ohne damit zugleich behaupten zu miissen, Grundrechte
wiren lediglich das blof3e Ergebnis von Anerkennungs- oder Zuschreibungshandlun-
gen.

36 Siehe Rawls (2001: 174): ,,Of course, regarding citizens in this way [as having a public
(political) identity over a complete life] does not single out a precise answer. As
always we have at best only guidelines for deliberation.”

278

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

tionen dennoch in Kauf genommen werden kénnte. Die liberale Eugenik
kann ihren Liberalitdtsanspruch jedenfalls nicht ohne Weiteres auf Rawls
zuriickfithren. Das auf Basis der komplexen Grundgiitertheorie entwickelte
Argument zeigt vielmehr, dass gemaf; Rawls’ Pramissen Keimbahneingriffe
prinzipiell als (potenziell illiberale) Gefahrdungen der Ausbildung biirgerli-
cher Selbstachtung und politischer Autonomie begriffen werden miissten.
Das Offenhalten, Vergroflern, oder Angleichen von Optionen ist kein aus-
reichender Maf3stab fiir die Autonomiebilanz und fiir die Rechtfertigung
von Keimbahneingriffen.?”

5. Fazit: Begriffsarbeit als Aufgabe der Politischen Theorie

In der bioethischen Debatte um Keimbahneingriffe und infolgedessen auch
im weiteren Offentlichen Diskurs nehmen Argumente, die Keimbahnein-
griffe unter Riickgrift auf Rawls’ Grundgiiterlehre als Vergrofierung (oder
Nichtbeeintrachtigung) von Autonomiechancen betrachten eine wichtige
Stellung ein. Diese Argumente verwenden einen Freiheitsbegriff, der Frei-
heit wesentlich als eine Funktion von Ressourcen und Optionen versteht
und genetische Grundgiiter als Vergroflerung des Optionenraums begrei-
fen. Ich habe gezeigt, dass Rawls’ komplexe Grundgiitertheorie und der
dieser zu Grunde liegende Freiheitsbegriff eine solche Argumentation nicht
ohne Weiteres zuldsst. Wenn man mit Rawls Selbstachtung als wichtigstes
Grundgut und wichtige Freiheitsvoraussetzung begreift und zugleich ein
spezifisch biirgerlich-politisches Verstindnis von Selbstachtung vertritt, das
auf die Gewdhrung gleicher Grundrechte und Grundfreiheiten als ermaogli-
chende Bedingung biirgerlicher Selbstachtung gegriindet ist, miisste eine
Rechtsordnung, die optimierende Keimbahneingriffe zuldsst und daher zu-
kiinftigen BiirgerInnen einen prinzipiell ungleichen Rechtsstatus (in Bezug
auf korperliche und seelische Integritdt, gleiche Freiheitsrechte und die
Unverletzlichkeit der Person) zuweist, als selbstachtungsgefahrdend (und
damit zugleich freiheitsgefdhrdend) fiir zukiinftige BiirgerInnen eingestuft
werden.

37 Insofern steht das von mir entwickelte Argument fiir eine prinzipielle Autonomiege-
fahrdung der Einschétzung von Ranisch (2017: 537) entgegen, der in seiner Zusam-
menfassung als Resultat einer exemplarischen Analyse von Habermas und Karnein
schlussfolgert, dass Argumente der Autonomiegefahrdung und Fremdbestimmung
generell nicht tiberzeugen konnen. Mein Argument hat von der Auseinandersetzung
mit Ranischs breit angelegter und materialreicher bioethischer Studie zur ,Liberalen
Eugenik® stark profitiert.

279

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

Durch eine Rekonstruktion von Rawls’ komplexer Grundgiitertheorie
und dem komplexen Freiheitsbegriff, der dieser zu Grunde liegt, lassen sich
also erstens Argumente kritisieren, die auf Rawls® Theorie zuriickgreifen,
um umfassende Interventionen zur Ausweitung oder Angleichung geneti-
scher Autonomieressourcen zu rechtfertigen. Um Eingriffe als autonomie-
kompatible Spielarten einer ,liberalen Eugenik® zu plausibilisieren reicht
es jedenfalls nicht aus, auf Rawls’ Grundgiitertheorie zu verweisen und
bestimmte genetische mitbedingte Dispositionen als lebensplanneutrale,
autonomiezutragliche Allzweckgiiter zu behandeln. Sondern bioliberale
Autoren miissten, wenn sie ihre Argumente auf Rawls’ Grundgiiterlehre
stiitzen mochten, auch Griinde dafiir anfithren kénnen, weshalb ein Ein-
griff in die Keimbahn zukiinftiger BiirgerInnen (die diese damit rechtlich
auf eine andere Stufe stellt als die gegenwértigen BiirgerInnen) keine Ge-
fahrdung fiir die Ausbildung von biirgerlicher Selbstachtung (als vielleicht
wichtigstes Grundgut und zentrale Freiheitsvoraussetzung) fiir zukiinftige
BiirgerInnen darstellt. Oder sie miissten, sofern sie von einer solchen mog-
lichen Gefahrdung ausgehen, zeigen konnen, dass Rawls* komplexe Grund-
giitertheorie Griinde dafiir liefert, solche Gefdhrdungen des ,wichtigsten
Grundguts® in Kauf zu nehmen.

Eine Rekonstruktion von Rawls’ Grundgiitertheorie und dem dieser
Theorie zu Grunde liegenden Freiheitsbegriff, der deutlich komplexer ist,
als es die Rezeption der liberalen Eugeniker erkennen ldsst, kann damit
nicht nur helfen, bestehende Argumente in der Diskussion um Keimbahn-
eingriffe als unprézise, unterkomplexe Rezeptionen zu kritisieren. Dartiber
hinaus lassen sich, wie gezeigt wurde, mit einem komplexeren Freiheitsbe-
griff auch neue Argumente gewinnen, die auf Selbstachtung rekurrieren
und die das Reservoir an Argumenten in der Debatte um Keimbahnein-
griffe fruchtbar bereichern kénnten. In der um die Jahrtausendwende ge-
fithrten, nun bereits 20 Jahre zuriickliegenden Diskussion um Klonierung,
genetische Eingriffe und Embryonenforschung entfaltete ein Argument
Nida-Riimelins Wirkung, welches aus der These, dass Embryonen noch
keine Selbstachtung besitzen, die Schlussfolgerung zog, dass der Umgang
mit Embryonen niemandes Menschenwiirde verletzen konne.* Die kom-

38 Die These Nida-Riimelins war Anstofl fiir eine heftige &ffentliche Debatte. Sein
Ausgangsartikel sowie einige ausgewahlte Stellungnahmen sind abgedruckt in Nida-
Riimelin 2002: Kapitel 4. Das heftig umstrittene Zitat seines Artikels ,Wo die Men-
schenwiirde beginnt® lautet: ,Die Achtung der Menschenwiirde ist dort angebracht,
wo die Voraussetzungen erfiillt sind, dass ein menschliches Wesen entwiirdigt werde,

280

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

plexe Grundgiitertheorie von John Rawls, die die biirgerliche Selbstachtung
und deren rechtlich-institutionelle Grundlagen als wichtigstes Grundgut
betrachtet, kann als Basis fiir ein gegenlaufiges Selbstachtungs-Argument
dienen: Weil menschliche Embryonen sich zu Wesen mit Selbstachtung
entwickeln konnen, weil BiirgerInnen, um frei zu sein, eine spezifisch biir-
gerliche Form der Selbstachtung benétigen und weil es fiir die Ausbildung
dieser biirgerlichen Selbstachtung relevant ist, welche Art von Achtung
durch rechtliche Strukturen ausgedriickt wird, ist es nicht gleichgiiltig,
welcher rechtliche Status solchen Embryonen zugewiesen wird, die sich
aller Voraussicht nach zu BiirgerInnen entwickeln werden.?® Die politische
Theorie kann also durch Rekonstruktion und Analyse von Begriffen nicht
nur zur Kritik bestehender Argumente in der Debatte um Keimbahneingrif-
fe beitragen, sondern mit der Wiedererinnerung an komplexere Freiheits-
begriffe auch das Reservoir an Argumenten, das in der 6ffentlichen Debatte
zum Einsatz kommt, anreichern und vergréfiern. Durch begriffliche Arbeit
zu ermoglichen, dass zentrale Richtungsentscheidungen der Demokratie
auf hinreichend préaziser und komplexer begrifflicher Grundlage erfolgen
konnen, gehort meines Erachtens zu den vornehmsten Aufgaben einer
politischen Theorie, die fiir die Aufrechterhaltung und Weiterentwicklung
der liberalen Demokratie Verantwortung tibernimmt.

Literatur:

Allhoff, Fritz 2008: Germ-Line Genetic Enhancement and Rawlsian Primary Goods.
In: Journal of Evolution and Technology 18(1), S.10-26.

Arneson, Richard J. 1990: Primary Goods Reconsidered. In: Noils 24(3), S. 429-454.
do0i:10.2307/2215774.

Barry, Brian 1973: The Liberal Theory of Justice. A Critical Examination of the Principal
Doctrines in A Theory Of Justice by John Rawls. London: Oxford University Press.

ihm seine Selbstachtung genommen werden kann. Daher ldsst sich das Kriterium
der Menschenwiirde nicht auf Embryonen ausweiten. Die Selbstachtung des mensch-
lichen Embryos lésst sich nicht beschadigen (Nida-Riimelin 2002: 407).

39 Ob das von mir entwickelte Argument nun ein (bio-)konservatives Argument ist, weil
es die Begriindungslast fiir die liberale Eugenik vergrofiert, oder (wie ich behaupten
wiirde) ein liberales Argument, weil es auf dem Boden einer liberalen Theorie formu-
liert wurde, dariiber liefle sich streiten. Ich wiére zufrieden, wenn es als Argument
begriffen werden konnte, das sich an alle BiirgerInnen als Freie und Gleiche wendet
und insofern ein geeignetes Beispiel fir die Art von Argumenten ist, mit der man in
liberalen Gesellschaften Debatten iiber moralisch hoch umstrittene Fragen in einem
angemessenen politischen Modus konstruktiv fithren kann.

281

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eva Helene Odzuck

Brock, Dan W. 1998: Enhancements of Human Function: Some Distinctions for Policy-
makers. In Parens, Erik (Hg.), Enhancing Human Traits. Washington: Georgetown
University Press, S. 48-69.

Buchanan, Allen/Brock, Dan W./Daniels, Norman/Wikler, Daniel 2000: From Chance
to Choice. Genetics and Justice. Cambridge: Cambridge University Press.

Daniels, Norman 1978: Equal Liberty and Unequal Worth of Liberty. In: Daniels,
Norman (Hg.), Reading Rawls. Critical Studies of A Theory of Justice. Oxford: Basil
Blackwell, S.253-281.

Daniels, Norman 1985: Just Health Care. London, New York: Cambridge University
Press.

Dekker, Teun J. 2009: The Illiberality of Liberal Enhancement. In: Medicine, Health
Care and Philosophy 12(1), S. 91-98. doi:10.1007/s11019-008-9150-2.

Deutscher Ethikrat 2017: Ad-hoc-Empfehlung. Keimbahneingriffe am menschlichen Em-
bryo: Deutscher Ethikrat fordert globalen politischen Diskurs und internationale Re-
gulierung. Berlin: Deutscher Ethikrat.

Deutscher Ethikrat 2019: Eingriffe in die menschliche Keimbahn. Stellungnahme. Berlin:
Deutscher Ethikrat.

Doppelt, Gerald 2009: The Place of Self-Respect in a Theory of Justice. In: Inquiry
52(2), S.127-154. doi:10.1080/00201740902790219.

Eyal, Nir 2005: ‘Perhaps the most important primary good’: self-respect and
Rawls’s principles of justice. In: Politics, Philosophy & Economics 4(2), S.195-219.
doi:10.1177/1470594X05052538.

Follesdal, Andreas 2014: Primary Goods, Social. In: Mandle, Jon/Reidy, David A.:
Cambridge Rawls Lexicon. Cambridge: Cambridge University Press, S.643-647.
doi:10.1017/CBO9781139026741.166.

Fox, Dov 2007: The Illiberality of »Liberal Eugenics«. In: Ratio 20(1), S.1-25.
doi:10.1111/j.1467-9329.2007.00343.x.

Gesang, Bernward 2007: Perfektionierung des Menschen. Berlin, New York: Walter de
Gruyter.

Graumann, Sigrid 2001: Die Genkontroverse. Grundpositionen. Mit der Rede von Johan-
nes Rau. Freiburg usw.: Herder.

Habermas, Jiirgen 2013: Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer
liberalen Eugenik? 4. Auflage, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Hacking, Ian 2009: The Abolition of Man. In: Behemoth. A Journal on Civilization 2(3),
S.5-23.

Hahn, Henning 2008: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen
Gerechtigkeitstheorie. Berlin, New York: Walter de Gruyter.

Karnein, Anja 2013: Zukiinftige Personen. Eine Theorie des ungeborenen Lebens von der
kiinstlichen Befruchtung bis zur genetischen Manipulation. Berlin: Suhrkamp.

Krishnamurthy, Meena 2013: ,Completing Rawls's arguments for equal political liberty
and its fair value: The argument from self-respect”. In: Canadian Journal of Philoso-
phy 43(2), S.179-205. doi:10.1080/00455091.2013.816177.

282

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was heifst hier ,liberal“?

Murray, Peter 2011: Primary Goods. In: Chatterjee, Deen K. (Hg.), Encyclopedia of
Global Justice. Dordrecht: Springer. doi:10.1007/978-1-4020-9160-5_54.

Nida-Riimelin, Julian. 2002: Ethische Essays. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Odzuck, Eva 2022: ,Liberale Eugenik® mit John Rawls? Eine Kritik auf Basis der
komplexen Theorie der Grundgiiter in der "Theorie der Gerechtigkeit" In: Zeitschrift
fiir Praktische Philosophie 8(2), S.175-208. https://doi.org/10.22613/zfpp/8.2.7.

Ranisch, Robert 2013: Warum Biokonservative moralische Einstellungen haben, die
Bioliberale verstehen sollten. In: Baumbach-Knopf, Christine (Hg.), Facetten der
Ethik. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, S. 201-223.

Ranisch, Robert 2017: Kritik der liberalen Eugenik. Ethik und Ideengeschichte der selek-
tiven Reproduktion. Dissertation, Heinrich-Heine-Universitdt Diisseldorf. [https://do
cserv.uni-duesseldorf.de/servlets/DocumentServlet?id=45428] <03.11.2020>.

Rawls, John 1971: A Theory of Justice. Cambridge: The Belknap Press of Harvard
University Press.

Rawls, John 1979: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Rawls, John 1982: Social Unity and Primary Goods. In: Sen, Amartya/Williams,
Bernard (Hg.), Utilitarianism and Beyond. Cambridge: Cambridge University Press,
S.159-186.

Rawls, John 1997: The Idea of Public Reason Revisited. In: The University of Chicago
Law Review 64(3), S. 765-807.

Rawls, John 1998: Anhang: John Rawls iiber die fiir die deutsche Ubersetzung verin-
derte Fassung der Theorie der Gerechtigkeit. In: Hoffe, Otfried (Hg.), John Rawls.
Eine Theorie der Gerechtigkeit. Berlin: Akademie Verlag, S. 295-301.

Rawls, John. 1999: A Theory of Justice. Revised Edition. Cambridge: The Belknap Press
of Harvard University Press.

Rawls, John 2001: Justice as Fairness. A Restatement. Herausgegeben von Erin Kelly.
Cambridge: The Belknap Press of Harvard University Press.

Rawls, John 2002: Nochmals: Die Idee der offentlichen Vernunft. In: Das Recht der
Vélker. Berlin, New York: Walter de Gruyter, S. 165-218.

Rawls, John 2005: Political Liberalism. Expanded Edition. New York: Columbia Univer-
sity Press.

Roache, Rebecca/Savulescu, Julian 2016: Enhancing Conservatism. In: Clarke, Steve
(Hg.), The Ethics of Human Enhancment: Understanding the Debate. Oxford: Oxford
University Press, S. 145-159.

Savulescu, Julian 2007: Genetic Interventions and the Ethics of Enhancement of
Human Beings. In: Steinbock, Bonnie (Hg.), The Oxford Handbook of Bioethics.
Oxford: Oxford University Press, S. 516-535.

Schone-Seifert, Bettina 2017: Genscheren-Forschung an der menschlichen Keimbahn:
Pladoyer fiir eine neue Debatte auch in Deutschland. In: Ethik in der Medizin 29,
S.93-96. doi:10.1007/s00481-017-0446-8.

283

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.22613/zfpp/8.2.7
https://docserv.uni-duesseldorf.de/servlets/DocumentServlet?id=45428
https://docserv.uni-duesseldorf.de/servlets/DocumentServlet?id=45428
https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.22613/zfpp/8.2.7
https://docserv.uni-duesseldorf.de/servlets/DocumentServlet?id=45428
https://docserv.uni-duesseldorf.de/servlets/DocumentServlet?id=45428

Eva Helene Odzuck

Schroeder-Kurth, Traute 1998: Pro und Contra Keimbahntherapie und Keim-
bahnmanipulation. In: Heidelberger Jahrbiicher 42. Herausgegeben von der
Universitits-Gesellschaft Heidelberg, Berlin, Heidelberg: Springer, S.143-163.
doi:10.1007/978-3-642-72288-2_9.

Stark, Cynthia 2012: Rawlsian self-respect. In: Timmons, Mark (Hg.), Oxford studies
in normative ethics 2. Oxford: Oxford University Press, S.238-261. doi:10.1093/
acprof:050/9780199662951.003.0010.

Sparrow, Robert 2019: Yesterday’s Child: How Gene Editing for Enhancement Will
Produce Obsolescence—and Why It Matters. In: The American Journal of Bioethics
19(7), S. 6-15. doi:10.1080/15265161.2019.1618943.

Welling, Lioba Ilona Luisa 2014: Genetisches Enhancement. Grenzen der Begriindungs-
ressourcen des sikularen Rechtsstaates? Berlin, Heidelberg: Springer.

Whitfield, Gregory 2017: Self-respect and public reason. In: Critical Re-
view of International Social and Political Philosophy 20(4), S.446-465.
d0i:10.1080/13698230.2016.1238439.

Willems, Ulrich 2016 a: Wertkonflikte iiber bioethische Fragen aus politikwissenschaft-
licher Sicht. Zu Theorie und Empirie des Umgangs demokratischer Gesellschaften
mit fundamentalem moralischem Dissens. In: Albers, Marion (Hg.), Bioethik, Bio-
recht, Biopolitik. Eine Kontextualisierung. Baden-Baden: Nomos, S.79-122.

Willems, Ulrich 2016 b: Wertkonflikte als Herausforderung der Demokratie. Wiesbaden:
Springer VS.

Zaino, Jeanne S.1998: Self-Respect and Rawlsian Justice. In: The Journal of Politics
60(3), S. 737-753. doi:10.2307/2647646.

Zink, James R. 2011: Reconsidering the Role of Self-Respect in Rawls’s Theory of
Justice. In: The Journal of Politics 73(2), S. 331-344. d0i:10.1017/s00223816

284

https://dol.org/10.5771/8783748915581-253 - am 20.01.2026, 15:20:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEE.


https://doi.org/10.5771/9783748915591-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Einleitung: Die Notwendigkeit einer öffentlichen Debatte über emergierende Technologien und die Leitlinien des öffentlichen Vernunftgebrauches
	2. Die Argumente liberaler Eugeniker und der zugrunde liegende Freiheitsbegriff
	3. Eine komplexerer Freiheitsbegriff: Das „vielleicht wichtigste Grundgut der Selbstachtung“ und die politische Dimension der Grundgütertheorie
	4. Argumente für und gegen Keimbahneingriffe auf Basis verschiedener Freiheitsbegriffe
	5. Fazit: Begriffsarbeit als Aufgabe der Politischen Theorie

