
152 Epistemische Gewalt

Systemimmanent und relational: Johan Galtungs Gewalttheorie

»Nun hängt alles davon ab, wie man ›Ge-

walt‹ definiert. Dies ist eine überaus un-

dankbare Aufgabe […].«

(Galtung 1975: 8)

Entwickelt er seine frühe Gewaltkonzeption noch ausdrücklich in Auseinanderset-

zungmit einermarxistisch inspirierten Kritik an Kapitalismus und Imperialismus,

so wendet Galtung sich von dieser Perspektive nach 1990 deutlich ab und inten-

siv der Sphäre des Kulturellen zu. In beiden Phasen misst Galtung der Dimension

des Epistemischen einen wichtigen Stellenwert bei, doch mit der Veränderung sei-

ner Perspektive gehen beträchtliche konzeptionelle Verschiebungen seiner Gewalt-

theorie einher. Im Zuge dessen werden seine Schriften immer kulturalistischer,

eurozentrischer und universalistischer, wenngleich er ausdrücklich epistemologi-

sche Traditionen aus anderen Weltregionen, insbesondere Asien, als – allerdings

weitgehend unzitiert bleibende – Ressourcen heranzieht. Über Jahrzehnte hinweg

konstruiert Galtung ein Universum, das mit nur wenigen Referenzen auf nahelie-

gende Fachdebatten auskommt, aus denen er zugleich seine zentralen Konzepte

entlehnt.2

Einen eurozentrischen Universalismus stellt er zwar stets in Abrede, wenn er

im Sinne einer transdisziplinären Friedenswissenschaft die Berücksichtigung un-

terschiedlicher ›Zivilisationen‹ und deren Wissenstraditionen fordert und sich da-

von epistemische wie auch politische Diversität im globalen Maßstab verspricht.

Zugleich hat er jedoch die Vision einer Symbiose vor Augen, in der alle Differenzen

zugunsten eines friedlichen Miteinander gleichwertig nebeneinander existieren.

Der eurozentrische Grundton seiner Argumentation tritt im Laufe von fünf Jahr-

zehnten immer stärker hervor, insbesondere in seinem Konzept der »Kosmologie«

(Galtung 2014). In diesemWiderspruch zwischen Faktizität verheißender Plausibi-

lität einerseits und dabei stets Zweifel hervorrufender Simplifizierung andererseits

oszilliert in Galtungs Grundlegungen einer Gewalttheorie der Friedensforschung

auch die Dimension des Epistemischen, der ich entlang seiner gewalttheoretischen

Überlegungen nachgehe (Galtung 1969, 1971, 1975, 1990, 1997, 2007).3

2 Der substanzielle Einfluss etwa von Karl Marx, André Gunder Frank, Immanuel Wallerstein,

Fernand Braudel, Frederic Jameson, NoamChomsky, Claude Lévy-Strauss und vielen anderen

ist unübersehbar und reicht bis hin zur meist unmarkierten Übernahme von deren Begriffen

und Argumentationen.

3 Das englischsprachige Original, in dem strukturelle Gewalt verhandelt wird, ohne im Titel

aufzuscheinen, erschien bereits 1969 als Aufsatz mit dem Titel Violence, Peace and Peace Rese-

arch im von ihmmit gegründeten Journal of PeaceResearch. Die deutscheÜbersetzung von 1975

in eine um weitere Texte ergänzte Buchform trägt den Begriff Strukturelle Gewalt als Haupt-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 153

Eine mehrdimensionale Gewaltkonzeption bildet den zentralen Stützpfeiler

von GaltungsTheoriegebäude. Vor allem der Begriff der strukturellen Gewalt hat in

der Hochblüte seiner Rezeption in den 1970er und 1980er Jahren auf benachbarte

sozialwissenschaftliche Disziplinen wie die Politikwissenschaft oder die Inter-

nationalen Beziehungen ausgestrahlt, konnte dort jedoch keinen nachhaltigen

Paradigmenwechsel einleiten (Appeltshauser 2013). Seine seit den 1990er Jahren

vertieften Überlegungen zu kultureller Gewalt wiederum sind dort anders ange-

kommen als von Galtung intendiert. Auch wenn sich Galtung von Huntingtons

Zivilisationsbegriff abgrenzt, erinnern viele seiner Überlegungen an dessen später

erschienenes BuchThe Clash of Civilizations (1996b), das im deutschen Sprachraum

als Kampf der Kulturen (1996a) wirkmächtig rezipiert wurde.

Was seine Gewaltkonzeption für die einen so überzeugend macht, bietet An-

griffsfläche für die anderen: die Zusammenführung von Akteur_innen, Struktur

und Kultur, die er in einem, Komplexität reduzierenden und zugleich eindrückli-

chen, Modell visualisiert. Mit dem Begriff der kulturellen Gewalt komplettiert Gal-

tung direkte und strukturelle Gewalt zu seinem weit über die Friedensforschung

hinaus bekannten Gewaltdreieck, in dem jeweils ein Element die beiden anderen

beeinflusst, mit hervorbringt oder rechtfertigt (Galtung 1990: 294, 2007: 17f.). Wel-

che der drei Gewaltformen auch immer an der oberen Spitze des Dreiecks plat-

ziert ist, es erscheint plausibel, dass und wie diese in Bezug auf die beiden ande-

ren Ecken des – von Galtung »teuflisch« (2007: 348) genannten – Dreiecks wirken.

Mit direkter, struktureller und schließlich kultureller Gewalt unterscheidet er »drei

Super-Typen« (ebd.) von Gewalt, die im Kontext globaler Ausbeutungs- und Unter-

drückungsverhältnisse in einem beständigen Wechselspiel miteinander stünden.

Im Zuge seiner Auseinandersetzung mit kultureller Gewalt skizziert Galtung

ein ebenfalls als Dreieck imaginiertes »Gewaltschichtenmodell« (Galtung 1990: 294,

2007: 349) einer horizontalen Sedimentierung von Gewalt, deren unterschiedliche

Erscheinungsformen in unterschiedlichen Aggregatzuständen und Zeitdimensio-

nen existierten. ImGegensatz zum ersten Dreieck ist dieses nicht beliebig drehbar.

An der Spitze einer gedachten Pyramide ereigne sich gut wahrnehmbar direkte,

personale, physische Gewalt, die von einer massiven Dimension bereits deutlich

weniger sichtbarer struktureller Gewalt gestützt werde (Galtung 1990: 294). Diese

versteht der Autor als prozesshaft und weniger eruptiv als direkte Gewalt, aber im-

mer noch als potenziell veränderbar. Sie wiederum ruht in diesem Bild auf einer

trägen, breiten Tiefenschicht kultureller Gewalt, die Galtung als beinahe unverän-

derliche Permanenz bezeichnet, in der Veränderungen nur sehr langsam vonstat-

titel und rahmt insgesamt sechs Aufsätze. Der englische Aufsatz Cultural Violence erschien

1990 ebenfalls im Journal of Peace Research, die deutsche Übersetzung 1997 in der Aufsatz-

sammlung Frieden mit friedlichen Mitteln. Im Folgenden wird wechselseitig auf die deutschen

und englischen Versionen der beiden Texte verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Epistemische Gewalt

ten gingen (ebd.). Aus dieser Tiefenschicht, der Basis der Pyramide, nährten sich

die beiden anderen Schichten struktureller und direkter Gewalt, und diese Tiefen-

schicht sei es auch, die zu deren Normalisierung und Rechtfertigung diene (ebd.).

Insbesondere dort ist die Dimension des Epistemischen bei Galtung zu finden, die

er als Grundlage der beiden anderen Schichten des Modells versteht. Ihm zufolge

könne man einen »Kausalzusammenhang feststellen, der sich von der kulturellen

über die strukturelle hin zur direkten Gewalt erstreckt« (Galtung 2007: 349).

Wie sich das Epistemische in struktureller und kultureller Gewalt nach Gal-

tung im Detail darstellt, untersuche ich im Folgenden. Ergänzt wird diese Suche

durch eine kritische Diskussion seiner Ausführungen zu Kultur, Zivilisation und

Kosmologie (1997, 2007, 2014), in denen Fragen rund um die Dimension des Epis-

temischen im Verhältnis zu Gewalt noch direkter zutage treten.

Wenn nicht ist, was sein könnte: strukturelle Gewalt

Als Galtung im Kontext Ende der 1960er Jahre den vor allem in einer marxisti-

schen Tradition selbstverständlichen Begriff der strukturellen Gewalt aufgreift, um

den für ihn noch zentraleren Begriff des Friedens neu zu definieren und beide für

die Grundlegung einer transdisziplinären Friedenswissenschaft nutzbar zu ma-

chen (Galtung 1969, 1975), trifft diese zugespitzte Benennung gesellschaftlicher Un-

gleichheitsverhältnisse auf enthusiastische Zustimmung ebenso wie auf erbitterte

Ablehnung (Imbusch 2017: 28). Während die einen strukturelle Gewalt als Werk-

zeug der Herrschaftskritik begeistert in ihr Repertoire aufnehmen und weiterent-

wickeln,wird das Konzept von anderen als nicht operationalisierbar, irrelevant und

irreführend bezeichnet, zugleich aber auch als politisch gefährlich gebrandmarkt,

weil es im Kontext sozialer und politischer Protestbewegungen potenziell Gewalt

legitimierend sei.

Strukturelle Gewalt hat sich seitdem einerseits weit über akademische Zu-

sammenhänge hinaus als plausible Bezeichnung für unterschiedliche Formen von

Ungleichheits-, Macht- und Herrschaftsverhältnissen und deren Folgen etabliert.

Andererseits stehen dem Konzept große Teile der sozialwissenschaftlichen Ge-

waltforschung, der Friedens- und Konfliktforschung und verwandte Disziplinen,

die sich mit Gewalt im Kontext internationaler Politik beschäftigen, bis heute

skeptisch bis feindselig gegenüber (ebd.). Als »wissenschaftlich unverdaute[s]

Theorem« (Kinkelbur 2002: 70) bezeichnet ein einstiger Weggefährte des Autors

den nunmehr fünfzig Jahre alten Kernbegriff der Friedensforschung, dessen

simple Erwähnung immer noch intensive Debatten zu provozieren imstande ist.

Das ist vor allem deshalb der Fall, weil er sich nicht auf ein analytisches Werk-

zeug der Gewaltforschung beschränken lässt, mit dem sich scheinbar neutrale

und objektive Analysen klar definierbarer Gewaltphänomene erstellen lassen. Es

handelt sich einst wie heute vielmehr um ein »kognitives Instrument« (Galtung

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 155

1975: 7) der Sozialkritik. So spricht etwa der deutsche Soziologe Peter Imbusch von

der gesellschaftskritischen Kraft des Begriffs, der mehr mit Herrschafts- als mit

Gewaltsoziologie zu tun habe (Imbusch 2017: 46).

Genau in diesem Sinne ist Galtungs Grundlegung einer Friedenswissenschaft

angelegt, für die er einen mehrdimensionalen und vor allem weiten Gewaltbegriff

als unabdingbar erachtet. Als kritischem Friedensforscher ist es ihm ein Anliegen,

Phänomene direkter personaler Gewalt in einen größeren Kontext einzubetten.

Durch eine nicht nur auf Ereignisse isolierte Analyse will er potenziell auch zu ei-

ner Reduktion dieser Phänomene sowie der sie umgebenden Verhältnisse sozialer

Ungleichheit und Ungerechtigkeit beitragen.

Galtung löst den Gewaltbegriff von der konventionellen Fokussierung auf Tat

und Täter_innen und weitet ihn aus der Perspektive potenzieller Opfer aus, indem

er nicht mehr nur die Verletzung physischer Integrität als Gewalt bezeichnet, son-

dern auch psychische Schädigungen,Hunger, Armut oder eine strukturell bedingte

geringe Lebenserwartung. Abwesenheit von direkter Gewalt ist für ihn keinesfalls

gleichbedeutend mit Frieden. Vielmehr liege Gewalt bereits dann vor, »wenn Men-

schen so beeinflusst werden, da[ss] ihre aktuelle somatische und geistige Verwirk-

lichung geringer ist als ihre potenzielle Verwirklichung« (Galtung 1975: 9).

Ungerechtigkeit und Ungleichheit

Bereits in dieser frühen Definition struktureller Gewalt ist die Dimension desWis-

sens von impliziter Bedeutung, indem sie das Erleiden der oben genannten Schä-

digungen zum Ausgangspunkt macht und damit bislang unbeachtete Erfahrungen

und ignoriertes Wissen der von sozialer Ungleichheit und Ungerechtigkeit Unter-

drückten ins Zentrum rückt. Galtung definiert strukturelle Gewalt nicht nur als ein

noch näher zu bestimmendes Phänomen, sondern zugleich als »die Ursache für

den Unterschied zwischen dem Potenziellen und dem Aktuellen, zwischen dem,

was hätte sein können, und dem, was ist« (ebd.). Strukturelle Gewalt ist Galtung

zufolge »in das System eingebaut und äußert sich in ungleichen Machtverhältnis-

sen und folglich in ungleichen Lebenschancen« (ebd.: 12).

Eine an diesem Verständnis orientierte Gewaltanalyse fragt nicht nur nach un-

mittelbar beobachtbaren Gewaltereignissen direkter, personaler und physischer

Art. Um diese Phänomene und die Handlungen der beteiligten Akteur_innen zu

kontextualisieren, müssen Galtung zufolge die politisch gewollte ungleiche Vertei-

lung von Ressourcen sowie die in Strukturen verfestigte Entscheidungsmacht über

eben jene Verteilung analysiert werden (ebd.). Es gehe nämlich um nichts weniger

als um das Ziel, sowohl auf die Abwesenheit personaler Gewalt als auch auf soziale

Gerechtigkeit zugleich hinzuarbeiten und nicht das eine als Preis für die Über-

windung des anderen zu akzeptieren (ebd.: 36). Liberale Demokratie, so Galtung,

reicht ihrer Behauptung von Gewaltfreiheit zum Trotz als Garant dafür nicht aus.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Epistemische Gewalt

In nicht ausgewiesener Anlehnung an weltsystemtheoretische Ansätze bezeichnet

er liberale Demokratie sogar als notwendige Voraussetzung dafür, dass imperiale

Zentren die Kontrolle über die Peripherien so effektiv wie möglich ausüben können

(Galtung 1971: 100).

An anderer Stelle unterscheidet er in ebenfalls nicht erwähnter marxistischer

Tradition zwei Formen struktureller Gewalt, um den Zusammenhang zwischen un-

gleicher Ressourcenverteilung und strukturell verfestigter Entscheidungsmacht zu

beschreiben, nämlich Ausbeutung und Spaltung (Galtung 1975: 84).4 Mit Ausbeu-

tung – ein Begriff, den er im ersten Kapitel, wo es ausdrücklich um strukturelle

Gewalt geht, noch dezidiert ablehnt, weil er zu ideologisch sei (ebd.: 13) – spricht

er eine vertikale Arbeitsteilung an, die für ungleiche Verteilung sorge.Mit Spaltung

ist gemeint, dass die von dieser Ausbeutung Benachteiligten fragmentiert und ato-

misiert würden, während die von dieser Spaltung Privilegierten gut miteinander

kooperierten (ebd.: 84). Diese zentrale Dimension einer kritischen Gewaltanalyse

sei nicht plausibel, wenn sie exklusiv auf der Mikroebene rund um Tat und Tä-

ter_innen verbleibe, und auch deren Ergänzung um eine Opferperspektive sei da-

für noch nicht ausreichend. Sie verlange nach einem Blick auf die Makroebene, auf

politische und ökonomische Verhältnisse.

Damit benennt er auch globale Ungleichheitsstrukturen sowie jene Herr-

schaftsordnungen, die deren Stabilisierung dienen, als Teil des Problems. Beide

verortet er im Kontext von Imperialismus, dessen Analyse und Kritik er im zeit-

nah erscheinenden Aufsatz A Structural Theory of Imperialism (Galtung 1971) noch

deutlicher formuliert als in seinen Ausführungen zu struktureller Gewalt. Je höher

der Grad der Ausprägung von Imperialismus sei, umso besser würde er sich als

Instrument struktureller Gewalt eignen (ebd.: 101). Je weniger ausgereift, umso

eher müsse imperialistische Politik auch auf direkte, personale, physische Gewalt

zurückgreifen – und das nicht nur in den Peripherien, sondern auch in den

Zentren selbst (ebd.).

Imperiale Asymmetrie

Als Teil der imperialen Herrschaftsordnung ist wissenschaftliche Wissensproduk-

tion bereits im Text von 1971 als wichtiges Element struktureller Gewalt angelegt

(ebd.: 93f.). Im Vergleich von (natur-)wissenschaftlicher und ökonomischer Ar-

beitsteilung beschreibt Galtung darin die systematische Ausbeutung, die zwischen

Zentrum und Peripherie, so die von ihm übernommene weltsystemtheoretische

Diktion, auch im System Wissenschaft stattfinde:

4 Es handelt sich um das Unterkapitel mit dem Titel Christentum und der Kampf für Frieden, auf

das ich im Abschnitt zu Galtungs Zivilisationstheorie und Kosmologie näher eingehe.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 157

»In science we find a particular version of vertical division of labor, very similar to

economic division of labor: the pattern of scientific teams from the Center who

go to Periphery nations to collect data (raw material) in the form of deposits,

sediments, flora, fauna, archeological findings, attitudes, behavioural patterns,

and so on for data processing, data analysis, and theory formation (processing,

in general) in the Center universities (factories), so as to be able to send the

finished product, a journal, a book (manufactured goods) back for consumption

in the center of the Periphery – after first having created a demand for it through

demonstration effect, training in the Center country, and some degree of low

level participation in the data collection team.« (ebd.: 93)

Wenn die auf diesemWege erfolgte Forschung Informationen für das Zentrum be-

reithalte, die wirtschaftlich, politisch oder militärisch zur Aufrechterhaltung einer

imperialistischen Struktur genutzt werden können (ebd.), würde der wissenschaft-

liche Imperialismus als Teil eines Kulturimperialismus, der hier amWerk sei, noch

deutlicher werden (ebd.: 93f.).

Zugleich konzipiert Galtung seinen Arbeitsbegriff der strukturellen Gewalt vor-

rangig in Abgrenzung zu von ihm so genannter personaler Gewalt (Galtung 1975:

16), die er wechselweise auch als direkte oder physische Gewalt bezeichnet. Die Fra-

ge, ob der eine Typ von Gewalt notwendig sei, um den anderen zu erlangen, auf-

rechtzuerhalten oder auch beseitigen zu können, identifiziert er dabei als Kern der

politischen Auseinandersetzung (ebd.: 28). Ihm selbst geht es darum, beide Formen

als ineinander übergehend zu verstehen (ebd.: 30). Weil er im Gegensatz zu vielen

seiner Zeitgenoss_innen im Feld der Internationalen Beziehungen und einer em-

pirisch-positivistischen Friedensforschung jedoch an mehr als nur an den je kon-

kreten Gewaltereignissen interessiert ist und die soziale Ungerechtigkeit und Un-

gleichheit globaler Herrschaftsverhältnisse das eigentliche Ziel seiner Kritik sind,

will er keinesfalls auf eine analytische Unterscheidung zwischen direkter, persona-

ler, physischer Gewalt einerseits und struktureller Gewalt andererseits verzichten.

Auch wenn Galtung von Herrschaftsordnungen im globalen Maßstab spricht

und die Problematik von Ressourcenverteilung und Entscheidungsgewalt themati-

siert, die schließlich auch auf der Organisation vonWissen basiert, widmet er sich

in diesem für sein Gesamtwerk paradigmatisch gewordenen Text in Bezug auf eine

Analyse struktureller Gewalt kaum dem FaktorWissen(schaft), wie er das noch we-

nige Jahre zuvor in seiner Imperialismuskritik getan hat. Dort, wo er es tut, veror-

tet er diesen Faktor nicht als grundlegendes epistemologisches Problem, sondern

als funktionales Defizit einer disziplinären Fragmentierung der Wissenschaften,

die mit einer genuin interdisziplinären und engagierten Friedensforschung über-

wunden werden könne (ebd.: 37ff.; Lawler 1995: 47ff.).

Dies ist der Hintergrund, vor dem Galtungs Gewalt- und Konflikttheorie ver-

standen werdenmuss.Während konventionelle, disziplinär organisierte und ange-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Epistemische Gewalt

sichts des weltpolitischen Status quo notwendigerweise imperialeWissenschaft als

gewaltförmig kritisiert wird, scheint Galtungs Begründung einer eigenständigen

und neuen Friedenswissenschaft per se gewaltfrei und sogar gewaltüberwindend

zu sein. Aus Perspektive einer kolonialen Moderne und epistemischer Gewalt ist

dies ein problematisches (Selbst-)Verständnis von Gewalt und Wissen(schaft), al-

len guten Absichten zum Trotz.

Gewalttheorie als Friedenstheorie

Ein erweiterter Begriff von Gewalt führt Galtung zufolge auch zu einem erwei-

terten Begriff von Frieden (Galtung 1975: 32). Das ist sein zentrales Anliegen. Er

will weg von der vermeintlich analytischen Definition eines negativen Friedens,

die lediglich die Abwesenheit direkter personaler Gewalt beschreibe, hin zur be-

wusst normativen Definition eines positiven Friedens, einer handlungsleitenden

Utopie, in der auch andere Formen von Gewalt überwunden werden können (Gal-

tung 1975: 32ff.). Eine Definition von Frieden wird somit »zu einem unabdingba-

ren Bestandteil einer wissenschaftlichen Strategie« (ebd.: 8). »[N]icht Daten aus

einer höchst unfriedlichenWelt« sollten dabei denWeg weisen, sondern »dieWerte

[…], die sich aus dem allgemeinen Friedensbegriff ableiten und entwickeln lassen«

(ebd.: 52).5 Einer daher notwendigerweise an einem weiten Gewaltverständnis ori-

entierten Friedensforschung schreibt Galtung dementsprechend einen hohen Stel-

lenwert auf dem Weg zu diesem Ziel zu.

Er postuliert ein kaum einlösbares Versprechen, wenn er das Ideal einer sol-

chen Forschung als »das Bestreben, die Menschen wieder zusammenzuführen«

(ebd.: 59) bezeichnet, als »de[n] Versuch, all jene Grenzen und Spaltungen […] zu

überwinden, um eine Wirklichkeit zu schaffen, die dem Wunder, das der Mensch

ist, stärker entspricht« (ebd.). Kritische Wissenschaft dient also nicht nur der Ana-

lyse von Ungleichheits- und Gewaltverhältnissen, sondern wird zum Mittel ihrer

Überwindung erklärt, indem sie sich als jenseits von diesen Verhältnissen versteht.

Damit steht er durchaus im Einklang mit dem Paradigma der Aufklärung, das er

an anderer Stelle kritisiert, zugleich aber auch mit der kritischen Haltung einer

marxistisch inspirierten Friedensforschung. Diese tritt in Zeiten des sogenannten

Kalten Krieges auch im Feld der Wissenschaft für eine Transformation des Status

quo insbesondere politik- und staatsnaher Disziplinen wie den Internationalen Be-

ziehungen ein.

Am direktesten ist diese Aufgabe einer maßgeblich von Galtung mit auf den

Weg gebrachten Friedenswissenschaft daran ablesbar, wie er sich selbst in Bezug

zu seinem Untersuchungsgegenstand (Gewalt) und zu seinem Erkenntnisinteresse

(Frieden) positioniert. Unmissverständlich hält Galtung fest, dass der Friedensfor-

5 Hervorhebungen im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 159

scher6 angesichts seiner Gewaltanalyse nicht objektiv und unparteiisch sein könne,

sondern Partei ergreifen müsse (ebd.: 50): nicht notwendigerweise für oder gegen

eine konkrete Konfliktpartei im engeren Sinne einer konventionellen Gewaltana-

lyse, sondern gegen die Struktur selbst, in die Gewalt bereits eingebaut sei (ebd.).

Daraus folgt eine (wissens-)politische Parteilichkeit für eine Konflikttransformati-

on mit friedlichen Mitteln, die selbst streitbar ist und sich ihres eigenen Konflikt-

potenzials bewusst ist. Das wiederum unterscheidet seine Perspektive deutlich von

einer liberalen Gewaltanalyse, die Gewalt stets als Ausnahme von einer ansonsten

gewaltfreien Norm, als Abweichung einer legitimen Ordnung und sich selbst als

Verkörperung dieser Gewaltfreiheit versteht. Die Struktur jener Gewaltförmigkeit,

die dem Wissen und den Wissenschaften selbst inhärent ist, rückt demgegenüber

wieder in den Hintergrund.

Positivistische Epistemologie

Allen Bemühungen ihrer Transformation zum Trotz kommt eine positivistische

Epistemologie gewissermaßen durch die Hintertür von Galtungs Versuch einer

Verschränkung strukturalistischer Imperialismuskritik und immer wieder einge-

streuter fernöstlicher Epistemologie. Betrachtet man Wortwahl und Stil seiner

Argumentation näher, zeichnet sich deutlich ein naturwissenschaftliches Selbst-

bild von wissenschaftlicher Expertise in Hinblick auf politische Gewaltverhältnisse

und deren Bearbeitung ab. So bemüht Galtung immer wieder Sprachbilder von

Krankheit (für den Zustand der Welt) und Heilung (als Auftrag der Friedensfor-

schung), wenn er völlig fußnotenfrei etwa von »Ätiologie« (ebd.: 25) und »Therapie«

(ebd.) spricht,7 den Zustand sozialen und politischen (positiven) Friedens mit dem

menschlicher Gesundheit vergleicht (ebd.: 37), den Beruf des Friedensforschers

mit dem eines Arztes gleichsetzt (ebd.: 38) oder die konkreten Manifestationen des

Imperialismus als epidemische Seuchen auf Basis einer weitreichenden Pathologie

einordnet (Galtung 1971: 81).

Mehr als zwei Jahrzehnte später stellt er etwa die Frage »Wenn nun ganze Völ-

ker Patienten sind?« an den Beginn eines Aufsatzes und erwähnt im gleichen Atem-

6 Nichts in diesem und späteren Text(en) deutet auf eine Adressierung seiner damals tatsäch-

lich nur vereinzelten, später jedoch häufig auch intensiv mit Galtung kooperierenden Kolle-

ginnen hin. Zugleich zieht er das Geschlechterverhältnis immer wieder als – allerdings recht

holzschnittartig präsentiertes – Beispiel für strukturelle (Galtung 1975: 13) wie auch für kul-

turelle Gewalt (Galtung 2014: 76, 1990: 299, 2007: 81ff.) heran.

7 Mit Ätiologie wird die Lehre von Krankheitsursachen bezeichnet (Dudenverlag o.J.). Diese

Pathologisierung politischer Gewalt ist in der Gewaltforschung bis heute verbreitet (Brunner

2011: 221ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Epistemische Gewalt

zug fünf »Patienten-Nationen« (Galtung 1997: 158),8 für deren in Abkürzungen ver-

klausulierte »Syndrome« (ebd.: 160) er Therapien zu entwickeln meint.9 Zu noch

Größerem sieht Galtung sich berufen, wenn er in seinen zivilisationstheoretischen

Überlegungen fragt: »Gibt es Therapien für pathologische Kosmologien?« (Galtung

2007: 437) Als problematischste unter diesen Kosmologien identifiziert er immer

wieder jene, die er mit dem europäischen Kontinent verbindet. Europa bezeichnet

er als »Krankheitsherd in der Weltgesellschaft« (Galtung 1993: 7), der alles infizie-

re, was ihm in den Weg komme (ebd.: 5). Vom Bild einer ansteckenden Krankheit

weicht er schließlich zugunsten der noch dramatischerenMetapher des Krebses ab

(ebd.: 8), wortwörtlich inklusive Parasitentum, Metastasen und Wachstum (ebd.:

8f.).

Auf Basis dieser Vorstellungen von Krankheit, Diagnose,Therapie und Heilung

–Kompetenzen, die er allesamt in der Person des idealtypischen Friedensforschers

nach eigenem Modell vereint sieht (Jutila/Pehkonen/Väyrynen 2008: 623) – führt

er an mehreren Stellen seines Werks einen als Methode verstandenen »Isomor-

phismus« (Galtung 1975: 38, 2014: 18) als einen von sechs Grundgedanken der Frie-

densforschung an.10 Mit dieser naturwissenschaftlich-systemtheoretischen Anlei-

he ist gemeint, dass Erkenntnisse auf einer Analyseebene (etwa aus der Kleingrup-

pentheorie oder der Psychotherapie) sich auch in Hypothesen übersetzen ließen,

die auf anderen Ebenen (etwa der internationalen Beziehungen) anwendbar seien

(Galtung 1975: 38). Dieser Vorgangsweise bedient sich Galtung immer wieder. Er

schreckt dabei weder vor eindrücklichen Metaphern noch vor simplen Analogien

zurück und stellt Kausalzusammenhänge her, die einer analytischen Betrachtung

nicht standhalten.

Dies ist auch in Bezug auf seine Definition struktureller Gewalt der Fall, die er

mithilfe eines Naturbildes von personaler Gewalt unterscheidet:

8 Einige davon seien ›Klienten‹, die seine Dienste als Friedensforscher in Anspruch nehmen

würden, deren Namen er jedoch mit dem Verweis auf eine ärztliche Schweigepflicht nicht

nennt (Galtung 1997: 158).

9 So steht etwa SMT für Sendungsbewusstsein,Mythos und Trauma, DMA für Dichotomie,Ma-

nichäismus und Armageddon (ebd.: 160), PSMF für Penetration, Segmentierung, Fragmen-

tierung und Marginalisierung und ART für Auserwählung, Ruhm und Trauma (Graf 2009:

46f.).

10 Der Begriff des Isomorphismus kommt aus den Naturwissenschaften und bezeichnet »die

Eigenschaft gewisser chemischer Stoffe, gemeinsam dieselben Kristalle […] zu bilden« oder

auch eine »umkehrbar eindeutige Abbildung einer algebraischen Struktur auf eine andere«

(Dudenverlag o.J.). Die anderen fünf Gedanken sind: ein neuer Friedensbegriff, Interdiszipli-

narität und Internationalität der Forschung, Symmetrie alsmethodisches Prinzip derAnalyse

sowie der Lösung von Konflikten, Empirismus und Anwendbarkeit von (Friedens-)Forschung

(Galtung 1975: 38ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 161

»Personale Gewalt steht für Veränderung und Dynamik – sie ist nicht nur eine

sanfte Bewegung der Wellen, sondern bewegt selbst die sonst stillen Wasser.

Strukturelle Gewalt ist geräuschlos, sie zeigt sich nicht – sie ist im Grunde sta-

tisch, sie ist das stille Wasser.« (ebd.: 16)11

Wenn Galtung die Wasser-Analogie nutzt, um anschaulich zwischen statischen

und dynamischen Gesellschaften und deren unterschiedlicher Wahrnehmung und

Problematisierung von Gewalt zu unterscheiden (ebd.), schwingt darin ein natu-

ralisierender Kulturalismus mit. Dieser ist bezeichnend für ein eurozentrisches

Wissenschafts- und Weltverständnis und hat seine Wurzeln in der Hochblüte der

europäischen Anthropologie, die als Herrschaftswissenschaft maßgeblich zumGe-

lingen des kolonialen Projekts beigetragen hat. In einer statischen Gesellschaft, so

Galtung, würde personale Gewalt registriert, »wohingegen strukturelle Gewalt als

etwa ebenso naturgegeben betrachtet werden könnte wie die Luft, die uns umgibt«

(ebd.).

Umgekehrt gelte personale Gewalt in einer dynamischen Gesellschaft als

schlecht und schädlich, aber immer noch verständlich, weil mit der Situation

kongruent, wohingegen strukturelle Gewalt »wie ein gewaltiger Felsen aus einem

kleinen Bach rag[e]« und »den freien Flu[ss] des Wassers hemm[e]« (ebd.). Hier

meint das Wasser meines Erachtens allerdings nicht strukturelle Gewalt, sondern

das menschliche Leben und seine Entwicklung. Welche Gewaltformen hier genau

gemeint sind, lässt Galtung im Unklaren, und auch welche Gesellschaften er für

statisch und dynamisch hält, bleibt diffus.

Klar wird in diesem Landschaftsportrait jedoch, dass der Autor vor allem sein

eigenes intellektuelles und politisches Umfeld und schließlich sein eigenes Pro-

gramm einer internationalen, erst multi-, dann inter- und schließlich transdiszi-

plinären (ebd.: 39) Friedensforschung für prädestiniert hält, einen angemesseneren

Gewaltbegriff und damit auch ein Heilmittel zum mit diesem konstatierten Pro-

blem gewaltförmiger Herrschaftsverhältnisse hervorzubringen:

»So ist es vielleicht auch nicht verwunderlich, da[ss] sich das Nachdenken über

die personale Gewalt (in der christlich-jüdisch-römischen Tradition) in seiner jet-

zigen Form zu einem großen Teil in Gesellschaften entwickelte, die wir heute

im [W]esentlichen als statisch bezeichnen würden, während Gedanken über die

strukturelle Gewalt (in der marxistischen Tradition) in den hochgradig dynami-

schen nordwesteuropäischen Gesellschaften formuliert wurden.« (ebd.: 16)

Wer hier in welcher Gesellschaft für fähig zur differenzierten Analyse struktureller

Gewalt gehalten wird, ist deutlich auf einer okzidentalistischenmentalen Landkar-

te verortet, wohingegen die Tradition der Analyse personaler, also gewissermaßen

11 Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Epistemische Gewalt

einfacherer, Gewalt im diffusen binneneuropäischen Anderswo belassen wird. Au-

ßereuropäische Denkräume zieht Galtung als Orte der Gewaltanalyse erst gar nicht

in Erwägung. Sie bleiben implizit als jene Regionen vorgestellt, in denen Gewalt

in erster Linie als direkte und personale erlitten und nicht in ihrem weiteren Zu-

sammenhang theoretisiert wird. Voraussetzung für ein angemessenes Verständnis

struktureller Gewalt ist Galtung zufolge nämlich »offensichtlich die Wissenschaft

von der Sozialstruktur« (ebd.: 20).12 Die an diese Feststellung anschließende, posi-

tivistisch anmutende Systematisierung gesellschaftlicher Schichten, Ebenen, Rän-

ge, Akteure und Systeme – so die von Galtung verwendeten Begriffe, die er unter

dem Oberbegriff der Struktur subsummiert (ebd.: 20ff.) – offenbart jedoch nicht,

welche Wissenschaft das genau sein soll, kommt der Autor doch wiederum ohne

jeglichen Literaturverweis oder Theoriebezug aus. Die Referenz auf ein von ihm

höchstpersönlich entwickeltes Programm einer wegweisenden Friedensforschung

scheint (ihm) zu genügen.

Diese Stelle in Galtungs Grundlegung struktureller Gewalt erweist sich im

Rückblick als Schlüssel zum Verständnis des sein Werk durchziehenden Eurozen-

trismus, den er in seiner eigenen Zivilisationstheorie zu überwinden behauptet,

auf den ich weiter unten zurückkomme. Zuvor diskutiere ich Galtungs zweiten

weiten Gewaltbegriff, der weitere Anknüpfungspunkte hinsichtlich des Zusam-

menhangs von Wissen(schaft) und Gewalt bereithält.

Wenn es gar nicht danach aussieht: kulturelle Gewalt

Zwanzig Jahre nach Galtungs ebenso breit wie kontrovers rezipiertem Text über

strukturelle Gewalt (1969) und seiner damit verwobenen Imperialismuskritik (1971)

kommt der cultural turn in der Friedensforschung ebenso an wie in anderen Sozial-

und Geisteswissenschaften, die sich nach dem Ende der bipolaren Weltordnung

und zahlreichen Dekolonisierungsprozessen intellektuell neu orientieren müssen.

DieseWende lässt sich in Galtungs Gewalttheorie besonders eindrücklich nachvoll-

ziehen. Unempfänglich für die lebendige kulturwissenschaftliche Debatte seiner

Zeit, überträgt der zu diesem Zeitpunkt bereits international bekannte Autor den

Begriff der Kultur völlig referenzfrei in den Aufsatz Cultural Violence (Galtung 1990).

Deutlich schwächer rezipiert als sein berühmter Text über strukturelle Gewalt, bil-

det dieser Aufsatz dennoch einen Grundstein für die Weiterentwicklung seiner

Gewalt-, Konflikt-, Friedens-, Entwicklungs- und Zivilisationstheorie.13 Nichts we-

12 Umfangreiche Ausführungen dazu finden sich in seinen mehrbändigen, stark positivistisch-

soziologischen Essays in Methodology (Galtung 1977), die jedoch aus meiner Sicht keine be-

friedigende Erklärung der Vorgangsweise in den hier analysierten Schriften der Friedensfor-

schung bereitstellen.

13 Der englische Originaltext stammt aus dem Jahr 1990, die Zitate wurden an dieser Stelle

größtenteils aus der deutschen Übersetzung von 2007 entnommen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 163

niger als all diese Stränge zusammenzuführen ist Galtungs Anspruch, den er vage

in einer noch zu erarbeitenden »Kulturologie« (ebd.: 291) eingelöst sieht und je spä-

ter, umso prominenter im Begriff der Kosmologie verdichtet (Galtung 2014).

Nährboden der Legitimierbarkeit

Sogenannter kultureller Gewalt – und damit auch der Dimension des Wissens,

die Galtung insbesondere dort verortet – wird im Dreieck miteinander verflochte-

ner Gewaltformen aus heutiger Sicht stärkere Bedeutung zuteil, als dies in seinem

frühen Werk absehbar war, auch wenn er schon damals immer wieder den Be-

griff der Kosmologie benutzt hat. In struktureller Gewalt und ihren Ungleichheits-,

Ausbeutungs- und Unterdrückungsverhältnissen verortet Galtung die unmittelba-

ren Ursachen für direkte, personale, physische Gewalt. Kulturelle Gewalt jedoch

sei notwendig, um strukturelle Gewalt selbstverständlich werden und direkte als

legitim erscheinen zu lassen. Sie fungiert also als diskursives, intellektuelles und

kognitives Mittel zum materialisierten Zweck. Dieser bestehe vor allem in der Ak-

zeptanz anderer Formen von Gewalt oder sogar darin, dass diese gar nicht als Ge-

walt wahrgenommen würden:

»Die Kultur predigt, lehrt, ermahnt, stachelt auf und stumpft uns ab, bis hin zu

dem Punkt, an dem wir Ausbeutung und/oder Repression als etwas Normales

und Natürliches betrachten oder sie gar überhaupt nichtmehr wahrnehmen […].«

(Galtung 2007: 349)

Kulturelle Gewalt wird dementsprechend definiert als »jeglicher Aspekt einer Kul-

tur, der dazu benutzt werden kann, direkte oder strukturelle Gewalt zu rechtferti-

gen« (Galtung 1990: 291).

»Eine Kultur lässt sich begreifen als der symbolische Aspekt der conditio humana.

Sie sagt uns […], was wahr und falsch, gut und schlecht, recht und unrecht, schön

und hässlich, heilig und profan ist. Auf einer tieferen Ebene sagt uns eine Kultur

nicht nur, was wahr ist usw., sondern auch, warum.« (Galtung 2007: 367)14

Gewaltanalyse und -kritik bedarf nach Galtung also einer Auseinandersetzung mit

der Sphäre des Kulturellen und damit auch unterschiedlicher Formen von Wissen.

Doch seine Vorstellung davon, welches Wissen in Bezug auf kulturelle Gewalt rele-

vant, problematisch und daher zu analysieren sei, scheint keiner konzise begrün-

deten, theoretisch klar verorteten oder auf andere Weise systematischen Reflexion

des Epistemischen geschuldet, wenn er erklärt:

»Unter kultureller Gewalt verstehen wir jene Aspekte der Kultur, der symboli-

schen Sphäre unserer Welt – man denke an Religion und Ideologie, an Sprache

14 Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Epistemische Gewalt

und Kunst, an empirische und formale Wissenschaften (Logik, Mathematik) –,

die dazu benutzt werden können, direkte oder strukturelle Gewalt zu rechtferti-

gen oder zu legitimieren.« (ebd.: 341)

Die sechs genannten Dimensionen bilden ein nicht näher begründetes, heteroge-

nes Bündel an Wissensformen. Jede einzelne wird im Aufsatz als Beispiel kultu-

reller Gewalt erläutert. Zu Beginn dieses Abschnitts erklärt der Autor seine Vor-

gangsweise: »Die Logik ist simpel: Identifiziere das kulturelle Element und zeige,

wie es, empirisch und potenziell, dazu genutzt werden kann, direkte oder struktu-

relle Gewalt zu legitimieren« (ebd.: 352). Das tut er auch. Das Kulturelle und damit

auch das Wissen existieren für ihn hier per se und werden mechanistisch auf et-

was anderes, per se Existierendes angewendet. Auch wenn dieses Verständnis dem

zentralen Anliegen des Autors zu widersprechen scheint, die Gewordenheit, Kom-

plexität und Veränderbarkeit von aus unterschiedlichenDimensionen bestehenden

Gewaltverhältnissen in den Vordergrund zu stellen, bleibt dieses nahezu essenzia-

listische Verständnis ausgerechnet der Dimension des Wissens in Galtungs Werk

doch schlüssig. Darin werden stets Variablen und Faktoren benannt, aus denen

ein zumeist aus einer Typologie oder einem Raster bestehendes Modell entworfen

wird.15 Dieses dient ihm dann als Evidenz, Systematik und Symmetrie evozierende

Grundlage für weit über das Untersuchte hinausgehende Erklärungen.

Doch was hat es mit dem von Galtung in Cultural Violence (1990) problemati-

sierten Wissen von Religion, Ideologie, Sprache, Kunst, empirischer und formaler

Wissenschaft auf sich, wenn es ihm um kulturelle Gewalt geht, und was davon ist

nützlich in Hinblick auf eine Theoretisierung epistemischer Gewalt?

Dem in obigem Zitat als erstes genannten Terrain der Religion nähert sich der

Mathematiker und Soziologe ohne theologische Fundierung, ohne jegliche religi-

onssoziologische Referenz oder sonstige theoretische oder methodologische Ver-

ortung der eigenen Perspektive (Galtung 2007: 353ff.). Mit Bezug auf die nicht wei-

ter ausdifferenzierten großen Religionen Christentum, Judentum und Islam geht

15 Am auffälligsten zeigt sich dies in der bereits 1997 zum ersten Mal veröffentlichten Aufsatz-

sammlung Frieden mit friedlichen Mitteln (Galtung 2007), dessen vier Kapitel Friedenstheorie,

Konflikttheorie, Entwicklungstheorie und Zivilisationstheorie eine Vielzahl solcher Tabellen ent-

halten. Diese werden nicht nur illustrativ oder verdichtend eingesetzt, sondern fungieren

gewissermaßen als Faktizität evozierende Empirie, die sie aber gar nicht enthalten. Auch

sein spätes Werk A Theory of Civilization (Galtung 2014) enthält zahlreiche solcher Tabellen,

Raster und Matrizen. Dieser holzschnittartig wirkende Modus Operandi lässt sich auch in

vielen anderen seiner Texte feststellen. Bis heute sind diese vom positivistischen Paradigma

der 1950er Jahre geprägt, in dem eine ebensolche Soziologie als Königsdisziplin einer aufge-

klärten und aufklärenden Gesellschaftskritik galt. Als in Europa und den USA ausgebildeter

Mathematiker und Soziologe dieser Ära verkörpert Galtung dieses Paradigma gewisserma-

ßen doppelt, auch wenn er es in seiner Konzeption einer transdisziplinären und praxisorien-

tierten Friedenswissenschaft zu überschreiten beansprucht.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 165

es ihm vor allem um die religiöse gerahmte Selbstverständlichkeit hierarchisch-

dualistischer Erklärungsmodelle für bestehendeUngleichheits-, Ausbeutungs- und

Unterdrückungsverhältnisse. In dieser monotheistischen Weltsicht verortet er die

wirkmächtige Erklärung der erstaunlichen Tatsache, dass ungerechte Verhältnisse

über Raum und Zeit hinweg so umfassend akzeptiert werden. Drei Elemente re-

ligiösen Wissens beziehungsweise religiöser Aspekte des Kulturellen seien es, die

dazu beitrügen, dass diese Verhältnisse als selbstverständlich gälten (ebd.: 353f.):

erstens die Annahme eines transzendenten, außerhalb der Menschen liegenden

Gottes als letztgültige Begründungsmöglichkeit für strukturelle Gewalt aller Art,

zweitens die Akzeptanz eines Gegenspielers, etwa in Form eines ebenfalls tran-

szendenten Satans, den ich hier als Verkörperung direkter Gewalt lese, drittens

die Behauptung der Auserwähltheit einer spezifischen Gruppe von Menschen, de-

ren Gewaltverhalten in diesem Spannungsfeld zwischen Gut und Böse als normal

oder zumindest gerechtfertigt erscheine. Hier komme kulturelle Gewalt ins Spiel.

Illustriert wird diese knappe Erläuterung ausgerechnet mit dem Nahostkonflikt,

für dessen Beschreibung Galtung paradoxerweise auf (Geo-)Politik und Ökonomie

zurückgreift, obwohl er eigentlich die Dimension des Religiösen als eine Ressource

legitimierenden Wissens veranschaulichen will (ebd.: 354f.).

Den soeben kritisierten weltanschaulichen Dualismus reproduzierend folgt auf

die Ebene des Religiösen die des Ideologischen (ebd.: 355ff.), wobei beide Begrif-

fe jeweils im Singular vereindeutigt werden. Unter Ideologie, dem zweiten As-

pekt kultureller Gewalt, versteht Galtung das säkulare Weltbild der Moderne, das

zwar Gott und Satan ablehne, nichtsdestotrotz aber an der Unterscheidung zwi-

schen Auserwählten und Nichterwählten festhalte (ebd.: 355f.). Der Staat würde

zum Nachfolger Gottes und der Nationalismus zum Archetypus dieser Weltsicht

gemacht, eng verwoben mit Rassismus, Sexismus und Klassismus (ebd.: 356), was

jedoch nicht weiter ausgeführt wird. Die Unterscheidung zwischen Selbst und An-

derem entlang einer Vorstellung von Auserwähltheit bereite jedenfalls denWeg zur

Entmenschlichung und damit zu struktureller und direkter Gewalt (ebd.: 355ff.).

Auch hier fokussiert der Autor auf die westliche Welt und verortet ein Maximum

sowohl christlich-religiöser wie auch säkular-ideologischer kultureller Gewalt in

den USA, das schließlich allen anderen Ländern der Welt als Vorbild für eine letzt-

lich enorme Vielfalt und Verbreitung kultureller Gewalt als Quelle struktureller und

direkter Gewalt diene (ebd.: 358).

Die als drittes genannte Wissensdimension von Sprache streift Galtung nur

oberflächlich (ebd.: 358f.), indem er – wiederum referenzfrei – erwähnt, die roma-

nischen Sprachen verwendeten für die Gattungsbezeichnung ›Mensch‹ denselben

Begriff wie für die Hälfte der damit bezeichneten ›Männer‹. Damit würden Frauen

unsichtbar gemacht. Das stelle eine Form kultureller Gewalt auf sprachlicher Ebe-

ne dar (ebd.). Subtilere Aspekte sprachlich-kultureller Gewalt finde man bei einem

Vergleich indogermanischer Sprachen mit Japanisch und Chinesisch, wo ein viel

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Epistemische Gewalt

ausdifferenzierteres Verständnis von Raum und Zeit existiere und nicht so rigide

wie in westlichen Sprachen zwischen Wesen und Erscheinung differenziert würde

(ebd.: 359). Mit diesen beiden kurzen Verweisen spricht er die an späterer Stelle

betonte Dimension der von ihm so bezeichneten Tiefenkultur an, die den »tieferen

Schichten der untersten Schicht des Gewaltdreiecks« (ebd.), also der kulturellen

Gewalt, zugrunde liege und noch schwieriger zu identifizieren sei. Doch systema-

tisch begründet oder theoretisch verortet wird auch diese eklektisch illustrierte

Dimension nicht.

Den vierten Bereich der Kunst erklärt Galtung kurzerhand mit der Herausbil-

dung der Europäischen Union (ebd.: 359f.). Diese habe ein Selbstbild der Negation

ihrer nichteuropäischen Umwelt entworfen, als Abgrenzung zu realen und imagi-

nierten Feind_innen im Süden und Südosten (ebd.: 359). Er leitet dies lediglich aus

dem sexualisierten Orientalismus in europäischer Malerei und Literatur ab, dem-

gegenüber sich Europa als rational darstelle, und illustriert dies mit nicht weiter

begründeten Verweisen auf entsprechende Gemälde oder die beiläufige Nennung

von Marx und Hegel (ebd.: 360). Europa, die EU, politisches Territorium und sym-

bolische Sphäre geraten hier völlig durcheinander und zeugen von der Ignoranz

des Autors gegenüber jeglichen kultur- und geisteswissenschaftlichen Debatten zu

dieser Thematik – oder aber vom Unwillen, die entsprechenden Lektüren und In-

spirationen für seine eigene Theorie nachzuweisen.

Während die ersten vier Beispiele – Religion, Ideologie, Sprache und Kunst –

nur einen impliziten Wissensbegriff erkennen lassen, führt Galtung mit empiri-

scher und formaler Wissenschaft ausdrücklich zwei wissenschaftliche, Felder an,

die er für wesentlich beteiligt an kultureller Gewalt hält. Als Beispiel für empiri-

sche Wissenschaft führt er die neoklassische Wirtschaftslehre an, die er als »ein

Stück kultureller Gewalt« bezeichnet, die »tief im Herzen der Wirtschaftswissen-

schaft vergraben« (ebd.: 360f.) sei, weil sie eine Aufteilung derWelt rechtfertige, die

auf rein ökonomischen Faktoren der Ausbeutung beruhe. Ähnlich argumentiert er

mit dem Beispiel der Mathematik als formale Wissenschaft, von der ein Zwang

zu einer bestimmten Art des schlussfolgernden Denkens des Entweder-Oder aus-

gehe (ebd.: 361f.). Mathematisches Denken sei zwar ein aufregendes Spiel, könne

aber keineswegs als »adäquates Modell für eine hochgradig dialektische angelegte

menschliche, soziale und globale Realität« (ebd.: 362) dienen.

Ausgehend von der zuvor formulierten Analyse, kulturelle Gewalt bilde eine

wesentliche Grundlage für strukturelle und direkte Gewalt, argumentiert Galtung

schließlich dafür, die »symbolische Sphäre unserer Existenz« (ebd.) als Ausgangs-

basis für die Entwicklung einer weniger gewaltträchtigen Vision der Welt heran-

zuziehen. Die beiden hier genannten Beispiele für Wissenschaften scheinen ihm

das nicht bieten zu können, aber auch auf die anderen vier, ebenso oberflächlich

ausgearbeiteten Dimensionen des Kulturellen und damit des Wissens kommt er

nicht mehr zurück, um diese Ausgangsbasis näher zu beschreiben.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 167

Stattdessen führt Galtung an dieser Stelle eine siebente, in der vorangegange-

nen Aufzählung relevanter Dimensionen des Kulturellen nicht erwähnte Dimen-

sion ein: Kosmologie (ebd.). Es scheint, als verorte er die sechs zuvor genann-

ten Dimensionen ihrer kulturellen Eigenschaft zum Trotz gewissermaßen auf ei-

ner strukturell-institutionellen Ebene, der eine tiefer liegende kosmologische Ebe-

ne konzeptionell übergeordnet wird. Dieser vermeintliche Widerspruch zwischen

unten und oben spiegelt durchaus die von Galtung angenommene allumfassende

Existenz und Wirksamkeit des ›Kosmo-Logischen‹. Sie liegt in einer gewisserma-

ßen empirischen Vorstellung unterhalb der Struktur, nährt diese, und ist ihr zu-

gleich konzeptionell übergeordnet. Diese Metadimension kultureller Gewalt bildet

die Schnittstelle zu seinen späteren theoretischen Arbeiten an einer Zivilisations-

theorie, deren Ambivalenzen sich bereits in diesem Text abzeichnen. Auf der Su-

che nach den »Wurzeln der Wurzeln« (ebd.) gewaltförmiger Verhältnisse müsse

man das »Substrat« (ebd.) der Kultur, die ihr zugrunde liegende »Tiefenkultur(en)«

(ebd.) erforschen, so Galtung, also das, was unter der untersten Schicht der kultu-

rellen Gewalt verborgen liege.

Während er die sechs zuvor benannten Wissensfelder auf einer Ebene von

Rechtfertigung, Legitimation und Normalisierung struktureller und direkter

Gewalt ansiedelt, scheint ihm mit dem Begriff der Tiefenkultur oder Kosmologie

an einer zweiten Dimension kultureller Gewalt zu liegen: Sie ist »der Nährboden,

von dem die zwei anderen zehren« (ebd.: 349), also etwas gewissermaßen Vorgän-

giges und damit noch essenzieller Gedachtes als die »Invariante« (ebd.: 348) und

»Permanenz« (ebd.), die er der kulturellen Gewalt zuschreibt. Mit dem noch tiefer

reichenden Begriff der Kosmologie will er erklären, wie es dazu komme, dass nicht

nur einzelne Aspekte einer bestimmten Kultur gewaltförmig seien, sondern sich

auch eine weitreichende »Gewaltkultur« (ebd.: 362) (violent culture) herausbilden

könne.

Zivilisationstheorie versus Imperialismuskritik

In diesen Begriffen schimmert ein zivilisationstheoretischer Kulturbegriff durch,

der an den wenige Jahre später boomenden Clash of Civilizations (Huntington 1996b)

denken und skeptisch werden lässt, auch wenn Galtung selbst für eine radikale

Selbstkritik der sogenannten westlichen Zivilisation und auch ihrer dominanten

Wissenschaften plädiert (Galtung 2007: 13). Entgegen dieses Huntington’schen Un-

tertons, der an die Kulturalisierung ›anderer Zivilisationen‹ erinnert, mit der die

eurozentrische Unterstellung einer kollektiven Gewaltneigung ›der anderen‹ ein-

hergeht, der gegenüber sich die westlicheWelt als Hort von Rationalität, Demokra-

tie, Aufklärung und Gewaltfreiheit zu positionieren wisse, ist es gerade jene west-

liche Welt, die Galtung als zutiefst von kultureller Gewalt geprägt bezeichnet, also

als Gewaltkultur par excellence versteht (ebd.: 363). Er spricht von der »westliche[n]

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Epistemische Gewalt

Kultur« (ebd.) als einer »okzidentale[n] Tiefenkultur« (ebd.: 362), die auf dieser Ebe-

ne so viele Merkmale von Gewalt aufweise, dass »die ganze Kultur gewalttätig zu

erscheinen« (ebd.: 363) beginne. Zu diesen Merkmalen zählten »ein atomistisches

und dichotomisches Denken mit Deduktionsketten« (ebd.), »eine Arroganz gegen-

über der Natur« (ebd.), »eine starke Tendenz, die Menschen zu individualisieren

und hierarchisch zu positionieren« (ebd.) sowie ein »transzendente[r], absolute[r]

Gott mit schrecklichen Nachfolgern« (ebd.). Kurzum:

»Die ganze Kultur verfügt über ein riesiges Gewaltpotential, das auf der mani-

festen Ebene der Kultur zum Ausdruck gebracht und dann dazu benutzt werden

kann, all das zu rechtfertigen, was eigentlich nicht zu rechtfertigen ist.« (ebd.)

Anfang der 1990er scheint Galtung im bisweilen diffusen Begriff der Tiefenkultur

beinahe wieder das zu fassen, was er zwanzig Jahre zuvor als »kulturellen Imperia-

lismus« (Galtung 1971: 93) bezeichnet hat. Dieser stelle imWechselspiel mit Militär,

Ökonomie, Politik und Kommunikation einen von fünf Typen des Imperialismus

dar (ebd.: 91), dessen Ungleichverhältnisse nicht einfach verschwänden, nur weil

eine oder mehrere seiner Erscheinungsformen nicht mehr existierten (ebd.: 81).

Ganz im Gegenteil sei gerade auch seine kulturelle Dimension umso wirksamer, je

weniger direkte und personale Gewalt vorhanden sei (ebd.: 93). Wissenschaft und

Bildung nähmen dabei als Subform des kulturellen Imperialismus eine besondere

Funktion ein, weil gerade über sie das Verhältnis zwischen den Zentren und den

Peripherien des Imperialismus in einer vertikalen Arbeitsteilung ständig und von

beiden Seiten neu befestigt würde (ebd.). Nicht die unvermeidbare Arbeitsteilung

zwischen Lehrenden und Lernenden selbst sei dabei das Problem, sondern deren

Asymmetrie in spezifischen, weil imperialistischen, politischen Gewaltverhältnis-

sen (ebd.).

Interessant ist Galtungs Aussage über den Wandel des Imperialismus. In der

Vergangenheit habe es der direkten Okkupation der Peripherien bedurft, um ko-

loniale Dominanzverhältnisse aufrechtzuerhalten, in der Gegenwart – gemeint ist

1971 – würden die internationalen Organisationen diese Aufgabe übernehmen und

einen Neo-Kolonialismus sicherstellen (ebd.: 94f.). In der Zukunft – der heutigen

Gegenwart eines von ihm sogenannten Neo-Neo-Kolonialismus – würden die Di-

mensionen der Kommunikation und des Wissens, des Transports und der Kultur

dabei die wichtigste Rolle spielen (ebd.). In dieser Hinsicht ist Galtung erstaunlich

prophetisch, wenn er Jahrzehnte vor Google, Twitter und Facebook argumentiert,

dass in Zukunft die epistemische und politische Autorität internationaler Organi-

sationen zugunsten schnelllebiger Instant-Kommunikation auf Basis riesiger Da-

tenbanken zurückgedrängt und zunehmend im privaten, nicht-öffentlichen Raum

zu etwas Anderem transformiert würde (ebd.: 95). Hier schreibt er der Dimension

des Wissens eine signifikante Funktion für die Aufrechterhaltung einer imperia-

listischen Weltordnung zu, und auch in der von ihm konstatierten Konvertibilität

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 169

unterschiedlicher Typen von Imperialismus – ökonomisch, politisch, militärisch,

kommunikativ und kulturell (ebd.: 98) – hebt er die von klassischen marxistischen

Analysen zumeist wenig beachtete Dimension des Wissens, hier in den Begriffen

der Kommunikation und der Kultur ausgedrückt, deutlich hervor.

Den real bis heute existierenden Kontext des Imperialismus, den er 1971 auch

hinsichtlich seiner epistemischen Dimension analysiert, lässt Galtung schon kurz

nach dem Ende des sogenannten Kalten Krieges zugunsten einer diffusen Vorstel-

lung des Kulturellen weitgehend außer Acht. Bei der Konzeption kultureller Gewalt

geht sein zivilisatorisch imprägnierter Kulturbegriff mit naturalistischen Analogi-

en und Metaphern wie etwa einer geologischen Plattentektonik unterschiedlicher

Gewaltformen (Galtung 1990: 294) oder überkochender und eingefrorener Gesell-

schaften (ebd.: 295) einher. Auch wenn Galtung betont, man dürfe von der Aussage

»Aspekt A von Kultur C ist ein Beispiel für kulturelle Gewalt« (Galtung 2007: 341)

nicht zu stereotypisierten Schlüssen wie »Kultur C ist eine gewalttätige Kultur«

gelangen (ebd.), lautet sein Fazit in Bezug auf die Kosmologie beziehungsweise

Tiefenkultur einer offensichtlich als homogen imaginierten Gesellschaft:

»Den kulturellen genetischen Code zu ändern, scheint mindestens ebenso

schwierig, wie den biologischen genetischen Code zu verändern.« (ebd.: 363)

Dieser Begriff des ›genetischen Codes‹ – egal ob soziokulturell oder biologisch ver-

standen – leistet einer spezifisch eurozentrischen Kulturalisierung und Naturali-

sierung von Gewalt Vorschub, die genau jenem Determinismus zuarbeitet, gegen

den Galtung auch 1990 zu argumentieren versucht (Galtung 1990: 296). Zugleich

ist er zwei Jahrzehnte nach seiner Structural Theory of Imperialism (1971) in Cultural

Violence (1990) auf der Suche nach einer noch tieferen als der kulturellen Schicht,

in der Neigungen zu Aggression (direkte Gewalt) und Dominanz (strukturelle Ge-

walt) über »genetisch übertragene[.] Dispositionen« weitergegeben würden (Gal-

tung 2007: 351) – und nach einer Formel, die dies zu erklären vermag. Die von

solchen Codes geprägte Schicht oder von ihm so bezeichnete Tiefenkultur setzt er

mit der »menschliche[n] Natur« (ebd.) gleich, womit er jene stets vorhandene He-

terogenität undDissidenz außer Acht lässt, die er an anderer Stelle für eineTheore-

tisierung und Analyse globaler Gewalt- und Herrschaftsverhältnisse und vor allem

für deren Überwindung als unverzichtbar erachtet (Galtung 2014: 157). Im selben

Argument über eine anthropologische Konstante der menschlichen Natur hält er

jedoch fest, dass schon die hohe Varianz von Aggressivität und Dominanz gegen

einen biologischen Determinismus menschlicher Gewalttätigkeit spreche (Galtung

2007: 351). Auch hier bleibt Galtung widersprüchlich. So einladend seine Überle-

gungen zu kultureller Gewalt auf den ersten Blick hinsichtlich einer darin thema-

tisierten Dimension des Epistemischen erscheinen, so problematisch bleiben sie

in Bezug auf ihr positivistisches und eurozentrisches Erbe.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Epistemische Gewalt

Galtungs frühe Beschreibung eines kulturellen Imperialismus bietet schlüs-

sigere Querverbindungen zu gegenwärtigen Konzeptionen epistemischer Gewalt

im Zusammenhang mit einer anhaltenden Kolonialität, die die historische Pha-

se des Kolonialismus überdauert. Wenn er etwa die zwischen Zentren und Peri-

pherien organisierte akademische Arbeitsteilung kritisiert oder die Konvertibilität

unterschiedlicher Erscheinungsformen von Imperialismus diskutiert, wird Wis-

sen(schaft) zu einem wichtigen Bestandteil struktureller Gewalt erklärt und damit

auch die Dimension des Epistemischen betont. Doch der Umstand, dass seine Ge-

walttheorie insbesondere in seinen späteren Texten einem diffus an ein eurozen-

trisches biologistisches Erbe zurückgebundenen Verständnis des Kulturellen un-

tergeordnet bleibt, fordert zugleich dazu auf, den Begriff der kulturellen Gewalt

für eine Theoretisierung epistemischer Gewalt nicht fraglos zu übernehmen.

In diesem Sinne widme ichmich nun Galtungs Begriffstriade von Tiefenkultur,

Zivilisation und Kosmologie, der aus seiner Sicht unsichtbarsten aller unsichtbaren

Gewaltformen, aus der sich kulturelle, strukturelle und auch personale Gewalt zu

nähren und die tief in bewusste und un(ter-)bewusste Wissens- und Seinsweisen

eingelassen zu sein scheinen.

Wenn es in die Tiefe geht: Zivilisationen und Kosmologien

Bereits in Galtungs Ausführungen zu struktureller und kultureller Gewalt zeich-

nen sich Spuren einer Zivilisationstheorie ab, in die er seine gewalt-, konflikt-,

friedens- und entwicklungstheoretischen Überlegungen zunehmend einbettet. Am

deutlichsten tut er dies in A Theory of Civilization (2014), dessen Untertitel nichts

weniger verspricht als Overcoming Cultural Violence. Darin ordnet er seine früheren

Theorien dem Konzept der Kosmologie unter, in dem die Dimension des Wissens

und des Epistemischen eine ausdrückliche Rolle spielt. Auch in Frieden mit fried-

lichen Mitteln (2007), Methodology and Development (1988) und Der Preis der Moderni-

sierung (1997) sowie verstreut über fast alle seiner nach 1990 entstandenen Texte

finden sich umfangreiche Ausführungen zu Tiefenkultur, Zivilisationen und Kos-

mologie, in denen das Verhältnis von Wissen(schaft) und Gewalt verhandelt wird.

Bisweilen spricht Galtung auch von Tiefenideologie, Weltanschauung, Kosmovisi-

on (2007: 375-368), tiefer Natur (2014: 23), Tiefenkultur (1997: 106) oder einfach von

Kultur (2007: 367) als jene grundlegende Dimension gesellschaftlicher Gewaltver-

hältnisse, an der es anzusetzen gelte.

Da dies der – unterschiedlich benannte, inhaltlich aber im Laufe der Zeit im-

mer weiter vereindeutigte – Ort ist, an dem erWissen und ausdrücklich auchWis-

senschaft als Quelle von direkter, struktureller und kultureller Gewalt ebenso wie

als Ressource für ihre potenzielle Überwindung verortet, sind Galtungs diesbezüg-

lichen Überlegungen von besonderem Interesse für eineTheoretisierung epistemi-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 171

scher Gewalt. Wie also fasst er das bereits in seinen Überlegungen zu kultureller

Gewalt thematisierte Konzept der Kosmologie?

»Unter ›Kosmologie‹ verstehe ich Tiefenkultur, die grundlegendsten Anschauun-

gen einer Zivilisation, nicht Manifestationen der Kunst, nicht die zahllosen Schu-

len und individuellen Variationen, sondern etwas Stetigeres.« (Galtung 1997: 106)

»Unter der Kosmologie (einer Zivilisation) verstehen wir die kollektiven un-

terbewu[ss]ten Vorstellungen davon, was die normale und natürliche Wirklichkeit

ausmacht.« (Galtung 2007: 367)16

»Die Kosmologie hat sich nicht verändert, nur die Ideologie […], wobei die neun

alten Kolonialmächte sich zu einer ›immer enger werdenden‹ Gemeinschaft zu-

sammengeschlossen haben, der Europäischen Union. Die weißen europäischen

Männer töten jetzt nicht mehr im Namen des Christengottes, sie sind weltlich

geworden und modern.« (Galtung 1993: 14)17

»[T]he cosmology is deep, very deep, and will tend to reassert itself after some

time even after what passes for very revolutionary changes.« (Galtung 1988: 62)

Wenn Galtung von Kosmologie spricht, versteht er darunter, erneut aus einer

Mischung aus naturwissenschaftlich-medizinischem, sozialwissenschaftlich-psy-

choanalytischem und zunehmend auch spirituell-transzendentem Blick, Gewalt

als Pathologie, deren »Syndrome […] im kollektiven Unterbewu[ss]ten eingebettet

sind« (Galtung 2007: 437). Auf diese Weise grenzt er sich gegenüber dem Begriff

der Ideologie ab, die auf der Ebene des Bewusstseins funktioniere (ebd.). Er dehnt

seine imperialismuskritischen Schriften der 1970er Jahre damit in eine Richtung

aus, die mit diesen auf den ersten Blick wenig kompatibel erscheint. Mit einer

Kosmologie schwebt dem Autor eine global gültige Theorie über ein kollektives

Weltunterbewusstsein und eine allgemeine ›Lehre von der Welt‹ vor. Sein Begriff

des Kosmos überschreitet die Sphäre des Terrestrischen und inkludiert auch das

Weltall. Auch wenn er dabei wiederholt das vorherrschende okzidentale Wis-

senssystem der westlichen Welt als Nährboden für Gewaltverhältnisse kritisiert,

mehr epistemische Diversität einfordert und sich selbst vor allem fernöstlicher

Wissenssysteme bedient, um diesem Anspruch gerecht zu werden, bleiben Inhalte

und Vorgangsweisen seiner Zivilisationstheorie an eine okzidentalistische Vor-

stellung von ›Kultur(en)‹ zurückgebunden. Somit sind sie als Ausgangspunkt für

eine möglichst anti-eurozentrische Theoretisierung epistemischer Gewalt höchst

ambivalent.

16 Hervorhebung im Original.

17 Hervorhebungen im Original aufgehoben.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Epistemische Gewalt

Codes und (Re-)Kodierung

Ein Verdichtungspunkt dieser Problematik ist die wiederkehrende Rede von einem

›Code‹, dessen gewaltfördernde Varianten es auf demWeg zu einer gewaltärmeren

Zukunft umzuprogrammieren gelte:

»Die Kosmologie einer Zivilisation ist auch der sozio-kulturelle Code dieser Zi-

vilisation, der die wesentlichen Botschaften transportiert, wie die Wirklichkeit

zu konstruieren ist. […] Für eine Zivilisation bedeutet die Kosmologie dasselbe

wie die Persönlichkeit für einen Menschen. […] Dies heißt nicht, da[ss] die Per-

sönlichkeit oder Kosmologie unveränderlich wären, sondern nur, da[ss] solche

Änderungen selten sind und nicht leicht durch Willensakte zustande gebracht

werden können.« (ebd.: 372)18

Diese Vorstellung eines eindeutigen, berechen- und entzifferbaren Codes bedarf

einer näheren Betrachtung. Zwar ist dieser Begriff auch in anderen geistes- und so-

zialwissenschaftlichen Konzepten zu finden, doch dasmacht ihn nicht angemesse-

ner für eine herrschaftskritische gesellschaftstheoretische Gewaltkonzeption. Ein

Darwin oder ein Dworkin würden biogenetische Codes beforschen, so Galtung,

Freud und Jung widmeten sich den Codes von Personen, jene von gesellschaftli-

chen Strukturen würden von einem Marx oder einem Lévi-Strauss analysiert –

niemand jedoch täte das für die Dimension des Kulturellen (Galtung 2014: 21), de-

ren Codes er sich daher selbst annimmt. Er verwendet den Begriff, um an die von

ihm identifizierte tiefe Permanenz und Essenz kultureller Gewalt zu gelangen, in

der er Gewaltformen unterschiedlicher Art zu wurzeln vermutet.

In diesem Sinne eröffnet der Autor das Vorwort zu ATheory of Civilization (ebd.)

mit einer fiktiven Konferenz, bei der Tiere, Pflanzen und Mikroorganismen über

die Frage nach der Bedeutung der eigenen Historizität diskutieren. Als unter die-

sen Teilnehmenden konsensuales Ergebnis hält er fest, diese Bedeutung liege in

der Verwirklichung des biogenetischen Codes, der ihnen eingepflanzt sei, um in-

dividuelles Überleben und Diversität zu sichern (ebd.: 12). Was zu tun sei, müsse

getan, der Code müsse ausgeführt werden (ebd.). Niemand würde dabei jemand

anders sein, keine Spezies die andere zum Verschwinden bringen oder den eige-

nen Code auf die anderen übertragen wollen (ebd.) – ein ideales Bild von Symbiose

und Diversität, eingeschrieben in den Code der Natur (ebd.).

Insbesondere Europäer_innen würden Galtung zufolge die Frage nach der

Bedeutung menschlicher Geschichte damit beantworten, dass Menschen, ähnlich

wie Primaten, nicht nur biogenetische, sondern auch soziokulturelle Codes hätten

(ebd.: 13). Diese würden nicht auf biogenetischem, sondern auf soziokulturellem

Wege vermittelt – und sich wie die Codes von Zivilisationen in Raum und Zeit

18 Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 173

ausbreiten (ebd.). Daraus folgt für den Autor, dass es essenziell voneinander unter-

scheidbare menschliche ›Naturen‹ gibt, die einander zwar nicht notwendigerweise

übel gesonnen sind, aber doch ihrer inneren ›Programmierung‹ folgen.

Diese Analogie führt Galtung weiter, indem er festhält, dass Menschen jen-

seits der Optionen Flucht und Kampf kaum über andere, biogenetisch vermittel-

te Instinkte verfügten (ebd.), woraus er weitere biologistische Annahmen ableitet

(ebd.). Erstens generiere der biogenetische Code des Menschen kein ausreichen-

des Programm für menschliches Handeln. Weil wir nicht in jeder Situation Zeit

für Dialog hätten, bedürften wir daher zweitens einer gewissen Vorprogrammie-

rung auch jenseits des biogenetischen Codes, die sich ihrerseits in individuellen

und kollektiven soziokulturellen Codes äußere (ebd.). Damit diese funktionierten,

müssten sie drittens unbewusst bleiben,weil wir sie sonst beständig infrage stellen

würden (ebd.). Viertens müssten sie kollektiv geteilt werden, damit andere das ei-

gene Verhalten als normal akzeptierten (ebd.). Daraus folgt für Galtung schließlich

fünftens, dass Menschen mit gleichen Codes eine Kultur und Kulturen mit ähnli-

chen Codes wiederum eine Zivilisation konstituieren (ebd.). Ein kollektiv geteilter

unterbewusster Code etabliere also eine geteilte Vorstellung darüber, was normal

und natürlich sei (ebd.). Dazu zähle ein universeller soziokultureller Code für alle

Menschen, der sich über Zivilisationen und Sub-Zivilisationen bis zur einzelnen

Person und deren Persönlichkeit weitervermittle (ebd.: 13f.).

Codes stellen für Galtung die zentralen Durchgangspunkte dar, durch die eine

Kosmologie bei den in einer bestimmten Zivilisation lebenden Individuen und

Gruppen ›ankommt‹, indem sie sich in Glaubenssätzen und Gefühlen ablagert

(ebd.: 76) und damit für diese Zivilisation konstitutiv wird. Auch wenn er ein-

räumt, dass man nicht genau wisse, wie dieser Prozess funktioniere, bemüht der

einstige Mathematiker die Vorstellung einer zu codierenden Computerfestplatte

(ebd.), was nach einigen Lektüren seiner Texte kaum mehr überrascht. Die Aufga-

be der Codierung übernehmen ihm zufolge zehn gesellschaftliche Institutionen,

wobei er ein für einen in den 1950er und 1960er Jahren ausgebildeten Sozial-

wissenschaftler erstaunlich weites Verständnis des Institutionellen hat. Ohne

diese Auswahl näher zu begründen, nennt er als diese ›Institutionen‹: Essen, Sex

und Sport, Familie, Schule, Arbeit und öffentlicher Raum, Sprache, Kunst und

Religion/Weltanschauung (ebd.).

Alle diese von ihm als Träger der Kosmologie bezeichneten Institutionen

würden von der Zivilisation kodiert und einander wiederum gegenseitig kodieren

(ebd.: 126). Zugleich würden Menschen sich entsprechend der sie umgebenden

Zivilisation und Kosmologie auch selbst kodieren (ebd.: 76). Die nach einem

gewissen Skript erfolgende Kodierung würde dabei umso nachhaltiger wirken, je

mehr die jeweiligen Institutionen mit menschlichen Grundbedürfnissen zu tun

hätten, je diverser und zahlreicher die Kodierenden seien, die aber paradoxerweise

zugleich für bedeutungsgleiche Kodierung zu sorgen hätten, je früher im Leben

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Epistemische Gewalt

die Kodierung einsetze und je länger sie andauere und je intensiver sie räumlich

verdichtet sei (ebd.).

Für jemanden, der den Universalismus der dominanten okzidentalen Episteme

in Verbindung mit global wirksamen Gewaltpolitiken zu kritisieren und mit einer

anderen Art von Wissen zu überwinden behauptet, klingt das nach einer erstaun-

lich universalistischen, naturalistischen und positivistischen Welterklärungsfor-

mel. Sie steht jedoch durchaus im Einklang mit Galtungs genereller Herangehens-

weise von »Diagnose, Prognose und Therapie« (Galtung 1993: 71). Dass diese unbe-

scheidene Welterklärungstheorie allerdings noch einer Theorie des Kodierens be-

dürfe, wird an späterer Stelle nur beiläufig eingeräumt (Galtung 2014: 196). Die-

ser kleine Schönheitsfehler hält ihn nicht davon ab, eine »General-Global-Good

Cosmology for Humanity« (ebd.: 157), also ein weltweit gültiges Metaprogramm,

wissenschaftlich zu entwerfen und politisch anzustreben. Das Rezept dafür klingt

einfach, führt zurück zur einleitend erwähnten Konferenz der Tiere, Pflanzen und

Mikroorganismen und ist – wenig überraschend – unmissverständlich program-

matisch formuliert:

»Learn the answer from Nature as a civilization, pick up her Codes: diversity with

symbiosis. […] Navigate in this vast space of diversity, regulated by human rights.«

(ebd.)

Galtung versteht die Natur als über jeden Zweifel erhabene, ganzheitlich-einheitli-

che ›Zivilisation‹, von der man Diversität und Symbiose für ein von denMenschen-

rechten reguliertes internationales Zusammenleben lernen solle. Seiner Überzeu-

gung der isomorphen Übereinstimmung zwischen der Natur und dem Sozialen

folgend, unterscheidet er für die globale menschliche Gesellschaft rigide zwischen

einzelnen, von Codes programmierten, Zivilisationen. In deren Konzeption wer-

den weitere Vorstellungen des von Galtung angenommenen Zusammenhangs von

Wissen(schaft) und Gewalt deutlich. Weit über sein umfangreiches Werk verstreut

spricht der Autor gern von Zivilisationen, die manchmal mit dem Begriff der Na-

tion, manchmal auch mit dem der Kosmologie in eins fallen.

Der Titel dieses für seine Kosmologie zentralen Buches A Theory of Civilization

(2014) legt bereits eine Spur zur Ambivalenz seiner Konzeption von Zivilisation(en).

Obwohl er beständig von Diversität und Pluralisierung spricht, schlägt er letzt-

lich eine im Singular vereindeutigte Theorie der Zivilisation vor und universalisiert

damit vor allem sein eigenes Weltbild. Zugleich betont er, dass wir alle in einer

globalisierten Welt leben würden, in der Zivilisationen einander überlappen und

Kosmologien sich mehr denn je miteinander vermischen würden (ebd.: 119) – was

in seinen Typologisierungen jedoch ebenso wenig Berücksichtigung findet wie in

seiner holzschnittartigen Pseudotheorie soziogenetischer Codes.

Primär regionalen, territorialen und somit Faktizität und Essenz evozierenden

Charakter haben diese Entitäten bereits in seinen Ausführungen über eine »neue

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 175

intellektuelle Weltordnung« (Galtung 1997: 104), die sich nach dem Ende des soge-

nannten Kalten Krieges etabliert hätte. Ganz ähnlich wie Huntington und andere

Zivilisationstheoretiker_innen im Feld der Internationalen Beziehungen aggregiert

er unter anderem in einem Text der Aufsatzsammlung Der Preis der Modernisierung.

Struktur und Kultur im Weltsystem (1997) Staat, Nation, Territorium und Religion in

vermeintlich eindeutige sieben Entitäten, die ihrerseits großen Einfluss auf ande-

re geografische und geopolitische Räume hätten (ebd.: 104):19 die protestantischen

USA (die die gesamte westliche Hemisphäre und den Mittleren Osten beeinflussen

würden), die katholische EU (mit Wirkung auf ein von ihm so genanntes Resteu-

ropa, Afrika, die Karibik und den Pazifik), Russland (das die slawisch-orthodoxen

Teile der ehemaligen Sowjetunion dominiere), die Türkei (die sich um derenmusli-

mischen Teile sowie umden Iran und Pakistan kümmere), das hinduistische Indien

(mit Einfluss auf Südasien und Teile des ehemaligen britischen Empires) sowie das

buddhistische China (das sich selbst als Einflusssphäre genüge) (ebd.). Das von ihm

so bezeichnete jüdische Israel, das ihm nicht so recht in die siebenpolige Typolo-

gie zu passen scheint und daher als zusätzliche Regionalmacht erwähnt wird, übe

nur über sich selbst Dominanz aus (ebd.).20 Die sieben anderen, über den Faktor

Religion vereindeutigten »Kulturmächte« (ebd.) hätten hingegen das Vermögen,

»große Teile der Menschheit zu ›programmieren‹« und »den Intellekt zu organisie-

ren« (ebd.: 105). Hier fungiert Wissen als politisches Mittel zur Homogenisierung

großer Bevölkerungen und zur Durchsetzung und Sicherung geopolitischer und

anderer Interessen.

Zwar gebe es noch weitere, nicht national-territorial-zivilisatorisch basierte

Kulturen in der Welt, wie zum Beispiel eine weibliche und eine männliche (ebd.:

106). Doch diese weitere Ausdifferenzierung scheint der angestrebten epistemi-

schen und politischen Diversität und Heterogenität zu viel zu sein und fließt nicht

weiter in Galtungs Systematisierung von Zivilisationen ein, auf deren Basis er

schließlich von Kosmologien spricht. Zugleichmerkt er gelegentlich an, dass inner-

halb dieser Zivilisationen die hegemonialen Stile die der jeweiligenmännlichen Eli-

ten seien (ebd.: 115). Das seiner Einteilung zugrundeliegende zentrale Argument ist

jedoch, bei Geopolitik handle es sich auch um eine Auseinandersetzung zwischen

unterschiedlichen Wissenssystemen und Epistemen, welche daher einer stärkeren

Berücksichtigung bedürften.

Wichtig für seine Zivilisationstheorie und Kosmologie ist die Einsicht, man

könne die einer Zivilisation zur Verfügung stehenden Ressourcen nicht frei wäh-

19 Dieser Aufsatz ist stark angelehnt an seinen bereits fünfzehn Jahre zuvor erschienenen Essay

über »sachsonische, teutonische, gallische und nipponische Wissenschaft« (Galtung 1983).

20 Im Falle Israels, das ja auch faktische Dominanz über die von ihm besetzten palästinensi-

schen Gebiete ausübt, mutet diese Behauptung geradezu paradox an. Sie erklärt aber auch

nicht, warum er diesem Staat einen Sonderstatus in seiner Zivilisationstheorie einräumt.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Epistemische Gewalt

len, weil epistemologische Annahmen unsichtbar in der Tiefenstruktur und Kos-

mologie einer Zivilisation verankert seien (Galtung 1988: 55) und den Nährboden

für strukturelle, kulturelle und nicht zuletzt direkte personale Gewalt bereitstellen

würden. Zugleich bestehe aber die Notwendigkeit, zu anderem Wissen zu gelan-

gen, um dieser Problematik zu begegnen. Gerade Galtungs eigener Bezug auf fern-

östliche Epistemologien ist ein Beispiel dafür, dass er eine solche Bemühung für

möglich und sinnvoll hält. Inwiefern er selbst als im Globalen Norden/Westen ver-

orteter und sozialisierter Friedensforscher zugleich Teil seiner eigenen okzidenta-

len Zivilisation und damit auch Kosmologie ist und was das für seine Bemühungen

bedeutet, wird in seinen Texten kaum reflektiert.

Gerade jedoch derWesten ist für Galtung jene Zivilisation, von der er das wirk-

samste gewaltförmige Wissen ausgehen sieht. Was versteht er also darunter?

Okzident

In seinen frühen Texten (1969, 1971, 1975) spricht der Autor sinngemäß von einer

Gewaltstrukturen förderndenKultur, Kommunikation,Wissen(schaft) und Bildung

im imperialen Spannungsverhältnis zwischen Zentren und Peripherien.Er versteht

Wissen und Gewalt zwar als funktional miteinander verbunden, ontologisch aber

als voneinander unterscheidbare Dimensionen des Sozialen. In den letzten beiden

Jahrzehnten seines Schaffens erscheint ihm insbesondere die Frage kultureller Ge-

walt jedoch zunehmend intrinsischer in denDimensionen vonWissen undWissen-

schaft abgelagert zu sein. Er versteht diese Gewalt als konstitutiv für Zivilisationen

und Kosmologien und bringt dies implizit etwa auch mit nicht weiter erläuterten

Begriffskonglomeraten wie »Deep Culture Deep Structure Deep Nature« (Galtung 2014:

169)21 zum Ausdruck.

Beide Perspektiven sind auf dasselbe Problem hin fokussiert: jene Gewaltför-

migkeit näher zu beschreiben, die hegemonialem westlichem Wissen innewohnt,

weil dieses zu jener tief liegenden Ressource geworden sei, die im globalen Maß-

stab Gewaltverhältnisse mit aufrechterhalte. Entlang der Frage nach der Rolle des

Epistemischen in Galtungs weiten Gewaltbegriffen und nach dem Zusammenhang

von Wissen(schaft) und Gewalt insbesondere im Kontext internationaler Politik ist

daher vor allem seine Konzeption des Okzidents von Interesse. Die westliche Welt,

bisweilen auch von ihmGlobaler Norden genannt, bringt er nämlichmehrmals und

direkt mit der Aufrechterhaltung von Gewaltverhältnissen in Verbindung – gera-

de auch hinsichtlich jener hegemonial gewordenen Epistemologie, die er durchaus

verbundenmit der historischen und globalen Expansionspolitik westlicher Mächte

sieht:

21 Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 177

»[W]ir können den Weg nicht finden, wie der Süden aus dem Netz der struk-

turellen Gewalt entkommen kann, das der Norden über ihn geworfen hat […].«

(Galtung 1975: 69)

Die zuvor genannten sieben beziehungsweise acht territorialen Entitäten, denen

über eine religiöse Etikettierung kulturelle Homogenität unterstellt wird, teilt Gal-

tung weiter ein in einen großen Gegensatz von Orient und Okzident (Galtung 1997:

105). Damit bedient er sich einer spätestens seit dem europäischen Kolonialismus

existierenden Unterstellung einer faktischen kulturellen Bipolarität der Welt, der

weitere Ausdifferenzierungen von als weniger relevant erachteten geografischen

Räumen meist untergeordnet werden. Diese Zweiteilung stellt auch Galtung nicht

infrage. Doch vor dem Hintergrund heutiger Verwendungen dieses Begriffspaars

ist bemerkenswert, dass er eine jüdische und auch eine muslimische Zivilisation

gemeinsam mit einer christlichen im epistemologischen Raum des Okzidents zu-

sammenfasst, der von den USA, der EU und Versionen Russlands repräsentiert

wird (ebd.). Demgegenüber besteht sein Raum des Orients aus einer hinduisti-

schen und einer buddhistisch-konfuzianischen Zivilisation, die er in China und

Japan verkörpert sieht (ebd.), das er später auch mit dem deutlich weniger religiös

anmutenden Adjektiv ›nipponisch‹ von den anderen beiden asiatischen Kulturen

beziehungsweise Religionen abgrenzt (Galtung 2014: 34). Den Okzident unterteilt

er, wie Huntington, weiter in einen katholisch-protestantisch-säkularen Westen

und einen orthodox-säkularen Osten (ebd.).22

Hinsichtlich seiner Einschätzung unterschiedlicher Episteme und deren Qua-

litäten wird diese Dichotomisierung zwischen Orient und Okzident zur zentra-

len Leitdifferenz zwischen von ihm so genannten »intellektuellen Stilen« (Galtung

1983, 1997: 106), in denen sich die jeweilige Epistemologie einer Zivilisation ausdrü-

cke, die er wiederum für eine entsprechende Kosmologie als konstitutiv erachtet.

Unter Epistemologie versteht er dabei

»einen grundlegenden Teil der Kosmologie, die grundlegendsten Annahmen dar-

über, woraus sich stichh[a]ltiges, wohlbegründetes Wissen konstituiert, einge-

schlossen vielleicht auch eine ontologische Perspektive, Auffassungen vom We-

sen der Realität.« (Galtung 1997: 106)

Interessanterweise wird gerade der Okzident, im Gegensatz zu allen anderen, als

noch verdächtiger homogen präsentierten Zivilisationen in zwei Subtypen unter-

teilt. Diese unterscheidet er nicht nur räumlich, sondern auch zeitlich. Mit Ok-

zident I meint Galtung das expansionistische politische und epistemische Gefüge

der griechisch-römischen Antike ebenso wie die europäische Kolonisation weiter

22 Für eine fundierte postkolonial-feministische Kritik dieser mental maps siehe Boatcă (2009,

2015a: 81ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Epistemische Gewalt

Teile der Welt in der Moderne, da er beide nach einem ähnlichen, zentrifugal-ex-

pandierenden Modell organisiert sieht (ebd.: 368). Denselben geografischen und

kulturellen Raum, aber historisch im Mittelalter verortet, bezeichnet er mit Ok-

zident II. Dieser habe sich zentripetal-kontrahierend konstituiert (ebd.: 238) und

könne gewissermaßen als eine »orientalische Enklave in der Geschichte des Abend-

landes« (ebd.: 369) begriffen werden. Der historisch vergangene Okzident II sei »in

den verborgenenWinkeln des Abendlandes« (ebd.: 375ff.) noch unter uns. Er würde

eher durch die Natur als durch den Menschen, und wenn doch, dann eher durch

Frauen als durch Männer am Leben erhalten (ebd.: 376), erinnert in vielem also an

Galtungs Vorstellung eines Orients. Kennzeichen dieser Präsenz des Vergangenen

seien ein immanenter Gott, der sich etwa in einer Vielzahl von Heiligen äußere, die

Betonung des Kollektiven bei gleichzeitigem Wert auf der Individualität der See-

le und insgesamt eine Epistemologie, die gesellschaftliche Stabilität unterstütze

(ebd.: 376f.).

Der gegenwärtige Okzident I hingegen sei von starkem Individualismus ge-

prägt, teile die ganzeWelt in Zentrum und Peripherie ein (ebd.: 372ff.), wolle Ande-

re(s) absorbieren und biete keinerlei Voraussetzungen für Dialogbereitschaft (Gal-

tung 2014: 129), weil er nur debattiere, um zu gewinnen, und nicht um eines echten

Austauschs willen (ebd.: 151).

»Occident I wants to teach, not to learn. They teach balance of force, not sym-

metry of peace; crushing Evil, not empathy; growth, not development.« (ebd.:

152)

In Hinblick auf eine Fähigkeit zu Kooperation, Konflikttransformation und eine

friedliche Entwicklung der Menschheit handelt es sich bei den als zentral festge-

haltenenWesensmerkmalen der gegenwärtigen Zivilisation des Okzidents I offen-

sichtlich um massive Hindernisse. Daher geht Galtung auch davon aus, dass diese

Zivilisation im Niedergang sei und andere in Zukunft die Führung übernehmen

würden (ebd.).

Abgesehen von den Unterschieden zu Okzident II würden vor allem drei As-

pekte Okzident I von anderen Zivilisationen unterscheiden:23 Erstens der Alleinan-

spruch auf weltanschauliche Wahrheit, gekoppelt mit einem Universalismus, der

sich über alle Zeiten und Räume erstrecke (ebd.: 44f.). Voraussetzung dafür sei

die Vorstellung einer Weltgesellschaft mit Europa als Zentrum (Galtung 1993: 6).

Daraus folge zweitens ein expansiver Missionarismus, der sich auch auf nicht-re-

ligiöser Ebene in der Haltung eines ›theWest and the Rest‹ äußere, für denman im

Zentrum sogar Dankbarkeit aus den Peripherien erwarte (Galtung 2014: 45). In en-

gem Zusammenhang mit diesen beiden Qualitäten identifiziert Galtung drittens

23 Im Text kündigt Galtung vier Unterschiede an, führt aber nur drei aus.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 179

ein spezifisch okzidentales, lineares und auf ein zu erfüllendes Endziel ausgerich-

tetes Zeitverständnis (ebd.). An anderer Stelle betont er eine dieser Epistemologie

zugrundeliegende, zutiefst vertikale binnengesellschaftliche Rangordnung entlang

von Trennlinien wie Geschlecht, Generation, ›Rasse‹, Klasse, Nation und Land (Gal-

tung 1993: 6f.).

Komplementär zu Okzident I und Okzident II identifiziert Galtung eine Kom-

bination aus der von ihm identifizierten indischen, wie er sie nennt: buddhischen,

sinischen und nipponischen Zivilisation als Orient (Galtung 2014: 33). Damit ver-

schwindet die nationalstaatliche beziehungsweise politische Bezeichnung der zu-

vor sieben- bis achtteiligen Konzeption zugunsten einer Einteilung der Welt in

sechs Entitäten.Diesenmuss er eine quasi-natürlicheHomogenität kultureller und

vor allem auch religiöser Merkmale unterstellen, um in seinemModell plausibel zu

sein. Zugleich führt er den pluralisierten Begriff von ihm so genannter indigener

Zivilisationen als siebente Variante ein (ebd.: 51). Er kann sie jedoch nicht schlüssig

in seine Systematik einbeziehen, da sie der unterstellten Homogenität der ande-

ren sechs Zivilisationen sowie einer kohärent erscheinenden räumlichen und zeit-

lichen Verortung offensichtlich zuwiderläuft. Das bringt ihn aber nicht von seiner

Argumentation ab. Variante sieben wird, ähnlich wie zuvor der Staat Israel oder

eine männliche beziehungsweise weibliche Kultur, als Spezialfall benannt, der kei-

nen erklärenden Mehrwert für diese Systematik bereithält, sie aber auch nicht ins

Wanken zu bringen scheint.

Neben der zuerst territorialen und dann kulturell-religiösen Kategorisierung

begründet Galtung seine Einteilung in nunmehr sechs Zivilisationen mit seiner

umfassenden persönlichen Erfahrung und Expertise für all diese kulturellen und

geopolitischen Räume:

»[…] living Occident I; at home in Western history including Occident II; India

as Gandhi expert, frequently in China since 1973; and married into Japan since

1969.« (ebd.: 32)

Diese Erklärung ist ausdrücklich nicht als reflexive geopolitische Selbstverortung

in einem komplexen System von Wissens- und Gewaltverhältnissen formuliert,

sondern wird zum Ersatz für die mangelnde methodologische Stringenz seiner

mit weitreichendem Geltungsanspruch formulierten Zivilisationstheorie.

An dieser Stelle räumt der Autor auch ein, was in der zuvor geschilderten Auf-

zählung als offensichtliche Leerstelle auffällt: Der asiatisch-pazifische Raum, die

von ihm so bezeichneten Amerindians und Afrika, würde zwar nicht berücksich-

tigt – dennoch würden die vormals sieben Kulturen und dann sechs Zivilisationen

die ganze Welt umspannen (ebd.). Auch diese beträchtliche, unbegründet bleiben-

de Auslassung scheint Galtung im Verlauf seiner Argumentation nicht weiter zu

beschäftigen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Epistemische Gewalt

Diemöglichen epistemologischenNebenwirkungen seiner eigenen, zwar expli-

zit gemachten, aber in Hinblick auf eine »Geopolitik des Wissens« (Mignolo 2002)

nicht weiter reflektierten Verortung scheinen ihm ebenfalls kein Kopfzerbrechen

zu bereiten. Vielmehr führt er in bewährter methodologischer Praxis mit »Nature

Self Society World Time Transperson Episteme« (Galtung 2014: 25) sieben Varia-

blen ein, um seine sechs Zivilisationen näher zu beschreiben und daraus 42 Hypo-

thesen über diese Zivilisationen abzuleiten (Galtung 1997: 371, 2014: 33). Auch hier

gelangt er zu einer gewissermaßen totalen Erklärung, die ihren offensichtlichen

Leerstellen zum Trotz weder Modifikation noch Widerspruch zuzulassen scheint.

Von Zweifeln und bewusst reflektierten Ambivalenzen ist Galtungs Argumentation

gänzlich frei – gerade auch dann, wenn es um die Dimension des Wissens geht,

die er selbst als von Macht durchdrungene und als Gewalt nährende Ressource zur

Kodierung von Einstellungen, Haltungen und Handlungsweisen versteht.

In nur geringfügig abweichenden Variationen durchzieht diese immer wie-

der erstaunlich selbstverständlich platzierte und kaum begründete Systematisie-

rungspraxis und Argumentationsweise sein gesamtes Werk nach 1990. Einige die-

ser Elemente sind in schwächerer Ausprägung bereits in früheren Schriften zu

finden. Ende der 1980er Jahre etwa unterscheidet Galtung zwischen Atomismus

und Ganzheitlichkeit einerseits und zwischen deduktiv und dialektisch anderer-

seits, um unterschiedliche Episteme herauszuarbeiten (Galtung 1988: 56ff.). In den

daraus entstehenden vier Quadranten platziert er westliches, atomistisch-deduk-

tives Denken in der Tradition von Aristoteles und Descartes, die er namentlich als

epistemische Proponenten für historisch unterschiedliche politische Expansions-

prozesse in der europäischen Antike und in der globalisierten Moderne setzt, im

Gegensatz zu einer nicht näher benannten und referenzfreien sinisch-buddhisti-

schen, ganzheitlich-dialektischen Tradition (ebd.: 59) – die spätere Leitdifferenz

zwischen Okzident und Orient.

In ersterer Ausprägung von Okzident I lokalisiert Galtung vielfaches Gewalt-

potenzial, weil es in diesem Denken vorrangig um Trennung und Beherrschung

gehe. Im Orient hingegen und in geringerem Ausmaß auch in Okzident II ver-

mutet er jene Art von Wissen, die für »unterdrückte Individuen, Klassen, Völker

und Länder« (ebd.: 62) nützlich sei, denn letztlich sei der Konflikt über verschie-

dene Epistemologien lediglich ein in anderem Gewande in Erscheinung tretender

Klassenkonflikt (ebd.: 63). Dies ist für ihn, hier in unmissverständlicher Anlehnung

an Marx, von dessen Primat des Ökonomischen und des Strukturellen er sich an-

sonsten abzugrenzen bemüht ist, vor allem deshalb der Fall, weil die herrschende

Kosmologie eben auch die Kosmologie der herrschenden Klasse sei (Galtung 2014:

44) – und die sei eben im Westen verortet.

Später, in den 1990er Jahren, dient ihm die nicht weiter begründete Kategorie

Religion als vorrangiger Erklärungsrahmen, der zunehmend den Begriff der Kul-

tur ersetzt oder zumindest mit ihm gleichgesetzt wird und als Pars pro Toto für

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 181

die Dimension des Wissens steht. So hält er etwa fest, dass es sich bei allen drei

zuvor genannten Komponenten des Okzidents – Christentum, Islam und Juden-

tum – um Glaubenssysteme handle, die absolute Loyalität verlangten und einen

universalistischen Anspruch hätten (Galtung 1997: 112), was in den orientalischen,

das heißt bei Galtung asiatischen, Religionen beziehungsweise Epistemen keine

Bedeutung habe. Darüber hinaus ergänzt er die binäre Konstellation von Okzident

undOrient um eine hinduistische Zivilisation auf drei »Mega-Zivilisationen« (ebd.:

110) und bezeichnet diese dritte als »das weite Dazwischen« (Galtung 2007: 368). Da

dem Hinduismus eine eklektische Epistemologie zugrunde liege, sei sie zur Ver-

schmelzung auch mit monistischen und dualistischen Epistemologien anderer Zi-

vilisationen fähig (ebd.: 377). Diese Fähigkeit hält Galtung für eine unverzichtbare

Ressource zur Weiterentwicklung einer transdisziplinären Friedenswissenschaft.

Auch diese hat ihm zufolge eine Überwindung der Grenzen zwischen unterschied-

lichen Epistemologien zu leisten, weil er sich daraus eine Reduktion von Gewalt

und eine Förderung des Friedens verspricht.

Die Dimension des Epistemischen ist also nicht nur Nährboden für Gewalt,

sondern auch Quelle ihrer Überwindung. Aus feministischer, post- und dekolonia-

ler Perspektive erscheint eine kulturalistische und bisweilen biologistische Kosmo-

logie wie die hier dargelegte dafür jedoch nur bedingt geeignet.

Zwischenfazit zu struktureller, kultureller und/als epistemischer Gewalt

Galtungs Werk bietet einige Anschlusspunkte für eine Theoretisierung epistemi-

scher Gewalt, hält aber erhebliche Widersprüche bereit. Zentral ist, dass der Autor

die hegemoniale westliche Epistemologie und entsprechende Praktiken insbeson-

dere der wissenschaftlichenWissensproduktion ausdrücklich als Teil des Problems

globaler Gewaltverhältnisse benennt und historisch in der kolonialen Expansion

Europas verortet. Vor 1990 tut er dies überwiegend imTheorierahmen einer Impe-

rialismuskritik, der sein früher Begriff der strukturellen Gewalt entstammt. In den

späten 1990er Jahren schwenkt er auf eine kulturalisierende Globalisierungstheorie

um, die über einen Zwischenschritt imBegriff der kulturellen Gewalt in den 2000er

Jahren in eine zunehmend essenzialistische Zivilisationstheorie mündet. Für die-

se scheint die koloniale Geschichte des Zusammenhangs von Gewalt und Wissen,

die in seinen frühen Schriften noch betont wird, keine Rolle mehr zu spielen. In

ihr transformiert sich Galtungs Begriff des Epistemischen zum Biologischen oder

auch zum Transzendenten, was seine Ausführungen für eine feministisch-post-

dekolonial fundierte Theoretisierung epistemischer Gewalt problematisch macht.

Auch die wiederkehrenden Pathologisierungen politischer und sozialer Zusam-

menhänge laufen diesemZiel zuwider, indem sie ontologisierende Zuschreibungen

von Gewalt und Gewaltfreiheit verfestigen, die der Autor mit der Fokussierung auf

die Dimension des Wissens insbesondere im Konzept kultureller Gewalt zugleich

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Epistemische Gewalt

aufzubrechen versucht. Schließlich bleibt Galtungs fast durchwegs affirmative, zu-

gleich jedoch weitgehende referenzfreie Bezugnahme auf fernöstliche Epistemolo-

gien, von denen er sich Gewaltminderung und Friedensförderung verspricht, von

seinen sonstigen politischen Analysen eines imperialen Gesamtzusammenhangs

abgeschnitten und auch methodologisch unreflektiert. Das gibt insbesondere sei-

nen jüngsten Ausführungen zu einer friedensfördernden Kosmologie einen esote-

rischen Anstrich. Obwohl er dem Epistemischen einen großen Stellenwert bei der

Analyse kultureller, struktureller und physischer Gewalt einräumt, weil es sie alle

substanziell nähre, fasst er die Dimension des Wissens relativ oberflächlich, wenn

es die potenzielle Überwindung von Gewalt aller Art geht, die er als Auftrag einer

transdisziplinären, normativen und daher auch stets positionierten Friedenswis-

senschaft versteht.

Diskussionswürdig ist auch Galtungs eklektische Synthese aus heterogenen

wissenschaftlichen Zugängen, deren Zusammenspiel in seinen methodologischen

Schriften zwar ausgeführt, in den gewalttheoretischen und friedensforschenden

Texten jedoch nicht explizit gemacht wird.Unbekümmert kombiniert ermathema-

tische, soziologische, philosophische, politikwissenschaftliche, psychoanalytische

und bisweilen auch pseudo-religionswissenschaftliche Versatzstücke mit nicht nä-

her disziplinär zuordenbaren Argumentationen. Für deren Begründung reicht ihm

oft der Verweis auf seine eigene langjährige Forschungsexpertise und Lebenserfah-

rung. Verwandte Fachdebatten werden meist nicht als solche rezipiert, sondern

unmarkiert übernommen oder ignoriert.

Methodologisch irritierend ist die wiederkehrende Systematisierung komple-

xer gesellschaftlicher Sachverhalte in starren Rastern und Matrizen, die über eine

willkürlich erscheinende Anzahl von unabhängigen und abhängigen Variablen in

für Galtung nicht näher erläuterungswürdige Tabellen gezwängt werden, um Fak-

tizität zu evozieren. In diesen meist tabellarisch visualisierten Verdichtungen sei-

ner über Jahrzehnte wiederkehrenden Argumentationen werden Bruchlinien zwi-

schen positivistischem und konstruktivistischem Zugang sichtbar. Wie diese ver-

meintlich selbsterklärenden Systeme zustande kommen,wird vomAutor nicht the-

matisiert, während er zugleich die Synthese ihrer Inhalte anstrebt. Dieser Mangel

an Reflexivität und Transparenz in Bezug auf die eigene Wissensproduktion und

Positionierung macht es schwer, Galtungs ausdrücklich weite und dabei stets auf

den Kontext internationalerMacht- undHerrschaftsverhältnisse bezogene Gewalt-

konzeption unmittelbar für eine Theoretisierung epistemischer Gewalt nutzbar zu

machen. Doch auch wenn Galtungs Gewalttheorie viele Fallstricke beinhaltet, lenkt

insbesondere sein Begriff der kulturellen Gewalt den Blick auf den Bereich des

Wissens und des Epistemischen, wenn es um die Analyse von Gewalt im Kontext

internationaler Politik geht, die für ihn notwendigerweise nur im Zusammenhang

mit struktureller Gewalt zu verstehen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 183

An diesem Punkt bietet sein Werk Anschlussmöglichkeiten an eine post- und

dekoloniale Gewaltkritik, für die das Epistemische von zentraler Bedeutung ist.Die

wichtigste ist aus meiner Sicht, dass er Gewalt erstens aus einer Perspektive der

von ihr Betroffenen theoretisieren will. Wenn nicht empirisch, so zumindest theo-

retisch geht er von deren Erfahrungen und Perspektiven auf einen größeren Zu-

sammenhang sozialer Ungleichheit und Ungerechtigkeit im globalenMaßstab aus,

verbleibt also nicht wie konventionelle Gewaltforschung auf einer Mikroebene des

Individuums. Zweitens kontextualisiert er Wissensproduktion zumindest in sei-

nem frühenWerk als strukturell relevanten Bestandteil imperialer Herrschaftsver-

hältnisse. Bis heute spricht er die epistemologische Hegemonie des Globalen Nor-

dens/Westens auch als politische an,wenn auchmit zunehmend kulturalistischem,

biologistischem und bisweilen esoterischem Anstrich. Immer wieder bezieht sich

Galtung auf die koloniale Expansion Europas und deren Kombination von Genozid

und »Kulturozid« (Galtung 1993: 11), was Santosʼ Begriff des »Epistemizids« (Santos

2014) und Grosfoguels »Genozid/Epistemizid« (2013) frappierend ähnelt. Drittens

thematisiert er die funktionalen Defizite einesmonodisziplinär organisiertenWis-

senschaftssystems als ungeeignet zur Analyse von Gewaltverhältnissen im Kontext

internationaler Politik und plädiert daher für eine transdisziplinäre Wissenspro-

duktion.Wenn diese die Grenzen des akademischen Binnensystems überschreitet,

tut sie es jedoch überwiegend hin zu monolithisch gedachten Weltreligionen, die

er zunehmend mit Kulturen und Zivilisationen gleichsetzt, und nicht etwa hin zu

sozialen Bewegungen oder Widerstandskämpfen.

Ähnlich wie dekoloniale Autor_innen der Gegenwart beschrieb Galtung bereits

vor über vierzig Jahren den Zusammenhang von kapitalistischer Ausbeutung und

auf Klassenunterschieden basierender Spaltung unterschiedlicher Gesellschafts-

schichten, die den Widerstand gegen strukturelle Gewaltverhältnisse erheblich er-

schweren würden. Während Galtungs frühe Gesellschaftsanalyse und Kapitalis-

muskritik Überschneidungenmit post- und dekolonialen Ansätzen bietet, ist deren

für ein Konzept epistemischer Gewalt zentrale Analyse der Rassifizierung und Se-

xualisierung von Ausbeutung und Spaltung bei ihm selbst nur am Rande zu entde-

cken. Wenn es um Rassismus und Sexismus geht, verbleiben seine Ausführungen

oft im Stadium euro- und androzentrischer Nebenbemerkungen. So wird auch sei-

ne eigene Positionierung als Weißer Nordeuropäer bestenfalls im beiläufigen Sta-

tus einer Fußnote thematisiert oder aber in der Verkörperung progressiver Frie-

denswissenschaft idealisiert – und das ungeachtet seiner mehrfachen Kritik des

Wissens- und Gewaltmonopols des globalen Nordens beziehungsweise Westens,

in dem er selbst überwiegend tätig ist.

Galtungs Okzidentalismuskritik stellt ein weiteres Bindeglied zu post- und de-

kolonialen Konzeptionen epistemischer Gewalt dar. Auch er analysiert die säku-

larisierte Universalisierung der christlichen Philosophie im von ihm so genannten

Okzident I, die mit einer eurozentrischen Vorstellung von Auserwähltheit und kul-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Epistemische Gewalt

tureller Hegemonie einhergehe, als Fortsetzung eines immer noch christlich im-

prägniertenWeltbildes, in dem staatliche Autorität und staatliches Gewaltmonopol

eine göttliche Gesellschaftsordnung abgelöst hätten. Auch er bezieht sich auf Des-

cartes, um das atomistische Denken und die lineare Zeitvorstellung der Moderne

zu kritisieren. Ebenfalls ähnlich wie dekoloniale Autor_innen hofft schließlich auch

Galtung auf alternative Wissensressourcen, die aus anderen als der ›okzidentalis-

tischen Kultur‹ und aus einer anderen Zeit als der Moderne kommen und daher

als Basis für eine gewaltärmere Zukunft der Menschheit nutzbar gemacht werden

können. Im Gegensatz zu ihnen macht er es sich dabei allerdings allzu einfach,

wenn er alternative Kosmologien geopolitisch im fernen Anderswo oder historisch

im vergangenen ›Okzident II‹ verortet, ohne die unwiderrufliche Verwobenheit ei-

ner globalisierten Gegenwart als faktisches Hindernis für die Befriedigung eines

solchen friedenswissenschaftlichen Begehrens in Betracht zu ziehen. Das ist umso

erstaunlicher, als er insbesondere in seinen frühen Schriften diese globale Dimen-

sion imperialer Wissensproduktion problematisiert hat.

Auch den Begriff der Kosmologie hat Galtung mit Teilen dekolonialer Theorie-

bildung gemeinsam, doch ist dieser bei ihm essenzialistischer, idealistischer und

esoterischer gedacht als von vielen dekolonialen Denker_innen. Letzteren geht es

bei alternativen Epistemologien nicht um eine romantisierende Suche nach bes-

serem Wissen im fernen Anderswo, sondern um eine Vielzahl an epistemischen

Brüchen als politische Interventionen der Dekolonisierung imHier und Jetzt. »De-

coloniality is an Option, Not a Mission«, schreibt etwa Mignolo in seinem jüngsten

Buch On Decoloniality (Mignolo/Walsh 2018: 211). Das klingt zwar nicht viel konkre-

ter, aber deutlich weniger apodiktisch als Galtungs kosmologische Vision, deren

Realisierung er einzig und allein auf seinen Schultern zu tragen scheint und als

primäre Aufgabe einer transdisziplinären Wissenschaft vom und für den Frieden

erachtet. Dass und wie eine solche, auf die Überwindung von Gewalt abzielende

Wissenschaft selbst in jene Strukturen und Kulturen des Wissens und der Gewalt

involviert ist, die er zeitlebens bearbeitet, bleibt ein Nebenschauplatz von Galtungs

Gewalt-, Konflikt-, Friedens-, Entwicklungs- und Zivilisationstheorie. Nichts we-

niger als all das sieht er in seiner Kosmologie vereint, die den Weg weisen soll in

eine bessere und gewaltärmere Zukunft der Welt.

Die politische Motivation ebenso wie das wissenschaftliche Ziel des Autors be-

steht im Aufzeigen der potenziellen Veränderbarkeit bestehender struktureller Ge-

waltverhältnisse sowie der Reduktion direkter physischer Gewalt auch durch und

mit Wissen(schaft). Gerade weil er der Dimension kultureller Gewalt, und dar-

in dem Wissen und dem Epistemischen, eine wichtige Rolle bei der Entstehung,

Rechtfertigung und Verfestigung von Gewalt zuschreibt, versteht er sie als privile-

gierten Ort für deren Transformation. Dies steht in einem gewissen Widerspruch

zu seinem Konzept der Tiefenkultur, die er als invariant, permanent und nahezu

unveränderbar, weil in von ihm so genannten Codes gewissermaßen ›program-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 185

miert‹ versteht. Dennoch hält er eine nicht unwesentlich von ihm mithervorge-

brachte globale und transdisziplinäre Wissenschaft vom Frieden für fähig, diese

Codes langfristig ›umzuprogrammieren‹.

In Hinblick auf seine früher formulierte Imperialismuskritik ist dies wenig

überzeugend, zumal Galtung eine der Aufklärung und der Gewaltkritik verpflich-

tete Friedenswissenschaft unausgesprochen als außerhalb dieses Systems stehend

konzipiert, das er selbst als Problem im Zusammenhang von Wissen(schaft) und

Gewalt im globalen Kontext identifiziert hat. Inmitten von struktureller und kul-

tureller Gewalt, deren Wurzeln er in einer kaum veränderbaren Tiefenkultur oder

Kosmologie einer historisch gewaltbeladenen okzidentalistischen Epistemologie

und Politik ausmacht, strebt Galtung nach einer genuin gewaltfreien und potenzi-

ell gewaltüberwindenden Wissenschaft vom und für den Frieden.

Auch wenn feministische, post- und dekoloniale Wissen(schafts-)theorie vom

eurozentrischen Grundmuster dieser Vorstellung und ebenso von so manchem Re-

zept des Friedensforschers deutlich Abstand nehmen muss, teilt sie mit Galtung

doch einen wesentlichen Kritikpunkt und ein zentrales Anliegen: jene Gewalt, die

sich im Wissen verfestigt hat, als wichtigen Bestandteil von Macht-, Gewalt- und

Herrschaftsverhältnissen zu problematisieren, zu bearbeiten und nach Wegen zu

ihrer Transformation zu suchen – und das nicht nur um ihrer selbst willen, son-

dern weil sie mit zahlreichen anderen und direkteren Formen von Gewalt in einem

engen Zusammenhang steht.

Weniger idealistisch als Galtung engagiert sich zur selben Zeit ein weiterer

europäischer Intellektueller für eine gesellschaftskritische Sozialwissenschaft, die

zur Überwindung sozialer Ungleichheit und Ungerechtigkeit beizutragen imstan-

de sein soll: Pierre Bourdieu. Mit dem Konzept der symbolischen Gewalt stellt er

ein Werkzeug der Analyse und Kritik von Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhält-

nissen zur Verfügung, das mit einer feministisch-post-dekolonialen Relektüre für

eine Theoretisierung epistemischer Gewalt fruchtbar gemacht werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006 - am 12.02.2026, 22:51:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

