152

Epistemische Gewalt

Systemimmanent und relational: Johan Galtungs Gewalttheorie

»Nun hangt alles davon ab, wie man >Ce-
walt« definiert. Dies ist eine liberaus un-
dankbare Aufgabe [..].«

(Galtung 1975: 8)

Entwickelt er seine frithe Gewaltkonzeption noch ausdriicklich in Auseinanderset-
zung mit einer marxistisch inspirierten Kritik an Kapitalismus und Imperialismus,
so wendet Galtung sich von dieser Perspektive nach 1990 deutlich ab und inten-
siv der Sphire des Kulturellen zu. In beiden Phasen misst Galtung der Dimension
des Epistemischen einen wichtigen Stellenwert bei, doch mit der Verinderung sei-
ner Perspektive gehen betrichtliche konzeptionelle Verschiebungen seiner Gewalt-
theorie einher. Im Zuge dessen werden seine Schriften immer kulturalistischer,
eurozentrischer und universalistischer, wenngleich er ausdriicklich epistemologi-
sche Traditionen aus anderen Weltregionen, insbesondere Asien, als — allerdings
weitgehend unzitiert bleibende — Ressourcen heranzieht. Uber Jahrzehnte hinweg
konstruiert Galtung ein Universum, das mit nur wenigen Referenzen auf nahelie-
gende Fachdebatten auskommt, aus denen er zugleich seine zentralen Konzepte
entlehnt.”

Einen eurozentrischen Universalismus stellt er zwar stets in Abrede, wenn er
im Sinne einer transdiszipliniren Friedenswissenschaft die Beriicksichtigung un-
terschiedlicher >Zivilisationen< und deren Wissenstraditionen fordert und sich da-
von epistemische wie auch politische Diversitit im globalen Mafistab verspricht.
Zugleich hat er jedoch die Vision einer Symbiose vor Augen, in der alle Differenzen
zugunsten eines friedlichen Miteinander gleichwertig nebeneinander existieren.
Der eurozentrische Grundton seiner Argumentation tritt im Laufe von finf Jahr-
zehnten immer starker hervor, insbesondere in seinem Konzept der »Kosmologie«
(Galtung 2014). In diesem Widerspruch zwischen Faktizitit verheiflender Plausibi-
litat einerseits und dabei stets Zweifel hervorrufender Simplifizierung andererseits
oszilliert in Galtungs Grundlegungen einer Gewalttheorie der Friedensforschung
auch die Dimension des Epistemischen, der ich entlang seiner gewalttheoretischen
Uberlegungen nachgehe (Galtung 1969, 1971, 1975, 1990, 1997, 2007).>

2 Der substanzielle Einfluss etwa von Karl Marx, André Gunder Frank, Immanuel Wallerstein,
Fernand Braudel, FredericJameson, Noam Chomsky, Claude Lévy-Strauss und vielen anderen
ist uniibersehbar und reicht bis hin zur meist unmarkierten Ubernahme von deren Begriffen
und Argumentationen.

3 Das englischsprachige Original, in dem strukturelle Gewalt verhandelt wird, ohne im Titel
aufzuscheinen, erschien bereits 1969 als Aufsatz mit dem Titel Violence, Peace and Peace Rese-
archimvon ihm mit gegriindeten Journal of Peace Research. Die deutsche Ubersetzung von1975
in eine um weitere Texte ergdnzte Buchform tragt den Begriff Strukturelle Gewalt als Haupt-

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Eine mehrdimensionale Gewaltkonzeption bildet den zentralen Stiitzpfeiler
von Galtungs Theoriegebiude. Vor allem der Begriff der strukturellen Gewalt hat in
der Hochbliite seiner Rezeption in den 1970er und 1980er Jahren auf benachbarte
sozialwissenschaftliche Disziplinen wie die Politikwissenschaft oder die Inter-
nationalen Beziehungen ausgestrahlt, konnte dort jedoch keinen nachhaltigen
Paradigmenwechsel einleiten (Appeltshauser 2013). Seine seit den 1990er Jahren
vertieften Uberlegungen zu kultureller Gewalt wiederum sind dort anders ange-
kommen als von Galtung intendiert. Auch wenn sich Galtung von Huntingtons
Zivilisationsbegriff abgrenzt, erinnern viele seiner Uberlegungen an dessen spiter
erschienenes Buch The Clash of Civilizations (1996b), das im deutschen Sprachraum
als Kampf der Kulturen (1996a) wirkmichtig rezipiert wurde.

Was seine Gewaltkonzeption fiir die einen so iiberzeugend macht, bietet An-
griffsfliche firr die anderen: die Zusammenfithrung von Akteur_innen, Struktur
und Kultur, die er in einem, Komplexitit reduzierenden und zugleich eindriickli-
chen, Modell visualisiert. Mit dem Begriff der kulturellen Gewalt komplettiert Gal-
tung direkte und strukturelle Gewalt zu seinem weit iiber die Friedensforschung
hinaus bekannten Gewaltdreieck, in dem jeweils ein Element die beiden anderen
beeinflusst, mit hervorbringt oder rechtfertigt (Galtung 1990: 294, 2007: 17£.). Wel-
che der drei Gewaltformen auch immer an der oberen Spitze des Dreiecks plat-
ziert ist, es erscheint plausibel, dass und wie diese in Bezug auf die beiden ande-
ren Ecken des — von Galtung »teuflisch« (2007: 348) genannten — Dreiecks wirken.
Mit direkter, struktureller und schlieflich kultureller Gewalt unterscheidet er »drei
Super-Typen« (ebd.) von Gewalt, die im Kontext globaler Ausbeutungs- und Unter-
driickungsverhiltnisse in einem bestindigen Wechselspiel miteinander stiinden.

Im Zuge seiner Auseinandersetzung mit kultureller Gewalt skizziert Galtung
ein ebenfalls als Dreieck imaginiertes »Gewaltschichtenmodell« (Galtung 1990: 294,
2007: 349) einer horizontalen Sedimentierung von Gewalt, deren unterschiedliche
Erscheinungsformen in unterschiedlichen Aggregatzustinden und Zeitdimensio-
nen existierten. Im Gegensatz zum ersten Dreieck ist dieses nicht beliebig drehbar.
An der Spitze einer gedachten Pyramide ereigne sich gut wahrnehmbar direkte,
personale, physische Gewalt, die von einer massiven Dimension bereits deutlich
weniger sichtbarer struktureller Gewalt gestiitzt werde (Galtung 1990: 294). Diese
versteht der Autor als prozesshaft und weniger eruptiv als direkte Gewalt, aber im-
mer noch als potenziell verinderbar. Sie wiederum ruht in diesem Bild auf einer
trigen, breiten Tiefenschicht kultureller Gewalt, die Galtung als beinahe unverin-
derliche Permanenz bezeichnet, in der Verinderungen nur sehr langsam vonstat-

titel und rahmt insgesamt sechs Aufsitze. Der englische Aufsatz Cultural Violence erschien
1990 ebenfalls im Journal of Peace Research, die deutsche Ubersetzung 1997 in der Aufsatz-
sammlung Frieden mit friedlichen Mitteln. Im Folgenden wird wechselseitig auf die deutschen
und englischen Versionen der beiden Texte verwiesen.

12.02.2026, 22:51:32.

153


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Epistemische Gewalt

ten gingen (ebd.). Aus dieser Tiefenschicht, der Basis der Pyramide, nihrten sich
die beiden anderen Schichten struktureller und direkter Gewalt, und diese Tiefen-
schicht sei es auch, die zu deren Normalisierung und Rechtfertigung diene (ebd.).
Insbesondere dort ist die Dimension des Epistemischen bei Galtung zu finden, die
er als Grundlage der beiden anderen Schichten des Modells versteht. IThm zufolge
konne man einen »Kausalzusammenhang feststellen, der sich von der kulturellen
tiber die strukturelle hin zur direkten Gewalt erstreckt« (Galtung 2007: 349).

Wie sich das Epistemische in struktureller und kultureller Gewalt nach Gal-
tung im Detail darstellt, untersuche ich im Folgenden. Erginzt wird diese Suche
durch eine kritische Diskussion seiner Ausfithrungen zu Kultur, Zivilisation und
Kosmologie (1997, 2007, 2014), in denen Fragen rund um die Dimension des Epis-
temischen im Verhiltnis zu Gewalt noch direkter zutage treten.

Wenn nicht ist, was sein konnte: strukturelle Gewalt

Als Galtung im Kontext Ende der 1960er Jahre den vor allem in einer marxisti-
schen Tradition selbstverstindlichen Begriff der strukturellen Gewalt aufgreift, um
den fiir ihn noch zentraleren Begriff des Friedens neu zu definieren und beide fiir
die Grundlegung einer transdiszipliniren Friedenswissenschaft nutzbar zu ma-
chen (Galtung 1969, 1975), trifft diese zugespitzte Benennung gesellschaftlicher Un-
gleichheitsverhiltnisse auf enthusiastische Zustimmung ebenso wie auf erbitterte
Ablehnung (Imbusch 2017: 28). Wihrend die einen strukturelle Gewalt als Werk-
zeug der Herrschaftskritik begeistert in ihr Repertoire aufnehmen und weiterent-
wickeln, wird das Konzept von anderen als nicht operationalisierbar, irrelevant und
irrefithrend bezeichnet, zugleich aber auch als politisch gefihrlich gebrandmarkt,
weil es im Kontext sozialer und politischer Protestbewegungen potenziell Gewalt
legitimierend sei.

Strukturelle Gewalt hat sich seitdem einerseits weit iiber akademische Zu-
sammenhinge hinaus als plausible Bezeichnung fiir unterschiedliche Formen von
Ungleichheits-, Macht- und Herrschaftsverhiltnissen und deren Folgen etabliert.
Andererseits stehen dem Konzept grofie Teile der sozialwissenschaftlichen Ge-
waltforschung, der Friedens- und Konfliktforschung und verwandte Disziplinen,
die sich mit Gewalt im Kontext internationaler Politik beschiftigen, bis heute
skeptisch bis feindselig gegeniiber (ebd.). Als »wissenschaftlich unverdaute[s]
Theorem« (Kinkelbur 2002: 70) bezeichnet ein einstiger Weggefihrte des Autors
den nunmehr fiinfzig Jahre alten Kernbegriff der Friedensforschung, dessen
simple Erwdhnung immer noch intensive Debatten zu provozieren imstande ist.
Das ist vor allem deshalb der Fall, weil er sich nicht auf ein analytisches Werk-
zeug der Gewaltforschung beschrinken lisst, mit dem sich scheinbar neutrale
und objektive Analysen klar definierbarer Gewaltphinomene erstellen lassen. Es
handelt sich einst wie heute vielmehr um ein »kognitives Instrument« (Galtung

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

1975: 7) der Sozialkritik. So spricht etwa der deutsche Soziologe Peter Imbusch von
der gesellschaftskritischen Kraft des Begriffs, der mehr mit Herrschafts- als mit
Gewaltsoziologie zu tun habe (Imbusch 2017: 46).

Genau in diesem Sinne ist Galtungs Grundlegung einer Friedenswissenschaft
angelegt, fiir die er einen mehrdimensionalen und vor allem weiten Gewaltbegriff
als unabdingbar erachtet. Als kritischem Friedensforscher ist es ihm ein Anliegen,
Phinomene direkter personaler Gewalt in einen grofReren Kontext einzubetten.
Durch eine nicht nur auf Ereignisse isolierte Analyse will er potenziell auch zu ei-
ner Reduktion dieser Phinomene sowie der sie umgebenden Verhiltnisse sozialer
Ungleichheit und Ungerechtigkeit beitragen.

Galtung 16st den Gewaltbegriff von der konventionellen Fokussierung auf Tat
und Titer_innen und weitet ihn aus der Perspektive potenzieller Opfer aus, indem
er nicht mehr nur die Verletzung physischer Integritit als Gewalt bezeichnet, son-
dern auch psychische Schidigungen, Hunger, Armut oder eine strukturell bedingte
geringe Lebenserwartung. Abwesenheit von direkter Gewalt ist fur ihn keinesfalls
gleichbedeutend mit Frieden. Vielmehr liege Gewalt bereits dann vor, »wenn Men-
schen so beeinflusst werden, da[ss] ihre aktuelle somatische und geistige Verwirk-
lichung geringer ist als ihre potenzielle Verwirklichung« (Galtung 1975: 9).

Ungerechtigkeit und Ungleichheit

Bereits in dieser frithen Definition struktureller Gewalt ist die Dimension des Wis-
sens von impliziter Bedeutung, indem sie das Erleiden der oben genannten Schi-
digungen zum Ausgangspunkt macht und damit bislang unbeachtete Erfahrungen
und ignoriertes Wissen der von sozialer Ungleichheit und Ungerechtigkeit Unter-
driickten ins Zentrum riickt. Galtung definiert strukturelle Gewalt nicht nur als ein
noch niher zu bestimmendes Phinomen, sondern zugleich als »die Ursache fur
den Unterschied zwischen dem Potenziellen und dem Aktuellen, zwischen dem,
was hitte sein konnen, und dem, was ist« (ebd.). Strukturelle Gewalt ist Galtung
zufolge »in das System eingebaut und duflert sich in ungleichen Machtverhiltnis-
sen und folglich in ungleichen Lebenschancen« (ebd.: 12).

Eine an diesem Verstindnis orientierte Gewaltanalyse fragt nicht nur nach un-
mittelbar beobachtbaren Gewaltereignissen direkter, personaler und physischer
Art. Um diese Phinomene und die Handlungen der beteiligten Akteur_innen zu
kontextualisieren, miissen Galtung zufolge die politisch gewollte ungleiche Vertei-
lung von Ressourcen sowie die in Strukturen verfestigte Entscheidungsmacht iiber
eben jene Verteilung analysiert werden (ebd.). Es gehe ndmlich um nichts weniger
als um das Ziel, sowohl auf die Abwesenheit personaler Gewalt als auch auf soziale
Gerechtigkeit zugleich hinzuarbeiten und nicht das eine als Preis fiir die Uber-
windung des anderen zu akzeptieren (ebd.: 36). Liberale Demokratie, so Galtung,
reicht ihrer Behauptung von Gewaltfreiheit zum Trotz als Garant dafiir nicht aus.

12.02.2026, 22:51:32.

155


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Epistemische Gewalt

In nicht ausgewiesener Anlehnung an weltsystemtheoretische Ansitze bezeichnet
er liberale Demokratie sogar als notwendige Voraussetzung dafiir, dass imperiale
Zentren die Kontrolle iiber die Peripherien so effektiv wie méglich ausiiben konnen
(Galtung 1971: 100).

An anderer Stelle unterscheidet er in ebenfalls nicht erwdhnter marxistischer
Tradition zwei Formen struktureller Gewalt, um den Zusammenhang zwischen un-
gleicher Ressourcenverteilung und strukturell verfestigter Entscheidungsmacht zu
beschreiben, nimlich Ausbeutung und Spaltung (Galtung 1975: 84).* Mit Ausbeu-
tung — ein Begriff, den er im ersten Kapitel, wo es ausdriicklich um strukturelle
Gewalt geht, noch dezidiert ablehnt, weil er zu ideologisch sei (ebd.: 13) — spricht
er eine vertikale Arbeitsteilung an, die fiir ungleiche Verteilung sorge. Mit Spaltung
ist gemeint, dass die von dieser Ausbeutung Benachteiligten fragmentiert und ato-
misiert wiirden, wihrend die von dieser Spaltung Privilegierten gut miteinander
kooperierten (ebd.: 84). Diese zentrale Dimension einer kritischen Gewaltanalyse
sei nicht plausibel, wenn sie exklusiv auf der Mikroebene rund um Tat und Ti-
ter_innen verbleibe, und auch deren Erginzung um eine Opferperspektive sei da-
fiir noch nicht ausreichend. Sie verlange nach einem Blick auf die Makroebene, auf
politische und konomische Verhiltnisse.

Damit benennt er auch globale Ungleichheitsstrukturen sowie jene Herr-
schaftsordnungen, die deren Stabilisierung dienen, als Teil des Problems. Beide
verortet er im Kontext von Imperialismus, dessen Analyse und Kritik er im zeit-
nah erscheinenden Aufsatz A Structural Theory of Imperialism (Galtung 1971) noch
deutlicher formuliert als in seinen Ausfithrungen zu struktureller Gewalt. Je hoher
der Grad der Ausprigung von Imperialismus sei, umso besser wiirde er sich als
Instrument struktureller Gewalt eignen (ebd.: 101). Je weniger ausgereift, umso
eher miisse imperialistische Politik auch auf direkte, personale, physische Gewalt
zuriickgreifen — und das nicht nur in den Peripherien, sondern auch in den
Zentren selbst (ebd.).

Imperiale Asymmetrie

Als Teil der imperialen Herrschaftsordnung ist wissenschaftliche Wissensproduk-
tion bereits im Text von 1971 als wichtiges Element struktureller Gewalt angelegt
(ebd.: 93f)). Im Vergleich von (natur-)wissenschaftlicher und 6konomischer Ar-
beitsteilung beschreibt Galtung darin die systematische Ausbeutung, die zwischen
Zentrum und Peripherie, so die von ihm tibernommene weltsystemtheoretische
Diktion, auch im System Wissenschaft stattfinde:

4 Es handelt sich um das Unterkapitel mit dem Titel Christentum und der Kampf fiir Frieden, auf
das ich im Abschnitt zu Galtungs Zivilisationstheorie und Kosmologie ndher eingehe.

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

»In science we find a particular version of vertical division of labor, very similar to
economic division of labor: the pattern of scientific teams from the Center who
go to Periphery nations to collect data (raw material) in the form of deposits,
sediments, flora, fauna, archeological findings, attitudes, behavioural patterns,
and so on for data processing, data analysis, and theory formation (processing,
in general) in the Center universities (factories), so as to be able to send the
finished product, a journal, a book (manufactured goods) back for consumption
in the center of the Periphery — after first having created a demand for it through
demonstration effect, training in the Center country, and some degree of low
level participation in the data collection team.« (ebd.: 93)

Wenn die auf diesem Wege erfolgte Forschung Informationen fiir das Zentrum be-
reithalte, die wirtschaftlich, politisch oder militirisch zur Aufrechterhaltung einer
imperialistischen Struktur genutzt werden kénnen (ebd.), wiirde der wissenschaft-
liche Imperialismus als Teil eines Kulturimperialismus, der hier am Werk sei, noch
deutlicher werden (ebd.: 93f.).

Zugleich konzipiert Galtung seinen Arbeitsbegriff der strukturellen Gewalt vor-
rangig in Abgrenzung zu von ihm so genannter personaler Gewalt (Galtung 1975:
16), die er wechselweise auch als direkte oder physische Gewalt bezeichnet. Die Fra-
ge, ob der eine Typ von Gewalt notwendig sei, um den anderen zu erlangen, auf-
rechtzuerhalten oder auch beseitigen zu kénnen, identifiziert er dabei als Kern der
politischen Auseinandersetzung (ebd.: 28). Ihm selbst geht es darum, beide Formen
als ineinander ibergehend zu verstehen (ebd.: 30). Weil er im Gegensatz zu vielen
seiner Zeitgenoss_innen im Feld der Internationalen Beziehungen und einer em-
pirisch-positivistischen Friedensforschung jedoch an mehr als nur an den je kon-
kreten Gewaltereignissen interessiert ist und die soziale Ungerechtigkeit und Un-
gleichheit globaler Herrschaftsverhiltnisse das eigentliche Ziel seiner Kritik sind,
will er keinesfalls auf eine analytische Unterscheidung zwischen direkter, persona-
ler, physischer Gewalt einerseits und struktureller Gewalt andererseits verzichten.

Auch wenn Galtung von Herrschaftsordnungen im globalen Maf3stab spricht
und die Problematik von Ressourcenverteilung und Entscheidungsgewalt themati-
siert, die schlieRlich auch auf der Organisation von Wissen basiert, widmet er sich
in diesem fiir sein Gesamtwerk paradigmatisch gewordenen Text in Bezug auf eine
Analyse struktureller Gewalt kaum dem Faktor Wissen(schaft), wie er das noch we-
nige Jahre zuvor in seiner Imperialismuskritik getan hat. Dort, wo er es tut, veror-
tet er diesen Faktor nicht als grundlegendes epistemologisches Problem, sondern
als funktionales Defizit einer diszipliniren Fragmentierung der Wissenschaften,
die mit einer genuin interdiszipliniren und engagierten Friedensforschung iiber-
wunden werden kénne (ebd.: 37ff.; Lawler 1995: 47{T.).

Dies ist der Hintergrund, vor dem Galtungs Gewalt- und Konflikttheorie ver-
standen werden muss. Wihrend konventionelle, disziplinir organisierte und ange-

12.02.2026, 22:51:32.

157


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Epistemische Gewalt

sichts des weltpolitischen Status quo notwendigerweise imperiale Wissenschaft als
gewaltférmig kritisiert wird, scheint Galtungs Begriindung einer eigenstindigen
und neuen Friedenswissenschaft per se gewaltfrei und sogar gewaltitberwindend
zu sein. Aus Perspektive einer kolonialen Moderne und epistemischer Gewalt ist
dies ein problematisches (Selbst-)Verstindnis von Gewalt und Wissen(schaft), al-
len guten Absichten zum Trotz.

Gewalttheorie als Friedenstheorie

Ein erweiterter Begriff von Gewalt fihrt Galtung zufolge auch zu einem erwei-
terten Begriff von Frieden (Galtung 1975: 32). Das ist sein zentrales Anliegen. Er
will weg von der vermeintlich analytischen Definition eines negativen Friedens,
die lediglich die Abwesenheit direkter personaler Gewalt beschreibe, hin zur be-
wusst normativen Definition eines positiven Friedens, einer handlungsleitenden
Utopie, in der auch andere Formen von Gewalt iitberwunden werden kénnen (Gal-
tung 1975: 32f.). Eine Definition von Frieden wird somit »zu einem unabdingba-
ren Bestandteil einer wissenschaftlichen Strategie« (ebd.: 8). »[NJicht Daten aus
einer hochst unfriedlichen Welt« sollten dabei den Weg weisen, sondern »die Werte
[...], die sich aus dem allgemeinen Friedensbegrift ableiten und entwickeln lassen«
(ebd.: 52).° Einer daher notwendigerweise an einem weiten Gewaltverstindnis ori-
entierten Friedensforschung schreibt Galtung dementsprechend einen hohen Stel-
lenwert auf dem Weg zu diesem Ziel zu.

Er postuliert ein kaum einlésbares Versprechen, wenn er das Ideal einer sol-
chen Forschung als »das Bestreben, die Menschen wieder zusammenzufithren«
(ebd.: 59) bezeichnet, als »de[n] Versuch, all jene Grenzen und Spaltungen [..] zu
iitberwinden, um eine Wirklichkeit zu schaffen, die dem Wunder, das der Mensch
ist, stirker entspricht« (ebd.). Kritische Wissenschaft dient also nicht nur der Ana-
lyse von Ungleichheits- und Gewaltverhiltnissen, sondern wird zum Mittel ihrer
Uberwindung erklirt, indem sie sich als jenseits von diesen Verhiltnissen versteht.
Damit steht er durchaus im Einklang mit dem Paradigma der Aufklirung, das er
an anderer Stelle kritisiert, zugleich aber auch mit der kritischen Haltung einer
marxistisch inspirierten Friedensforschung. Diese tritt in Zeiten des sogenannten
Kalten Krieges auch im Feld der Wissenschaft fiir eine Transformation des Status
quo insbesondere politik- und staatsnaher Disziplinen wie den Internationalen Be-
ziehungen ein.

Am direktesten ist diese Aufgabe einer maf3geblich von Galtung mit auf den
Weg gebrachten Friedenswissenschaft daran ablesbar, wie er sich selbst in Bezug
zu seinem Untersuchungsgegenstand (Gewalt) und zu seinem Erkenntnisinteresse
(Frieden) positioniert. Unmissverstindlich hilt Galtung fest, dass der Friedensfor-

5 Hervorhebungen im Original.

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

scher® angesichts seiner Gewaltanalyse nicht objektiv und unparteiisch sein kénne,
sondern Partei ergreifen miisse (ebd.: 50): nicht notwendigerweise fir oder gegen
eine konkrete Konfliktpartei im engeren Sinne einer konventionellen Gewaltana-
lyse, sondern gegen die Struktur selbst, in die Gewalt bereits eingebaut sei (ebd.).
Daraus folgt eine (wissens-)politische Parteilichkeit fiir eine Konflikttransformati-
on mit friedlichen Mitteln, die selbst streitbar ist und sich ihres eigenen Konflikt-
potenzials bewusst ist. Das wiederum unterscheidet seine Perspektive deutlich von
einer liberalen Gewaltanalyse, die Gewalt stets als Ausnahme von einer ansonsten
gewaltfreien Norm, als Abweichung einer legitimen Ordnung und sich selbst als
Verkérperung dieser Gewaltfreiheit versteht. Die Struktur jener Gewaltformigkeit,
die dem Wissen und den Wissenschaften selbst inhirent ist, riickt demgegeniiber
wieder in den Hintergrund.

Positivistische Epistemologie
Allen Bemithungen ihrer Transformation zum Trotz kommt eine positivistische
Epistemologie gewissermaflen durch die Hintertiir von Galtungs Versuch einer
Verschrinkung strukturalistischer Imperialismuskritik und immer wieder einge-
streuter ferndstlicher Epistemologie. Betrachtet man Wortwahl und Stil seiner
Argumentation niher, zeichnet sich deutlich ein naturwissenschaftliches Selbst-
bild von wissenschaftlicher Expertise in Hinblick auf politische Gewaltverhiltnisse
und deren Bearbeitung ab. So bemiiht Galtung immer wieder Sprachbilder von
Krankheit (fiir den Zustand der Welt) und Heilung (als Auftrag der Friedensfor-
schung), wenn er véllig fulnotenfrei etwa von »Atiologie« (ebd.: 25) und »Therapie«
(ebd.) spricht,” den Zustand sozialen und politischen (positiven) Friedens mit dem
menschlicher Gesundheit vergleicht (ebd.: 37), den Beruf des Friedensforschers
mit dem eines Arztes gleichsetzt (ebd.: 38) oder die konkreten Manifestationen des
Imperialismus als epidemische Seuchen auf Basis einer weitreichenden Pathologie
einordnet (Galtung 1971: 81).

Mehr als zwei Jahrzehnte spiter stellt er etwa die Frage »Wenn nun ganze Vol-
ker Patienten sind?« an den Beginn eines Aufsatzes und erwihnt im gleichen Atem-

3 Nichts in diesem und spéteren Text(en) deutet auf eine Adressierung seiner damals tatséach-
lich nur vereinzelten, spater jedoch hiufig auch intensiv mit Galtung kooperierenden Kolle-
ginnen hin. Zugleich zieht er das Geschlechterverhaltnis immer wieder als —allerdings recht
holzschnittartig prasentiertes — Beispiel fur strukturelle (Galtung 1975: 13) wie auch fiir kul-
turelle Gewalt (Galtung 2014: 76,1990: 299, 2007: 81ff.) heran.

7 Mit Atiologie wird die Lehre von Krankheitsursachen bezeichnet (Dudenverlag 0.).). Diese
Pathologisierung politischer Gewalt ist in der Gewaltforschung bis heute verbreitet (Brunner
2011: 221ff).

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Epistemische Gewalt

zug fiinf »Patienten-Nationen« (Galtung 1997: 158),® fiir deren in Abkiirzungen ver-
klausulierte »Syndrome« (ebd.: 160) er Therapien zu entwickeln meint.” Zu noch
GrofRerem sieht Galtung sich berufen, wenn er in seinen zivilisationstheoretischen
Uberlegungen fragt: »Gibt es Therapien fiir pathologische Kosmologien?« (Galtung
2007: 437) Als problematischste unter diesen Kosmologien identifiziert er immer
wieder jene, die er mit dem europdischen Kontinent verbindet. Europa bezeichnet
er als »Krankheitsherd in der Weltgesellschaft« (Galtung 1993: 7), der alles infizie-
re, was ihm in den Weg komme (ebd.: 5). Vom Bild einer ansteckenden Krankheit
weicht er schliellich zugunsten der noch dramatischeren Metapher des Krebses ab
(ebd.: 8), wortwortlich inklusive Parasitentum, Metastasen und Wachstum (ebd.:
8f.).

Auf Basis dieser Vorstellungen von Krankheit, Diagnose, Therapie und Heilung
— Kompetenzen, die er allesamt in der Person des idealtypischen Friedensforschers
nach eigenem Modell vereint sieht (Jutila/Pehkonen/Viyrynen 2008: 623) — fiihrt
er an mehreren Stellen seines Werks einen als Methode verstandenen »Isomor-
phismus« (Galtung 1975: 38, 2014: 18) als einen von sechs Grundgedanken der Frie-
densforschung an.’® Mit dieser naturwissenschaftlich-systemtheoretischen Anlei-
he ist gemeint, dass Erkenntnisse auf einer Analyseebene (etwa aus der Kleingrup-
pentheorie oder der Psychotherapie) sich auch in Hypothesen iibersetzen liefden,
die auf anderen Ebenen (etwa der internationalen Beziehungen) anwendbar seien
(Galtung 1975: 38). Dieser Vorgangsweise bedient sich Galtung immer wieder. Er
schreckt dabei weder vor eindriicklichen Metaphern noch vor simplen Analogien
zuriick und stellt Kausalzusammenhinge her, die einer analytischen Betrachtung
nicht standhalten.

Dies ist auch in Bezug auf seine Definition struktureller Gewalt der Fall, die er
mithilfe eines Naturbildes von personaler Gewalt unterscheidet:

8 Einige davon seien >Klientens, die seine Dienste als Friedensforscher in Anspruch nehmen
wiirden, deren Namen er jedoch mit dem Verweis auf eine drztliche Schweigepflicht nicht
nennt (Galtung 1997: 158).

9 So steht etwa SMT fiir Sendungsbewusstsein, Mythos und Trauma, DMA fiir Dichotomie, Ma-
nichdismus und Armageddon (ebd.: 160), PSMF fiir Penetration, Segmentierung, Fragmen-
tierung und Marginalisierung und ART fir Auserwédhlung, Ruhm und Trauma (Graf 2009:
46f).

10  Der Begriff des Isomorphismus kommt aus den Naturwissenschaften und bezeichnet »die
Eigenschaft gewisser chemischer Stoffe, gemeinsam dieselben Kristalle [...] zu bilden« oder
auch eine »umkehrbar eindeutige Abbildung einer algebraischen Struktur auf eine andere«
(Dudenverlag0.].). Die anderen fiinf Gedanken sind: ein neuer Friedensbegriff, Interdiszipli-
naritaitund Internationalitit der Forschung, Symmetrie als methodisches Prinzip der Analyse
sowie der Losung von Konflikten, Empirismus und Anwendbarkeit von (Friedens-)Forschung
(Galtung 1975: 38ff.).

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

»Personale Gewalt steht fiir Verdnderung und Dynamik — sie ist nicht nur eine
sanfte Bewegung der Wellen, sondern bewegt selbst die sonst stillen Wasser.
Strukturelle Gewalt ist gerduschlos, sie zeigt sich nicht — sie ist im Grunde sta-
tisch, sie ist das stille Wasser.« (ebd.: 16)™

Wenn Galtung die Wasser-Analogie nutzt, um anschaulich zwischen statischen
und dynamischen Gesellschaften und deren unterschiedlicher Wahrnehmung und
Problematisierung von Gewalt zu unterscheiden (ebd.), schwingt darin ein natu-
ralisierender Kulturalismus mit. Dieser ist bezeichnend fiir ein eurozentrisches
Wissenschafts- und Weltverstindnis und hat seine Wurzeln in der Hochbliite der
europdischen Anthropologie, die als Herrschaftswissenschaft maf3geblich zum Ge-
lingen des kolonialen Projekts beigetragen hat. In einer statischen Gesellschaft, so
Galtung, wiirde personale Gewalt registriert, »wohingegen strukturelle Gewalt als
etwa ebenso naturgegeben betrachtet werden konnte wie die Luft, die uns umgibt«
(ebd.).

Umgekehrt gelte personale Gewalt in einer dynamischen Gesellschaft als
schlecht und schidlich, aber immer noch verstindlich, weil mit der Situation
kongruent, wohingegen strukturelle Gewalt »wie ein gewaltiger Felsen aus einem
kleinen Bach rag[e]« und »den freien Flu[ss] des Wassers hemm[e]« (ebd.). Hier
meint das Wasser meines Erachtens allerdings nicht strukturelle Gewalt, sondern
das menschliche Leben und seine Entwicklung. Welche Gewaltformen hier genau
gemeint sind, ldsst Galtung im Unklaren, und auch welche Gesellschaften er fir
statisch und dynamisch hilt, bleibt diffus.

Klar wird in diesem Landschaftsportrait jedoch, dass der Autor vor allem sein
eigenes intellektuelles und politisches Umfeld und schliefilich sein eigenes Pro-
gramm einer internationalen, erst multi-, dann inter- und schliefllich transdiszi-
pliniren (ebd.: 39) Friedensforschung fiir pridestiniert hilt, einen angemesseneren
Gewaltbegriff und damit auch ein Heilmittel zum mit diesem konstatierten Pro-
blem gewaltformiger Herrschaftsverhiltnisse hervorzubringen:

»So ist es vielleicht auch nicht verwunderlich, dalss] sich das Nachdenken iiber
die personale Gewalt (in der christlich-jiidisch-rémischen Tradition) in seiner jet-
zigen Form zu einem groféen Teil in Gesellschaften entwickelte, die wir heute
im [W]esentlichen als statisch bezeichnen wiirden, wahrend Gedanken tber die
strukturelle Gewalt (in der marxistischen Tradition) in den hochgradig dynami-
schen nordwesteuropdischen Cesellschaften formuliert wurden.« (ebd.: 16)

Wer hier in welcher Gesellschaft fiir fihig zur differenzierten Analyse struktureller
Gewalt gehalten wird, ist deutlich auf einer okzidentalistischen mentalen Landkar-
te verortet, wohingegen die Tradition der Analyse personaler, also gewissermaflen

11 Hervorhebungim Original.

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Epistemische Gewalt

einfacherer, Gewalt im diffusen binneneuropiischen Anderswo belassen wird. Au-
Rereuropiische Denkriume zieht Galtung als Orte der Gewaltanalyse erst gar nicht
in Erwdgung. Sie bleiben implizit als jene Regionen vorgestellt, in denen Gewalt
in erster Linie als direkte und personale erlitten und nicht in ihrem weiteren Zu-
sammenhang theoretisiert wird. Voraussetzung fiir ein angemessenes Verstindnis
struktureller Gewalt ist Galtung zufolge nimlich »offensichtlich die Wissenschaft
von der Sozialstruktur« (ebd.: 20).” Die an diese Feststellung anschliefiende, posi-
tivistisch anmutende Systematisierung gesellschaftlicher Schichten, Ebenen, Rin-
ge, Akteure und Systeme — so die von Galtung verwendeten Begriffe, die er unter
dem Oberbegriff der Struktur subsummiert (ebd.: 20ff.) — offenbart jedoch nicht,
welche Wissenschaft das genau sein soll, kommt der Autor doch wiederum ohne
jeglichen Literaturverweis oder Theoriebezug aus. Die Referenz auf ein von ihm
héchstpersonlich entwickeltes Programm einer wegweisenden Friedensforschung
scheint (ihm) zu gentigen.

Diese Stelle in Galtungs Grundlegung struktureller Gewalt erweist sich im
Riickblick als Schliissel zum Verstindnis des sein Werk durchziehenden Eurozen-
trismus, den er in seiner eigenen Zivilisationstheorie zu itberwinden behauptet,
auf den ich weiter unten zuriickkomme. Zuvor diskutiere ich Galtungs zweiten
weiten Gewaltbegriff, der weitere Ankniipfungspunkte hinsichtlich des Zusam-
menhangs von Wissen(schaft) und Gewalt bereithilt.

Wenn es gar nicht danach aussieht: kulturelle Gewalt

Zwanzig Jahre nach Galtungs ebenso breit wie kontrovers rezipiertem Text iiber
strukturelle Gewalt (1969) und seiner damit verwobenen Imperialismuskritik (1971)
kommt der cultural turn in der Friedensforschung ebenso an wie in anderen Sozial-
und Geisteswissenschaften, die sich nach dem Ende der bipolaren Weltordnung
und zahlreichen Dekolonisierungsprozessen intellektuell neu orientieren miissen.
Diese Wende lisst sich in Galtungs Gewalttheorie besonders eindriicklich nachvoll-
ziehen. Unempfinglich fiir die lebendige kulturwissenschaftliche Debatte seiner
Zeit, iibertrigt der zu diesem Zeitpunkt bereits international bekannte Autor den
Begrift der Kultur vollig referenzfrei in den Aufsatz Cultural Violence (Galtung 1990).
Deutlich schwicher rezipiert als sein berithmter Text iiber strukturelle Gewalt, bil-
det dieser Aufsatz dennoch einen Grundstein fiir die Weiterentwicklung seiner
Gewalt-, Konflikt-, Friedens-, Entwicklungs- und Zivilisationstheorie.” Nichts we-

12 Umfangreiche Ausfithrungen dazu finden sich in seinen mehrbéandigen, stark positivistisch-
soziologischen Essays in Methodology (Galtung 1977), die jedoch aus meiner Sicht keine be-
friedigende Erklarung der Vorgangsweise in den hier analysierten Schriften der Friedensfor-
schung bereitstellen.

13 Der englische Originaltext stammt aus dem Jahr 1990, die Zitate wurden an dieser Stelle
groftenteils aus der deutschen Ubersetzung von 2007 entnommen.

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

niger als all diese Stringe zusammenzufithren ist Galtungs Anspruch, den er vage
in einer noch zu erarbeitenden »Kulturologie« (ebd.: 291) eingeldst sieht und je spi-
ter, umso prominenter im Begriff der Kosmologie verdichtet (Galtung 2014).

Ndhrboden der Legitimierbarkeit

Sogenannter kultureller Gewalt — und damit auch der Dimension des Wissens,
die Galtung insbesondere dort verortet — wird im Dreieck miteinander verflochte-
ner Gewaltformen aus heutiger Sicht stirkere Bedeutung zuteil, als dies in seinem
frithen Werk absehbar war, auch wenn er schon damals immer wieder den Be-
griff der Kosmologie benutzt hat. In struktureller Gewalt und ihren Ungleichheits-,
Ausbeutungs- und Unterdriickungsverhiltnissen verortet Galtung die unmittelba-
ren Ursachen fur direkte, personale, physische Gewalt. Kulturelle Gewalt jedoch
sei notwendig, um strukturelle Gewalt selbstverstindlich werden und direkte als
legitim erscheinen zu lassen. Sie fungiert also als diskursives, intellektuelles und
kognitives Mittel zum materialisierten Zweck. Dieser bestehe vor allem in der Ak-
zeptanz anderer Formen von Gewalt oder sogar darin, dass diese gar nicht als Ge-
walt wahrgenommen witrden:

»Die Kultur predigt, lehrt, ermahnt, stachelt auf und stumpft uns ab, bis hin zu
dem Punkt, an dem wir Ausbeutung und/oder Repression als etwas Normales
und Natiirliches betrachten oder sie gar (iberhaupt nicht mehr wahrnehmen [..].«
(Galtung 2007: 349)

Kulturelle Gewalt wird dementsprechend definiert als »jeglicher Aspekt einer Kul-
tur, der dazu benutzt werden kann, direkte oder strukturelle Gewalt zu rechtferti-
gen« (Galtung 1990: 291).

»Eine Kultur ldsst sich begreifen als der symbolische Aspekt der conditio humana.
Sie sagt uns [...], was wahr und falsch, gut und schlecht, recht und unrecht, schon
und hésslich, heilig und profan ist. Auf einer tieferen Ebene sagt uns eine Kultur
nicht nur, was wahr ist usw., sondern auch, warum.« (Galtung 2007: 367)"

Gewaltanalyse und -kritik bedarf nach Galtung also einer Auseinandersetzung mit
der Sphire des Kulturellen und damit auch unterschiedlicher Formen von Wissen.
Doch seine Vorstellung davon, welches Wissen in Bezug auf kulturelle Gewalt rele-
vant, problematisch und daher zu analysieren sei, scheint keiner konzise begriin-
deten, theoretisch klar verorteten oder auf andere Weise systematischen Reflexion
des Epistemischen geschuldet, wenn er erklirt:

»Unter kultureller Gewalt verstehen wir jene Aspekte der Kultur, der symboli-
schen Sphare unserer Welt — man denke an Religion und Ideologie, an Sprache

14 Hervorhebungim Original.

12.02.2026, 22:51:32.

163


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Epistemische Gewalt

und Kunst, an empirische und formale Wissenschaften (Logik, Mathematik) —,
die dazu benutzt werden kénnen, direkte oder strukturelle Gewalt zu rechtferti-
gen oder zu legitimieren.« (ebd.: 341)

Die sechs genannten Dimensionen bilden ein nicht niher begriindetes, heteroge-
nes Biindel an Wissensformen. Jede einzelne wird im Aufsatz als Beispiel kultu-
reller Gewalt erliutert. Zu Beginn dieses Abschnitts erklirt der Autor seine Vor-
gangsweise: »Die Logik ist simpel: Identifiziere das kulturelle Element und zeige,
wie es, empirisch und potenziell, dazu genutzt werden kann, direkte oder struktu-
relle Gewalt zu legitimieren« (ebd.: 352). Das tut er auch. Das Kulturelle und damit
auch das Wissen existieren fiir ihn hier per se und werden mechanistisch auf et-
was anderes, per se Existierendes angewendet. Auch wenn dieses Verstindnis dem
zentralen Anliegen des Autors zu widersprechen scheint, die Gewordenheit, Kom-
plexitit und Veridnderbarkeit von aus unterschiedlichen Dimensionen bestehenden
Gewaltverhiltnissen in den Vordergrund zu stellen, bleibt dieses nahezu essenzia-
listische Verstindnis ausgerechnet der Dimension des Wissens in Galtungs Werk
doch schliissig. Darin werden stets Variablen und Faktoren benannt, aus denen
ein zumeist aus einer Typologie oder einem Raster bestehendes Modell entworfen
wird.” Dieses dient ihm dann als Evidenz, Systematik und Symmetrie evozierende
Grundlage fiir weit iber das Untersuchte hinausgehende Erklirungen.

Doch was hat es mit dem von Galtung in Cultural Violence (1990) problemati-
sierten Wissen von Religion, Ideologie, Sprache, Kunst, empirischer und formaler
Wissenschaft auf sich, wenn es ihm um kulturelle Gewalt geht, und was davon ist
niitzlich in Hinblick auf eine Theoretisierung epistemischer Gewalt?

Dem in obigem Zitat als erstes genannten Terrain der Religion nihert sich der
Mathematiker und Soziologe ohne theologische Fundierung, ohne jegliche religi-
onssoziologische Referenz oder sonstige theoretische oder methodologische Ver-
ortung der eigenen Perspektive (Galtung 2007: 353ff.). Mit Bezug auf die nicht wei-
ter ausdifferenzierten grofien Religionen Christentum, Judentum und Islam geht

15 Am auffilligsten zeigt sich dies in der bereits 1997 zum ersten Mal verdffentlichten Aufsatz-
sammlung Frieden mit friedlichen Mitteln (Galtung 2007), dessen vier Kapitel Friedenstheorie,
Konflikttheorie, Entwicklungstheorie und Zivilisationstheorie eine Vielzahl solcher Tabellen ent-
halten. Diese werden nicht nur illustrativ oder verdichtend eingesetzt, sondern fungieren
gewissermafen als Faktizitit evozierende Empirie, die sie aber gar nicht enthalten. Auch
sein spates Werk A Theory of Civilization (Galtung 2014) enthilt zahlreiche solcher Tabellen,
Raster und Matrizen. Dieser holzschnittartig wirkende Modus Operandi ldsst sich auch in
vielen anderen seiner Texte feststellen. Bis heute sind diese vom positivistischen Paradigma
der19s0er Jahre geprigt, in dem eine ebensolche Soziologie als Konigsdisziplin einer aufge-
klarten und aufklarenden Cesellschaftskritik galt. Als in Europa und den USA ausgebildeter
Mathematiker und Soziologe dieser Ara verkérpert Galtung dieses Paradigma gewisserma-
Ren doppelt, auch wenn er es in seiner Konzeption einer transdisziplinaren und praxisorien-
tierten Friedenswissenschaft zu iberschreiten beansprucht.

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

es ihm vor allem um die religiése gerahmte Selbstverstindlichkeit hierarchisch-
dualistischer Erklirungsmodelle fiir bestehende Ungleichheits-, Ausbeutungs- und
Unterdriickungsverhiltnisse. In dieser monotheistischen Weltsicht verortet er die
wirkmichtige Erklirung der erstaunlichen Tatsache, dass ungerechte Verhiltnisse
iiber Raum und Zeit hinweg so umfassend akzeptiert werden. Drei Elemente re-
ligiosen Wissens beziehungsweise religioser Aspekte des Kulturellen seien es, die
dazu beitriigen, dass diese Verhiltnisse als selbstverstindlich gilten (ebd.: 353f.):
erstens die Annahme eines transzendenten, auflerhalb der Menschen liegenden
Gottes als letztgiiltige Begriindungsmoglichkeit fiir strukturelle Gewalt aller Art,
zweitens die Akzeptanz eines Gegenspielers, etwa in Form eines ebenfalls tran-
szendenten Satans, den ich hier als Verkoérperung direkter Gewalt lese, drittens
die Behauptung der Auserwihltheit einer spezifischen Gruppe von Menschen, de-
ren Gewaltverhalten in diesem Spannungsfeld zwischen Gut und Bése als normal
oder zumindest gerechtfertigt erscheine. Hier komme kulturelle Gewalt ins Spiel.
Hlustriert wird diese knappe Erliuterung ausgerechnet mit dem Nahostkonflikt,
fiir dessen Beschreibung Galtung paradoxerweise auf (Geo-)Politik und Okonomie
zuriickgreift, obwohl er eigentlich die Dimension des Religiosen als eine Ressource
legitimierenden Wissens veranschaulichen will (ebd.: 354f.).

Den soeben kritisierten weltanschaulichen Dualismus reproduzierend folgt auf
die Ebene des Religiosen die des Ideologischen (ebd.: 355ff.), wobei beide Begrif-
fe jeweils im Singular vereindeutigt werden. Unter Ideologie, dem zweiten As-
pekt kultureller Gewalt, versteht Galtung das sikulare Weltbild der Moderne, das
zwar Gott und Satan ablehne, nichtsdestotrotz aber an der Unterscheidung zwi-
schen Auserwihlten und Nichterwihlten festhalte (ebd.: 355f.). Der Staat wiirde
zum Nachfolger Gottes und der Nationalismus zum Archetypus dieser Weltsicht
gemacht, eng verwoben mit Rassismus, Sexismus und Klassismus (ebd.: 356), was
jedoch nicht weiter ausgefithrt wird. Die Unterscheidung zwischen Selbst und An-
derem entlang einer Vorstellung von Auserwihltheit bereite jedenfalls den Weg zur
Entmenschlichung und damit zu struktureller und direkter Gewalt (ebd.: 355ft.).
Auch hier fokussiert der Autor auf die westliche Welt und verortet ein Maximum
sowohl christlich-religiéser wie auch sikular-ideologischer kultureller Gewalt in
den USA, das schlieRlich allen anderen Lindern der Welt als Vorbild fiir eine letzt-
lich enorme Vielfalt und Verbreitung kultureller Gewalt als Quelle struktureller und
direkter Gewalt diene (ebd.: 358).

Die als drittes genannte Wissensdimension von Sprache streift Galtung nur
oberflichlich (ebd.: 358f.), indem er — wiederum referenzfrei — erwihnt, die roma-
nischen Sprachen verwendeten fiir die Gattungsbezeichnung >Mensch« denselben
Begriff wie fiir die Hilfte der damit bezeichneten -Midnner«. Damit wiirden Frauen
unsichtbar gemacht. Das stelle eine Form kultureller Gewalt auf sprachlicher Ebe-
ne dar (ebd.). Subtilere Aspekte sprachlich-kultureller Gewalt finde man bei einem
Vergleich indogermanischer Sprachen mit Japanisch und Chinesisch, wo ein viel

12.02.2026, 22:51:32.

165


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Epistemische Gewalt

ausdifferenzierteres Verstindnis von Raum und Zeit existiere und nicht so rigide
wie in westlichen Sprachen zwischen Wesen und Erscheinung differenziert wiirde
(ebd.: 359). Mit diesen beiden kurzen Verweisen spricht er die an spiterer Stelle
betonte Dimension der von ihm so bezeichneten Tiefenkultur an, die den »tieferen
Schichten der untersten Schicht des Gewaltdreiecks« (ebd.), also der kulturellen
Gewalt, zugrunde liege und noch schwieriger zu identifizieren sei. Doch systema-
tisch begriindet oder theoretisch verortet wird auch diese eklektisch illustrierte
Dimension nicht.

Den vierten Bereich der Kunst erklart Galtung kurzerhand mit der Herausbil-
dung der Europdischen Union (ebd.: 359f.). Diese habe ein Selbstbild der Negation
ihrer nichteuropdischen Umwelt entworfen, als Abgrenzung zu realen und imagi-
nierten Feind_innen im Stiden und Siidosten (ebd.: 359). Er leitet dies lediglich aus
dem sexualisierten Orientalismus in europiischer Malerei und Literatur ab, dem-
gegeniiber sich Europa als rational darstelle, und illustriert dies mit nicht weiter
begriindeten Verweisen auf entsprechende Gemilde oder die beiliufige Nennung
von Marx und Hegel (ebd.: 360). Europa, die EU, politisches Territorium und sym-
bolische Sphire geraten hier vollig durcheinander und zeugen von der Ignoranz
des Autors gegeniiber jeglichen kultur- und geisteswissenschaftlichen Debatten zu
dieser Thematik — oder aber vom Unwillen, die entsprechenden Lektiiren und In-
spirationen fir seine eigene Theorie nachzuweisen.

Wiahrend die ersten vier Beispiele — Religion, Ideologie, Sprache und Kunst —
nur einen impliziten Wissensbegriff erkennen lassen, fithrt Galtung mit empiri-
scher und formaler Wissenschaft ausdriicklich zwei wissenschaftliche, Felder an,
die er fur wesentlich beteiligt an kultureller Gewalt hilt. Als Beispiel fiir empiri-
sche Wissenschaft fithrt er die neoklassische Wirtschaftslehre an, die er als »ein
Stiick kultureller Gewalt« bezeichnet, die »tief im Herzen der Wirtschaftswissen-
schaft vergraben« (ebd.: 360f.) sei, weil sie eine Aufteilung der Welt rechtfertige, die
auf rein 6konomischen Faktoren der Ausbeutung beruhe. Ahnlich argumentiert er
mit dem Beispiel der Mathematik als formale Wissenschaft, von der ein Zwang
zu einer bestimmten Art des schlussfolgernden Denkens des Entweder-Oder aus-
gehe (ebd.: 361f.). Mathematisches Denken sei zwar ein aufregendes Spiel, kénne
aber keineswegs als »adidquates Modell fir eine hochgradig dialektische angelegte
menschliche, soziale und globale Realitit« (ebd.: 362) dienen.

Ausgehend von der zuvor formulierten Analyse, kulturelle Gewalt bilde eine
wesentliche Grundlage fiir strukturelle und direkte Gewalt, argumentiert Galtung
schlieRlich dafir, die »symbolische Sphire unserer Existenz« (ebd.) als Ausgangs-
basis fiir die Entwicklung einer weniger gewalttrichtigen Vision der Welt heran-
zuziehen. Die beiden hier genannten Beispiele fiir Wissenschaften scheinen ihm
das nicht bieten zu konnen, aber auch auf die anderen vier, ebenso oberflichlich
ausgearbeiteten Dimensionen des Kulturellen und damit des Wissens kommt er
nicht mehr zuriick, um diese Ausgangsbasis niher zu beschreiben.

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Stattdessen fithrt Galtung an dieser Stelle eine siebente, in der vorangegange-
nen Aufzihlung relevanter Dimensionen des Kulturellen nicht erwihnte Dimen-
sion ein: Kosmologie (ebd.). Es scheint, als verorte er die sechs zuvor genann-
ten Dimensionen ihrer kulturellen Eigenschaft zum Trotz gewissermafien auf ei-
ner strukturell-institutionellen Ebene, der eine tiefer liegende kosmologische Ebe-
ne konzeptionell iibergeordnet wird. Dieser vermeintliche Widerspruch zwischen
unten und oben spiegelt durchaus die von Galtung angenommene allumfassende
Existenz und Wirksambkeit des >Kosmo-Logischenc. Sie liegt in einer gewisserma-
Ren empirischen Vorstellung unterhalb der Struktur, nihrt diese, und ist ihr zu-
gleich konzeptionell iibergeordnet. Diese Metadimension kultureller Gewalt bildet
die Schnittstelle zu seinen spiteren theoretischen Arbeiten an einer Zivilisations-
theorie, deren Ambivalenzen sich bereits in diesem Text abzeichnen. Auf der Su-
che nach den »Wurzeln der Wurzeln« (ebd.) gewaltférmiger Verhiltnisse miisse
man das »Substrat« (ebd.) der Kultur, die ihr zugrunde liegende »Tiefenkultur(en)«
(ebd.) erforschen, so Galtung, also das, was unter der untersten Schicht der kultu-
rellen Gewalt verborgen liege.

Wahrend er die sechs zuvor benannten Wissensfelder auf einer Ebene von
Rechtfertigung, Legitimation und Normalisierung struktureller und direkter
Gewalt ansiedelt, scheint ihm mit dem Begriff der Tiefenkultur oder Kosmologie
an einer zweiten Dimension kultureller Gewalt zu liegen: Sie ist »der Ndhrboden,
von dem die zwei anderen zehren« (ebd.: 349), also etwas gewissermaflen Vorgin-
giges und damit noch essenzieller Gedachtes als die »Invariante« (ebd.: 348) und
»Permanenz« (ebd.), die er der kulturellen Gewalt zuschreibt. Mit dem noch tiefer
reichenden Begriff der Kosmologie will er erkliren, wie es dazu komme, dass nicht
nur einzelne Aspekte einer bestimmten Kultur gewaltférmig seien, sondern sich
auch eine weitreichende »Gewaltkultur« (ebd.: 362) (violent culture) herausbilden
konne.

Zivilisationsthearie versus Imperialismuskritik

In diesen Begriffen schimmert ein zivilisationstheoretischer Kulturbegriff durch,
der an den wenige Jahre spiter boomenden Clash of Civilizations (Huntington 1996b)
denken und skeptisch werden lisst, auch wenn Galtung selbst fiir eine radikale
Selbstkritik der sogenannten westlichen Zivilisation und auch ihrer dominanten
Wissenschaften plidiert (Galtung 2007: 13). Entgegen dieses Huntington'schen Un-
tertons, der an die Kulturalisierung >anderer Zivilisationenc« erinnert, mit der die
eurozentrische Unterstellung einer kollektiven Gewaltneigung >der anderenc ein-
hergeht, der gegeniiber sich die westliche Welt als Hort von Rationalitit, Demokra-
tie, Aufklirung und Gewaltfreiheit zu positionieren wisse, ist es gerade jene west-
liche Welt, die Galtung als zutiefst von kultureller Gewalt gepragt bezeichnet, also
als Gewaltkultur par excellence versteht (ebd.: 363). Er spricht von der »westliche[n]

12.02.2026, 22:51:32.

167


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Epistemische Gewalt

Kultur« (ebd.) als einer »okzidentale[n] Tiefenkultur« (ebd.: 362), die auf dieser Ebe-
ne so viele Merkmale von Gewalt aufweise, dass »die ganze Kultur gewalttitig zu
erscheinen« (ebd.: 363) beginne. Zu diesen Merkmalen zihlten »ein atomistisches
und dichotomisches Denken mit Deduktionsketten« (ebd.), »eine Arroganz gegen-
iiber der Natur« (ebd.), »eine starke Tendenz, die Menschen zu individualisieren
und hierarchisch zu positionieren« (ebd.) sowie ein »transzendente[r], absolute[r]
Gott mit schrecklichen Nachfolgern« (ebd.). Kurzum:

»Die ganze Kultur verfligt (iber ein riesiges Gewaltpotential, das auf der mani-
festen Ebene der Kultur zum Ausdruck gebracht und dann dazu benutzt werden
kann, all das zu rechtfertigen, was eigentlich nicht zu rechtfertigen ist.« (ebd.)

Anfang der 1990er scheint Galtung im bisweilen diffusen Begriff der Tiefenkultur
beinahe wieder das zu fassen, was er zwanzig Jahre zuvor als »kulturellen Imperia-
lismus« (Galtung 1971: 93) bezeichnet hat. Dieser stelle im Wechselspiel mit Militir,
Okonomie, Politik und Kommunikation einen von fiinf Typen des Imperialismus
dar (ebd.: 91), dessen Ungleichverhiltnisse nicht einfach verschwinden, nur weil
eine oder mehrere seiner Erscheinungsformen nicht mehr existierten (ebd.: 81).
Ganz im Gegenteil sei gerade auch seine kulturelle Dimension umso wirksamer, je
weniger direkte und personale Gewalt vorhanden sei (ebd.: 93). Wissenschaft und
Bildung nihmen dabei als Subform des kulturellen Imperialismus eine besondere
Funktion ein, weil gerade iiber sie das Verhiltnis zwischen den Zentren und den
Peripherien des Imperialismus in einer vertikalen Arbeitsteilung stindig und von
beiden Seiten neu befestigt wiirde (ebd.). Nicht die unvermeidbare Arbeitsteilung
zwischen Lehrenden und Lernenden selbst sei dabei das Problem, sondern deren
Asymmetrie in spezifischen, weil imperialistischen, politischen Gewaltverhiltnis-
sen (ebd.).

Interessant ist Galtungs Aussage itber den Wandel des Imperialismus. In der
Vergangenheit habe es der direkten Okkupation der Peripherien bedurft, um ko-
loniale Dominanzverhiltnisse aufrechtzuerhalten, in der Gegenwart — gemeint ist
1971 — witrden die internationalen Organisationen diese Aufgabe iibernehmen und
einen Neo-Kolonialismus sicherstellen (ebd.: 94f.). In der Zukunft — der heutigen
Gegenwart eines von ihm sogenannten Neo-Neo-Kolonialismus — wiirden die Di-
mensionen der Kommunikation und des Wissens, des Transports und der Kultur
dabei die wichtigste Rolle spielen (ebd.). In dieser Hinsicht ist Galtung erstaunlich
prophetisch, wenn er Jahrzehnte vor Google, Twitter und Facebook argumentiert,
dass in Zukunft die epistemische und politische Autoritit internationaler Organi-
sationen zugunsten schnelllebiger Instant-Kommunikation auf Basis riesiger Da-
tenbanken zuriickgedringt und zunehmend im privaten, nicht-6ffentlichen Raum
zu etwas Anderem transformiert wiirde (ebd.: 95). Hier schreibt er der Dimension
des Wissens eine signifikante Funktion fiir die Aufrechterhaltung einer imperia-
listischen Weltordnung zu, und auch in der von ihm konstatierten Konvertibilitit

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

unterschiedlicher Typen von Imperialismus — 6konomisch, politisch, militirisch,
kommunikativ und kulturell (ebd.: 98) — hebt er die von klassischen marxistischen
Analysen zumeist wenig beachtete Dimension des Wissens, hier in den Begriffen
der Kommunikation und der Kultur ausgedriickt, deutlich hervor.

Den real bis heute existierenden Kontext des Imperialismus, den er 1971 auch
hinsichtlich seiner epistemischen Dimension analysiert, lisst Galtung schon kurz
nach dem Ende des sogenannten Kalten Krieges zugunsten einer diffusen Vorstel-
lung des Kulturellen weitgehend aufier Acht. Bei der Konzeption kultureller Gewalt
geht sein zivilisatorisch impragnierter Kulturbegriff mit naturalistischen Analogi-
en und Metaphern wie etwa einer geologischen Plattentektonik unterschiedlicher
Gewaltformen (Galtung 1990: 294) oder iiberkochender und eingefrorener Gesell-
schaften (ebd.: 295) einher. Auch wenn Galtung betont, man diirfe von der Aussage
»Aspekt A von Kultur C ist ein Beispiel fiir kulturelle Gewalt« (Galtung 2007: 341)
nicht zu stereotypisierten Schliissen wie »Kultur C ist eine gewalttitige Kultur«
gelangen (ebd.), lautet sein Fazit in Bezug auf die Kosmologie beziehungsweise
Tiefenkultur einer offensichtlich als homogen imaginierten Gesellschaft:

»Den kulturellen genetischen Code zu adndern, scheint mindestens ebenso
schwierig, wie den biologischen genetischen Code zu verdndern.« (ebd.: 363)

Dieser Begriff des >genetischen Codes« — egal ob soziokulturell oder biologisch ver-
standen - leistet einer spezifisch eurozentrischen Kulturalisierung und Naturali-
sierung von Gewalt Vorschub, die genau jenem Determinismus zuarbeitet, gegen
den Galtung auch 1990 zu argumentieren versucht (Galtung 1990: 296). Zugleich
ist er zwei Jahrzehnte nach seiner Structural Theory of Imperialism (1971) in Cultural
Violence (1990) auf der Suche nach einer noch tieferen als der kulturellen Schicht,
in der Neigungen zu Aggression (direkte Gewalt) und Dominanz (strukturelle Ge-
walt) tiber »genetisch iibertragene[.] Dispositionen« weitergegeben wiirden (Gal-
tung 2007: 351) — und nach einer Formel, die dies zu erkliren vermag. Die von
solchen Codes geprigte Schicht oder von ihm so bezeichnete Tiefenkultur setzt er
mit der »menschliche[n] Natur« (ebd.) gleich, womit er jene stets vorhandene He-
terogenitit und Dissidenz aufler Acht lisst, die er an anderer Stelle fiir eine Theore-
tisierung und Analyse globaler Gewalt- und Herrschaftsverhiltnisse und vor allem
fiir deren Uberwindung als unverzichtbar erachtet (Galtung 2014: 157). Im selben
Argument iiber eine anthropologische Konstante der menschlichen Natur hilt er
jedoch fest, dass schon die hohe Varianz von Aggressivitit und Dominanz gegen
einen biologischen Determinismus menschlicher Gewalttitigkeit spreche (Galtung
2007: 351). Auch hier bleibt Galtung widerspriichlich. So einladend seine Uberle-
gungen zu kultureller Gewalt auf den ersten Blick hinsichtlich einer darin thema-
tisierten Dimension des Epistemischen erscheinen, so problematisch bleiben sie
in Bezug auf ihr positivistisches und eurozentrisches Erbe.

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Epistemische Gewalt

Galtungs frithe Beschreibung eines kulturellen Imperialismus bietet schliis-
sigere Querverbindungen zu gegenwirtigen Konzeptionen epistemischer Gewalt
im Zusammenhang mit einer anhaltenden Kolonialitit, die die historische Pha-
se des Kolonialismus iiberdauert. Wenn er etwa die zwischen Zentren und Peri-
pherien organisierte akademische Arbeitsteilung kritisiert oder die Konvertibilitit
unterschiedlicher Erscheinungsformen von Imperialismus diskutiert, wird Wis-
sen(schaft) zu einem wichtigen Bestandteil struktureller Gewalt erklirt und damit
auch die Dimension des Epistemischen betont. Doch der Umstand, dass seine Ge-
walttheorie insbesondere in seinen spiteren Texten einem diffus an ein eurozen-
trisches biologistisches Erbe zuriickgebundenen Verstindnis des Kulturellen un-
tergeordnet bleibt, fordert zugleich dazu auf, den Begriff der kulturellen Gewalt
fiir eine Theoretisierung epistemischer Gewalt nicht fraglos zu iibernehmen.

In diesem Sinne widme ich mich nun Galtungs Begriffstriade von Tiefenkultur,
Zivilisation und Kosmologie, der aus seiner Sicht unsichtbarsten aller unsichtbaren
Gewaltformen, aus der sich kulturelle, strukturelle und auch personale Gewalt zu
nihren und die tief in bewusste und un(ter-)bewusste Wissens- und Seinsweisen
eingelassen zu sein scheinen.

Wenn es in die Tiefe geht: Zivilisationen und Kosmologien

Bereits in Galtungs Ausfithrungen zu struktureller und kultureller Gewalt zeich-
nen sich Spuren einer Zivilisationstheorie ab, in die er seine gewalt-, konflikt-,
friedens- und entwicklungstheoretischen Uberlegungen zunehmend einbettet. Am
deutlichsten tut er dies in A Theory of Civilization (2014), dessen Untertitel nichts
weniger verspricht als Overcoming Cultural Violence. Darin ordnet er seine fritheren
Theorien dem Konzept der Kosmologie unter, in dem die Dimension des Wissens
und des Epistemischen eine ausdriickliche Rolle spielt. Auch in Frieden mit fried-
lichen Mitteln (2007), Methodology and Development (1988) und Der Preis der Moderni-
sierung (1997) sowie verstreut iiber fast alle seiner nach 1990 entstandenen Texte
finden sich umfangreiche Ausfithrungen zu Tiefenkultur, Zivilisationen und Kos-
mologie, in denen das Verhiltnis von Wissen(schaft) und Gewalt verhandelt wird.
Bisweilen spricht Galtung auch von Tiefenideologie, Weltanschauung, Kosmovisi-
on (2007: 375-368), tiefer Natur (2014: 23), Tiefenkultur (1997: 106) oder einfach von
Kultur (2007: 367) als jene grundlegende Dimension gesellschaftlicher Gewaltver-
hiltnisse, an der es anzusetzen gelte.

Da dies der — unterschiedlich benannte, inhaltlich aber im Laufe der Zeit im-
mer weiter vereindeutigte — Ort ist, an dem er Wissen und ausdriicklich auch Wis-
senschaft als Quelle von direkter, struktureller und kultureller Gewalt ebenso wie
als Ressource fiir ihre potenzielle Uberwindung verortet, sind Galtungs diesbeziig-
lichen Uberlegungen von besonderem Interesse fiir eine Theoretisierung epistemi-

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

scher Gewalt. Wie also fasst er das bereits in seinen Uberlegungen zu kultureller
Gewalt thematisierte Konzept der Kosmologie?

»Unter>Kosmologie« verstehe ich Tiefenkultur, die grundlegendsten Anschauun-
gen einer Zivilisation, nicht Manifestationen der Kunst, nicht die zahllosen Schu-
len und individuellen Variationen, sondern etwas Stetigeres.« (Galtung 1997: 106)

»Unter der Kosmologie (einer Zivilisation) verstehen wir die kollektiven un-
terbewu([ss]ten Vorstellungen davon, was die normale und natiirliche Wirklichkeit
ausmacht.« (Galtung 2007: 367)"

»Die Kosmologie hat sich nicht verdndert, nur die Ideologie [..], wobei die neun
alten Kolonialmachte sich zu einer simmer enger werdenden< Gemeinschaft zu-
sammengeschlossen haben, der Europdischen Union. Die weifien europdischen
Manner téten jetzt nicht mehr im Namen des Christengottes, sie sind weltlich
geworden und modern.« (Galtung 1993: 14)"

»[T]he cosmology is deep, very deep, and will tend to reassert itself after some
time even after what passes for very revolutionary changes.« (Galtung 1988: 62)

Wenn Galtung von Kosmologie spricht, versteht er darunter, erneut aus einer
Mischung aus naturwissenschaftlich-medizinischem, sozialwissenschaftlich-psy-
choanalytischem und zunehmend auch spirituell-transzendentem Blick, Gewalt
als Pathologie, deren »Syndrome [...] im kollektiven Unterbewu[ss]ten eingebettet
sind« (Galtung 2007: 437). Auf diese Weise grenzt er sich gegeniiber dem Begriff
der Ideologie ab, die auf der Ebene des Bewusstseins funktioniere (ebd.). Er dehnt
seine imperialismuskritischen Schriften der 1970er Jahre damit in eine Richtung
aus, die mit diesen auf den ersten Blick wenig kompatibel erscheint. Mit einer
Kosmologie schwebt dem Autor eine global giiltige Theorie iiber ein kollektives
Weltunterbewusstsein und eine allgemeine >Lehre von der Welt« vor. Sein Begriff
des Kosmos iiberschreitet die Sphire des Terrestrischen und inkludiert auch das
Weltall. Auch wenn er dabei wiederholt das vorherrschende okzidentale Wis-
senssystem der westlichen Welt als Nihrboden fiir Gewaltverhiltnisse kritisiert,
mehr epistemische Diversitit einfordert und sich selbst vor allem ferndstlicher
Wissenssysteme bedient, um diesem Anspruch gerecht zu werden, bleiben Inhalte
und Vorgangsweisen seiner Zivilisationstheorie an eine okzidentalistische Vor-
stellung von >Kultur(en) zuriickgebunden. Somit sind sie als Ausgangspunkt fiir
eine moglichst anti-eurozentrische Theoretisierung epistemischer Gewalt hochst
ambivalent.

16  Hervorhebungim Original.
17 Hervorhebungen im Original aufgehoben.

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Epistemische Gewalt

Codes und (Re-)Kodierung

Ein Verdichtungspunkt dieser Problematik ist die wiederkehrende Rede von einem
»Codes, dessen gewaltfordernde Varianten es auf dem Weg zu einer gewaltirmeren
Zukunft umzuprogrammieren gelte:

»Die Kosmologie einer Zivilisation ist auch der sozio-kulturelle Code dieser Zi-
vilisation, der die wesentlichen Botschaften transportiert, wie die Wirklichkeit
zu konstruieren ist. [...] Fiir eine Zivilisation bedeutet die Kosmologie dasselbe
wie die Personlichkeit fiir einen Menschen. [..] Dies heifdt nicht, da[ss] die Per-
sonlichkeit oder Kosmologie unveranderlich waren, sondern nur, da[ss] solche
Anderungen selten sind und nicht leicht durch Willensakte zustande gebracht
werden kénnen.« (ebd.: 372)"®

Diese Vorstellung eines eindeutigen, berechen- und entzifferbaren Codes bedarf
einer niheren Betrachtung. Zwar ist dieser Begriff auch in anderen geistes- und so-
zialwissenschaftlichen Konzepten zu finden, doch das macht ihn nicht angemesse-
ner fir eine herrschaftskritische gesellschaftstheoretische Gewaltkonzeption. Ein
Darwin oder ein Dworkin wiirden biogenetische Codes beforschen, so Galtung,
Freud und Jung widmeten sich den Codes von Personen, jene von gesellschaftli-
chen Strukturen witrden von einem Marx oder einem Lévi-Strauss analysiert —
niemand jedoch tite das fiir die Dimension des Kulturellen (Galtung 2014: 21), de-
ren Codes er sich daher selbst annimmt. Er verwendet den Begriff, um an die von
ihm identifizierte tiefe Permanenz und Essenz kultureller Gewalt zu gelangen, in
der er Gewaltformen unterschiedlicher Art zu wurzeln vermutet.

In diesem Sinne erdffnet der Autor das Vorwort zu A Theory of Civilization (ebd.)
mit einer fiktiven Konferenz, bei der Tiere, Pflanzen und Mikroorganismen iiber
die Frage nach der Bedeutung der eigenen Historizitit diskutieren. Als unter die-
sen Teilnehmenden konsensuales Ergebnis hilt er fest, diese Bedeutung liege in
der Verwirklichung des biogenetischen Codes, der ihnen eingepflanzt sei, um in-
dividuelles Uberleben und Diversitit zu sichern (ebd.: 12). Was zu tun sei, miisse
getan, der Code miisse ausgefithrt werden (ebd.). Niemand wiirde dabei jemand
anders sein, keine Spezies die andere zum Verschwinden bringen oder den eige-
nen Code auf die anderen tibertragen wollen (ebd.) — ein ideales Bild von Symbiose
und Diversitit, eingeschrieben in den Code der Natur (ebd.).

Insbesondere Europier_innen wiirden Galtung zufolge die Frage nach der
Bedeutung menschlicher Geschichte damit beantworten, dass Menschen, dhnlich
wie Primaten, nicht nur biogenetische, sondern auch soziokulturelle Codes hitten
(ebd.: 13). Diese wiirden nicht auf biogenetischem, sondern auf soziokulturellem
Wege vermittelt — und sich wie die Codes von Zivilisationen in Raum und Zeit

18 Hervorhebungim Original.

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

ausbreiten (ebd.). Daraus folgt fiir den Autor, dass es essenziell voneinander unter-
scheidbare menschliche >Naturen« gibt, die einander zwar nicht notwendigerweise
iibel gesonnen sind, aber doch ihrer inneren sProgrammierung« folgen.

Diese Analogie fithrt Galtung weiter, indem er festhilt, dass Menschen jen-
seits der Optionen Flucht und Kampf kaum iber andere, biogenetisch vermittel-
te Instinkte verfuigten (ebd.), woraus er weitere biologistische Annahmen ableitet
(ebd.). Erstens generiere der biogenetische Code des Menschen kein ausreichen-
des Programm fiir menschliches Handeln. Weil wir nicht in jeder Situation Zeit
fiir Dialog hitten, bediirften wir daher zweitens einer gewissen Vorprogrammie-
rung auch jenseits des biogenetischen Codes, die sich ihrerseits in individuellen
und kollektiven soziokulturellen Codes duflere (ebd.). Damit diese funktionierten,
miissten sie drittens unbewusst bleiben, weil wir sie sonst bestindig infrage stellen
wiirden (ebd.). Viertens miissten sie kollektiv geteilt werden, damit andere das ei-
gene Verhalten als normal akzeptierten (ebd.). Daraus folgt fiir Galtung schliellich
fiinftens, dass Menschen mit gleichen Codes eine Kultur und Kulturen mit dhnli-
chen Codes wiederum eine Zivilisation konstituieren (ebd.). Ein kollektiv geteilter
unterbewusster Code etabliere also eine geteilte Vorstellung dariiber, was normal
und natiirlich sei (ebd.). Dazu zihle ein universeller soziokultureller Code fiir alle
Menschen, der sich iiber Zivilisationen und Sub-Zivilisationen bis zur einzelnen
Person und deren Personlichkeit weitervermittle (ebd.: 13f.).

Codes stellen fur Galtung die zentralen Durchgangspunkte dar, durch die eine
Kosmologie bei den in einer bestimmten Zivilisation lebenden Individuen und
Gruppen >ankommt¢, indem sie sich in Glaubenssitzen und Gefithlen ablagert
(ebd.: 76) und damit fiir diese Zivilisation konstitutiv wird. Auch wenn er ein-
riumt, dass man nicht genau wisse, wie dieser Prozess funktioniere, bemiiht der
einstige Mathematiker die Vorstellung einer zu codierenden Computerfestplatte
(ebd.), was nach einigen Lektiiren seiner Texte kaum mehr iiberrascht. Die Aufga-
be der Codierung itbernehmen ihm zufolge zehn gesellschaftliche Institutionen,
wobei er ein fir einen in den 1950er und 1960er Jahren ausgebildeten Sozial-
wissenschaftler erstaunlich weites Verstindnis des Institutionellen hat. Ohne
diese Auswahl niher zu begriinden, nennt er als diese >Institutionen«: Essen, Sex
und Sport, Familie, Schule, Arbeit und 6ffentlicher Raum, Sprache, Kunst und
Religion/Weltanschauung (ebd.).

Alle diese von ihm als Triger der Kosmologie bezeichneten Institutionen
wiirden von der Zivilisation kodiert und einander wiederum gegenseitig kodieren
(ebd.: 126). Zugleich wiirden Menschen sich entsprechend der sie umgebenden
Zivilisation und Kosmologie auch selbst kodieren (ebd.: 76). Die nach einem
gewissen Skript erfolgende Kodierung wiirde dabei umso nachhaltiger wirken, je
mehr die jeweiligen Institutionen mit menschlichen Grundbediirfnissen zu tun
hitten, je diverser und zahlreicher die Kodierenden seien, die aber paradoxerweise
zugleich fir bedeutungsgleiche Kodierung zu sorgen hitten, je frither im Leben

12.02.2026, 22:51:32.

173


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Epistemische Gewalt

die Kodierung einsetze und je linger sie andauere und je intensiver sie riumlich
verdichtet sei (ebd.).

Fir jemanden, der den Universalismus der dominanten okzidentalen Episteme
in Verbindung mit global wirksamen Gewaltpolitiken zu kritisieren und mit einer
anderen Art von Wissen zu iiberwinden behauptet, klingt das nach einer erstaun-
lich universalistischen, naturalistischen und positivistischen Welterklarungsfor-
mel. Sie steht jedoch durchaus im Einklang mit Galtungs genereller Herangehens-
weise von »Diagnose, Prognose und Therapie« (Galtung 1993: 71). Dass diese unbe-
scheidene Welterklirungstheorie allerdings noch einer Theorie des Kodierens be-
diirfe, wird an spiterer Stelle nur beiliufig eingeriumt (Galtung 2014: 196). Die-
ser kleine Schonheitsfehler hilt ihn nicht davon ab, eine »General-Global-Good
Cosmology for Humanity« (ebd.: 157), also ein weltweit giiltiges Metaprogramm,
wissenschaftlich zu entwerfen und politisch anzustreben. Das Rezept dafiir klingt
einfach, fithrt zuriick zur einleitend erwihnten Konferenz der Tiere, Pflanzen und
Mikroorganismen und ist — wenig iiberraschend — unmissverstindlich program-
matisch formuliert:

»Learn the answer from Nature as a civilization, pick up her Codes: diversity with
symbiosis. [...] Navigate in this vast space of diversity, regulated by human rights.«
(ebd.)

Galtung versteht die Natur als iiber jeden Zweifel erhabene, ganzheitlich-einheitli-
che >Zivilisations, von der man Diversitit und Symbiose fiir ein von den Menschen-
rechten reguliertes internationales Zusammenleben lernen solle. Seiner Uberzeu-
gung der isomorphen Ubereinstimmung zwischen der Natur und dem Sozialen
folgend, unterscheidet er fiir die globale menschliche Gesellschaft rigide zwischen
einzelnen, von Codes programmierten, Zivilisationen. In deren Konzeption wer-
den weitere Vorstellungen des von Galtung angenommenen Zusammenhangs von
Wissen(schaft) und Gewalt deutlich. Weit iiber sein umfangreiches Werk verstreut
spricht der Autor gern von Zivilisationen, die manchmal mit dem Begriff der Na-
tion, manchmal auch mit dem der Kosmologie in eins fallen.

Der Titel dieses fiir seine Kosmologie zentralen Buches A Theory of Civilization
(2014) legt bereits eine Spur zur Ambivalenz seiner Konzeption von Zivilisation(en).
Obwohl er bestindig von Diversitit und Pluralisierung spricht, schligt er letzt-
lich eine im Singular vereindeutigte Theorie der Zivilisation vor und universalisiert
damit vor allem sein eigenes Weltbild. Zugleich betont er, dass wir alle in einer
globalisierten Welt leben wiirden, in der Zivilisationen einander iiberlappen und
Kosmologien sich mehr denn je miteinander vermischen wiirden (ebd.: 119) — was
in seinen Typologisierungen jedoch ebenso wenig Beriicksichtigung findet wie in
seiner holzschnittartigen Pseudotheorie soziogenetischer Codes.

Primir regionalen, territorialen und somit Faktizitit und Essenz evozierenden
Charakter haben diese Entititen bereits in seinen Ausfithrungen tiber eine »neue

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

intellektuelle Weltordnung« (Galtung 1997: 104), die sich nach dem Ende des soge-
nannten Kalten Krieges etabliert hitte. Ganz dhnlich wie Huntington und andere
Zivilisationstheoretiker_innen im Feld der Internationalen Beziehungen aggregiert
er unter anderem in einem Text der Aufsatzsammlung Der Preis der Modernisierung.
Struktur und Kultur im Weltsystem (1997) Staat, Nation, Territorium und Religion in
vermeintlich eindeutige sieben Entititen, die ihrerseits grofRen Einfluss auf ande-
re geografische und geopolitische Riume hitten (ebd.: 104): die protestantischen
USA (die die gesamte westliche Hemisphire und den Mittleren Osten beeinflussen
wiirden), die katholische EU (mit Wirkung auf ein von ihm so genanntes Resteu-
ropa, Afrika, die Karibik und den Pazifik), Russland (das die slawisch-orthodoxen
Teile der ehemaligen Sowjetunion dominiere), die Tirkei (die sich um deren musli-
mischen Teile sowie um den Iran und Pakistan kiimmere), das hinduistische Indien
(mit Einfluss auf Siidasien und Teile des ehemaligen britischen Empires) sowie das
buddhistische China (das sich selbst als Einflusssphire geniige) (ebd.). Das von ihm
so bezeichnete judische Israel, das ihm nicht so recht in die siebenpolige Typolo-
gie zu passen scheint und daher als zusitzliche Regionalmacht erwihnt wird, itbe
).2° Die sieben anderen, iiber den Faktor
Religion vereindeutigten »Kulturmichte« (ebd.) hitten hingegen das Vermégen,

nur iiber sich selbst Dominanz aus (ebd.

»grof3e Teile der Menschheit zu sprogrammieren« und »den Intellekt zu organisie-
ren« (ebd.: 105). Hier fungiert Wissen als politisches Mittel zur Homogenisierung
grofer Bevolkerungen und zur Durchsetzung und Sicherung geopolitischer und
anderer Interessen.

Zwar gebe es noch weitere, nicht national-territorial-zivilisatorisch basierte
Kulturen in der Welt, wie zum Beispiel eine weibliche und eine minnliche (ebd.:
106). Doch diese weitere Ausdifferenzierung scheint der angestrebten epistemi-
schen und politischen Diversitit und Heterogenitit zu viel zu sein und flief3t nicht
weiter in Galtungs Systematisierung von Zivilisationen ein, auf deren Basis er
schlieRlich von Kosmologien spricht. Zugleich merkt er gelegentlich an, dass inner-
halb dieser Zivilisationen die hegemonialen Stile die der jeweiligen mannlichen Eli-
ten seien (ebd.: 115). Das seiner Einteilung zugrundeliegende zentrale Argument ist
jedoch, bei Geopolitik handle es sich auch um eine Auseinandersetzung zwischen
unterschiedlichen Wissenssystemen und Epistemen, welche daher einer stirkeren
Beriicksichtigung bediirften.

Wichtig fir seine Zivilisationstheorie und Kosmologie ist die Einsicht, man
konne die einer Zivilisation zur Verfiigung stehenden Ressourcen nicht frei wih-

19 Dieser Aufsatzist stark angelehntan seinen bereits fiinfzehn Jahre zuvor erschienenen Essay
Uber »sachsonische, teutonische, gallische und nipponische Wissenschaft« (Galtung 1983).

20 Im Falle Israels, das ja auch faktische Dominanz (iber die von ihm besetzten paléstinensi-
schen Gebiete ausiibt, mutet diese Behauptung geradezu paradox an. Sie erklart aber auch
nicht, warum er diesem Staat einen Sonderstatus in seiner Zivilisationstheorie einrdumt.

12.02.2026, 22:51:32.

175


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Epistemische Gewalt

len, weil epistemologische Annahmen unsichtbar in der Tiefenstruktur und Kos-
mologie einer Zivilisation verankert seien (Galtung 1988: 55) und den Nihrboden
fir strukturelle, kulturelle und nicht zuletzt direkte personale Gewalt bereitstellen
wiirden. Zugleich bestehe aber die Notwendigkeit, zu anderem Wissen zu gelan-
gen, um dieser Problematik zu begegnen. Gerade Galtungs eigener Bezug auf fern-
ostliche Epistemologien ist ein Beispiel dafiir, dass er eine solche Bemithung fir
moglich und sinnvoll hilt. Inwiefern er selbst als im Globalen Norden/Westen ver-
orteter und sozialisierter Friedensforscher zugleich Teil seiner eigenen okzidenta-
len Zivilisation und damit auch Kosmologie ist und was das fiir seine Bemithungen
bedeutet, wird in seinen Texten kaum reflektiert.

Gerade jedoch der Westen ist fiir Galtung jene Zivilisation, von der er das wirk-
samste gewaltférmige Wissen ausgehen sieht. Was versteht er also darunter?

Okzident

In seinen frithen Texten (1969, 1971, 1975) spricht der Autor sinngemif3 von einer
Gewaltstrukturen fordernden Kultur, Kommunikation, Wissen(schaft) und Bildung
im imperialen Spannungsverhiltnis zwischen Zentren und Peripherien. Er versteht
Wissen und Gewalt zwar als funktional miteinander verbunden, ontologisch aber
als voneinander unterscheidbare Dimensionen des Sozialen. In den letzten beiden
Jahrzehnten seines Schaffens erscheint ihm insbesondere die Frage kultureller Ge-
walt jedoch zunehmend intrinsischer in den Dimensionen von Wissen und Wissen-
schaft abgelagert zu sein. Er versteht diese Gewalt als konstitutiv fiir Zivilisationen
und Kosmologien und bringt dies implizit etwa auch mit nicht weiter erliuterten
Begriftfskonglomeraten wie »Deep Culture Deep Structure Deep Nature« (Galtung 2014:
169)** zum Ausdruck.

Beide Perspektiven sind auf dasselbe Problem hin fokussiert: jene Gewaltfor-
migkeit niher zu beschreiben, die hegemonialem westlichem Wissen innewohnt,
weil dieses zu jener tief liegenden Ressource geworden sei, die im globalen Maf3-
stab Gewaltverhiltnisse mit aufrechterhalte. Entlang der Frage nach der Rolle des
Epistemischen in Galtungs weiten Gewaltbegriffen und nach dem Zusammenhang
von Wissen(schaft) und Gewalt insbesondere im Kontext internationaler Politik ist
daher vor allem seine Konzeption des Okzidents von Interesse. Die westliche Wel,
bisweilen auch von ihm Globaler Norden genannt, bringt er nimlich mehrmals und
direkt mit der Aufrechterhaltung von Gewaltverhiltnissen in Verbindung — gera-
de auch hinsichtlich jener hegemonial gewordenen Epistemologie, die er durchaus
verbunden mit der historischen und globalen Expansionspolitik westlicher Machte
sieht:

21 Hervorhebung im Original.

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

»[WI]ir kénnen den Weg nicht finden, wie der Siiden aus dem Netz der struk-
turellen Gewalt entkommen kann, das der Norden tber ihn geworfen hat [..].«
(Galtung 1975: 69)

Die zuvor genannten sieben beziehungsweise acht territorialen Entititen, denen
tiber eine religiose Etikettierung kulturelle Homogenitit unterstellt wird, teilt Gal-
tung weiter ein in einen grofRen Gegensatz von Orient und Okzident (Galtung 1997:
105). Damit bedient er sich einer spatestens seit dem europiischen Kolonialismus
existierenden Unterstellung einer faktischen kulturellen Bipolaritit der Welt, der
weitere Ausdifferenzierungen von als weniger relevant erachteten geografischen
Riumen meist untergeordnet werden. Diese Zweiteilung stellt auch Galtung nicht
infrage. Doch vor dem Hintergrund heutiger Verwendungen dieses Begriffspaars
ist bemerkenswert, dass er eine jidische und auch eine muslimische Zivilisation
gemeinsam mit einer christlichen im epistemologischen Raum des Okzidents zu-
sammenfasst, der von den USA, der EU und Versionen Russlands reprisentiert
wird (ebd.). Demgegeniiber besteht sein Raum des Orients aus einer hinduisti-
schen und einer buddhistisch-konfuzianischen Zivilisation, die er in China und
Japan verkorpert sieht (ebd.), das er spiter auch mit dem deutlich weniger religics
anmutenden Adjektiv >nipponisch« von den anderen beiden asiatischen Kulturen
beziehungsweise Religionen abgrenzt (Galtung 2014: 34). Den Okzident unterteilt
er, wie Huntington, weiter in einen katholisch-protestantisch-sikularen Westen
und einen orthodox-sikularen Osten (ebd.).**

Hinsichtlich seiner Einschitzung unterschiedlicher Episteme und deren Qua-
lititen wird diese Dichotomisierung zwischen Orient und Okzident zur zentra-
len Leitdifferenz zwischen von ihm so genannten »intellektuellen Stilen« (Galtung
1983,1997:106), in denen sich die jeweilige Epistemologie einer Zivilisation ausdrii-
cke, die er wiederum fiir eine entsprechende Kosmologie als konstitutiv erachtet.
Unter Epistemologie versteht er dabei

»einen grundlegenden Teil der Kosmologie, die grundlegendsten Annahmen dar-
liber, woraus sich stichh[a]ltiges, wohlbegriindetes Wissen konstituiert, einge-
schlossen vielleicht auch eine ontologische Perspektive, Auffassungen vom We-
sen der Realitdt.« (Galtung 1997: 106)

Interessanterweise wird gerade der Okzident, im Gegensatz zu allen anderen, als
noch verdichtiger homogen prisentierten Zivilisationen in zwei Subtypen unter-
teilt. Diese unterscheidet er nicht nur riumlich, sondern auch zeitlich. Mit Ok-
zident I meint Galtung das expansionistische politische und epistemische Gefiige
der griechisch-rémischen Antike ebenso wie die europiische Kolonisation weiter

22 Fir eine fundierte postkolonial-feministische Kritik dieser mental maps siehe Boatca (2009,
2015a: 81ff).

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Epistemische Gewalt

Teile der Welt in der Moderne, da er beide nach einem ihnlichen, zentrifugal-ex-
pandierenden Modell organisiert sieht (ebd.: 368). Denselben geografischen und
kulturellen Raum, aber historisch im Mittelalter verortet, bezeichnet er mit Ok-
zident II. Dieser habe sich zentripetal-kontrahierend konstituiert (ebd.: 238) und
konne gewissermaf3en als eine »orientalische Enklave in der Geschichte des Abend-
landes« (ebd.: 369) begriffen werden. Der historisch vergangene Okzident II sei »in
den verborgenen Winkeln des Abendlandes« (ebd.: 375ff.) noch unter uns. Er witrde
eher durch die Natur als durch den Menschen, und wenn doch, dann eher durch
Frauen als durch Minner am Leben erhalten (ebd.: 376), erinnert in vielem also an
Galtungs Vorstellung eines Orients. Kennzeichen dieser Prisenz des Vergangenen
seien ein immanenter Gott, der sich etwa in einer Vielzahl von Heiligen duf3ere, die
Betonung des Kollektiven bei gleichzeitigem Wert auf der Individualitit der See-
le und insgesamt eine Epistemologie, die gesellschaftliche Stabilitit unterstiitze
(ebd.: 376f.).

Der gegenwirtige Okzident I hingegen sei von starkem Individualismus ge-
prigt, teile die ganze Welt in Zentrum und Peripherie ein (ebd.: 372ff.), wolle Ande-
re(s) absorbieren und biete keinerlei Voraussetzungen fiir Dialogbereitschaft (Gal-
tung 2014: 129), weil er nur debattiere, um zu gewinnen, und nicht um eines echten
Austauschs willen (ebd.: 151).

»0Occident | wants to teach, not to learn. They teach balance of force, not sym-
metry of peace; crushing Evil, not empathy; growth, not development.« (ebd.:
152)

In Hinblick auf eine Fihigkeit zu Kooperation, Konflikttransformation und eine
friedliche Entwicklung der Menschheit handelt es sich bei den als zentral festge-
haltenen Wesensmerkmalen der gegenwirtigen Zivilisation des Okzidents I offen-
sichtlich um massive Hindernisse. Daher geht Galtung auch davon aus, dass diese
Zivilisation im Niedergang sei und andere in Zukunft die Fithrung iibernehmen
wiirden (ebd.).

Abgesehen von den Unterschieden zu Okzident II wiirden vor allem drei As-
pekte Okzident I von anderen Zivilisationen unterscheiden:* Erstens der Alleinan-
spruch auf weltanschauliche Wahrheit, gekoppelt mit einem Universalismus, der
sich ber alle Zeiten und Riume erstrecke (ebd.: 44f.). Voraussetzung dafiir sei
die Vorstellung einer Weltgesellschaft mit Europa als Zentrum (Galtung 1993: 6).
Daraus folge zweitens ein expansiver Missionarismus, der sich auch auf nicht-re-
ligioser Ebene in der Haltung eines >the West and the Rest< duf2ere, fir den man im
Zentrum sogar Dankbarkeit aus den Peripherien erwarte (Galtung 2014: 45). In en-
gem Zusammenhang mit diesen beiden Qualititen identifiziert Galtung drittens

23 Im Text kiindigt Galtung vier Unterschiede an, fihrt aber nur drei aus.

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

ein spezifisch okzidentales, lineares und auf ein zu erfiillendes Endziel ausgerich-
tetes Zeitverstindnis (ebd.). An anderer Stelle betont er eine dieser Epistemologie
zugrundeliegende, zutiefst vertikale binnengesellschaftliche Rangordnung entlang
von Trennlinien wie Geschlecht, Generation, >Rasses, Klasse, Nation und Land (Gal-
tung 1993: 6f.).

Komplementir zu Okzident I und Okzident II identifiziert Galtung eine Kom-
bination aus der von ihm identifizierten indischen, wie er sie nennt: buddhischen,
sinischen und nipponischen Zivilisation als Orient (Galtung 2014: 33). Damit ver-
schwindet die nationalstaatliche beziehungsweise politische Bezeichnung der zu-
vor sieben- bis achtteiligen Konzeption zugunsten einer Einteilung der Welt in
sechs Entititen. Diesen muss er eine quasi-natiirliche Homogenitit kultureller und
vor allem auch religiéser Merkmale unterstellen, um in seinem Modell plausibel zu
sein. Zugleich fithrt er den pluralisierten Begriff von ihm so genannter indigener
Zivilisationen als siebente Variante ein (ebd.: 51). Er kann sie jedoch nicht schliissig
in seine Systematik einbeziehen, da sie der unterstellten Homogenitit der ande-
ren sechs Zivilisationen sowie einer kohirent erscheinenden riumlichen und zeit-
lichen Verortung offensichtlich zuwiderlauft. Das bringt ihn aber nicht von seiner
Argumentation ab. Variante sieben wird, dhnlich wie zuvor der Staat Israel oder
eine minnliche beziehungsweise weibliche Kultur, als Spezialfall benannt, der kei-
nen erklirenden Mehrwert fiir diese Systematik bereithilt, sie aber auch nicht ins
Wanken zu bringen scheint.

Neben der zuerst territorialen und dann kulturell-religiosen Kategorisierung
begriindet Galtung seine Einteilung in nunmehr sechs Zivilisationen mit seiner
umfassenden personlichen Erfahrung und Expertise fiir all diese kulturellen und
geopolitischen Riume:

»[..] living Occident I; at home in Western history including Occident Il; India
as Gandhi expert, frequently in China since 1973; and married into Japan since
1969.« (ebd.: 32)

Diese Erklirung ist ausdriicklich nicht als reflexive geopolitische Selbstverortung
in einem komplexen System von Wissens- und Gewaltverhiltnissen formuliert,
sondern wird zum Ersatz fir die mangelnde methodologische Stringenz seiner
mit weitreichendem Geltungsanspruch formulierten Zivilisationstheorie.

An dieser Stelle riumt der Autor auch ein, was in der zuvor geschilderten Auf-
zihlung als offensichtliche Leerstelle auffillt: Der asiatisch-pazifische Raum, die
von ihm so bezeichneten Amerindians und Afrika, wiirde zwar nicht beriicksich-
tigt — dennoch wiirden die vormals sieben Kulturen und dann sechs Zivilisationen
die ganze Welt umspannen (ebd.). Auch diese betrichtliche, unbegriindet bleiben-
de Auslassung scheint Galtung im Verlauf seiner Argumentation nicht weiter zu
beschiftigen.

12.02.2026, 22:51:32.

179


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Epistemische Gewalt

Die moglichen epistemologischen Nebenwirkungen seiner eigenen, zwar expli-
zit gemachten, aber in Hinblick auf eine »Geopolitik des Wissens« (Mignolo 2002)
nicht weiter reflektierten Verortung scheinen ihm ebenfalls kein Kopfzerbrechen
zu bereiten. Vielmehr fithrt er in bewihrter methodologischer Praxis mit »Nature
Self Society World Time Transperson Episteme« (Galtung 2014: 25) sieben Varia-
blen ein, um seine sechs Zivilisationen niher zu beschreiben und daraus 42 Hypo-
thesen iiber diese Zivilisationen abzuleiten (Galtung 1997: 371, 2014: 33). Auch hier
gelangt er zu einer gewissermaflen totalen Erklirung, die ihren offensichtlichen
Leerstellen zum Trotz weder Modifikation noch Widerspruch zuzulassen scheint.
Von Zweifeln und bewusst reflektierten Ambivalenzen ist Galtungs Argumentation
ginzlich frei — gerade auch dann, wenn es um die Dimension des Wissens geht,
die er selbst als von Macht durchdrungene und als Gewalt nihrende Ressource zur
Kodierung von Einstellungen, Haltungen und Handlungsweisen versteht.

In nur geringfiigig abweichenden Variationen durchzieht diese immer wie-
der erstaunlich selbstverstindlich platzierte und kaum begriindete Systematisie-
rungspraxis und Argumentationsweise sein gesamtes Werk nach 1990. Einige die-
ser Elemente sind in schwicherer Ausprigung bereits in fritheren Schriften zu
finden. Ende der 1980er Jahre etwa unterscheidet Galtung zwischen Atomismus
und Ganzheitlichkeit einerseits und zwischen deduktiv und dialektisch anderer-
seits, um unterschiedliche Episteme herauszuarbeiten (Galtung 1988: 56ff.). In den
daraus entstehenden vier Quadranten platziert er westliches, atomistisch-deduk-
tives Denken in der Tradition von Aristoteles und Descartes, die er namentlich als
epistemische Proponenten fiir historisch unterschiedliche politische Expansions-
prozesse in der europiischen Antike und in der globalisierten Moderne setzt, im
Gegensatz zu einer nicht niher benannten und referenzfreien sinisch-buddhisti-
schen, ganzheitlich-dialektischen Tradition (ebd.: 59) — die spitere Leitdifferenz
zwischen Okzident und Orient.

In ersterer Ausprigung von Okzident I lokalisiert Galtung vielfaches Gewalt-
potenzial, weil es in diesem Denken vorrangig um Trennung und Beherrschung
gehe. Im Orient hingegen und in geringerem Ausmaf} auch in Okzident II ver-
mutet er jene Art von Wissen, die fiir »unterdriickte Individuen, Klassen, Vélker
und Linder« (ebd.: 62) niitzlich sei, denn letztlich sei der Konflikt iiber verschie-
dene Epistemologien lediglich ein in anderem Gewande in Erscheinung tretender
Klassenkonflikt (ebd.: 63). Dies ist fiir ihn, hier in unmissverstindlicher Anlehnung
an Marx, von dessen Primat des Okonomischen und des Strukturellen er sich an-
sonsten abzugrenzen bemiiht ist, vor allem deshalb der Fall, weil die herrschende
Kosmologie eben auch die Kosmologie der herrschenden Klasse sei (Galtung 2014:
44) — und die sei eben im Westen verortet.

Spiter, in den 1990er Jahren, dient ihm die nicht weiter begriindete Kategorie
Religion als vorrangiger Erklirungsrahmen, der zunehmend den Begriff der Kul-
tur ersetzt oder zumindest mit ihm gleichgesetzt wird und als Pars pro Toto fir

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

die Dimension des Wissens steht. So hilt er etwa fest, dass es sich bei allen drei
zuvor genannten Komponenten des Okzidents — Christentum, Islam und Juden-
tum — um Glaubenssysteme handle, die absolute Loyalitit verlangten und einen
universalistischen Anspruch hitten (Galtung 1997: 112), was in den orientalischen,
das heifdt bei Galtung asiatischen, Religionen beziehungsweise Epistemen keine
Bedeutung habe. Dariiber hinaus erginzt er die binire Konstellation von Okzident
und Orient um eine hinduistische Zivilisation auf drei »Mega-Zivilisationen« (ebd.:
110) und bezeichnet diese dritte als »das weite Dazwischen« (Galtung 2007:368). Da
dem Hinduismus eine eklektische Epistemologie zugrunde liege, sei sie zur Ver-
schmelzung auch mit monistischen und dualistischen Epistemologien anderer Zi-
vilisationen fihig (ebd.: 377). Diese Fihigkeit hilt Galtung fiir eine unverzichtbare
Ressource zur Weiterentwicklung einer transdiszipliniren Friedenswissenschaft.
Auch diese hat ihm zufolge eine Uberwindung der Grenzen zwischen unterschied-
lichen Epistemologien zu leisten, weil er sich daraus eine Reduktion von Gewalt
und eine Forderung des Friedens verspricht.

Die Dimension des Epistemischen ist also nicht nur Nihrboden fiir Gewalt,
sondern auch Quelle ihrer Uberwindung. Aus feministischer, post- und dekolonia-
ler Perspektive erscheint eine kulturalistische und bisweilen biologistische Kosmo-
logie wie die hier dargelegte dafiir jedoch nur bedingt geeignet.

Zwischenfazit zu struktureller, kultureller und/als epistemischer Gewalt

Galtungs Werk bietet einige Anschlusspunkte fir eine Theoretisierung epistemi-
scher Gewalt, hilt aber erhebliche Widerspriiche bereit. Zentral ist, dass der Autor
die hegemoniale westliche Epistemologie und entsprechende Praktiken insbeson-
dere der wissenschaftlichen Wissensproduktion ausdriicklich als Teil des Problems
globaler Gewaltverhiltnisse benennt und historisch in der kolonialen Expansion
Europas verortet. Vor 1990 tut er dies iiberwiegend im Theorierahmen einer Impe-
rialismuskritik, der sein frither Begriff der strukturellen Gewalt entstammt. In den
spiten 1990er Jahren schwenkt er auf eine kulturalisierende Globalisierungstheorie
um, die tiber einen Zwischenschritt im Begriff der kulturellen Gewalt in den 2000er
Jahren in eine zunehmend essenzialistische Zivilisationstheorie miindet. Fiir die-
se scheint die koloniale Geschichte des Zusammenhangs von Gewalt und Wissen,
die in seinen frithen Schriften noch betont wird, keine Rolle mehr zu spielen. In
ihr transformiert sich Galtungs Begriff des Epistemischen zum Biologischen oder
auch zum Transzendenten, was seine Ausfithrungen fiir eine feministisch-post-
dekolonial fundierte Theoretisierung epistemischer Gewalt problematisch macht.
Auch die wiederkehrenden Pathologisierungen politischer und sozialer Zusam-
menhinge laufen diesem Ziel zuwider, indem sie ontologisierende Zuschreibungen
von Gewalt und Gewaltfreiheit verfestigen, die der Autor mit der Fokussierung auf
die Dimension des Wissens insbesondere im Konzept kultureller Gewalt zugleich

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Epistemische Gewalt

aufzubrechen versucht. Schlieflich bleibt Galtungs fast durchwegs affirmative, zu-
gleich jedoch weitgehende referenzfreie Bezugnahme auf fernéstliche Epistemolo-
gien, von denen er sich Gewaltminderung und Friedensférderung verspricht, von
seinen sonstigen politischen Analysen eines imperialen Gesamtzusammenhangs
abgeschnitten und auch methodologisch unreflektiert. Das gibt insbesondere sei-
nen jingsten Ausfithrungen zu einer friedensférdernden Kosmologie einen esote-
rischen Anstrich. Obwohl er dem Epistemischen einen grofien Stellenwert bei der
Analyse kultureller, struktureller und physischer Gewalt einrdumt, weil es sie alle
substanziell nihre, fasst er die Dimension des Wissens relativ oberflichlich, wenn
es die potenzielle Uberwindung von Gewalt aller Art geht, die er als Auftrag einer
transdiszipliniren, normativen und daher auch stets positionierten Friedenswis-
senschaft versteht.

Diskussionswiirdig ist auch Galtungs eklektische Synthese aus heterogenen
wissenschaftlichen Zugingen, deren Zusammenspiel in seinen methodologischen
Schriften zwar ausgefithrt, in den gewalttheoretischen und friedensforschenden
Texten jedoch nicht explizit gemacht wird. Unbekiimmert kombiniert er mathema-
tische, soziologische, philosophische, politikwissenschaftliche, psychoanalytische
und bisweilen auch pseudo-religionswissenschaftliche Versatzstiicke mit nicht ni-
her disziplinir zuordenbaren Argumentationen. Fiir deren Begriindung reicht ihm
oft der Verweis auf seine eigene langjihrige Forschungsexpertise und Lebenserfah-
rung. Verwandte Fachdebatten werden meist nicht als solche rezipiert, sondern
unmarkiert itbernommen oder ignoriert.

Methodologisch irritierend ist die wiederkehrende Systematisierung komple-
xer gesellschaftlicher Sachverhalte in starren Rastern und Matrizen, die tiber eine
willkiirlich erscheinende Anzahl von unabhingigen und abhingigen Variablen in
fiir Galtung nicht niher erliuterungswiirdige Tabellen gezwingt werden, um Fak-
tizitit zu evozieren. In diesen meist tabellarisch visualisierten Verdichtungen sei-
ner iiber Jahrzehnte wiederkehrenden Argumentationen werden Bruchlinien zwi-
schen positivistischem und konstruktivistischem Zugang sichtbar. Wie diese ver-
meintlich selbsterklirenden Systeme zustande kommen, wird vom Autor nicht the-
matisiert, wihrend er zugleich die Synthese ihrer Inhalte anstrebt. Dieser Mangel
an Reflexivitit und Transparenz in Bezug auf die eigene Wissensproduktion und
Positionierung macht es schwer, Galtungs ausdriicklich weite und dabei stets auf
den Kontext internationaler Macht- und Herrschaftsverhiltnisse bezogene Gewalt-
konzeption unmittelbar fiir eine Theoretisierung epistemischer Gewalt nutzbar zu
machen. Doch auch wenn Galtungs Gewalttheorie viele Fallstricke beinhaltet, lenkt
insbesondere sein Begriff der kulturellen Gewalt den Blick auf den Bereich des
Wissens und des Epistemischen, wenn es um die Analyse von Gewalt im Kontext
internationaler Politik geht, die fiir ihn notwendigerweise nur im Zusammenhang
mit struktureller Gewalt zu verstehen ist.

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

An diesem Punkt bietet sein Werk Anschlussméglichkeiten an eine post- und
dekoloniale Gewaltkritik, fir die das Epistemische von zentraler Bedeutung ist. Die
wichtigste ist aus meiner Sicht, dass er Gewalt erstens aus einer Perspektive der
von ihr Betroffenen theoretisieren will. Wenn nicht empirisch, so zumindest theo-
retisch geht er von deren Erfahrungen und Perspektiven auf einen grofieren Zu-
sammenhang sozialer Ungleichheit und Ungerechtigkeit im globalen MaRistab aus,
verbleibt also nicht wie konventionelle Gewaltforschung auf einer Mikroebene des
Individuums. Zweitens kontextualisiert er Wissensproduktion zumindest in sei-
nem frithen Werk als strukturell relevanten Bestandteil imperialer Herrschaftsver-
haltnisse. Bis heute spricht er die epistemologische Hegemonie des Globalen Nor-
dens/Westens auch als politische an, wenn auch mit zunehmend kulturalistischem,
biologistischem und bisweilen esoterischem Anstrich. Immer wieder bezieht sich
Galtung auf die koloniale Expansion Europas und deren Kombination von Genozid
und »Kulturozid« (Galtung 1993: 11), was Santos’ Begriff des »Epistemizids« (Santos
2014) und Grosfoguels »Genozid/Epistemizid« (2013) frappierend dhnelt. Drittens
thematisiert er die funktionalen Defizite eines monodisziplinir organisierten Wis-
senschaftssystems als ungeeignet zur Analyse von Gewaltverhiltnissen im Kontext
internationaler Politik und plidiert daher fir eine transdisziplinire Wissenspro-
duktion. Wenn diese die Grenzen des akademischen Binnensystems iitberschreitet,
tut sie es jedoch iiberwiegend hin zu monolithisch gedachten Weltreligionen, die
er zunehmend mit Kulturen und Zivilisationen gleichsetzt, und nicht etwa hin zu
sozialen Bewegungen oder Widerstandskimpfen.

Ahnlich wie dekoloniale Autor_innen der Gegenwart beschrieb Galtung bereits
vor iiber vierzig Jahren den Zusammenhang von kapitalistischer Ausbeutung und
auf Klassenunterschieden basierender Spaltung unterschiedlicher Gesellschafts-
schichten, die den Widerstand gegen strukturelle Gewaltverhiltnisse erheblich er-
schweren witrden. Wihrend Galtungs frithe Gesellschaftsanalyse und Kapitalis-
muskritik Uberschneidungen mit post- und dekolonialen Ansitzen bietet, ist deren
fir ein Konzept epistemischer Gewalt zentrale Analyse der Rassifizierung und Se-
xualisierung von Ausbeutung und Spaltung bei ihm selbst nur am Rande zu entde-
cken. Wenn es um Rassismus und Sexismus geht, verbleiben seine Ausfithrungen
oft im Stadium euro- und androzentrischer Nebenbemerkungen. So wird auch sei-
ne eigene Positionierung als Weifer Nordeuropier bestenfalls im beildufigen Sta-
tus einer Fufinote thematisiert oder aber in der Verkdrperung progressiver Frie-
denswissenschaft idealisiert — und das ungeachtet seiner mehrfachen Kritik des
Wissens- und Gewaltmonopols des globalen Nordens beziehungsweise Westens,
in dem er selbst iiberwiegend titig ist.

Galtungs Okzidentalismuskritik stellt ein weiteres Bindeglied zu post- und de-
kolonialen Konzeptionen epistemischer Gewalt dar. Auch er analysiert die siku-
larisierte Universalisierung der christlichen Philosophie im von ihm so genannten
Okzident I, die mit einer eurozentrischen Vorstellung von Auserwihltheit und kul-

12.02.2026, 22:51:32.

183


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Epistemische Gewalt

tureller Hegemonie einhergehe, als Fortsetzung eines immer noch christlich im-
prignierten Weltbildes, in dem staatliche Autoritit und staatliches Gewaltmonopol
eine gottliche Gesellschaftsordnung abgeldst hitten. Auch er bezieht sich auf Des-
cartes, um das atomistische Denken und die lineare Zeitvorstellung der Moderne
zu kritisieren. Ebenfalls dhnlich wie dekoloniale Autor_innen hofft schliefdlich auch
Galtung auf alternative Wissensressourcen, die aus anderen als der >okzidentalis-
tischen Kultur< und aus einer anderen Zeit als der Moderne kommen und daher
als Basis fir eine gewaltirmere Zukunft der Menschheit nutzbar gemacht werden
konnen. Im Gegensatz zu ihnen macht er es sich dabei allerdings allzu einfach,
wenn er alternative Kosmologien geopolitisch im fernen Anderswo oder historisch
im vergangenen >Okzident II« verortet, ohne die unwiderrufliche Verwobenheit ei-
ner globalisierten Gegenwart als faktisches Hindernis fiir die Befriedigung eines
solchen friedenswissenschaftlichen Begehrens in Betracht zu ziehen. Das ist umso
erstaunlicher, als er insbesondere in seinen frithen Schriften diese globale Dimen-
sion imperialer Wissensproduktion problematisiert hat.

Auch den Begriff der Kosmologie hat Galtung mit Teilen dekolonialer Theorie-
bildung gemeinsam, doch ist dieser bei ihm essenzialistischer, idealistischer und
esoterischer gedacht als von vielen dekolonialen Denker_innen. Letzteren geht es
bei alternativen Epistemologien nicht um eine romantisierende Suche nach bes-
serem Wissen im fernen Anderswo, sondern um eine Vielzahl an epistemischen
Briichen als politische Interventionen der Dekolonisierung im Hier und Jetzt. »De-
coloniality is an Option, Not a Mission«, schreibt etwa Mignolo in seinem jiingsten
Buch On Decoloniality (Mignolo/Walsh 2018: 211). Das klingt zwar nicht viel konkre-
ter, aber deutlich weniger apodiktisch als Galtungs kosmologische Vision, deren
Realisierung er einzig und allein auf seinen Schultern zu tragen scheint und als
primdare Aufgabe einer transdiszipliniren Wissenschaft vom und fiir den Frieden
erachtet. Dass und wie eine solche, auf die Uberwindung von Gewalt abzielende
Wissenschaft selbst in jene Strukturen und Kulturen des Wissens und der Gewalt
involviert ist, die er zeitlebens bearbeitet, bleibt ein Nebenschauplatz von Galtungs
Gewalt-, Konflikt-, Friedens-, Entwicklungs- und Zivilisationstheorie. Nichts we-
niger als all das sieht er in seiner Kosmologie vereint, die den Weg weisen soll in
eine bessere und gewaltirmere Zukunft der Welt.

Die politische Motivation ebenso wie das wissenschaftliche Ziel des Autors be-
steht im Aufzeigen der potenziellen Verinderbarkeit bestehender struktureller Ge-
waltverhiltnisse sowie der Reduktion direkter physischer Gewalt auch durch und
mit Wissen(schaft). Gerade weil er der Dimension kultureller Gewalt, und dar-
in dem Wissen und dem Epistemischen, eine wichtige Rolle bei der Entstehung,
Rechtfertigung und Verfestigung von Gewalt zuschreibt, versteht er sie als privile-
gierten Ort fur deren Transformation. Dies steht in einem gewissen Widerspruch
zu seinem Konzept der Tiefenkultur, die er als invariant, permanent und nahezu
unverinderbar, weil in von thm so genannten Codes gewissermafien >program-

12.02.2026, 22:51:32.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

miert« versteht. Dennoch hilt er eine nicht unwesentlich von ihm mithervorge-
brachte globale und transdisziplinire Wissenschaft vom Frieden fir fihig, diese
Codes langfristig >umzuprogrammieren.

In Hinblick auf seine frither formulierte Imperialismuskritik ist dies wenig
iiberzeugend, zumal Galtung eine der Aufklirung und der Gewaltkritik verpflich-
tete Friedenswissenschaft unausgesprochen als auflerhalb dieses Systems stehend
konzipiert, das er selbst als Problem im Zusammenhang von Wissen(schaft) und
Gewalt im globalen Kontext identifiziert hat. Inmitten von struktureller und kul-
tureller Gewalt, deren Wurzeln er in einer kaum verinderbaren Tiefenkultur oder
Kosmologie einer historisch gewaltbeladenen okzidentalistischen Epistemologie
und Politik ausmacht, strebt Galtung nach einer genuin gewaltfreien und potenzi-
ell gewaltiiberwindenden Wissenschaft vom und fiir den Frieden.

Auch wenn feministische, post- und dekoloniale Wissen(schafts-)theorie vom
eurozentrischen Grundmuster dieser Vorstellung und ebenso von so manchem Re-
zept des Friedensforschers deutlich Abstand nehmen muss, teilt sie mit Galtung
doch einen wesentlichen Kritikpunkt und ein zentrales Anliegen: jene Gewalt, die
sich im Wissen verfestigt hat, als wichtigen Bestandteil von Macht-, Gewalt- und
Herrschaftsverhiltnissen zu problematisieren, zu bearbeiten und nach Wegen zu
ihrer Transformation zu suchen - und das nicht nur um ihrer selbst willen, son-
dern weil sie mit zahlreichen anderen und direkteren Formen von Gewalt in einem
engen Zusammenhang steht.

Weniger idealistisch als Galtung engagiert sich zur selben Zeit ein weiterer
europiischer Intellektueller fir eine gesellschaftskritische Sozialwissenschaft, die
zur Uberwindung sozialer Ungleichheit und Ungerechtigkeit beizutragen imstan-
de sein soll: Pierre Bourdieu. Mit dem Konzept der symbolischen Gewalt stellt er
ein Werkzeug der Analyse und Kritik von Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhilt-
nissen zur Verfiigung, das mit einer feministisch-post-dekolonialen Relektiire fiir
eine Theoretisierung epistemischer Gewalt fruchtbar gemacht werden kann.

12.02.2026, 22:51:32.

185


https://doi.org/10.14361/9783839451311-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

