
4. Perspektivisches Selbstverhältnis: 
der Mensch als Einheit 
von Vernunft und Natur

§17. Nietzsches Begriff vom Selbst

Was der Mensch sein „Ich“ nennt, ist Nietzsche zufol­
ge die von ihm selbst erst herzustellende Einheit und 
Ordnung innerhalb einer Vielheit disparater Kräfte: je­
ner nicht nach außen sich entladenden, sondern nach 
innen gewandten Triebe und Instinkte, die seine „inne­
re Welt“ konstituieren.1 Anders jedoch als Descartes, 
der als Begründer der Philosophie des „Ich“-sagen­
den und darin sich selbst denkenden Subjekts gilt, 
bleibt Nietzsche skeptisch, ob es methodisch über­
haupt erlaubt ist, von einer Entität namens „Ich“ zu 
sprechen.
Descartes stellt sich die Aufgabe, uns durch grundsätz­
lichen Zweifel an den Fundamenten dessen, was wir 
zu wissen glauben, möglichst von jedem Vorurteil zu 
befreien. So hofft er, auf das zu stoßen, was als gewiß 
im Sinne von notwendig wahr gelten kann.2 Als erstes 
scheint es Descartes evident zu sein, daß unsere Er­
kenntnis der Außenwelt beständig der Gefahr des Irr­

1 Vgl. z. B. Nachlaß 1 [61 ], Herbst 1885 - Frühjahr 1886; KSA 12, S. 
26 sowie Nachlaß 9[98], Herbst 1887; ebd. S. 391 f. Zum Begriff der 
„inneren Welt“ vgl.: Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhand­
lung, § 16; KSA 5, S. 322.
2 Vgl. Rene Descartes, Meditationes de prima philosophia, in: 
CEuvres, edd. Ch. Adam und P. Tannery, Paris 1897-1913, Bd. VII, 
S. 12, 24.

196

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tums ausgesetzt ist: es gibt Sinnestäuschungen und 
Träume.3 Ein Irrtum darüber aber, daß ich selbst es je­
weils bin, der zweifelt, irrt, wahrnimmt, der im Traum 
etwas als wirklich vorstellt, dem in der Außenwelt 
nichts entspricht, ist dagegen nach Descartes ausge­
schlossen.4 Meiner selbst und meiner Zustände kann 
ich in jedem Fall gewiß sein, denn diese Gewißheit 
hängt nicht von der Existenz einer Außenwelt ab, so 
daß - unter diesem Gesichtspunkt betrachtet - gar 
nicht ins Gewicht fällt, wäre das, was wir für Wirklich­
keit halten, nur ein Traum.5 Ausdrücklich aber zählt 
Descartes auch die physische Realität, die wir jeweils 
unseren Körper nennen, zur Außenwelt und damit zu 
der Sphäre, über die sichere Aussagen, nämlich sol­
che, die als notwendig wahr gelten können, nicht mög­
lich sind.6 7 Unter Rückbezug auf unseren Leib also lie­
ße sich nach Descartes die Gewißheit, im „Ich“-Sagen 
und „Ich“-Denken recht zu haben, gerade nicht be­
gründen.
Ganz anders Nietzsche, der in einem nachgelassenen 
Fragment formuliert: „Daß die Katze Mensch immer 
wieder auf ihre vier Beine, ich wollte sagen auf ihr 
Eines Bein ,Ich4 zurückfällt, ist nur ein Symptom sei­
ner physiologischen ,Einheit4, richtiger ,Vereinigung4: 
kein Grund, an eine ,seelische Einheit4 zu glauben.447 
Allenfalls über die physische Einheit, die wir als ein­
zelner Körper bilden, kann es uns Nietzsche zufolge 
gelingen, uns auch als Nicht-nur-Körper, als Selbstbe­

3 Vgl. ebd. S. 18-21, 32 f, 35, 76.
4 Vgl. ebd. S. 29.
5 Vgl. ebd. S. 28.
6 Vgl. ebd. S. 18 f.
7 Nachlaß 1 [72], Herbst 1885 - Frühjahr 1886; KSA 12, S. 29.

197

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wußtsein oder Ich oder Seele noch zu begreifen. Und 
während für Descartes die Einheit, die gemeint ist, 
wenn wir „Ich“ sagen, eine absolute Einfachheit ist, 
die sogar abgelöst von den jeweiligen cogitationes klar 
und deutlich zu denken sei,8 ist sie für Nietzsche 
etwas Zusammengesetztes: eine Vielheit von Einzel­
kräften, ja von Einzelwillen,9 10 die wir in seinen Augen 
leichtsinnigerweise im „Ich“-Sagen zusammenfassen. 
Denn dieses „Ich“ sei „ja nur eine begriffliche Synthe- 

’ «10SIS .
Damit aber scheint Nietzsche von der Sache her nur 
den Einwand zu wiederholen, den David Hume ge­
gen die Berechtigung, uns für ein mit uns selbst identi­
sches Ich zu halten, vorgebracht hatte.11 Humes - vor 
allem gegen Descartes gerichteten - Überlegungen zu­
folge entbehrt die Annahme eines solchen Ichs jeder 
vernünftigen Grundlage. Wenn ich nämlich bemüht 
sei, mir das zu vergegenwärtigen, was ich als mich 
selbst bezeichne (what I call myself)^ so müsse ich je­
desmal scheitern. Niemals könne es mir gelingen, 
mich selbst abgelöst von Perzeptionen oder Vorstel­
lungen wie denen der Wärme oder Kälte, des Lichtes 
oder Schattens, der Liebe oder des Hasses zu themati­
sieren. Das jedoch, von dem es gar keinen Eindruck, 
keine Wahrnehmung gebe, sei auch nicht existent. 
Dementsprechend lasse sich nur behaupten, daß die 
Menschen nichts sind als ein Bündel oder ein Zusam­

8 Vgl. Meditationes, a. a. O. S. 78.
9 Vgl. Nachlaß 1 [58], Herbst 1885 - Frühjahr 1886; KSA 12, S. 25. 
Vgl. Nachlaß 14[79], Frühjahr 1888; KSA 13, S. 257-259.
10 Nachlaß 1 [87], Herbst 1885 - Frühjahr 1886; KSA 12, S. 32.
11 Vgl. David Hume, A Treatise of Human Nature, Vol. I, London 
1964, S. 238 ff. (= Book I, Part 4, Chap. 6).

198

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men verschiedener Perzeptionen, die einander mit un­
begreiflicher Schnelligkeit folgen und beständig in 
Fluß und Bewegung sind (nothing but a bündle or Col­
lection of different perceptions, which succeed each 
other with an inconceivable rapidity, and are in a per- 
petual flux and movemenf))1
Hume und auch Nietzsche, wenn er bisweilen glaubt, 
das Selbst in viele einander widerstreitende Segmente 
mit Subjektcharakter auflösen zu können, aber über­
sehen eines. Ohne daß es einen einheitlichen gemein­
samen Hintergrund gäbe: die eine Bühne Subjektivi­
tät, die im „Ich"-Sagen zumindest mitgemeint ist, 
könnten die vielen verschiedenen Vorstellungen oder 
Kräfte, die insgesamt mich ausmachen sollen, nicht 
einmal als meine Vorstellungen oder Kräfte identifi­
ziert werden, was Hume wie Nietzsche als Selbstver­
ständlichkeit voraussetzen. Deshalb hat Kant recht, 
wenn er schreibt: „Die mannigfaltigen Vorstellungen, 
die in einer gewissen Anschauung gegeben werden, 
würden nicht insgesamt meine Vorstellungen sein, 
wenn sie nicht insgesamt zu einem Selbstbewußtsein 
gehörten, d. i. als meine Vorstellungen (ob ich mir 
ihrer gleich nicht als solcher bewußt bin) müssen sie 
doch der Bedingung notwendig gemäß sein, unter der 
sie allein in einem allgemeinen Selbstbewußtsein zu­
sammenstehen können, weil sie sonst nicht durchgän­
gig mir angehören würden."12 13 Die in solch formalem 
Selbstbewußtsein gedachte Einheit „Ich" beschreibt 

12 Vgl. ebd. S. 239.
13 Kritik der reinen Vernunft, B 132 f. (= Transzendentale Deduk­
tion, § 16).

199

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant als „logisches Ich“;14 dies formale Selbstbewußt­
sein ist nicht gleichbedeutend mit Selbsterkenntnis.15 
Von dem „logischen Ich“ unterscheidet Kant das „psy­
chologische Ich“ als empirisches Bewußtsein von den 
mannigfachen, stets wechselnden Gehalten, die unse­
re jeweilige Befindlichkeit konstituieren, welche sich 
zu keinem Zeitpunkt gleicht: als unentwegt uns Ver­
ändernde sind wir das Verfließen schlechthin, die rei­
ne Zeit.16
Nach Kant muß „die Frage, ob bei den verschiedenen 
inneren Veränderungen des Gemüths (seines Gedächt­
nisses oder der von ihm angenommenen Grundsätze) 
der Mensch, wenn er sich dieser Veränderungen be­
wußt ist, noch sagen könne, er sei ebenderselbe“ als 
eine „ungereimte Frage“ angesehen werden: „denn er 
kann sich dieser Veränderungen nur dadurch bewußt 
sein, daß er sich in den verschiedenen Zuständen als 
ein und dasselbe Subject vorstellt, und das Ich des 
Menschen ist zwar der Form (der Vorstellungsart) 
nach, aber nicht der Materie (dem Inhalte) nach zwie­
fach“.17
Obgleich Nietzsche im Unterschied zu Hume psychi­
sches Geschehen nicht als bloßen Ablauf von Vorstel­
lungen versteht, sondern als Verhalten verschiedener

14 Vgl. Preisschrift über die Fortschritte der Metaphysik, Akade­
mie-Ausgabe, Bd. XX, S. 270 f. Vgl. auch Kritik der reinen Ver­
nunft, A 355, B 407 und: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 
Akademie-Ausgabe, Bd. VII, S. 134.
15 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, B 157 f (= Transzendentale De­
duktion, § 25).
16 Vgl. Preisschrift, Akademie-Ausgabe, Bd. XX, S. 270; Anthropo­
logie in pragmatischer Hinsicht, Akademie-Ausgabe, Bd. VII, 
S. 134.
17 Anthropologie, ebd. S. 134 (Anm.).

200

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kräfte zueinander, trifft auch ihn Kants Kritik: so et­
was wie ein „logisches Ich“ ist anzunehmen, sollen 
alle diese Kräfte grundsätzlich als meine Kräfte anzu­
sprechen sein.
Eine andere Frage ist die, wie wir uns als individuelle 
Einheit Subjektivität empirisch und konkret gestal­
ten. Für alle Einheit nun gilt nach Nietzsche, daß sie 
„nur als Organisation und Zusammenspiel Einheit“ 
ist: „nicht anders als wie ein menschliches Gemein­
wesen Einheit ist: also Gegensatz der atomistischen 
Anarchie’, somit ein Herrschafts-Gebilde, das Eins be­
deutet, aber nicht eins zsL“18
Als empirisches Ich begreift Nietzsche die stets variie­
rende Konstellation innerhalb eines Gefüges einzel­
ner Kräfte, Antriebe, Empfindungen, aber auch Ge­
danken und Urteile, die allesamt zu dem gehören, was 
wir als Personen je sind. Eine Ganzheit jedoch bilden 
wir nach Nietzsche offenkundig nicht als bloßes Ag­
gregat verschiedener Kräfte, sondern in Form einer 
strukturierten - nach dem Prinzip von Über- und Un­
terordnung gegliederten - Einheit. Den „Verhältniß- 
zustand verschiedener Leidenschaften und Begehrun­
gen“ aber nennt Nietzsche „Vernunft“.19

§18. Zum Verhältnis von Vernunft und Natur bei Kant

Mit dem Versuch, Vernunft und Triebe oder „Begeh­
rungen“ in ihrer Beziehung zueinander zu bestimmen, 
knüpft Nietzsche an ein Problem Kants an. Es ist dies 

18 Nachlaß 2[87], Herbst 1885 - Herbst 1886; KSA 12, S. 104.
19 Nachlaß 11 [310], November 1887-März 1888; KSA 13, S. 131.

201

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Problem der dem Menschen abverlangten Autono­
mie in bezug auf das, was an ihm selbst Natur ist. Sich 
ihr einfach zu überlassen, ohne Distanz zu ihr zu ge­
winnen, würde ihn, wie Kant und Nietzsche beide 
sehen, noch diesseits jeder moralischen Erwägung 
lebens- und überlebensunfähig machen. Diese Natur 
nämlich bildet in uns eine viel zu schwache und auch 
widersprüchliche Stimme, als daß wir ihrer Anleitung 
unbesehen und unbedacht uns anvertrauen könnten. 
Dies hängt, wie Nietzsches Ausführungen in der Ge­
nealogie der Moral nahelegen, damit zusammen, daß 
der Mensch ein Wesen der Übergänge ist: es gibt kei­
nen Lebensraum und keine Lebensform, an die er fest 
gebunden wäre und auf deren eng begrenzte Anforde­
rungen er sich mit Hilfe eingefahrener, gleichsam auto­
matisch ablaufender Verhaltensmuster einstellen könn­
te. Strukturell befindet sich der Mensch Nietzsche zu­
folge in der Situation desjenigen, der gezwungen ist, 
den ihm angestammten Lebensbereich verlassen zu 
müssen.20 Er wird zum „grosse(n) Experimentator mit 
sich“;21 er ist auf keine „Lebensweise“ festgelegt, son­
dern der „Unendlichkeit“ eines unstrukturierten Hori­
zontes preisgegeben.22 In diesem Sinn formuliert 
Nietzsche: „der Mensch ist kränker, unsicherer, wech­
selnder, unfestgestellter als irgend ein Thier sonst, dar­
an ist kein Zweifel - er ist das kranke Thier“.23

20 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 
5, S. 321 f.
21 Ebd. Dritte Abhandlung, § 13; S. 367.
22 Vgl. hierzu auch Kant, Muthmaßlicher Anfang der Menschen­
geschichte, Akademie-Ausgabe, Bd. VIII, S. 112.
23 Zur Genealogie der Moral, Dritte Abhandlung, § 13; KSA 5, S. 
367.

202

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weil er mit allem rechnen muß und mit dem Nichtvor­
hersehbaren umzugehen hat, weil seine Welt eine viel­
deutige ist und gerade nicht eine, auf deren Signale in 
einer je bestimmten Weise zu reagieren wäre, wird der 
Mensch zum zögernden Lebewesen, wie Hans Blu­
menberg sagt.24 Zögern aber heißt, mit sich selbst zu 
Rate gehen und erst dann eine Antwort auf Hand­
lungsanreize in die Tat umsetzen. Die Wendung nach 
innen begleitet die Wendung nach außen bzw. arbeitet 
ihr vor. Die Auseinandersetzung mit sich selbst wird 
zur Bedingung aller Versuche, in der Auseinanderset­
zung mit der Welt so etwas wie Glück zu finden, das 
unter bestimmten Bedingungen sogar darin bestehen 
kann, schlicht das eigene Überleben gesichert zu ha­
ben.
Kant schreibt, wie gesehen, die Glücksunfähigkeit des 
Menschen noch jenseits aller Widerstände, die eine un­
barmherzige Außenwelt seinem Glücksverlangen ent­
gegensetzt, seiner Unfähigkeit zu, überhaupt einen Be­
griff von dem auszubilden, „was er eigentlich wün­
sche und wolle".25 Damit aber wäre das Scheitern sei­
ner Glücksambitionen schon auf der Ebene gescheiter­
ter Auseinandersetzung mit sich selbst angesiedelt. 
Das Mißlingen bereits der bloßen Formulierung des­
sen, was denn Glück für ihn wäre, führt Kant auf die 

24 Vgl. Hans Blumenberg, „Nachdenklichkeit“. Rede anläßlich der 
Verleihung des Sigmund Freud-Preises für wissenschaftliche Prosa 
durch die Deutsche Akademie für Sprache und Dichtung, in: Deut­
sche Akademie für Sprache und Dichtung. Jahrbuch, Heidelberg 
1980, S. 57-61. Vgl. Ders., Arbeit am Mythos, Frankfurt a. M. 1979, 
S. 9-12.
25 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus­
gabe, Bd. IV, S. 418.

203

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chaotische Vielheit der Neigungen des Menschen zu­
rück, die ihn jeweils in unterschiedliche Richtungen 
ziehen. Hin und her geworfen durch die Disparität sei­
ner Bedürfnisse und Wünsche, irritiert durch die „Ab­
änderungen“ der eigenen Gefühle der Lust und Un­
lust, nach denen er seine jeweilige Glücksvorstellung 
ausrichtet,26 ist der Mensch als animal felicitatis appe- 
tens nach Kant eine Fehlkonstruktion. Denn die Ver­
nunft als Ersatz für den verlorenen Instinkt, den Kant 
im Einklang mit der Tradition27 „Stimme Gottes“ 
nennt,28 versagt, wo sie dem Menschen anstelle des 
Naturinstinkts verläßliche Wege seines Wohlseins wei­
sen soll.
Dem Ungeordneten seiner Neigungen steht die Ver­
nunft bei Kant vergleichsweise hilflos gegenüber. 
Denn es kann ihr in seinen Augen zweierlei nicht ge­
lingen: Zum einen lassen sich im Hinblick auf mensch­
liches Glückseligkeitsstreben, für das Neigungen als 
Impulse konstitutiv sind, keine für alle Individuen 
gleichermaßen gültigen praktischen Prinzipien ange­
ben. Das widerspricht dem für Kant mit Vernunft 
(und Verstand) einhergehenden Charakter der Allge­
meinheit. Zum anderen befindet sich menschliche Ver­
nunft in einer aporetischen Situation, wenn sie einem 
Totalitätsanspruch genügen soll. Einzig der Zustand 
einer totalen, sowohl in quantitativer wie qualitativer 
Hinsicht umfassenden Befriedigung aller Neigungen 
aber gilt Kant als Glück. Wie auch immer die Ver­

26 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. 
V, S. 25.
27 Vg. oben, § 5.
28 Kant, Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte, Akade­
mie-Ausgabe, Bd. VIII, S. 111.

204

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nunft des Menschen innerhalb der Fülle seiner oft­
mals einander widersprechenden Neigungen zu koor­
dinieren versucht, stets muß sie den Weg zu seinem 
Glück verfehlen. Denn nie könnte sie seinen sämt­
lichen Neigungen zugleich gerecht werden - eine Be­
dingung, die jedoch Kant zufolge erfüllt sein müßte, 
wäre die Vernunft dem Menschen eine zuverlässige 
Führerin zum Glück.29
Interessant ist, daß Kant auf dem Gebiet theoretischer 
Philosophie den Gedanken des Perspektivischen, den 
wir als Gedanken Nietzsches noch kennenlernen wer­
den, als Gegensatz zur Idee der Totalität geltend 
macht.30 Hier trägt er der Endlichkeit des Menschen 
Rechnung, seiner Gebundenheit an eine jeweils be­
stimmte Raum-Zeitstelle, die den Blick auf die Welt 
beschränkt: nie ist sie in einem einzigen Moment als 
ganze für uns wahrnehmbar, nie ist auch nur ein einzel­
nes Objekt der Außenwelt zugleich „unter allen ver­
schiedenen Lagen zu den Sinnen“31 für uns präsent. 
Nun vermag Vernunft in Gestalt regulativer Prinzi­
pien zwar Totalität zu thematisieren.32 Jedoch gleich­

29 Zieht man Kants Ästhetik, auf die ich hier nicht eingehen kann, 
mit in Betracht, so gewinnt die Frage menschlichen Glücks eine 
neue, bedenkenswerte Dimension: Mit dem „Erleben des Schönen“ 
scheint ein dem Menschen angemessenes Glück durchaus verbun­
den; überdies verweist es in der Art eines „Glücksversprechens“ auf 
die Erfüllung einer „noch höhergespannten Erwartung“: der einer 
Übereinstimmung mit sich selbst und der, in eine Welt des Anderen 
tai passen. So Birgit Recki in ihrem instruktiven Aufsatz: „Was darf 
ich hoffen?“ Ästhetik und Ethik im anthropologischen Verständnis 
bei Immanuel Kant, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 19 
(1994) S. 1-18.
30 Vgl. zum Beispiel: Kritik der reinen Vernunft, A 29f/B 45.
31 Ebd. A45/B63.
32 Vgl. ebd. A 508/B 536 ff.

205

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ursprünglich besteht ihre Aufgabe (in Form von „Ver­
stand“) in folgendem: als Organ des Begriffs, und das 
heißt als Organ der Diskretion, ermöglicht sie uns 
eine aufgrund der Spezifität unserer Sinnlichkeit not­
wendig perspektivische - eben niemals das Ganze in 
den Blick bekommende, sondern sukzessive verschie­
dene Standpunkte einnehmende - Welterkenntnis.
In Kants praktischer Philosophie hingegen ist der Ge­
danke der Perspektivität nicht gleichermaßen entfal­
tet. Dies gilt insbesondere für seine Moralphiloso­
phie, in der alle Standortgebundenheit zugunsten der 
universalen Geltung des Sittengesetzes „für alle ver­
nünftigen Wesen überhaupt“33 gerade überwunden 
werden soll. Nun gesteht Kant zwar zu, daß es nur in­
dividuelle Glücksentwürfe gibt: „worin [...] jeder sei­
ne Glückseligkeit zu setzen habe, kommt auf jedes 
sein besonderes Gefühl der Lust und Unlust an“.34 
Doch läßt es Kant bei solcher Feststellung bewenden. 
Vernunft und Neigungen stehen einander wie zwei be­
ziehungslose Blöcke gegenüber.
Für seine Moralphilosophie spielt dieser Umstand kei­
ne Rolle, denn der kategorische Imperativ gebietet 
ohne Rücksicht auf die Neigungen des Menschen: er 
gebietet unbedingt. Glückseligkeit aber als naturgege­
bener Endzweck menschlichen Wollens35 ist allein mit 
Rücksicht auf menschliche Neigungen zu denken. So­
fern Kant eine Philosophie der Autonomie vertritt, die 

33 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, 
Bd. IV, S. 408.
34 Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, 
S. 25.
35 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus­
gabe, Bd. IV, S. 399 und 415 f.

206

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der partiell extranaturalen Position des Menschen36 ge­
recht werden soll, müßte er das Verhältnis von Ver­
nunft und Neigungen ausführlich abhandeln. Denn 
diese sind ja mit der „Entlassung“ des Menschen „aus 
dem Mutterschooße der Natur“37 nicht einfach ver­
schwunden. Kants Begriff vom Glück jedoch, der die 
Vorstellung uneingeschränkter Erfüllung menschli­
cher Wünsche enthält, die Vorstellung der Wirklich­
keit eines Zustands der Befriedigung sämtlicher Nei­
gungen, ist inkompatibel mit der Endlichkeit menschli­
cher Existenz. Deshalb erscheint Kant die Vernunft, 
wo es um das - neigungsabhängige - Glück des Men­
schen geht, von vornherein machtlos und gleichsam 
auf verlorenem Posten. Die praktischer Philosophie 
sich stellende „Aufgabe“, nämlich „sicher und allge­
mein zu bestimmen, welche Handlung die Glückselig­
keit eines vernünftigen Wesens befördern werde“, er­
weist sich nach Kant als „völlig unauflöslich“.38 
Dennoch gibt es eine Schrift Kants, in der er auf Ver­
nunft und Neigungen in ihrem Zusammenhang außer­
halb moralphilosophischer Erwägungen39 eingeht. Be­

36 Vgl. oben, § 11.
37 Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte, Akademie- 
Ausgabe, Bd. VIII, S. 114.
38 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, 
Bd. IV, S. 418.
39 In moralphilosophischer Perspektive behandelt Kant das Ver­
hältnis zwischen Vernunft und Neigung im ersten Stück der Reli­
gionsschrift (vgl. Akademie-Ausgabe, Bd. VI, S. 20 ff.). Es geht ihm 
dort um das Problem des moralisch Bösen, das im Rahmen einer 
Philosophie der Autonomie schwerlich allein auf „Neigung“ zu­
rückzuführen sein kann, ohne daß Vernunft auch im Spiele wäre. 
Genau dieses aber hatte Kant seit der Grundlegung zur Metaphysik 
der Sitten suggeriert, indem er die moralisch guten Handlungen 
Handlungen „aus Pflicht“ nannte, die moralisch nicht guten dage­

207

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeichnenderweise aber ist von Glückseligkeit in ihr an 
keiner Stelle die Rede. Gemeint ist Kants Anthropolo­
gie in pragmatischer Hinsicht, die er 1798 veröffent­
lichte. Dort handelt er im dritten Buch des ersten Teils 
über das „Begehrungsvermögen"; insbesondere wen­
det er seine Aufmerksamkeit auf die Leidenschaft als 
besondere Art der Neigung und auf den Affekt.40 
Die Bestimmung unseres „Begehrungsvermögens“ 
durch Leidenschaften und Affekte gilt Kant grund­
sätzlich als „Krankheit des Gemiiths“. Denn das Auf­
treten beider schließe jeweils „die Herrschaft der Ver­
nunft" aus.41 Es geht Kant dabei nicht um den Lob­
preis von Vernunft als solcher und eine entsprechende 
Verdammung von Sinnlichkeit als solcher; nebenbei 
bemerkt, enthält die Anthropologie eine „Apologie 
für die Sinnlichkeit" in drei Teilen.42 Das Entscheiden­
de ist: Affekt oder Leidenschaft als augenblicklicher 
oder - schlimmer noch - andauernder „Abbruch an 
der Freiheit und der Herrschaft über sich selbst"43 
sind deshalb nicht gutzuheißen, weil sie die Vernunft 
hindern, „sie in Ansehung einer gewissen Wahl mit 
der Summe aller Neigungen zu vergleichen".44 Das 
Motiv Kants, Affekt und Leidenschaft zu verwerfen, 
ist deutlich: die durch sie bewirkte Fixierung des Men­

gen Handlungen „aus Neigung“. Vgl. zu der angedeuteten Proble­
matik insgesamt: Gerold Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie, 
Frankfurt a. M. 1983, bes. S. 78-100.
40 Vgl. Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akademie-Aus­
gabe, Bd. VII, S. 251.
41 Vgl. ebd.
42 Vgl. ebd. S. 143-146.
43 Ebd. S. 267.
44 Ebd. S. 265.

208

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen auf eine einzige Neigung unter Vernachlässi­
gung aller übrigen ist es, die er vermieden wissen will. 
Sein Glücksbegriff, der Perspektivität ausschließt und 
einem Totalitätsideal verpflichtet ist - weswegen auch 
genauer von Kants Glückszdee zu sprechen wäre45 - 
steht unverkennbar im Hintergrund.
Die Leidenschaft als Grund perspektivisch extrem ver­
engter Lebensausrichtung ist nach Kant keineswegs 
die blanke Unvernunft, sondern im Gegenteil ist sie 
„jederzeit mit der Vernunft (des Subjects) verbun­
den".46 Denn „Leidenschaft setzt immer eine Maxime 
des Subjects voraus, nach einem von der Neigung ihm 
vorgeschriebenen Zwecke zu handeln".47 Darin gera­
de ist sie Kant zufolge fatal: sie verleitet dazu, mit Ver­
nunft sich den Prinzipien der Vernunft zu verweigern. 
„Leidenschaften", schreibt Kant deshalb, „sind Krebs­
schäden für die reine praktische Vernunft und meh- 
rentheils unheilbar: weil der Kranke nicht will geheilt 
sein und sich der Herrschaft des Grundsatzes ent­
zieht, durch den dieses geschehen könnte. Die Ver­
nunft geht auch im Sinnlich-Praktischen vom Allge­
meinen zum Besonderen nach dem Grundsätze: nicht 
Einer Neigung zu Gefallen die übrigen alle in Schat­
ten oder in den Winkel zu stellen, sondern darauf zu 
sehen, daß jene mit der Summe aller Neigungen zu­
sammen bestehen könne."48

45 Vgl. hierzu seine eigenen Ausführungen in einer späten nachge­
lassenen Reflexion: Akademie-Ausgabe, Bd. XVIII, S. 448 (= R 
6092).
46 Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akademie-Ausgabe, 
Bd. VII, S. 266.
47 Ebd.
48 Ebd.

209

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kant vorschwebende Idee von Glück verträgt 
sich mit dem Gedanken des Perspektivismus über­
haupt nicht. Auch Kants Begriff praktischer Vernunft 
steht ihm fern. Ganz anders dagegen Nietzsche: er 
denkt Vernunft als Grund eines - notwendig - per­
spektivischen Umgangs mit uns selbst. Der Mensch 
ist in diesem Sinn ein Wesen der Einseitigkeiten, auch 
und gerade gegenüber sich selbst.

$ 19. Zum Verhältnis von Vernunft und Natur 
hei Nietzsche

Was Kant Neigung nennt, erscheint bei Nietzsche un­
ter den Titeln Trieb, Leidenschaft, Begehrung. Auch 
Nietzsche setzt wie Kant ein ungeordnetes, in vieler­
lei Richtungen strebendes Kräftefeld von Begehrun­
gen an. Es ist Mitgift des Menschen, seitdem die 
Steuerung seines Verhaltens ihm nicht länger durch 
Natur abgenommen wird: seitdem seine Instinkte 
„entwerthet und ,ausgehängt‘“49 sind. Nietzsche aber 
geht das Problem der Autonomie von einem gänzlich 
anderen Ausgangspunkt an als Kant. Für Kant hat das 
Menschliche am Menschen Vernunft „zur Wurzel":50 
von diesem Fundament aus thematisiert er das Ande­
re zur Vernunft, Neigungen und Empfindungen. 
Nietzsche setzt umgekehrt an: sein Blick ist ein genea­
logischer. Ihn fasziniert und amüsiert das Entstehen 

49 Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 5, S. 
322.
50 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, 
Akademie-Ausgabe, Bd. VI, S. 28.

210

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Menschen aus Natur wie auch seine nicht zu til­
gende Zugehörigkeit zu dieser Natur vor dem Hinter­
grund seines Selbstverständnisses: der Mensch fühlt 
sich nämlich Nietzsche zufolge als Herr der Natur 
und als unabhängig von ihr, während sie gerade wegen 
seiner mangelhaften Einsicht in sich selbst und die 
eigene Naturabhängigkeit nicht selten Herrin über 
ihn ist. Für Nietzsche ist die - ursprünglich totale und 
im Verlauf seiner Entwicklung gelockerte - Naturbin­
dung des Menschen Fundament seiner Überlegungen 
zum Verhältnis von Vernunft und Natur. Mit Blick 
auf diese Konstellation schreibt er: „Alles Mensch­
liche verdient in Hinsicht auf seine Entstehung die iro­
nische Betrachtung: desshalb ist die Ironie in der Welt 
so überflüssig“5'
Wir selbst als jeweiliges Ich, das sich von allem ande­
ren unterschieden weiß, wir selbst als individuelle Sub­
jektivität sind nach Nietzsche nichts Festes und nichts 
von vornherein Vorgegebenes, sondern durchaus 
„Flüssiges“.51 52 Das, was landläufig als Seele des Men­
schen bezeichnet wird, ist nach Nietzsche ein aus vie­
len, und auch widerstreitenden, Kräften bestehendes 
„Gemeinwesen“.53 In der Genealogie der Moral sagt 
Nietzsche, was er unter „Seele“ versteht: „Alle In­
stinkte, welche sich nicht nach Aussen entladen, wen­
den sich nach Innen - dies ist das, was ich die Verinner­
lichung des Menschen nenne: damit wächst erst das an 
den Menschen heran, was man später seine ,Seele* 
nennt. Die ganze innere Welt, ursprünglich dünn wie 

51 Menschliches, Allzumenschliches I, § 252; KSA 2, S. 210.
52 Nachlaß 9[91], Herbst 1887; KSA 12, S. 385.
53 Ebd.

211

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwischen zwei Häute eingespannt, ist in dem Maasse 
aus einander- und aufgegangen, hat Tiefe, Breite, 
Höhe bekommen, als die Entladung des Menschen 
nach Aussen gehemmt worden ist.“54 Die unkontrol­
lierte, da unreflektierte Abfuhr von Triebenergie nach 
außen ist für uns unmöglich geworden, weil wir uns 
infolge der „gewaltsamen Abtrennung“55 von einer 
bloß naturbestimmten Existenz auf die Stimme unse­
rer Instinkte - wie oben erörtert56 - nicht länger verlas­
sen können. Aus diesem Grund haben wir „Bewußt­
sein“ nötig, die Fähigkeit des „Denken(s), Schlies­
sen^), Berechnen(s), Combiniren(s) von Ursachen 
und Wirkungen“.57 Was vordem keines Gedankens be­
durfte, nämlich die Bestimmung, was zu tun ist und 
wie es zu tun ist, will nun erwogen werden, wobei die 
Möglichkeit des Fehlgriffs, des folgenschweren Irr­
tums nie auszuschließen ist. Selbstbestimmung als 
Selbstexperiment, für das mit dem je eigenen Leben 
einzustehen ist, tritt an die Stelle von Naturbestimmt­
heit.
In welchem Verhältnis aber steht der Mensch zu sich 
selbst nach seiner Vertreibung aus der Sphäre der „Ein­
falt und Unschuld“, wie Kant sagt,58 einer Sphäre je­
denfalls, die eine der Sicherheit und Übereinstim­
mung mit sich selbst gewesen sein muß, wie Nietz­

54 Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 5, 
S. 322.
55 Ebd. S. 323.
56 Vgl. §15, §18.
57 Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 5, 
S. 322.
58 Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte, Akademie- 
Ausgabe, Bd. VIII, S. 122.

212

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehe in der Genealogie der Moral meint?59 Er muß 
sich als nicht von vornherein harmonisches, vielfälti­
ges und widersprüchliches Ganzes akzeptieren. Wir 
bestehen nach Nietzsche grundsätzlich aus einer 
„Vielheit“ von Antrieben,60 die alle gleichzeitig auf Be­
rücksichtigung drängen. Nietzsche geht sogar so 
weit, von ihnen als einer „Vielheit von ,Willen zur 
Macht*“61 zu sprechen, als einer „Vielheit von Subjek­
ten“62. Um nicht in uns selbst zerrissen zu werden, 
können wir nicht umhin, für Organisation und Koor­
dination zu sorgen. Sie aber wird sich notwendig je­
weils verschieden und individuell gestalten: kein Gott 
hat uns Nietzsche zufolge mit bestimmten Eigen­
schaften und festen Verhaltensmustern ausgestattet.63 
Wir kommen nicht darum herum, uns selbst Anlei­
tung zu sein. Wir sind mithin frei, und bemerkens­
wert ist, daß Nietzsche wie Kant Freiheit als Autono­
mie versteht: „Daß du dir selber befiehlst, das heißt 
,Freiheit des Willens*“.64
Selbstgesetzgebung besteht für Nietzsche zunächst in 
der Herstellung einer „Rangordnung“65 innerhalb der 
Vielheit von Kräften, welche insgesamt die „innere 
Welt“ des Menschen konstituieren. Dazu aber bedarf 

59 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 
5, S. 322-324.
60 Vgl. z. B. Nachlaß 40[38], 40[42], August-September 1885; KSA
11, S. 647 f., 650 sowie: Nachlaß 1 [58], Herbst 1885 - Frühjahr 1886; 
KSA 12, S. 25.
61 Nachlaß 1 [58], Herbst 1885 - Frühjahr 1886; KSA 12, S. 25.
62 Nachlaß 40[42], August-September 1885; KSA 11, S. 650.
63 Vgl. Nachlaß 15[30], Frühjahr 1888; KSA 13, S. 426.
64 Nachlaß 1 [44], Herbst 1885 - Frühjahr 1886; KSA 12, S. 20.
65 Vgl. z. B. Nachlaß 40[21], August-September 1885; KSA 11, 
S. 638.

213

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es eines „Regenten“ an der Spitze jenes „Gemeinwe­
sens“, als das Nietzsche unser Selbst begreift.66 Wo es 
einen Regenten, einen „Beherrscher“ gibt, gibt es not­
wendig ebenso Regierte, „Unterthanen“.67 Wir selbst 
sind inwendig ein „Kampf“, der „in Gehorchen und 
Befehlen sich ausdrückt“.68
Wenn Nietzsche die Metaphorik des Kampfes wählt, 
um über das jeder Anschauung sich entziehende Phä­
nomen unseres Seelenlebens zu sprechen, so legt al­
lein schon diese Metaphorik den Gedanken nahe: das 
Verhältnis zwischen Regent und Regiertem kann kein 
stabiles, auf Dauer gestelltes sein. Denn sonst wäre die 
Rede vom Kampf sinnlos. Auch explizit betont Nietz­
sche immer wieder: die „Subjekt-Einheit“, die wir als 
Gesamtheit von Antrieben: von Neigungen, Gefüh­
len und Leidenschaften sind, ist ein durch „fließendes 
Machtgrenzen-bestimmen“ sich auszeichnendes Ge­
bilde.69 Es gibt jeweils einen „Mittelpunkt des Sy­
stems“ Subjektivität, den Nietzsche als „sich bestän­
dig verschiebend“ beschreibt.70 Er identifiziert diesen 
„Mittelpunkt“ nicht mit Vernunft als Wille zur 
Macht, wie man vielleicht vermuten könnte. Vielmehr 
schwebt ihm als solches Zentrum unserer selbst eine 
Verbindung vor, die die Vernunft mit je bestimmten 
unserer Antriebe eingeht, zu deren Anwalt sie sich 
macht, und dies zuungunsten anderer.71 In dem durch 

66 Ebd.
67 Ebd.
68 Ebd.
69 Ebd.
70 Nachlaß 9[98], Herbst 1887; KSA 12, S. 391.
71 Vgl. ebd. S. 392 und Nachlaß 14[219], Frühjahr 1888; KSA 13, 
S. 394.

214

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Ausfall einer vorgegebenen Naturordnung struk­
turell in uns angelegten „Kampf“ der Triebe unterein­
ander „muss“ nach Nietzsche „unser Intellect Partei 
nehmen“.72 73 * Als Macht muß er vorziehen und benach­
teiligen; er geht einher mit Perspektivität, nicht Totali­
tät.
Vernunft also erweist sich als Organ der Bevorzugung 
und Benachteiligung, der Stärkung und Schwächung 
je bestimmter Anteile unserer selbst, je spezifischer 
Begehrungen, Leidenschaften und Gefühle. Stets müs­
sen wir von uns selbst Bestimmtes aufgeben, um ande­
res zu sein. Mit der Fähigkeit zur Selbstgesetzgebung 
nimmt auch seinen Anfang, was Nietzsche als „die 
grösste und unheimlichste Erkrankung“ gilt, „von 
welcher die Menschheit bis heute nicht genesen“ sei: 
„das Leiden des Menschen am Menschen, an sich“.75 
Sobald der Mensch zu „Bewußtsein“ kommt und zur 
Vernunft, ist es deshalb vorbei mit der vielleicht ehe­
dem vorhandenen bruchlosen Übereinstimmung mit 
sich selbst. Zu ihr kann der Mensch prinzipiell nicht 
mehr gelangen, seitdem er in sich selbst zu gewichten 
und zu wägen hat, was notwendig bedeutet, daß er 
sich selbst niemals vollkommen gerecht zu werden 
vermag. Von sich selbst muß er einiges an Neigungen, 
an Antrieben als handlungsleitend zulassen, anderes 
dagegen abscheiden. In diesem Sinn ist er, wie Nietz­
sche schon in Menschliches, Allzumenschliches tref­
fend bemerkt, nicht „Individuum“, also Ungeschiede­
nes, sondern „dividuum“, in sich Geschiedenes: „Ist 

72 Morgenröthe, § 109; KSA 3, S. 99.
73 Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 5,
S. 323.

215

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es nicht deutlich“, so Nietzsche im Anschluß an eini­
ge von ihm vorgetragene Handlungsbeispiele, „dass 
in all diesen Fällen der Mensch Etwas von sich, einen 
Gedanken, ein Verlangen, ein Erzeugniss mehr liebt, 
als etwas Anderes von sich, dass er also sein Wesen zer- 
theilt und dem einen Theil den anderen zum Opfer 
bringt?“74 Der sich selbst Befehlende muß sein Befeh­
len an sich selbst büßen, läßt Nietzsche Zarathustra 
sagen.75
Als Problem kehrt an dieser Stelle wieder, was uns bei 
Kant unter dem Stichwort der konstitutionellen 
Glücksunfähigkeit des Menschen beschäftigt hatte. 
Sich selbst im ganzen nicht allein zu kennen, sondern 
zudem auch im ganzen gerecht zu werden, kann dem 
Menschen überhaupt nicht gelingen. Nicht ein Tota­
les, vielmehr die von ihm selbst je individuell zu wäh­
lende Perspektive ist seine Sache. Und solcher Ent­
wurf einer niemals ein für allemal festzulegenden per­
spektivischen Haltung zu sich selbst geht nach Nietz­
sche auf Vernunft als Wille zur Macht zurück.
Wir bedürfen der Aufhebung des Zustands ursprüng­
licher „Disgregation der Antriebe“ durch die Lei­
stung ihrer „Coordination“, um uns selbst eine „Rich­
tung“ zu geben.76 Doch immer nur um eine vorläufige 
„Richtung“ kann es sich handeln: Nietzsche spricht 
von der immer nur zu erreichenden „augenblick­
lichen Macht-Feststellung aller der uns constituiren- 
den Triebe“.77 Stets von neuem müssen wir uns selbst 

74 Menschliches, Allzumenschliches, § 57; KSA 2, S. 76.
75 Also sprach Zarathustra II, Von der Selbst-Ueberwindung; KSA
4, S. 147.
76 Vgl. Nachlaß 14[219], Frühjahr 1888; KSA 13, S. 394.
77 Nachlaß 1 [61], Herbst 1885 - Frühjahr 1886; KSA 12, S. 26.

216

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenüber einen bestimmten Standpunkt einnehmen; 
sind wir doch - wie Nietzsche nicht müde wird zu be­
tonen und, entgegen aller Tradition, auch zu preisen - 
nichts Festes, sondern als selbige dennoch unablässig 
ein Werden zu Anderem.

5 20. Bewußtsein als ambivalentes Phänomen

Damit Vernunft überhaupt einen Standpunkt bezie­
hen kann, damit wir uns selbst und den verschieden­
sten uns bewegenden Antrieben und Gefühlen gegen­
über Stellung nehmen können, ist zweifellos „Bewußt­
sein“ nötig, genauer: ein Bewußtsein unserer selbst. 
Denn wie sollten wir uns zu etwas verhalten, das wir 
gar nicht kennen? Nietzsches Verhältnis zum Pro­
blem von Bewußtsein und Selbstbewußtsein aber ist 
gespalten. Daran jedoch wird sich für uns ablesen las­
sen, daß der aus Naturverlassenheit erwachsene 
Zwang zur Autonomie für Nietzsche ein durchaus 
zweischneidiges Schwert ist.
Auf der einen Seite begreift er den Mangel an Fest­
legung als ungeheure Chance, die sich dem Menschen 
eröffnet: „Wir sind Experimente: wollen wir es auch 
sein!“ schreibt er in der Morgenröthe.™ Und in der Ge­
nealogie der Moral meint er, daß „mit der Thatsache 
einer gegen sich selbst gekehrten, gegen sich selbst Par­
tei nehmenden Thierseele* 79 auf Erden etwas so Neues, 

78 Morgenröthe, § 453; KSA 3, S. 274.
79 Selbstredend ist hier die Menschensee\e gemeint, die Nietzsche 
gerade durch die Möglichkeit oder sogar Unerläßlichkeit, „gegen 
sich selbst Partei nehmen“ zu können bzw. zu müssen, entstehen 
sieht. Tiere besitzen keine „innere Welt“, da sie alle Energien unta- 

217

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tiefes, Unerhörtes, Räthselhaftes, Widerspruchsvol­
les und Zukunftsvolles gegeben war, dass der Aspekt 
der Erde sich damit wesentlich veränderte.“80 Auf der 
anderen Seite nennt er des Menschen „Bewußtheit“ 
die doch einhergeht mit seiner exzeptionellen Posi­
tion und Voraussetzung seiner Experimente mit sich 
selbst ist, eine „Krankheit“.81
In einem bedeutenden Aphorismus der Fröhlichen 
Wissenschaft formuliert Nietzsche, was ihm als „das 
Problem des Bewusstseins (richtiger: des Sich-Be- 
wusst-Werdens)“ gilt.82 Von vornherein bezeichnend 
ist: es „tritt“ in Nietzsches Augen „erst dann vor uns 
hin, wenn wir zu begreifen anfangen, inwiefern wir 
seiner entrathen könnten“.83 Bevor wir Nietzsches 
Motiven, die ihn zu dieser Einschätzung bewegen, 
nachgehen, ist zu ermitteln, was Bewußtsein, genauer: 
Selbstbewußtsein im Sinne von Selbsterkenntnis84 für 
ihn überhaupt heißt.
Nietzsche versteht Selbstbewußtsein als Möglichkeit 
der „Spiegelung“ von Lebensprozessen. Seiner selbst 

dacht nach außen lenken. „Thier“ ist hier wie so oft bei Nietzsche 
als - hintersinnige und mit Ironie durchtränkte - Übersetzung des 
Terminus animal zu lesen, wie er vor allem in der Verbindung ani­
mal rationale philosophisch geläufig ist.
80 Zur Genealogie der Moral, Dritte Abhandlung, § 16; KSA 5, 
S. 323.
81 Nachlaß 8[4], Sommer 1887; KSA 12, S. 335. Vgl. Zur Genealo­
gie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 5, S. 322 f.
82 Die fröhliche Wissenschaft, § 354; KSA 3, S. 590.
83 Ebd.
84 Nietzsche unterscheidet von der Sache her nicht zwischen Selbst­
bewußtsein und Selbsterkenntnis, wie dies Kant mit guten Grün­
den vorschlägt. Vgl. Kritik der reinen Vernunft, B 157-159 (= Tran­
szendentale Deduktion, § 25).

218

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewußtes Leben sieht „sich gleichsam im Spiegel“.85 
Leben ohne Selbstbewußtsein wäre dann ein Leben 
ohne Rückwendung auf sich selbst. Nietzsche greift 
also auf die Spiegelmetaphorik - wie sie auch in dem 
Terminus Reflexion steckt86- zurück, um das fürs 
Selbstbewußtsein konstitutive Phänomen des Rückbe­
züglichen zum Ausdruck zu bringen. Zum Leben 
rechnet Nietzsche in dem hier herangezogenen Apho­
rismus der Fröhlichen Wissenschaft Fühlen, aber auch 
Wollen, Sich-Erinnern, Denken und - von ihm selbst 
mit Anführungszeichen versehen - „Handeln“.87 Die­
se Strukturen sollen allem Leben, dem mit sich selbst 
unbekannten und dem mit sich selbst bekannten, ge­
meinsam sein. Nietzsche erwartet, daß solche Eineb­
nung vertrauter Differenzierungen „einem älteren 
Philosophen“ durchaus „beleidigend“ klingen möge.88 
Problematisch ist allerdings, wie Denken, Sich-Erin­
nern oder Wollen, das gerade nach Nietzsche kein dif­
fuses „Begehren“ ist, sondern ein Selbstbestimmung 
voraussetzendes „Etwas-wollen" ist,89 ohne Bekannt­
schaft mit sich selbst möglich sein sollen. Allenfalls lie­
ßen sich Begriffe wie Denken, Handeln oder Wollen, 
mit Hilfe derer wir doch uns selbst beschreiben und 
deuten, im übertragenen Sinn verstehen, sobald wir 
sie auf das mit sich selbst nicht bekannte Leben anwen­
den.

85 Vgl. Die fröhliche Wissenschaft, § 354; KSA 3, S. 590.
86 Vgl. L. Zahn, Art. „Reflexion“, in: Historisches Wörterbuch der 
Philosophie, Bd. 8, Darmstadt 1992, Sp. 396.
87 Vgl. Die fröhliche Wissenschaft, § 354; KSA 3, S. 590.
88 Ebd.
89 Vgl. Nachlaß 11[114], November 1887 - März 1888; KSA 13, 
S. 54.

219

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daß wir Begriffe wie die genannten: Fühlen, Denken, 
Wollen, Handeln überhaupt bilden, ist vielmehr 
schon Zeugnis unserer Fähigkeit, uns selbst und unser 
Leben „gleichsam im Spiegel“ zu sehen. Denn durch 
sie bringen wir uns selbst auf den Begriff. Sprache aber 
im allgemeinsten Verständnis - nämlich als System 
von Zeichen, mit Hilfe derer wir Sinn oder Bedeutung 
an etwas Äußerem, das als Vehikel fungiert, darstellen 
- und Selbstbewußtsein sind nach Nietzsche aufs eng­
ste miteinander verzahnt: „die Entwicklung der Spra­
che und die Entwicklung des Bewusstseins (nicht der 
Vernunft, sondern allein des Sich-Bewusstwerdens 
der Vernunft) gehen Hand in Hand.“90 Erst Sprache 
im weitesten Sinn, zu der Nietzsche nicht nur die 
Wortsprache, sondern zum Beispiel auch die Gebärde 
und den Blick zählt, also die Sprache unseres Leibes, 
ermöglicht Selbstbewußtsein. Sie erst eröffnet die 
Chance, das je eigene Leben als Prozeß, als Ablauf 
von Lebensvorgängen zumindest punktuell „fixiren 
zu können und gleichsam äusser uns zu stellen“.91 
Sprache erscheint Nietzsche als „Kraft“, das Verflie­
ßende, Namenlose, vielleicht Gefühlte, aber mangels 
Fixierung sich Verflüchtigende, durch Ausdruck - das 
heißt durch Darstellung anhand eines Mediums, eines 
Äußeren - für uns und andere verständlich zu ma­
chen.92
Nietzsche versucht zu erweisen, daß Selbstbewußt­
sein sich überhaupt nur „unter dem Druck des Mit­
theilungs-Bedürfnisses“ entwickelt habe. Denn ein 

90 Die fröhliche Wissenschaft, § 354; KSA 3, S. 592.
Ebd.

92 Vgl. ebd.

220

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglichst feinmaschiges „Verbindungsnetz zwischen 
Mensch und Mensch“ herzustellen, habe sich im Inter­
esse seines Überlebens als nützlich erwiesen.93 Der ein­
zelne habe ein immer schärferes Bewußtsein im Sinne 
einer immer schärferen Kenntnis seiner selbst ausge­
bildet, um sich anderen genau verständlich machen zu 
können, und umgekehrt; so sei die Existenz aller im 
Gruppenverband gesichert worden. „Der einsiedleri­
sche und raubthierhafte Mensch“ hätte keines Selbst­
bewußtseins bedurft, meint Nietzsche.94
Auf eine Diskussion dieser Theorie Nietzsches zur 
Genealogie des Selbstbewußtseins können wir im Zu­
sammenhang unserer Überlegungen verzichten. Be­
handeln aber müssen wir ein bereits berührtes Pro­
blem, das Nietzsche umtreibt und seine auf Selbstge­
setzgebung, Selbstverantwortlichkeit und Lust am 
Selbstexperiment bauende Subjektivitätsphilosophie 
in Frage stellt. Es ist das „Problem des Bewusstseins“ 
oder „richtiger: des Sich-Bewusst-Werdens“, das wir 
nach Nietzsche erst dann verstehen, wenn wir zu über­
legen beginnen, „inwiefern wir seiner entrathen könn­
ten“.95
Warum aber kann der Gedanke, sich des Selbstbe­
wußtseins, der Fähigkeit zur Selbstkenntnis auch wie­
der entledigen zu wollen, überhaupt attraktiv erschei­
nen? Gemessen an der Eindeutigkeit und der Sicher­
heit, die instinktiv geleitetes Dasein kennzeichnen, 
stellt sich Nietzsche das seiner selbst bewußte Leben 
in seinem experimentellen Charakter neben allem da­

93 Ebd. S. 591.
94 Ebd.
95 Ebd. S. 590.

221

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit verbundenen Reiz auch als höchst defiziente 
Form der Existenz dar: „In allem Bewußtwerden 
drückt sich ein Unbehagen des Organismus aus: es 
soll etwas Neues versucht werden, es ist nichts genü­
gend zurecht dafür, es giebt Mühsal, Spannung, Über­
reiz - das alles ist eben Bewußtwerden .. ,“96 Daraus 
zieht er den Schluß: „Man handelt nur vollkommen, 
sofern man instinktiv handelt.“97
Immer einmal wieder schwebt Nietzsche als ideale Lö­
sung des „Bewußtseinsproblems“ vor, Selbstkenntnis 
und Selbstreflexion „zurückzudrängen: so dass der 
vollkommene Automatismus des Instinkts erreicht 
wird, - diese Voraussetzung zu jeder Art Meister­
schaft, zu jeder Art Vollkommenheit in der Kunst des 
Lebens“.98 Um Instinkte soll es sich dabei handeln, in 
Gestalt derer die Summe der Erfahrung, die der 
Mensch als denkend sich Vortastender, an sich selbst 
Arbeitender und Irrender in „langen Jahrhunderten“ 
gewonnen hat, gleichsam einverleibt vorliegt.99 Und 
nicht erst im Antichrist, aus dem die vorgeführten Be­
lege stammen, sondern schon in der Fröhlichen Wis­
senschaft sieht Nietzsche „eine ganz neue und eben 
erst dem menschlichen Auge aufdämmernde, kaum 
noch deutlich erkennbare Aufgabe“ darin, „das Wis­
sen sich einzuverleiben und instinctiv zu machen“.100 
Zweifellos gibt es bei Nietzsche die Neigung, einer er­
neuten Einpassung menschlichen Daseins in Quasi­

96 Nachlaß 15[25], Frühjahr 1888; KSA 13, S. 421.
97 Ebd.
98 Vgl. Der Antichrist, § 57; KSA 6, S. 242.
99 Vgl. ebd. S. 241 f.
100 Die fröhliche Wissenschaft, § 11 (betitelt: „Das Bewusstsein“);
KSA 3, S. 383.

222

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naturgesetzlichkeiten das Wort zu reden. Verhaltens­
leitende Instinkte, so hofft er, könnten wiedererwor­
ben werden.101 Doch ist Nietzsche andererseits klar, 
daß ein schlichtes Zurückgehen des Weges, der uns im 
Zuge „jener gründlichsten“ aller jemals uns zugemute­
ten „Veränderungen“102 aus bloßer Naturexistenz hin­
ausführte, nicht möglich ist. Dazu sind wir zu un­
fertig, uns selbst zu sehr Aufgabe; wir sind zu viel 
„Stoff, Bruchstück, Überfluss, Lehm, Koth, Unsinn, 
Chaos“, als daß wir darauf verzichten könnten, 
„Schöpfer“ und „Bildner“ in bezug auf uns selbst zu 
sein:103 uns selbst gegenüber Wille zur Macht zu sein. 
War zunächst die strengste Bildung, die strengste Mo­
ral „nöthig“, „um den Menschen durchzusetzen im 
Kampf mit Natur und ,wildem Thier‘“, wie Nietzsche 
in einem - Entwicklung der Menschheit betitelten - 
Fragment schreibt,104 so hat sich in seinen Augen die 
Tendenz ergeben, das Kind gleichsam mit dem Bade 
auszuschütten. Was am Menschen Natur ist, sieht 
Nietzsche verleugnet. Doch der Mensch sei nicht 
schlechthin mit Vernunft zu identifizieren.

101 Vgl. hierzu Morgenröthe, § 477; KSA 3, S. 284. Vgl. auch Nach­
laß 15[25], Frühjahr 1888; KSA 13, S. 421.
102 Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 5;
S. 321.
103 Vgl. Jenseits von Gut und Böse, § 225; KSA 5, S. 161.
104 Nachlaß 5[63], Sommer 1886 - Herbst 1887; KSA 12, S. 208.

223

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 21. Selbstbestimmung und das Problem
des Unbewußten

Noch vor Freud weist Nietzsche darauf hin, daß es in 
uns selbst vieles gibt, das sich dem Zugriff von Über­
legung und Urteil entzieht, weil es uns nicht bekannt 
ist, weil es „unterhalb unseres Bewußtseins“105 sich ab­
spielt. Nietzsche begreift den Menschen in Vorweg­
nahme Freudscher Theorien als Wesen, das von einer 
Gesamtheit von Gefühlen und Trieben bewegt wird, 
um die es jedoch nur zum Teil weiß. Nietzsche ist 
überzeugt, daß als Erbe unserer „thierischen Vergan­
genheit“106 in uns auch ein Geschehen sich vollzieht, 
welches zwar unser Tun beeinflußt und vielleicht so­
gar teilweise steuert, dessen „Sprache“ uns indes nicht 
geläufig ist, denn: „Die ,innere Erfahrung4 tritt uns ins 
Bewußtsein, erst nachdem sie eine Sprache gefunden 
hat, die das Individuum versteht.. .“.107 Mit dem aber, 
was uns nicht faßbar, weil nicht lesbar ist, läßt sich 
schwerlich - vernünftig - umgehen. Zweifel an der 
Gültigkeit der Idee der Selbstgesetzgebung scheinen 
also berechtigt.
Doch zu beachten ist zweierlei: Sollte es auch die von 
Nietzsche und, wenig später, Freud behauptete Sphä­
re eines Unbewußten,108 das zu uns selbst unlösbar 

105 Nachlaß 1 [61], Herbst 1885 - Frühjahr 1886; KSA 12, S. 26.
106 Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 5, 
S. 323.
107 Nachlaß 15[90], Frühjahr 1888; KSA 13, S. 460.
108 Odo Marquard hat gezeigt, daß der Gedanke des Unbewußten 
bereits in der Naturphilosophie der Romantik, insbesondere bei 
Schelling, ein großes Thema ist. Er arbeitet heraus, warum nachkan- 
tisch ein Interesse am Anderen zur Vernunft entsteht und warum es 
- unter veränderten Bedingungen - bei Freud erneut zu einer Aus-

224

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gehört, uns aber dennoch unbekannt ist, geben - und 
vieles spricht dafür - so tut diese Annahme der von 
Nietzsche ebenso behaupteten Einwirkung der Ver­
nunft als Wille zur Macht auf unser „Inneres“, unse­
re „Seele“ keineswegs Abbruch. Nicht alles nämlich, 
was sie ausmacht, ist uns unbewußt. Sonst könnten 
wir nicht immer schon zu Gefühlen und Neigungen 
Stellung nehmen: manche verwerfen, andere dage­
gen akzeptieren und gutheißen. Einen Zustand tota­
ler Unkenntnis über uns selbst läßt Nietzsche allen­
falls als denjenigen gelten, der im - hypothetisch ge­
setzten - pnzemenschlichen Stadium zu vermuten 
sei. Wir hatten kein Bewußtsein nötig, solange verläß­
liche Instinkte uns führten.109 Und sogar zu der von 
uns nach Entwertung dieser Instinkte geforderten 
Autonomie selbst gehört es nach Nietzsche unab­
weisbar, „die Thüren und Fenster des Bewusstseins 
zeitweilig (zu) schliessen; von dem Lärm und 
Kampf, mit dem unsre Unterwelt von dienstbaren 

einandersetzung mit diesem Anderen zur Vernunft kommt, die ge­
nuin philosophisch zu nennen ist. Denn was Marquard in seiner lan­
ge ungedruckt gebliebenen Habilitationsschrift sichtbar macht, 
noch bevor Freud zum Modethema wird und unter anderem als Ar­
gument gegen eine vermeintlich längst überholte Subjektivitätsphi­
losophie dient, ist dies: die Kategorien, mit denen Freud arbeitet, 
sind nicht etwa originär psychoanalytische, sondern Kategorien des 
deutschen Idealismus. Vgl. Odo Marquard, Transzendentaler Idea­
lismus. Romantische Naturphilosophie. Psychoanalyse, Köln 
1987, bes. S. 95 ff., 156 ff., 237 ff. Vgl. auch: Ders., Zur Bedeutung 
der Theorie des Unbewußten für eine Theorie der nicht mehr schö­
nen Kunst, jetzt in: Ders., Aesthetica und Anaesthetica. Philosophi­
sche Überlegungen, Paderborn/München/Wien/Zürich 1989, S. 35- 
46, bes. 36 f.
109 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 
5, S. 322.

225

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Organen für und gegeneinander arbeitet, unbehelligt 
(zu) bleiben".110
Zum zweiten meint Nietzsche, einen Weg gefunden 
zu haben, der uns erlaubt, auch dem „unterhalb unse­
res Bewußtseins" Angesiedelten noch auf die Spur zu 
kommen: am „Leitfaden des Leibes"111 uns orientie­
rend können wir, so hofft er, „überall, wo wir Bewe­
gung im Leibe sehen oder errathen, wie auf ein zuge­
höriges subjektives unsichtbares Leben hinzuschlie­
ßen lernen".112 Nietzsche traut der Vernunft - denn 
das „Schließen" ist Sache der Vernunft - also nichts 
Unerhebliches zu, wenn er von ihr erwartet, jenes Un­
bekannte in uns selbst qua Entschlüsselung seines 
Ausdrucks an unserem Leib lesbar zu machen.
Indem Nietzsche aber das Phänomen des Unbewuß­
ten thematisiert, thematisiert er zugleich das Problem 
gelingender bzw. mißlingender Selbsterkenntnis. Das 
„unterhalb unseres Bewußtseins" sich Abspielende 
ist dann als das anzusprechen, was sich der Selbst­
erkenntnis gerade entzieht. Selbsterkenntnis jedoch, 
wie wenig weit immer sie im Einzelfall vordringen 
mag, ist Voraussetzung und Grundlage aller Selbstge­
setzgebung.
Nun ist das Unbewußte als Kategorie aber auch dem­
jenigen bereits geläufig, der wie keiner vor ihm für die 
Wirklichkeit menschlicher Autonomie argumentiert, 
nämlich Kant. Ohne daß Kant sich der Thematik des 

110 Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 1; KSA 5, 
S. 291.
111 Vgl. Nachlaß 42[3], August-September 1885; KSA 11, S. 692 
und Nachlaß 2[91], Herbst 1885 - Herbst 1886; KSA 12, S. 106. Vgl. 
auch Nachlaß 40[15], August-September 1885; KSA 11, S. 635.
112 Nachlaß 40[21], August-September 1885; ebd. S. 639.

226

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unbewußten eingehend widmet wie Freud und - we­
niger systematisch und eher schlaglichtartig beleuch­
tend - Nietzsche, ist doch interessant zu sehen: Kant, 
der allenthalben als Philosoph gilt, der Vernunft ge­
rade auf dem Feld der Praxis zu viel zutraut, gibt sich 
durchaus keinen Illusionen über deren begrenzte 
Reichweite und Macht hin.
Ein Kapitel seiner Anthropologie in pragmatischer 
Hinsicht ist überschrieben: „Von den Vorstellungen, 
die wir haben, ohne uns ihrer bewußt zu sein“.113 Kant 
nimmt zum Ausgangspunkt seiner Überlegungen 
einen Gedanken, der sich sofort aufdrängt und dem 
später auch Freud nachgehen wird:114 „Vorstellungen 
zu haben und sich ihrer doch nicht bewußt zu sein, dar­
in scheint ein Widerspruch zu liegen; denn wie kön­
nen wir wissen, daß wir sie haben, wenn wir uns ihrer 
nicht bewußt sind?“115 Dieser Einwand habe Locke 
bewogen, das Vorhandensein solcher Vorstellungen 
zu bestreiten.116
Kant hingegen versucht für das Gegenteil zu argumen­
tieren und folgenden Satz als richtig zu erweisen: „Al­
lein wir können uns doch mittelbar bewußt sein eine 
Vorstellung zu haben, ob wir gleich unmittelbar uns 
ihrer nicht bewußt sind.“117 Wie sich aus einem Bei­
spiel entnehmen läßt,118 das Kant zur Erläuterung an­

113 Vgl. Akademie-Ausgabe, Bd. VII, S. 135.
114 Vgl. z. B. Das Ich und das Es, Studienausgabe, Bd. III, S. 283 f.
115 Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akademie- 
Ausgabe, Bd. VII, S. 135.
116 Ebd. Vgl. John Locke, An Essay concerning Human Understan- 
ding, ed. Peter H. Nidditch, Oxford 1975, S. 114-116 (= Book II, 
Chap. I, §18f.).
117 Akademie-Ausgabe, Bd. VII, S. 135.
118 Vgl. ebd.

227

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bietet, sind mittelbare Vorstellungen solche, die ak­
tuell zwar nicht bewußt sind, aber jederzeit bewußt 
werden könnten. Und in Erkenntnisurteilen, so möch­
te Kant zeigen, sind sie quasi als Hintergrundbewußt­
sein wirksam. Denn wir sind niemals imstande, ein Er­
kenntnisobjekt zugleich „unter allen verschiedenen 
Lagen zu den Sinnen“119 wahrzunehmen. Obgleich 
wir uns also des Erkenntnisgegenstands nie in allen 
konstitutiven „Theilvorstellungen“ zugleich bewußt 
sind - Husserl wird sagen, er sei uns in „Abschattun­
gen“ gegeben120-, spielen die solcherart unbewußten 
Vorstellungen dennoch in unser Urteil hinein, „ha­
ben“ wir sie dennoch in unserer Anschauung.121 Kant 
nennt unbewußte Vorstellungen im beschriebenen 
Sinn „dunkele Vorstellungen“ und unterscheidet sie 
von „klaren“, die „zur Unterscheidung eines Gegen­
standes von anderen zureich(en)“.122
Angesichts des Befundes, daß Kant den Gedanken 
des Perspektivismus nicht geltend macht, sobald er 
vom Glück des Menschen handelt, ist nun folgendes 
bemerkenswert: Kant sieht sehr deutlich, daß nicht 
nur der Blick auf Objekte oder Subjekte der Außen­
welt immer nur ein perspektivisch gebrochener sein 
kann, sondern nicht minder der (Reflexions-)Blick 
auf uns selbst. Er formuliert: „Daß das Feld unserer 
Sinnenanschauungen und Empfindungen, deren wir 

119 Kritik der reinen Vernunft, A 45/B 63.
120 Vgl. Edmund Husserl, Erfahrung und Urteil. Untersuchungen 
zur Genealogie der Logik, ed. Ludwig Landgrebe, Hamburg 1972, 
S. 60 f.
121 Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akademie- 
Ausgabe, Bd. VII, S. 135.
122 Vgl. ebd. S. 135 mit 137.

228

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


uns nicht bewußt sind, ob wir gleich unbezweifelt 
schließen können, daß wir sie haben, d. i. dunkeler 
Vorstellungen im Menschen (und so auch in Thieren), 
unermeßlich sei, die klaren dagegen nur unendlich we­
nige Punkte derselben enthalten, die dem Bewußtsein 
offen liegen; daß gleichsam auf der großen Karte unse­
res Gemüths nur wenig Stellen illuminirt sind: kann 
uns Bewunderung über unser eigenes Wesen einflö­
ßen; denn eine höhere Macht dürfte nur rufen: es wer­
de Licht! so würde auch ohne Zuthun des Mindesten 
(z. B. wenn wir einen Litterator mit allem dem neh­
men, was er in seinem Gedächtniß hat) gleichsam eine 
halbe Welt ihm vor Augen liegen.“123
Wie Nietzsche, der seine Vorrede zur Genealogie der 
Moral mit der Feststellung beginnt: „Wir sind uns un­
bekannt, wir Erkennenden, wir selbst uns selbst“,124 125 
und wie Freud, der in einer berühmten Wendung die 
empfindlichste Kränkung menschlicher Eigenliebe 
der bitteren Einsicht zuschreibt, daß „das Ich“ auf­
grund konstitutioneller Unkenntnis über sich selbst 
„nicht Herr sei in seinem eigenen Haus“,n5 begreift 
auch Kant den Menschen als seiner selbst nur einge­
schränkt mächtiges Wesen. Dies wohl vor allem, weil 
er ihn als zeitlich organisiertes Wesen versteht. Eben­
falls in der Anthropologie schreibt er: „Wir sind aber 
unaufhaltsam im Strome der Zeit und dem damit ver­
bundenen Wechsel der Empfindungen fortgeführt.“126 

123 Ebd. S. 135.
124 Zur Genealogie der Moral, Vorrede, § 1; KSA 5, S. 247.
125 Vgl. Sigmund Freud, Eine Schwierigkeit der Psychoanalyse, in: 
Gesammelte Werke, Bd. XII, London 1955, S. 11.
126 Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akademie-Ausgabe, 
Bd. VII, S. 231; vgl. auch S. 134.

229

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unser Bewußtsein ist deshalb immer ein punktuelles; 
ein Nacheinander verfließender Vorstellungen, die zu­
gleich präsent zu haben uns niemals gelingen kann. In 
diesem Sinn bleibt es uns verwehrt, uns selbst jemals 
als Ganzheit in den Blick zu bekommen: als Gesamt­
heit aller (bewußtseinsfähigen) Vorstellungen und 
Empfindungen. Vieles, wie Kant meint,127 sogar das 
meiste dessen, was als Gedanke, als Gefühl unsere 
individuelle Existenz ausmacht, führt sozusagen ein 
Schattendasein und ist dem - aktuellen - Bewußtsein 
entzogen.
Anders als Nietzsche und Freud setzt Kant kein Ge­
schehen an, das von Vernunft gleichsam unberührt als 
Natur sich vollzieht und uns dennoch - von uns uner­
kannt - bewegt. Und er macht sich nur wenige Gedan­
ken128 über das Spezifische jener Einheit von Natur 
und Vernunft, als die der Mensch, auch was die An­
triebskräfte seines Handelns angeht, existiert. Nietz­
sche und Freud versuchen dieses Spezifische, wie wir 
sehen werden,129 etwa wie folgt zu bestimmen: Triebe 
und Affekte als ursprünglich Naturales werden gleich­
sam beseelt, indem sie mit - variablen - intellektuellen 
Vorstellungen als ihren Repräsentanzen verknüpft 
werden. Nur in solcher Verbindung können sie über­
haupt als bewußte auftreten und werden - im günsti­
gen Fall - beurteilungs- und steuerungsfähig.
Doch macht sich Kant keine Illusionen über die Gren­
zen, die der Vernunft des Menschen wie in bezug auf 

127 Vgl. ebd.S. 136, Z. 14.
128 Vgl. z. B. Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Ver­
nunft, Akademie-Ausgabe, Bd. VI, S. 28 (Anm.).
129 Vgl. unten, § 22.

230

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnis und Erklärung der Welt,130 so auch im Hin­
blick auf Erfahrung und Deutung der eigenen Exi­
stenz gesetzt sind. „Oft genug“, so meint er, seien wir 
„das Spiel dunkeler Vorstellungen, welche nicht ver­
schwinden wollen, wenn sie gleich der Verstand be­
leuchtet“.131 Und in der Grundlegung zur Metaphysik 
der Sitten gesteht er freimütig, daß auch die in bester 
Absicht unternommene „angestrengteste Prüfung“ 
unserer selbst in keinem einzigen Fall offenlegen kön­
ne, ob wir eine moralisch gebotene Handlung tatsäch­
lich - wie verlangt - „aus Pflicht“ vollzogen haben 
oder nicht vielmehr nur aus einem „geheime(n) An­
trieb der Selbstliebe“, obzwar pflichtgemäß. Die „ge­
heimen Triebfedern“ unseres Tuns seien von uns nie­
mals vollständig ergründbar.132
Die skeptische Einschätzung unserer Fähigkeit zur 
Selbsterkenntnis berührt freilich Kants Argumenta­
tion für moralische Autonomie nicht. Dieser Schluß 
mag zunächst befremden, scheint doch Selbsterkennt­
nis die notwendige Voraussetzung aller Selbstgesetz­
gebung zu sein. Müßte nicht jeder Versuch der Selbst­
gesetzgebung auf der Grundlage unabsehbar weit gar 
nicht gelingender Selbsterkenntnis im Dunkeln tap­
pen, so daß er diesen Namen gar nicht verdiente? 
Doch moralische Autonomie im Sinne Kants bezieht 
sich allein auf den selbstgestellten Anspruch^ im ge­
gebenen Fall „aus Pflicht“ zu handeln. Um ihn zu for­

130 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, z. B. B XIX ff. und A 420/B 448 
ff.
131 Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akademie-Ausgabe, 
Bd. VII, S. 136.
132 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, 
Bd. IV, S. 407.

231

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mulieren, bedürfen wir der Selbstkenntnis nicht, denn 
er sagt allein, was sein soll, nicht was ist bzw. ge­
schieht. Und daß wir dem selbstgegebenen morali­
schen Gesetz stets neu zuwiderhandeln, ist ein Stück - 
trauriger - Empirie, ficht aber die aus Autonomie er­
gehende Forderung, sich moralisch zu verhalten, 
nicht an.133
Für Nietzsche ist das Problem des Unbewußten und 
der damit verbundenen Einschränkung menschlicher 
Selbsterkenntnis virulenter, da er Selbstgesetzgebung 
als Selbstformung nicht vordringlich im Rahmen von 
Moralphilosophie behandelt wie Kant. Interessant ist, 
daß Nietzsche wie nach ihm Freud für eine Umkeh­
rung der bisher gewohnten Blickrichtung plädiert, da­
mit das Verhältnis von Bewußtem und Unbewußtem 
überhaupt in einer der Sache angemessenen Perspekti­
ve erscheinen kann. Nietzsche notiert in einem späten 
nachgelassenen Fragment, das die Überschrift „Noth- 
wendigkeit einer objektiven Werthsetzung“ trägt, fol­
gendes: „In Hinsicht auf das Ungeheure und Vielfa­
che des Für- und Gegeneinander-arbeitens, wie es das 
Gesammtleben jedes Organismus darstellt, ist dessen 
bewußte Welt von Gefühlen, Absichten, Werthschät­
zungen ein kleiner Ausschnitt. Dies Stück Bewußt­
sein als Zweck, als Warum? für jenes Gesammt-Phäno- 
men von Leben anzusetzen, fehlt uns alles Recht: er­
sichtlich ist das Bewußtwerden nur ein Mittel mehr in 
der Entfaltung und Machterweiterung des Lebens. 
Deshalb ist es eine Naivität, Lust oder Geistigkeit 
oder Sittlichkeit oder irgend eine Einzelheit der Sphä­
re des Bewußtseins als höchsten Werth anzusetzen: 

133 Vgl. ebd. S. 407 und 408.

232

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und vielleicht gar ,die Welt4 aus ihnen zu rechtferti­
gen.44134
Nietzsche stellt menschliches Dasein in den Gesamt­
zusammenhang dessen ein, was lebt, und dies in der 
Regel als seiner selbst nicht bewußter naturbestimm­
ter Ablauf tut. Anstatt nun wie selbstverständlich 
von der Besonderheit menschlicher Existenz auszu­
gehen, die darin liegt, auch in Gestalt von Geist sich 
zu vollziehen, und von dort aus das Andere zu Geist 
oder Vernunft, nämlich Natur oder Leben in den 
Blick zu nehmen und zu bewerten, mahnt Nietzsche 
ein umgekehrtes Verfahren an. Zu fragen sei, was das 
Auftreten von Bewußtsein als Voraussetzung ver­
nünftigen Umgangs mit sich selbst und mit Frem­
dem im Hinblick auf den Lebenszweck insgesamt, 
das heißt gültig für alles uns bekannte Lebendige, 
bedeuten könne. Dem Sein des Menschen käme 
dann allein der Rang eines Spezialfalls innerhalb 
eines größeren Gesamtzusammenhangs zu. Auch in 
dem von uns schon mehrfach betrachteten Abschnitt 
der Genealogie der Moral13* interessiert Nietzsche 
sich für den Übergang vom bewußtlosen zum be­
wußten Dasein, das aus der Konfrontation mit dem 
eigenen Inneren, aus der Entfaltung einer „Seele44 er­
wachse. Eine Verschiebung der Perspektive im Ver­
gleich zur Position Kants, für den der Mensch „Sub- 
ject aller Zwecke44 ist und in seiner Eigenschaft als 
vernünftiges Wesen einen „Zweckvorzug“ gegen- 134 135 

134 Nachlaß 10[137], Herbst 1887; KSA 12, S. 533.
135 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 
5, S. 322.

233

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über nichtvernünftigem Dasein genießt,136 ist unver­
kennbar.137
Die Kategorie des Unbewußten aber ist für alles Le­
ben, auch das bewußte Leben, primär, und dies in phy- 
lo- und ontogenetischer Hinsicht: an unsere Geburt 
zum Beispiel, von uns doch unzweifelhaft erlebt oder 
erlitten, haben wir keinerlei Erinnerung. Soll dem Spe­
zifischen menschlicher Existenz, die durch die Fähig­
keit zur - zumindest partiellen - Selbsterkenntnis be­
günstigt oder geschlagen ist, nachgegangen werden, 
so ist Nietzsche zufolge dieser Hintergrund präsent 
zu halten.
Wie die Außenwelt haben wir nach Nietzsche uns 
selbst kennenzulernen; wir sind uns selbst nicht im­
mer schon durchsichtig.138 Das Unbewußte ist gleich­
sam der Stoff, an dem wir arbeiten und aus dem wir et­
was machen. Wie zur Erkenntnis der Außenwelt be­
darf es zur Erschließung unserer selbst gewisser Vor­
leistungen, die Kant transzendentale nennen würde. 
Nietzsche formuliert: „Ich halte die Phänomenalität 
auch der inneren Welt fest: alles, was uns bewußt 

136 Vgl. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie- 
Ausgabe, Bd. IV, S. 431.
137 Odo Marquard registriert eine solche Verschiebung der Per­
spektive in seiner Arbeit Transzendentaler Idealismus. Romanti­
sche Naturphilosophie. Psychoanalyse ebenfalls. Er deutet sie frei­
lich im Rahmen seines - geschichtsphilosophisch interessierten - In­
terpretationsansatzes als „Depotenzierung“ des Anspruchs selbst­
bewußter Subjektivität, alles Andere ihrer selbst sei als Mittel ihrer 
Verwirklichung zu einer als endgültig vorgestellten Vollkommen­
heit existent. Vgl. a. a. O. bes. S. 199 ff.
138 Eine ähnliche These vertritt Freud. Vgl. Die Traumdeutung, Stu­
dienausgabe, Bd. II, S. 580; Das Unbewußte, Studienausgabe, Bd. 
III, S. 129 f.

234

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, ist durch und durch erst zurechtgemacht, verein­
facht, schematisirt, ausgelegt - der wirkliche Vorgang 
der inneren ,Wahrnehmung4, die Causalvereinigung 
zwischen Gedanken, Gefühlen, Begehrungen, wie 
zwischen Subjekt und Objekt, uns absolut verborgen - 
und vielleicht eine reine Einbildung. Diese ,schein­
bare innere Welt4 ist mit ganz denselben Formen und 
Prozeduren behandelt, wie die ‘äußere4 Welt. Wir sto­
ßen nie auf ‘Thatsachen4: Lust und Unlust sind späte 
und abgeleitete Phänomene ...44139
Die von Nietzsche angeführte Leistung des „Zurecht­
machens44 aber, die wir bei aller Rückwendung auf uns 
selbst vornehmen, indiziert noch einmal, was bereits 
Ergebnis unserer Analysen war und auch weiterhin 
als Befund sich einstellen wird: der Mensch bildet ein 
Selbstverhältnis aus, das durch Vernunft als Wille zur 
Macht wesentlich bestimmt ist. Interessant ist, daß 
Nietzsche strukturell die Kantische Unterscheidung 
zwischen - unerkennbaren - Dingen an sich und Er­
scheinungen als den formal von uns mitkonstituierten 
Objekten der Wahrnehmung zugrundelegt, um die un­
ablösbar subjektive Einfärbung unseres Selbstbildes 
zu formulieren. Auch Kant selbst hatte ja diese Unter­
scheidung nicht allein auf äußere, sondern ebenso auf 
sogenannte „innere Erfahrung44 angewandt.139 140

139 Nachlaß 11 [113], November 1887 - März 1888; KSA 13, S. 53. 
Vgl. die auf S. 182, Anm. 71 angegebenen Textstellen zu Nietzsches 
Theorie unserer Erfahrung der Außenwelt.
140 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, z. B. B 155 ff.

235

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 22. Wie erfahren wir uns selbst?
Nietzsche und Freud über Vernunft und Natur

Wie aber vollzieht sich „innere Erfahrung“ ? Welchen 
Zugang haben wir zu uns selbst, zu unserer „innere(n) 
Welt“, die sich nach Nietzsche infolge einer Hem­
mung, Triebe und Instinkte unbesehen nach außen zu 
entladen, ausbildet?141 Und welchen Charakter hat 
das, was uns als Antrieb bewegt, aber nicht ins Be­
wußtsein tritt, sondern uns verborgen bleibt?
Vom pur Physiologischen eines Triebes können wir 
uns, wie Nietzsche meint, überhaupt kein Bild und 
auch keinen Begriff machen. Allein, wenn er mit einer 
intellektuellen Vorstellung verbunden wird, ist er uns 
wahrnehmbar, kann er bewußt werden. Nietzsche no­
tiert in einem nachgelassenen Fragment: „Wir können 
nur intellektuelle Vorgänge begreifen [...]! Auch an 
einer Leidenschaft, einem Triebe begreifen wir nur 
den intellektuellen Vorgang daran - nicht das physio­
logische, wesentliche, sondern das Bischen Empfin­
dung dabei.“142 Die mit einem Trieb verknüpfte Emp­
findung, in Gestalt derer er sich gleichsam bei uns mel­
det, aber ist immer schon eine von uns in irgendeiner 
Weise bewertete Empfindung: wir registrieren sie 
stets als qualifizierte, nämlich als eine mit Lust oder 
Unlust belegte, erwünschte oder unerwünschte, be­
ängstigende oder ermutigende usf. Die Verbindung, 
die der Trieb mit einer ihn interpretierenden Vorstel­
lung eingeht, wodurch er als so oder so definiertes Ge­
fühl erscheint, ist jedoch weder eine ,natürlich" vorge­

141 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 
5, S. 322.
142 Nachlaß 11 [75], Frühjahr-Herbst 1881; KSA 9, S. 470.

236

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebene, noch eine ein für allemal festgestellte. Son­
dern sie ist, abgesehen vielleicht von wenigen „Urge­
fühlen“, die als Signale für reflexartige Reaktionen 
wirken, eine variable, kulturell bestimmte Verbindung. 
Nietzsche gilt sie als Verknüpfung, die aufgrund mora­
lischer Urteile erfolgt. Er schreibt in der Morgen­
röthen „Der selbe Trieb entwickelt sich zum pein­
lichen Gefühle der Feigheit, unter dem Eindruck des 
Tadels, den die Sitte auf diesen Trieb gelegt hat: oder 
zum angenehmen Gefühl der Demuth, falls eine Sitte, 
wie die christliche, ihn sich ans Herz gelegt und gut 
geheissen hat. Das heisst: es hängt sich ihm entweder 
ein gutes oder ein böses Gewissen an! An sich hat er, 
wie jeder Trieb, weder diess noch überhaupt einen mo­
ralischen Charakter und Namen, noch selbst eine be­
stimmte begleitende Empfindung der Lust oder Un­
lust: er erwirbt diess Alles erst, als seine zweite Natur, 
wenn er in Relation zu schon auf gut und böse getauf­
ten Trieben tritt, oder als Eigenschaft von Wesen be­
merkt wird, welche vom Volke schon moralisch festge­
stellt und abgeschätzt sind.“143
Die Triebe als bloße Natur betrachtet, also losgelöst 
von der synthetischen Verbindung mit einer Repräsen­
tation betrachtet, in Gestalt derer allein es sie für den 
Menschen gibt, sind unveränderbar immer diesel­
ben.144 Nicht konstant dagegen ist der nichtnaturale 
Bestandteil jener synthetischen Einheit, als die Leiden­
schaften, Triebe, Neigungen beim Menschen auftre­
ten: nämlich die Vorstellung, die wir von ihnen haben 
und die als bestimmte Empfindung, als Gefühl der 

143 Morgenröthe, § 38; KSA 3, S. 45.
144 Vgl. Nachlaß 11 [122], Frühjahr-Herbst 1881; KSA 9, S. 484 f.

237

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lust oder Unlust sich äußert. Was als natürliches Po­
tential Mitgift des Menschen ist, läßt sich nach Nietz­
sche unermeßlich weit formen, das heißt auf unter­
schiedlichste Art in Dienst nehmen. Er unterscheidet 
verschiedene „Stufen"145 der Ausformung ein- und 
desselben Triebes: „Manche Triebe z. B. der Ge­
schlechtstrieb sind großer Verfeinerungen durch den 
Intellekt fähig (Menschenliebe, Anbetung von Maria 
und den Heiligen, künstlerische Schwärmerei; Plato 
meint, die Liebe zur Erkenntniß und Philosophie sei 
ein sublimirter Geschlechtstrieb) daneben bleibt sei­
ne alte direkte Wirkung stehen."146 Das Interessante 
und für den Umgang mit uns selbst Bezeichnende ist 
in den Augen Nietzsches, daß die verfeinerten, subli­
mierten, aus einem ’rohen’ Trieb hervorgegangenen, 
aber in ihrem Ziel abgelenkten Neigungen mit ihrem 
Ursprung gar nicht mehr in Verbindung gebracht, ob­
gleich sie aus ihm nach wie vor gespeist werden: „So­
bald die Verfeinerung da ist, wird die frühere Stufe 
nicht mehr als Stufe, sondern als Gegensatz ge­
fühlt."147 Denn: „Wenn ein Trieb intellektueller wird, 
so bekommt er einen neuen Namen, einen neuen Reiz 
und neue Schätzung. Er wird dem Triebe auf der älte­
ren Stufe oft entgegengestellt, wie als sein Wider­
spruch (Grausamkeit z. B.).“148
Aus einem in seinem Bestand unveränderlichen und 
festen Ensemble naturaler Antriebe - „die sämmt- 
lichen thierisch-menschlichen Triebe haben sich be­

145 Vgl. Nachlaß 11 [115]; ebd. S. 482.
146 Nachlaß 11 [124]; ebd. S. 486.
147 Nachlaß 11 [115]; ebd. S. 482.
148 Nachlaß 11 [124]; ebd. S. 486.

238

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


währt, seit unendlicher Zeit“149- ergeben sich nach 
Nietzsche durch mannigfaltigste intellektuelle Über­
formung die vielfältigsten Möglichkeiten der Ausge­
staltung. Nach wie vor verlangen sie als naturale Im­
pulse aus Gründen physiologischer Gesetzmäßigkei­
ten nach Energieentladung: nach Ausdruck. Dies ist 
der vom Menschen unverrückbare naturale Rahmen, 
innerhalb dessen er sich bewegt. Ihn anzutasten ver­
suchen hieße, die naturbestimmten Grundlagen des 
Lebens als Basis auch menschlicher Existenz anzuta­
sten.150 Aus diesem Grund wäre es Nietzsche zufolge 
„eine akute Form der Dummheit“, wollte man „Lei­
denschaften und Begierden vernichten, bloss um ihrer 
Dummheit und den unangenehmen Folgen ihrer 
Dummheit vorzubeugen“.151 Denn es ist Sache der 
Selbstbestimmung des Menschen, auf welche Weise er 
seinen Trieben, seinen Leidenschaften und Begierden 
Ausdruck gibt. Die Frage ist nicht: Wie bringt man 
eine lästige Leidenschaft zum Verschwinden? Son­
dern nach Nietzsche ist zu fragen: „wie vergeistigt, 
verschönt, vergöttlicht man eine Begierde?“152
So etwas wie ’rohe’, nämlich ungestaltete Triebe gibt 
es für den Menschen allein als Grenzfall: als Fall nicht 
bearbeiteter, vielleicht grundsätzlich gar nicht bear­
beitbarer Natur an ihm. Und es ist sogar, wie Nietz­
sche plausibel vor Augen führt,153 durchaus positiv zu 

149 Nachlaß 11[122], Frühjahr-Herbst 1881; ebd. S. 484.
150 Vgl. ebd. S. 484 f. Vgl auch Götzen-Dämmerung, Moral als 
Widernatur, § 1; KSA 6, S. 83.
>51 Ebd.; KSA 6, S. 82.
152 Ebd. s. 83.
153 Vgl Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 1; KSA
5, S. 291.

239

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewerten, daß manches an unserer leiblichen Organi­
sation beispielsweise abläuft, ohne uns bewußt zu wer­
den. Litten wir doch an nicht mehr zu bewältigender 
Reizüberflutung, spiegelten sich ausnahmslos alle Le­
bensprozesse in unserem Bewußtsein und müßten 
wir zu ihnen allen Stellung nehmen. Unsere Art wür­
de nicht überleben.
Doch nicht allein das, was sich quasi-automatisch an 
uns als Natur abspielt, tritt dem Menschen in der Re­
gel nicht ins Bewußtsein, so daß er frei wird „für die 
vornehmeren Funktionen und Funktionäre, für Regie­
ren, Voraussehn, Vorausbestimmen“.154 Sondern alles, 
was an ihm bloße Natur ist, ist ihm nicht faßbar: Hat 
er jene Antriebe, die zu seiner naturgegebenen Aus­
stattung gehören, durch „Sublimirung“ als Überset­
zung „ins Imaginative und Seelische“155 überformt 
und auf diese Weise die indirektesten Neigungen ent­
faltet, so sind ihm die ’rohen’ Fundamente, auf denen 
diese ruhen, nicht gewärtig. Ebensowenig ist ihm 
Nietzsche zufolge bewußt, daß solche Neigungen 
ihre Energie in der Regel aus den verschiedensten, 
und von ihm für widersprüchlich gehaltenen Trieben 
beziehen. Sie gelten ihm als einfache Phänomene, wäh­
rend sie in Wahrheit komplex sind. Nietzsche führt in 
einem nachgelassenen Fragment aus: „In den gelobte­
sten Handlungen und Charakteren sind Mord Dieb­
stahl Grausamkeit Verstellung als nothwendige Ele­
mente der Kraft. In den verworfensten Handlungen 
und Charakteren ist Liebe (Schätzung und Überschät­

154 Ebd.
155 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 7; KSA 
5, S. 303.

240

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zung von etwas, dessen Besitz man begehrt) und Wohl­
wollen (Schätzung von etwas, dessen Besitz man hat, 
das man sich erhalten will) Liebe und Grausamkeit 
nicht Gegensätze: sie finden sich bei den besten und fe­
stesten Naturen immer bei einander. (Der christliche 
Gott - eine sehr weise und ohne moralische Vorurthei- 
le ausgedachte Person!) Die Menschen sehen die klei­
nen sublimirten Dosen nicht und leugnen sie: sie leug­
nen z. B. die Grausamkeit im Denker, die Liebe im 
Räuber. Oder sie haben gute Namen für alles, was an 
einem Wesen hervortritt, das ihren Geschmack befrie­
digt. Das ,Kind‘ zeigt alle Qualitäten schamlos, wie 
die Pflanze ihre Geschlechtsorgane - beide wissen 
nichts von Lob und Tadel. Erziehung ist Umtaufen­
lernen oder Anders-fühlen lernen."156
Daß Nietzsche zentrale Thesen Freuds in einem ver­
blüffenden Maß vorwegnimmt, ist bereits deutlich ge­
worden, soll aber an dieser Stelle eigens vermerkt wer­
den. Nicht von ungefähr bekennt Freud in seiner 
Selb st dar Stellung aus dem Jahre 1925, die er für die 
Sammlung Die Medizin der Gegenwart in Selbstdar­
stellungen verfaßte: „Nietzsche [...], dessen Ahnun­
gen und Einsichten sich oft in der erstaunlichsten Wei­
se mit den mühsamen Ergebnissen der Psychoanalyse 
decken, habe ich gerade darum lange gemieden; an der 
Priorität lag mir ja weniger als an der Erhaltung mei­
ner Unbefangenheit."157 Und in der Tat erfaßt Nietz­

156 Nachlaß 11 [105], Frühjahr-Herbst 1881; KSA 9, S. 478 f.
157 Sigmund Freud, Selbstdarstellung, in: Gesammelte Werke, Bd. 
XIV, S. 86. - Man kann sagen, daß Freud sich stets äußerst zurück­
haltend verhielt, wenn die Rede auf Nietzsche kam. (Vgl. z. B. seine 
Reaktion auf den Plan Arnold Zweigs, ein Buch über Nietzsches 
seelischen Zusammenbruch zu schreiben; vgl. Ernest Jones, Sig-

241

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehe häufig intuitiv, in Fragmenten niedergeschrieben 
und argumentativ nicht entfaltet, was Freud aus einer 
Vielzahl von Fallstudien an verallgemeinerbaren Er­
kenntnissen glaubte gewinnen zu können.
Im zuletzt zitierten Text sieht Nietzsche etwas, das 
Freud gleichfalls intensiv beschäftigte:158 alle unsere 
Handlungen, die wir gewohnt sind als in sich einfache 
Phänomene zu betrachten und entsprechend zu klassi­
fizieren, nähren sich aus den mannigfaltigsten und ein­
ander widersprechendsten (Trieb-)Quellen. Als natur­
gegebene, und insofern moralisch neutrale Antriebe 
bedürfen sie der „Abfuhr“, wie Freud sagt. Aller­
dings, und genau hier beginnt die Verantwortung des 
Menschen für sein Tun, wie wir solche „Abfuhr“ ge­
stalten, ist Sache unserer Selbstbestimmung. Wir ha­

mund Freud. Leben und Werk, München 1984, Bd. 3, S. 227 f.) Da­
bei besaß Freud schon früh Kenntnis von Nietzsche. Wie wir von 
ihm selbst wissen, hatte er schon um 1884/1885 von dem befreunde­
ten Physiologen Josef Paneth, der wie er selbst durch die Schule 
Brückes gegangen war, ausführliche Berichte über Nietzsche und 
sein Denken empfangen. (Vgl. Brief an Arnold Zweig vom 
11.5.1934; abgedruckt in: Ernest Jones, Sigmund Freud, a. a. O. Bd. 
3, S. 531.) Paneth hatte Nietzsche 1883 und Anfang 1884 in Nizza 
besucht und intensive Gespräche mit ihm geführt. (Vgl. Curt Paul 
Janz, Friedrich Nietzsche. Biographie, München 1981, Bd. 2, S. 254- 
258. Vgl. Richard Fr. Krummei, Joseph Paneth über seine Begeg­
nung mit Nietzsche in der Zarathustra-Zeit, in: Nietzsche-Studien 
17 [1988] S. 478-495.) Zur Frage der Vertrautheit Freuds mit dem 
Werk Nietzsches sind zum anderen die im April und im Oktober 
1908 geführten Diskussionen der Wiener Psychoanalytischen Verei­
nigung über Nietzsches Schriften erwähnenswert; unter anderem 
wurde über die Genealogie der Moral gesprochen. (Vgl. Protokolle 
der Wiener Psychoanalytischen Vereinigung, edd. Herman Nun- 
berg und Ernst Federn, Bd. 1, Frankfurt a. M. 1976, S. 334-339.) 
158 Vgl. z. B. Die Traumdeutung, Studienausgabe, Bd. II, S. 444 ff. 
und 541 ff.; Das Unbewußte, Studienausgabe, Bd. III, S. 136 ff.

242

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben die Fähigkeit zur „Sublimirung“,159 zum Auswei­
chen vor der vielleicht vordem einzig möglichen „di­
rekten“ Triebentladung. Eine Unendlichkeit verschie­
dener Handlungsziele und unendlich viele Wege zu 
ihrer Erreichung ergeben sich durch Ablenkung natur­
gegebener Triebenergien von ihren primären Objek­
ten. Doch auf was immer unser Wollen sich richtet, 
auf das uns gegebene, unstrukturierte, nach gut und 
böse nicht geordnete, natürliche Energiepotential wer­
den wir stets zurückgreifen. Den Untergrund aber un­
serer Handlungen, diesen irritierenden Gedanken he­
ben Nietzsche wie Freud hervor, bilden nicht etwa je­
weils einzelne Triebe, sondern im Gegenteil Legierun­
gen mehrerer. In diesem Sinn sind „Liebe und Grau­
samkeit nicht Gegensätze“, wie Nietzsche in dem 
oben angeführten Fragment formuliert, und ist „Grau­
samkeit im Denker“, „Liebe im Räuber“.160
Uber den Charakter jener Impulse, die unsere 
natürliche Mitgift sind, mit der wir uns auseinanderzu­
setzen haben, machen sich weder Nietzsche noch 
Freud Illusionen. Nietzsche polemisiert in diesem Zu­
sammenhang immer wieder gegen Rousseau, der in 
den Augen seiner Leser für den Glauben an die „gute 
Natur“ stehe, aus deren bergenden Armen geflohen 
zu sein, das Unglück des Menschen heraufbeschwo­
ren habe.161 Freud spricht von der uns gegebenen 
Triebausstattung als dem „Ungebändigten und Unzer­
störbaren in der Menschenseele, dem Dämoni- 

159 VgL Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhand­
lung, § 7; KSA 5, S. 303.
160 Nachlaß 11 [105], Frühjahr-Herbst 1881; KSA 9, S. 478 und 479.
161 Vgl. z. B. Menschliches, Allzumenschliches I, § 463; KSA 2, 
S. 299; Morgenröthe, § 17; KSA 3, S. 29 f.

243

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen“.162 Wie für Goethe163 ist für Freud solches Dä­
monische allein negativ zu bestimmen: denn „es ist 
der dunkle, unzugängliche Teil unserer Persönlich­
keit“, ein ursprünglich Unbewußtes, von dem wir nur 
weniges wissen, und das „haben wir durch das Stu­
dium der Traumarbeit und der neurotischen Sym­
ptombildung erfahren“.164 Beschreiben läßt es sich 
nur ex negativo, nämlich als „Gegensatz“ zum bewuß­
ten Ich; somit hat es den Charakter einer Grenzvor­
stellung: es gehört zu uns, gerät uns aber als solches 
nie in den Blick, sondern ist uns allenfalls in Gestalt 
von Übersetzungen bekannt. Methodisch konse­
quent muß ihm alles, was unser bewußtes Schalten 
und Walten auszeichnet und im wesentlichen in 
einem Ordnen besteht, abgesprochen werden: „die lo­
gischen Denkgesetze“ haben keine Gültigkeit, „vor al­
lem nicht der Satz des Widerspruchs“.165 Deshalb 
scheint Freud im Hinblick auf den „dunklen“ Grund 
unseres Seins die Vermutung berechtigt: „Gegensätz­
liche Regungen bestehen nebeneinander, ohne einan­
der aufzuheben oder sich voneinander abzuziehen“.166 
Die Ähnlichkeit zur Nietzscheschen Annahme einer 
chaotischen „Vielheit“ von Trieben, die uns bewegen, 
ist deutlich.167 Keinerlei „Wertungen, kein Gut und 

162 Die Traumdeutung, Studienausgabe, Bd. II, S. 582.
163 Vgl. Johann Wolfgang Goethe, Dichtung und Wahrheit, Vierter 
Teil. Zwanzigstes Buch, Artemis-Gedenkausgabe, Bd. 10, S. 839 f.
164 Freud, Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. 
Neue Folge: 31. Die Zerlegung der psychischen Persönlichkeit, Stu­
dienausgabe, Bd. I, S. 511.
165 Ebd.
166 Ebd.
167 Vgj oben, § 17, § 19.

244

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Böse“,168 aber auch „keine Anerkennung eines zeit­
lichen Ablaufs“169 gibt Freud zufolge der uns unbe­
kannten Natur in uns eine Struktur. Er nennt sie „ein 
Chaos, einen Kessel voll brodelnder Erregungen“.170 
Als solche bildet diese Natur gleichwohl unser Ener­
giereservoir, an das Vernunft eine Ordnung allererst 
heranzutragen hat. Dies gelingt ihr nur soweit, als sie 
Energien an sich zu binden versteht, indem sie diese 
mit intellektuellen Vorstellungen besetzt. In diesem 
Sinn formuliert Freud auf der letzten Seite der Traum­
deutung*. „Es bleibt auf alle Fälle lehrreich, den viel 
durchwühlten Boden kennenzulernen, auf dem unse­
re Tugenden sich stolz erheben.“171
Nietzsche spricht von der - gleichsam unberührten - 
Natur in uns als „dem wilden Thier, welches in den 
Kellern, unter den Fundamenten der Cultur, einge­
schlossen wüthet und heult“.172 Auf deren „höchsten 
Stockwerken, möglichst entfernt von dem wilden 
Thier“, lebt der „vorwegnehmend(e) Mensch, wel­
cher einer höheren Cultur der Menschen entgegen­
strebt.“173 Gleichwohl ist auch die Existenz eines sol­
chen „vorwegnehmenden“ Menschen nicht etwa als 
eine zu denken, die von dem „wilden Thier“ Natur in 
irgend einer Form abgelöst wäre. Nietzsche betont 
wie Freud die Bedeutung von Natur als tragenden 

168 Freud, Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, Stu­
dienausgabe, Bd. I, S. 512.
169 Ebd. S. 511; vgl. auch Das Unbewußte, Studienausgabe, Bd. III, 
S. 145 f.; Jenseits des Lustprinzips, ebd. S. 238.
170 Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, Studienaus­
gabe, Bd. I, S. 511.
171 Die Traumdeutung, Studienausgabe, Bd. II, S. 588.
172 Menschliches, Allzumenschliches I, § 614; KSA 2, S. 348.
173 Vgl. ebd.

245

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Boden“ unseres Seins, auf dem die Vernunft baut. 
Naturales ist ihr Material, das sie - soweit als möglich - 
in Dienst nimmt. Mit diesem Ansatz widerspricht 
Nietzsche der von Descartes begründeten Tradition 
einer rigorosen Aufspaltung der synthetischen Ein­
heit von Natur und Vernunft, als die der Mensch exi­
stiert, in beziehungslos zueinander stehendes Geisti­
ges und Körperliches: in res cogitans und res exten- 
sa}7* Seine schon mehrfach betrachtete Frühschrift 
Homer’s Wettkampf beginnt Nietzsche in diesem 
Sinn: „Wenn man von Humanität redet, so liegt die 
Vorstellung zu Grunde, es möge das sein, was den 
Menschen von der Natur abscheidet und auszeichnet. 
Aber eine solche Abscheidung giebt es in Wirklich­
keit nicht: die ,natürlichen* Eigenschaften und die 
eigentlich ,menschlich* genannten sind untrennbar 
verwachsen. Der Mensch, in seinen höchsten und edel­
sten Kräften, ist ganz Natur und trägt ihren unheim­
lichen Doppelcharakter an sich. Seine furchtbaren 
und als unmenschlich geltenden Befähigungen sind 
vielleicht sogar der fruchtbare Boden, aus dem allein 
alle Humanität, in Regungen Thaten und Werken her­
vorwachsen kann.“174 175
In jedem Fall ist die Einheit von Natur und Vernunft, 
die der Mensch jeweils lebt, eine höchst prekäre. Das 
zeigt sich daran, daß es das Phänomen der dem Indivi­
duum „peinlichen“ Triebe und Gefühle und auch das 
Phänomen der ihm „peinlichen“ eigenen Physis, das 

174 Vgl. Rene Descartes, Meditationes de prima philosophia, in: 
CEuvres, edd. Ch. Adam und P. Tannery, Paris 1897-1909, Bd. VII, 
S. 25-27. Kant nennt den cartesischen Dualismus einen „groben 
Dualism“ (Kritik der reinen Vernunft, A 392).
175 Homer’s Wettkampf; KSA 1, S. 783.

246

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsche vor Freud zum Thema erhebt,176 überhaupt 
gibt. Dieses Faktum allein aber belegt auch schon, daß 
menschliche Selbstbestimmung als Selbstgesetzge­
bung - nicht selten undurchschauterweise - immer 
schon am Werke ist; die uns gegebene eigene physi­
sche und psychische Natur nehmen wir nie als solche 
einfach hin, sondern wir stellen uns stets auf irgendei­
ne Weise zu ihr: wir bewerten sie und gehen entspre­
chend mit ihr um. Denn „an sich“ hat „jeder Trieb“ als 
bloße Natur „weder [...] einen moralischen Charak­
ter und Namen, noch selbst eine bestimmte begleiten­
de Empfindung der Lust oder Unlust: er erwirbt diess 
Alles erst, als seine zweite Natur“.177 So ist die empi­
risch auftretende Vielfalt und Divergenz kultureller 
Einschätzung von Gefühlen und Gestaltungen be­
stimmter naturvorgegebener Triebe zu erklären. 
Nietzsche nennt Beispiele: „ So wurde [...] die Pädera­
stie zu verschiedenen Zeiten entwürdigt, zu anderen 
Zeiten ideal gemacht.“178 Und: „So haben die älteren 
Griechen anders über den Neid empfunden, als wir; 
Hesiod zählt ihn unter den Wirkungen der guten, 
wohlthätigen Eris auf, und es hatte nichts Anstössi­
ges, den Göttern etwas Neidisches zuzuerkennen: be­
greiflich bei einem Zustande der Dinge, dessen Seele 
der Wettstreit war; der Wettstreit aber war als gut fest­
gestellt und abgeschätzt.“179
Wie wir uns eine Außenwelt erschließen, indem wir 
den Dingen Namen geben und sie im Hinblick auf un­

176 Vgl. z. B. Nachlaß 11 [53], Frühjahr-Herbst 1881; KSA 9, S. 460 
f. Vgl. Morgenröthe, § 38; KSA 3, S. 45.
177 Morgenröthe, § 38; KSA 3, S. 45.
178 Nachlaß 11 [56], Frühjahr-Herbst 1881; KSA 9, S. 462.
179 Morgenröthe, § 38; KSA 3, S. 45 f.

247

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sere Bedürfnisse und unsere Furchtsamkeiten zu beur­
teilen und in Dienst zu nehmen lernen, so haben wir 
auch uns selbst allererst kennenzulernen, indem wir 
dem Geschehen, das wir als Natur sind, Namen geben 
und es einzuschätzen und einzusetzen lernen. Dies lei­
stet nach Nietzsche Vernunft als Wille zur Macht.
Im „Zwiespalt“ der uns konstituierenden Triebe und 
Leidenschaften, den Nietzsche wie Kant vorausset­
zen und den Nietzsche auf die Gleichgültigkeit der 
Natur in bezug auf Glück und Leiden des Indivi­
duums zurückführt - denn das Überleben der Gat­
tung habe er bisher augenscheinlich nicht verhin­
dert180 -, muß Vernunft als Wille zur Macht gewichten 
und eine Richtung weisen. Wir haben gesehen, daß 
dies - notwendig perspektivische - Verfahren uns das 
Glück bruchloser Übereinstimmung mit uns selbst 
verwehrt: immer haben wir einiges von uns selbst, eini­
ges an Wünschen und Lebensmöglichkeiten aufzuge­
ben, um etwas Bestimmtes zu sein. Niemals können 
wir uns im ganzen gerecht werden und sind in diesem 
Sinn grundsätzlich „dividuum“ und nicht „indivi- 
duum“.181
Wille zur Macht als Prinzip der Se/£sfgestaltung aber 
ist je schon in Geltung, auch dann, wenn der einzelne 
vollständig unter der Herrschaft dessen steht, was 
Nietzsche „Sittlichkeit der Sitte“ nennt. Selbst wenn 
das Individuum nichts anderes kennt, als „aus Gehor­
sam gegen das Herkommen“ zu handeln, gehorsam 
einer „höhere(n) Autorität, welcher man gehorcht, 

180 Vgl. Nachlaß [122], Frühjahr-Herbst 1881; KSA 9, S. 485.
181 Vgl. Menschliches, Allzumenschliches I, § 57; KSA 2, S. 76. Vgl. 
oben, § 19.

248

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht weil sie das uns Nützliche befiehlt, sondern weil 
sie befiehlt“ ist es menschliche Selbstgesetzgebung, 
auf die selbst Aberglaube, Magie und Tabus zurückge­
hen. Kein Gott hat sie uns implantiert. Nur ist es eine 
sich selbst nicht durchsichtige, sondern auf äußere 
Mächte projizierte Selbstgesetzgebung - ein Kunst­
griff, sich die eigene fundamentale Unfestgelegtheit 
zu verschleiern: „der Mensch ist kränker, unsicherer, 
wechselnder, unfestgestellter als irgend ein Thier 
sonst, daran ist kein Zweifel", formuliert Nietzsche in 
der Genealogie der Morale Denn er ist zwar Natur 
wie andere Lebewesen auch, aber ,von Natur aus‘ rich­
tungslose: seine Triebe und Gefühle sind, wie ge­
sehen, an sich mit keinerlei Wertungen behaftet und 
damit auch mit keinerlei festen Gestaltungen. Der 
Mensch bedarf deshalb der Selbststeuerung.
Sie jedoch wird sich allein auf der Grundlage von 
Selbstkenntnis angemessen vollziehen lassen. Immer 
weiter hat sich der Mensch in seinem Fühlen und sei­
nem Wünschen - das als undurchschautes Hinneigen 
zu etwas gerade noch kein Wollen ist182 183 184 - selbst zu ent­
ziffern, und dies „am Leitfaden des Leibes".185 Denn: 
„Das direkte Befragen des Subjekts über das Subjekt, 

182 Morgenröthe, § 9; KSA 3, S. 22.
183 Zur Genealogie der Moral, Dritte Abhandlung, § 13; KSA 5, 
S. 367.
184 Zum Unterschied des Wünschens und Wollens vgl. Martin Hei­
degger, Sein und Zeit, Tübingen 151979, S. 194 f. (§ 41)
185 Vgl. Nachlaß 40[15], August-September 1885; KSA 11, S. 635, 
Nachlaß 42[3], August-September 1885; ebd. S. 692, Nachlaß 2[9], 
Herbst 1885 - Herbst 1886; KSA 12, S. 106. - Zu Nietzsches Philo­
sophie des Leibes vgl. die erhellenden Analysen von Friedrich Kaul­
bach, Nietzsches Idee einer Experimentalphilosophie, Köln/Wien 
1980, S. 15 ff.

249

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und alle Selbst-Bespiegelung des Geistes hat darin sei­
ne Gefahren, daß es für seine Thätigkeit nützlich und 
wichtig sein könnte, sich falsch zu interpretiren. Des­
halb fragen wir den Leib und lehnen das Zeugniß der 
verschärften Sinne ab: wenn man will, wir sehen zu, 
ob nicht die Untergebenen selber mit uns in Verkehr 
treten können."186
Was Nietzsche vorschwebt, ist der Erwerb einer Lese­
kunst zur Deutung unserer selbst, und hier scheinen 
ihm die Äußerungen unseres Leibes am unverfänglich­
sten zu sprechen. Sie bringen für ihn direkt und unver­
zerrt, das heißt vergleichsweise leicht lesbar, zum Aus­
druck, was wir zu Zwecken der Selbsttäuschung im­
mer wieder geneigt sind, uns selbst nur verzeichnet 
darzustellen. Hierbei ist zum Beispiel an unseren Um­
gang mit peinlichen oder schmerzlichen Gefühlen 
und Vorstellungen zu denken, die wir an uns selbst ab­
lehnen. Und Nietzsche ist wie nach ihm Freud über­
zeugt, daß sämtliche für uns konstitutiven Triebe, 
auch so verpönte wie die Lust an der Grausamkeit,187 
aus physiologischen Gründen unweigerlich auf ir­
gendeine Weise zum Ausdruck kommen - und hierin 
läge unsere unhintergehbare Naturabhängigkeit. Auf 
welche Weise freilich, ist von der Natur offengelassen, 
und hierin läge unser Freiheitsspielraum.
Damit es uns aber gelingt, unserem - notwendig per­
spektivischen - Umgang mit uns selbst eine größtmög­
liche Weite zu geben, bedürfen wir einer nicht ängst­
lich eingeschränkten, sondern einer freien und auch

186 Nachlaß 40[21], August-September 1885; KSA 11, S. 639.
187 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 5 ff.; 
KSA 5, S. 299 ff.

250

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Widersprüchlichen in uns standhaltenden Sicht 
auf uns selbst. In diesem Sinn formuliert Nietzsche - 
nicht ohne Skepsis, ob die von ihm verlangte Selbstge­
setzgebung den Menschen nicht am Ende überforde­
re: „Die Selbstregulirung ist nicht mit Einem Male da. 
Ja, im Ganzen ist der Mensch ein Wesen, welches noth- 
wendig zu Grunde geht, weil es sie noch nicht erreicht 
hat. Wir sterben alle zu jung aus tausend Fehlern und 
Unwissenheiten der Praxis. - Der freieste Mensch hat 
das größte Machtgefühl über sich, das größte Wissen 
über sich, die größte Ordnung im nothwendigen 
Kampfe seiner Kräfte, die verhältnißmäßig größte Un­
abhängigkeit seiner einzelnen Kräfte, den verhältniß­
mäßig größten Kampf in sich: er ist das zwieträchtig- 
ste Wesen und das wechselreichste und das langlebend­
ste und das überreich begehrende, sich nährende, das 
am meisten von sich ausscheidende und sich erneuern­
de.^
Noch einmal ist deutlich: Macht über sich selbst zu ge­
winnen, sich selbst als ursprünglich Ungeordnetes zu 
strukturieren, dies ist vom Menschen als dem „nicht 
festgestellte(n) Thier“188 189 gefordert. Und darin, Wider­
stände zu überwinden, immer neu aufzubrechen und 
formend gleichsam von sich selbst Besitz zu nehmen, 
läge so etwas wie Glück.
Aber gerade wenn gilt, daß die Natur uns zwar mit 
Antrieben ausgestattet hat, nicht zugleich jedoch mit 
Rezepten ihrer Gestaltung, und gerade wenn nach 
Nietzsche diese uns vorgegebene natürliche Basis un­
serer Existenz verleugnen zu wollen, Selbsttäuschung 

188 Nachlaß 11 [130], Frühjahr-Herbst 1881; KSA 9, S. 488.
189 Nachlaß 2 [13], Herbst 1885-Herbst 1886; KSA 12, S. 72.

251

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Wahn ist, stellt sich unweigerlich die Frage: Wie 
sollen wir denn mit uns selbst als auch mit anderen ver­
fahren? Welche sind die Maßstäbe, nach denen wir - 
selbstgesetzgebend - an uns und anderen handeln soll­
ten? Autonomie als solcher ist ein Gut und Böse nicht 
schon eingeschrieben. Das bereits von Kant gesehene 
„Schreckliche" einer an sich „gesetzlosen Freiheit" 
stellt sich, wie im folgenden sich zeigen wird, unter 
dem Titel des „Nihilismus" als Problem auch für 
Nietzsche und - im Anschluß an ihn - für Heidegger. 
Die von Kant vorgetragene190 191 zweite jener drei Fra­
gen, in denen sich „alles Interesse" menschlicher Ver­
nunft, „das spekulative sowohl, als das praktische", 
vereinige: „Was soll ich tun?" bleibt unvermindert vi­
rulent, die von ihm vorgeschlagene Antwort jedoch 
hat an Überzeugungskraft verloren. Und damit auch 
das Vertrauen auf die Fähigkeit menschlicher Subjekti­
vität, sich selbst Richtschnur sein zu können. Ja, sogar 
die seit der Sophistik und seit Sokrates allgemein ge­
teilte Auffassung, menschliche Subjektivität in ihren 
Grenzen und Möglichkeiten und in ihrem Verhältnis 
zu Welt und Gott sei das ausgezeichnete Thema der 
Philosophie schlechthin, wird angezweifelt. Foucault 
meint darauf wetten zu können, daß der Mensch als 
Sujet unseres Nachdenkens „verschwindet wie am 
Meeresufer ein Gesicht im Sand" (s’effacerait, comme 
d la limite de la mer un visage de säble).™'

190 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 805/B 833.
191 Michel Foucault, Les mots et les choses, Paris 1966, S. 398 
(dt.: Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a. M. 81989, S. 462).

252

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196 - am 17.01.2026, 14:42:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-196
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 17. Nietzsches Begriff vom Selbst
	§ 18. Zum Verhältnis von Vernunft und Natur bei Kant
	§ 19. Zum Verhältnis von Vernunft und Natur bei Nietzsche
	§ 20. Bewußtsein als ambivalentes Phänomen
	§ 21. Selbstbestimmung und das Problem des Unbewußten
	§ 22. Wie erfahren wir uns selbst? Nietzsche und Freud über Vernunft und Natur

