
Comenius-Jahrbuch
 der Deutschen Comenius-Gesellschaft

Band 28 | 2020

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Comenius-Jahrbuch
Band 28 / 2020

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Redaktioneller Beirat:
Joachim Bahlcke (Stuttgart), Jürgen Beer (Brüggen), Jiří Beneš (Prag),
Howard Hotson (Oxford), Markku Leinonen (Jyväskylä), Sean J. McGrath
(St. John’s), Roman Mnich (Warschau), Ulrich Schäfer (Frankfurt am Main), 
Günter R. Schmidt (Erlangen), Shin‘ichi Sohma (Hiroshima), Thomas 
Winkelbauer (Wien)

Geschäftsstelle:
Prof. Dr. Uwe Voigt (1. Vorsitzender), Universität Augsburg,
Universitätsstr. 10, 86159 Augsburg, Tel.: 08 21 / 5 98 55 68
kontakt@deutsche-comenius-gesellschaft.de
www.deutsche-comenius-gesellschaft.de

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Comenius-Jahrbuch
Herausgegeben im Auftrag der

Deutschen Comenius-Gesellschaft von
Andreas Fritsch, Andreas Lischewski & Uwe Voigt

Band 28 / 2020

Academia Verlag    Baden-Baden

Tagungsband „Comenius, Klafki und wir:
Auf der Suche nach Bildung für das Anthropozän“

(Redaktion: Uwe Voigt)

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-89665-956-9 (Print)
ISBN 978-3-89665-957-6 (ePDF)
ISSN 0945-313X

1. Auflage 2020
© Academia – ein Verlag in der Nomos-Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG, Ba-
den-Baden 2020. Gesamtverantwortung für Druck und Herstellung bei der Nomos 
Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG. 
Alle Rechte, auch die des Nachdrucks von Auszügen, der fotomechanischen Wieder-
gabe und der Übersetzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.

Besuchen Sie uns im Internet
http://www.academia-verlag.de

Satz: Andreas Lischewski, Tannenweg 3a, 97249 Eisingen

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Inhaltsverzeichnis

	 Editorial

Beiträge

	 Uwe Voigt	 |  15
Wissen um Atmosphären –

Bildung für das Anthropozän?

	 Thomas Schmaus	 |  33
„Erzähl uns deine Erdgeschichte!“

Narrative Identität im Anthropozän

	 Věra Schifferová	 |  55
„Omnia discantur per theoriam, praxin, chresin.“ 

Zur aktuellen Bedeutung des Comenius für das Anthropozän 

	 Dalibor Vik	 |  75
Ars docendi in Anthropocene. 

	 A Meditation upon the Principles of Comenius’ ›Theological 
Pedagogy‹ following the Interpretation of Radim Palouš

	 Joachim Rathmann	 |  97
Von der Naturkunde zur Umwelttugendethik. 

	 Ein möglicher Weg zur Überwindung der Diskrepanz 
von Umweltwissen und Umwelthandeln? 

	 Iveta Marešová	 |  121
Die enzyklopädischen Anklänge

der Pansophie bei Comenius

	 Jiří Beneš	 |  133
Über die wahre Veredelung des Menschen

	 Claudia Schmidt-Dietrich	 |  139
Nachhaltige Digitalisierung als Herausforderung

für das Bildungswesen

	 Ulrich Schäfer	 |  163
Comenius-Literatur. Deutschsprachige Titel aus dem
Jahr 2018 (mit einem Nachtrag aus früheren Jahren)

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Inhaltsverzeichnis6  

	 In Memoriam	 |  167
„en verpakken in goede gedachten der herinnering“

	 Nachruf auf Drs. Hans van der Linde (1957–2020)

Rezensionen

	 Petr Zemek	 |  171
Komenský známý neznámý / Comenius Known and Unknown, 

engl. Übersetzung von Ivan Ryčovský (Andreas Lischewski)

	 Werner Korthaase	 |  173
Dmitrij Tschižewskij als Wissenschaftler und Comeniusforscher

(= Opuscula Slavica Sedlcensia 4) (Uwe Voigt)

	 Boris Hogenmüller	 |  175
Melchioris Cani De Locis Theologicis Libri Duodecim
(= Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag,

Reihe Theologie Bd. 9) (Peter Günzel)

	 Boris Hogenmüller (Hg.)	 |  177
Melchioris Cani Vindicationes / Relectio de sacramentis in genere

(= Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag, 
Reihe Theologie Bd. 10 & 12) (Peter Günzel)

	 Franz Machilek	 |  179
Jan Hus (um 1372–1415). Prediger, Theologe, Reformator

(= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter 
der Glaubensspaltung 78 / 79) (Manfred Richter) 

	 Johann Valentin Andreae	 |  181
Peregrini in patria errores (= Gesammelte Schriften Bd. 11)

(Andreas Lischewski)

Berichte und Mitteilungen

	 Berliner Gedenkveranstaltung zum Tod des Comenius
	 vor 350 Jahren (15. November 1670)	 |  187

	 Unserem Vorstandsmitglied Dr. Manfred Richter 
	 zum 85. Geburtstag	 |  188

	 Unserem Vorstandsmitglied PhDr. Jiří Beneš
	 zum 70. Geburtstag	 |  190

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Inhaltsverzeichnis  |  7

	 Bericht aus der Comenius-Forschungsstelle Alfter	 |  194

	 Neue Termine für die Comenius-Veranstaltungen 2020	 |  195

	 Mitgliederversammlung mit Vorstandswahlen 2021	 |  197

Adressen und Funktionen in der DCG

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Editorial

Über die Jahrestagung der Deutschen Comenius-Gesellschaft, die 2019 an 
der Universität Augsburg zum Thema „Comenius, Klafki und wir. Auf der 
Suche nach Bildung für das Anthropozän“ stattfand, wurde im vorausgehen-
den Band berichtet. Vorliegender Band versammelt nun Beiträge, die aus je-
ner Tagung erwachsen sind. In ihr ging es darum, was Comenius heute zu 
den epochaltypischen Schlüsselproblemen zu sagen hat, die Wolfgang Klafki 
als die herausragenden Themen der Pädagogik in ihrer jeweiligen Zeit erach-
tet. Der Schwerpunkt lag dabei auf der Problematik des Anthropozäns – des 
Lebens in einer Welt, die zunehmend von den Folgen und vor allem als de-
struktiv erfahrenen Nebenwirkungen technologisch ermächtigten menschli-
chen Handelns gezeichnet ist.

Ein prominentes Problem des Anthropozäns ist die Erderwärmung und 
der damit einhergehende Klimawandel. Dieses Problem betrifft auch und ge-
rade die Atmosphäre auf unserem Planeten. Uwe Voigt vertritt die These, 
dass jenes Problem auch in einem weiteren, qualitativen Sinn atmosphärisch 
ist, uns nämlich auch als ein Stimmungsfeld des Narzissmus betrifft, und 
sucht bei Comenius Reflexionen dieses Problembestands und weiterführen-
der Lösungsansätze.

In einer ökonomisch und technisch überformten Welt lassen sich natur-
wissenschaftliche und kulturelle Perspektiven zwar unterscheiden, aber nicht 
mehr voneinander trennen. Die Erdgeschichte hört dadurch auf, eine rein 
naturwissenschaftliche Disziplin zu sein, und stellt sich als eine Vielzahl von 
Erdgeschichten – von Erzählungen beziehungsweise Narrativen – dar, zu de-
ren Deutung und Weiterentwicklung Thomas Schmaus innovative Impulse 
im Umgang des Comenius mit dem Garten-Motiv entdeckt.

Věra Schifferová und Iveta Marešová fragen nach der Bedingung der Mög-
lichkeit dafür, Comenius ohne irreführende Aktualisierung als Gesprächs-
partner in einem Dialog über akute Zeitprobleme heranzuziehen, und zwar 
jeweils mit Blick auf sein pädagogisches und sein enzyklopädisches Denken. 
Beide Autorinnen sehen jene Möglichkeit darin grundgelegt, dass sich Co-
menius mit Jan Patočka und Radím Palouš als ein exemplarischer Vertreter 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Editorial10  

der „offenen Seele“ verstehen lässt, einer Grundhaltung, die prinzipiell auf 
die Aneignung des Fremden verzichtet und die gerade im Anthropozän auf 
neue Weise vonnöten ist. Dass dafür eine Rückbesinnung auf das auch von 
Comenius vertretene theologische Erbe des Abendlands hilfreich sein kann, 
gerade in einer zunehmend als verkehrt empfundenen Welt, der gegenüber 
es weiterführende Fluchtpunkte zu erschließen gilt, geht aus dem Beitrag von 
Dalibor Vik hervor.

Jene Befunde bekräftigt Joachim Rathmann von der Warte einer kriti-
schen Erdwissenschaft her: Das von ihm konstatierte Paradoxon des Umwelt-
wissens – dass es nämlich nicht schon aus sich selbst heraus zu entsprechen-
dem Handeln führt – weckt Bedarf nach einer Umwelttugendethik, die sich 
nicht durch bloße Informationsaufnahme, sondern durch entsprechendes 
aufgeschlossenes Handeln einüben lässt, etwa in den Lehrgärten, die Come- 
nius vorschwebten und für die der Berliner Comenius-Garten ein gelungenes 
Beispiel bietet.

Diese Einsicht fügt sich bestens zu dem Beitrag von Jiří Beneš, der geltend 
macht, dass die von Comenius geforderte „wahre Veredelung des Menschen“ 
weder eine triviale Forderung noch ein rein historisches Lehrstück ist, son-
dern eine Aufgabe, deren Dringlichkeit heute größer ist denn je.

Vor welchen neuartigen und drängenden Aufgaben wir dabei stehen, er-
örtert Claudia Schmidt-Dietrich am Beispiel verschiedener Ausprägungen 
digitaler Medien, die unsere Lebenswelt auf tiefgreifende Weise beeinflussen 
werden, ja dies zum Teil schon getan haben. Angesichts dessen stellt sie die 
Frage, wie unser Bildungswesen mit derartigen Herausforderungen umgehen 
kann, und findet Antworten darauf in der Didaktik des Comenius mit ihrem 
universalen Ansatz und ihrer Betonung kreativer Selbsttätigkeit.

Auch in diesem Band gibt Ulrich Schäfer mit seinem Literaturbericht zu 
deutschsprachigen Comenius-Titeln aus dem Jahr 2018 der einschlägigen 
Forschung ein sehr wertvolles Werkzeug an die Hand. Gleiches gilt für den 
Rezensionsteil, den Andreas Lischewski einmal mehr trefflich betreut hat.

Die Rubrik „In memoriam“ und die von Andreas Fritsch dargebotenen 
Berichte spiegeln Licht und Schatten der Geschehnisse wider, die in den von 
diesem Band abgedeckten Zeitraum gefallen sind: Es galt einen frühen Ab-
schied zu nehmen von Hans van der Linde, der die Lebendigkeit des Erbes des 
Comenius nicht nur auf bedeutende Weise gefördert, sondern auch selbst ver-

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Editorial  |  11

körpert hat; es konnten ebenfalls in großer Dankbarkeit die Geburtstage von 
Manfred Richter und Jiří Beneš gefeiert und aus diesem Anlass die Verdienste 
dieser Persönlichkeiten hervorgehoben werden; und es ist neben wichtigen 
Aktivitäten insbesondere die organisatorische Generalpause zu verzeichnen, 
zu der die nach wie vor herrschende Pandemie gezwungen hat, gerade als 350 
Jahre nach dem Tod des Comenius vielfältige Gedenkfeierlichkeiten geplant 
waren. Umso tröstlicher ist es, dass einschlägige Bemühungen auch auf neu-
artige Weisen weitergehen. Darum bemüht sich auch unsere Gesellschaft, was 
wieder einmal ohne das immense Engagement Andreas Lischewskis nicht 
möglich gewesen wäre, der das Erscheinen dieses Jahrbuchs erneut ermög-
licht hat und sich nach wie vor sehr erfolgreich um den Erhalt der Kort- 
haase-Bibliothek kümmert; an dieser Stelle sei ihm einmal mehr sehr herzlich 
dafür gedankt.

Uwe Voigt

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Comenio – 
Un pensatore nei labirinti dell’Europa del XVII secolo

Ausstellung im Museo di Roma vom 2. Oktober bis zum 15. November 2020.
Organisiert vom Tschechischen Zentrum in Rom, der Botschaft der 

Tschechischen Republik und dem Comenius-Museum in Uherský Brod 
unter der Gesamtleitung von Petr Zemek.

Aus: Video-Installation „Poutnik (Pilger)“ der visionfactory (Roman Dušek, Jan Hladil, 
Nicola Pavone, Armin Effenberger) unter Mitwirkung von Miroslav Huptych.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Uwe Voigt

Wissen um Atmosphären – 
Bildung für das Anthropozän?

1. Eine scheinbar unproblematische Antwort und ihr Problem

Die Anzeichen dafür mehren sich, dass wir im Anthropozän leben – einem 
Erdzeitalter, das seine charakteristischen Merkmale der massiven Einwir-
kung des Menschen auf seine Umwelt verdankt.1 Spuren dieser Einwirkung 
finden sich in allen uns umgebenden Bereichen – beispielsweise als Uranab-
lagerungen im Eis der Antarktis, als steigender Säuregehalt der Ozeane und 
nicht zuletzt als wachsende Konzentration von Kohlendioxid in der Atmo-
sphäre. Mit dem letztgenannten Phänomen verbindet sich derjenige Aspekt 
des Anthropozäns, der – zumindest bis zum Ausbruch der Corona-Epide-
mie – am stärksten im Mittelpunkt der öffentlichen Diskussion gestanden 
ist, nämlich die zunehmende Erderwärmung im Zuge eines Klimawandels, 
da deren Zusammenhang mit dem von uns in großen Mengen produzierten 
›Treibhausgas‹ CO2 als wissenschaftlich erwiesen gilt.

Vor diesem Hintergrund scheint es eine unproblematische Antwort auf 
die im Titel angedeutete Frage zu geben, ob das Wissen um Atmosphären 
zur Bildung für das Anthropozän gehört. Diese Antwort lautet: Ja, selbst-
verständlich gehört es zu dieser Bildung, um physikalische, chemische und 
ökologische Sachverhalte zu wissen, die mit der von uns beeinflussten At-
mosphäre zu tun haben, insbesondere mit ihren Veränderungen im Anth-

1	 Vgl. Paul J. Crutzen: Das Anthropozän. Schlüsseltexte des Nobelpreisträgers für das neue 
Erdzeitalter, hg. von Michael Müller, München: oekom 2019; Reinhold Leinfelder: 
Das Anthropozän. Von der geowissenschaftlichen Analyse zur Zukunftsverantwortung. 
In: Thomas Heichele (Hg.): Mensch – Natur – Technik. Philosophie für das Anthropo-
zän, Münster: Aschendorff 2020, S. 25–46.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


16  |  Uwe Voigt

ropozän und den wiederum damit verbundenen Auswirkungen. Denn nur 
derartige Kenntnisse erlauben es uns, angemessen zu erkennen, was im An-
thropozän geschieht, und dann dieser Erkenntnis gemäß zu handeln. Dem-
nach sind die sogenannten MINT-Fächer zu stärken, da uns mathematische, 
ingenieurwissenschaftliche, naturwissenschaftliche und technische Kennt-
nisse dazu in die Lage versetzen werden, die von uns angestoßenen Prozesse 
im Anthropozän zu erfassen und – eventuell sogar global im Rahmen von 
geoengineering – zu gestalten.

Jene Antwort ist nicht falsch; sie erweist sich bei näherem Hinsehen al-
lerdings als unvollständig und in dem Sinn problematisch, dass gerade ihre 
Unvollständigkeit keinen Beitrag dazu leistet, erschwerende Bedingungen 
jener Erkenntnis, geschweige denn des ihr entsprechenden Handelns in den 
Blick zu bekommen. Dieser Beitrag widmet sich den geltend gemachten er-
schwerenden Erkenntnisbedingungen; mit dem ebenfalls problematischen 
Übergang vom Erkennen zum Handeln befasst sich der Beitrag von Joachim 
Rathmann in vorliegendem Band.2

Warum aber soll jene Antwort auf problematische Weise unvollständig 
sein? Die hier geltend gemachte Unvollständigkeit beginnt damit, dass jene 
Antwort den Denkraum, in dem auf die Eingangsfrage entgegnet werden 
kann, auf eine gewisse Weise verengt. Nun ist nämlich nicht mehr von Atmo-
sphären und von Bildung im allgemeinen die Rede, sondern zum einen von 
der stofflichen Atmosphäre als einem Gegenstand der Naturwissenschaften 
und zum anderen von Bildung als schulischer Ausbildung in eben diesen Na-
turwissenschaften und den sich an sie unmittelbar anschließenden Fächern. 
Dies ist zwar durchaus legitim, da das Anthropozän auch eine im naturwis-
senschaftlichen Sinn empirische und mit technischem Zugang beeinflussbare 
Seite hat. Auf diese Seite beziehen sich einschlägige Umweltbewegungen mit 
ihrer Forderung, die Fakten im Fall des Anthropozäns endlich zur Kenntnis 
zu nehmen und aus ihnen so schnell wie möglich praktische, nicht zuletzt 
technische Konsequenzen zu ziehen, etwa mit der Abkehr von Verbren-
nungsmotoren. Diese Forderung wird bekanntlich mit großer Vehemenz 
vertreten. Um den Klimawandel und seine potenziellen Folgen zu wissen, 

2	 Vgl. dazu auch Verf.: Was tun im Anthropozän? Vom Umgang mit einer geistigen Um-
weltkrise. In: Heichele (Hg.): Mensch – Natur – Technik, S. 103–114.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  17

und darum zu wissen, dass wir dafür verantwortlich sind, bleibt demnach 
zumindest bei einigen heute lebenden Menschen kein neutrales Faktenwis-
sen, sondern wird zu einem angstbesetzten, dringlichen Anliegen. Gerade 
derartige Forderungen stoßen aber auf eine Atmosphäre, die sich auf den 
ersten Blick wesentlich von derjenigen zu unterscheiden scheint, um deren 
Zusammensetzung und Veränderung es in den einschlägigen Debatten geht: 
nämlich auf eine Atmosphäre der Angst und des Zorns,3 was eine rationale 
Diskussion erheblich erschwert. Begünstigt wird diese Atmosphäre, gerade 
was den Klimawandel als ein exemplarisches Phänomen des Anthropozäns 
angeht, durch Personen und Institutionen, die sich dem Misstrauen gegen-
über wissenschaftlichen Mehrheitsmeinungen verschrieben haben und dem 
„alternative Fakten“, ja sogar einen alternativen Betrieb mit äußeren Anzei-
chen eigener Wissenschaftlichkeit entgegensetzen4 und sich damit an einer 
„großen Verblendung“ beteiligen.5 Stehen auf der einen Seite Furcht vor den 
Folgen der Umweltveränderung und Sorge um unseren Planeten als eine 
bedrohte Heimat unseres biologischen Lebens und unserer Zivilisation, so 
begegnet dem in hitzigen Debatten eine diffuse Furcht vor vermeintlicher 
Manipulation, die zur Aufgabe gewohnter Lebensformen und liebgeworde-
ner Besitzstände führen soll. Hier kommen offenbar Stimmungen ins Spiel, 
deren qualitativer Charakter für die Beteiligten handlungsleitend wird. Auch 
diese Stimmungen lassen sich als atmosphärische Phänomene auffassen: 
Atmosphären der Angst, des Besorgtseins, des Festklammerns am eigenen 
Standpunkt prallen aufeinander,6 entlang einer Linie, die sich als starre Dis-
tinktion zwischen Freund und Feind zu verhärten droht.7 Damit bewegen 

3	 Vgl. Martha Nussbaum: Königreich der Angst. Gedanken zur aktuellen politischen Kri-
se, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2019.

4	 Vgl. Jens Soentgen & Helena Bilanddzic: The structure of climate skeptical arguments: 
conspiracy theory as a critique of science / Die Struktur klimaskeptischer Argumente: 
Verschwörungstheorie als Wissenschaftskritik. In: GAIA 23/1 (2014), S. 40–47.

5	 Vgl. Amitav Gosh: Die große Verblendung. Der Klimawandel als das Undenkbare, 
München: Blessing 2017. 

6	 Vgl. Verf.: Das Anthropozän als geistige Umweltkrise. In: Heichele (Hg.): Mensch – Na-
tur – Technik, S. 85–102. Wie dort dargelegt, stammt der hier verwendete Atmosphä-
renbegriff aus der Neuen Phänomenologie, wie sie von Hermann Schmitz grundge-
legt und von Jens Soentgen weiterentwickelt worden ist.

7	 Vgl. Bruno Latour: Das terrestrische Manifest, Berlin: Suhrkamp 2018.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


18  |  Uwe Voigt

wir uns aber in einem Bereich, für den die MINT-Fächer nicht unmittelbar 
zuständig sind, nämlich in einem Bereich des Subjektiven und Qualitativen.

Welches Wissen haben wir von derartigen Atmosphären, und wie könnte 
es in der gegenwärtigen Situation weiterhelfen? Wenn wir so weiter fragen, 
haben wir die Verengung des Atmosphärenbegriffs überwunden und blicken 
zumindest nicht nur auf die schulische Ausbildung, wie sie faktisch stattfin-
det, sondern auf Bildung in einem weiteren, gerade am Maßstab jenes erwei-
terten Atmosphärenbegriffs zu bemessenden Sinn. Daher empfiehlt es sich, 
nun auf jene subjektbezogene, qualitative Atmosphäre zu blicken, in der sich 
der rationale Diskurs über die stoffliche Atmosphäre im Anthropozän auf 
eine ihm nicht gerade förderliche Weise bricht.

2. Eine Atmosphäre des logischen Narzissmus

Als atmosphärisches Problem hinter dem gerade benannten Problem zeichnet 
sich Folgendes ab:8 Die Konfliktparteien stehen gleichsam unter dem Schock 
einer Erkenntnis, die auf sie eindringt – der Erkenntnis der Bedrohung durch 
gravierende Umweltveränderungen auf der einen Seite, der Erkenntnis der 
Bedrohung durch autoritäre Expertenherrschaft auf der anderen Seite; und 
dieser Schock friert jene Parteien gleichsam auf ihrem Standpunkt fest. Sie 
identifizieren sich mit ihrem jeweiligen Standpunkt in der Überzeugung, 
ihre Identität und damit auch sich selbst zu verlieren, sollten sie gezwungen 
sein, ihn aufzugeben. Verteidigt wird dabei jeweils ein Selbst, das nicht aus 
sich heraus bestimmt ist, sondern aus der Abwehr einer – vermeintlichen 
oder tatsächlichen – Bedrohung heraus; ein Selbst, dessen dementsprechen-
de Leere von jener Abwehrhaltung zugleich verdeckt und aufrechterhalten 
wird. Dies führt zu einer Haltung, die sich als logischer Narzissmus bezeich-
nen lässt. Der Begriff des logischen Narzissmus ist dabei weiter als die kli-
nisch-psychologische Konzeption, deren Namen er entlehnt: Der logische 
Narzissmus setzt nicht voraus, dass es eine traumatische Vorgeschichte von 
Entbehrungen und Kränkungen gibt, die zu einem nach außen hin zwang-
haft selbstgefälligen Verhalten führen; er bezeichnet lediglich die Tendenz, 

8	  Vgl. zum Folgenden Verf.: Das Anthropozän als geistige Umweltkrise.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  19

den eigenen Standpunkt als den einzig möglichen und insbesondere als den 
Garanten der eigenen Identität und damit der eigenen Existenz aufzufassen 
und dementsprechend vehement zu vertreten. Demnach ist der jeweils ein-
genommene Standpunkt identisch mit der Instanz, die von ihm her spricht 
und handelt, und kann von ihr daher nicht verlassen werden. Wer so denkt, 
wird verkrampft, ja verzweifelt am jeweiligen Standpunkt festhalten, was 
die Gewalttätigkeit der Konflikte zwischen verschiedenen so verstandenen 
Standpunkten mit erklären mag. Dieser logische Narzissmus, dem wir auf 
der individuellen Ebene als dem bekannten Rechthabenwollen  begegnen, 
zieht sich heute, wie wir sehen, über viele Ebenen hinweg: über das Regio-
nale und Nationale bis hin zu den internationalen Beziehungen. Die beiden 
Atmosphären, deren Aufeinanderprallen wir registrierten, sind demzufolge 
lediglich Bestandteile einer sie umgreifenden und erst ermöglichenden At-
mosphäre des logischen Narzissmus, die sich zwar nicht zählen, messen und 
wiegen, aber durchaus fühlen lässt.

3. Der logische Narzissmus und das Anthropzän

Angesichts dessen stellen sich folgende Fragen: a) Beruhen diese Überlegun-
gen nicht auf einer bloßen Mehrdeutigkeit des Atmosphärenbegriffs? Hat die 
empirisch fassbare Atmosphäre, deren Veränderung das Anthropozän mit 
ausmacht, überhaupt etwas mit einer Atmosphäre als qualitativ empfundenem 
Stimmungsraum zu tun? b) Stellt es nicht einfach eine ungünstige Koinzidenz 
dar, dass das Wissen um die stofflichen atmosphärischen Veränderungen im 
Anthropozän auf eine Atmosphäre des logischen Narzissmus trifft – und ist 
es daher nicht empfehlenswert, tapfer mit der schulgerechten Ausbildung be-
treffs der empirischen Aspekte weiterzumachen und es dabei zu belassen?

Folgende Antwort auf Frage a) bahnt auch schon an, was zu Frage b) ge-
sagt werden kann: Die empirisch fassbare Atmosphäre hat zugleich auch ei-
nen qualitativen Charakter. Besteht sie doch aus Stoffen, die sich auf gewisse 
Weise anfühlen.9 Dieses Fühlen ereignet sich zwar in einem von Intensitäten 

9	 Zum Stoffbegriff vgl. Jens Soentgen: Konfliktstoffe. Über Kohlendioxid, Heroin und 
andere strittige Substanzen, München: oekom 2019, S. 17–52. Zu stofflichen Aspek-

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


20  |  Uwe Voigt

charakterisierten Raum; daraus allein muss aber nicht geschlossen werden, 
dass jener Raum nichts zu tun hat mit dem geometrisch vermessbaren Raum, 
in dem wissenschaftliche Empirie stattfindet und in dem diese Empirie auch 
ihre Gegenstände verortet. Im Gegenteil: Wenn die Rede von Raum nicht 
ihrerseits bis zur bloßen Metaphorik hin mehrdeutig sein soll, empfiehlt 
sich die Annahme, dass es sich jeweils um ein und denselben Raum han-
delt, der lediglich aus verschiedenen Perspektiven – quantifizierend messend 
oder qualitativ erlebend – aufgefasst wird.10 Dies lässt sich mit einer in der 
zeitgenössischen Philosophie des Geistes beliebten Wendung ausdrücken:11 
Die empirisch fassbare Atmosphäre ist die Außenseite der qualitativen At-
mosphäre, und diese ist deren Innenseite. „Außen“ und „innen“ dürfen dabei 
nur nicht wiederum als verschiedene Raumteile verstanden werden, sondern 
eben als unterschiedliche Zugangsweisen zum Raum: als Raum, der aus einer 
neutralen Perspektive der dritten Person erfahren wird, auf der einen (äuße-
ren) Seite, und als Raum, der aus der beteiligten, ja betroffenen Perspektive 
der ersten Person erfahren wird, auf der anderen (inneren) Seite.

Mit dem Anthropozän lässt sich dies wiederum so in Verbindung setzen:12 
Die für dieses Erdzeitalter charakteristische Einwirkung des Menschen trifft 
mit dessen Umwelt kein Sammelsurium unverbundener Faktoren. Jene Um-
welt ist vielmehr ein planetenumspannendes System, das sich selbst erhält. 
Diese Selbsterhaltung besteht darin, dass die Lebewesen und die von ihnen 
gebildeten ökologischen Teilsysteme, die tragende Strukturen und Prozesse 
jenes Systems ausmachen, zugleich von ihm geschützt werden, indem es glo-
bale Ungleichgewichtszustände bewahrt, die diesen Lebewesen zugutekom-
men. Dieses System hat der britische Wissenschaftler James Lovelock, ange-
regt durch den Literaten William Golding, nach der griechischen Erdgöttin 

ten des Anthropozäns vgl. Penny Harvey u. a. (Hg.): Anthropos and the Material, 
Durham-London: Duke University Press 2019.

10	 Vgl. Jens Soentgen: Die verdeckte Wirklichkeit. Einführung in die Neue Phänomenolo-
gie von Hermann Schmitz, Bonn: Bouvier 1998, S. 104–106.

11	 Vgl. Godehard Brüntrup & Ludwig Jaskolla: Introduction. In: dies. (Hg.): Panpsychism. 
Contemporary Perspectives, Oxford: Oxford University Press 2017, S. 1–16, hier S. 3 f.

12	 Zum Folgenden vgl. Verf.: Inside the Anthropocene. In: Analecta Hermeneutica 10 
(2018); online unter: https://journals.library.mun.ca/ojs/index.php/analecta/article/
view/2057.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  21

„Gaia“ benannt.13 Gaia wird dabei durchaus als ein empfindungsfähiges Sub-
jekt gedacht. Derartige auf einer Makroebene angesiedelte Subjekte stehen, 
wie Erörterungen im Umfeld des heute mit guten Gründen wiederbelebten 
Panpsychismus14 nahelegen, mit den für sie konstitutiven Subjekten auf ei-
ner Mikroebene in einer qualitativ-atmosphärischen Wechselwirkung.15 Dies 
passt zu einer These von Bruno Latour, wonach der im Anthropozän erfahr-
bare Schock nun nicht nur menschliche Subjekte, sondern auch Gaia selbst 
trifft.16 Das Netzwerk der von Menschen geschaffenen technischen Netzwer-
ke, die Technosphäre, durchdringt und assimiliert Gaia zunehmend, so dass 
aus diesen beiden Systemen ein neues übergeordnetes System entsteht, das 
wie ein Cyborg biologische und technische Komponenten in sich verbindet. 
Diese Entität steht auf ihrer Ebene alleine und befindet sich daher zunächst 
in einem Zustand des anfänglichen Narzissmus, der bei Menschen durch die 
Zuwendung fürsorglicher Artgenossen überwunden zu werden pflegt17 – was 
sich in diesem Fall aber nicht absehen lässt. Narzissmus als eine Atmosphäre 
der Angst um ein als leer empfundenes Selbst ist daher nicht nur auf unserer 
menschlichen Seite; die Atmosphäre der Angst ist vielmehr ein Charakteris-
tikum des Lebens im Anthropozän insgesamt, das beispielsweise auch die un-
ter der gesteigerten menschlichen Macht leidenden Wildtiere betrifft.18 Wenn 
ein planetenumspannendes Subjekt auf eine derartige Situation ebenfalls da-
mit reagieren würde, sich gleichsam in Schockstarre auf seinem Standpunkt 
einfrieren zu lassen, dann müsste seine Atmosphäre von einer Stimmung des 

13	 Vgl. James Lovelock: Gaia. A New Look at Life on Earth, Oxford: Oxford Landmark 
Science, Second Edition 2016 [11979]. 

14	 Zum Panpsychismus als einer intellektuellen Strömung auch im Umfeld des Comeni-
us, der uns weiter unten beschäftigen wird, vgl. Tomáš Nejeschleba: Der Panpsychis-
mus in der Renaissancephilosophie von Ficino bis Campanella. In: Comenius-Jahrbuch 
27 (2019), S. 111–134. 

15	 Vgl. Verf.: Eingestimmte Subjekte? Das Kombinationsproblem des Panpsychismus im 
Licht der Atmosphärenkonzeption der Neuen Phänomenologie. In: Barbara Wolf & 
Christian Julmi (Hg.): Die Macht der Atmosphären, Freiburg im Breisgau / München: 
Karl Alber 2020 (im Erscheinen).

16	 Vgl. Bruno Latour: Kampf um Gaia. Acht Vorträge über das neue Klimaregime, Berlin: 
Suhrkamp 2017.

17	 Vgl. Nussbaum: Königreich der Angst, S. 40–85.
18	 Vgl. Jens Soentgen: Ökologie der Angst, Berlin: Matthes & Seitz 2018.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


22  |  Uwe Voigt

logischen Narzissmus durchdrungen werden, die wiederum den logischen 
Narzissmus der menschlichen Seite bekräftigen – und so die mit dem An-
thropozän verbundene Krise noch weiter verschärfen würde. Die Welt – als 
der Bereich des Universums, in dem wir leben und in dem zu leben es sich 
für uns auf bestimmte Weise anfühlt – würde dann von einem Gefühl durch-
tränkt sein, das einem solchen logischen Narzissmus entspräche. So lässt es 
sich auf Frage b) antworten: Wir haben es hier nicht mit einem zufälligen 
Unfall zu tun, der uns die Klarheit des Diskurses um naturwissenschaftliche 
Fakten gerade dann trübt, wenn wir sie am dringendsten nötig hätten; zwi-
schen der krisenhaften Entwicklung der stofflichen Umwelt im Anthropozän 
und den ungünstigen Bedingungen für eine rationale Debatte darüber gibt es 
vielmehr eine systematische Verschränkung. Das Anthropozän ist eine auch 
qualitativ-atmosphärische und in diesem Sinne geistige Umweltkrise.

4. Bildung für das Anthropozän – Anhaltspunkte bei Comenius

Welches Wissen um Atmosphären könnte nun dazu geeignet sein, zur Bildung 
im Anthropozän beizutragen? Anhaltspunkte für eine Antwort darauf finden 
sich bei Johann Amos Comenius. Dies mag überraschen, denn Comenius war 
zwar durchaus ein prominenter Verfechter der Bildungsreform, doch lebte er 
drei Jahrhunderte vor der Ausrufung jenes neuen Erdzeitalters und verfügte 
nicht über die hier gerade verwendeten Begrifflichkeiten. Da die Entwicklun-
gen, die zu dem heute als Anthropozän bekannten Komplex von Phänomenen 
geführt haben, jedoch exponentiellen Charakters sind, ist es durchaus plausibel, 
dass diese Entwicklungen schon frühzeitig vonstattengingen und daher von 
wachen, intelligenten und phantasievollen Zeitzeugen erfasst werden konnten. 
Zudem verfügte Comenius über ein Instrumentarium, das es ihm gestattete, 
gerade qualitative, atmosphärische Phänomene auch jenseits des Begrifflichen 
zur Kenntnis zu nehmen. Wie der allzu früh verstorbene Daniel Neval heraus-
gearbeitet hat, spielt für Comenius die Emblematik eine zentrale Rolle als die 
Kunst, umgreifende Sachverhalte mit kurzer, sinnspruchartiger Erläuterung zu 
einem bildhaften Ausdruck zu bringen – einem Ausdruck, der das Erfasste zu-
gänglich machen kann, ohne es dafür auf einen zugespitzten Begriff bringen zu 
müssen. Comenius schätzt Embleme ausdrücklich deswegen, weil er sie auf-

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  23

grund ihrer Einprägsamkeit bestens für didaktische Zwecke verwenden kann, 
wie etwa auf exemplarische Weise in seinem Orbis pictus sensualium.19

Wie die Texte des Comenius jedoch nahezu durchgängig aufweisen, ist 
sein Denken selbst stark von sprachlichen Bildern durchzogen, die ebenfalls 
emblematischen Charakter haben, und zwar gelegentlich weit über eine rein 
didaktische Verwendung hinaus. Der Gehalt, den diese Bilder in sich ber-
gen, geht dabei gelegentlich über das hinaus, was Comenius in ihrem Kontext 
sagt, aber sie tun das so, dass sie jenes Gesagte ergänzen und bereichern, in-
dem sie, um eine bekannte Wendung Wittgensteins aufzugreifen, zeigen, was 
im Text nicht gesagt wird.20

Was sich bei Comenius auf diese Weise an wichtigen Stellen zeigt, ist nun 
ein ausgeprägtes Gespür für die Bedrohung durch den logischen Narzissmus 
in einer von menschlicher Aktivität geprägten Welt. Dies tritt zwar schon 
aus jenen Stellen jeweils einzeln hervor, noch deutlicher aber, wenn sie in 
der Konstellation betrachtet werden, die sie miteinander bilden.21 Es handelt 
sich dabei um Das Labyrinth der Welt und das Paradies des Herzens (Labyrint 
světa a ráj srdce; in der Folge: Labyrinth)22 von 1631, Centrum securitatis aus 
dem Folgejahr23 sowie das zur Veröffentlichung von Via lucis 1668 an die 
Royal Society verfasste Begleitschreiben.24

In Labyrinth,25 das sich stark an Motive der Eitelkeit der Welt (vanitas 
mundi) in Schriften von Johann Valentin Andreae anlehnt, macht sich eine 

19	 Vgl. Daniel Neval: Comenius‘ Pansophie. Die dreifache Offenbarung Gottes in Schrift, 
Natur und Vernunft. Unvollendete Habilitationsschrift, Zürich: Theologischer Verlag 
Zürich 2017, S. 94–103.

20	 Vgl. Florian Goppelsröder: Zwischen Sagen und Zeigen. Wittgensteins Weg von der 
literarischen zur dichtenden Philosophie, Bielefeld: Transcript 2007.

21	 Zur Konzeption der Konstellation vgl. Martin Mulsow & Marcelo Stamm (Hg.): Kon-
stellationsforschung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005.

22	 Vgl. Johann Amos Comenius: Das Labyrinth der Welt & Das Paradies des Herzens. 
Luzern / Frankfurt am Main: C. J. Buchner 1970.

23	 Vgl. ders.: Centrum Securitatis. Eingeleitet und hg. von Klaus Schaller, Heidelberg: 
Quelle & Meyer 1964.

24	 Vgl. ders.: Der Weg des Lichtes / Via Lucis. Eingeleitet, übers. und mit Anmerkungen 
versehen von Uwe Voigt, Hamburg: Meiner 1997, S. 3–19.

25	 Zum Folgenden vgl. Verf.: Vom ›Labyrinth der Welt‹ zum ›Weg des Lichtes‹. Die Verbin-
dung von Ganzheitsdenken und Geschichtsverständnis im Werk Jan Amos Komenskýs. 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


24  |  Uwe Voigt

junge Seele auf den Weg durch die Welt, um dort eine ihr gemäße Weise 
des Lebens zu finden. Diese Suche steht zunächst unter ungünstigen Vor-
zeichen, gesellen sich doch zwei dubiose Gestalten hinzu: der geschwätzige 
„Fürwitz Allerweil“, der dem Pilger gleichsam als scheinbar allwissender, vor 
allem aber alles schönredender Sprachassistent dient, ihn aber zugleich auch 
mit einem Zaum des „Vorwitzes“ versieht, der für das Ausgeliefertsein an die 
eigenen Affekte steht; und die von Nebelschwaden umwallte „Wahnhuld“, die 
personifizierte Verblendung, die ihrem Schützling eine aus Vorurteil und Ge-
wohnheit bestehende, glücklicherweise aber schiefsitzende und daher nicht 
das gesamte Gesichtsfeld bedeckende Brille verpasst. So kann der Welterkun-
der die Behauptungen seiner Begleitung mit dem vergleichen, was er selbst 
sieht und wie er dies beurteilt. Dabei kommt er zu einer kritischen Einsicht: 
Was aus einiger Entfernung wie ein harmonisches Ganzes anmutet, stellt sich 
bei näherer Betrachtung in seinen einzelnen Bereichen als ein unordentliches 
Gefüge niemals an ihr vorgebliches Ziel gelangender Handlungszusammen-
hänge dar, wobei sich die Unordnung auch in einer als unangenehm emp-
fundenen Geräuschkulisse manifestiert. Dass mit dieser Welt etwas nicht 
stimmt, wird von den Begleitern und den zahlreichen begegnenden Personen 
aber verneint oder schlichtweg ignoriert. Zwar erweist sich die Herrscherin 
jener Welt dank einer beherzten Enttarnungsaktion als Eitelkeit – aber deren 
Macht zugleich als so groß, dass jene Aktion ohne langfristige Folgen bleibt 
und auch ihre Akteure wieder in dem sinnlosen Betrieb versinken. Davon 
angewidert, wendet sich der Pilger in einem Akt der Weltabkehr den Ster-
benden zu und wirft einen Blick in den Abgrund des Todes, wobei ihm seine 
irreführenden Begleiter und die verblendende Brille abhandenkommen und 
wonach ihn die Stimme Gottes zu einer rettenden Einkehr in die nicht mehr 
lärmende, sondern wohltätig stille Kammer des eigenen Herzens ruft. Wenn 
jene suchende Seele offen dafür ist, die von Eitelkeit (modern gesprochen: 
Narzissmus im oben ausgeführten Sinn) geprägte Stimmung der Welt zu 
empfinden, dann verdankt sie es hier scheinbar einem zufälligen Umstand – 
dem Schiefsitz der Verblendungsbrille –, der sich im Nachhinein allerdings 
als ein Ausdruck göttlicher Gnade herausstellt. Diese Gnade führt in eine 

In: Erwin Schadel (Hg.): Ganzheitliches Denken. Festschrift für Arnulf Rieber zum 60. 
Geburtstag, Frankfurt am Main: Lang 1996, S. 147–173, hier S. 148–156.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  25

Gegenstimmung der ruhigen Sammlung, welche das Getriebe der Welt zwar 
nicht stoppt, aber schließlich ermöglicht, es unbeeindruckt auf ein jenseits 
liegendes Ziel hin zu durchwandern.

War in Labyrinth die der Eitelkeit verfallene Welt nur in sich bewegt, so 
setzt sie sich in Centrum securitatis als Ganze in Bewegung:26 Comenius ver-
gleicht die Welt in diesem erbaulichen Traktat nämlich mit einen sich hori-
zontal drehenden Rad, auf dem die zentrifugale Kraft mit der Entfernung 
von der Mitte wächst. Festen Stand auf dieser Drehscheibe hat nur, wer sich 
möglichst nahe am Zentrum aufhält, das Comenius nach bekannten neupla-
tonischen Motiven mit Gott gleichsetzt. Mit diesem göttlichen Zentrum sind 
zwar alle Wesen der Welt verbunden; mit freiem Willen begabte Wesen wie 
der Mensch haben allerdings die Tendenz dazu, dieser Verbundenheit ge-
genüber ihre „Eigenheit“ zu betonen – sich wiederum auf ein leer bleibendes 
und umso vehementer verteidigtes Selbst zu versteifen – und sich dadurch 
den Fliehkräften auszuliefern. Demgegenüber rät Comenius, jene Eigen-
heit durch völlige Hingabe an Gott, durch Versenkung in jenes Zentrum zu 
überwinden. Anders als in Labyrinth findet Erkenntnis hier nicht als eine 
geschickt angebahnte plötzliche Einsicht statt, sondern führt beim Zeich-
nen dieses Welt-Bildes, in dem sich enzyklopädische und heilsgeschichtliche 
Motive mischen,27 von Anfang an die Hand. Dazu fügt sich, dass der gna-
denhaften göttlichen Zuwendung eine ihr entgegenkommende Aktion des 
Menschen entspricht: der von jener Übersicht über die Welt motivierte Ent-
schluss, sich dem „Zentrum der Sicherheit“ anzuvertrauen.

Diese beiden Bilder – die Welt als Labyrinth und die Welt als rotierendes 
Rad – vereinigen sich schließlich in dem Widmungsschreiben, das Comenius 
seinem universalreformerischen Traktat Via lucis beigibt.28 Dieser Traktat ist 
in den Jahren 1641 und 1642 entstanden, während sich Comenius auf Ein-
ladung seines Freundeskreises um Samuel Hartlib in England aufhielt, und 
blieb als interne Programmschrift jenes Zirkels zunächst unveröffentlicht, bis 

26	 Vgl. ebd., S. 156–159.
27	 Zur Verbindung dieser Bereiche bei Comenius vgl. den Beitrag von Iveta Marešová in 

vorliegendem Band.
28	 Zum Folgenden vgl. Verf., Das Geschichtsverständnis des Johann Amos Comenius in 

Via lucis als kreative Syntheseleistung. Vom Konflikt der Extreme zur Kooperation der 
Kulturen, Frankfurt am Main: Peter Lang 1996, S. 38–44.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


26  |  Uwe Voigt

Comenius sie 1668 doch drucken ließ, nicht zuletzt, um damit ein Zeichen 
an die Adresse der mittlerweile entstandenen Royal Society zu setzen. Mit 
dieser Veröffentlichung möchte Comenius daran erinnern, dass er an ihren 
Anfängen mit beteiligt war, und bewirken, dass sie ihre Forschungen nicht 
nur auf innerweltliche empirische Gegenstände richtet, sondern sich darü-
ber hinaus auch metaphysischen und theologischen Fragen widmet, die Co-
menius für ein ganzheitlich-umfassendes und vor allem handlungsleitendes, 
›pansophisches‹ Weltverständnis als unerlässlich betrachtet. Die einschlägige 
Stelle in jenem Widmungsschreiben lautet:

„Ist es Euer Vorsatz, Euch damit zufriedenzugeben und nichts dar-
über hinaus zu errichten, dann werdet Ihr lächerlich sein wie der 
Mann im Evangelium, der begann, einen Turm zu bauen, und ihn 
nicht zu Ende führen konnte (Lk. 14). Lächerlich seid ihr dann, mei-
ne ich, wenn nicht für Menschen (die nicht gewillt sind, die Groß-
taten Gottes zu verstehen), so aber doch für Gott und die Engel; 
und Euer Werk wird ein auf den Kopf gestelltes Babel sein, das seine 
Bauten nicht gegen den Himmel richtet, sondern gegen die Erde.“29

Mit den beiden vorher aufgeführten Bildern und ihren textimmanenten Er-
läuterungen zusammengesehen, erweist sich auch dieser Passus als ein Em-
blem mit entsprechendem Sprachbild, dessen Gehalt sich folgendermaßen 
darstellt: Zwar will die Royal Society wissenschaftliche Erkenntnis fördern 
und wird von Comenius für die dabei schon erzielten und noch projektier-
ten Erfolge im unmittelbaren Kontext gelobt. Wenn sich diese Förderung 
einer Diskussion darüber verschließt, was wissenschaftliche Erkenntnis ist, 
und stattdessen auf einem einmal gesetzten Standpunkt zu diesem Thema 
verharrt, dann fällt sie wiederum einem leeren Selbstbezug anheim. Dieser 
Selbstbezug richtet sich in seiner leerlaufenden Dynamik gegen eben jene 
Gegenstände, mit denen sich diese Erkenntnis befasst. Comenius sieht dies 
unter dem Bild eines neuen „Turms zu Babel“, der anders als sein biblisches 
Vorbild nicht dazu dient, den Himmel zu stürmen, der sich vielmehr in die 
Erde bohren und damit letzten Endes auch das Fundament derer unter-
graben soll, die ihn geschaffen haben. Mit dem Bild jenes Turms verbindet 

29	 Comenius: Via lucis / Der Weg des Lichtes, Widmungsschreiben an die Royal Society, 
§ 24, S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  27

Comenius die Erzählung von der Verwirrung der Sprachen und damit der 
Zerstreuung der Menschheit; ihm zufolge setzt die Royal Society also ihren 
Fortbestand aufs Spiel und droht damit sich als die Instanz zu verlieren, die 
das von ihr geschaffene, sich aus seiner Sicht als monströs erweisende Werk 
noch kontrollieren könnte. Mit diesem Bild, dessen Gehalt offenbar über 
das hinausgeht, was Comenius seinerzeit begrifflich fassen konnte, zeichnet 
sich am Anfang des wissenschaftlich-technischen Zeitalters die Gefahr ab, 
die mittlerweile über das Anthropozän hereingebrochen ist: die Umformung 
der menschlichen Umwelt durch ein Konstrukt, das sich in sie hineinbohrt, 
sie vereinnahmt und schließlich untergräbt, während es sich ungesteuert um 
sich selbst dreht. Dies lässt sich als eine technisch aufgerüstete Fassung jenes 
legendären Turms zu Babel auffassen, also wie ein Zikkurat: eine sich stufen-
förmig zuspitzende Kultstätte, deren Dynamik der Menschheit den Boden 
unter den Füßen wegzieht und sie damit in eine zusammenhangslose Verein-
zelung treibt, während auf der Spitze jener Vorrichtung etwas erscheint, das 
die Betroffenen in seinen Bann schlägt.

In seinem Spätwerk, das sich in der „Allgemeinen Beratung über die 
Verbesserung der menschlichen Angelegenheiten“ (De rerum humanarum 
emendatione consultatio catholica)30 verdichtet und dessen Wurzeln sich auch 
schon in Via lucis finden, benennt Comenius eine Möglichkeit, sich aus die-
sem verblendenden Bann zu befreien. Diese Möglichkeit stellt er unter den 
Begriff der cultura universalis.31 Dabei bedeutet cultura das Pflegen von Be-
ziehungen, in denen die betroffenen erkennenden Subjekte, also die Men-
schen in ihrer geschichtlichen Situation, stehen. Diese Beziehungen entwi-
ckeln sich in jener Situation und sind in ihr weiter so zu entwickeln, dass sie 
ein tragfähiges Geflecht für deren Erkenntnis – und Bewältigung – bilden. 
Daraus resultiert die Aufgabe, jene Beziehungen immer besser zu erkennen, 

30	 Vgl. Vojtěch Balík & Věra Schifferová: Introduction to the General Consultation. In: 
Martin Steiner u. a. (Hg.): Johannis Amos Comenii Opera Omnia 19/1. De rerum huma- 
narum emendatione consultatio catholica (Pars 1). Europae lumina. Panegersia. Pan- 
augia, Prag: Academia 2014, S. 35–50.

31	 Vgl. Zum Folgenden Verf.: John Amos Comenius‘ Cultura universalis: A Challenge for 
the 21st Century? In: Wouter Goris u. a. (Hg.): Gewalt sei ferne den Dingen! Contem-
porary Perspectives on the Works of John Amos Comenius, Wiesbaden: Springer Fach-
medien, S. 199-207.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


28  |  Uwe Voigt

immer weiter zu vertiefen und dadurch in ihnen zu einem Selbststand zu 
kommen, der nicht auf einem leeren und daher narzisstisch zu verteidigen-
den, sondern auf einem eben von jenen Beziehungen geprägten Selbst be-
ruht. Dabei handelt es sich laut Comenius um Beziehungen dreifacher Art: 
zum einen (horizontal) um Beziehungen zu den Mitmenschen; zum ande-
ren (in einer als abwärts gerichtet gedachten Vertikale) um Beziehungen zu 
anderen Wesen in der Welt; und schließlich (in einer als aufwärts gerichtet 
gedachten Vertikale) um die Beziehung zu einem transzendenten Gott. Im 
menschlichen Bildungsprozess gilt es Comenius zufolge keinen dieser Be-
reiche zu vernachlässigen oder von den anderen zu isolieren; dies drückt der 
Terminus des Universalen aus. Die vielfachen Beziehungen, um die es hier 
geht, sind also nicht auf ein ihnen äußerliches Eines ausgerichtet; sie sind 
vielmehr noch einmal reflexiv aufeinander bezogen. Diese Sichtweise, die 
den Menschen für alle ihn ausmachenden Perspektiven offenhalten will und 
sich gegen die gewaltfördernde Dominanz einer einzigen Perspektive richtet, 
feierte Jan Patočka an Comenius als Exponenten der „offenen Seele“.32

Wie Andreas Lischewski herausgestellt hat,33 blieb Comenius selbst al-
lerdings nicht von gegenläufigen Tendenzen verschont. Seine Bildungslehre 
weist vielmehr einen markanten technokratischen Zug auf, denn Comenius 
erwartet: Stehen die von ihm erstrebten Bildungsmittel einmal zur Verfügung, 
dann tritt ihre Wirkung unfehlbar ein, ohne dass ihnen menschliche Freiheit 
noch in die Quere käme. Dementsprechend sind alle, die den in der „Allge-
meinen Beratung“ gesteckten Zielen ab einem bestimmten Punkt nicht folgen, 
als verstockt zurückzuweisen und auszuschließen. Deshalb findet sich bei Co-

32	 Vgl. Jan Patočka: Comenius und die offene Seele. In: ders.: Jan Amos Komenský. Ge-
sammelte Schriften zur Comeniusforschung, Bochum: Comeniusforschungsstelle im 
Institut für Pädagogik der Ruhr-Universität Bochum 1981, S. 414–421. Siehe dazu 
gerade im Zusammenhang mit der Problematik des Anthropozäns den Beitrag von 
Věra Schifferová in diesem Band.

33	 Vgl. Andreas Lischewski: Johann Amos Comenius und die pädagogischen Hoffnungen 
der Gegenwart. Grundzüge einer mentalitätsgeschichtlichen Neuinterpretation seines 
Werkes, Amsterdam: Rodopi 2010; ders.: Christliche Pädagogik zwischen Pansophie 
und Heilsgeschichte. Überlegungen zu Comenius und der Mentalität der Moderne. In: 
Comenius-Jahrbuch 18 (2010), S. 88–103; ders.: „Die Schrift stellt dem Frieden die 
Wahrheit voran.“ Chancen und Grenzen comenianischer Irenik. In: Comenius-Jahr-
buch 27 (2019), S. 13–64.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  29

menius eine latente, religiös verbrämte Gewaltbereitschaft, die sich dann zeigt, 
wenn sein eigener Standpunkt und der damit verknüpfte Wahrheitsanspruch 
in Frage gestellt werden. Von seinem eigenen Anspruch überzeugt, wird Co-
menius zugleich Teil einer Bewegung, die das menschliche Wissen mobili-
siert,34 dadurch zur technischen Anwendbarkeit gebracht und somit wiede-
rum maßgeblich zur gegenwärtigen Lage im Anthropozän beigetragen hat.

5. Unterwegs zu gemeinsamen Antworten

Die vorhergehenden Ausführungen legen es nahe, dass im Anthropozän 
Wissen um Atmosphären dringend erforderlich ist, und zwar auch und ge-
rade deshalb, weil wir es in diesem Erdzeitalter mit Atmosphären zu tun 
haben könnten, die das Wissen um sie selbst verschleiern, gleichsam hin-
ter einer Verblendung verschwinden lassen. Diese Verblendung bleibt un-
bemerkt, solange der jeweilige Standpunkt nicht gewechselt wird und sich 
daher, selbst bei der Reflexion auf jenen Standpunkt, nichts anderes zeigt 
als er selbst und das ihn einnehmende verblendete Subjekt. Diese Fixierung 
auf einen einzigen Standpunkt und dessen Perspektive führt bestenfalls 
zu einem Wissen, das nicht um seine eigenen Grenzen und seine Alternati-
ven weiß. An begrenztem Wissen ist an sich nichts verkehrt; es droht jedoch 
stets die Gefahr, von der Begrenztheit des jeweils eigenen Wissens nicht nur 
abzusehen, sondern sie zu leugnen und sich dadurch umso mehr an den ei-
genen Standpunkt zu binden. Was gegen diese Gefahr immunisieren kann, 
ist die Fähigkeit, auch Standpunkte jenseits des eigenen Standpunkts zu be-
rücksichtigen. Diese Fähigkeit lässt sich zum einen dadurch üben, dass der 
eigene Standpunkt gewechselt wird – was auch für Angehörige eines institu-
tionell eingespurten Betriebs, etwa einer wissenschaftlichen Disziplin, schon 
dadurch möglich sein sollte, dass sie neben Funktionsträgern auch (nicht 
zuletzt vom Anthropozän) qualitativ-affektiv betroffene Personen sind.35 Die 

34	 Vgl. Peter Sloterdijk: Du mußt dein Leben ändern. Über Anthropotechnik, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp 2009, S. 553 f., 561.

35	 Vgl. Noel Castree: The ›Anthropocene‹ in Global Change Science: Expertise, the Earth, 
and the Future of Humanity. In: Frank Biermann & Eva Lövbrand (Hg.): Anthropocene 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


30  |  Uwe Voigt

eingangs gestellte Frage lässt sich also immer nur gemeinsam und vorläufig 
beantworten.

Dass sich dabei und darüber hinaus die Begrifflichkeiten im gemeinsamen 
Fragen und Antworten von Standpunkt zu Standpunkt stark unterscheiden 
können, stellt zwar ein Problem dar, jedoch eines, das sich durchaus lösen 
lässt. Wie sich nämlich am Beispiel des Comenius gezeigt hat, kann emble-
matisches Denken die im Begrifflichen garstig breiten Gräben überwinden, 
da sich der darin gesammelte bildhafte Gehalt auf vielseitige, für viele Seiten 
zugängliche Weisen auslegen lässt. Dies erweist sich heute exemplarisch an 
den unterschiedlichen Narrativen des Anthropozäns,36 ihrer Aufarbeitung 
in vielen verschiedenen ästhetischen Disziplinen37 und deren Untersuchung 
in den aufstrebenden „Environmental Humanities“, die von Haus aus auch 
die naturwissenschaftlichen Aspekte der von ihnen behandelten Gebiete im 
Blick haben.38 Derartiges Wissen siedelt sich in Netzwerken an, in denen 
disziplinärer Selbststand und interdisziplinäre Beziehungen einander nicht 
ausschließen, sondern bedingen und stützen.39 Die Pflege derartigen Wissens 

Encounters. New Directions in Green Political Thinking, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press 2019, S. 25–49, hier S. 39 f. – Zur Bedeutung affektiver Betroffenheit in 
der Perspektive der Neuen Phänomenologie vgl. Hermann Schmitz: Zur Epigenese der 
Person, Freiburg im Breisgau-München: Karl Alber 2017.

36	 Vgl. dazu den Beitrag von Thomas Schmaus in diesem Band.
37	 Zu deren kultivierender Macht vgl. Stefanie Voigt: CULTURA. Sieben kulturwissen-

schaftliche Aufsätze über sieben verborgene Künste, Münster: Lit 2012.
38	 Vgl. beispielsweise Anja Bayer & Daniela Seel (Hg): All dies hier, Majestät, ist deins. 

Lyrik im Anthropozän. Eine Anthologie, Berlin / München: kookbooks & Deutsches 
Museum 2016; Sarah Fedaku u. a. (Hg.): Meteorologies of Modernity. Weather and Cli-
mate Discourses in the Anthropocene, Tübingen: Narr Francke Attempto 2017; Vicky 
Angelaki: Theatre & Environment, London: Red Globe Press 2019; Peter Vermeulen: 
Literature and the Anthropocene, Abingdon: Routledge 2020

39	 Diese Herausforderung ist bislang vor allem aus (wissens)soziologischer Perspektive 
wahrgenommen worden. Vgl. Arno Bammé: Für eine Soziologie des Anthropozäns. 
In: ders. (Hg.): Schöpfer der zweiten Natur. Der Mensch im Anthropozän, Marburg: 
Metropolis 2014, S. 9–36, hier S. 24–27; Nico Lüdtke: Transdisziplinarität als neuer 
Typus projektförmig organisierter Forschung? Formen der (Selbst-)Verantwortung und 
wissenspolitische Paradoxien. In: Henning Laux & Anna Henkel (Hg.): Die Erde, der 
Mensch und das Soziale. Zur Transformation gesellschaftlicher Naturverhältnisse im 
Anthropozän, Bielefeld: Transcript 2018, S. 249–272. Siehe aber auch das Plädoyer ei-
nes an der Anthropozän-Diskussion maßgeblich beteiligten Geowissenschaftlers für 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  31

lässt sich daher durchaus als eine Form der cultura universalis verstehen, die 
Comenius als Ausweg aus dem Labyrinth einer eitel-narzisstisch gewordenen 
Welt beziehungsweise als Weg zur Verbesserung der menschlichen Angele-
genheiten und damit auch der von Menschen geprägten Welt darlegte. In ei-
ner Gesellschaft, die um ihre eigene Säkularität und Pluralität weiß, empfiehlt 
es sich auf die Annahme zu verzichten, dass es in diesen kultivierenden und 
zu kultivierenden Wissensnetzwerken allgemein anerkannte Gewichtungen 
und Richtungen geben könnte – was nicht gleichbedeutend mit dem Ver-
zicht darauf ist, eigene Gewichtungen vorzunehmen und eigene Richtungen 
einzuschlagen. Der Falle des logischen Narzissmus lässt sich dabei entgehen, 
wenn dies auf eine Weise geschieht, die zwar nicht unbedingt Anschluss, 
wohl aber Anknüpfungsmöglichkeiten sucht. Die Verbindung von empiri-
schen Zugangsweisen, theoretischem Ausgriff und Sensibilisierung für ästhe-
tische Qualitäten dürfte dabei einen hohen Stellenwert haben.40

Derartiges Wissen um Atmosphären, das zugleich auch Wissen um den 
atmosphärischen Charakter seiner selbst ist, wäre Bildung für das Anthropo-
zän auch in dem Sinne, dass die sich im Anthropozän andeutende Subjektivi-
tät der menschlichen Umwelt selbst an und mit solchem Wissen bilden könn-
te. Die Erörterung der Wege zu dem Wissen um ein solches Wissen muss 
hier angesichts der Begrenztheit von Thematik und Platz das bleiben, was sie 
ohnehin immer bleiben sollten: offen.

eine interdisziplinäre, mehrere Ebenen berücksichtigende Herangehensweise: Lein-
felder: Das Anthropozän, S. 27-32.

40	 Derartige Ansätze im Anschluss an Comenius finden sich in Hennig Vierck (Hg.): 
Der Comenius-Garten. Eine Leseprobe aus dem Buch der Natur, Berlin: Edition Hen-
rich 1992.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Thomas Schmaus

„Erzähl uns deine Erdgeschichte!“    
Narrative Identität im Anthropozän

1.	 Einführung und Überblick

„Erzähle uns die Erdgeschichte!“ Sich dem Anspruch zu stellen, die Erdge-
schichte zu erzählen, ist offensichtlich dem Ideal einer objektiven Darstellung 
dessen verpflichtet, was im Lauf der Jahrmillionen und -milliarden auf dieser 
Erde und mit ihr geschehen ist. Es geht also darum, zu schildern, „wie es 
eigentlich gewesen“1 ist – mit diesen prägnanten Worten postulierte Leopold 
von Ranke im 19. Jahrhundert bekanntlich die Aufgabe historischer Wissen-
schaften. 

Die Aufforderung, uns die Erdgeschichte zu erzählen, würden wir in 
diesem Zusammenhang sinnvoll nur an eine Expertin oder einen Exper-
ten richten, damit ›wir‹ – die große Gruppe von Unwissenden oder Laien – 
eine möglichst zutreffende Antwort erhalten. Vielleicht würde diese Person, 
eine Geochronologin etwa, uns dann darauf aufmerksam machen, dass wir 
keine Erzählung erwarten oder einfordern sollten, sondern eine Erklärung, 
einen nüchternen und neutralen Bericht zum aktuellen Stand darüber, was 
wir von der Vergangenheit unseres Planeten wissen. Von Seiten der klassi-
schen Geschichtswissenschaft würde womöglich der Hinweis ergehen, dass 
man das Grundwort ›Geschichte‹ in dem Kompositum ›Erdgeschichte‹ doch 
bitte in Anführungszeichen setzen möge: Geschichte im eigentlichen Sinne 
beziehe sich auf die menschliche Vergangenheit oder gar nur auf dasjenige 
davon, was sich durch mündliche oder schriftliche Zeugnisse erschließen 

1	 Leopold von Ranke: Geschichten der romanischen und germanischen Völker von 1494 
bis 1535, 1. Band, Leipzig / Berlin: Reimer, S. VI.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


34  |  Thomas Schmaus

lasse. Die Erd-›Geschichte‹ hingegen sei eine Angelegenheit der Naturwis-
senschaften.2

Ersetzt man nun in der eingangs angeführten Aufforderung den be-
stimmten Artikel ›die‹ durch das Possessivpronomen ›dein‹, dann eröffnen 
sich damit ganz andere Erwartungshaltungen und Befürchtungen. „Erzähl 
uns deine Erdgeschichte!“ Dieser Imperativ suggeriert, dass es nicht nur eine 
Erdgeschichte gibt, sondern mehrere Erdgeschichten, ja im äußersten Fall so 
viele verschiedene wie es Menschen gibt, die ihre eigene Version zum Besten 
geben oder geben könnten, wenn sie dazu animiert würden. 

Anders als der erste zielt der zweite Imperativ nicht auf Objektivität ab, 
sondern prima facie auf subjektive Zugänge und plurale Perspektiven, die zu-
dem eine gewisse Beliebigkeit implizieren. Das Kriterium für eine gelungene 
Antwort besteht hier denn auch weniger in einer korrekten Darstellung oder 
in deren Übereinstimmung mit dem Geschehenen als vielmehr in einer rele-
vanten, interessanten, spannenden oder unterhaltenden Darstellung: eben in 
dem, was eine gute Geschichte ausmacht. ›Geschichte‹ – dieser Begriff refe-
riert hier also nicht auf den Gegenstand der Geschichtswissenschaft, sondern 
meint eine Narration, eine Erzählung: story, nicht history. 

Wenn der vorliegende Beitrag den zweiten Imperativ als Sprungbrett für 
seine Überlegungen nimmt, dann soll damit allerdings nicht einer relativis-
tischen oder konstruktivistischen Sichtweise der Erdgeschichte das Wort ge-
redet werden. Das muss auch deshalb betont werden, weil wir gegenwärtig 
in einer Zeit leben, in der man von ›alternativen Fakten‹ sprechen und damit 
nicht durchgehend auf berechtigten Widerspruch, sondern in bestimmten 

2	 Vor diesem Hintergrund wird der fiktive Einwurf, doch besser eine Erklärung als 
eine Erzählung zu liefern, noch nachvollziehbarer. Bekanntlich wies Wilhelm Dilthey 
den Naturwissenschaften die Methode des Erklärens zu, während den Geisteswis-
senschaften – und darin paradigmatisch der Historie – das Verstehen zukam. Vgl. 
Rainer Hohmann: Was heißt in der Geschichte stehen? Eine Studie zum Verhältnis von 
Geschichte und Menschsein, Stuttgart: Kohlhammer 2005, S. 146–150.

	 Nicht erst jetzt bei der Erd-, sondern schon länger bei der Evolutionsgeschichte stößt 
diese Einteilung allerdings an ihre Grenzen. Deren Erforschung ist inhaltlich wie me-
thodisch als Hybrid zwischen Natur- und Geisteswissenschaften anzusehen. Dezi-
diert das Desiderat einer „hermeneutischen Naturwissenschaft“ im Kontext des An-
thropozäns benennt Jens Soentgen: Ökologie der Angst, Berlin: Matthes & Seitz 2018, 
S. 124.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Erzähl uns deine Erdgeschichte!“  |  35

Kreisen auf positive Resonanz stoßen kann. Es ist daher nicht abwegig, dass 
auch die Erdgeschichte in den Sog postfaktischer Tendenzen gerät – insbe-
sondere im Rahmen von Konstrukten, die von Skeptikern oder Leugnern des 
menschengemachten Klimawandels verwendet werden.3 

„Erzähl uns deine Erdgeschichte!“ Meine Intention, mit dieser Auffor-
derung die folgenden Gedankengänge zu überschreiben, ist eine andere. Sie 
lässt sich erschließen, wenn man der Irritation nachgeht, die sich durch die 
Anklänge der Naturgeschichte an die eigene Lebensgeschichte ergibt. Die 
Bitte an jemanden, seine Geschichte zu erzählen, zielt ja offensichtlich auf 
dessen Biographie. Sie soll dazu verhelfen, mehr über ihn zu erfahren, ihn 
kennenzulernen, seine Herkunft nachzuvollziehen und den Weg, den er bis-
her gegangen ist. Es geht darum, von signifikanten Begegnungen zu hören 
und prägenden Ereignissen. Mit anderen Worten: Auf diese Weise erhofft 
man sich Verständnis von der Identität einer Person. Erzähl mir deine Ge-
schichte und ich weiß, wer du bist – oder doch wenigstens mehr, als sich 
durch Beobachtung, Messung und Erklärung herausfinden lässt. 

Die Überzeugung, dass Identität primär narrativ zu verstehen ist, findet 
sich nicht nur implizit im lebensweltlichen Umgang miteinander, sondern 
lässt sich auch als veritable Position in Philosophie und Psychologie expli-
zieren. In meinem Beitrag folge ich einer bestimmten Interpretation aus der 
mittlerweile großen Bandbreite narrativer Identitätstheorien. Durch den 
Untertitel Narrative Identität im Anthropozän möchte ich den im Titel an-
gedeuteten irritierenden Zweiklang von Erd- und Lebensgeschichte bewusst 
verstärken. Denn hier setzt die These meines Beitrags an: Im Anthropozän zu 
leben heißt auch (neben vielem anderen), dass die eigene Lebensgeschichte 
nicht mehr ohne Bezug auf die Erdgeschichte zu erzählen ist. Wer sich selbst 
verstehen will und bei diesem Verständnisprozess auf Erzähltechniken zu-
rückgreift, muss auch unseren Planeten miteinbeziehen.

Nimmt man diese These einer im Anthropozän unhintergehbaren narra-
tiven Relation des Menschen zur Erde ernst, dann stellt sich allerdings beiläu-

3	 Beachtenswert für den Kontext dieser Problematik: Hanspeter Hempelmann: Fak-
tisch, postfaktisch, postmodern? Kommunikation von Wahrheit(sansprüchen) in plura-
listischen Gesellschaften als Problem und Herausforderung. In: theologische beiträge 48 
(2017), S. 6–23.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


36  |  Thomas Schmaus

fig – wenn auch sehr spezifisch – doch die Herausforderung des Relativismus. 
So individuell wie die eigene Biographie sind auch die jeweiligen Bezüge zur 
Erde. Auf diese Weise ergeben sich verschiedene Varianten von Erdgeschich-
ten und der eigenen Verstrickung darin. Die naturwissenschaftliche Methode 
zur Erforschung der Geohistorie und der damit verbundene Erkenntnisan-
spruch werden durch diese biographisch-planetarische Relationalität aber 
nicht auf eine Ebene mit derartigen Erdgeschichten nivelliert. Auch inner-
halb dieser Narrationen herrscht keine Gleich-Gültigkeit. Manche sind ein-
flussreicher als andere. Daher lassen sich Gewichtungen vornehmen, etwa 
nach individueller oder gesellschaftlicher Relevanz und Wirkmächtigkeit. 

Bei aller narrativen Freiheit ist außerdem nicht ins Belieben gestellt, was 
hier auf welche Weise wem erzählt wird: In erster Linie beruhen Narratio-
nen auf Erfahrungen, und bei Narrationen, die sich auf unsere planetarische 
Existenz beziehen, handelt es sich überwiegend um Erfahrungen, die mit 
sehr vielen anderen Menschen geteilt werden. Zwar lässt auch eine geteilte 
Erfahrung Freiraum für individuelle Interpretationen und – mehr noch – 
Fiktionen, aber sie ist mindestens insofern vorgegeben als sie sich als etwas 
aufdrängt, mit dem umzugehen ist.4 Neben dem Material der Erzählung zählt 
auch deren Form zu den Vor- und Aufgaben dessen, der etwas zu erzäh-
len hat. Wie eine Geschichte aufgebaut ist und verläuft, noch dazu eine gute, 
hängt vor allem von dem historischen und sozialen Kontext ab, der Erzähl-
gemeinschaft, in welcher die Person verortet ist, die ihre narrative Identität 
ausbildet.5 Damit geht schließlich der Umstand zusammen, dass eine Erzäh-
lung immer an jemanden adressiert ist.6 Wenn ›wir‹ uns eine Erdgeschichte 
erzählen lassen, beeinflussen nicht nur diese Aufforderung, sondern auch 
unsere Neugier oder Langeweile, unsere Rückfragen, Bestätigungen und Ent-
gegnungen deren Rezeption. Narrationen haben sich zu bewähren. 

Die Aufforderung „Erzähl uns deine Erdgeschichte!“ subjektivistisch zu 
deuten, verkennt deren Mehrdimensionalität ebenso, wie es inadäquat ist, 

4	 Auch die narrative Verdrängung des sich derart Aufdrängenden ist identitätsbildend. 
Man kann nicht nicht erzählen …

5	 Dem widerspricht nicht, dass unter – postmodernen – Umständen auch Formlosig-
keit ›angesagt‹ sein kann. 

6	 Auch dann, wenn ich mir selbst etwas erzähle, ist dieses Moment gegeben – nicht 
zuletzt durch Internalisierungen oder imaginierte Reaktionen Anderer. 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Erzähl uns deine Erdgeschichte!“  |  37

dem Imperativ „Erzähl uns die Erdgeschichte!“ und dem angeführten Ran-
ke-Zitat naiven Objektivismus zu unterstellen. Insofern ist es nicht verwun-
derlich, dass sich innerhalb der potentiellen Fülle einige besonders verbrei-
tete anthropozäne Erdgeschichten eruieren lassen. Sie gilt es vor allem zu 
berücksichtigen. Zunächst aber möchte ich nach dieser Einführung erörtern, 
wie ich ›Identität‹ und im Speziellen ›Narrative Identität‹ verstehe. Dann gilt 
es auf die Frage einzugehen, welche Auswirkungen das Anthropozän bzw. 
das Ausrufen oder Postulieren dieser Epoche auf die Bildung einer narrativen 
Identität hat. In diesem Zusammenhang greife ich auf Forschungsergebnis-
se der Kulturwissenschaftlerin Gabriele Dürbeck zurück und beleuchte am 
Ende wichtige Narrative des Anthropozäns schlaglichtartig daraufhin, wie sie 
jeweils mit der narrativen Identität zusammenhängen.

2.	 (Narrative) Identität in der (Spät-)Moderne

Die These, dass das Erzählen für das menschliche Selbstverständnis von gro-
ßer Bedeutung ist, hat sich zunächst im Feld der Anthropologie zu bewähren 
und wird dort tatsächlich durch Forschungsergebnisse gestützt.7 Narrativität 
ist eine anthropologische Universalie. Will man den zahlreichen kursierenden 
Homo-Epitheta ein entsprechendes hinzufügen, dann kann man sagen, der 
Mensch ist ein ›homo narrans‹. Es gibt keine Ethnie, keine Kultur, in der nicht 
erzählt wird. In den meisten Kulturen kommt dem Erzählen überdies eine be-
deutende Rolle zu, indem es etwa breiten Raum im Alltag oder bei besonderen 
gesellschaftlichen Ereignissen einnimmt, in wichtige Riten integriert ist oder 
indem Personen mit narrativer Kompetenz hohe Wertschätzung entgegenge-
bracht wird. Dass erzählt wird, ist universal. Wie dies allerdings geschieht, also 
welche Formen Erzählungen annehmen, unterscheidet sich von (Sub-)Kultur 
zu (Sub-)Kultur, sowohl synchron als auch diachron. Diese Spannung zwi-
schen Universalität in der Grundgestalt und Diversität in der Ausgestaltung 

7	 Vgl. Katja Mellmann: Anthropologie des Erzählens. In: Matías Martínez (Hg.): Er-
zählen. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart: Metzler 2017, S. 308–317. Beachte 
auch Christoph Antweiler: Was ist den Menschen gemeinsam? Über Kultur und Kultu-
ren, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 22009, S. 174 f.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


38  |  Thomas Schmaus

besteht bei vielen anthropologischen Universalien wie zum Beispiel dem Pfle-
gen von Ritualen, dem Tanzen oder dem Bestatten von Verstorbenen.8

Eine solche kulturelle Pluralität deutet darauf hin, dass es sich bei der 
zugrundeliegenden Universalie, in diesem Fall „beim Erzählen[,] nicht um 
eine biologisch fixierte Eigenschaft, sondern um ein komplexes kulturel-
les Verhalten handelt, an dem allerdings eine Reihe evolutionär veranker-
ter psychischer Anlagen beteiligt sind, so dass es sich in unterschiedlichen 
Kulturen auf immer wieder sehr ähnliche Weise manifestiert“9. Zu diesen 
evolutionär grundgelegten Dispositionen gehört auch der Umstand, dass 
Menschen Darstellungen in Form von Geschichten bevorzugen, wie die Evo-
lutionspsychologen Leda Cosmides und John Tooby hervorheben: Narrative 
Strukturen ahmten das Verfahren nach, „in dem erfahrene Ereignisse geistig 
repräsentiert und im Gedächtnis aufbewahrt werden, damit sie anschlußfä-
hig gemacht werden für den Mechanismus, den der Geist benutzt, um aus 
der Erfahrung Sinn zu extrahieren“10. Sie werden – anders als nicht narrativ 
strukturierte Informationen – im episodischen Gedächtnis ›gespeichert‹, an 
dem das limbische System beteiligt ist, das wesentlich für die Verarbeitung 
von Emotionen zuständig ist. Auf diese Weise werden sie regelrecht verleib-
licht und können leichter erinnert werden. 

Man muss sich deren mechanistischem Sprachduktus nicht anschließen, 
um die Ergebnisse von Cosmides und Toby zu würdigen und festzuhalten. 
Es lässt sich demnach evolutions- und neurobiologisch nachvollziehen, dass 
den Menschen Erzählungen ›liegen‹, dass sie uns angehen und betroffen 
machen. Außerdem stützen diese Forschungsergebnisse die Erfahrung aus 
Erster-Person-Perspektive, dass Informationen, die in narrative Strukturen 
eingebettet und auf diese Weise vermittelt werden, nachhaltiger sind. Das ist 
bildungstheoretisch keine Neuigkeit, aber es ist wichtig, sich das immer wie-
der – und auf dem neuesten Forschungsstand – vor Augen zu halten sowie 
die aktuelle Bildungspraxis damit abzugleichen.

Der Mensch ist also ein narratives Wesen. Er erzählt – und wird erzählt. 
Er ist „in Geschichten verstrickt“, wie das der Philosoph Wilhelm Schapp 

8	 Vgl. ebd., S. 32–47.
9	 Mellmann: Anthropologie des Erzählens, S. 308.
10	 Zitiert nach ebd., S. 309.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Erzähl uns deine Erdgeschichte!“  |  39

auf den Punkt bringt.11 Der Mensch erschließt sich die Welt, in der er sich 
befindet und bewegt, durch Erzählungen. Er macht das freilich nicht aus-
schließlich auf diese Weise, aber doch ausgiebig, was damit zusammenhängt, 
dass die Art wie unser Gehirn Erfahrungen verarbeitet, Strukturen aufweist, 
denen auch das Erzählen folgt.

Narrativität ist nun aber nicht nur für das Weltverständnis, sondern auch 
für das Selbstverständnis des Menschen konstitutiv. Hier stoßen wir wohl 
oder übel auf den Begriff der Identität, der alles andere als klar und unum-
stritten ist. Etymologisch bezieht er sich auf das lateinische ›idem‹, was heißt: 
›derselbe, dasselbe‹. Demgemäß meint Identität, ein (Bestimmtes) und Das-
selbe zu sein, wobei man dann noch zwischen der numerischen Identität und 
der qualitativen Identität (im Sinne der Eigenschaftsgleichheit) unterscheiden 
kann.12 In der engen Verwendung des Begriffs bedeutet ›Identität‹ ›Selbigkeit‹ 
und ›Übereinstimmung‹: Die Flasche, die sich eben noch in der Getränkekis-
te befand, ist nach ihrer Entnahme numerisch mit derjenigen identisch, die 
nun auf dem Tisch steht, und qualitativ mit denjenigen, die noch in der Kiste 
verblieben sind. Fasst man ›Identität‹ weiter, was in unserem Kontext der Fall 
ist, dann zielt man eher und mehrdeutiger auf ›Eigenheit‹ und ›Selbstver-
ständnis‹. Mit Paul Ricœur könnte man im zweiten Fall vom ›ipse‹ sprechen 
oder von der ›Ipseität‹ im Sinne der Selbstheit.13 Aus Gründen der Konventi-
on bleibe ich im Folgenden aber beim Terminus der Identität.

Im Blick auf den Menschen und seine personale Identität ist eine weitere 
Differenzierung wichtig und hilfreich, nämlich diejenige zwischen diachro-
ner und synchroner Identität. Die erste verweist auf eine Kontinuität durch 
die Zeit (im Lebenslauf), die zweite auf Konsistenz in sich verändernden 
Konstellationen. Hiermit hängt das zusammen, was man umgangssprachlich 
als ›Treue zu sich selbst‹ bezeichnet. Diese hat sich vor allem dann zu bewäh-

11	 Wilhelm Schapp: In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding, Frankfurt 
am Main: Klostermann 52012 [11953].

12	 Vgl. Gertrud Nunner-Winkler: Identität. In: Eike Bohlken / Christian Thies (Hg.): 
Handbuch Anthropologie. Der Mensch zwischen Natur, Kultur und Technik, Stutt-
gart / Weimar: Metzler 2009, S. 352–356, hier S. 352.

13	 Vgl. Paul Ricœur: Narrative Identität. In: ders.: Vom Text zur Person. Hermeneuti-
sche Aufsätze (1970–1999). Übers. und hg. von Peter Welsen, Hamburg: Meiner 2005, 
S. 209–225, hier S. 209.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


40  |  Thomas Schmaus

ren, wenn Menschen in ungewöhnlichen oder sehr unterschiedlichen Situ-
ationen agieren. Sie kann (zeitweilig oder endgültig) verloren gehen, auch 
wenn die betreffende Person augenscheinlich weiterhin als dieselbe identifi-
ziert werden kann. Wir sprechen dann davon, dass jemand (idem) in dieser 
Situation nicht er selbst (ipse) war oder es seit einem bestimmten Ereignis 
nicht mehr ist. 

Bereits scheinbar einfache Differenzierungen bringen die Komplexität 
und Paradoxität dessen zutage, was mit ›Identität‹ gemeint ist. Dabei war 
noch gar nicht davon die Rede, dass sie, die das individuelle Selbst umreißen 
soll, davon abhängt, was Andere davon halten. Da Menschen Beziehungs-
wesen sind, können sie ihr Selbstverständnis gar nicht erlangen, ohne in Re-
lation zu anderen Menschen und weiteren Entitäten zu treten. Mehr noch: 
Sie finden sich darin schon vor. Sie kommen zu sich selbst über Andere. Da 
sich diese wiederum nicht selbst-los ihnen gegenüber verhalten, haben sie 
fortlaufend mit deren Ansprüchen, aber auch Zusprüchen umzugehen. Ob 
gefordert oder gefördert, gedrängt oder gelockt, ob anerkannt oder verwei-
gert, gewährt oder ausgehandelt – die individuelle Identität bildet sich in 
Auseinandersetzung mit Anderen. Auch dort, wo es jemand ›nur‹ mit sich 
selbst zu tun hat, ist dieses Moment der Auseinandersetzung vorhanden. Ich 
habe mich ja auch mir selbst gegenüber zu verhalten. Daher gilt: Personale 
Identität ist nicht einfach – sie vollzieht sich. Und personale Identität ist nicht 
einfach – die Möglichkeit der Entzweiung ist laufend präsent.14 

Besonders deutlich zeigt sich diese Spannung in der Diskrepanz von Sol-
len und Sein. Für eine – funktional gesehen – erfolgreiche Arbeit an der ei-
genen Identität ist die Überwindung dieser Kluft, die sich immer wieder aufs 

14	 Lange vor den philosophischen, psychologischen und soziologischen Versuchen im 
20. Jahrhundert, Identität zu begreifen, hat Sören Kierkegaard dieses dynamische und 
relationale Selbst-Verständnis, das fortwährend in der Spannung zwischen Gelingen 
und Misslingen steht, in starker Verdichtung so beschrieben: „Das Selbst ist ein Ver-
hältnis, das sich zu sich selbst verhält […]. Indes ist ein Selbst jeden Augenblick, in 
dem es da ist, im Werden, denn das Selbst der Möglichkeit nach […] ist nicht wirklich 
da, ist lediglich das, was zum Dasein kommen soll. Insofern also das Selbst nicht es 
selber wird, ist es nicht es selbst; aber daß es nicht es selbst ist, ist eben Verzweiflung.“ 
Sören Kierkegaard: Die Krankheit zum Tode. Übers. von Emanuel Hirsch (= Gesam-
melte Werke; Abt. 24/25), Düsseldorf / Köln: Diederichs 1954, S. 8 und S. 26.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Erzähl uns deine Erdgeschichte!“  |  41

Neue öffnet, konstitutiv. Die zentrale Aufgabe der Identitätsbildung besteht 
demnach in der „Gewährleistung von Verhaltenssicherheit durch die Stabi-
lisierung von Selbst- und Fremderwartungen“15. Es geht darum zu wissen, 
an wem man ist. Ein bestimmtes Maß an Zurechnungsfähigkeit und Bere-
chenbarkeit (im Sinne der Vorhersagbarkeit) ist nicht nur notwendig für das 
menschliche Zusammenleben, sondern auch für die Verhaltenssteuerung des 
Einzelnen. Nicht so kybernetisch ausgedrückt: Identitätsbildung hilft dabei, 
sich (zurecht) zu finden und Bedeutung zu erlangen. Sie dient der Orientie-
rung und Sinnstiftung.

Dass in den letzten Absätzen mehrmals von Identitätsbildung die Rede 
war, hat seinen Grund. Dieser Begriff weist darauf hin, dass Identität – je-
denfalls im Sinne des ›ipse‹ – nichts ist, was ohne mein Zutun einfach vor-
handen wäre. Identität ist etwas, das sich entwickeln muss und gebildet wird. 
Mehr noch: ›Identität‹ hat selbst eine Geschichte. Das Identitätsbildungsideal 
hat sich in den letzten Jahrhunderten und Jahrzehnten verändert, und dieser 
Wandel ist bis heute spürbar. Die verschiedenen Paradigmen haben einander 
nämlich nicht restlos abgelöst, sondern konkurrieren miteinander.

Verkürzt gesagt war Identitätsbildung in der Vormoderne vorgegeben, 
während sie in der Moderne aufgegeben ist.16 In vormodernen Verhältnis-
sen herrschte überwiegend die Überzeugung, dass identitätsrelevante Eigen-
schaften in die Wiege gelegt oder im Taufbecken erworben werden und spä-
ter nicht oder kaum mehr zur Disposition stehen. Demnach war weitgehend 
klar, wer man zu sein hatte, welche Rolle in der Gesellschaft zu erfüllen war, 

15	 Nunner-Winkler: Identität, S. 208.
16	 Dieser Kategorisierung liegt die westliche bzw. europäische Epochalisierung von 

Vormoderne, Moderne und Spätmoderne zugrunde. So geläufig diese Bezeichnun-
gen sind, so mehrdeutig sind sie auch. Für die Zwecke dieses Beitrags reichen fol-
gende Abgrenzungen und Kennzeichnungen aus: Die Moderne setzt spätestens im 
18. Jahrhundert mit Aufklärung und Industrialisierung ein. Vormoderne Denk- und 
Verhaltensmuster werden seither zurückgedrängt, sind aber weiterhin anzutreffen. 
Die Spätmoderne ist keine Epoche nach der Moderne, sondern eine Entwicklung, die 
bestimmte moderne Tendenzen zuspitzt. Sie hängt technologisch mit dem Prozess 
der Digitalisierung zusammen sowie geologisch mit der Epoche des Anthropozäns, 
worauf noch zurückzukommen ist. Kulturell ist sie von der Postmoderne beeinflusst, 
die begrifflich in einem anderen Diskursraum verortet ist, aber in ihren Merkmalen 
wichtige Schnittmengen mit der Spätmoderne aufweist.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


42  |  Thomas Schmaus

zu welcher Religionsgemeinschaft man gehörte – und vor alledem, was das 
Wesen des Menschen war und worin das gute Leben bestand, das er zu füh-
ren hatte. 

Dieses Verständnis verlor mit dem Aufkommen humanistischer, aufklä-
rerischer und liberaler Ideen zunehmend an Überzeugungskraft. Die sich 
damit etablierende Moderne begreift die personale Identität immer mehr als 
Aufgabe des Einzelnen – verbunden mit dem durchaus ambivalenten An-
spruch, diese Aufgabe möglichst frei und selbstbestimmt zu erfüllen. Das be-
trifft das Ziel, das sich eine Person setzt ebenso, wie den Weg, den sie wählt, 
um dahin zu gelangen. Das moderne Individuum nimmt idealiter seine Iden-
tität in die eigene Hand und verwirklicht sein Entwicklungspotential selbst. 
Auch der Maßstab dafür, ob diese Selbstverwirklichung gelingt, ist diesem 
Leitbild zufolge sein eigener, nämlich Authentizität.17 

Allerdings lässt sich in der gegenwärtigen Spätmoderne neben der Ten-
denz, Selbstverwirklichung als Selbstoptimierung zu konzipieren, ein gewis-
ser Zielverlust bei der Identitätsbildung ausmachen oder positiv gesagt eine 
Tendenz zur Prozessorientierung – im Unterschied zur klassisch modernen 
Ergebnisorientierung wie sie etwa im Bildungsroman zum Ausdruck kommt. 
Spätmoderne Identität scheint näher an den fragmentierten Texten, bei de-
nen der Poststrukturalismus einen ›Tod des Autors‹ ausmacht.18 

Das hat einige Autoren, die ein Konzept der narrativen Identität vertre-
ten, dazu veranlasst, stark konstruktivistische Positionen einzunehmen. In-
nerhalb dieser Interpretation – z. B. bei dem Philosophen Daniel Dennett 
oder dem Psychologen Wolfgang Kraus – ist mindestens die durch Erzählen 
kreierte Identität ein Konstrukt, wenn nicht auch das Selbst, das diese Er-
zählung konstruiert. Dann sind aber beim einzelnen Menschen auch plurale 
›Identitäten‹ oder ›Selbste‹ möglich. Auf der anderen Seite stehen Konzepte, 
die von einer inhaltlich gehaltvollen Theorie des guten Lebens ausgehen und 
postulieren, dass ein solches dadurch gelinge, dass es zu einer narrativen Ein-
heit zwischen der gelebten und der erzählten Geschichte komme, wozu kon-

17	 Vgl. Hartmut Rosa: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin: Suhrkamp 
2016, S. 38–47.

18	 Vgl. Roland Barthes: Der Tod des Autors. In: Fotis Jannidis u. a. (Hg.): Texte zur Theo-
rie der Autorschaft, Stuttgart: Reclam 2000, S. 185–193.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Erzähl uns deine Erdgeschichte!“  |  43

stitutiv die Einbettung in größere Erzählzusammenhänge, sprich Traditionen 
gehöre – so etwa bei Alasdair MacIntyre und Charles Taylor.19 

Für meine Überlegungen zur narrativen Identität versuche ich einen Weg 
einzuschlagen, der zwischen der Skylla eines solchen kommunitaristischen 
Ansatzes und der Charybdis des Konstruktivismus hindurchführt.20 Dafür 
orientiere ich mich an phänomenologisch-hermeneutisch ausgerichteten Kon-
zepten, wie etwa denjenigen von Paul Ricœur, László Tengelyi und Heinrich 
Rombach.21 Die folgende Skizze einer narrativen Identität stellt allerdings kein 
ausgereiftes Konzept dar, sondern ist in erste Linie heuristisch zu verstehen.

Narrativ ist personale Identität insofern, als der Lebensgeschichte eine 
konstitutive Bedeutung bei der Beantwortung der Frage zukommt, wer je-
mand ist. Dafür muss nicht die Biographie als ganze in den Fokus rücken 
– auch locker verbundene einzelne Episoden, die kleinen Geschichten aus 
dem eigenen Leben sind dafür relevant und in der Spätmoderne womöglich 
sogar – nolens volens – ausreichend. Die Identitätsbildung durch narrative 
Verknüpfungen benötigt allerdings Anknüpfungspunkte. Demnach ist von 
einer vorreflexiven Identitäts›basis‹ auszugehen, einem ›ersten‹ Selbst, das 
sich durch frühe Erfahrungen bildet.22 Daran anknüpfend prägen Narrati-
onen die Selbsterkenntnis und Selbstorganisation eines reflexiven Subjekts 
in erheblichem Maße. Durch das Erzählen wird eine Auswahl getroffen aus 
der eigenen Erlebnisvielfalt: Nicht alles wird erzählt, manches wird hervor-
gehoben, betont, anderes nachrangig behandelt oder ausgeblendet. Auf diese 

19	 Vgl. Inga Römer: Narrative Identität. In: Matías Martínez (Hg.): Erzählen. Ein inter-
disziplinäres Handbuch, Stuttgart: Metzler 2017, S. 263–269, hier S. 263 und S. 267.

20	 Ich verwende diese mythologische Anspielung nicht bloß aufgrund ihres narrativen 
Charakters, sondern auch wegen der Herausforderung, die damit angezeigt wird: Wer 
sich allzu vehement darum bemüht, die eine Position zu meiden, treibt schnell der 
anderen in die Arme. Zudem eignen sich die klar konturierte Skylla und die gestaltlo-
se Charybdis gut als Bilder für die beiden Konzepte. Die Assoziation des Ungeheuren 
freilich ist ironisch zu verstehen. 

21	 Vgl. Ricœur: Narrative Identität. – László Tengelyi: Action and Selfhood. A Narrative 
Interpretation. In: Dan Zahavi (Hg.): The Oxford Handbook of Contemporary Pheno-
menology, Oxford: Oxford University Press 2012, S. 265–286. – Heinrich Rombach: 
Strukturanthropologie. „Der menschliche Mensch“, Freiburg/München: Alber 21993 
[11987]. 

22	 Vgl. Römer: Narrative Identität, S. 267.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


44  |  Thomas Schmaus

Weise wird der Erlebnisstrom narrativ geordnet und strukturiert. Die derart 
gestrickte Geschichte wird in den bisherigen Erzählzusammenhang mög-
lichst sinnvoll integriert und erhält dadurch weitere Bedeutsamkeit.

Die sich somit konturierende Struktur wird allerdings fortlaufend um-
strukturiert, die Lebensgeschichte wird immer wieder umgeschichtet.23 Sie 
entsteht ja nicht dadurch, dass Satz für Satz ›hinzuerzählt‹ wird wie in ei-
ner Chronik, bei der frühere Einträge nicht angetastet werden. Neue Erzähl-  
elemente können es vielmehr nach sich ziehen, dass die bisherige Lebensge-
schichte so umgeformt wird, dass sie als Weg dorthin erscheint. So kann etwa 
die Diagnose einer schweren Erkrankung dazu führen, dass man ihre Vorstu-
fen ausfindig macht und nun die Jahre vor dem Ausbruch der Krankheit als 
deren Anbahnung erzählt. Damit erhalten auch weitere Ereignisse eine an-
dere Bedeutung. Was vorher banal erschien, kann nun zu einem letzten Mal 
geworden sein und deshalb narrativ besonders stark ›aufgeladen‹ werden.

Solche Umstrukturierungen ereignen sich nicht als freischwebende Kon-
struktionen. Zum einen benötigen sie einen Anhalt im Präreflexiven. Die 
Narrationen müssen in Einklang gebracht werden können mit dem, was er-
fahren wurde. Etwas muss aufzufinden sein – sonst wären sie bloß erfunden. 
Was dort allerdings gefunden wird, ist nicht selbst schon eine Erzählung, die 
lediglich nacherzählt wird, sondern so etwas wie eine „materiale Stütze“24. 
Freischwebend ist die narrative Identität aber auch in anderer Hinsicht nicht. 
Sie hängt von den jeweiligen (Erzähl-)Situationen und der sozialen Akzep-
tanz dessen ab, was ich da erzähle. Wie bereits erwähnt spielen bei der Iden-
titätsbildung (situativ bedingte) Interaktionen mit Anderen eine wichtige 
Rolle. Hier geht es vor allem um die Suche nach Anerkennung – im Span-
nungsbereich zwischen Angleichung und Abgrenzung. Dafür ist nicht nur 
der Inhalt, sondern auch die Form von Erzählungen ausschlaggebend. Es gibt 
sozial etablierte Plots, wie etwa in der nordamerikanischen Gesellschaft den 
Aufstieg vom Tellerwäscher zum Millionär. Häufig werden kontinuierliche 
Entwicklungen erwartet, wie in der nur scheinbar harmlosen Aufforderung 
innerhalb eines Bewerbungsgesprächs, doch ›einfach mal‹ von sich zu erzäh-

23	 Beachte hierfür Rombachs Kategorien der ›Interpretation‹ und ›Überformung‹ in: 
Strukturanthropologie, S. 193–198.

24	 Römer: Narrative Identität, S. 268 (unter Rekurs auf Tengelyi).

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Erzähl uns deine Erdgeschichte!“  |  45

len. Denkbar ist aber auch, dass ein Milieu, in dem ich mir Anerkennung er-
hoffe, es begrüßt, wenn man sich permanent neu erfindet oder biographische 
Brüche als etwas versteht, das jemanden voranbringt.25

Narrative Identität ist also in der Regel beheimatet innerhalb bestimmter 
Erzählkulturen und -subkulturen. Das schließt auch inter- oder transkultu-
relle Kulturen mit ein. Und das gilt sowohl für die individuelle als auch für die 
noch nicht eigens erwähnte kollektive Identität, also für das Selbstverständnis 
einer Gruppe. Dessen narrative Prägung leuchtet – anders als vielleicht beim 
individuellen – auf Anhieb ein. (Gemeinsame) Erzählungen, insbesondere 
im Rahmen einer gepflegten Erinnerungskultur, sind von eminenter Bedeu-
tung dafür, dass sich eine Gruppe findet, bildet und aufrechterhält.26

3.	 Aktuelle Narrative des Anthropozäns 
	 und ihr Einfluss auf die Identitätsbildung

Der Mensch ist ein homo narrans, ein Wesen, das in Geschichten verstrickt 
ist, das die Welt und sich selbst erzählend erschließt und damit in sinnvolle 
Zusammenhänge bringt. Das vom Menschen Gemachte, die Kultur, kann da-
her grundsätzlich als dessen „selbstgesponnene[s] Bedeutungsgewebe“27 ver-
standen werden – so Clifford Geertz in einer einflussreichen, auf Max Weber 
rekurrierenden Definition.

Ich möchte nun das Augenmerk darauf legen, dass narrative Identität in-
nerhalb bestimmter Erzählkulturen oder überhaupt kulturell situiert und ver-
woben ist. Von besonderer Relevanz dafür sind sogenannte ›Meta-Erzählun-
gen‹ oder ›Meta-Narrative‹. Dieser Begriff wurde Ende der 1970er Jahre von 
Jean-François Lyotard eingeführt und zwar mit Blick auf diejenigen Erzäh-
lungen, die seines Erachtens für die westliche Moderne als besonders sinnstif-

25	 Vgl. Wolfgang Kraus: Das erzählte Selbst. Die narrative Konstruktion von Identität in 
der Postmoderne, Pfaffenweiler: Centaurus 1996, S. 176–182.

26	 Vgl. Roy Sommer: Gruppenbildung. In: Matías Martínez (Hg.): Erzählen. Ein interdis-
ziplinäres Handbuch, Stuttgart: Metzler 2017, S. 257–259.

27	 Clifford Geertz: Dichte Beschreibung. Bemerkungen zu einer deutenden Theorie von 
Kultur. In: Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp 1987, S. 7–43, hier S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


46  |  Thomas Schmaus

tend fungierten, wie etwa das Narrativ des unaufhaltsamen und stetigen 
Fortschritts.28 Auch wenn Lyotard damals der Ansicht war, die postmoderne 
Gesellschaft sei dadurch gekennzeichnet, dass in ihr nicht nur diese Meta-Er-
zählungen keinen Glauben mehr fänden, sondern überhaupt die Idee der 
Meta-Erzählung ihre Überzeugungskraft verloren hätte, lohnt es sich meines 
Erachtens, die Frage zu stellen, ob das Anthropozän das Potential dazu hat, 
eine einflussreiche Meta-Erzählung zu werden – wenn sie das für bestimmte 
Gruppen oder Subkulturen nicht schon gegenwärtig ist. In diesem Fall käme 
man nicht umhin, die individuelle und kollektive Identitätsbildung wenigs-
tens anschlussfähig für dieses Meta-Narrativ zu halten – wenn nicht stimmig 
dazu, sollte Stimmigkeit ein Kriterium für ein gelingendes Leben sein.29 

Aber lässt sich das Anthropozän überhaupt als Narrativ auffassen? ›Anth-
ropozän‹ wurde ja zunächst innerhalb des geologischen Fachdiskurses als Be-
zeichnung für eine neue Erd-Epoche vorgeschlagen, in welcher der Mensch 
als (wichtiger bzw. entscheidender) geologischer Einfluss- oder Störfaktor 
verstanden werden müsse.30 Der Begriff hat nach der Jahrtausendwende er-
staunlich schnell die Grenzen des Fachdiskurses überschritten und nach nur 
wenigen Jahren die kulturelle Öffentlichkeit erreicht. Die zahlreichen Aus-
stellungen und Symposien in jüngster Zeit geben Zeugnis davon. 

Schon als Terminus in der Geologie ist das ›Anthropozän‹ bemerkenswert. 
Verzahnen sich damit doch Naturgeschichte und Kulturgeschichte (bzw. Ge-
schichte im engeren Sinn). Die Naturgeschichte war bis dato in der Moder-
ne – abgesehen von der Beanspruchung durch einige renitente (Natur-)Phi-
losophen – als Forschungsgegenstand der Kosmologie, Geologie und Biologie 
vorbehalten. Und dort fokussierte man sich auf natürliche Prozesse, die unab-
hängig von einem menschlichen Eingriff verlaufen. Wenn nun eine naturge-
schichtliche Epoche ausgewiesen wird, die menschliche Kultur›leistungen‹ als 
Naturphänomen behandelt, ist damit durchaus Revolutionäres geschehen. Auf 
Seiten der Kulturwissenschaften hat man denn auch schnell das dekonstrukti-

28	 Vgl. Jean-François Lyotard: Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. Übers. von Otto 
Pfersmann, hg. von Peter Engelmann, Wien: Passagen Verlag 72012 [11999], S. 23–27. 

29	 Vgl. Rombach: Strukturanthropologie, S. 345 (Stimmigkeit zu Mitmensch und Natur).
30	 Vgl. Paul Crutzen / Eugene F. Stoermer: The ›Anthropocene‹. In: Global Change News-

letter 41 (2000), S. 17 f.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Erzähl uns deine Erdgeschichte!“  |  47

ve Potential dieses Vorgangs erkannt. Spätestens damit sind Natur und Kultur, 
Gegebenes und Gemachtes, nicht mehr trennscharf voneinander abgrenzbar. 

Um zu realisieren, dass die ›unberührte Natur‹ ein Konstrukt ist, muss 
man sich allerdings nicht dem Dekonstruktivismus verschreiben. Wenn die 
Natur als etwas definiert wird, in dem der Mensch keine Rolle spielen darf, 
dann ist das eine künstliche Trennung. Dass die Kultur, also das ›selbstgewo-
bene Bedeutungsgewebe‹, auch die Natur erfasst und eingewoben hat, dass 
Natur heute nur noch als vom Menschen berührte Natur erfahren werden 
kann – das ist erkenntnistheoretisch und anthropologisch nichts Neues und 
auch nichts Schockierendes. Anders verhält es sich mit der Art und Weise, 
wie zerstörerisch der menschliche Eingriff ausfällt und welche Probleme er 
nach sich zieht. Daher hat das Konzept des Anthropozäns zwar eine – übri-
gens immer noch umstrittene – geologische Fundierung, aber letztlich grö-
ßere Relevanz für Wissenschaften, die sich mit anthropogenen Umweltver-
änderungen beschäftigen, sowie in der Umweltpolitik und im Aktivismus. Es 
ist zu einem wirkmächtigen inter- und transdisziplinären Impuls geworden.31 
Sein narratives Potential ist groß. Seine anthropologischen und ethischen 
Implikationen sind von hoher Relevanz. Sie unterscheiden sich allerdings je 
nach Interpretation beträchtlich voneinander. Es gibt nicht nur ein Narrativ 
des Anthropozäns, sondern mehrere. 

Um diese Mehrdimensionalität zu verdeutlichen, greife ich auf eine aus-
gesprochen hilfreiche Einteilung von Gabriele Dürbeck zurück.32 Für die 
Literatur- und Kulturwissenschaftlerin zeichnen sich fünf größere Narrati-
ve des Anthropozäns ab: das Gerichts- und das Katastrophennarrativ, das 
Narrativ der großen Transformation, das biotechnologische und das Inter-
dependenz-Narrativ. Auch Dürbeck betont die sinnstiftende Funktion von 
Narrativen, zielt mit ihren Überlegungen aber vor allem auf deren Rolle im 
sozialen und politischen Kontext ab. Dort dienen sie der Handlungsorien-
tierung, indem sie Verständnis wecken, Ordnung schaffen, motivieren und 
mobilisieren. Ihre typischen Elemente lassen sich auch in den Narrativen des 

31	 Vgl. Gabriele Dürbeck: Narrative des Anthropozän – Systematisierung eines interdiszi-
plinären Diskurses. In: Kulturwissenschaftliche Zeitschrift 2/1 (2018), S. 1–20, hier S. 2 f.

32	 Vgl. ebd, S. 7. Diese Kategorisierung beruht auf einer systematischen Recherche na-
tur-, sozial- und kulturwissenschaftlicher Texte.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


48  |  Thomas Schmaus

Anthropozäns wiederfinden. Es gibt Protagonisten (Täter, Opfer und/oder 
Helden), einen Plot mit Ursache-Wirkungs-Verhältnissen, eine Ereigniskette, 
räumliche und zeitliche Strukturen sowie ›die Moral von der Geschichte‹.33

Für das Anliegen des vorliegenden Beitrags, den Einfluss dieser Narra-
tive auf die narrative Identitätsbildung zu beleuchten, sind besonders die 
Protagonisten zu beachten. Das Anthropozän bezeichnet ja eine Epoche 
der Naturgeschichte, die von Menschen geprägt wird. Die Identifikation des 
konkreten Homo narrans, also eines Individuums, das heute seine Identi-
tät bildet, oder einer Gruppe von Zeitgenossen, die das versuchen, die sich 
womöglich gar als Menschheit selbst finden möchten – deren Identifikation 
mit den Protagonisten der gleich näher zu erläuternden Narrative des An-
thropozäns liegt daher nahe. Aber kann diese Identifikation auch gelingen? 
Und führt die damit verbundene Identität zu einem guten Leben? Gibt es ein 
gutes Leben im Anthropozän? Die verbleibenden Seiten können diese Fra-
gen nicht beantworten. Allein die dafür zu erörternde Frage, worin das gute 
Leben besteht, würde den möglichen Rahmen sprengen. Aber ich will doch 
wenigstens skizzieren, wie sich eine solche Identifikation jeweils ausnimmt 
und mit welchen Konsequenzen sie verbunden ist. 

Bei aller Eigenheit weisen die fünf verschiedenen Narrative des Anthro-
pozäns einige gemeinsame Grundzüge auf. Sie behandeln ›den‹ Menschen 
(die Menschheit, die menschliche Spezies oder bestimmte Menschen) als 
Protagonisten und heben seinen geophysikalischen Einfluss hervor. Sie ge-
hen auf ’s Ganze, indem sie eine tiefenzeitliche Zeitdimension sowie eine pla-
netarische Perspektive aufspannen und die untrennbare Verflochtenheit von 
Natur und Kultur betonen. Und sie ziehen daraus die Konsequenz, dass ›der‹ 
Mensch seine Verantwortung für das Erdsystem wahrzunehmen hat.34 

3.1 Das Katastrophennarrativ

Das Katastrophennarrativ ist mit einer negativen Bewertung der Conditio 
humana verbunden. Der Mensch wird hier als ein Wesen präsentiert, das sei-

33	 Vgl. Gabriele Dürbeck: Das Anthropozän erzählen. Fünf Narrative. In: Aus Politik und 
Zeitgeschichte 68/21–23 (2018), S. 11–17, hier S. 13.

34	 Vgl. Dürbeck: Narrative des Anthropozän, S. 4.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Erzähl uns deine Erdgeschichte!“  |  49

ne eigene Lebensgrundlage zerstört und dringend aufgehalten werden muss, 
wobei bezweifelt wird, ob dies überhaupt oder noch rechtzeitig gelingen kann. 
Für diese Erzählung lassen sich verschiedene Varianten ausmachen, die auf 
reichhaltige apokalyptische Narrative aus Religion, Literatur oder seit einigen 
Jahrzehnten auch aus Science-Fiction-Filmen zurückgreifen können.35

Panik, Angst, Resignation oder eine fehlende Erzählperspektive für die 
Zukunft können die Identitätsbildung über dieses Narrativ erschweren oder 
gar verhindern. Es kann aber auch mit der Motivation zu einem ›Leben der 
letzten Gelegenheit‹ verbunden werden – sei es, um das Ruder doch noch he-
rumzureißen, sei es um die kurze Frist zu nutzen, die uns noch bleibt. „Lasst 
uns essen und trinken; denn morgen sterben wir“36 – so kommentierte der 
Apostel Paulus einst diese Einstellung, welcher der Aufruf zur Umkehr ange-
sichts des nahenden Endes entgegengehalten wird.

„Das Raumschiff Erde hat keinen Notausgang.”37 Mit dieser Metapher er-
fasst Paul Crutzen die Situation des Anthropozäns und ruft damit eine wei-
tere Dimension auf, nämlich die der kollektiven Identität einer Menschheit, 
die in einem Boot sitzt. Die Erde zeigt sich vor diesem Hintergrund als das 
Projekt einer Arche Noah 2.0, die es seetauglich zu machen gilt, angesichts 
dessen, dass die Sintflut bereits hereinbricht.

3.2 Das Gerichtsnarrativ

Religiös-endzeitliche Konnotationen lassen sich auch bei der nächsten Er-
zählung ausmachen. Ich beschränke mich aber auf die weltlichen Aspekte. 
Das Gerichtsnarrativ erzählt das Anthropozän als ein Ereignis, das immen-
sen Schaden anrichtet, und bewegt dazu, diejenigen aufzuspüren, die dafür 
verantwortlich sind, um sie haftbar zu machen und ihre Umweltsünden zu 
bestrafen. Das Gerichtsnarrativ unterscheidet also die Menschheit in Tä-
ter und Opfer, fokussiert aber auf die Täter (Plot eines ›Whodunnit‹). Da-

35	 Vgl. ebd., S. 7–9 unter Anführung verschiedener relevanter Zitate, allerdings nicht 
aus dem religiösen Kontext. 

36	 1 Kor 15,32 (Einheitsübersetzung 2016).
37	 Paul J. Crutzen u. a.: Das Raumschiff Erde hat keinen Notausgang. Energie und Politik 

im Anthropozän, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2011.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


50  |  Thomas Schmaus

für kommen die Industrienationen in Frage, der Kapitalismus, die westliche 
Welt, bestimmte Firmen oder Einzelpersonen, insbesondere Politiker oder 
Unternehmer.38

Wer in diese Erzählung verstrickt wird, für den stellt sich bei der Identi-
tätsbildung die Herausforderung, welche Rolle man darin einnehmen kann 
oder soll: die des Täters, des Opfers, des Advokaten für den Planeten oder des 
Richters? Bei jungen Menschen aus einer Kultur wie der unseren, die großen 
Anteil an der Zerstörung der Erde hat, kann sich diese Herausforderung an-
gesichts einer spezifischen (spät-)modernen ›Gleichzeitigkeit des Ungleich-
zeitigen‹ zu einem dramatischen Identitätskonflikt zuspitzen: Als Teil der 
Kultur und einer wirkmächtigen Vergangenheit schreiben sie sich die Tä-
terschaft zu. Als Mitglied der jungen Generation sehen sie sich als künftiges 
Opfer. Und gegenwärtig treten sie als Ankläger und Richter der Eltern- und 
Großelterngeneration auf. 

3.3 Das Narrativ der großen Transformation

Eine derartige Zerrissenheit stellt sich nicht ein, wenn man die eigene Iden-
tität über das Narrativ der sogenannten ›großen Transformation‹ bildet. 
In diesem Erzählzusammenhang erscheint das Anthropozän als epochaler 
Einschnitt, der ein mögliches ›Happy End‹ zur Folge haben könnte – dann 
nämlich, wenn es gelingt, die Probleme zu lösen, die gegenwärtig (noch) be-
stehen.39

Allerdings ist dieser Schritt mit einer deutlichen Erhöhung der Prob-
lemlösungskompetenz des Menschen und einem einschneidenden Kraftakt 
verbunden, wofür denn auch letztlich eine Erneuerung des menschlichen 
Selbstverständnisses erforderlich ist bzw. ein Wandel des anthropologischen 
Leitbildes. Eine nachhaltige Gesellschaft braucht einen nachhaltig denken-
den und handelnden Menschen, also einen „homo sustinens“40. Man kann 

38	 Vgl. Dürbeck: Das Anthropozän erzählen, S. 14 f. Manche haben damit hingegen ›die 
Menschheit‹ als Kollektivsubjekt im Visier – eine Zielrichtung, die Verantwortlichkeit 
eher verschleiert als erhellt.

39	 Vgl. ebd., S. 15 f.
40	 Vgl. Bernd Siebenhüner: Homo sustinens. Auf dem Weg zu einem Menschenbild der 

Nachhaltigkeit, Marburg: Metropolis Verlag 2001.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Erzähl uns deine Erdgeschichte!“  |  51

versuchen, dieses Ideal top-down zu verordnen – mit einer enormen Spann-
breite vom ›Nudging‹ bis zur ›Ökodikatur‹. Allerdings lässt ein Blick in die 
Vergangenheit erheblich daran zweifeln, dass ein derartiges Unternehmen 
von nachhaltigem Erfolg gekrönt sein dürfte. Attraktiver, auch im Wortsinn, 
nämlich anziehender, ist der homo sustinens als (Selbst)Bildungsideal. Wer 
seine Lebensgeschichte auf einen anthropologischen Wandel hin ausrich-
tet, kann freilich ebenfalls auf tradierte Narrative zurückgreifen: ›Ein neuer 
Mensch auf einer neuen Erde‹ oder ›per aspera ad astra‹ sind Erzählfigu-
ren, die sich hier für die Identitätsbildung nahelegen. Mit viel Mühe, Kraft, 
mit Ausdauer, Disziplinierung und Verzicht, aber auch mit dem Enthusias-
mus, an einer großen Wende mitzuwirken, kann es dem Narrativ der großen 
Transformation zufolge möglich sein, eine nachhaltige Existenz zu führen.

3.4 Das (bio-)technologische Narrativ

Das (bio-)technologische Narrativ postuliert, dass eine solche Wende nicht 
benötigt wird, weil der Mensch mithilfe dessen, womit er das Anthropozän 
herbeigeführt habe, es auch zu einem Erfolgsmodell machen werde – näm-
lich auf technologischem Wege. So heißt es beispielsweise im Ecomodernist 
Manifesto aus dem Jahr 2015, dass moderne grüne Technologie (wie etwa 
Geoengineering) ein „gutes, wenn nicht sogar großartiges Anthropozän”41 
zur Folge haben werde. Hier zeigt sich die Persistenz des modernen Fort-
schritt-Narrativs.

Wer sich heute davon affizieren lässt, wird sich als Teil einer Menschheit 
identifizieren, die alles im Griff hat und kontrollieren kann – mitsamt der 
Hybris, die damit verbunden ist, einer Vermessenheit im doppelten Sinn des 
Wortes, nämlich auch dahingehend, dass wir selbst vermessen, berechenbar 
und manipulierbar zu werden.42 Die Identitätsbildung erfolgt dann im Rah-
men des gegenwärtig einflussreichen (Selbst-)Optimierungsdenkens. Die 

41	 Zitiert nach Dürbeck: Das Anthropozän erzählen, S. 16.
42	 Ausführlicher dazu: Thomas Schmaus: Homo faber fabricatus. Alternativen zur Vermes-

sung des Menschen. In: Andreas Oberprantacher / Anne Siegetsleitner (Hg.): Mensch 
sein – Fundament, Imperativ oder Floskel? Innsbruck: University Press 2017, S. 321–331, 
hier S. 324–327.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


52  |  Thomas Schmaus

Gegebenheit und Unverfügbarkeit der Natur spielt in dieser Erzählung, dem 
Märchen von der ›Entzauberung der Welt‹, keine Rolle. 

3.5 Das Interdependenz-Narrativ

Schließlich fasst Gabriele Dürbeck unter das Interdependenz-Narrativ An-
sätze, die das Anthropozän als Chance betrachten, den Menschen als Agen-
ten innerhalb eines großen wechselwirkenden Netzwerks zu interpretieren, 
des Ökosystems Erde.43 Dürbeck legt ihr Augenmerk auf posthumanistische 
Theorien. Meines Erachtens gehören zu diesem Narrativ aber auch bio- oder 
ökozentrische Konzepte, wie etwa die Gaia-Hypothese.44 Will man auf eine 
eher populäre Erzählung hinweisen, dann könnte man Peter Wohllebens 
Wald-Beschreibungen anführen, in denen die Natur als faszinierendes, fein 
abgestimmtes und fragiles Netzwerk vermittelt wird.45

Wer dieses Narrativ zu seiner Erzählung macht, versteht sich als Kind 
der Mutter Erde oder versucht sich in den großen Kreislauf der Natur ein-
zufügen, eines Ökosystems, das sich selbst organisiert. Wer in dieser Vari-
ante lediglich die Umkehrung eines obsoleten hierarchischen Verhältnisses 
sieht oder holistischen Konzepten skeptisch gegenübersteht, wird sich eher 
an die Metapher des (Zusammen-)Spiels halten oder den erhöhten Stel-
lenwert nicht-menschlicher Agenten hervorheben. Wie auch immer: Der 
Eintritt in das Anthropozän wird in diesem Narrativ als (Gelegenheit zur) 
Überwindung des in der Moderne forcierten Unterschieds von Natur und 
Kultur geschildert. In der Besinnung auf das unauflösliche Miteinander und 
Ineinander von Mensch und Natur lässt sich demzufolge der Vorschein einer 
Versöhnung46 ausmachen, die mit dem Verzicht auf die Attitüde einhergeht, 

43	 Vgl. Dürbeck: Narrative des Anthropozän, S. 13–15.
44	 Einen vielversprechenden Vermittlungsversuch zwischen (kritisch) posthumanisti-

schem Denken, das holistischen Intentionen widerstrebt, und ökozentrischen An-
sätzen, die dazu neigen, den Einzelnen dem Ganzen unterzuordnen, bietet: Bruno 
Latour: Kampf um Gaia. Acht Vorträge über das neue Klimaregime, Berlin: Suhrkamp 
2017.

45	 Vgl. Peter Wohlleben: Das geheime Netzwerk der Natur. Wie Bäume Wolken machen 
und Regenwürmer Wildschweine steuern, München: Ludwig 2017.

46	 Vgl. Soentgen: Ökologie der Angst, S. 108–136.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Erzähl uns deine Erdgeschichte!“  |  53

die Natur zu beherrschen. Kaum irgendwo wird diese Versöhnung in ihrer 
Vielgestaltigkeit so sinnenfällig wie im Garten.47 Rombach sieht in ihm auf 
idealisierte Weise ein „Ordnungsprinzip“ zu Gange, das „vor der Unterschei-
dung von Mensch und Natur liegt“:

„Der Garten darf weder ein Ergebnis des Menschen gegen den 
Wildwuchs der Natur noch ein Ergebnis der Natur ohne die ord-
nende Hand des Menschen sein. […] Die menschliche Hand muß 
so ordnen, daß sich darin die Natur gerade ihrem eigenen Wachs-
tumsgesetz entsprechend entfalten kann, und die Natur wird so 
gelockt und gereizt, daß sie sich ganz einem menschlichen Form-
gefühl und Harmoniebedürfnis entsprechend verhält.“48 

Will man diesem Ideal entsprechen, dann ist dafür eine Haltung erforder-
lich, die Rombach als ›Idemität‹ bezeichnet. Sie stellt sich seines Erachtens 
ein, wenn sich jemand so auf einen dynamischen Strukturzusammenhang 
einlässt, dass er darin ein- und aufgeht.49 Aus Sicht eines Identitätsverständ-
nisses, das den Selbstbesitz in den Vordergrund rückt, muss dieser Vorgang 
wie ein Selbstverlust erscheinen. Phänomenologisch gesehen wird eine sol-
che Form des Außer-sich-seins aber gerade als Selbstgewinn oder Selbster-
weiterung erfahren. 

Was für das Aufgehen in einer überschaubaren Tätigkeit einleuchtet, 
mutet als Menschheitsprojekt freilich reichlich utopisch an. Mit einem we-
nig eleganten Wortspiel könnte man sagen: Identitätsbildung heißt hier, zur 
Gärtnerin, zum Gärtner im ›Garten Erden‹ werden. Damit schlösse sich der 
narrative Kreis und wir wären wieder dort, wo wir einem Menschheits-Nar-
rativ zufolge schon einmal waren, nämlich im Garten Eden. Ob allerdings 
eine narrative Identität heute noch daran anknüpfen kann? Handelt es sich 

47	 Zur Gartenmetapher beachte auch Dürbeck: Narrative des Anthropozän, S. 11 – dort 
allerdings im Rahmen der Überlegungen zur großen Transformation. Zu Recht findet 
sich darin der Hinweis auf die Ambiguität der Gartenmetapher: Auch der mensch-
liche Formwille findet hier nämlich sein Vorbild, paradigmatisch im französischen 
Barockgarten. Wer den Garten als Versöhnungsraum von Natur und Kultur ins Spiel 
bringt, hat hingegen meist einen englischen Landschaftsgarten vor Augen.

48	 Heinrich Rombach: Philosophie des Gartens. In: Günther Bittner / Paul-Ludwig Wei-
nacht (Hg.): Wieviel Garten braucht der Mensch? Würzburger Universitätsvorträge, 
Würzburg: Ergon 1990, S. 237–250, hier: S. 238.

49	 Vgl. Rombach: Strukturanthropologie, S. 98, S. 203 f. und S. 379–381.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


54  |  Thomas Schmaus

dabei am Ende nicht um die Sehnsucht nach dem Präreflexiven, einem na-
iven Zustand der Unschuld und Stimmigkeit, der reflexiv nicht anders als 
verloren begriffen werden kann? So könnte man mit Sören Kierkegaard oder 
Helmuth Plessner fragen. Mit Johann Amos Comenius, der den Paradiesgar-
ten ja dezidiert für die Bildung fruchtbar machen wollte, könnte man wo-
möglich eine Antwort auf diese Fragen finden.50

50	 Für eine Aktualisierung innerhalb des spätmodernen Kontextes bietet sich zum Bei-
spiel ein Dialog zwischen dem Konzept des Comenius-Gartens in Berlin und den 
Denkansätzen für das zeitgenössische Urban Gardening an, wie ich sie in Homo faber 
fabricatus, S. 327–330, skizziert habe. 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Věra Schifferová

„Omnia discantur per theoriam, praxin, chresin.“
Zur aktuellen Bedeutung des Comenius                          

für das Anthropozän1

1.	 Zur Einleitung

Die Aufgabe dieses Beitrags ist, zwei scheinbar verschiedene Themen, die 
auch zeitlich weit voneinander entfernt sind, zu behandeln: das heutige 
Problem des Anthropozäns und den tschechischen Denker des 17. Jahrhun-
derts – Comenius. Das Anthropozän ist ein relativ neuer Terminus aus dem 
Gebiet der Chronologie. Dieser Terminus bezeichnet das Erdzeitalter, in dem 
die Menschheit durch ihre Tätigkeit global das Ökosystem der Erde beein-
flusst. Diese Beeinflussung ist so markant, dass manche Wissenschaftler die 
moderne Geschichte der Menschheit für eine neue geologische Ära halten. 
Einige Experten sprechen über den Anfang des Anthropozäns in der Periode 
der industriellen Revolution am Ende des 18. Jahrunderts, einige andere erst 
in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Dieses Problem lasse ich in meinem 
Beitrag beiseite. Jedenfalls bin ich der Meinung, dass die Bedeutung dieses 
Terminus – ›das Anthropozän‹ – nicht wissenschaftlich neutral ist, dass er 
vielmehr eine kritische Situation der Welt andeutet, die der Mensch durch 
seine hochmütigen und rücksichtlosen Aktivitäten verursachte, besonders in 
unserer Epoche der Massenproduktion und des Massenverbrauchs.

Der Mensch hat offenbar eine neue geologische Ära geschaffen. Kann er 
aber mit diesem seinem Erfolg prunken? Der Gedanke des Anthropozäns 
ist nicht allgemein rezipiert, aber wir wissen und hören von allen Seiten von 

1	 Der Text wurde sprachlich korrigiert von Helga Blaschek-Hahn.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


56  |  Věra Schifferová

den katastrophalen Folgen des menschlichen Handelns für die Natur: vom 
Aussterben verschiedener Tierarten, von großen und unübersehbaren klima-
tischen Veränderungen, von sich periodisch wiederholendem Hochwasser 
sowie vom Mangel an Wasser, von schwerer Dürre, usw. Vor den negativen 
Folgen der menschlichen Eingriffe in die Natur, in die Umwelt, kann man 
nicht die Augen verschließen. Diese Folgen sind so gravierend, dass wir ver-
muten können, dass uns die Zivilisation nicht beschützen kann, sogar, dass 
der heutigen Zivilisation die Gefahr eines Zusammenbruchs droht.

2.	 Zur Methodologie

Was aber berechtigt uns, diese Probleme unserer Zeit mit dem Denker des 
17. Jahrhunderts zu verbinden? Ist nicht so eine Verbindung unhistorisch, 
d. h. methodologisch falsch? Die heutigen jüngeren tschechischen Historiker, 
z.B. Jan Čížek und Daniel Špelda sprechen sich sehr scharf gegen jede Aktu-
alisierung des Denkens von Comenius aus, einschließlich der Interpretation 
des Comenius als eines Vorgängers der modernen ökologischen Philosophie. 
Čížek betont in seinem Buch über die Beziehung Comenius – Bacon: 

„In der heutigen professionellen Historiographie der Wissenschaft 
wird […] so ein anachronistischer Zugang […] nur sporadisch ver-
wendet, und dazu noch nur im Rahmen der Popularisierung oder 
für allgemein didaktische Zwecke“.2 

Laut Čížek wird heute, vom Gesichtpunkt des wissenschaftlichen Zugangs 
zur Geschichte nicht nur der Wissenschaft, sondern auch des Denkens allge-
mein, ein diachronischer Zugang verwendet, dessen Ziel es ist, das Denken 
im gegebenen Zeitalter und im derzeitigen Kontext zu charakterisieren.3 Er 

2	 Im Original: Z hlediska současné profesionální historiografie vědy je […] anachronní 
přístup využíván ojediněle, a to navíc v rámci popularizace nebo pro obecně didaktické 
účely. – Jan Čížek: Komenský a Bacon. Dvě raně novověké cesty k obnově vědění („Co-
menius und Bacon. Zwei frühneuzeitliche Wege zur Erneuerung des Wissens“), Čer-
vený Kostelec: Pavel Mervart 2017, S. 96. – Vgl. Daniel Špelda: Proměny historiografie 
vědy („Die Veränderungen der Historiographie der Wissenschaft“), Prag: Filosofia 
2009, S. 92–96.

3	 Vgl. Jan Čížek: Komenský a Bacon, S. 96.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Omnia discantur per theoriam, praxin, chresin.“  |  57

proklamiert, dass man sich auch in der comeniologischen Forschung um ei-
nen diachronischen Zugang bemühen soll, um Simplifizierung, Verzerrung 
und Fehlinterpretationen zu vermeiden.4

Meiner Meinung nach ist die Sache nicht so einfach und eindeutig. Die 
Gründe der Ablehnung der Aktualisierung des Comenius verstehe ich sehr 
gut, denn in der Zeit vor 1989 habe ich viel gehört über Comenius als einem 
Vorgänger der damaligen marxistischen Ideologie: Man suchte bei ihm die 
Elemente der Dialektik, sein Akzent auf die menschliche Tätigkeit wurde mit 
der marxistischen Arbeitstheorie verbunden, usw. Das war selbstverständlich 
nicht empfehlenswert. In der Studie Několik poznámek k metodologii v naší 
komeniologii („Einige Bemerkungen zur Methodologie in unserer Comenius- 
Forschung“) konstatierte ich übrigens, dass die Aktualisierung und Moder-
nisierung des Comenius unter den Steckenpferden und den Schwächen der 
Comenius-Forschung den ersten Platz einnimmt.5

Erinnern wir auch daran, dass noch früher gerade der tschechische Phi-
losoph und Comeniusforscher Jan Patočka ein großer Gegner der Versuche 
war, das Denken des Comenius zu modernisieren. In seinem Aufsatz Utopie 
und System der Ziele der Menschheit bei Comenius schrieb er:

„Comenius ist da nur eine Gelegenheitsursache zur Selbstbespiege-
lung und Selbstbewunderung […] Wenn man aber die Frage stellt, 
was das Werk Komenskýs eigentlich ist, sollte zunächst mit aller 
Deutlichkeit im Voraus die Entfernung betont und umrissen wer-
den, welche Comenius von uns trennt […] Jede Behandlung, wel-
che sie übersieht, ist von vornherein wissenschaftlich hoffnungslos. 
Zu dieser Behandlungsart gehören aber nicht nur die ganz dile-
tantischen Versuche, moderne mentalhygienische, psychologische, 
linguistische oder sonstige Doktrinen aus dem Werk Comenius he-
rauszulesen, sondern auch immer wiederholte Versuche, ihn zum 
Ahnherrn von Erziehungssystemen zu stempeln […] Die angedeu-
tete Comenius-Deutung ist einerseits falsch, andererseits unfrucht-
bar. Bei Comenius moderne didaktische Lehre und Präzepte aufs 
neue zu finden, bedeutet, aus ihm nur dasjenige herauszulesen, was 

4	 Vgl. ebd.
5	 Věra Schifferová: Několik poznámek k metodologii v naší komeniologii, 1988 – diese 

Studie wurde nicht veröffentlicht.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


58  |  Věra Schifferová

wir aus anderen gearteten Gründen, als die comenianischen, schon 
selber wissen […] Comenius selber hat seine pädagogisch-didak-
tische Meisterschaft einem ganz anderen Gesamtzusammenhang 
eingeordnet als es derjenige des modernen Wissens ist, und jener 
galt ihm als der wahre Begründungszusammenhang.“6

Eine detailliertere Erwägung über die gegenseitige Relation und die wechsel-
seitigen Bezüge zwischen einem historischen und aktualisierenden Zugang 
würde eine umfangreichere Studie fordern. Ein übertriebener Rigorismus 
aber könnte prinzipiell jede Möglichkeit der Aktualisierung eliminieren. Ei-
nen solchen Radikalismus teile ich persönlich nicht. Die Geschichte studie-
ren wir sicher, damit sie Lehrerin unseres Lebens werde. Das Denken des 
Comenius halte ich in mancher Hinsicht für nahe und inspirierend auch in 
unserer Zeit. Das aber heißt nicht, dass ich den Sinn seiner Aussprüche auf 
die Bedeutungsebenen, die dem geistigen Horizont unseres Jahrhunderts an-
gehören, die aber nicht auf Fragen aus dem Horizont der Zeit des Comenius 
antworten, verschiebe. Nicht einmal Jan Patočka war übrigens in dieser Sache 
so radikal, wie man aus dem obigen Zitat leicht entnehmen kann.

Auf dem Weg zur Verbindung unserer Themen, Anthropozän und Co-
menius, können wir uns gerade auf Patočka stützen. Patočka schreibt schon 
im Jahr 1941 in seiner ersten Comenius-Studie Ein neuer Blick auf Comenius:

„Ebenso naiv und unfruchtbar muss es sein, Comenius vom Stand-
punkt dieses neuen Denkens aus zu kritisieren. Sagt man z.B. – wie 
wir das heute oft hören –, dass Comenius in philosophicis abseits 
der richtigen Entwicklung blieb, müssen wir uns ins Bewusstsein 
rufen, dass dies letzten Endes genau so ein Bekenntnis darstellt, 
wie es auch bei Comenius selbst nicht anders ist; es mag sich viel-
leicht auf die herausragenden Erfolge der modernen Wissenschaft 
stützen, die auf ihre Art sehr wesentlich sind, aber auch eine sol-
che Autorität vermag nicht, eine Weise des Denkens über die Welt 
zum Wesen des Denkens zu machen […]. Comenius ist uns sehr 
nah und zugleich sehr fremd. Wir verstehen einige seiner Schluss-

6	 Jan Patočka: Utopie und System der Ziele der Menschheit bei Comenius. In: ders.: Jan 
Amos Komenský. Gesammelte Schriften zur Comeniusforschung, hg. von Klaus Schaller, 
Bochum: Comeniusforschungsstelle im Institut für Pädagogik der Ruhr-Universität 
Bochum 1981, S. 376.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Omnia discantur per theoriam, praxin, chresin.“  |  59

folgerungen, aber seine Wurzeln begreifen wir nicht. Doch auch 
dadurch, dass er uns fremd ist, kann er uns behilflich sein.“7

3.	 Comenius und das Problem der Krise der modernen Zivilisation

Das Denken des Comenius ist ein markanter Ausdruck seiner Stellung am 
Scheideweg der Zeitalter. Er stützte sich fest auf die vergangene Tradition 
und gleichzeitig schöpfte er aus dem Denken seiner Zeit. Sein Werk erwuchs 
aus der umfangreichen Tradition, mit Wurzeln bis zu Platon und Aristoteles. 
Er rezipierte aber die traditionellen gedanklichen Motive und Themen nicht 
passiv, sondern hat sie kreativ umgestaltet im Geist seiner pampaedischen, 
pansophischen und panorthotischen Bemühungen. Er war ein findiger Den-
ker, mit der Tradition war er eng verbunden, aber sein Denken beinhaltet 
auch etwas mehr, was in dieser Tradition noch nicht auftaucht. Er saugte 
dies alles auf eine besondere synthetisierende Art auf und entwickelte eine 
sehr breite und reiche Palette von verschiedenen geistigen Einflüsse und Im-
pulsen weiter: den Neuplatonismus, Aristotelismus, auch die hermetischen 
und mystischen Quellen; weiter ist da eine Anknüpfung an die protestan-
tische Schulphilosophie zu bemerken, also wieder der christlich adaptierte 
Aristotelismus (vor allem Alsted und andere); auch seine nicht eindeutigen 
Reaktionen auf die neuzeitlichen Denker (Bacon, Campanella, Descartes und 
andere), und selbstverständlich auch das biblische Denken.8 

Wenn wir nun die Gründe der Krise der heutigen Zivilisation, zu denen 
auch die ökologische Krise gehört, erwägen, sollten wir zu ihrem Anfang zu-

7	 Jan Patočka: Ein neuer Blick auf Comenius. Übers. von Ludger Hagedorn. In: ders.: 
Andere Wege in die Moderne. Studien zur europäischen Ideengeschichte von der Renais-
sance bis zur Romantik, hg. von Ludger Hagedorn, Würzburg: Königshausen & Neu-
mann – Prag: OIKOYMENH 2006, S. 300, 306. 

8	 Vgl. Věra Schifferová & Vojtěch Balík: Trinitární pansofická metafyzika Jana Amose 
Komenského („Die trinitarische pansophische Metaphysik des Comenius“). In: Jan 
Amos Komenský: Spisy o první filosofii („Schriften über die erste Philosophie“), hg. 
von Vojtěch Balík & Věra Schifferová, Praha: OIKOYMENH 2017, S. 8 f. – Vgl. auch 
Věra Schifferová & Vojtěch Balík: Aristotelské kořeny Komenského metafyziky („Die 
aristotelischen Wurzeln der Metaphysik des Comenius“). In: Filosofický časopis 67/6 
(2019), S. 933–953.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


60  |  Věra Schifferová

rückkehren und ihre geistigen Wurzeln untersuchen. Gerade dabei kann uns 
besonders gut Comenius – der Denker am Scheideweg der Zeitalter – helfen; 
das Studium seines denkerischen Nachlasses überschreitet nämlich durch 
seine Bedeutung den Rahmen einer bloßen Comenius-Forschung und impli-
ziert eine Reihe von weiteren Teilerwägungen über das Wesen beziehungs-
weise die Hauptzüge des neuzeitlichen Denkens überhaupt, über die Alter-
nativen, die sich an dem so wichtigen Scheidepunkt des 17. Jahrhunderts für 
die geistige Entwicklung in Europa öffneten. Das ist wieder nicht nur eine 
rein theoretische Sache der bloßen Geschichte der Philosophie, sondern es ist 
die Sache eines wesentlichen Nachdenkens über die geschichtlichen Zusam-
menhänge mancher unserer Schwierigkeiten, Sackgassen und Krisen. Jan 
Patočka machte uns darauf aufmerksam, dass die Lebendigkeit des denkeri-
schen Nachlasses des Comenius gerade in der Aufforderung besteht, uns der 
Revision unserer Grundlagen, Anfänge und Ausgänge zuzuwenden.9

Das ureigene und vielleicht eigentliche Interesse von Jan Patočka war das 
Problem der Krise der modernen Epoche, ihre philosophische Formulierung 
und ihre philosophische Lösung.10 Im unvollendeten Text Drei rationalisti-
sche Werke über die Lösung der Krise11 schreibt er: 

„Comenius steht am Anfang des modernen Rationalismus, Com-
te in der Mitte der Krise der industriellen Welt, Husserl an der 
Schwelle der Katastrophe“.12 

9	 Jan Patočka: Jan Amos Komenský. In: ders.: Komeniologické studie. Soubor textů o J. 
A. Komenském. První díl. Texty publikované v letech 1941–1958 („Comeniologische 
Studien. Sammelband der Texte über J. A. Comenius. Band I: Publikationen aus den 
Jahren 1941-1958“), hg. von Věra Schifferová, Prag: OIKOYMENH 1997, S. 41.

10	 Filip Karfík: Patočkova strahovská pozůstalost a jeho odložené opus grande („Patočkas 
Strahov-Nachlass und sein unvollendetes opus grande“). In: Kritický sborník 20 
(2000 / 2001), S. 142.

11	 Jan Patočka: Tři racionalistická díla o řešení krize. Komenského De emendatione, 
Comtův Système de politique positive, Husserlova Krisis („Drei rationalistische Wer-
ke zur Lösung der Krise. Komenskýs De emendatione, Comtes Système de politique 
positive, Husserls Krisis“). In: ders.: Komeniologické studie. Soubor textů o J. A. Ko-
menském. Třetí díl: Nepublikované texty („Comeniologische Studien. Sammelband 
der Texte über J. A. Comenius. Dritter Teil: Unveröffentlichte Texte“), hg. von Věra 
Schifferová, Prag: OIKOYMENH 2003, S. 600 f. (im Folgenden als JP/KS-III zitiert).

12	 Ebd., S. 601, übers. von Vĕra Schifferová.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Omnia discantur per theoriam, praxin, chresin.“  |  61

Patočkas Sicht auf Comenius ist die Perspektive eines Phänomenologen, 
der viel eigene Erfahrung mit der etliche Jahrhunderte dauernden Entwick-
lung der europäischen Zivilisation hatte, der durch Husserl stark geprägt 
war, besonders durch dessen Schrift über die Krise der europäischen Wis-
senschaften; Patočkas Sicht ist die eines Denkers, belehrt sowohl aus der 
eigenen Erfahrung als auch aus den tiefsten theoretischen Analyse über all 
die Schwierigkeiten, Sackgassen, Begrenzungen und Katastrophen, die die 
einseitige Zivilisationsentwicklung zur Folge hatte, die einen Verlust der na-
türlichen Welt bedeuten. Comenius zog Patočka an als ein Denker des 17. 
Jahrhunderts, der in der Panharmonie der Ordnung verwurzelt war, der am 
Anfang der modernen Zivilisation quasi die Gefahr der beginnenden schi-
zoiden Abwendung von der Ganzheitlichkeit, vom Einklang und der Einheit 
des Menschen mit der Welt, von der Panharmonie des Universums im Vor-
aus fühlte. Patočka schrieb:

„Das Werk des Comenius ist ein Resultat einer immensen denke-
rischen Anstrengung und eine der größten Dokumentationen aller 
Zeiten dessen, wohin der Gedanke des tschechischen Menschen 
reichte […]: bis zu den Problemen des Kernes der Menschheit, der 
geistigen Orientierung, die eine Menschheit sucht, die sich auf den 
Weg in die moderne Wissenschaft und Technik gemacht hat; die-
sen Weg betrat Comenius eigentlich noch nicht, aber er schaffte es 
doch, dessen Schwierigkeiten, die heute jedem Menschen klar sind, 
auf seine eigene Art, d. h. utopisch, zu entdecken“.13

13	 Komenského dílo je výsledek nesmírného myslitelského úsilí a jedním z největších do-
kumentů toho, kam se vzepjala myšlenka českého člověka […]: až k problémům jádra 
lidskosti, duchovní orientace, kterou hledá lidstvo vstoupivší na cestu moderní vědy a 
techniky, kterou sice Komenský sám většinou nekráčel, ale jejíž úskalí, dnes každému 
patrná, dokázal sobě vlastním, totiž utopickým způsobem odhalit. – Jan Patočka: O 
významu Všeobecné porady o napravení věcí lidských pro celkové dílo a oceňování J. 
A. Komenského („Über die Bedeutung der Allgemeinen Beratung über die Verbesse-
rung der menschlichen Dinge für das Gesamtwerk und die Beurteilung von J. A. Co-
menius“). In: ders.: Komeniologické studie. Soubor textů o J. A. Komenském. Druhý díl. 
Texty publikované v letech 1959–1977. („Comeniologische Studien. Sammelband der 
Texte über J. A. Comenius. Zweiter Teil: Publikationen aus den Jahren 1959–1977“), 
hg. von Věra Schifferová, Prag: OIKOYMENH 1998, S. 600 f. Sebrané spisy Jana Pa-
točky („Gesammelte Schriften von Jan Patočka“), Bd. 10 (im Folgenden als JP/KS-II 
zitiert), übers. von Vĕra Schifferová.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


62  |  Věra Schifferová

4.	 Comenius und Cartesius

Von diesem Gesichtspunkt aus führt uns dieser Weg vor allem zu einem 
Vergleich zwischen Comenius und Cartesius. Ich möchte aber hier nicht die 
Beziehungen zwischen diesen zwei Denkern, die sich im Laufe ihres Lebens 
entwickelten und veränderten, detailliert rekapitulieren. Das würde die Mög-
lichkeiten dieses limitierten Beitrags weit überschreiten. Außerdem gibt es 
darüber ein ausgezeichnetes Buch des deutschen Autors Ulrich Kunna.14 Ich 
möchte nur die konzeptionellen Punkte betonen, die ich für wichtig für unser 
Thema halte. Dabei werde ich mich weiter auf die Studien von Jan Patočka 
stützen.

Patočka stellt Comenius als einen Denker dar, der eine wichtige Alterna-
tive zum dominanten Gedankensstrom der Neuzeit vorstellt. Der dominante 
Gedankensstrom begab sich in die Neuzeit auf dem Weg des Cartesianismus. 
Der philosophische Cartesianismus hat die Distanz zwischen res extensa und 
res cogitans begründet; gleichzeitig hat er sie in den philosophischen und 
wissenschaftlichen Verfahren breit angewendet. Diese Distanz impliziert die 
Auffassung des Menschen als eines Herrschers und Eigentümers der Natur, 
der die Natur betrachtet als einen Gegenstand kalter Analyse und Eigentums-
ansprüche. Bei Comenius gibt es diese Entfernung von den Dingen nicht; 
Comenius knüpft an den christlichen Neuplatonismus an und betont das 
Ganze, die Ganzheitlichkeit, die universelle Einheit und die Panharmonie.

5.	 Zur Metaphysik des Comenius: Panharmonie, Licht, Einheit

Das Denken des Comenius ist noch vorwiegend in der traditionellen Me-
taphysik verankert. Wir finden in ihr zwar auch einige nicht unbedeutende 
Andeutungen des Denkens der Neuzeit, aber ihr überwiegender und wesent-
licher Teil gehört der metaphysischen Art der Meditation über den universa-
len Zusammenhang des Seins alles Seienden an, worin auch der Mensch mit 
seinem Erkennen, Denken, Wissen und Handeln einbezogen wird. Es war 

14	 Ulrich Kunna: Das „Krebsgeschwür der Philosophie“. Komenskýs Auseinandersetzung 
mit dem Cartesianismus, Sankt Augustin: Academia Verlag 1991.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Omnia discantur per theoriam, praxin, chresin.“  |  63

die ursprüngliche griechische Metaphysik der kosmischen Ordnung, deren 
Ontologie in der mittelalterlichen Tradition, an die Comenius anknüpft, ei-
nige spezifische Wesenszüge der Metaphysik der Ordnung der bereits christ-
lich, also in den Intentionen der Theologie des Alten und Neuen Testaments 
aufgefassten göttlichen Harmonie enthält. Die vorwiegenden Ausgangspunk-
te der Metaphysik des Comenius kann man zusammenfassend so charakteri-
sieren: allgemeine Harmonie, Universalismus, Emanatismus, resultierend in 
der Konzeption der Rückkehr aus dem vorübergehenden Zustand der Zer-
streuung zur ursprünglichen panharmonischen Einheit, Lichtspekulation, 
Analogie Gottes mit Natur und Mensch auf der Grundlage der gemeinsamen 
Ideen, Parallelismus des Seienden, Triadismus.

Die Grundidee bei Comenius ist die Harmonie, die in die Panharmonie 
mündet. Laut Patočka wurde Comenius inspiriert von dem cusanischen Ge-
danken der coincidentia oppositorum, den Cusanus vor allem in der Bezie-
hung zu Gott anwendete. Im unendlichen Gott verschwinden alle Gegensät-
ze. Gott ist Maximum als complicatio (Umfassung) alles Seienden vor ihrer 
Schöpfung, sowie Minimum als explicatio (Entfaltung) alles Seienden nach 
ihrer Schöpfung. Comenius deduzierte den Gedanken der universellen Har-
monie des Universums aus dem Gedanken, dass alle Gegensätze ihre Einheit 
haben, dass es in der Welt keine definitiven Oppositionen und Zwiespältig-
keiten gibt. Dieser Gedanke ist außerordentlich präsent in der programma-
tischen pansophischen Schrift Pansophiae praeludium,15 wo Comenius den 
Gedanken von der Einheit der Kunst (ars) und der Natur (natura) wiederholt. 
In diesem Werk beschäftigt er sich mit der Harmonie in 18 Aphorismen.16 Er 
bewertet sie als eine Grundlage der Sachen, die man schaffen sowie erkennen 
soll. Der Gedanke der Panharmonie ist bei Comenius begründet im Begriff 
der Idee. Laut Comenius schuf Gott die Natur sowie den Menschen nach sei-
nen Ideen, die er nicht von woandersher als von sich selbst nehmen konnte, 
da er in seiner Ewigkeit außer sich nichts hat. Comenius schreibt: 

15	 Johann Amos Comenius: Pansophiae praeludium, hg. von Julie Nováková & Stanislav 
Sousedík. In: Johannis Amos Comenii Opera omnia 15/II, Prag: Academia scientiarum 
Bohemoslovaca 1989, S. 11–53.

16	 Ebd., § 64–81, S. 36–41.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


64  |  Věra Schifferová

„Alles, was entsteht, entsteht nach den Ideen […]. Die Kunst 
nimmt für sich die Ideen von der Natur, die Natur von Gott, Gott 
von sich selbst.“17 

Alles ist Werk eines Baumeisters, alles wurde nach denselben Ideen geschaf-
fen. Daraus folgt, dass alles allem ähnlich ist. Die Grundlage der universellen 
Harmonie ist die Analogie, der Parallelismus von allen Weltschichten, denn 
alle Weltschichten haben gemeinsame allgemeine Prinzipien. 

Den Rahmen der Panharmonie der Weltschichten (göttlichen, natürli-
chen, menschlichen) vollendet die Metaphorik des Lichtes, die Comenius 
aus der biblisch begründeten Lichtmetaphysik schöpft und die bildhafter 
Ausdruck der neuplatonischen Lehre über die gemeinsame Grundlage des 
Lichtes in den einzelnen göttlichen Ideen ist. Die Lichtspekulation hängt mit 
dem Gedanken der stufenartigen Ordnung der Seinsschichten zusammen. 
Comenius begründete mit diesem Gedanken auch die Hoffnung auf die all-
gemeine Wiederherstellung der Welt. Er war überzeugt, dass die Steigerung 
stufenweise graduiert durch die Zunahme des Lichtes. Das Licht strahlt pri-
mär aus ›göttlichen Lampen‹, aber bei allseitiger Kräftigung haben daran 
auch ›die Lampen der menschlichen Weisheit‹ Anteil, seien es auch flam-
mende oder qualmende. Das Licht entflammt, schwelt und flammt stufen-
weise, der menschliche Geist wendet sich durch sich immer und immer mehr 
konzentrierendes Licht zum universellen Glanz der allgemeinen Strahlung. 
Dieser Weg des Lichtes zeichnet sich durch ›schöne Steigerung‹ aus. Comeni-
us berechnet sieben historische Stufen: Autopsie, Sprache, öffentliche Ver-
sammlungen, Schrift, Buchdruck, Seefahrt bis zur letzten Stufe, in der alles 
in die Panharmonie geführt werden soll in einem ständigen Glanz der schon 
unvergänglichen Flamme.18 Comenius war der Meinung, dass Harmonie der 
Schlüssel zur Öffnung aller Schlösser ist. Der Mensch, der erkennt, handelt, 
schafft, lernt und andere lehrt, kann seine Ideen aus dem Buch der Natur 

17	 Omnia ergo, quae fiunt, ad ideas fiunt. […] Ars ideas operum suorum à natura mutua-
tur: natura à Deo, Deus à semetipso. Ebd., § 70, 71, S. 37.

18	 Vgl. Johann Amos Comenius: Via lucis vestigata et vestiganda […], Kap. XIII, § 3–11, 
hg. von Jarmila Borská & Julie Nováková. In: Johannis Amos Comenii Opera omnia 
14, Prag: Academia scientiarum Bohemoslovaca 1974, S. 327–329. – Vgl. auch ders.: 
Panaugia, Kap. VIII, § 19–26, hg. von Vojtěch Balík & Věra Schifferová. In: Johannis 
Amos Comenii Opera omnia 19/I, Prag: Academia 2014, S. 267 f.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Omnia discantur per theoriam, praxin, chresin.“  |  65

sowie aus dem Buch des menschlichen Geistes nehmen, denn in beiden Fäl-
le geht es um Spiegelung derselben göttlichen Ideen, die der metaphysische 
Grund aller Verwandtschaft, Parallelität und Harmonie der Welt als Gesamt-
heit ist. Der Mensch kann die göttlichen Ideen auch aus einem dritten Buch 
herauslesen, nämlich aus dem Buch der göttlichen Aussagen.19 

Die harmonikale Parallelität des strukturalen Aufbaus der Welt führt zum 
Gedanken des einheitlichen Weltseins, der in der Kategorie der Einheit ausge-
drückt ist. Die Einheit ist bei Comenius mit seinem Universalismus verbun-
den. In Panorthosia schreibt Comenius: Partialitas, commutanda ad Univer-
salitatem („Die Partialität soll man in Allgemeinheit verwandeln“).20 Erklären 
wir jetzt, was der Begriff ›universalitas‹ bei Comenius heißt. Erinnern wir da-
rum an seine Definition des Begriffes ›universum‹: Universum esse omne, quod 
est quasi in unum versum („Das Universum ist alles, was quasi eines geworden 
ist“).21 Und in Panegersia heißt es: Unum vocamus, quod omnibus suis partibus 
inter se connexis ita cohaeret, ut motô ipso totô moveantur omnia ejus („Das 
Eine ist das, was seine Teile so verbunden hat, dass alle diese Teile sich be-
wegen durch eine gemeinsame Bewegung gemeinsam mit ihrem Ganzen“).22 
Laut Comenius ist die Einheit (unitas) das Prinzip von allem oder eines jeden 
Seienden; deshalb fühlt das je Einzelne, dass es ihm gut geht, wenn es in der 
Einheit bleibt. Daraus folgt, dass Nichteinigkeit (disunio) Zersplitterung (dis-
tractio) verursacht, die Zersplitterung wiederum das Verderben (corruptio), 

19	 Vgl. Petr Pavlas: Trinus liber Dei. Komenského místo v dějinách metaforiky knihy 
(„Trinus liber Dei. Die Stellung des Comenius in der Geschichte der Metaphorik des 
Buches“), Červený Kostelec: Pavel Mervart 2015.

20	 Johann Amos Comenius: Panorthosia, Kap. II, § 14. In: ders.: De rerum humanarum 
emendatione consultatio catholica (im Folgenden als CC zitiert), Bd. II, Prag: Acade-
mia 1966, S. 219, Sp. 376. 

21	 Johann Amos Comenius: Scenographiae pansophicae pars II quae portae scientiarum me-
taphysicae delineationem exhibet, Kap. II. In: ders.: Spisy o první filosofii, S. 110. – Vgl. 
auch die Definition: Universum: Universum q. in uno versum. In: ders.: Lexicon reale pan-
sophicum. In: CC, Bd. II, S. 672, Sp. 1256, s. v. Universum. – Siehe dazu: Klaus Schaller: 
Die Pädagogik des J. A. Comenius und die Anfänge des pädagogischen Realismus im 17. 
Jahrhundert, Heidelberg: Quelle & Meyer 1962, S. 27; Radim Palouš, Komenského Boží 
svět („Gottes Welt des Comenius“), Prag: Státní pedagogické nakladatelství 1992, S. 17.

22	 Johann Amos Comenius: Panegersia, Kap. IX, § 3, hg. von Vojtěch Balík & Věra Schiffe- 
rová. In: Johannis Amos Comenii Opera omnia 19/I, S. 140.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


66  |  Věra Schifferová

die Angst (anxietas) und den Schmerz (dolor).23 Comenius bemüht sich um 
die Universalität im Sinne der Überwindung der Partialität, der Vielheit, der 
Zersplitterung durch die Verbindung aller Teile zu einem einzigen Ganzen. 
Comenius betont das Ganze. Sein Denken ist ein starker und umfassender 
Protest gegen die Partikularität. Die Partikularität, die Stückhaftigkeit ist für 
ihn die Unvollkommenheit auf der Ebene der Ontologie, ein Mangel auf der 
Ebene der Gnoseologie und das Böse auf der Ebene der Ethik.24

Jetzt sollten wir sicher aufmerksam darauf machen, dass für Comenius 
auch die konstitutiven Grundzüge des Cartesianismus, das heißt die Dualität 
und Differenz zwischen der endlichen und unendlichen Substanz sowie zwi-
schen res extensa und res cogitans, ebenso die Trennung von Theologie und 
Philosophie ein Verlieren der Ganzheitlichkeit bedeutete, einen unwünsch-
ten Partikularismus. Aus demselben Grund wäre für Comenius auch die 
Subjekt-Objekt-Spaltung inakzeptabel, die nach Eugen Fink zum Leitmotiv 
der ganzen neuzeitlichen Metaphysik geworden ist. Das Problem einer rück-
sichtlosen wissenschaftlichen und technischen Rationalität kennt Comenius 
nicht; von seinem Gesichtspunkt aus wäre das der Ausdruck menschlichen 
Hochmuts, der Eitelkeit und des Überbewertens der Autonomie des Men-
schen. Dies ist bei ihm auch mit der Auffassung der Aktivität des Menschen 
verbunden – die Aufgabe des Menschen ist die Wiederholung der Einheit 
des Menschen mit Gott, mit den anderen Menschen und mit der Natur; die 
Aufgabe des Menschen ist es, die Sachen im Einklang mit ihrem Zweck zu 
gebrauchen, aber nicht zu missbrauchen. 

Die Metaphysik bei Comenius untermauert die Pädagogik. Mit den 
Gedanken der Panharmonie und der Einheit sowie mit der Methode der 
Ganzheitlichkeit ist bei Comenius die Triade theoria – praxis – chresis ver-
bunden. In Pampaedia gilt das Verfahren – von der Theorie über die Praxis 
zur Chresis (guten Anwendung) – als eine einzige Methode für das universel-
le Schulwesen (Panscholia) und für die universellen Lehrer (Pandidascalia): 

23	 Vgl. ebd., Kap. VIII, § 13, S. 133.
24	  Vgl. Věra Schifferová: Bemerkungen zur Idee der Ganzheitlichkeit bei Comenius. In: 

Wouter Goris, Meinert A. Meyer & Vladimír Urbánek (Hg.): Gewalt sei ferne den 
Dingen! Contemporary Perspectives on the Works of John Amos Comenius, Wiesbaden: 
Springer 2016, S. 189–198.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Omnia discantur per theoriam, praxin, chresin.“  |  67

Omnia discantur per theoriam, praxin, Chresin.25 In seinem pädagogischen 
Werk E scholasticis labyrinthis exitus hielt er die Glieder dieser Triade für die 
„drei Stufen der menschlichen Weisheit“ (tres sapientiae humanae gradus). Er 
fordert, dass die Schulen bei allen guten und nützlichen Sachen die Theorie 
achteten, die Praxis sowie die Chresis. Er erklärt, sie seien dazu da, zu lehren 
zum Zweck der Realisierung, die aber nicht missbrauchen heißt, sondern: sie 
dient dem schönen, obligatorischen und das Leben bewahrenden Nutzen.26

6. Comenius und Bacon

Laut Klaus Schaller zeigt die Triade theoria, praxis, chresis, worin der Unter-
schied des Begriffes des Wissens bei Comenius und bei Francis Bacon besteht, 
der einer der Schöpfer des neuzeitlichen Denkens ist.27 Wenn Schaller Bacons 
Wissenskonzept erklärt, erinnert er an dessen Aussage: scientia et potentia 
humana in idem coincidunt, was später kurz so charakterisiert wurde: scientia 
est potentia („Wissen ist Macht“ – was aber Bacon nicht geschrieben hat!).28 
Schaller ist überzeugt davon:

„Das Wissen [bei Bacon] verzichtet fortan darauf, dem Wissenden 
zugleich Perspektiven für sein Handeln als Mensch zu erschließen. 
Wie aber kann man sicherstellen, dass sich die mit dem Wissen 
erworbene unbegrenzte Macht nicht eines Tages gegen den Men-
schen richtet, ihre humanen Grenzen überschreitet?“29

25	 Vgl. Johann Amos Comenius: Pampaedia, Kap.V, § 30, Kap. VII, § 22. In: CC, Bd. II, 
S. 46, Sp. 66, S. 60, Sp. 94.

26	 Vgl. ders.: E scholasticis labyrinthis exitus in planum sive Machina didactica, mechanice 
constructa, §§ 11 u. 47. In: ders.: Opera didactica omnia Editio anni 1657 lucis ope ex-
pressa, Prag: NČSAV 1957, Bd. II, Teil IV, Sp. 65 u. 73.

27	 Klaus Schaller: Panharmonia und Panchresia. J. A. Komenskýs Antwort auf die alte 
Frage nach der Lehrbarkeit der Tugend. In: Acta Comeniana 22–23 / XLVI–XLVII 
(2009), S. 133–147.

28	 Vgl. ebd., S. 133. – Francis Bacon: Novum organon, Aphorismi de interpretatione 
naturae, et regno hominis III. In: The Oxford Francis Bacon, Bd XI. The Instauratio 
magna, Part II: Novum organum and Associated Texts, hg. von Graham Rees & Maria 
Wakely, Oxford: Clarendon Press 2004, S. 64.

29	 Schaller: Panharmonia und Panchresia, S. 134.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


68  |  Věra Schifferová

Laut Bacon werden die ›rechte Vernunft‹ und die ›gesunde Religion‹ für den 
rechten Gebrauch, für die Steuerung der Macht schon sorgen. Schaller fragt:

„Wer sagt uns aber, was die ›rechte Vernunft‹ ist? Leicht wird sie 
mit der Vernunft der Herrschenden gleichgesetzt […] Und wie ist 
es mit der ›gesunden Religion‹? Wir wissen, dass sich jede mili-
tante Ideologie als sana religio ausgibt. Von ihr legitimiert wird die 
Macht ›ergriffen‹ und ausgeübt“.30

Bei Comenius gehört zum Wissen
„ein ›Zwischen-den-Zeilen-Lesen‹ (intelligere sagt Comenius), 
um dem auf die Spur zu kommen, was Gott mit den Dingen ge-
mäß seinem Schöpfungsplan, seinem Liebes- und Friedenswillen 
im Sinne hat (praxis), und schließlich (drittens) eine Verwendung 
der Dinge entsprechend dem Liebes- und Friedenswillen Gottes: 
der gebührliche, also keineswegs beliebige Gebrauch, damit alles 
zu seiner Vollendung komme und Frucht bringe (fruitio – chresis). 
Theoria, Praxis, Chresis heißen die drei Stufen dieser Allweisheit. 
Das pansophische Wissen ist nicht allein eine Sache des Kopfes, 
sondern es lenkt die Zunge und rührt die Hände der Menschen 
(ratio – oratio – operatio), die Welt nicht so zu lassen, wie sie gerade 
ist, sondern sie zu ›bessern‹.“31

Im pansophischen Wissen gibt es keine Kluft zwischen dem Wissen und 
Handeln:

„Das pansophische Wissen verschließt den Wissenden nicht in sich 
selbst […]. Der gebührliche Gebrauch (usus debitus: chresis) ist ein 
Mit-Wissen (con-scientia) […]. Alle Menschen soll alles gelehrt 
werden – aber eben nach dem Maßstabe des Ganzen (omnino). 
Die Panharmonia als die Formgestalt der Pansophia ist es, die 
sua sponte den bloß Wissenden zu einem Handeln hinreißt, das 
die Vollendung des Ganzen (emendatio omnium, emendatio rerum 
humanarum) nicht aus dem Blick verliert […]. Die Formgestalt der 
Pansophia ist die Panharmonia, und ihr Ziel ist die Panchresia.“32

Also betont auch Klaus Schaller den Gedanken der Ganzheitlichkeit, der Ein-
heit des Menschen mit Gott und mit der Welt, d. h. mit den anderen Men-

30	 Ebd.
31	 Ebd.
32	 Ebd., S. 135 f.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Omnia discantur per theoriam, praxin, chresin.“  |  69

schen sowie mit der Natur. Er erinnert daran, dass Comenius sich über die 
Harmonie mittels ästhetischer Kategorien äußerte und so auf eine besondere 
Art das klassische griechische Ideal ›Kalokagathia‹ neu belebt hat. Er schrieb: 
Vor allem hoffte Comenius darauf, dass panharmonia totalis, universalis et 
plena die verwüstete, chaotische und verwilderte Welt in einen niedlichen 
und anmutigen Garten umgestaltet.33

7.	 Die offene Seele und die Pädagogik der Wende zur Universalität

Kehren wir noch einmal zu Jan Patočka zurück: In einer seiner letzten pu-
blizierten Studien aus dem Jahr 1970 Jan Amos Komenský a dnešní člověk 
(„Comenius und der heutige Mensch“) schreibt er:

„Unsere Epoche […] realisierte den Traum des älteren Zeitgenossen 
Komenskýs […] Francis Bacon über regnum hominis, über die be-
herrschte Natur, die dem Menschen grenzenlos dient, so, wie früher 
im Paradies vor dem Sündenfall der Ureltern. Sie schuf das Korpus 
des wirkungsvollen Wissens, über das Bacon nur meditiert hat. Und 
doch wurde das ersehnte Paradies nicht realisiert; Bacon und Des-
cartes haben wirklich die Grundzüge der Methode des Denkens, die 
in der kurzen Periode von drei Jahrhunderten den Menschen als 
›Herrn und Eigentümer der Natur‹ geschaffen hat, skizziert, doch 
das Resultat, das sie versprachen, wurde damit nicht erzielt […]. In 
den zwei Jahrhunderten, die man die Jahrhunderte der Erziehung 
nennt – im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert –, […] ist 
der Mensch von der Erziehung so weit verlassen, dass man ohne 
Übertreibung sagen kann, dass der Mensch niemals ein so uner-
zogenes, innerlich so undiszipliniertes, so dem Spiel von verschie-
denen Instinkten, Traditionen und gesellschaftlichem Druck über-
lassenes Wesen gewesen war. Es gibt nichts Schrecklicheres als die 
Charakteristik von einem amerikanischen Soziologen, der damit das 
Problem seiner eigenen, in höchstem Maße erfolgreichen Gesell-
schaft beschreibt, die gern damit prahlt, in jenem ›regnum hominis‹ 
am weitesten vorgeschritten zu sein: die vereinsamte Masse.“34 

33	 Vgl. ebd., S. 146 f.
34	 Naše doba […] uskutečnila sen Komenského staršího současníka […] Francise Bacona 

o regnum hominis, o ovládnuté přírodě, která bezmezně slouží člověku tak, jako kdysi 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


70  |  Věra Schifferová

Oben erinnerten wir daran, dass Patočka auf das Problem der Zivilisati-
onskrise orientiert war und dass er sich mit Comenius im Zusammenhang 
mit seinem Studium der geistigen Anfänge dieser Krise beschäftigte. Präzi-
ser gesagt: Er erforschte, was mit dem Menschen passierte, der sich im Lauf 
des 15.–19. Jahrhunderts vom christlichen Menschen in einen Menschen 
ohne Christentum, in den nachchristlichen Menschen verwandelt hat.35 Eine 
Antwort geben die letzten Studien Patočkas über Comenius, besonders sein 
Meisterwerk über die offene Seele.36 Dort finden sich die dominanten The-
men: Partialität versus Universalismus; In-sich-Geschlossenheit, Egozentris-
mus versus Offenheit, Ganzheitlichkeit.
Im Fragment Was ist Europa erklärt Patočka den Begriff der offenen Seele:

„Die Welt ist nichts, was im Menschen ›gegeben‹ oder ›beinhaltet‹ 
wäre, was den Menschen in sich selbst geschlossen halten würde 
wie in einem Zirkel, sondern die Welt ist direkt die Begründung 

v ráji před pádem prarodičů. Vytvořila korpus účinného vědění, o němž Bacon pouze 
meditoval. A přece vytoužený ráj se nedostavil; Bacon a Descartes skutečně rozvrhli 
hlavní rysy metody myšlení, která lidstvo učinila za kratičkou dobu pouhých 300 roků 
›pány a majitely přírody‹, a výsledek jimi přislibovaný tu není […]. Ve dvou stoletích, 
která bývají nazývána stoletími výchovy – ve století devatenáctém a dvacátém –, […] 
je člověk výchovou opuštěn tak, že lze bez nadsázky říci: nikdy nebyl člověk bytostí tak 
nevychovanou, tak vnitřně neukázněnou, tak přenechanou hře instinktů, tradic, spo-
lečenských tlaků jako dnes. Není nic strašnějšího než charakteristika amerického socio-
loga, uvažujícího o vlastní na výsost úspěšné společnosti, která se ráda chlubí, že v onom 
›regnum hominis‹ pokročila nejdále: osamělý dav. Jan Patočka: Jan Amos Komenský 
a dnešní člověk. In: JP/KS-II, S. 353, 355 f., übers. von Vĕra Schifferová. Siehe auch: 
David Riesman in collaboration with Nathan Glazer and Reuel Denney: The Lonely 
Crowd. A Study of the Changing American Character, New Haven / London: Yale Uni-
versity Press 1961.

35	 Vgl. Jan Patočka: Filosofie dějin („Philosophie der Geschichte“). In: Jan Patočka: Péče 
o duši. Soubor statí a přednášek o postavení člověka ve světě a v dějinách. První díl. Stati 
z let 1929-1952. Nevydané texty z padesátých let („Die Sorge für die Seele. Sammel-
band der Studien und Vorlesungen über die Stellung des Menschen in der Welt und 
in der Geschichte. Erster Teil. Publikationen aus den Jahren 1929-1952. Unveröffent-
lichte Texte aus den fünfziger Jahren“), hg. von Ivan Chvatík & Pavel Kouba, Prag: 
OIKOYMENH 1996, S. 350. Sebrané spisy Jana Patočky („Gesammelte Schriften von 
Jan Patočka“), Bd. 1. 

36	 Jan Patočka: Comenius und die offene Seele. In: ders.: Jan Amos Komenský. Gesammelte 
Schriften zur Comeniusforschung, S. 414–421. 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Omnia discantur per theoriam, praxin, chresin.“  |  71

des Kontaktes, die Öffnung, das ursprüngliche Licht. Diese aus uns 
selbst kommende Aufgeschlossenheit all dem gegenüber, was […] 
wir […] erfahren können, bildet gerade die Offenheit der Seele. Die 
offene Seele ist in ihrem Wesen nicht ein in sich geschlossenes Sei-
endes, sondern die Begründung des Kontaktes. Wenn die Seele wie 
eine in sich geschlossene Struktur begriffen wird, dann wird ihr 
eigenes Wesen grundsätzlich verfehlt. In gewissem Sinn kann man 
sagen, dass zu ihrem Wesen gehört, aus sich heraus zu gehen und 
dass sie im Gegenteil sich selber erst dann ›entfremdet ist‹, wenn 
sie sich in sich selber verschließt […]. Je bewusster sich die Seele 
ihrer besonderen Funktion ist, dessen, dass sie zu allem anderen 
Zugang hat, desto mehr gewinnt sie in ihren eigenen Augen die 
besondere Stellung, die darin begründet ist, dass sie vor allem an-
deren da sein soll […], desto mehr droht die Gefahr, dass sie sich 
nicht richtig verstehen wird und für ihr eigenes Wesen halten wird, 
dass sie ein geschlossenes und autarkes ›Subjekt‹ ist, das in sich al-
len anderen Inhalt der Welt begreift. Die geschlossene Seele ist also 
die große Gefahr, die der offenen Seele droht […].“37 

37	 Svět není nic, co by bylo nějak ›dáno‹ či ›obsaženo‹ v člověku, co by člověka uzavíralo 
do něho samotného jako do nějakého kruhu, nýbrž je přímo založením kontaktu, ote-
vřením, původním světlem. Tato v nás samých vzcházející vstřícnost ke všemu, co […] 
můžeme zakoušet, tvoří právě otevřenost otevřené duše. Otevřená duše je ve své bytnosti 
nikoli v sobě uzavřené jsoucno, nýbrž zakládání kontaktu. Je-li duše pojata jako v sobě 
uzavřená struktura, je její vlastní podstata zásadně pochybena. V jistém smyslu lze říci, 
že k její podstatě patří být mimo sebe, že vystupuje bytostně ze sebe ven a že se nao-
pak ›odcizuje‹ teprve tehdy, když se v sobě uzavírá […] Čím víc si je duše vědoma své 
zvláštní funkce, toho, že má přístup ke všemu ostatnímu, čím více získává ve vlastních 
očích zvláštní postavení založené v tom, že ona tu musí být přede vším ostatním, tím 
větší je nebezpečí, že si neporozumí správně a že za svou podstatu bude považovat to, 
že je uzavřeným a soběstačným ›subjektem‹, který v sobě pojímá všechen ostatní obsah 
světa. Uzavřená duše je tedy velké nebezpečí, kterému otevřená duše podléhá […]. – Jan 
Patočka: Co je Evropa – šest zlomků („Was ist Europa – sechs Fragmente“). In: ders.: 
Péče o duši. Soubor statí a přednášek o postavení člověka ve světě a v dějinách. Třetí díl. 
Kacířské eseje o filosofii dějin. Varianty a přípravné práce z  let 1973–1977. Dodatky 
k péči o duši I a II („Die Sorge für die Seele. Sammelband der Studien und Vorlesun-
gen über die Stellung des Menschen in der Welt und in der Geschichte. Dritter Teil. 
Ketzerische Essais zur Geschichte der Philosophie. Varianten und Vorbereitungsar-
beiten aus den Jahren 1973–1977. Ergänzungen zur Sorge für die Seele I und II“), hg. 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


72  |  Věra Schifferová

Laut Patočka ist eine der wichtigsten historischen Gestalten der offenen Seele 
die christliche Seele.

„Die christliche Seele findet sich ja grundsätzlich vor etwas gestellt, 
dessen sie nie mächtig wird, welches sie grundsätzlich überragt, das 
ihr unbegreiflich und das von ihr unbewältigt bleiben muß, solange 
es sich ihr nicht selber enthüllt und sie ermächtigt, das zu tun, was 
ihrer Freiheit zwar grundsätzlich offensteht, ihr aber faktisch nicht 
verfügbar ist – nämlich vor Gott, dem Schöpfer und Erlöser, auf 
dessen Offenbarung und Gnade sie angewiesen ist. Die Entstehung 
der Konzeption einer geschlossenen Seele ist eng verbunden, aber 
nicht identisch mit der Entstehung der modernen Lebensauffas-
sung und des neuzeitlichen Weltbildes, zu welchem die moderne 
Naturwissenschaft und Technik und die neuzeitliche Philosophie 
als Grundpfeiler gehören.“38

Patočka warnte, dass zum Arsenal der geschlossenen Seele gehört: meistern, 
in Kräftekombinationen denken, sich bemächtigen, einverleiben, besitzen, 
teilen. Er fragte:

„Worin besteht nun also die Aktualität des Komenský-Studiums 
gerade in heutigen Tagen? […] Obwohl das Zeitalter der Technik 
und der mit ihr verbundenen und von ihr durchherrschten Wis-
senschaft noch weiteren Erfolgen seiner Grundkonzepte entgegen-
geht, mehren sich Anzeichen dafür, daß die Alleinherrschaft der 
geschlossenen Seele den Anforderungen, welche das nacheuropä-
ische Zeitalter stellt, nicht mehr genügt […]. Eine neue Geistigkeit 
tut also bitter not; eine geistige Umkehr ist nötig, sollen die Pro-
bleme des anbrechenden Tages einer positiven Lösung zugänglich 
sein. Wissenschaft und Technik werden es allein nicht schaffen.“39

Patočka schreibt weiter:
„Daß wir in einer solchen Lage eine Pädagogik der Wende brau-
chen, keine bloße Lehre der Menschenformung, die auf einzel-
wissenschaftlicher Grundlage beruht, wird aufgrund dieser An-
deutungen wenigstens in den Bereich einer Ahnung getreten sein. 

von Ivan Chvatík & Pavel Kouba, Prag: OIKOYMENH 2002, S. 482 f., übers. von Vĕra 
Schifferová.

38	 Jan Patočka: Comenius und die offene Seele, S. 414.
39	 Ebd., S. 420.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Omnia discantur per theoriam, praxin, chresin.“  |  73

Die Erziehung zum neuen Zeitalter kann nicht vom Menschen als 
Ding unter Dingen, Kraft unter Kräften, kurz von der geschlos-
senen Seele aus aufgebaut werden. Sie wird nicht eine Lehre sein, 
die den zu Erziehenden zu einem Subjekt der Weltbemächtigung, 
-einverleibung, -nutzung ermächtigt, sondern die ihn dafür öffnet, 
sich zu widmen, zu verausgaben, zu pflegen und zu hüten […]. In 
diesem Zusammenhang ist das erneute Interesse an Komenskýs 
Erziehungslehre gerade in ihrer merkwürdigen, vom Standpunkt 
der Moderne fragwürdigen pansophischen Gestalt nicht nur be-
greiflich, sondern eine rechtzeitig kommende Inspiration. Am An-
fang der Geschlossenheitsepoche stehend, hat Comenius sie über-
lebt und ist an ihrem Ende in Erscheinung getreten.“40

In einem ähnlichen Sinn schrieb Patočka sehr hellsichtig im Brief an Stanis-
lav Sousedík (10. 05. 1970):41 

„Der heutigen technischen ›Überzivilisation‹ droht die Gefahr, 
dass sie in Barbarei fallen wird. Er wies auf einige Symptome dieser 
Gefahr hin: Die Produktion dient dem Markt in seiner unmittel-
baren Spontaneität oder den Interessen der politischen Oligarchie. 
Wahnsinn der Reklame und die Konsumentennatur des Lebens 
machen das ganze Leben, einschließlich Freizeit, zum Geschäft.“42

„Den ›fortgeschrittensten‹ Zivilisationen droht heute die Gefahr, 
dass sie ersticken an ihrem eigenen Abfall […]. Die Verschwen-
dung der Weltbestände an Lebensmitteln, die sie umwandelt […] 
in das, was das Leben verhindert und verwüstet.“43 

40	 Ebd., S. 420 f.
41	 9. Dopis 7/70, Jan Patočka Stanislavu Sousedíkovi, 10. 5. 1970 („9. Brief 7/70, Jan 

Patočka an Stanislav Sousedík, 10. 5. 1970“). In: ders: Korespondence s komeniology. 
První díl. Korespondence Jana Patočky s Miladou Blekastadovou, Josefem Bramborou, 
Jaroslavem Ludvíkovským, Leontinou Mašínovou, Julií Novákovou, Jiřinou Popelovou, 
Stanislavem Sousedíkem, Antonínem Škarkou. S přílohami o Chartě 77, norském vy-
dání Kacířských esejů aj. („Korrespondenz mit den Comeniologen. Erster Teil: Jan 
Patočkas Korrespondenz mit Milada Blekastad, Josef Brambora, Jaroslav Ludví-
kovský, Leontina Mašínová, Julie Nováková, Jiřina Popelová, Stanislav Sousedík, An-
tonín Škarka. Mit den Anhängen über Charta 77, über die norwegische Ausgabe der 
Ketzerischen Essais u.a.“), hg. von Věra Schifferová, Ivan Chvatík & Tomáš Havelka, 
Praha: OIKOYMENH 2011, S. 282 f.

42	 Vgl. ebd., S. 282.
43	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


74  |  Věra Schifferová

Die Lösung der heutigen Krise sah Patočka in der Erziehung zur Kon-
version zur Universalität und Ganzheitlichkeit: 

„Deshalb ist gerade heute außerordentlich wichtig die ›Konversi-
on‹, in ihr liegt der eigentliche Sinn der zukünftigen Erziehung. 
Bald wird in Schallers Sammelband mein Aufsatz Comenius und 
die offene Seele publiziert, wo ich mich bemühe zu zeigen, dass das 
erste Vorbild einer solchen Pädagogik der universellen Konversion 
die ›Pampaedia‹ des Comenius ist.“44

8. Zum Schluss

Der tschechische Phänomenologe und Comeniusforscher Jan Patočka fand 
bei Comenius Inspiration für seine Formulierung der ›Pädagogik der Kon-
version‹. Ihre Aufgabe ist: Den Menschen aus der ›Selbsteigenheit‹,45 aus der 
›In-sich-Geschlossenheit‹ herauszuführen, damit er ein universelles Geschöpf 
würde, das den Partikularismus überwunden hat, das auf das Ganze alles Sei-
enden bezogen ist und für das Ganze der Welt verantwortlich. Patočka hat in 
einer solchen Pädagogik die einzige Chance für das neue post-europäische 
Zeitalter gesehen.

Die Gedankenmotive der allgemeinen Harmonie, der Einheit alles Sei-
enden, der offenen Seele und der Konversion zur Offenheit und Universa-
lität sind höchst relevant, wenn wir über die Probleme der enormen und 
vielseitigen menschlichen Aktivität im Anthropozän, über die naturwidri-
gen Eingriffe des Menschen in die Naturordnung nachdenken möchten, die 
die Weltzivilisation an den Rand der ökologischen Katastrophe brachten. 
Sehr wahrscheinlich ergibt sich daraus die Alternative: Entweder stellt die 
Menschheit den Einklang mit der Natur wieder her, oder – sie wird nicht 
mehr existieren.

44	 Ebd., S. 283, übers. von Věra Schifferová.
45	 Tschechisch: samosvojnost – vgl. Johann Amos Comenius: Centrum securitatis, To jest 

Hlubina bezpečnosti, Kap. V., hg. von Květa Neradová & Martin Steiner. In: Johannis 
Amos Comenii Opera omnia 3, Prag: Academia 1978, S. 498.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dalibor Vik

Ars docendi in Anthropocene. A Meditation upon 
the Principles of Comenius’s ›Theological Pedagogy‹ 

following the Interpretation of Radim Palouš

LANKES: Mystical, barbaric, bored. 
BEBRA: You have given our century its name.

(Günter Grass: The Tin Drum)

Even the most troubled epoch is worthy of respect, because it is the work not just of 
a few people, but of humanity: and thus it is the work of creative nature – which is 
often cruel but never absurd. If this epoch in which we are living is a cruel one it is 
more than ever our duty to love it, to penetrate it with our love till we have remo-
ved the heavy weight of matter screening the light that shines on the farther side.

(Walther Rathenau: Oú va le monde?)

We live in a strange world, in which ars docendi, the art of education, has an 
extremely difficult task. Not only it has to cope with the rapid development 
and keep up with the great acceleration of all planetary processes, not only it 
has to reflect upon all these changes and attempt at incorporating them into 
its contents and methods – but also, much more regrettably, it must fight today 
for its mere survival. What should ars docendi do to survive? Or, what princip-
les should it follow to fit the world of tomorrow? Does it have a chance against 
the powers that are threatening it? And how does it have to change? These 
questions should not be considered merely rhetorical, as they do not call for 
a self-concerned or reactionary goal of preservation of an obsolete wisdom, 
but it is in fact the future survival of mankind which is at stake – a mission 
in which education plays a crucial role. The following text aims at nothing 
more than to offer a modest and simple meditation upon the acute questions, 
tracing loosely the thought of Johannes Amos Comenius as interpreted in the 
works of a famous Czech scholar and a political dissident Radim Palouš. 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


76  |  Dalibor Vik

1.	 Ars Docendi as the Art of Giving Time 

One of the often described features of the world of today is that its pervasive 
modern technologies of communication are turning into dangerous weapons 
in our hands, threatening the very essence of communication and dialogue 
and replacing it with a self-obsessive monologue and self-presentation. In 
the world where everything seems to be calculated in advance, exchanged for 
labour and effort, almost anything can be bought for money and every value 
becomes relative and emptied of sense, it seems that it is time that represents 
the highest value: not the time we can watch on the clock, not the time as an 
anonymous and homogenous stream of identical time sequences of modern 
science, but the time we spend together, the time of sharing, the time we give 
to others as a gift and the time we can receive from them in return. Because 
time, just as fruit, only ripens when it is filled with human faith, hope and 
love, when it is through the very same brought to its fullness. And every mo-
ment which was not cared for and pollinated like a flower – is washed away 
by the stream of time and falls over the edge of a cosmic abyss to return on 
the day of the last judgement to witness against us. 

It is precisely this intimate and highly personal time in which the miracle 
of education is born. Not as a simple transaction of information, just as when 
we record a certain amount of data from one computer hard disk to another, 
but rather as an adventure, in which a new reality is born and created and 
much more can be gained than we invest. It is an adventure, which denies 
all mathematics and logic – because in truthful education one plus one does 
not make two, but always more than two. Martin Buber calls this situation I 
and Thou.1 The French philosopher Emmanuel Lévinas develops this situa-
tion further to conclude the meeting of I and the Other takes place in an im-
manent temporality, which can indeed become the time of our redemption, 
as it can justify our place in the world and our position in being.2 His Czech 
contemporary, Jan Patočka, talks similarly about the time of self-givenness, 
which results in self-finding as a third and the most important movement of 

1	 Martin Buber: Ich und Du, Leipzig: Insel 1923.
2	 Emmanuel Lévinas: Totalité et infini. Essay sur l’ exteriorité, La Haye: Martinus Nijhoff 

1961.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ars docendi in Anthropocene  |  77

human existence.3 Education is an event of being, when being unlocks and 
offers itself to us through its social aspect, through being-together, through 
the time given as an unselfish gift and gained as a mercy. 

So the first statement we are going to make is this: If the art of education 
wants to survive in the world of tomorrow, we have to – first of all – redis-
cover and learn again the art of giving time to others. Otherwise all our ped-
agogical effort will be just like another Facebook wall post, echoing nothing 
but our self-obsession and self-importance just like the nymph in the famous 
Greek story about Narcissus.

2.	 Ars Docendi as Pursuing the ›One Needful‹

In his late work Unum necessarium,4 Comenius draws on the famous nar-
rative from the New Testament about two sisters, Mary and Martha, and 
Jesus visiting their house.5 While Martha remains somehow ›locked‹ in the 
reality of everyday life with all the arranging and rushing around the house, 
preparation of meal and serving the guest, she is “careful and troubled about 
many things”,6 her sister Mary comprehends the situation in a wholly differ-
ent manner – as a chance of sharing with Jesus heart to heart, soul to soul. 
While Martha remains in the economic perspective of an anonymous time 
of never ending labour and restless effort, a time which is always consumed, 
according to the ancient prediction “In the sweat of thy face shalt thou eat 
bread, till thou return unto the ground“,7 Mary’s attitude opens a new, deeper 
dimension of being, with its own temporality and transcendence, which can 
break through this valley of tears and possibly change this ancient essential 

3	 Jan Patočka: Tělo, společenství, jazyk, svět, Prag: OIKOYMENH 1995.
4	 Johannes Amos Comenius: Unum necessarium, scire quid sibi sit necessarium in vita et 

morte et post mortem. Quod non-necessariis mundi fatigatus et ad Unum necessarium 
sese recipiens senex J.A. Comenius anno aetatis suae 77. mundo expendendum offert, 
Amsterdam: Christophorus Cunradus 1668.

5	 Luke 10:38-42. Quotes from the Bible are given here according to The Holy Bible, 
Conteyning the Old Testament and the New [...], London: Robert Baker 1611.

6	 Luke 10:41.
7	 Genesis 3:19.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


78  |  Dalibor Vik

determination. Mary decided to attach herself fully, with her whole heart and 
mind to what she considered the most precious – to love, an event where time 
is no longer consumed and lost, but given and gained, invested and found. 
And we are told she has chosen “that good part, which shall not be taken 
away from her“.8 We could hardly find a more suitable paradigm for educa-
tion than this 2000-years-old story. 

So the second statement we are going to make is this: If education wants to 
survive in the world of tomorrow, it has to attach fully to this ancient arche-
type, leaving the way of Martha and choosing the way of Mary. It has to stay 
in a close contact and fertile dialogue with this deeper dimension of being 
and personal time, which can be opened only when we feed it with the fuel of 
our self-investment, self-givenness and self-sacrifice. It requires using all our 
strength and passion, because, as Martin Buber would say, the fundamental 
word I and Thou can be pronounced only with the whole of our being.9 It 
bears no compromises. Or, as Palouš would put it, it is both our personal 
salvation, and the salvation of our fellow-beings, and the good destiny of the 
whole creation, which is at stake,10 because – according to Comenius – the 
time of light is coming, calling everybody who has ears fit for listening to 
choose the way of light.

3.	 Ars Docendi as Giving Attention, Care and Love

One of the features of the world of today is what we could label the ›educa-
tional sell-off‹. Any information can be reached anywhere on the globe, while 
anybody can offer his or her ›knowledge‹, ›wisdoms‹ or ›attitudes‹ public-
ly without any restrictions and deliver it directly to our pockets, eyes and 
ears, which literally happens in no time. And thus knowledge becomes as 
cheap as internet connection, wisdom as cheap as an opinion in an internet 
discussion, attitude as cheap as a last video of a popular Youtube influencer 

8	 Luke 10:42.
9	 Buber: Ich und Du, p. 7.
10	 Radim Palouš: Komenského Boží svět, Prague: Státní pedagogické nakladatelství 1992, 

p. 120.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ars docendi in Anthropocene  |  79

selling a new shiny make-up while performing bicycle tricks. We are being 
bombarded with knowledge, wisdoms and opinions. We stumble over it on 
every step. We are overfed with it. In such condition, it is no surprise that our 
knowledge, wisdoms and attitudes as teachers cannot impress anybody any-
more. Regardless of our skills in didactics, new teaching methods, interactive 
education, the latest trends in the schooling system – it is a mission impossi-
ble and lost in advance to compete with the world of new media and on-line 
entertainment, to fight with it for people’s attention, to repeat over and over 
again the boring truth how education is necessary etc. Who cares about wis-
dom when he has panem et circenses?

Moreover we have to resist the pressure of our governments and the whole 
establishment, which aim to turn the process of education into a calculated 
and controllable mechanism, serving the purpose of fabricating a new army 
of Fachidioten to occupy the positions prepared by the system. Let us not 
pretend we can win this fight with conventional weapons: every day we wit-
ness rather a complete conformation and destruction of the traditional edu- 
cational system through the newly imposed laws and regulations in order to 
reach ›objective and measurable results‹ of education. 

›Objective‹ and ›measurable‹: How much is a university lecture worth? 
How much is a graduate leaving university worth? How much is a book, a 
painting, a composition? How much is a human life saved through the hands 
of a doctor, a psychiatric, a priest? And how much is a human soul saved? 
How much are people, books, or ideas, which gave our life a wholly new 
direction? Are there any measurable results in education? Are there any ob-
jective and assured methods? Or is it rather the case that being unlocks itself 
to us exactly according to the level of our consciousness of being – and edu-
cation is the very event, a moment of unexpected insight, when things mirac-
ulously start to fit one another? If I look back at my life, I have to admit I feel 
fully obliged to people I have met on my way to make me who I am now, and 
to God, or the Providence, who have sent them to meet me, to fill my heart 
and soul with ideas and information I needed exactly at every step and every 
stage of my life. Every human represents an individual, original and unique 
type of humankind, in whom being manifests itself in an individual, original 
and unique way, and all that happens in a time which is also unique, irrepro-
ducible and unrepeatable – a time of truthful education. Ars docendi can only 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


80  |  Dalibor Vik

hope to offer the assistance to this event, to witness this revelation. Who can 
dare to measure that? 

And so the third statement we are going to make is this: If education wants 
to survive in the world of tomorrow, it has to do the right opposite than it is 
doing today. It has to stop imitating economic processes, conforming to the 
demands of the market and competing with the virtual realm of entertain-
ment. Let us admit once for all – this fight is lost, because its result has been 
decided in advance. If education wants to have even a smallest chance against 
powers that threaten it every day, it has to rely on the use of a non-conventio-
nal weapon: the one Comenius calls unum necessarium, the only thing need-
ful, the original mission of education, which is to give attention, care and love 
through the gift of time shared with others. This is a purely and uniquely hu-
man capacity, in which we can hopefully trace the reflection of God’s image 
in us, the unselfish love and compassion that cannot be reproduced, imitated, 
replaced or supplanted by any other means.

4.	 Ars Docendi as Assuming Responsibility 

Waters around us have grown, we are drenched to the bone, times they are 
a-changing and in this miserable condition we dare to try answering the ques-
tion ›What should we do to bring education into the age coming, the world 
of tomorrow? ‹ We are doing so in all modesty and humility, and therefore we 
have to admit we would never find enough courage to start our exploration 
had we not good companions, who can shed at least some light on our way 
through. 

For the purpose of this paper, we are drawing on the work of a great Czech 
scholar Radim Palouš, who, standing on the shoulders of another giant of 
thought, Johannes Amos Comenius, elaborated an original philosophy of 
education for what he called the “World-Age” – the new age of humanity 
being born, eventually replacing the modern era and the “Euro-Age”.11 Sig-
nificantly for our purpose, Palouš deals all these issues not just thematically, 

11	 Radim Palouš: Světověk neboli 1969. Hypotéza o konci novověku, ba o konci celého 
eurověku a o počátku světověku, Prague: Nové cesty myšlení 1989.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ars docendi in Anthropocene  |  81

as distant fields of academic research, but also existentially, as one who is in-
terested in them deeply and personally, so that they become living, colourful 
and plastic experiences, and also responsibly, as norms and values we can 
attach to.

Palouš’s name is well known in academic circles and the wide public, as he 
left an unforgettable trace in academic and civic life. He is mostly associated 
with the famous philosopher and one of the original Charter 77 spokesmen 
Jan Patočka, who became his lifelong teacher both officially at the Charles 
University, and later also unofficially in illegal home seminars organized sin-
ce the 1950s during difficult times of the communist regime.12 When Patočka 
died in 1977 after a stroke he suffered as a result of an exhausting interroga-
tion by the State Security,13 his students decided to conceal his manuscripts, 
drafts and notes from the state authorities and to work to have them publis-
hed at least as a samizdat, a small number of unofficial copies written on a 
type-writer.14 Palouš was entrusted with the part of Patočka’s literary legacy 
dealing with Comenius. He accomplished his task in 1980 – 1983, when he 
managed to publish unofficially 3 volumes of Patočka’s Comeniological wri-
tings, which comprised about 1.700 type-written pages in total. One copy of 
these writings was smuggled to the West and handed over to Professor Klaus 
Schaller at the University of Bochum, who was then able to publish it as a part 
of his – today classical – Comeniological edition in 1981 and 1984.15 These 
later became the basis for the complete edition published by Věra Schifferová 
between 1997 and 2003.16

12	 Věra Schifferová: In Memoriam Radim Palouš. In: Acta Comeniana 29 / LIII (2015), 
pp. 221–230.

13	 I.e. Státní bezpečnost, the Czechoslovak secret police.
14	 Samizdat is an unofficial publication available only in a small number of copies and 

disseminated among fellow-dissidents. One of the significant means of cultural con-
tact, work and education and a source of uncensored information in the times of the 
Soviet Occupation. Palouš: Komenského Boží svět, p. 7.

15	 Jan Patočka: Gesammelte Schriften zur Comeniusforschung, ed. by Klaus Schaller, 
Bochum: Comeniusforschungsstelle im Institut für Pädagogik der Ruhr-Uni-
versität Bochum 1981; id.: Jan Amos Komenský (II). Nachgelassene Schriften zur 
Comeniusforschung, ed. by Klaus Schaller, Sankt Augustin: Academia 1984.

16	  Jan Patočka: Komeniologické studie. Soubor statí o J. A. Komenském. První díl: Texty 
publikované v letech 1941–1958, ed. by Vĕra Schifferová, Prag: OIKOYMENH 1997; 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


82  |  Dalibor Vik

Though undoubtedly an act of personal courage and commitment, this 
was in fact but a small part of the great adventure of Palouš’s life. Since he 
finished his philosophical studies, Palouš could not find an appropriate oc-
cupation due to political reasons. He thus decided to pursue his studies in 
natural sciences to become an assistant of analytical chemistry at the Univer-
sity of Pedagogy in 1957. His work in the field of chemistry and didactic of 
natural sciences involves publishing of more than 50 magazine articles, co-
operation on more than 10 didactic movies and 10 school textbooks. In 1977 
Palouš signed the Charter 77 Manifesto. He was removed from the university 
immediately and had to find an occupation as a worker. However, he conti-
nued teaching and lecturing unofficially and privately in his own apartment 
to influence a whole generation of students, including the future president 
Václav Havel. In 1981, in the time of the highest tide of communist persecuti-
on of dissidents, Palouš became another official spokesman of the Charter 77, 
replacing the Catholic priest and future bishop Václav Malý. In 1988 Palouš 
was instrumental in the foundation of the Czechoslovak Helsinki Committee 
for human rights and in 1989 he became a co-founder of Občanské fórum, the 
first democratic political platform in Czechoslovakia. In 1990 he was elected 
the first rector of the Charles University after the Velvet Revolution.17

In his rich philosophical work Palouš was interested mainly in three issu-
es: philosophy of history, philosophy of education and Comeniology.18 Both 
formally and subjectively, these issues are somehow intertwined in Palouš’s 
thought, as one naturally proceeds from the other, one naturally opens and 
unlocks the other two. Also, each of the issues represents the care for a diffe-
rent dimension of time – the past, represented by Comenius, the present, re-
presented by the philosophy of history and Palouš’s interest in finding a name 
for the world we live in, and future, represented by philosophy of education. 
We are persuaded this temporal scheme of Palouš’s work is not accidental, 

Jan Patočka, Komeniologické studie. Soubor textů o J. A. Komenském. Druhý díl: Texty 
publikované v letech 1959–1977, ed. by Věra Schifferová, Prag: OIKOYMENH 1998; 
Jan Patočka, Komeniologické studie. Soubor textů o J. A. Komenském. Třetí díl: Ne-
publikované texty. Ed. by Věra Schifferová, Prag: OIKOYMENH 2003.

17	 Schifferová: In memoriam, p. 226.
18	 Ibid., p. 224.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ars docendi in Anthropocene  |  83

and that it is always this unity of the past, the present and the future we have 
to seek if our expression as teachers aims to be authentic. 

However, Palouš’s work seems to be still inspiring for one more appreciable 
reason. Just as his teacher Patočka, Palouš in his life proved a great deal of a deep 
sense of responsibility, personal courage and civic engagement, showing us that 
all theory is grey, if it is separated from the tree of life growing ever green: exis-
tential decision and personal action to stand for the things we believe and say 
– just according to the famous line by Dostoyevsky reprising in the 20th-century 
philosophy over and over again: “I am more than all others responsible for all.“19 

And so the fourth statement we are going to make is this: If education 
wants to survive in the world of tomorrow it must understand that it is – pri-
marily – our attitude and view of the world that needs to be transformed to 
fit the world of tomorrow and education itself has to become the means, the 
tool of this transformation. Without such transformation and its appropriate 
outer expression in responsibility, all philosophies and wisdoms of the past 
will remain an empty talk, if not even another pile of rubbish in the outlet 
store labelled education sell-off.

5. Ars Docendi as the Art of Survival in the ›Strange World‹

In 1990 there was a conference in Prague entitled Homage of the Charles Uni-
versity to J. A. Comenius. Prof. Zdeněk Kučera opened his speech with the-
se words: “What a strange world do we experience today!” 20 It is not just a 
miserable sigh upon a then-present condition of the world, nor a rhetorical 
figure to introduce a shallow lamentation on erosion of morals. In fact, it is a 
profound ontological statement, a sort of diagnose of our day, human condi-
tion. Wherever we look, whatever we do, what field or what level of human 
activity we decide to research, we can repeat these words over and over again 
and they will still be valid. And even more than that – every moment they are 
becoming more and more urgent.

19	 Fyodor Dostoyevsky: The Brothers Karamazov, The Gutenberg Project 2016, p. 329. 
20	 Zdeněk Kučera: Teolog univerzality Jan Amos Komenský. In: Pocta Univerzity Karlovy 

J. A. Komenskému, Prague: Karolinum 1990, pp. 202–208. 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


84  |  Dalibor Vik

We do not have to be academic scholars to understand that over the last 
few decades, the world has changed dramatically and keeps changing at an 
exponentially increasing speed. We all know it, we all feel it, we all experience 
it on various levels of our existence. It has become a part of our understand-
ing of being in the world, or, more prosaically said, a part of our everyday 
nightmares, anxieties and frustrations. Ask a university professor or a simple 
peasant or a factory worker – the ›strange world‹ is something with which we 
all have an experience. 

Indeed, this is the totalitarian nature of the ›strange world‹: it is not locat-
ed ›somewhere there in the big bad world‹, because then we would be able to 
avoid it by living our small average lives in a small average world like hobbits 
of Tolkien, it is not even lurking somewhere behind the corner as a wicked 
dragon, because then we would be able to kill it or stay out of its way. On the 
contrary, the ›strange world‹ has already come to our doorstep, encircling us 
and threatening both the very essence and the very condition of our human 
existence and thus involving mercilessly even the last native of the small-
est village on Earth. This ›strange world‹ has a phenomenal structure of an 
invisible total war: all the planet is being attacked, while the attacker is still 
escaping our sights. Why? Because it’s me, it’s you, it’s everybody who has ex-
changed the illusory feeling of prosperity and material comfort for a piece of 
ourselves. It’s me, it’s you, it’s everybody who is so much afraid of pain, sac-
rifices and obstacles of life, that we rather chose the easy way and a wide gate. 
It’s me, it’s you, it’s everybody, but I more than all others, and therefore God 
will “judge […] every one after his ways”.21 Not according to an anonymous 
order, not according to a universal law, but he who is the creator of all things 
visible and invisible will hold each of us personally responsible for each our 
particular thought, word, or action, bearing in his providential mind also 
things we were supposed to say or do – and we did not.

Significantly, the global or universal nature of this ›strange world‹ feel-
ing represents an important datum on its own. Though in a negative way, it 
demonstrates a certain level of unity compared to the total fragmentation of 
the global community. The consciousness of an upcoming disaster, however 
still vague or ambiguous, is something we all have in common as humans 

21	 Ezekiel 33:20.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ars docendi in Anthropocene  |  85

now – and possibly something we will all have to share and deal with in fu-
ture. Hans Jonas took notice of this negative common ground of our human 
condition and suggested to turn it into a positive motivation. He called it heu-
ristics of fear, which should become a motor of our future actions. According 
to Jonas, a fundamental shift in the very nature of humanity has taken place. 
In the past, people were able to kill other people, even eradicate whole na-
tions or kingdoms, and destroy vast areas of land due to their violent and 
irresponsible behaviour. In the course of the turbulent 20th century, humanity 
has gained access to such technical means it is now capable of committing 
suicide as a whole, and more, it is capable of terminating life on our planet in 
general, and even more, it is capable of destroying the whole planet as a condi-
tion of preservation of future biological life. The major issue is that while being 
more powerful than ever and having the future of the whole planet in its 
hands, humanity has in fact never been weaker – stripped of every certainty 
it had been provided by mythical, religious or philosophical metanarratives it 
is now left with bare hands. Jonas suggests the new ethics should be regulated 
by the heuristics of fear: extreme awareness of our new historical situation 
should give birth to a new responsibility out of fear we could spoil something 
up to the point of no return. Therefore every human activity should be subor-
dinated to the heuristic of fear so that nothing is done without having future 
survival of mankind in mind.22 If we will not be able to become willingly 
brothers in peace, we would have to become – against our will – brothers in 
arms.

And so the fifth statement we are going to make is this: if education wants 
to survive in the world of tomorrow, it must – before all – teach to survive, 
which means to have the future survival of humankind in mind in all our 
thought, words and actions. In fact, it means to adopt a certain eschatological 
viewpoint and to be realistically open to the fact that the story of the world, as 
it is being written right now, may not have a happy end, but – and this is im-
portant – only when our naive optimism in immanent realities of the world 
is suspended like this, a new hope can be born, a hope which relies on values 
that are transcendent and cannot be destroyed by any means. This dialectic of 

22	 Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische Zi-
vilisation, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1979.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


86  |  Dalibor Vik

›being-in-the-world‹ yet ›hoping in spite the miserable condition‹ is a purely 
human capacity and the proper content of education.

6.	 Ars Docendi as Giving the ›Strange World‹ a Name

The feeling of the ›strange world‹, however, did not come out of the blue. The 
conditions for it were being prepared for centuries, in which the European 
spirituality exchanged the ›knowledge as wisdom‹ for ›knowledge as power‹ 
of the modern scientific worldview. The ›strange world‹ is thus the fruit both 
of the modern scientific worldview itself, and of the crisis of the very same 
drowned in the 20th-century bloodbath of two world-consuming wars and 
the rise of the most draconic totalitarian regimes the humanity has ever seen. 
All philosophy and theology of the 20th century is in fact just a one ceaseless 
attempt to find a proper name for the ›strange world‹. 

It would be perhaps superfluous to remind us of the history of this search 
now. It has been known to Edmund Husserl when he came with the idea of 
Lebenswelt.23 It attracted attention of Martin Heidegger, who warned about 
the dehumanizing power of technique.24 It provoked thought of the above-
mentioned Hans Jonas, who urged us to adopt new responsibility and new 
imperative.25 It was the key issue for Thomas Kuhn, who largely criticised 
the discontinuity of scientific development.26 It was essential for Emmanuel 
Lévinas, who thought the crisis to be the result of driving the Other out of the 
European philosophical discourse.27 Existentialism or postmodern though 
can be seen as a reaction to the ›strange world‹ experience. And we could go 

23	 Edmund Husserl: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie, Beograd: Ge-
sellschaft Philosophia 1936.

24	 Martin Heidegger: Die Frage nach der Technik (1953). In: id.: Gesamtausgabe, I. Ab-
teilung: Veröffentlichte Schriften 1910–1976, Band 7: Vorträge und Aufsätze, ed. by 
Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann 2000, 
pp. 5–36. 

25	 Jonas: Das Prinzip Verantwortung.
26	 Thomas Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt am Main: Suhr- 

kamp 1967.
27	 Lévinas: Totalité et infini.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ars docendi in Anthropocene  |  87

on and on with scholars and works that have already become an integral part 
of classical philosophical canon – mentioning not all the literature and other 
artistic expressions that speak on its own. In his famous novel Die Blechtrom-
mel Günter Grass has given the 20th century three names: mystical, barbaric, 
bored.28

However, despite this effort, we have to admit we have not found the proper 
name yet. We have inherited this task from the 20th century without any no-
table progress. Or, maybe it is one of the very symptoms of the day that it ac-
tually bears no name we would all be able to identify with and to agree upon. 
On one hand we realize that finding such a name would be undoubtedly very 
useful and urgently needed. On the other hand we also realize the uneasiness, 
ambiguity and maybe even controversy of the process. According to ›prehis-
toric‹29 material of the Old Testament, giving names is primarily a divine ac-
tivity and it is closely related to the creation.30 Later, the competence of giving 
of names is transferred also to humans.31 However, it is this very competence 
which becomes our stumbling stone – the improper use of language plays 
role in the story of the fall.32 The competence is finally misused in the story of 
Babel, which in the end leads to total corruption or confusion of language.33 
The problem of language as the competence of ›giving names‹ is thus known 
to humanity literally from ever. The word has a power to create and move the 
universe, but also to harm, to damage and to destroy it. That is why authors 
like Comenius seek the salvation of humankind always in relation with the 
improvement, repair, or emendation of language. In a different light, but with 
a similar intensity the issue has been treated by philosophers: to give some-
thing a name means actually to create it, to define it, thus to give it a definite 
shape, let it enter our reality, our consciousness, our everyday horizon, but – 
at the same time – exposing it to ambiguity of language and discourse.

28	 Günter Grass: Die Blechtrommel, München: Luchterhand 1959.
29	  A term coined by a Czech biblical scholar Jiří Beneš to denote the first 11 chapters of 

Genesis. Cf. Jiří Beneš & Petr Vaďura: Pradějiny, Prague: Kalich 2010.
30	 Beginning with Genesis 1:5.
31	 Genesis 2:19.
32	 Genesis 3:3. In fact, the whole story of the fall begins with Eve distorting the divine 

prohibition from Genesis 2:17. 
33	 Genesis 11:1-9.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


88  |  Dalibor Vik

Therefore, finding a proper name for the ›strange world‹ is highly desired, 
but we also somehow feel the task should be approached with an utmost care 
and responsibility. Several remarks come to our mind concerning the issue. 
First, once a phenomenon is given a name it can be called upon, it can be 
referred to, and thus it can be treated and dealt with. Name is a sort of a 
key. Thus finding a proper name already implies a solution. Second, finding a 
name for the crisis means to summarize, embrace or encompass it as a whole, 
so that we could speak of it in its universality and demonstrate its all-involv-
ing nature. One of the fundamental problems of today is that the discussion 
is fragmented and we can see only very limited cut-outs of the whole. The 
academic world is thus in urgent need for an integrating concept for all con-
temporary and future discussions. No longer should we melt our powers in a 
ceaseless critique of various separated fields of human existence – it is neces-
sary to show how they relate to the whole, otherwise the critique, never mind 
how witty, becomes pointless. Third, if the concept is supposed to become 
efficient, it has to seek to reconcile, to find a non-allergic relation between the 
two major superpowers of humanity, science and religion. Or, the concept 
has to represent an appropriate model upon which mutual understanding 
between humanities and natural sciences can be built. The only truthful an-
swer to the consciousness of a common threat is burying the hatchet and 
promotion of cooperation in pursuing common goals. Fourth, the concept 
should be somehow timeless, to embrace the past, the present and the future. 
The wisdoms of the past should be rediscovered in the present day to unlock 
and open our future horizons.

And so the sixth point we are going to make is this: If education wants to 
survive in the world of tomorrow, it has to take on this search for the proper 
name of the world of today. Of course, the ›proper name‹ here is a metaphor, 
which stands for a concept to embrace the crisis as a whole and demonstrate 
its all-involving nature, to make everybody understand it is not a crisis, but 
our crisis, to enable mutual understanding between science and religion, nat-
ural sciences and humanities, to involve both the crisis and its solution and 
to leave nothing behind. However, in this search, we must conform to the 
fact we may be not authorized to achieve victory yet, as we may be still met-
aphorically standing under the tower of Babel. Therefore, the search must be 
done in the atmosphere of humility and modesty, so that we are all the time 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ars docendi in Anthropocene  |  89

aware of limitedness of our knowledge and our human position – which is a 
gnoseological viewpoint often emphasized by Radim Palouš.

7.	 Ars Docendi as the Art of Being Taught. 
	 Challenging the Anthropocene by Comenius’s ›God-World‹

Can Anthropocene become the proper name and the integrating concept we are 
searching for? We would be happy if it could. However, walking in the footsteps 
of Comenius and Palouš, we have to raise one, but serious objection. Anthropo-
cene, as it was coined by natural scientists, aims to denote the epoch of human 
impact on the planet Earth, which is claimed by many to be more than signifi-
cant in many ways.34 In this sense, Anthropocene is a period of human activity, 
which has been substantially altering and reshaping the face of what we call 
›nature‹ and which has become so notable its impact can be compared to that of 
›normal‹ natural processes. Up to this point there is nothing to disagree with. If 
the term remains within the framework of natural science, we can leave all the 
discussion to natural scientists, as it exceeds our competence as philosophers. 

But once the term aims to permeate the language of humanities, we have 
to ask: does not the term imply the subject-object scheme, the very same that 
actually stood at the root of all the ruthless exploitation of the planet? Is the 
term Anthropocene not the child of the same understanding of the ›world‹ as 
›object‹ of human activity, though reverted? Is it not before all a statement 
about ›humans changing the planet‹, a statement that – though in a negative 
way – affirms humanity as maitre et possesseur de la nature? If we look at An-
thropocene from Comeniological perspective, the problem seems triple: First, 
it is anthropo-centric, accenting only the human activity itself and urging to 
use the same human activity to put out the fire of the current ecological crisis. 
Second, it operates fully in the framework of modern science and its view of 
nature as an ›object‹ of ›human activity‹. And therefore, third, it reduces the 
complex relation between humanity and the world to a purely causal nexus. 

34	 Colin N. Waters (et al.): The Anthropocene is functionally and stratigraphically distinct 
from the Holocene. In: Science 315 (08 Jan 2016). Online: https://science.sciencemag.
org/content/351/6269/aad2622 (5. 9. 2019).

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


90  |  Dalibor Vik

Nota bene: We do not want to claim here the term Anthropocene is wrong, 
we believe in its generally positive motivation, which is to urge, to mobi-
lize, to ignite an action, a movement towards a better treatment of our en-
vironment. In this sense, we understand any positive impact it could bring is 
highly desirable and practically justifies the means. However, we aim to de-
monstrate that if we want to give the current world a proper name and find a 
real and sustainable solution, the problem far exceeds the simple cause-effect 
equation of modern science. 

The quintessence of Comenius’s ontology is the view of the world as a 
“great organic unity”, where “every being is somehow dependent on others”, 
refers to others, “exists thanks to others – just like a tree is a unity of all its 
branches, trunk and roots”.35 For Comenius, everything in the world exists 
“in order to ...”: the world is created “in order to become a visible sign of God’s 
intention, in order to make space for a paramount mission of humanity, in 
order to begin the marvellous drama on a good world”.36 The essence of the 
world is its inner liveliness, which means everything in the world has sense, 
given by its participation at the whole, everything has its proper task and mis-
sion and everything in the world is essentially intertwined, so that the essence 
creates “an organic whole, of which nothing can be separated”.37 

Radim Palouš explains the difference between Comenius’s worldview and 
the worldview of modern science like this: Modern science is interested in 
›objective knowledge‹, which means it aims at getting rid of all ›subjective‹ 
aspects of the cognitive process. In Cartesianism, the subject (res cogitans) 
is radically separated from the object (res extensa) in order to acknowledge 
the ›thing itself‹ (Ding an sich). But for Comenius, a thing can never exist 
›in itself‹, because existing ›in itself‹ is equal to decline, a movement towards 
non-being! Things exist only when they participate at the divine order, which, 
at the same time, enables a deep mutual comprehension among beings, a sort 
of a ›sympathy‹. Therefore, according to Comenius, world is not just a giant 

35	 Palouš: Komenského Boží svět, p. 20. (English transl. by D. Vik)
36	 Ibid.
37	 Jan Patočka: Komenského názory a pansofické literární plány od spisů útěšných až ke 

všeobecné poradě. In: Jan Patočka: Komeniologické studie. Soubor textů o J. A. Ko-
menském. Druhý díl: Texty publikované v letech 1959–1977, hg. von Věra Schifferová, 
Prag: OIKOYMENH 1998. S. 223–270.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ars docendi in Anthropocene  |  91

machine, functioning according to an anonymous mechanism – rather it is a 
living organism, with its own ›subjectivity‹ and ›consciousness‹, where all the 
members, all beings, are bound together by their common telos, imprinted 
as a seal by their creator, which is – to exist in a “happy, good and durable 
way”,38 or to play their irreplaceable role in the event of being and the story 
of creation. 

From this perspective the term Anthropocene, as presented by natural sci-
ence, it is in fact nothing but a tip of the iceberg, stemming from our reductive 
understanding of the world and our reductive self-understanding in the con-
text of world. If we can use a simplifying metaphor here, natural science says: 
›We have entered the period of the Anthropocene, which means: by excessive 
exploitation of nature we have broken a well-tuned machine of ecosystems 
and their subsystems, linked by sophisticated causal chains, which we should 
now try to repair, if we want to preserve our environment as a condition of 
biological life. Maybe we can succeed, maybe it is too late. ‹ And, of course, it 
is true in its way. But according to Comenius the whole issue is put in a com-
pletely different manner: The exploitation of nature and breaking its natural 
laws is preceded by an immeasurably greater problem, which is losing the 
original harmony and breaking the divine order by reducing the world and 
the nature to a mere object, a machine, a condition of biological life, rejecting 
our role of workers and keepers of God’s garden39 and forgetting the whole 
of creation, working together to give the whole salvation story a happy end.40 

According to Comenius it is this breaking of the divine order, which is 
is in fact the root of the present-day crisis, including the ecological and en-
vironmental crisis – and therefore a truthful solution must always start with 
our attitude to the world and our self-understanding in the context of this 
world. It is not enough to restore the nature, as if we were to repair a broken 
machine (moreover, we are leaving behind the fact it is impossible, because 
such a restoration would require 100% knowledge of how it really works, a 

38	 Johannes Amos Comenius: Johannes Amos Comenii Opera Omnia. Vol. 12: Didactica, 
Prague: Academia, p. 85. 

39	 Genesis 2:15.
40	 Cf. Romans 8:22: “the whole creation has been groaning as in the pains of childbirth 

right up to the present time.”

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


92  |  Dalibor Vik

god-like position, which is not within our reach). The emendation has to start 
from the very root we have at hand and it must seek not only reparation of a 
part, but elevation of the whole creation. Nothing is to be left behind, because

“every little herb, every little pebble, every fine powder we have in 
front of our eyes are visible signs of invisibly present Divine power, 
which sustains them in being […].” 41

In other words, the Anthropocene as a concept of natural science denotes just 
a small cut-out of the contemporary crisis. Because, according to Comenius, 
if ›nature‹ is a ›living organism‹, we have to take into account not only human 
activity altering the nature, but also the reverse process: ›nature‹ is not just a 
dumb and passive recipient waiting for a human action. It somehow interacts 
with human beings, it responds to our activity, it aims at re-establishing the 
original harmony, it wants to teach us and if something goes wrong in our 
attitude to it, it is prepared to give us a lesson. And since there is an invisible, 
yet present sympathy among all members of creation, nature is giving us a 
lesson just according to our mistreatments. In the thought of Comenius, says 
Palouš together with Klaus Schaller, the whole world is a ›subject‹ of knowl-
edge,42 and therefore, Palouš adds, we indeed live in the ›age of education‹,43 
in which the world itself has risen against the proud and self-assured attitude 
of humankind and “against all expectations it has become a school”: 

“a school of history with all the punishments in the form of world 
wars, world crises, totalitarian political frenzies […], and the school 
of nature with all ecological disasters”.44

And so the seventh statement we are going to make is this: If education wants 
to survive in the world of tomorrow, it has to understand the role of the world, 
nature, human history and the whole creation as a school and the time we 
have here as the time of education. Ars docendi has always its reverse side: it 
is the art of being taught, or rather, being open to being taught – taught by the 
world which is harmonic, analogic, sympathetic in the original sense of the 

41	 Johannes Amos Comenius: Centrum securitatis to jest Hlubina bezpečnosti […]. In: 
id.: Johannis Amos Comenii Opera Omnia. Vol. 3, Prague: Academia 1978, p. 483. 
(English translation by D. Vik).

42	 Palouš: Komenského Boží svět, p. 119, footn. 15.
43	 Ibid., p. 111.
44	 Ibid., p. 110.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ars docendi in Anthropocene  |  93

word: all members of creation feel or suffer together (sym-pathein), because 
they are bound with common destiny and common future.

8. Ars Docendi as Bringing Out and Waking Up the Desire 

Many interpreters of Comenius have pointed to the fact that Comenius’s 
thought is uneasy to grasp, because – seen through the lenses of modernity 
– it is a mixture of science, philosophy and speculative theology, disciplines 
which we had learned to strictly discern. We can surely agree with that, how-
ever, we can ask together with Palouš: does it – regardless its problematic 
consequences – necessarily mean it is completely wrong?45 Of course, separa-
tion of these disciplines has brought about a giant leap in the scientific devel-
opment and technological progress, elevating our capacities as humankind to 
previously unimaginable heights. On the other hand – it also brought about 
a giant gap between these possibilities and our consciousness. The techno-
logical progress literally gave us power to move mountains and ›to command 
wind and rain‹, as Communists used to say, but – at the same time – human-
ity has never been more powerless. Stripped of every certainty, every hope, 
every moral ground it is now standing in the midst of events which it does 
not understand, with bare hands, naked, afraid and forsaken. The technolog-
ical progress has unleashed demons which it is not able to cast out on its own. 
Was Comenius not prophetic in his effort to maintain the unity of knowledge 
and morals, science and religion?

From Comeniological perspective the issue is thus much more complex 
than repairing the nature by ordering everybody to sort the waste, not to 
use plastic dishes and to replace diesel engines with battery-powered cars. 
It is the restoration of harmony of the whole creation, which is at stake. All 
ecological education will be in vain if it does not go hand in hand with the 
transformation of our attitude to the world itself and transformation of our 
self-understanding as a part of this world. The word which comes to our mind 
here is repentance. Not repentance as a purely personal and temporary relief 
from the burden of consciousness, but rather repentance in the original sense 

45	 Ibid., pp. 12–13.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


94  |  Dalibor Vik

of the Hebrew verb SHUV (שׁוּב) – turning away from something wrong and 
harmful and, at the same time, turning towards something new and better, 
which we could describe as the ›change of attitude‹. Or in the original Greek 
sense of METANOIA, ›change of thought‹.

In many of his texts, Radim Palouš reminds us of the original meaning 
of ›education‹, which comes from the Latin ›e-duco‹, i. e. ›to bring out‹.46 
The task of education is thus to bring humanity out of its everyday condition 
and situation, to transcend it, to enable it to take a more general look at it 
from above. In Latin translations of the Old Testament, the word ›educo‹ 
stands for the Hebrew verb YATSA (יָצָ א), which is theologically one of the 
strongest verbs. We can also translate it into English as ›to bring out‹, but 
this bringing out is always associated with the radical change of human con-
dition – both of an individual or of a group of people or even a whole nation. 
It is always a powerful divine activity, which the Lord performs himself or 
through his messengers, and which includes the change of human condition 
from a deadly one towards a lively one. It is exactly this Hebrew verb which 
plays a crucial role in the exodus of Israel from Egypt, the house of death, 
into the Promised Land, the land of life. It is indeed this verb that plays role 
when Israel thirsts in the desert and Moses brings out water from a mountain. 
Education always has this aspect of ›saving‹, i. e. bringing out from sorrow 
to happiness, from loss to victory, from a hopeless situation to a new hope, 
from death to life.

One particular biblical story comes to our mind including the strong verb 
YATSA. It is when Abraham, then called Abram, doubts that he will ever have 
children with his wife Sarah. In turn, God brings Abram out into the nature 
and says: 

“Look up at the sky and count the stars—if indeed you can count 
them […]. So shall your offspring be.“47 

The story is literally endowed with meaning. Notably, it begins with doub-
ting Abram being brought out by God, who wants to somehow change his 
perspective. Then he is shown the sky and he is told: count the stars if you 
can. It is as if he has been said: look at how small you are and how little you 

46	 Ibid., pp. 62–63.
47	 Genesis 15:5.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ars docendi in Anthropocene  |  95

know and how limited you are in your human position. Why do you think 
then your condition cannot change? 

And this is exactly the perspective we want to emphasize in education. In 
everything we do, we have to be – at the first place – aware of the impossibility 
to reach the absolute knowledge or final evidence. Our search and explora-
tion is never finished and never exhausted. On one hand this recognition 
leads us to a greater humility and on the other hand it brings a very specific 
dynamic to the process of education. The impossibility of perfect and finite 
knowledge does not become the root of scepticism or agnosticism, but the 
source of the vital force, which we sometimes call ›hope‹ or ›desire‹. 

When I heard the story of ›Abram and the stars‹ for the first time, I re-
member I was impressed, as it reminded me of my own experience. As a small 
child I often watched the night sky full of stars in the mountains in the middle 
of summer. Billions of diamonds were shining from above! I can still recall 
the overwhelming feeling of humility and littleness – and at the same time 
a noble feeling of being a part of a greater harmony and unity – and finally a 
strong feeling of hope and desire which was somehow born out of the two as 
a dynamic effort to integrate them or to bridge them. I believe it is indeed this 
hope or desire, which is the very principle of knowledge and education, or – 
vice versa – truthful education is the process where this hope or desire is born. 

We deliberately say born (and not, e. g., achieved), as its inception has a 
phenomenological structure of revelation. We cannot say where does it come 
from and where does it go. We cannot explain it in objective terms. We can-
not reduce it to a mere product of a situation or a psychological projection. 
There is always more in such event than any special science can find with 
its refined methods. Simulating or reproducing such situation is beyond the 
question of our will, power or ability. We can just simply say it is or happens 
and all we can do is to speak of it in a metaphoric way – thus Plato speaks 
about a flame to light the fire within our soul,48 while e. g. Lévinas speaks 
about désir metaphysique.49 Towards the end of his life Comenius wrote the 
renowned creed: 

48	 Plato: The Seventh Letter, transl. by J. Harward. In: The Internet Classics Archive. On-
line: http://classics.mit.edu/Plato/seventh_letter.html (15. 01. 2020).

49	 Lévinas: Totalité et infini, p. 20.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


96  |  Dalibor Vik

“I therefore give thanks to my God, who wanted me to remain the 
man of desire [...]”.50 

We could barely find a more suitable expression of what we are suggesting 
here. Desire, in this sense of the word, precedes knowledge, fuels it, keeps 
it working, opens hearts and minds and orients it towards future. Truthful 
education can only hope it can offer assistance, a helping hand in waking up 
this desire. 

And so the last statement we are going to make is this: If education wants 
to survive in the world of tomorrow, it has to attach fully to its original mis-
sion – to teach repentance as the ›change of thought and attitude‹, it has to 
bring us out and above our everyday life and condition and it has to wake up 
the thirst, the desire for knowledge as a part of the life in truth. The age of 
education, understood as a special science of didactic, a methodical teaching 
of facts and information, is over. It is very likely a time will come soon, when 
such technical means will be used on a global scale that educational process 
will not require human assistance, eventually making the institutional educa-
tion completely useless. We firmly believe ars docendi has a chance to survive 
only if it takes on the full responsibility for the only thing needed, which is care 
for the soul. And thus: education has to become theology again.

50	 Johannes Amos Comenius: Unum necessarium. Quoted in: Johannes Amos Comenius: 
O sobě, ed. by Amedeo Molnár & Noemi Rejchrtová, Prague: Odeon 1987. S. 290.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Joachim Rathmann

Von der Naturkunde zur Umwelttugendethik.
Ein möglicher Weg zur Überwindung der Diskrepanz 

von Umweltwissen und Umwelthandeln?

1.	 Einführung

Das Grundanliegen des Comenius, die menschlichen Dinge1 und die Verhält-
nisse in der Welt zu verbessern, soll hier auf die ökologische Krisensituation 
gemünzt werden. Sein weiteres Anliegen, das Leben in einem christlichen 
Sinne zu ordnen und für ein Leben nach der Wiederkunft Christi vorzube-
reiten, ist dem Zeitgeist in toto kaum zu vermitteln, könnte aber in Ansätzen 
einer Umwelttugendethik gewinnbringend bedacht werden. Denn die Kom-
plexität oder gar Verwirrung der Welt als ein Labyrinth bedarf heute mehr 
denn je einer Neuordnung und Neuorientierung. Es ist nicht das Anliegen, 
Comenius einer Aktualisierung zuzuführen, die sich in seinen Werken viel-
leicht gar nicht abbilden lässt. Auch die beliebte Suche in den Geisteswissen-
schaften danach, wer welchen Gedanken, in welchen Ansätzen auch immer 
zuerst gedacht und niedergeschrieben hat, ist nicht das Ziel der vorliegen-
den Ausführung. Das Ziel ist es vielmehr darzulegen, dass in den Arbeiten 
des Comenius bezogen auf den aktuellen ökologischen Diskurs ein Potenti-
al liegen könnte, das Mensch-Natur-Verhältnis erneut zu durchdenken, im 

1	 Die „emendatio rerum humanarum – Entfehlerung (Verbesserung) der menschli-
chen Verhältnisse“ ist für Klaus Schaller das „Programm“ des Comenius seit dessen 
Aufenthalt in England 1641/42. Vgl. Klaus Schaller: Die Didaktik des Johann Amos 
Comenius zwischen Unterrichtstechnologie und Bildungstheorie. In: Stefan Hopmann 
& Kurt Riquarts (Hg.): Didaktik und/oder Curriculum. Grundprobleme einer interna-
tional vergleichenden Didaktik, Weinheim u. a.: Beltz 1995, S. 47–60, hier S. 55.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


98  |  Joachim Rathmann

Hinblick auf eine Überwindung der ökologischen Krise. Eine „harmonische“ 
Ganzheit ist dringend erforderlich, da das Mensch-Natur-Verhältnis starke 
Entzweiungstendenzen aufzeigt. Globale Pandemien sind auch Ausdruck da-
für, dass der Mensch immer stärker in bislang kaum berührte Ökosysteme 
eingreift und damit sich neue Übertragungswege für Zoonosen entwickeln. 
Globale Gesundheitskonzepte wie OneHealth, EcoHealth oder Planetary 
Health greifen den Gedanken auf, dass gesunde Ökosysteme die Grundlage 
für menschliches Wohlbefinden darstellen, ohne zu negieren, dass es natür-
lich auch gesundheitliche Risiken in naturnahen Ökosystemen gibt.2

Am Beispiel von Schulgärten wird dargestellt, wie das Einüben eines ver-
stärkten Naturbezuges durchgeführt werden kann. Während für Comenius 
der Mensch im Gefüge von Gott, Mensch und Natur sicherlich über der Na-
tur steht, ist die tragfähige Denkfigur im ökologischen Diskurs eine, in der 
der Mensch mit und bei der Natur steht, allerdings mit einem gärtnerischen 
Auftrag in dem Sinne, dass er die Natur in weiten Bereichen pflegt. Dieses 
Tätigsein in der Natur hat das Potential, den Menschen tugendethisch zu 
stärken und damit einen Beitrag zu einem schonenden Umgang mit Natur 
zu leisten. 

2.	 Das Paradoxon des Umweltwissens

Das Paradoxon im Umweltwissen besteht darin, dass einerseits auf einer glo-
balen Skala ziemlich klar ist, was getan werden muss, um Ökosysteme zu 
schützen. Das schließt die Reduktion globaler Treibhausgasemissionen eben-
so ein, wie eine Reduktion des Flächenverbrauchs, der Zerschneidung von 
Habitaten, großflächiger Rodungen, einer Intensivierung der Landnutzung 
oder einer Überfischung in den Ozeanen, um nur wenige Aspekte zu nen-
nen. Andererseits ist individuelles Umwelthandeln oft gar nicht so klar; die 
Diskussion darum, ob eine Glas- oder Mehrwegplastikflasche den geringeren 

2	 Vgl. dazu Joachim Rathmann: Gesundheitsressource Landschaft. In: Jens Soentgen, Ul-
rich M. Gassner, Julia von Hayek & Alexandra Manzei (Hg.): Umwelt und Gesundheit, 
Baden-Baden: Nomos 2020, S. 167–197; Joachim Rathmann & Sebastian Brumann: 
Therapeutische Landschaften in der Psychoonkologie. In: Gaia 26/3 (2017), S. 254–258.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von der Naturkunde zur Umwelttugendethik  |  99

Ressourcenverbrauch nach sich zieht, ist nicht schnell und einfach zu beant-
worten. Dies gilt für sehr viele Entscheidungen im Alltagsleben.

2.1 Das Wissen um Umweltprobleme ist umfassend genug, 
um handlungsrelevant zu werden

In dem Sachbuch Der stumme Frühling von Rachel Carson wurde bereits 
1962 das Wissen um den schädlichen Einfluss menschlicher Aktivitäten auf 
die Umwelt einer breiten Öffentlichkeit mitgeteilt. Die „Grenzen des Wachs-
tums“ markieren zehn Jahre später einen weiteren Meilenstein des jünge-
ren Umweltdiskurses, die Gründung der Organisation Global 2000 im Jahr 
1982, der Brundtland-Bericht 1987 und der erste Bericht des Weltklimarates 
(IPCC) 1990, gefolgt von dem „Rio-Gipfel“ 1992 stellen weitere Kristallisa-
tionspunkte in der inzwischen schon sehr langen Umweltschutzgeschichte 
dar, in welcher das Wissen um den Zustand globaler Ökosysteme deutlich 
aufgezeigt wurde.3 Das Wissen um die Dringlichkeit, global einen effektiven 
Arten- und Naturschutz durchzusetzen, ist damit seit Jahrzehnten zugäng-
lich und beinahe Teil der Allgemeinbildung geworden. Auch zahlreiche Stu-
dien zum Umweltbewusstsein seit Beginn der 1970er Jahre zeigen eine hohe 
affektive Einstellung zu Umweltthemen, die sich aber nicht im eigenen Han-
deln niederschlägt.4 In Hinblick darauf, was bewusster Umweltschutz wäre 
und wie er zu praktizieren wäre, bestehen im Detail zwar Wissensdefizite, 
die in unterschiedlichen sozialen Gruppen sicherlich auch unterschiedlich 
ausgeprägt sind, trotzdem sind viele Maßnahmen und Verhaltensweisen, die 
zu einem umweltbewussten Vorgehen führen, seit Jahrzehnten bekannt. Eine 
Schwierigkeit im Umweltverhalten liegt allerdings auch in der Komplexität 
von Rückkopplungen, welche dazu führen können, dass eine vermeintlich 
ökologische Verhaltensweise über rebound-Effekte gegenteilige Effekte zei-
tigt.

3	 Ein knapper Überblick zur Geschichte des Naturschutzes findet sich bei Barbara 
Stammel & Bernd Cyffka: Naturschutz, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 2015, Kap. 1.2.

4	 Eine Übersicht zu Studien zum Umweltbewusstsein zwischen 1973 und 1992 bietet 
Thomas Lecher (unter Mitarbeit von Ernst-H. Hoff): Die Umweltkrise im Alltagsden-
ken, Weinheim: Beltz Psychologie Verlags Union 1997, S. 68 ff.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


100  |  Joachim Rathmann

Insgesamt bleibt aber die massive Diskrepanz zwischen Wissen und Han-
deln die zentrale Herausforderung im regionalen und globalen Umweltdis-
kurs.

Mit der Bildung für nachhaltige Entwicklung (BNE) haben sich flankie-
rend zum Wissen der Naturwissenschaften andere Disziplinen des Umwelt-
schutzes angenommen. Umweltwissen ist damit integraler Bestandteil von 
verschiedensten Aus- und Weiterbildungsmaßnahmen geworden. Die Ver-
mittlung wird mittlerweile auch sehr praxisorientiert und partizipatorisch 
gestaltet. Daraus lassen sich sicherlich nennenswerte Verbesserungen loka-
ler und regionaler Umwelten ableiten. Trotzdem bleibt die Umsetzung des 
hierin gewonnenen Wissens in praktisches Verhalten im subjektiven Alltag 
noch immer defizitär. Blickt man dazu auch weiter auf die relevanten Indi-
katoren, wie beispielsweise Biodiversitätsverlust, Bodenerosion, Anstieg der 
Treibhausgaskonzentrationen, zunehmende Flächenversiegelung bei intensi-
vierter Nutzung verbleibender Freiflächen, so scheint die Bilanz bisheriger 
Bemühungen zu einer großen Transformation äußerst ernüchternd.

Denn Faktenwissen und Handeln sind weiterhin nur lose aneinanderge-
koppelt. Die Kluft zwischen Wissen und Handeln bleibt enorm und kognitive 
Dissonanzen5 gerade besonders umweltbewusster Akteure führen bisweilen 
dazu, dass sich negative Umweltauswirkungen verstärken.6 Solche Effekte las-
sen sich auch dann beobachten, wenn man sozio-ökonomische Effekte (höhe-
re Bildung → höheres Einkommen → höherer Umweltressourcenverbrauch) 
herausrechnet, es bleibt dann eine mögliche Erklärung, die sich mit morali- 

5	 Kognitive Dissonanzen entstehen, wenn sich widersprechende Kognitionen (Infor-
mationen, Wünsche, Verhaltensweisen …) Spannungszustände eines Individuums 
hervorrufen. 

6	 Solcherart Handeln wider besseres Wissen wird handlungstheoretisch auch unter 
dem Konzept der Akrasia diskutiert. Elisa Aaltola zeigt dies am Beispiel von Men-
schen, denen das Tierwohl am Herzen liegt, die aber trotzdem nicht auf Fleischkon-
sum verzichten: das meat paradox. Über nudging, eine Methode aus der Verhaltens- 
ökonomie, die sich zum Ziel setzt, das Verhalten von Menschen auf vorhersagba-
re Weise zu beeinflussen, ohne dabei jedoch auf Verbote, Gebote oder ökonomische 
Anreize zurückzugreifen, könnte das Paradoxon aufgelöst werden. Vgl. Elisa Aaltola: 
The Meat Paradox, Omnivore´s Akrasia, and Animal Ethics. In: Animals 9/12 (2019), 
p. 1125. Online unter: doi: 10.3390/ani9121125.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von der Naturkunde zur Umwelttugendethik  |  101

schem Lizenzieren beschreiben lässt.7 Bezogen auf Umweltverhalten wird da-
mit dargestellt, dass sich gerade umweltbewusste Menschen, da sie ja grund-
legend für die Sache des Guten eintreten, andererseits dann beispielsweise 
von einem imaginären Ökokonto eine Flugreise mit gutem Gewissen gleich-
sam abbuchen. Das kann dann zu mentalen rebound-Effekten führen. Die 
Haltung, gleichsam für eine gute Sache einzustehen, ersetzt dann – zumin-
dest in der ökologischen Bilanz – das insgesamt nachhaltige Handeln.8 Hal-
tung ist jedoch kein Substitut für Handlung. 

Insgesamt sind die Bemühungen, der globalen ökologischen Krise mit 
den Mitteln wissenschaftlicher Fakten habhaft zu werden, schon viele Jahr-
zehnte alt. 

„Widerlegt wurde die erste Generation der ›Besorgten Wissen-
schaftler‹ und Kassandras an einem ganz anderen Punkt (nicht 
an den Fakten). Sie unterbreiteten nämlich der Öffentlichkeit 
ihre Befunde in dem guten, unter Naturwissenschaftlern häufig 
anzutreffenden naiven Glauben, daß solche Aufklärung die Regie-
renden in Staat, Wirtschaft und Gesellschaft veranlassen würde, 
das Richtige zu unternehmen.“9 

Amerys Sätze von 1987 haben an Aktualität nichts verloren und werfen die 
Frage auf, warum Wissenschaft so unerbittlich seit Jahrzehnten an dem Glau-
ben festhält, Fakten und noch mehr Fakten und noch bessere Fakten würden 
zu einer nennenswerten Änderung in Politik und Gesellschaft führen. Das ist 
ganz offenkundig nicht der Fall. Denn trotzdem kann bis heute keine Rede 
davon sein, dass sich

7	 Michael P. Halla, Neil A. Lewis & Phoebe C. Ellsworth: Believing in climate change, 
but not behaving sustainably. Evidence from a one-year longitudinal study. In: Journal 
of Environmental Psychology 56 (2018), S. 55–62.

8	 Hermann Lübbe unterstreicht nachdrücklich, dass die Zerstörung natürlicher Res-
sourcen wesentlich unbeabsichtigte „Nebenfolgen“ menschlicher Aktivität darstellten 
(S. 81). Die Absicht, diese zu beheben, ist vorhanden: „Guter Wille ist erfreulicher-
weise reichlich vorhanden; er demonstriert überall“, es mangelt nicht an „Gesinnung“ 
(Hermann Lübbe: Politischer Moralismus. Der Triumph der Gesinnung über die Ur-
teilskraft. Berlin: Lit 2019, S. 96.)

9	 Carl Amery: Ist Kassandra verstummt? In: ders.: Gesammelte Werke in Einzelausga-
ben. Bileams Esel. Konservative Aufsätze. Mit einem Vorwort von Walter Jens, Mün-
chen: List 1987, S. 164–188, hier S. 168.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


102  |  Joachim Rathmann

„Kassandras Daten geändert hätten, daß sie widerlegt worden wä-
ren – im Gegenteil, das wissenschaftliche Bild rundet und ergänzt 
sich seit 1980 in erschreckendem Maße. Seine bisher unheimlich-
sten Facetten sind meiner Meinung nach […], daß die große Kli-
mamaschine, so unerklärlich sie uns noch sein mag, immer deut-
licher Anzeichen dafür aufweist, daß sie insgesamt ins Schleudern 
geraten ist […]. Und die Wirkungen […] in den Bastionen der 
Macht sowohl wie in der Psyche der Mehrheit haben sie wenig, all-
zuwenig bewirkt.“10

Natürlich gab es ökologische Verbesserungen im Lokalen und Regionalen, 
etwa bezogen auf die Gewässerqualität oder Lufthygiene, bestimmte Tier- 
und Pflanzenarten konnten sich in ihren Bestand durch Naturschutzmaß-
nahmen stabilisieren, vielleicht haben die Fakten der Wissenschaft auch dazu 
geführt, dass die ökologische Situation nicht noch schlechter ist, dass es eben 
seit 50 Jahren, seit beispielsweise der erste ›Earth Day‹ ausgerufen wurde, ›5 
vor 12‹ geblieben ist. Das wäre schon ein Erfolg, der aber zu gering ausfällt, 
wenn man die globalen Rahmendaten in Betracht zieht.

In ihrer „Warnung an die Humanität“ vermerken Ripple et al.11, dass ihr 
Aufruf mit 15 000 unterzeichnende Wissenschaftler der publizierte Artikel 
mit den meisten jemals unterstützenden Wissenschaftlern ist. Auch dieser 
Aufruf folgt, wie schon seit vielen Jahrzehnten, dem immer gleichen Nar-
rativ12: die ökologische Lage ist ernst und es wird noch viel schlimmer, die 

10	 Ebd., S. 171 f.
11	 William J. Ripple, Christopher Wolf, Thomas M. Newsome, Mauro Galetti, Mohammed 

Alamgir, Eileen Crist, Mahmoud I. Mahmoud & William F. Laurance: World Scientists’ 
Warning to Humanity: A Second Notice. In: BioScience 67/12 (2017), S. 1026–1028.

12	 Dieses verzweifelte Rufen, doch auf die Wissenschaft zu hören, der Glaube, als wissen-
schaftlicher Experte der Gesellschaft umfassende Handlungsvorschläge unterbreiten 
zu können, das Selbstbewusstsein, dass die dargelegten Probleme, welche selbstredend 
die größten und dringlichsten sind, könnte sich als Teil eines „berufsbedingten Nar-
zißmus“ darstellen, denn „das Verlangen sich zu veröffentlichen, gehört zu ihrem Ha-
bitus.“ Hinzu kommt: „Selten fühlen sie [die Wissenschaftler, Politiker, Intellektuelle] 
sich verstanden; kaum je werden sie so hoch geschätzt, wie sie es verdient hätten; im-
merzu werden sie angefeindet. Daraus mag sich ihre Neigung zum Lamento erklären 
und der gekränkte Unterton, der ihren öffentlichen Äußerungen öfters anzumerken ist. 
[…] Denn die einen wie die anderen sind in der Regel davon überzeugt, daß sie dem 
gemeinen Wohl dienen, höheren Zwecken hingegeben, von denen sich der beschränkte 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von der Naturkunde zur Umwelttugendethik  |  103

Zeit drängt (Soon it will be too late to shift course away from our failing tra-
jectory, and time is running out13), aber wir (die Wissenschaftler) haben die 
Fakten (das Wissen, die Lösung), und es gibt Hoffnung, wenn die Politik, 
die Gesellschaft, der Einzelne endlich auf uns hört, ist es noch nicht zu spät. 
- Wenn man nun nach vielen Jahrzehnten erkennt, dass diese Denkfigur der 
ökologischen und engagierten Wissenschaften, trotz lokaler Verbesserun-
gen, ganz offenkundig nicht zu einer großen Transformation geführt hat, ist 
es dringend erforderlich, innezuhalten und zu überlegen, ob die Wahl der 
Mittel (Fakten, Fakten, Fakten) angemessen ist. Denn als zielführend hat sie 
sich bislang nicht erwiesen, daher plädiert Morton dafür, diese „Informati-
onsmüllkippe“14 ökologischer Fakten zu schließen und innezuhalten, weil es 
offenbar doch keine einfache Antwort gibt. Morton spricht vom „Müllkip-
penmodus ökologischer Information“:15 „indem wir uns laufend mit Daten 
zumüllen, verhindert im Grunde einen genuinen Umgang mit dem ökolo-
gischen Wissen“.16 Dieses Übermaß mit Informationen erreicht, wie es Mor-
ton zuspitzt, das Gegenteil des Beabsichtigten. Denn schon seit Jahrzehnten 
gilt: „Wir wissen also ganz genau, was zu tun ist. Warum aber unterlassen 
wir es? Es gibt herrliche Möglichkeiten, sich aus der Verantwortung zu steh-
len“17. Anstelle eines „Zumüllens“ mit Fakten muss ein reflektierender Modus 
treten, denn: „Von sich selbst Abstand zu gewinnen, und sein Handeln und 
seine Sichtweise zu hinterfragen, gehört zu den schwierigsten Dingen über-
haupt“18. Darin mag eine Ursache liegen, dass wir trotz des immensen Wis-
sens um den Zustand globaler Ökosysteme uns eben doch nicht angemessen 
verhalten. Ein anderer Aspekt liegt in der Komplexität natürlicher Systeme  
mit Rückkopplungsmechanismen, welche sich einem einfachen Kausalver-

Sinn breiterer Bevölkerungsschichten gar keinen rechten Begriff machen kann. Schon 
deshalb tragen sie schwer an ihrer Verantwortung.“ Hans Magnus Enzensberger: Macht 
und Geist. Ein deutsches Indianerspiel. In: ders.: Mittelmaß und Wahn. Gesammelte Zer-
streuungen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1991, S. 207–220, hier S. 213 f.

13	 Ripple u. a.: Warning, S. 1028.
14	 Timothy Morton: Ökologisch sein, Berlin: Matthes & Seitz. 2019, S. 16.
15	 Ebd., S. 18.
16	 Ebd., S. 20.
17	 Ebd., S. 25.
18	 Ebd., S. 38.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


104  |  Joachim Rathmann

hältnis entziehen;19 denn es sind immer komplexe Umwelten, in denen die 
Tatsachen sich entfalten. Klimawandel wird für Timothy Morton daher zu 
einem Hyperobject, das sehr groß über Raum und Zeit verteilt ist – und in 
diesem Fall durch unterschiedliche Reaktionszeiten über Jahrtausende und 
gleichzeitig vom Lokalklima bis auf die globale Ebene reicht. Dadurch kön-
nen wir immer nur einen Teil des Objektes erfassen. 

Zusätzlich ist zu bedenken, dass Menschen sinnbedürftige Wesen sind, 
und „der Datenmüllmodus verstärkt lediglich das Unvermögen der Dinge, 
noch etwas für uns zu bedeuten“.20 Doch auch hier tritt wieder die Diskre-
panz zwischen dem Wissen und dem verantwortlichen Handeln auf, denn: 
„So oder so: Das Wissen um und das positive Annehmen der Werte ist im 
Allgemeinen nicht so sehr das Problem. Die meisten von uns wissen oder 
ahnen im Innersten recht genau, was wert- und sinnvoll wäre und was nicht. 
Woran es aber bislang zu mangeln scheint, ist das Wissen, wie man konkret 
und realistisch wert- und sinnorientiert engagiert leben kann; und auch das 
Wissen darum, dass sinnorientiertes, verantwortliches Handeln nicht nur die 
Welt bereichert, sondern auch uns selbst.“21

2.2 Das Wissen um Umweltprobleme ist zu gering, 
um handlungsrelevant zu werden

Ein Alltagsbeispiel soll die Komplexität im Hintergrund von Umweltentschei-
dungen verdeutlichen. Ist der Kauf einer Tomate aus dem Gewächshaus der 
Region oder eine sonnengereifte Tomate aus Spanien ökologisch nachhaltiger?

Zunächst ist der Transportweg des regionalen Produktes geringer, dafür 
der Energieverbrauch im Gewächshaus höher. Dabei gilt es zu berücksichti-
gen, mit welcher Form von Energie das Gewächshaus beheizt wird. Fossile 
Energie setzt Treibhausgase frei und verursacht dadurch hohe externe Kos-
ten. Erneuerbare Energien sind jedoch auch nicht frei von schädlichen Ne-

19	 Joachim Rathmann: Kausalität in der Systemtheorie: ein Problemaufriss. In: Heike Eg-
ner, Beate Ratter & Richard Dikau (Hg.): Umwelt als System – System als Umwelt? 
Systemtheorien auf dem Prüfstand, München: oekom Verlag 2008, S. 55–71.

20	 Morton: Ökologisch sein, S. 238.
21	 Alexander Batthyány: Die Überwindung der Gleichgültigkeit. Sinnfindung in einer Zeit 

des Wandels, München: Köstel 2017, S. 26.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von der Naturkunde zur Umwelttugendethik  |  105

beneffekten. Wasserkraft beispielsweise greift massiv in ein Ökosystem ein, 
weil die Durchgängigkeit des Fließgewässers für Tiere aber auch Feststoffe 
unterbunden wird. Turbinen und Rechen sind eine zusätzliche Gefahren-
quelle für Fische. Windkraftanlagen leiden oft unter mangelnder Akzeptanz 
und können lokal negative Auswirkungen auf beispielsweise Vögel oder Fle-
dermäuse haben. Kontrovers wird auch die Nachhaltigkeit der Bioenergie 
diskutiert, einerseits steht die Fläche dann in Konkurrenz zu landwirtschaft-
licher Nutzfläche für die Nahrungsmittelproduktion (wobei der ökologische 
Landbau deutlich mehr Fläche benötigt als der konventionelle) andererseits 
gehen dadurch Habitate für viele Lebewesen verloren. Die enorme Expansi-
on der weltweiten Ackerflächen für die Bioenergie schadet der Biodiversi-
tät genauso stark wie der Klimawandel, der dadurch bekämpft werden soll.22 
Aus Sicht der Biodiversität ist daher die verstärkte Produktion von Biomasse 
der falsche Ansatz, um den anthropogen verstärkten Treibhauseffekt zu be-
grenzen. Immerhin; Organismen, die auf Grund der Energiewende in aus-
geräumten Bio-Energielandschaften aussterben, können zukünftig – unter 
Bedingungen eines verstärkten Treibhauseffektes – nicht mehr aussterben. 
Ein Trost ist das freilich nicht. Dann doch lieber die sonnengereifte Tomate 
aus Spanien? Auch hier gestaltet sich die Überlegung komplex: Einerseits ist 
der hohe Wasserbedarf zu nennen, der in einer dazu noch trockenen Ge-
gend wie Andalusien eine große Herausforderung darstellt. Dazu kommt der 
Transportweg; der Transport im LKW benötigt zunächst wiederum fossile 
Energien, weiterhin sind die externen Kosten des Straßenverkehrs zu berück-
sichtigen (z.B. Lärm, Feinstaub, Habitatzerschneidung, Flächenversiegelung 
…). Der größte Kostenfaktor sind beim Personen- und Güterverkehr jedoch 
die Kosten resultierend aus Verkehrsunfällen, darunter fallen Humankosten, 
medizinische Kosten aber auch Produktionsausfallkosten. Für 2017 werden 
diese Kosten für Deutschland mit > 61 Mrd. Euro veranschlagt.23 Bei 1,35 

22	 Christian Hof, Alke Voskamp, Matthias F. Biber, Katrin Böhning-Gaese, Eva Katha- 
rina Engelhardt, Aidin Niamir, Stephen G. Willis & Thomas Hickler: Bioenergy crop-
land expansion may offset positive effects of climate change mitigation for global ver-
tebrate diversity. In: Proceedings of the National Academy of Sciences (2018). Online 
unter: DOI:10.1073/pnas.1807745115, 2018.

23	 Allianz pro Schiene e.V.: Externe Kosten des Verkehrs in Deutschland. Straßen-, Schie-
nen-, Luft- und Binnenschiffverkehr 2017, Zürich: infras 2019, S. 21.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


106  |  Joachim Rathmann

Millionen Verkehrstoten weltweit (für das Jahr 201624) erreicht dieser ›Kos-
tenfaktor‹ enorme Dimensionen.25 Bezogen auf die individuelle Umweltent-
scheidung müssten auch diese Kosten anteilig den Produkten (beispielsweise 
einem Kilogramm Tomaten) zugeschlagen werden. Letztlich ist dann abzu-
wägen, ob der LKW-Verkehr im Ressourcenverbrauch schonender ist als vie-
le rollende Gemüsekisten für die regionale Versorgung. Die Entscheidung 
zwischen der regionalen und der spanischen Tomate muss zusätzlich saiso-
nale Effekte integrieren. Im Hochsommer schneidet das regionale Produkt 
sicherlich besser ab; darüber hinaus ist die Bilanzierung eigentlich offen. Das 
gilt für den Ressourceneinsatz bei vielen Produkten, die Wechselwirkungen 
sind so komplex, dass die schnelle Entscheidung für das vermeintlich ökolo-
gischere Produkt falsch liegen kann.26 Daher kann das nachhaltige Handeln 
nur in einer Mäßigung des Konsums liegen.

Trotzdem ist die Notwendigkeit solcher Berechnungen für eine fundierte 
Politikberatung gewiss gegeben,27 allerdings hängen die Berechnungen stark 
davon ab, welche Parameter wie gewichtet werden. Die Grenzen des quanti-
tativen Denkens sind sicherlich dann erreicht, würde man nun zynisch die 
1,35 Millionen Verkehrstoten positiv in die Klimabilanz integrieren.

Das Wissen, wie die ökologische Situation verbessert werden kann, das 
Wissen um ökologische Fakten ist seit Jahrzehnten vorhanden und auch in 

24	 www.who.int/gho/road_safety/mortality/traffic_deaths_number/en/ (letzter Zugriff 
30.6.2020).

25	 „Das banalste Beispiel […] ist das beste: Organisiert in einem an Bravheit nicht zu 
übertreffenden Club, dem größten Verein der Republik, tritt die mittlere Mehrheit als 
Selbstmord- und Mordkommando auf den Plan. Im eigenen Auto wird jeder, ohne 
Rücksicht auf Verluste, geschweige denn auf elementare Lebensgrundlagen wie Ruhe, 
Klima, Vegetation, Luft und Landschaft, zum selbsternannten Killer. [… ] Dieses fort-
währende Massaker gilt als das Gewöhnlichste von der Welt; es ist das Gewöhnlichste 
von der Welt.“ (Enzensberger: Mittelmaß, S. 276.)

26	 Lübbe konstatiert, dass das Verständnis für die eigenen Lebensbedingungen abnimmt 
und wir daher zunehmend auf die „Könnerschaft“ von Experten angewiesen sind, 
dies kann nur auf Vertrauen basieren (Politischer Moralismus, S. 117). Die Notwen-
digkeit, Schadnebenfolgen individuellen Handelns zu berücksichtigen und Folgen 
abzuschätzen steigt daher stark an.

27	 Vgl. Joachim Rathmann: Die Dringlichkeit der Frage nach einer Monetarisierung von 
Natur. In: Geographica Augustana 29 (2019), S. 51-57.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von der Naturkunde zur Umwelttugendethik  |  107

internationalen Umweltabkommen ausgiebig diskutiert und auch in Geset-
ze gegossen worden. Eine Ursache dafür, dass das Faktenwissen offenkundig 
nicht ausreicht, eine wirkliche ökologische Transformation herbeizuführen 
liegt daran, dass Fakten dem Menschen äußerlich bleiben. Unmengen öko-
logischer Fakten, Listen bedrohter Organismen, Grafiken über Treibhaus-
gaskonzentrationen und Meereisrückgänge; das ewige Sortieren von Daten 
bleibt dem Menschen offenbar äußerlich, es entwickelt sich dadurch kei-
ne Wirkmächtigkeit, welche den Menschen so sehr berührt, dass sich das 
Handeln ändert. Denn diese Fakten liefern allenfalls „eine Inhaltsanzeige“, 
sortiert durch den „tabellarische Verstand, […] den Inhalt selbst aber lie-
fert er nicht.“28. Ökologische Fakten werden gerne tabellarisch präsentiert 
(z. B. Tabellen über Treibhausgaskonzentrationen oder Listen über bedrohte 
Arten), um die „Inhalte“ selbst zu erreichen, müssen Menschen lebensweltlich 
auch in einer konkret zeitlichen Dimension daran teilhaben.

Auf ganz andere Weise wird auch bei Comenius deutlich, dass sein panso- 
phisches Wissen eben nicht nur eine Sache wissenschaftlicher Fakten, d. h. des 
Kopfes ist, sondern in der Trias von ratio, oratio und operatio zu einer Verbes-
serung der Verhältnisse auf der Welt beitragen will. Die Idee des Schulgartens 
bei Comenius könnten den Weg auf dieses Ziel hin konkret werden lassen.

3.	 Vom Gärtnerischen im Menschen

Vom biblischen Garten Eden, über den Schulgarten Comenius, Schrebergär-
ten bis zum urban gardening sind Gärten eine Begleiterscheinung im An-
thropozän, welche nicht die ökologischen Schadnebenfolgen zeitigt, die bei 
anderen menschlichen Aktivitäten offenkundig sind. Im Gegenteil: Gärten 
könnten sich als Inseln erweisen, welche dazu beitragen können, negative 
Auswirkungen menschlichen Handelns auf globale Ökosystem und damit 
letztlich auf uns selbst, zu mindern.

Menschen benötigen für ihr Wohlbefinden Naturkontakte, ein aktives Le-
ben und Arbeit mit Tieren und Pflanzen kann das Wohlbefinden stärker stei-

28	 Georg Friedrich Wilhelm Hegel: Phänomenologie des Geistes, Hamburg: Meiner 1988, 
S. 40.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


108  |  Joachim Rathmann

gern als Natur, die eine bloße Alltagskulisse darstellt.29 In einem zunehmend 
urbanen Wohnumfeld wachsen Kinder nicht mehr mit einer mannigfaltigen 
Tierwelt in ihrer direkten Umgebung auf. Fische in Bachläufen, Teichen oder 
Gräben zu erwischen oder Heuschrecken und Frösche fangen sind Aktivitä-
ten, die für frühere Generationen selbstverständliche Kindheitserfahrungen 
waren. In einem städtischen Umfeld dominieren hingegen stark versiegelte 
Flächen, Verkehrslärm, soziale Dichte und Vereinzelung, was starke psychi-
sche Beeinträchtigungen zur Folge haben kann.30 Auch körperliche Folgen 
lassen sich benennen: durch diesen städtischen Lebensstil nehmen auch Zi-
vilisationskrankheiten, wie beispielsweise Bluthochdruck, Adipositas, Herz-
krankheiten, Diabetes oder Karies stark zu.31 Gleichzeitig wird Natur sehr 
viele stärker über Haustiere erfahren oder durch zunehmende Allergien als 
Risiko wahrgenommen. Dieser Mangel an authentischer Naturerfahrung 
und Interaktion mit der Natur führt nach Richard Louv zu einem „Natur-De-
fizit-Syndrom“32 bzw. zu einem Verlust an Naturerfahrung überhaupt (the 
›extinction of experience‹33). Dieser Mangel an Naturerfahrung führt darü-
ber hinaus möglicherweise dazu, dass die Unterstützung für den Erhalt der 
Biodiversität insgesamt auch abnimmt.34 Bewusste Naturkontakte35 könnten 
dem entgegen wirken und gleichzeitig eine Verbesserung des individuellen 

29	 Vgl. dazu Anm. 2.
30	 Mazda Adli: Stress and the city. Warum Städte uns krank machen. Und warum sie 

trotzdem gut für uns sind, München: Bertelsmann 2017.
31	 Saba Moussavi, Somnath Chatterji, Emese Verdes, Ajay Tandon, Vikram Patel & Be-

dirhan Ustun: Depression, Chronic Diseases, and Decrements in Health. Results From 
the World Health Surveys. In: Lancet 370/9590 (Sep 8 2007), S. 851–858. Online unter: 
doi: 10.1016/S0140-6736(07)61415-9. 

32	 Richard Louv: Last Child in the Woods. Saving our children from Nature-Deficit Disor-
der, London: Atlantic Books 2005.

33	 James R. Miller: Biodiversity conservation and the extinction of experience. In: Trends 
in Ecology & Evolution 20 (2005), S. 430–434.

34	 Weizhe Zhang, Eben Goodale & Jin Chen: How contact with nature affects children’s 
biophilia, biophobia and conservation attitude in China. In: Biol Conserv 177 (2014), 
S. 109–116.

35	 Seit ›Natur‹ in vielen Fällen zur Kultur(landschaft) geworden ist, stellt sich die Fra-
ge nach einem dem Anthropozän angemessenen Naturbegriff. Diese kann hier nicht 
beantwortet werden, so dass der Naturbegriff hier in einem Alltagsverständnis ge-
braucht wird.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von der Naturkunde zur Umwelttugendethik  |  109

Wohlbefindens und die Steigerung bestimmter Tugenden bewirken. Natur 
in Städten erleb- und erfahrbar zu machen, kann eine Schlüsselrolle für die 
Verwirklichung einer gesunden Gesellschaft in gesunden Ökosystemen spie-
len. Unter den urbanen Grünflächen wie Parkanlagen oder Wälder kommt 
kleinräumigen Grünflächen, wie Gärten, eine große Bedeutung zu.

Folgt man der Didacta magna (1638) von Comenius, so soll die Schule ein 
Unterrichtsort sein, welcher das Lernen in einer angenehmen Atmosphäre 
erleichtert. Dafür ist ein Schulgarten unentbehrlich.

„Die Schule soll ein angenehmer Ort sein, eine Augenweide nach 
Innen und Außen. […] Außerhalb soll aber bei der Schule nicht 
nur ein freier Platz zum Spazierengehen und Spielen, (denn dieß ist 
der Jugend durchaus nicht vorzuenthalten […]), sondern auch ein 
Garten gelegen sein, in den die Schüler bisweilen eingelassen und 
wo sie angehalten werden, ihre Augen an dem Anblicke der Bäume, 
Blumen und Kräuter zu weiden. Wenn die Sache so eingerichtet 
wird, so werden die Schüler wahrscheinlich mit nicht geringerem 
Vergnügen in die Schule gehen, als sonst zu den Jahrmärkten, wo 
sie jederzeit etwas Neues sowohl zu sehen als auch zu hören sich 
verhoffen“.36

Ein Schulgarten ist dabei ein abgegrenzter Bereich auf dem Schulgelände, an 
dem verschiedene Kulturpflanzen angebaut werden können aber auch Zier-
pflanzen, ggf. ergänzt um naturnahe Elemente wie einen Teich, Trockenmau-
ern, Fassadenbegrünung oder Nisthilfen. Damit wird eine Naturbegegnung 
ermöglicht und gezielt gefördert; der ›extinction of experience‹ kann entge-
gengewirkt werden.37 Gartenarbeit, die Pflege von Pflanzen ist der mensch-
lichen Gesundheit in vielerlei Hinsicht förderlich. Körperliche Aspekte 
werden verbessert, beispielsweise die Handmuskulatur oder Herzaktivität. 
Das psychische Wohlbefinden, die Konzentrationsfähigkeit wird ebenso ge-
steigert.38 Der soziale Aspekt von Gesundheit erfährt auch eine Förderung, 

36	 Johannes Amos Comenius: Große Unterrichtslehre. In: Gustav Adolf Lindner (Hg.): 
J. Comenius, sein Leben und Wirken, Wien-Leipzig 31892, S. 110 f.

37	 Masashi Soga & Kevin J. Gaston: Extinction of experience: the loss of human-nature 
interactions. In: Frontiers in Ecology and the Environment 14 (2016), S. 94–101.

38	 Vgl. Harriet Gross: The Psychology of Gardening, London-New York: Routledge 2018; 
Veronica Reynolds: The Green Gym: An Evaluation of a Pilot Project in Sonning Com-
mon, Oxfordshire, Oxford: Brookes University 1999; Sin-Ae Park, Candice A. Shoe-

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


110  |  Joachim Rathmann

weiterhin wird ein Verständnis für Zeit und Handlungswirksamkeit in der 
Gartenarbeit entwickelt. Insgesamt lassen sich in Schulen mit aktiver Arbeit 
in Schulgärten die Konzentration und Leistungsfähigkeit von Schülern stei-
gern.39 Im Konzept der Bildung für nachhaltige Entwicklung (BNE) nehmen 
Gestaltungskompetenz und Partizipation zentrale Bedeutungen ein. Der 
Schulgarten ist ein hilfreicher Lernort, um im Sinne der BNE ökologische, 
ökonomische und soziale Aspekte zu verknüpfen. Gerade Schulgärten im 
urbanen Umfeld ermöglichen unmittelbares Naturbeobachten und -erleben, 
darüber hinaus wird aktives Arbeiten etwa bei der Pflege von Pflanzen ge-
fördert. Durch Experimentieren wird Neugierde geweckt und eine Verbun-
denheit mit Natur entwickelt.40 Damit können Schulgärten gesundheitliche 
Aspekte und umweltschutzrelevante gleichermaßen fördern. Diese Zusatz-
nutzen können dazu führen, dass das Bewusstsein, um den Wert von Natur 
auch aus dem Schulgarten hinausgetragen wird.41

4.	 Von der Naturbeobachtung zur Umwelttugendethik

Ausgehend vom Gärtnerischen soll mit dem Gang in die Natur eine Erwei-
terung der Perspektive vorgenommen werden. Naturkontakte werden über 
die Beobachtung und das Tätigsein in der Natur als Naturkunde vertieft. 
Naturkunde soll hier verstanden werden als eine regelmäßige bewusste Na-
turbeobachtung, welche sich in der Fotografie, Vogelbeobachtung, Jagd, im 
Pilze sammeln, Angeln der anderen Aktivitäten zeigen kann. Diese Beobach-
tung kann auch in Tagebüchern oder Skizzen einmünden, um die jeweiligen 
Entdeckungen festzuhalten. Naturkunde kann dabei entbehrungsreich, an-
strengend und zeitaufwändig sein. Das stundenlange Warten auf einen sel-

maker & Mark D. Haub: Physical and Psychological Health Conditions of Older Adults 
Classified as Gardeners or Nongardeners. In: HortScience 44/1 (2009), S. 206–210.

39	 Leanna L. Smith & Carl E. Motsenbocker: Impact of Hands-on Science through School 
Gardening in Louisiana Public Elementary Schools. In: HortTechnology 15 (2005), 
S. 439–443.

40	 Vgl. Gross: The Psychology of Gardening.
41	 Masashi Soga, Kevin J. Gaston & Yuichi Yamaura: Gardening is beneficial for health: A 

meta-analysis. In: Preventive Medicine Reports 5 (2017), S. 92–99.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von der Naturkunde zur Umwelttugendethik  |  111

tenen Vogel, die Suche nach einer bestimmten Pflanze oder einem seltenen 
Insekt verlangt hohe Konzentration, körperliche Aktivität und kann trotz der 
Gefahr von Enttäuschungen zu sehr beglückenden Momenten führen. Dass 
dies kein Widerspruch zu einer empirischen Naturforschung darstellt zeigt 
Alexander von Humboldt (1769-1859), dem Begründer einer modernen, in-
duktiv arbeitenden naturwissenschaftlich orientierten Geographie:

„Der Menschen Rede wird durch alles belebt, was auf Naturwahrheit 
hindeutet: sei es in der Schilderung der von der Außenwelt empfan-
genen sinnlichen Eindrücke, oder des tief bewegten Gedanken und 
innerer Gefühle. Das unablässige Streben nach dieser Wahrheit ist 
im Auffassen der Erscheinungen wie in der Wahl des bezeichnen-
den Ausdruckes der Zweck aller Naturbeschreibung. Es wird der-
selbe am leichtesten erreicht durch Einfachheit der Erzählung von 
dem Selbstbeobachteten, dem Selbsterlebten, durch die beschrän-
kende Individualisierung der Lage, an welche sich die Erzählung 
knüpft. Verallgemeinerung physischer Ansichten, Aufzählung der 
Resultate gehört in die Lehre vom Kosmos, die freilich noch immer 
eine induktive Wissenschaft ist; aber die lebendige Schilderung der 
Organismen (der Tiere und der Pflanzen) in ihrem landschaftli-
chen, örtlichen Verhältnis zur vielgestalteten Erdoberfläche (als ein 
kleines Stück des gesamten Erdenlebens) bietet das Material zu je-
ner Lehre dar. Sie wirkt anregend auf das Gemüt da, wo sie einer 
ästhetischen Behandlung großer Naturerscheinungen fähig ist.“42

Der Geograph Friedrich Ratzel (1844–1904) legt 1904 ein umfangreiches 
Buch Über Naturschilderung vor, in dem er den Wert der Naturbeschreibung 
und des Naturerlebens unterstreicht, denn „Wissenschaft genügt nicht um die 
Sprache der Natur zu verstehen“.43 Auch der amerikanische Transzendenta-
lismus legt mit den Arbeiten durch Ralph Waldo Emerson (1803–1882) etwa 
in Nature, Henry David Thoreau (1817–1862) in Walden wenige Jahre vor 
Ratzel umfangreiche Naturschilderungen vor, welche für die Naturschutzbe-
wegung eine wichtige Grundlage bildeten, ebenso wie die Studien von John 
Muir (1838–1914) zum Leben in Yosemity und später die Schilderungen in A 
Sand County almanac von Aldo Leopold (1887–1948), der daraus sein land-

42	  Alexander von Humboldt: Ansichten der Natur, Ditzingen: Reclam 1992, S. 56.
43	  Friedrich Ratzel: Über Naturschilderung, München / Berlin: Oldenbourg 1904, S. IV.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


112  |  Joachim Rathmann

ethics ableitete. Naturbeobachtung kann also eine treffende, sogar dringend 
notwendige Ergänzung zur naturwissenschaftlichen Naturbetrachtung, die 
offenbar Teil der ökologischen Krise ist, darstellen. Die „Weglosigkeit“ der 
Menschen, welche den „Lärm der Apparate“, auch der wissenschaftlichen, für 
„die Stimme Gottes halten“ führt zu einer Zerstreuung, die das Einfache nicht 
mehr schätzen kann.44 Diese Wertschätzung des Einfachen in der unmittel-
baren Umgebung kann über Naturkunde erlebbar gemacht werden. Doch 
wie kann dieses große Potenzial von Naturbeobachtung und Naturschilde-
rung nun für ein nachhaltiges Umwelthandeln fruchtbar eingeübt werden? 
Ein Einüben ist erforderlich, denn anstrengungslos ist Naturkunde nicht 
zu haben. Die genannten Naturschilderungen basieren auf entbehrungsrei-
chen Wanderungen, stundenlangem Warten in Kälte und Nässe oder Hitze 
und Trockenheit. Der Gewinn dieser Naturbeobachtung ergibt sich folglich 
erst aus einem Einüben und Annehmen von körperlichen Anstrengungen. 
Vergleichbar dem Üben eines Musikinstrumentes oder der regelmäßigen 
Routine beim Joggen, stellt sich der Gewinn in der Naturbeobachtung erst 
ein, wenn eine gewisse Hürde überwunden ist.45 

Naturkunde kann am Beispiel eines Schulgartens eingeübt werden, al-
lerdings mit der Einschränkung, dass dabei natürlich stärker kontrollierte 
Verhältnisse vorherrschen als in der freien Natur. Die Bedeutung, früh im 
Leben mit Naturbeobachtung zu beginnen beschreibt Conradi am Beispiel 
der Vogelbeobachtung:

„Der Zauber, der in diesem Anfang liegt, ist die Schönheit der Vögel. 
Wenn man zum ersten Mal mit dem Fernglas einen Gimpel, einen 
Eisvogel oder auch einen Eichelhäher in den strahlenden Farben ih-
res Prachtkleides vor sich sieht, ist man wie betäubt. Was ist einem 
da entgangen! Es öffnet sich eine neue Welt der Empfindungen und 
des Staunens. Und diese Welt ist eine alltägliche, sie umgibt uns. […] 

44	 Martin Heidegger: Der Feldweg, Frankfurt am Main: Klostermann 1975, S. 4 f.
45	 Ronald Sandler verweist darauf, dass auch schon die bloße Lektüre dieser Naturschil-

derungen eine umwelttugendethische Strategie darstellt: „The lives of John Muir, Ra-
chel Carson, and Aldo Leopold, for example, are not just compelling narratives; they 
also instruct us how to improve ourselves and our approach to the natural world.“ 
Roland Sandler: Environmental virtue ethics. In: David Schmidtz & Elizabeth Willott 
(Hg.): Environmental Ethics. What really matters, what really works, Oxford: Oxford 
University Press 22012 (12002), S. 286–291, hier S. 290.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von der Naturkunde zur Umwelttugendethik  |  113

Die Wirkung dieses Zaubers ist natürlich umso größer, je jünger man 
ist. Wenn man in der Kindheit begonnen hat, Vögel zu beobachten, 
wird man diese Gewohnheit nicht so leicht wieder aufgeben.“46

Diese Form des Naturzugangs hat kein instrumentelles Interesse und ist gera-
de dadurch so gewinnbringend für den Beobachter. Wird Naturbeobachtung 
jedoch wieder dem Interesse eines Besitzenwollens unterstellt, stellt sich der 
Beobachter ins Zentrum, Natur dient dann dem Ego des Beobachters. Wie 
etwa der Fotograph, dem nur an dem distanzlosen, großen Bild eines scheu-
en Tieres gelegen ist, der verfehlt den Tugendansatz, da es ihm hierbei um 
sich selber geht. Er (der Fotograf)

„ließ den Apparat losrattern, legte ihn dann zufrieden lächelnd 
zurück, griff nach seinem Glas und wandte sich wieder seiner Ge-
sprächspartnerin zu. Er dachte offenbar, er ›hätte‹ es – aber was 
hatte er? Er hatte gar nichts“.47

Ein Bild hatte er freilich.
Cafaro48 verdeutlicht, wie Naturkunde uns zu besseren, im Sinne von tu-

gendhafteren und auch glücklicheren Menschen machen kann. Die positiven 
gesundheitlichen Aspekte von Naturbeobachtung, Gärtnern und bloßen Drau-
ßensein sind hinlänglich bekannt. Hier erfolgt nun eine Weitung in die Ethik. 
Für Cafaro ist Tugend zunächst allgemein als „menschliche Vortrefflichkeit im 
Allgemeinen“49 zu verstehen. Tugendethik hat mit den Arbeiten von Alasdair 
MacIntyre50 und Charles Taylor51 zu neuen Diskussionen eines doch sehr alten 
Themas geführt. Cafaro erweitert seine Definition um „all jene Eigenschaften, 
die zur Förderung von individuellem und kollektiven Wohlbefinden oder Ge-

46	 Arnulf Conradi: Zen und die Kunst der Vogelbeobachtung, München: Kunstmann 
2019, S. 221. Die Bedeutung einer möglichst frühen Bildung unterstreicht auch Co-
menius: „Es ziemt sich also, so früh als möglich für die Handlungen des Lebens her-
angebildet zu werden, damit wir nicht gezwungen wären, vom Handeln abzulassen, 
noch ehe wir zu handeln gelernt haben.“ Comenius: Große Unterrichtslehre, S. 47.

47	 Conradi: Vogelbeobachtung, S. 33
48	 Philip Cafaro: Naturkunde und Umwelt-Tugendethik. In: Natur und Kultur 4/1 (2003), 

S. 73–99.
49	 Ebd., S. 75.
50	 Alasdair MacIntyre: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart, 

Frankfurt am Main: Suhrkamp 1995.
51	 Charles Taylor: Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1995.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


114  |  Joachim Rathmann

deihen beitragen“.52 Wie kann nun Naturkunde die menschliche Vortrefflichkeit 
fördern? Zunächst wird dabei ein individueller Naturbezug aufgebaut, der in 
vielen Bereichen insbesondere in stark urbanisierten Gesellschaften verloren 
gegangen ist. Dieser Bezug könnte einen Schlüssel darstellen, um kognitive Dis-
sonanzen zu verringern. Die Sinne werden geschärft, jeder Laut kann die An-
wesenheit eines Tieres verraten, gleichzeitig kann jeder eigene Laut Tiere in die 
Flucht schlagen, auch der Blick für das Unscheinbare wird geschärft oder das 
Riechen. Aber auch die Kreativität wird gefördert; wie kann ich den Vogel am 
besten fotografieren? Wie finde ich den seltenen Laufkäfer? Naturkunde erfor-
dert weiterhin Geduld und Durchhaltevermögen, Ausdauer aber auch Genüg-
samkeit und Demut. Denn die Natur stellt die Bedingungen, unter denen sie be-
obachtet wird, der Naturbeobachter stellt sich diesen Bedingungen, da er in der 
Natur nicht stören will. Naturkunde kann also nur in Bescheidenheit gelingen 
und im Wissen um das eigene Unwissen und im Staunen über die Vielgestaltig-
keit der Natur.53 In diesem Staunen liegt gleichzeitig ein Wertschätzen der Natur. 
Wird dieses schon in der Kindheit, in der Schule gelernt und eingeübt, kann dies 
eine Basis für einen anhaltenden anerkennenden Bezug zur Natur legen. Das 
beglückende Erleben von Natur in der eigenen Umgebung, könnte auch dazu 
führen, dass das Bedürfnis ein Foto in einer entfernten Weltregion in sozialen 
Medien zu verbreiten, sinkt. Damit könnten sich in der Folge Schadnebenwir-
kungen eines weiter ausufernden Massentourismus eingrenzen. Selfies in sozi-
alen Netzen widersprechen auch dem Gedanken einer Tugend grundsätzlich.

„Denn eine Tugend ist keine Disposition, der es nur in bestimmten 
Situationen auf Erfolg ankommt. […] Und die Einheit einer Tu-
gend im Leben eines Menschen ist nur als eine Einart eines einheit-
lichen Lebens verständlich, eines Lebens, das als Ganzes begriffen 
und bewertet werden kann.“54

52	 Ebd., S. 76.– Die Förderung des Wohlbefindens ist letztlich auch Ziel des Konzeptes 
der Ökosystemleistungen, in welchem versucht wird, Werte, die Natur uns kostenfrei 
zur Verfügung stellt, zu monetarisieren, um dadurch eine zusätzliche Naturschutzbe-
gründung zu entwickeln und auf den Wert von Natur aufmerksam zu machen.

53	 Eine weitere Differenzierung in intellektuelle, ästhetische, moralische und körperliche 
Tugenden kann hier nicht im Detail erfolgen (vgl. Cafaro: Naturkunde); das ist hier 
auch nicht notwendig, steht doch der Gedanke der Umweltentlastung im Vordergrund.

54	  MacIntyre: Der Verlust der Tugend, S. 274 f.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von der Naturkunde zur Umwelttugendethik  |  115

Gleichzeitig sind solche Selfies Ausdruck eines umweltschädlichen Narziss-
mus, wenn Menschen, denen sehr viele andere im Netzwerk folgen, dann 
auch real die entlegene Stätte in Massen aufsuchen. Der dabei zugrundelie-
gende Narzissmus lässt sich auch empirisch belegen.55

Die Zeitdiagnose „Narzissmus“ ist vielfach in mannigfaltigen Schattie-
rungen gestellt worden.56 Narzissmus ist, in aller Kürze, eine ich-syntone Per-
sönlichkeitsstörung gespeist aus geringem Selbstwert, was zum Aufbau eines 
Schutzpanzers führt, der dann ein übersteigertes Selbstwertgefühl nach sich 
zieht. Narzissten sind daher egozentrisch und betrachten Andere als Objek-
te, begierig nach Macht und Bewunderung, ertragen sie kaum von anderen 
übertroffen zu werden, sie sind damit gleichsam in der frühkindlichen Pha-
se, im Glauben, der Nabel der Welt zu sein, steckengeblieben. Diese Selbst- 
überhöhung birgt die ständige Gefahr, dass andere diese Sicht nicht teilen, 
daher muss die eigene Position fortwährend gestärkt werden. Was sie an an-
deren stört, sind sie selbst (Matthäus 7,4). Bezogen auf die ökologische Krise 
müssen in dieser Sicht die Daten immer drastischer werden - ohne Aussicht, 
Wirkmächtigkeit zu erlangen. Diese ökologische Dimension des Narzissmus 
könnte durch Naturkunde gemildert werden.57

55	 Jang Ho Moon, Eunji Lee, Choi Jung-Ah, Tae Rang & Yongjun Sung: The role of 
narcissism in self-promotion on instagram. In: Personality and Individual Differences 
101/016), S. 22–25. Online unter: doi: 10.1016/j.paid.2016.05.042.

56	 Für Taylor ist es die „Kultur des Narzißmus“ (S. 65), die einher geht mit einer „Art 
von Nihilismus, eine(r) Leugnung jeglichen Bedeutungshorizontes“ (Das Unbehagen 
an der Moderne, S. 70), die den Zeitgeist beschreibt. Zum Narzissmus im Anthropo-
zän, siehe Uwe Voigt: Das Anthropozän als geistige Umweltkrise. In: Thomas Heichele 
(Hg.): Mensch – Natur – Technik. Philosophie für das Anthropozän, Münster: Aschen-
dorff 2020, S. 85–102.

57	 Uwe Voigt zeigt erstmals, wie das Denken Comenius beitragen könnte, die „narzis-
stische Verstimmung“, als eine Ursache der geistigen Krise im Anthropozän, zu über-
winden. Er macht dies am Bild eines auf den Kopf gestellten Turmes zu Babel fest, 
welcher sich bei Comenius in Via lucis, findet und stellt heraus, wie sich dieser sich, 
um sich selbst drehend, in die Erde bohrt. Diesem zerstörerischen, um sich selbst 
drehenden Narzissmus kann mit Offenheit begegnet werden. Naturkunde ist ergän-
zend dazu ein probates Mittel, Offenheit einzuüben (Uwe Voigt: Was tun im Anthro- 
pozän? Vom Umgang mit einer geistigen Umweltkrise. In: Heichele (Hg.): Mensch – Na-
tur – Technik, S. 103–113.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


116  |  Joachim Rathmann

Die gewisse Form von Askese, welche ein tugendethischer Ansatz impli-
ziert,58 muss als Bedingung der Möglichkeit von Freiheit begriffen werden.59 
Denn in Zwängen verhaftet bleibt, wer um die Anerkennung durch andere, viel 
benötigt; das kann sich dann auf Materielles beziehen, auf öffentliches Darstel-
len oder Fernreisen, die zum Statussymbol werden. Diese Wenden gegen von 
außen angetragene Konformität ermöglicht Authentizität und einen neuen Be-
deutungshorizont für das eigene Dasein,60 damit können oberflächliche und 
jederzeit widerrufbare Bindungen an die Natur aber auch zu Mitmenschen neu 
und vertieft gefasst werden. Die Dominanz der instrumentellen Vernunft wird 
dabei eingeengt. Schließlich ergibt sich aus diesem Maßhalten im Alltag dann 
eine nachhaltige Verbesserung globaler Ökosysteme. Dieser Gedanke wurde 
schon durch den Bezug auf den Schulgarten durch Comenius angeführt:61

„Wenn die Sache so eingerichtet wird, so werden die Schüler wahr-
scheinlich mit nicht geringerem Vergnügen in die Schule gehen, als 
sonst zu den Jahrmärkten, wo sie jederzeit etwas Neues sowohl zu 
sehen als auch zu hören sich erhoffen.“62

Dem Jahrmarkt der Eitelkeiten in sozialen Netzwerken könnte sich eine Na-
turbeobachtung entgegenstellen, welche ähnliche Formen von Selbstbestäti-
gung ermöglicht. Naturkunde kann einen Weg darstellen, eine neue Bezie-
hung zur ortsnahen umgebenden Natur aufzubauen. Dadurch kann sich eine 
neue Wertschätzung für das Lokale entwickeln und der Begriff Heimat eine 
Rehabilitierung erfahren.63 Für Cafaro ist auch Patriotismus eine Tugend, da 

58	 Der Suffizienzansatz im Nachhaltigkeitsdiskurs bleibt hingegen dem quantitativen 
Denken verhaftet, das ein bewusstes Verringern des eigenen Ressourcenverbrauches 
zum Ziel hat. Kognitive Dissonanzen könnten hierbei wieder das eigentliche Ziel 
konterkarieren. Tugend jedoch ist gerade nicht die „gezähmte Ordentlichkeit […] des 
Spießbürgers“ sondern vielmehr „die Vollendung des Menschen zu einem Tun, durch 
das er seine Glückseligkeit verwirklicht.“ Josef Pieper: Über die Hoffnung, München: 
Kösel Verlag 81992 (11949), S. 25.

59	 Vgl. Vittorio Hösle: Philosophie der ökologischen Krise. Moskauer Vorträge, München: 
Beck’sche Reihe 1994, S. 80.

60	 Vgl. Taylor: Das Unbehagen an der Moderne, Kap. 6.
61	 Vgl. oben, Anm. 36.
62	 Comenius: Große Unterrichtslehre, S. 111.
63	 Im Verlust von Heimat erfolgt meist eine Verklärung, diese Überschätzung kann sich 

im vernünftigen Umgang zur „Schätzung mäßigen.“ Christoph Türcke: Heimat. Eine 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von der Naturkunde zur Umwelttugendethik  |  117

sich Umweltaktivisten für das einsetzen, was sie kennen und lieben, das ist 
oft das Lokale.64 In der Naturbeobachtung wird Natur als Mitwelt (Meyer-
Abich65) erfahrbar, nicht als bloße Umwelt. Ähnlich argumentiert Eisenstein:

„Was geschähe, wenn wir dem Lokalen, dem Unmittelbaren dem 
Qualitativen, dem Lebendigen und dem Schönen neuen Wert zu-
mäßen“.66

Er schreibt vom Interbeing, was, wie Wolfgang Sachs schreibt, durchaus mit 
„Mitwelt“ übersetzt werden könne.67 Es wäre zu prüfen, inwiefern hier die 
Lehre des Comenius von der Pansophia anschließen kann. Denn der tra-
gende Gedanke dabei ist gerade, die Trennung von Subjekt und Objekt zu 
überwinden. Eine Trennung, die mit dem cartesischen Dualismus und dem 
Aufkommen der modernen Naturwissenschaft durch Francis Bacon (1561–
1626), welche Natur als ein Objekt, moderner formuliert als Ressource, be-
trachtet und das Wissen darüber, Macht verleiht. Hierin mag man eine Ursa-
che für die ökologische Krise sehen.68 Bacons Pläne einer Naturbeherrschung 

Rehabilitierung, Springe: zu Klampen 2006, S. 29.
64	 Philip Cafaro: Patriotism as an Environmental Virtue. In: Journal of Agricultural and 

Environmental Ethics 23 (2010), S. 185–206.
65	 Klaus M. Meyer-Abich: Dreißig Thesen zur Praktischen Naturphilosophie. In: Her-

mann Lübbe & Elisabeth Ströker (Hg.): Ökologische Probleme im kulturellen Wandel, 
Paderborn: Wilhelm Fink / Ferdinand Schöningh 1986, S. 100–108.

66	 Charles Eisenstein: Klima. Eine neue Perspektive, Haan: Europa 2019, S. 191.
67	 Ebd., S. 15.
68	 Dass die ökologische Krise wesenhaft auch eine geistiges ist, ist vielfach unter ver-

schiedenen Aspekten beschrieben worden (exemplarisch dazu: Lothar Schäfer: Das 
Bacon-Projekt. Von der Erkenntnis, Nutzung und Schonung der Natur, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 1999; Regine Kather: Die Wiederentdeckung der Natur. Naturphilo-
sophie im Zeichen der ökologischen Krise, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 2012; Voigt: Anthropozän). Dabei wird klar, dass die „moderne Wissenschaft 
zur ökologischen Krise führen musste“ (Hösle: Ökologische Krise, S. 50). Denn eine 
Wissenschaft, die sich „der Idee eines die ganze Welt (einschließlich ihrer selbst) be-
gründenden Absoluten und mit der Verwandlung alles außer ihr Befindlichen in ein 
reines Objekt ihres Eroberungsfeldzuges eingeleitet hat, dessen letzte Konsequenz die 
Zerstörung des Planeten und damit ihrer selbst ist“ (ebd. S. 67), ist Ursache dieser 
Krise. Jedoch muss man konstatieren, dass auch die geisteswissenschaftliche Einsicht 
in die Ursachen der ökologischen Krise zu keiner wesentlichen Besserung globaler 
Ökosysteme geführt hat; auch wenn man bedenkt, dass auch diese (historischen) 
Analysen und Begriffsarbeiten keine Handlungsänderungen zum Ziel haben. 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


118  |  Joachim Rathmann

sind in vielen Bereichen weiterhin impliziter Teil der Naturwissenschaften. 
Schäfer spricht Bacon dabei eine „Leitfunktion“ im „offensichtlich ruinös 
verlaufenden Umgang mit der Natur“ zu.69 Für Hösle gilt es, insbesondere die 
„Entgegensetzung von Objekt und Subjekt“ aufzuheben70, denn diese Subjek-
tivierung, die sich mit Descartes verabsolutiert hat, führt zu einer „Abwer-
tung der drei anderen Sphären des Seins: Gottes, der Natur, der intersubjek-
tiven Welt.“71

Dagegen steht das pansophische Wissen, das gerade nicht nur Tätigkeit 
des Verstandes ist, sondern gerade handlungswirksam für eine Verbesserung 
der Welt eintreten will. Handeln ist an Individuen geknüpft, für die es gilt, die 
Werte im Alltag des Lebens zu verwirklichen, denn „Das Bündnis mit dem 
Leben […] kennt keine Stellvertreter. […] Es ist eben nichts gleich gültig, 
weil keine Situation gleich ist; und es ist keine Person ersetzbar. Jeder zählt, 
und jeder Beitrag zählt“.72 Für Morton ist es eine „ökologische Intimität“ als 
„Intimität zwischen Menschen und Nichtmenschen“.73 In der Zuwendung 
um Anderen, zu Tieren, Pflanzen, der umgebenden Natur kann sich das Ich 
aus der „Enge der Subjektivität“ befreien und zu seiner „ihm zugedachten 
Freiheit“ überführen.74 Das führt dann auch zum Anerkennen, dass unsere 
natürliche Umwelt auch von uns etwas fordert. Jedoch:

„Das subjektivistische Vorurteil, dem sowohl die instrumentelle 
Vernunft als auch die Ideologie der ichbezogenen Erfüllung zu sei-
ner heutigen Vorherrschaft verholfen haben, macht es nachgerade 
unmöglich, ein solches Plädoyer zu formulieren. Viele Argumente 
zugunsten ökologischer Zurückhaltung und Verantwortung wer-
den […] in anthropozentrischer Sprache zum Ausdruck gebracht. 
[…] Erst unsere gefühlsmäßigen Einsichten […] deuten oft auf das 
Empfinden hin, daß die Natur und unsere Welt einen gewissen An-
spruch an uns stellen.“75

69	 Schäfer: Das Bacon-Projekt, S. 95.
70	 Hösle: Ökologische Krise, S. 46
71	 Ebd., S. 53.
72	 Batthyány: Die Überwindung der Gleichgültigkeit, S. 41.
73	 Morton: Ökologisch sein, S. 163.
74	 Batthyány: Die Überwindung der Gleichgültigkeit, S. 91.
75	 Taylor: Das Unbehagen an der Moderne, S. 102.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von der Naturkunde zur Umwelttugendethik  |  119

Die Erkenntnis der Zusammengehörigkeit mit der Natur, das Wertschätzen 
der Naturerfahrung auch in der unmittelbaren Wohnumgebung, kann dazu 
führen, das Bedürfnis nach Flugreisen in die Ferne zu mindern und zu ei-
nem insgesamt mäßigeren Lebensstil zu gelangen und gleichzeitig verstärkt 
für den Schutz der Heimat einzutreten. Hinzu kommt: Aus einer tugendethi-
schen Perspektive entkommt der Einzelne über eine Selbstermächtigung ei-
ner passiven Opferrolle, in der gerne über das System (der Kapitalismus, der 
Neoliberalismus, die Großkonzerne …) lamentiert wird. Damit wird die Idee 
von eigener Handlungsmacht und daher auch Selbstverantwortung gestärkt, 
denn insgesamt erscheint die Zuschreibung von Verantwortung im Kontext 
globaler Vernetzungen und komplexer Rückkopplungen im Umweltverhal-
ten zunehmend schwierig. Die vermeintliche Einschränkung des Individu-
ums, die ein umwelttugendethischer Ansatz mit sich führt, stellt sich dann 
als eine Stärkung des Individuums heraus.

5.	 Ausblick

Das Anthropozän stellt sich als ein Zeitalter der ökologischen und geistigen 
Krise dar. Um erstere zu überwinden werden seit Jahrzehnten Daten über 
den Zustand globaler Ökosysteme gesammelt, welche jedoch kaum eine 
Handlungsrelevanz entfalten. Daher wird der Umweltdiskurs seit geraumer 
Zeit um einen im Drohgestus daherkommenden Umweltmoralismus flanki-
ert, welcher Empörung an Stelle von Argumenten setzt. Doch sind einerseits 
damit einhergehende radikale Verzichtsdystopien im Umweltdiskurs nicht 
zielführend, sie widersprechen den Bedürfnissen von Menschen, anderer-
seits ist jedoch der Mangel an globaler Steuerungsfähigkeit in der ökologi-
schen Krise eklatant und offenkundig. 

Ein umwelttugendethischer Ansatz kann eine vermittelnde Rolle zwi-
schen internationalen Umweltschutzabkommen und dem Einzelnen in einer 
vielfach sinnentleerten Welt, begründet auf Naturbeobachtung, darstellen. 
Vielfältige (gesundheitliche) Zusatznutzen für den Einzelnen durch eine re-
gelmäßige Naturbeobachtung werden durch eine Stärkung unterschiedlicher 
Tugenden ergänzt. Dieser Ansatz kann zwar zu einer erheblichen Umwelt-
entlastung führen, jedoch kann Umwelttugendethik nicht die Welt retten, 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


120  |  Joachim Rathmann

will sie auch gar nicht, da ihr jedes missionarische Sendebewusstsein fremd 
ist, fremd sein muss. 

Das Einüben von Naturkunde bedarf einer intensiven Arbeit in Vorschu-
le, Schule und auch Weiterbildung, um junge Menschen in die Naturbeob-
achtung einzubinden. Comenius Vorstellung eines Schulgartens, der die 
Schule ähnlich attraktiv machen könnte wie einen Jahrmarkt, ist die Denkfi-
gur, die verallgemeinert den Gewinn von Naturkunde darstellen kann. Wenn 
es gelingt, über einen intensivierten Naturbezug unterschiedliche Tugenden, 
wie Mäßigung und Demut zu stärken, könnte das Bedürfnis sinken, sich auf 
Jahrmärkten zu inszenieren, dann kann ein ansonsten verschwenderischer 
Lebensstil eingehegt werden. Das könnte auf einen Weg weisen, die narzissti-
schen Verstimmungen unserer Zeit zu mäßigen, ohne Verlusterfahrung für 
den Einzelnen. Doch der Gewinn, der sich persönlich daraus ergibt, muss 
konsequent erarbeitet werden, erst dann lässt sich erkennen: „Der Verzicht 
nimmt nicht. Der Verzicht gibt.“76 Man kann diesen Einblick auch mit Spi-
noza durch den Gedanken erweitern, dass gut sein und glücklich sein eine 
Einheit bilden: „Die Glückseligkeit ist nicht der Lohn der Tugend, sondern 
die Tugend selbst; und wir erfreuen uns ihrer nicht deshalb, weil wir die Lüste 
hemmen, sondern umgekehrt, weil wir uns jener erfreuen, darum sind wir 
imstande, die Lüste zu hemmen“.77 Der Wert der Tugend liegt in sich selbst 
und muss nicht von außen beigesteuert werden. Übertragen auf Mensch-
Umweltverhältnisse sind die Lüste, die Spinoza erwähnt, umweltschädliche 
Verhaltensweisen, oftmals zur Selbstdarstellung, diese umfassen auch solche 
Verhaltensweisen, die als besonders nachhaltig gedacht werden, sich im Ge-
samt ökologischer Komplexe jedoch als schädlich erweisen.

Auf dem Weg, aus der ökologischen und geistigen Not der Zeit eine Um-
welttugend zu machen, könnte sich das Werk Comenius als ein fruchtbarer 
Begleiter erweisen.

76	 Heidegger: Der Feldweg, S. 7.
77	 Baruch de Spinoza: Die Ethik. Schriften und Briefe, hg. von Friedrich Bülow, Stuttgart: 

Alfred Körner Verlag 71982, S. 304. V. Teil, Lehrsatz 42. (Den Hinweis hierauf, und 
andere mehr, verdanke ich MA Peter Reus.)

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Iveta Marešová

Die enzyklopädischen Anklänge                                        
der Pansophie bei Comenius

Dieser Beitrag ist einer früher Schrift von Comenius gewidmet – Theatrum 
universitatis rerum1 (Schauplatz der Gesamtheit der Dinge), einer weit kon-
zipierten, ersten tschechischen Enzyklopädie, von der nur ein Teil erhalten 
blieb, da sie im Frühjahr 1656 teilweise dem Brand in Leszno zum Opfer ge-
fallen war. Das Ziel von Comenius war es, eine Enzyklopädie in der Mutter-
sprache zu erstellen, die den Menschen ohne höhere lateinische Bildung eine 
Wissensquelle bieten würde. Es ist keine Enzyklopädie im Sinne der Auf-
klärung. Es ist eine philosophisch-theologisch kohärente Interpretation des 
Menschen und seiner Beziehung zur Welt und zum Gott, mit zahlreichen bi-
blischen Referenzen und mit einem stark traditionellen geozentrischen Bild 
der Welt. Dies ist einer der ersten Versuche von Comenius, Bildung für eine 
Vielzahl von Menschen zugänglich zu machen; einer der ersten Versuche 
des pansophischen Konzepts, das in seinem zentralen Werk Consultatio so 
monumental ausgearbeitet wurde. Bereits in diesem frühen Werk wird ver-
sucht, Disharmonie, Unordnung und Verwirrung in der Sünde der gefalle-
nen, geschaffenen Welt zu überwinden, indem zur ursprünglichen göttlichen 
Harmonie, Ordnung, Einheit zurückgekehrt wird. Jan Patočka bewies, dass 
Comenius von Nikolaus von Kues inspiriert war. Laut Patočka betont das 
Theatrum universitatis rerum die Harmonie des Ganzen und mit den Teilen 
sowie der Teile untereinander. Im zwölften Kapitel findet sich ein Grund-
satz, den Leibniz später als principium identitatis indescernibilium bezeichnet. 
Demnach gibt es keine zwei absolut identischen Wesen und die Identität von 

1	 Jan Amos Komenský: Theatrum universitatis rerum. In: ders.: Johannis Amos Comenii 
opera omnia Bd. I, hg. von Antonín Škarka, Prag: Academia 1969, S. 95–181.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


122  |  Iveta Marešová

zwei Exemplaren ein und derselben logischen Familie oder Spezies ist nur 
eine begriffliche Angelegenheit. Dieses Prinzip wurde von Patočka bereits bei 
Nikolaus von Kues, nämlich in De docta ignorantia, ausgemacht.2 Comenius 
spricht im zwölften Kapitel des Theatrum ausführlich über die Vielfalt der 
Kreaturen – und er sieht in dieser Vielfalt die Schönheit der geschaffenen Welt, 
die der Schöpfer der Welt eingeprägt hat, um auf unterschiedliche Weise auf 
die eine vollkommenste Quelle hinzuweisen, aus der alles entspringt. Patočka 
brachte die Idee zum Ausdruck, dass die Schriften aus der Enzyklopädiezeit 
und der Trostzeit die Sicht von Comenius auf die Welt perfekt widerspiegeln 
– dass die Welt der Natur in Harmonie ist, während in der menschlichen Welt 
Verwirrung herrscht, ein Labyrinth.3 Theatrum zeigt Ordnung und Harmo-
nie in der Welt. Die Verwirrung des menschlichen Lebens zeigt sich im La-
byrinth der Welt und das Paradies des Herzens und im Zentrum der Sicherheit 
(orig. Centrum securitatis). Comenius’ spätere Idee der Wiedergutmachung, 
der Berichtigung menschlicher Angelegenheiten,4 versucht dann, diese ur-
sprüngliche Ordnung und Harmonie in der menschlichen Welt wiederher-
zustellen. Ein solches Heilmittel für die menschlichen Angelegenheiten ist 
möglich, denn die Ordnung ist überall auf der Welt vorhanden, aber unter 
den Menschen verdeckt. Da die kosmische Einheit aus Schichten besteht, die 
durch Parallelität charakterisiert sind, ist es ausreichend, die Hauptmerkmale 
dieser kosmischen Ordnung analog zu verschärfen. Patočka weist darauf hin, 
dass man in der Ordnung der menschlichen Welt zusammenarbeiten muss: 
Man muss formen und beenden – das heißt lernen und erziehen.5

Toleranz, Liebe und Demut grundlegende ethische Kategorien sowie Ra-
tionalität, Zielstrebigkeit und Effizienz durchdringen das gesamte gedankli-
che Erbe von Johann Amos Comenius. Diese geistigen Werte gehören zu den 
Grundlagen der europäischen Zivilisation. Nicht nur die Philosophen des 
20. Jahrhunderts haben sich tief mit der Krise dieser grundlegenden mensch-

2	 Jan Patočka: Dvojí filosofování mladého Komenského. In: ders.: Komeniologické studie I, 
hg. von Věra Schifferová, Prag: OIKOYMENH 1997, S. 22–40. 

3	 Jan Patočka: Jan Amos Komenský. In: ders.: Komeniologické studie I, hg. von Věra 
Schifferová, Prag: OIKOYMENH 1997, S. 41–58.

4	 De rerum humanarum emendatione consultatio catholica („Allgemeine Beratung über 
die Verbesserung der menschlichen Angelegenheiten“).

5	 Jan Patočka: Jan Amos Komenský.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die enzyklopädischen Anklänge der Pansophie  |  123

lichen Werte befasst und versucht, einen Ausweg aus dem verarmten Zustand 
des europäischen Geistes zu finden, dessen schlimmste Manifestationen die 
beiden Weltkriege waren, denen die ideologische Aufteilung der Welt in zwei 
Teile folgte. Das Wort ›Krise‹ ist seit mindestens mehr als hundert Jahren in 
Umlauf, taucht immer häufiger auf und wurde mit verschiedenen Ereignissen 
in Verbindung gebracht. Heutzutage sprechen wir über Wirtschaftskrise, po-
litische Krise, religiöse Krise, Wissenschaftskrise, moralische Krise, Mensch-
heitskrise und so weiter. Der Begriff der Krisis (κρίσις) war den alten Griechen 
bekannt. Was unterscheidet unsere Gegenwart? Es ist immer noch derselbe 
Kampf, die uralte Fehde, die zugunsten einer der Parteien entschieden wer-
den muss. Oder vielleicht auch nicht? Gibt es einen Mittelweg zwischen zwei 
scheinbaren Gegenstücken? Globalität oder Partikularität? Wissenschaft oder 
Religion? Objektivität oder Subjektivität? Philosophie oder Wissenschaft? 
Natur oder Künstlichkeit? Und wir könnten weitermachen … 

Die Krisis der europäischen Wissenschaften,6 wie Edmund Husserl sie sah, 
schwebt wie eine dunkle Wolke über uns. Moderne wissenschaftliche Techno-
logie führt die Menschen von der Welt als Ganzem weg, ja spaltet diese auf. Die 
Technologie lehrt den Menschen, in einer dualen Welt zu leben – einer natür-
lichen subjektiven Welt und einer wissenschaftlichen objektiven Welt. Es gibt 
eine große Kluft zwischen den beiden Welten. Die moderne Wissenschaft hat 
uns mit ihren Errungenschaften verblüfft und versucht, Dinge zu kontrollieren 
und zu manipulieren. So verändert sie unsere Sicht auf die Welt und schafft in 
uns das Bild einer künstlichen Welt kalter objektiver Wahrheiten, die uns nichts 
über unseren Platz in einer solchen konstruierten Welt oder deren Bedeutung 
sagen können. Die Welt wird entpersönlicht. Husserl sah das Gegenmittel in 
der phänomenologischen Methode, auf der er die Natur- und Geisteswissen-
schaften aufbauen wollte. Es ist eine Philosophie, die zu den Dingen selbst als 
Erfahrungsquellen zurückkehren möchte. Husserls Philosophiekonzept unter-
scheidet nicht zwischen Wissenschaft und Philosophie, weil er keinen signifi-
kanten Unterschied zwischen ihnen sieht – sie sind unzertrennlich.

6	 Edmund Husserl: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie. In: ders.: Ge-
sammelte Schriften, hg. von Elisabeth Ströker. Bd. 8, Hamburg 1992 (eigene Paginie-
rung gemäß der Ausgabe „Husserliana“).

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


124  |  Iveta Marešová

Der verarmte Zustand des europäischen Geisteslebens spiegelte sich auch 
in Tomáš Garrigue Masaryk wider. Der Selbstmord als sociale Massenerschei-
nung der modernen Civilisation7 ist eine seiner frühen philosophisch-soziolo-
gischen Schriften. Diese These von Masaryk erwähnt den starken Grund für 
dieses Phänomen, den Rückgang des Glaubens der Menschen und die damit 
verbundene mangelnde Entschlossenheit, moralische Gesetze einzuhalten. 
Das Problem des modernen Menschen ist nach Masaryk die Unfähigkeit, 
grundlegende Fragen nach dem Sinn seines Lebens zu beantworten, was wie-
derum zu destruktivem Denken führt. Die Heilung kann die organische Ver-
bindung christlicher Werte mit der wissenschaftlichen Meinung sein, die es 
ermöglicht, den wahren Sinn der Welt und des menschlichen Lebens wieder 
zu erkennen. Masaryk ist einer der Begründer einer modernen tschechoslo-
wakischen Staatlichkeit, die sich ihm zufolge aber niemals von anderen eu-
ropäischen Ländern abheben sollte. Masaryk konzipierte alle menschlichen 
Handlungen ›sub specie aeternitatis‹, was für ihn bedeutet, dass sich das Ver-
halten des Individuums und des Staates von innen und außen an den Prinzi-
pien der Menschheit orientieren sollten, die immer an erster Stelle standen.

Jan Patočka beschäftigte sich intensiv mit den philosophischen Werken 
von Comenius, Masaryk und Husserl. Seine Habilitationsschrift Die natür-
liche Welt als philosophisches Problem8 hatte großen Einfluss auf die tsche-
chische Geistessphäre. Aus der Sicht unseres Themas sind seine Ketzerischen 
Essays über Philosophie der Geschichte9 bedeutsam, in denen Patočka sich mit 
der menschlichen Erfahrung der Geschichte in Bezug auf die drei Bewegun-
gen der menschlichen Existenz auseinandersetzt. Zuerst erfolgt eine Bewe-
gung vom Mythos zur Logik – natürlich zur Rationalität, die den Menschen 
und die Welt verstehen will. Dies wurde durch eine andere Bewegung abge-
löst, die Patočka im 16. Jahrhundert als Resignation des Verstehens und der 
inneren Bildung des Menschen und anschließende Fokussierung auf die Au-
ßenwelt sieht, die nicht Verständnis verlangt, sondern deren Beherrschung. 
Patočka zufolge hat dieser Rückschritt zu einem Jahrhundert schrecklicher 
Kriegskonflikte und schwerwiegender Umwälzungen geführt, und deshalb 

7	 Wien: Carl Konegen 1881.
8	 Stuttgart: Klett-Cotta 1990.
9	 Frankfurt am Main: Suhrkamp 2010.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die enzyklopädischen Anklänge der Pansophie  |  125

sollte man sein Leben als Ganzes betrachten, nicht nur im Sinne einer intel-
lektuellen Wahrnehmung, sondern so zu leben, dass wir alle unsere Möglich-
keiten und Pläne haben, einschließlich gegen Ende unseres Lebens. Wenn 
wir unsere eigene Sterblichkeit verschleiern, wenn wir nicht innerlich von 
der Möglichkeit unserer Endgültigkeit berührt werden, dann erleben wir das 
Leben in zwei Phasen – den Momenten, die wir erleben und in denen wir 
unsere eigenen Meister sind, und dann gibt es das, was noch kommen wird, 
was bisher verschoben wurde und was uns nicht wirklich betrifft. Diese öf-
fentliche Anonymität ist die ontologische Grundlage, auf der laut Patočka 
alle Verantwortungslosigkeit im Leben, Selbstvertrauen und Nachlässigkeit 
auf den Möglichkeiten von sich selbst und anderen beruhen. Hier entsteht 
die Möglichkeit des Trotzes, eine Schließung, die sich um sich selbst dreht, 
die nichts als ihre eigenen Eroberungen, ihren eigenen Lebensbesitz zulässt. 
Anonymität beruhigt uns, erleichtert uns, schließt uns aber gleichzeitig. Wie 
können wir also ein Leben in Wahrheit führen? Was bedeutet das eigentlich 
und wie können wir das erreichen? Dies bedeutet, dass 

„wir niemals verschlungen, vergöttert oder zentriert werden. Es 
bedeutet totale Materie, was nicht Unpersönlichkeit bedeutet, son-
dern im tiefsten Kern unserer Persönlichkeit verankert ist. Das ist 
Offenheit. Diese Sichtweise – diese Ausdauer – bedeutet nur Le-
bensnormalität. Das heißt, das ewige Kreisen, um das Selbst im 
Sinne des verheerenden Zentrums des Lebens loszuwerden, den 
Autismus loszuwerden. Verstehe die Endgültigkeit aller Möglich-
keiten. Es bedeutet auch, den anderen als solchen in seinen Mög-
lichkeiten zu sehen und ihn sich darin entwickeln zu lassen – lass 
ihn sein.“10 

Patočka sagt auch, dass wir nur unter diesem Gesichtspunkt ganz existieren 
können, um unserem Leben einen sinnvollen Sinn zu geben. Ein solches Ver-
hältnis des Menschen zu sich selbst, das den Problemen gegenübersteht, ist 
die Grundlage der Reflexion. Reflexion ist eine Lebensangelegenheit, ohne 
die man in Wahrheit nicht existieren kann. Für Patočka ist Reflexion nicht 
nur etwas, das in uns selbst stattfindet, sondern das uns einfängt. Reflexion 
ist die Art und Weise, wie wir in der Welt sind, eine Art und Weise, wie wir 

10	 Jan Patočka: Úvod do fenomenologické filosofie, Prag: OIKOYMENH 2003, S. 140, 
übers. von Iveta Marešová.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


126  |  Iveta Marešová

zu allen Dingen und anderen in Beziehung stehen. Das heißt Authentizität, 
eigene Lebensweise, ›Leben in Verantwortung‹.11

Einer von Patočkas Schülern ist Radim Palouš, der sich in seinem Buch 
Čas výchovy („Das Weltzeitalter“)12 nicht nur mit dem Problem der Perio-
disierung der Weltgeschichte befasst, sondern auch mit dem Problem der 
Historizität an sich. Palouš weist darauf hin, dass Zeit niemals als bloßer 
Abschnitt der unbemannten Zeitform (›CHRONOS‹) erlebt wird, dass Zeit 
niemals eine bloße Konvention ist und nicht sein kann. Die Zeit ist für den 
Menschen immer geistig erfüllt, sie hat einen Sinn (›KAIROS‹). Palouš be-
schrieb die Periodisierung der Geschichte als Suche nach spiritueller Einheit 
der Ereignisse, als Palpation der Form historischer Zeiten. Wenn wir also 
über eine neue Etappe in der Weltgeschichte sprechen wollen, sollten wir zu-
erst nach der Bedeutung fragen, was ihr grundlegendes Ziel für die spirituelle 
Vereinigung ist. Wenden wir uns nun Comenius zu.

Was ist eigentlich der Ort von Comenius im europäischen Kontext des 
Denkens? Comenius lebte in einer Zeit, in der sich die Wissenschaft (im mo-
dernen Sinne) allmählich von der Philosophie zu trennen begann. Francis 
Bacon und René Descartes sind die Geburtshelfer dieser modernen Wis-
senschaft, wie wir sie heute kennen. Die mechanistische Interpretation der 
Natur, auf deren Grundlage ein Wissenschaftler empirisch erfasste Daten 
sammelt, die er dann analysiert und damit wissenschaftliche Hypothesen 
bestätigt oder widerlegt, ermöglicht eine enorme Entwicklung naturwissen-
schaftlicher und technischer Gebiete. In der Zeit des Comenius war dieser 
wissenschaftliche Gedanke umstritten, und Comenius selbst blieb den sta-
bilen biblischen Vorstellungen von Erde und Universum treu. Das revolutio-
näre Wissen des Nikolaus Kopernikus hat die mittelalterliche Interpretation 
des Kosmos zerstört, aber Comenius hat sich nie damit identifiziert. Er war 
überzeugt, dass es eine Harmonie zwischen altem Wissen, das heißt der bib-
lischen Interpretation der Welt, und dem Fortschritt des Wissens gibt. Wenn 
wir also sagen, dass Comenius an der Grenze des Zeitalters steht, hat dies eine 
tiefere Bedeutung als nur den Versuch, es in Geschichtslehrbüchern auf einer 
imaginären Zeitachse zu platzieren. Comenius‘ Denken war fest in der Tra-

11	 Ebd.
12	 Prag: Státní pedagogické nakladatelství 1991.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die enzyklopädischen Anklänge der Pansophie  |  127

dition verankert, aber gleichzeitig schöpfte er produktiv aus dem zeitgenös-
sischen Geistes-Sauerteig. Dass Comenius die neuesten Erkenntnisse seiner 
Zeit studierte und die ihm nahestehenden auf seine Weise in seine eigenen 
Arbeiten einbezog, belegen viele Studien von Comeniologen. Aber man kann 
sogar sagen, dass er einige großartige Ideen vorweggenommen hat. Theatrum 
universitatis rerum, Kapitel zwölf, lautet in deutscher Übersetzung wie folgt: 
„Dass die Welt und alles darin schön ist“. Comenius schreibt hier:

„Nicht ohne Grund nennt man die Welt in griechischer Sprache 
κόσμος, das heißt schön, und das lateinische mundus, das heißt 
rein. Alles in ihr ist schön, rein, angenehm und anmutig; und malt 
die unsichtbare Schönheit des unsichtbaren Gottes. Wenn jemand 
die Schönheit der Welt nicht sieht, sieht er wenig. Oder ist dieses 
kostbare Schmuckstück der Welt nicht so, dass in so einer Vielzahl 
von Dingen eine so große Vielfalt und das eine gegenüber dem an-
deren zu finden ist? Denn so sind alle Dinge der Duktilität, dass 
es keine gibt, die in allen anderen ähnlich sind. Wohin man sich 
dreht, ist alles, was man sieht, jeweils verschieden.“13 

Leibniz wird diese Idee später allgemein als principium identitatis indiscerni-
bilium bezeichnen, wie Jan Patočka ausführte.14 Comenius arbeitet diese Idee 
aus, um zu zeigen, dass die Schönheit der Welt von Natur aus eine unendliche 
Vielfalt ist und gleichzeitig Einheit und Harmonie. Comenius stützte sich da-
bei auf die Schriften von Nikolaus von Kues, wie Patočka zeigte. Einige ähn-
liche Stellen in den Schriften von Theatrum und De docta ignorantia weisen 
darauf hin.15

Comenius konzipierte das kosmische Ganze in drei Schichten – Schich-
ten, die ineinander greifen und die Einheit bilden – göttlich, menschlich und 
natürlich. Der Umgang mit der Welt, also sowohl der natürlichen Sphäre als 
auch dem Menschen (künstlich, vom Menschen geschaffen – seine Kunst, 
›ARS‹) führt den Menschen zu Gott.16 Weisheit schöpfen wir nach Comenius 

13	 Komenský: Theatrum universitatis rerum, S. 146.
14	 Jan Patočka: Theatrum universitatis rerum. In: ders.: Komeniologické studie III, hg. von 

Věra Schifferová, Prag: OIKOYMENH 2003, S. 273–279.
15	 Ebd.
16	 Komenský: Theatrum universitatis rerum, S. 106: Než to by spíše od někoho v pochyb-

nost taženo byti mohlo, přináleží-li k pravé té moudrosti zevnitřních těchto věcí v světě 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


128  |  Iveta Marešová

aus der Heiligen Schrift und der Offenbarung Gottes, aber die erste Grund-
lage der Weisheit ist die Erkenntnis der Außenwelt – wir schöpfen aus dem 
Bewusstsein aller Dinge und aller Taten, sowohl menschlicher als auch gött-
licher, sowie aus dem Wissen über die Kunst (›ARS‹), die Welt des Menschen 
(mundus artificialis, wie Comenius es in einigen seiner Schriften nannte). 
Entsprechend dieser Überzeugung verfasste Comenius das Theatrum uni-
versitatis rerum, ein enzyklopädisches Werk zur Erörterung der Welt und 
der darin enthaltenen Dinge. Diesem sollte ein weiteres Werk folgen, das 
Theatrum Scripturae, das eine biblische Enzyklopädie sein sollte, die jedoch 
nie in dieser Form realisiert wurde. Vom Theatrum universitatis rerum ist nur 
das erste der vier geplanten Bücher erhalten geblieben.

Theatrum ist keine Enzyklopädie der Aufklärungszeit, es gibt keine Wör-
terbucheinträge, die durch Begriffe miteinander verbunden sind. Comenius 
war vielmehr von einem umfassenden Blick auf die Welt von seiner Schöp-
fung bis zu seinem Tod getrieben. Es befasst sich mit den grundlegenden 
Fragen, die man nach Sein und Bedeutung stellt. Die Interpretation von Co-
menius entspricht voll und ganz der christlichen Sicht der Welt – die Welt 
schuf der beste, weiseste und mächtigste Gott als sein Abbild. Alle Kreatur 
muss sich aufeinander beziehen und dieselbe Bedeutung haben. Die Welt ist 
nur eine, es kann nicht mehr Welten geben, und alles in ihr ist gut, schön und 
perfekt – auf diese Weise entspricht die Welt ihrem Schöpfer. Gott schuf die 
Welt gut und schön, denn er ist und kann nicht die Ursache für böse Dinge 
sein. Alles, was wir als schädlich und böse betrachten, geschah erst nach dem 
Schöpfungsakt, indem die ursprüngliche Natur verletzt wurde. Die Welt ist 
großartig, mit verschiedenen Kreaturen gefüllt und lässt keinen leeren Raum. 
Jedes geschaffene Individuum hat einen Zweck und ist auch diesem Zweck 
angepasst. Nichts wurde ohne Zweck erschaffen, „nichts leer und unnötig“17. 

Gott ist nicht nur der Erbauer der Welt, sondern auch ihr Verwalter – er 
erhält ihr Sein aufrecht, kümmert sich um sie. Ohne seine Fürsorge wür-

známost, aby člověk zpytováním světa a živlů, spatřováním hvězd a běhů nebeských, 
prohlédáním příběhů světa, probíháním rozličných krajin a koutů okršlku zemského, 
vyhledáváním také rozličných umění a předsevzetí lidských, tajných i zjevných, zanášeti 
se měl: čili by bez toho býti mohlo, aby člověk Písem svatých toliko hleděl, jiné všecko za 
hřbet stavěje?“ (übers. von Iveta Marešová)

17	 Komenský: Theatrum universitatis rerum, S. 121, , übers. von Iveta Marešová.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die enzyklopädischen Anklänge der Pansophie  |  129

de die Welt verschwinden. Die Erschaffung der Welt und der Dinge darin 
sollte der Beginn der Ordnung sein. Sogar der göttliche Schöpfungsakt ist 
ein sechstägiger Prozess, obwohl der allmächtige Gott die ganze Welt in ei-
nem Augenblick hätte erschaffen können. Nach Comenius soll dieser Prozess 
den Menschen zeigen, dass Gott vernünftig gehandelt hat und gleichzeitig 
die Welt mit der zu beachtenden Ordnung geprägt hat. Wir Menschen soll-
ten also die Ordnung der Welt aufrechterhalten, indem wir sie mit Vorsicht 
behandeln, mit Respekt und Bewunderung für die Schönheit, die sie uns of-
fenbart. Die von Gott geprägte Weltordnung ist auch der Grund dafür, dass 
nichts auf einmal auf der Welt geschieht, außer durch ein Wunder, ansons-
ten verläuft alles ordnungsgemäß, von Kleinen und weniger Perfekten zum 
Größeren und immer Perfekteren, wie aus Samen ein Baum heranwächst. 
Erinnern wir uns, dass Comenius die Idee der allmählichen Verbesserung 
in seinen pädagogischen Schriften verwendet hat, die vor allem ihn bekannt 
gemacht haben.

Comenius betrachtet in Theatrum die Welt nicht aus wissenschaftlicher 
Perspektive, die Ereignisse der Erschaffung der Welt werden nicht nur chro-
nologisch, sondern vor allem kairologisch beschrieben – Gott schuf die Welt 
zum richtigen Zeitpunkt. Alles, was nur auf der Welt ist, hat seine eigene Zeit 
und seinen Zweck. Die Welt ist sinnvoll. Wenn wir über eine neue Phase der 
Erde sprechen wollen, die wesentlich von menschlicher Aktivität beeinflusst 
wird, sollten wir die Welt aus dieser Perspektive betrachten. Dann würden 
wir die Erde nicht nur als ein wissenschaftliches Objekt sehen, das nur hier 
liegt und uns als Rohstoffquelle dient, die wir extrahieren und für unser eige-
nes komfortables Dasein verwenden, was in dieser Hinsicht nicht nachhaltig 
ist. Comenius sagt, dass die Welt und alles, was sie enthält, für den Menschen 
da ist, aber im Denken des Comenius wird der Mensch als ›imago Dei‹ ver-
standen. Der Mensch ist wegen der Erbsünde korrupt, aber er ist noch nicht 
vollständig verloren. Es besteht die Möglichkeit der Berichtigung und Wie-
derherstellung des ursprünglichen intakten Zustands. Alle Schichten des kos-
mischen Ganzen sind durch eine grundlegende Parallelität gekennzeichnet, 
die darauf zurückzuführen ist, dass alle Schichten des Seins gemeinsame all-
gemeine Prinzipien haben. Göttliche Ideen spiegeln sich sowohl in der Natur 
als auch im Menschen wider und stellen die Harmonie der ganzen Welt her. 
Comenius transformierte das traditionelle neuplatonische Schema, ergänzt 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


130  |  Iveta Marešová

durch das biblische Konzept von Fall und Erlösung, mit einem Schwerpunkt 
auf menschlichem Handeln. Mundus artificialis entsteht durch den mensch-
lichen Willen, der zum Handeln führt, wodurch die absteigende Tendenz der 
kosmischen Ereignisse gestoppt wird und sich den neuen Welten zuwendet, 
die durch den Aufstieg des menschlichen Geistes geschaffen wurden. Dieser 
Aufstieg ist ein Impuls für die aufsteigende Phase, die zurück zu Gott führt.
Der Mensch schafft nicht nur eine künstliche materielle Welt, sondern auch 
eine moralische und eine geistige Welt. Dies bringt ihn in die ewige Welt. Er 
ist nicht nur das Abbild Gottes, es gibt noch etwas anderes – er ist ein Mit-
arbeiter Gottes. Durch ihre Arbeit und den Aufstieg des Geistes erschaffen 
die Menschen neue Welten, die zu einem perfekten Zustand zurückführen, 
wie er nach der Schöpfung war. Diese Betonung des menschlichen Handelns 
wird im pädagogischen und reformistischen Konzept von Comenius maß-
geblich berücksichtigt. Jede menschliche Gemeinschaft hat einige geistige 
Werte, auf denen sie ihre eigene moralische Ordnung aufbaut – sie ist das 
Fundament eines jeden modernen Staates. Es ist dies keine vage Spiritualität 
oder kommerzialisierte Esoterik. Der Mensch schafft geistige Werte, die im 
Gesamtverlauf der Welt eine entscheidende Rolle spielen. Dies ist mit der 
Usurpation der modernen Gesellschaft nicht vereinbar.

Die oben genannten ethischen Kategorien – Toleranz, Liebe und Demut – 
gelten nicht nur für die menschliche Gesellschaft, sondern für den gesamten 
Kosmos. Comenius war der Denker des Ganzen, trennte den Menschen nicht 
von der Natur, hob ihn nicht über den Rest der Welt hinaus. Man sollte nicht 
nur Gott und anderen Menschen gegenüber demütig sein, sondern auch der 
Natur gegenüber. Der Mensch sollte nicht nur Gott und alle Mitmenschen 
lieben, sondern auch die ganze Welt. Der Mensch wird von Comenius nicht 
aus dem Kontext der Außenwelt herausgenommen, sondern gehört ihm, er 
ist ein Teil davon.

Lassen Sie uns mit den Worten von Radim Palouš schließen: 
„Die zweite Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts teilt nicht mehr 
das heutige Vertrauen in den Fortschritt. Zum Wort kommen 
Dinge, die über den Menschen radikal hinausgehen. Anstelle von 
Überlegenheit und Herrschaft kündigt die Globalisierung das Ein-
tauchen des Menschen in die Welt an, ihre Zugehörigkeit zu allem, 
was zusammen existiert. Seit Beginn des europäischen Zeitalters 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die enzyklopädischen Anklänge der Pansophie  |  131

gab es einen Kampf zwischen der Hingabe an dem übermenschli-
chen und dem Abstieg in die menschliche Willkür. Die Moderne 
zerstört dann Schritt für Schritt die ›andere Welt‹. Es gibt keinen 
größeren Sinn, die Menschheit geht anscheinend von nirgendwo 
ins Nirgends. Dies ist das Ende des Euro-Zeitalters, das an Befan-
genheit stirbt. Es ist die Bedeutung der Geschichte der gesamten 
Menschheit. Schließlich ist es die Bedeutung eines noch höheren 
Ganzen, das heißt, die Ganzheit aller Ganzen: der Menschen und 
Tiere und Pflanzen und Steine und Wasser und Luft, sogar der Ster-
ne, überhaupt allem.“18

18	 Radim Palouš: O globalizaci s Radimem Paloušem, Kostelní Vydří: Karmelitánské na-
kladatelství 2005, S. 12 f., übers. von Iveta Marešová.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jiří Beneš

Über die wahre Veredelung des Menschen

In den zwanziger Jahren des vorigen Jahrhunderts provozierte ein junger 
tschechischer Journalist, Ferdinand Peroutka, die tschechoslowakische Öf-
fentlichkeit mit einer ironisierenden Darstellung des sogenannten Mythos 
von der ›Nation des Comenius‹:

„Es wäre eine seltsame Sache, würde man als Hauptgrund dafür 
angeben, dass wir gute Schulen benötigen, dass wir die Nation des 
Comenius seien. Eine solche Begründung vermag nicht mehr zu 
bewirken als z. B. ein Rat, dass wir die Frauen lieben sollen, weil 
auch schon unser Fürst Oldřich seine geliebte Božena vom Brun-
nen abholte.“1

Wie es so häufig geschieht, wurde da von dem jungen Journalisten das Kind 
mit dem Bade ausgeschüttet. Peroutka wusste nichts von der großen Begeiste-
rung für Comenius, die am Ende des 19. Jahrhunderts nicht nur die Lehrer in 
den böhmischen Ländern ergriff, sondern insbesondere sehr viele deutsche 
Lehrer, denn ein besonders starker Impuls ging damals von den deutschen 
Lehrern aus. In Deutschland entstand damals die „Comenius Gesellschaft“ 
mit Zweigstellen in vielen großen und kleineren Städten und sogar im Aus-
land, die sich für Schulreformen im Sinne des Comenius einsetzte.

Was war es eigentlich, was Comenius so anziehend machte, dass er kaum 
30 Jahre vor Peroutkas Urteil über das angebliche historische Gerümpel unter 
den deutschen und tschechischen Lehrern ein so hohes Ansehen genoss? Sei-
ne Große Didaktik ist das erste konsequent durchdachte und entwickelte eu-
ropäische pädagogische System, weshalb man ihren Autor mit Recht als den 

1	 Ferdinand Peroutka: Jací jsme („Wie sind wir“), Prag 21934, Anfang des Kapitels 
Národ náboženský? („Ein religiöses Volk?“), S. 105, aus dem Tschechischen übers. v. 
Jiří Beneš.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


134  |  Jiří Beneš

Begründer der neueren Pädagogik betrachten kann. Es sind jene bekannten 
Grundsätze, die den Unterrichtsinhalt betonen, die Wichtigkeit der Dinge 
gegenüber dem sprachlichen Ausdruck, der Ausgangspunkt in der Anschau-
ung, die Betonung der Bedeutung der Muttersprache, der zyklische Cha-
rakter der Lehrdisposition, die Wichtigkeit der ständigen Anwendung des 
erworbenen Wissens, die parallele Betätigung des Denkens, der Hand und 
der Zunge. Es sind ferner seine bahnbrechenden Verdienste um die Schulor-
ganisation zu nennen, den systematischen, gemeinsamen Unterricht in Klas-
sen nach einem festen Lehrplan, die standardisierten Lehrbücher; endlich 
– und nicht zuletzt – sein großartiger und grundsätzlicher Demokratismus, 
der die Notwendigkeit der Erziehung und Bildung für alle Menschen ver-
kündet, ohne Rücksicht auf Geschlecht, Stand, Reichtum, Ursprung, ja sogar 
ohne Rücksicht auf die Begabung, denn Comenius glaubt, dass jeder Mensch 
erziehbar sei; zwar nicht bis zu einem gleich hohen Niveau, denn die Kinder 
sind mehr oder weniger begabt. Aber es gebe kein menschliches Geschöpf, 
das der Förderung nicht wert wäre, und gerade um die Bildung der weni-
ger Begabten müsse man sich mit besonderer Liebe kümmern. Erziehung sei 
nicht nur allgemeine Pflicht, sondern sie gehöre auch zu den menschlichen 
Vorrechten. Da jeder Mensch zu positiver Entwicklung imstande sei, könne 
und müsse der Erzieher das Gute in jedem Kind fördern, und er werde da-
bei Erfolg haben. Denn Güte fände Widerhall, das Gute rufe Gutes hervor! 
Allerdings müssen die Erziehenden, die Eltern wie die Lehrer weise, gütig, 
liebenswürdig, mit natürlicher Autorität ausgestattet sein, voll eines fröhli-
chen christlichen Glaubens. Diese Idealvorstellung von den Pädagogen kann 
nur selten erreicht werden. Aber wer wollte bestreiten, dass es vorbildliche 
Lehrer immer wieder gegeben hat und immer wieder gibt? Kann man ohne 
vorbildliche Lehrer überhaupt von guter Erziehung sprechen?

Der pädagogische Optimismus wird durch festen Glauben des Comenius 
an den Sinn der Erziehung unterstützt. Der Mensch ist für ihn ein ›Ebenbild 
Gottes‹. Er kommt in die Welt mit der Sendung, Mensch zu werden, denn nur 
durch Erziehung und Bildung wird er zu einem Ebenbild Gottes. Er ist nicht 
bloß einfach da wie ein Stein, eine Pflanze, ein Tier. Zu einem wahren Men-
schen kann jeder erst werden. Die Menschlichkeit des Menschen ist keine ge-
gebene Wirklichkeit, kein Faktum, das nur zur Kenntnis zu nehmen ist. Die 
Menschlichkeit ist nur potentiell vorhanden, nur als eine Möglichkeit. Man 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Über die wahre Veredelung des Menschen  |  135

muss etwas für sie tun. Man muss sie als Aufgabe begreifen. Dabei kommt 
der Schule eine große Bedeutung zu. Comenius nennt sie ›Werkstätte der 
Menschlichkeit (officina humanitatis)‹! Erziehung ist Führung des Menschen 
zu sich selbst, zum Wissen über seine menschliche Sendung, die darin be-
steht, sich, den Mitmenschen und der Sinnerfülltheit der Welt zu dienen, ein 
Wissen darum, dass in diesem Dienst menschliche Herrschaft besteht. Das 
spricht aus dem Werk des Comenius zu uns. Sein Grundsatz „Alles fließe von 
selbst, Gewalt sei ferne den Dingen“ bedeutet nicht: Weniger Lernen! Im Ge-
genteil: mehr, aber auf natürliche Weise! Bloß Einpauken und mechanisches 
Büffeln bleibt unwirksam. Der Mensch findet den Weg unter guter Anleitung 
zu sich selbst. Dafür müssen die Bedingungen geschaffen werden. Von diesen 
Bedingungen ist die wichtigste wiederum der lehrende Mensch, der in der 
Lage ist, zu erziehen, weil er schon den Weg zur Menschlichkeit angetreten 
hat und nun Aufgaben, Probleme, Ziele aufzeigt, weil er zur Eigenverantwor-
tung auffordert, zur Führung eines selbständigen, spontanen, sich erfüllen-
den Lebens. Die Erziehung ist Herausführung, Emporführen, Herausführen 
aus den menschlichen Labyrinthen (educatio). Erziehung ist Lebensaufgabe. 
Die ganze Welt ist eine Schule, in der Menschen sich zu Menschen bilden.

Weshalb war des Comenius Auftreten so bedeutsam? Weshalb ist es für 
uns selbst beispielgebend? Weil Comenius das System der Erziehungsgelegen-
heiten und Erziehungsziele durchdachte, damit jeder menschlich werde. Die 
Welt ist eine Schule, aber damit man sie erfolgreich durchläuft, muss sie eine 
Schule zur Menschlichkeit sein. Damit ist der enge Kreis der institutionali-
sierten Schule verlassen. Auch die Politik ist zu vorbildhaftem verbesserndem 
Handeln zur Förderung der Menschlichkeit verpflichtet. Der Funke des Ver-
stehens springt über von demjenigen, der begriffen hat, um was es geht, auf 
den zu Erziehenden über. Die Erziehung öffnet den Zugang zu den Dingen 
und zu den anderen, die auf demselben Wege oder anderen Wegen demsel-
ben Ziel entgegenstreben, zum Ganzen, aus dem alle Aufgaben hervorfließen 
und sinnvoll werden. Auch jede einzelne Argumentation des Comenius ist 
stets auf dieses gemeinsame Ziel bedacht, z. B. in der Großen Didaktik:

„Wenn einer sagt: Wohin soll das führen, wenn Handwerker, Bau-
ern, Lastträger und schließlich gar Weibsbilder Gelehrte werden, 
so laute die Antwort: Es wird dahin führen, daß es […] künftig 
niemandem von ihnen allen mehr am rechten Gegenstand für sein 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


136  |  Jiří Beneš

Denken, Wünschen, Streben und Handeln fehlen wird. Ein jegli-
cher wird wissen, wohin er alle Wünsche und Taten des Lebens 
richten, innerhalb welcher Grenzen er bleiben und wie er seinen 
Platz behaupten muß.”2

Aus dieser Bestimmung der Erziehung als zur Menschlichkeit hinführend 
folgt ihre zentrale Stellung im gesamten Werk der All-Verbesserung (orig. 
Pan-orthosia) des Comenius. Sie ist eine der ›HauptSachen‹ des Menschen, 
diejenige, wodurch die anderen Spezifika des Menschen wie Religion, Politik 
und Wissenschaft erst existieren können. Religion, Politik und Wissenschaft 
werden von Comenius in Bezug gesetzt: zu Gott, der die Menschen überragt; 
zur Gesellschaft ebenbürtiger Mitmenschen; zur geschöpflichen Welt, die 
man heute als ›Umwelt‹ bezeichnet und die dem Menschen zur Verwaltung 
anvertraut worden ist. Die Erziehung zur Menschlichkeit will kein DrillPro-
gramm sein, das dem Menschen gewisse nützliche Eigenschaften vermittelt, 
z. B. ›ethische‹ Erziehung. Sie ist nicht Regulierung gegebener menschlicher 
Anlagen und Fähigkeiten, die eine Persönlichkeit zur Realisierung bestimm-
ter Ideale befähigt, z. B. des ›Humanitätsideals‹. Die comenianische Erzie-
hung zum Menschen greift viel tiefer: alle Ziele, Ideale, Grundmöglichkeiten 
des Menschen haben ihren Bezugspunkt in der unendlichen Größe Gottes.

Der Demokratismus der comenianischen Erziehungsidee entspricht die-
ser Auffassung der Erziehung als eines Weges des Menschen zur Mensch-
heit und zu Gott. Gerade weil es sich bei dieser Erziehung um den Kern des 
Menschlichen handle, dürfe die bewusste, systematische, institutionalisierte, 
d. h. die schulische Erziehung niemandem verweigert werden. Die Gesell-
schaft müsse alles für eine bestmögliche Erziehung aufbieten. Denn in ihr 
liege dasjenige, was jede Gesellschaft letzten Endes rechtfertigt – ihr Sinn. 
Comenius erkannte im Verlauf seines Lebens immer deutlicher, dass eine 
wirklich menschliche Gesellschaft eine Gesellschaft der Erziehung ist und 
dass wirkliche Gesellschaftsreform darin besteht, sie ernst zu nehmen und 
sich ihr dauerhaft und verantwortungsbewusst zu widmen.

Comenius sieht weiterhin, dass eine Erziehung zum Menschen ein be-
sonderes Wissen erfordert. Nicht nur Einzelwissen, nicht nur Leistungs- und 

2	 Johann Amos Comenius: Große Didaktik. Übers. u. hg. v. Andreas Flitner, Stuttgart: 
Klett-Cotta 81993, Kap. X.8, S. 54.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Über die wahre Veredelung des Menschen  |  137

Wirkungswissen. Es muss ein Wissen vom Weltganzen sein, von der Stel-
lung des Menschen im Weltganzen und darüber, welchen Sinn das Leben der 
Menschen hat. Ein nicht zerstückeltes Wissen nennt er „AllWeisheit“ (orig. 
Pansophia). Er fordert, dass dieses ganzheitliche Wissen zur Grundlage des 
Schulunterrichts werden müsse. Ein solches Wissen verlangt Reformen des 
Unterrichts. Es geht ihm um die Einheit der menschlichen Ziele und ihre 
Harmonie.

Das comenianische Ideal des pansophischen, universalen Menschen ver-
schließt sich nicht in Streitigkeiten und in Kämpfen um partikulärpolitische 
und private Ziele, weil es die universalen Menschheitsziele anstrebt. Auf den 
ersten Blick erschien der comenianische Gedanke phantastisch, unreal, nicht 
realisierbar. Er bleibt auch nicht realisierbar, bleibt man ausschließlich beim 
wirksamen Wissen der modernen naturwissenschaftlichen Betrachtungswei-
se befangen. Doch dieser Typ des rationalen Wissens entzieht sich ebenfalls 
den Versuchen um eine Synthese, die seit langem schon begehrt wird, und 
selbst Naturwissenschaftler – sofern sie über die Probleme der Menschheit 
nachdenken – empfehlen eine Gesamt-Sicht, ob mit oder ohne Gott, das ist 
eine andere Frage. Die comenianische Idee würde – abgesehen von ihren 
natürlich zeitbedingten Inhalten – für uns eine neue Bedeutung erhalten, 
denn Comenius bewertet die Gesellschaft danach, wieweit sie befähigt ist, 
den Menschen zur Hinführung zur Menschlichkeit zu befähigen. Man be-
sitzt mit ihm ein Kriterium für die Beurteilung des Existierenden und des zu 
Wünschenden.

Mit seinen Überlegungen wie dem Menschen zur Menschlichkeit ver-
holfen werden könnte, setzte Comenius zuerst bei der Erziehungslehre an, 
dann erfolgte seine Besinnung auf die Art von Wissenschaft, die einem gu-
ten Erziehungssystem vorausgesetzt werden müsse, die er Pansophia nennt. 
Von der Pansophia schließlich gelangte er zur Panorthosia, zur „AllReform“. 
Sein letztes großes Werk, die Allgemeine Beratung über die Verbesserung der 
menschlichen Dinge, enthält ein durchdachtes System aller Zielsetzungen, die 
der Mensch sich wirklich setzen kann und setzen sollte. Worin die Erziehung 
zum Menschsein besteht, an dem ihm am meisten gelegen war, hat er in sei-
ner Pampaedia prägnant formuliert:

„Ein wahrhaft gebildeter Mensch ist derjenige, der – gleichsam als 
ein lebendiges Bild Gottes – mit dem Verstand alles vernimmt, mit 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


138  |  Jiří Beneš

der Sprache alles ausdrückt und in Werken alles zeigt, soweit es ihm 
als einem endlichen Geschöpf möglich ist. Dieses alles zu vollenden, 
macht die wahre Veredelung des Menschen aus, seine wahre Bil-
dung (vera Eruditio).“3

3	 Ders.: De rerum humanarum emendatione Consultationis Catholicae Pars Quarta, 
Pampaedia. In: De rerum humanarum emendatione Consultatio Catholica II (Editio 
princeps), hg. v. Otokar Chlup, Prag: Academia 1966, S. 73, Sp. 121: Eruditus vere 
Homo est, qui tanquam viva imago Dei, Intellectu excipit omnia, Sermone exprimit 
omnia, Factis demonstrat omnia, quantum finitae naturae possibile est: Posseque omnia 
haec Vera Hominis politura, vera Eruditio est.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Claudia Schmidt-Dietrich

Nachhaltige Digitalisierung als 
Herausforderung für das Bildungswesen

1.	 Einleitung

Die Frage nach der Bildung für das Anthropozän wird immer drängender, 
denn die Auswirkungen globaler Waren- und Menschenströme auf das ge-
samte planetare Ökosystem, aber damit auch auf die Menschen selbst werden 
immer offensichtlicher und sind kaum mehr von der Hand zu weisen. Neben 
den Themen Klimawandel und Migration, die bereits in den letzten Jahren 
mit den Schlagworten ›Fridays for future‹ oder ›Flüchtlingskrise‹ medial sehr 
präsent waren, offenbart die Corona-Pandemie weitere Konsequenzen der 
Globalisierung und zeigt die Potentiale globaler Wertschöpfungsketten, je-
doch auch die Fragilität des gesamten Systems.

Eine Bildung, welche die aktuellen Probleme und Herausforderungen auf-
greift, mit diesen arbeitet und dann das reflektierte zukunftsfähige Denken und 
Handeln in den Mittelpunkt stellt, ist auf dieser Basis Voraussetzung für den 
›guten‹ Weg in die Zukunft. Eine solche Bildung muss neben einer Beschäf-
tigung mit gegenwärtigen ökologischen, ökonomischen und sozialen Diskre-
panzen auch den Anforderungen der Nachhaltigkeit gerecht werden, um den 
nachfolgenden Generationen eine Umwelt zu hinterlassen, in welcher nicht 
nur ein Überleben im ökologischen Sinn, sondern auch noch eine Wahl bezüg-
lich individueller Lebensentwürfe, sei es auch in sozialpolitischen oder in öko-
nomischen Kontexten, möglich ist. Damit ist die Bildung für eine nachhaltige 
Entwicklung (BNE)1 wichtige Grundlage für eine Bildung des Anthropozäns. 

1	 Vgl. Robert Fischbach, Nina Kolleck & Gerhard de Haan (Hg.): Auf dem Weg zu nach- 
haltigen Bildungslandschaften. Lokale Netzwerke erforschen und gestalten, Wiesbaden: 
VS Verlag für Sozialwissenschaften 2014.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


140  |  Claudia Schmidt-Dietrich

Möchte man aber proaktiv Bildungsarbeit leisten, ist es notwendig, nicht 
nur die bis dato größten Probleme zu betrachten, denen sich die globale Welt-
gesellschaft aktuell stellen muss, sondern die Veränderungsprozesse, die ge-
rade beginnen und in den nächsten Jahren an Brisanz gewinnen und massive 
Umgestaltungen mit sich bringen, gleichermaßen mit zu bedenken. Hierzu 
gehört sicher die voranschreitende Digitalisierung und damit auch Technisie-
rung alltäglicher Prozesse und Abläufe, welche einerseits vielfältige Potentiale 
zur Unterstützung eines ›guten‹ Weges zur nachhaltigen Entwicklung birgt, 
jedoch andererseits auch neue Risiken mit sich bringt, die vor allem bei un-
bedachtem und unreflektiertem Einsatz zur echten Gefahr werden können. 
Denn die Digitalisierung kann die Prozesse und Auswirkungen, die im Sinne 
des Anthropozäns bereits jetzt schon auf dem Planeten positiv wie auch ne-
gativ verzeichnet werden, noch verstärken und in neue Dimensionen kata-
pultieren. Auf dieser Basis kommt der Pädagogik eine Schlüsselrolle in der 
aktuellen Situation zu, denn eine adäquate Bildung ist unerlässliche Voraus-
setzung für entsprechendes Umgestalten und zukunftsfähiges Handeln sowie 
die aktive Gestaltung einer digitalisierten sowie auch nachhaltigen Zukunft. 

Begibt man sich in der pädagogischen Theorie auf die Suche nach theore-
tischen und didaktischen Grundlagen, um ein für diese Situation geeignetes 
Bildungskonzept zu entwickeln, scheint die Auseinandersetzung mit den Ar-
beiten des Johann Amos Comenius zunächst entfernt, denn welchen Beitrag 
könnten die Vorstellungen eines Mannes aus dem 17. Jahrhundert wohl an 
diesem Punkt leisten? Beschäftigt man sich jedoch etwas detaillierter mit den 
Ideen des Comenius, so zeigt sich meines Erachtens, dass sich wichtige Hin-
weise für einen adäquaten Umgang mit den aktuellen Herausforderungen 
ableiten lassen: So ist gerade im Hinblick auf das Thema Nachhaltigkeit bei-
spielsweise die Natur im ökologischen Sinn per se für Comenius von hoher 
Bedeutung, da sie – von Gott geschaffen – nicht nur Teil der Schöpfung ist, 
sondern seiner Vorstellung nach die natürlichen Gesetzmäßigkeiten ökolo-
gischer Abläufe als wichtiges Vorbild für den Menschen dienen sollen.2 So 
weist Comenius in seinen Arbeiten darauf hin, dass es darum gehen müsse, 

2	 Vgl. Dietrich Benner & Friedhelm Brüggen: Geschichte der Pädagogik. Von Beginn der 
Neuzeit bis zur Gegenwart, Stuttgart: Reclam 2001; Regina Bojack & Barbara Bojack: 
Comenius, ein moderner Pädagoge. Wismarer Diskussionspapiere 3 (2008). Hoch-

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachhaltige Digitalisierung als Herausforderung  |  141

von den Gesetzmäßigkeiten der Natur zu lernen, im Einklang mit der Na-
tur selbst.3 Gerade dieser Umgang des Menschen mit der Natur ist jedoch 
aktuell nicht gegeben und ist weit entfernt davon, im Einklang mit der Na-
tur zu sein, hat insbesondere der industriell geprägte Lebensstil durch hohen 
Pro-Kopf-Verbrauch von Materialien, Emissionen und Energie massive ne-
gative Auswirkungen auf natürliche Umwelten und Prozesse. Somit ist hier 
die Sichtweise des Comenius für eine Umgestaltung hin zu Nachhaltigkeit 
aktueller denn je.

In Bezug auf die weitere aktuelle Herausforderung der Digitalisierung und 
Technisierung lassen sich ebenfalls Parallelen zu Comenius’ Ideen erkennen: 
so scheint gerade das Internet sowie die Möglichkeiten der Digitalisierung 
die Antwort auf seiner Forderung omnes omnia omnino4, d.h. alle alles auf 
umfassende Weise zu lehren, zu sein, verspricht die technische Entwicklung 
und das globale Onlinenetz doch erstmals ›wirklich‹ auf jede Frage eine ge-
eignete Antwort zu finden, die auch gemäß Alter, Entwicklung und Begabung 
dargestellt und vermittelt werden kann. Damit könnte das Internet, Plattfor-
men und digitale Datenbanken im Sinne der Forderung des Comenius nach 
einem universalen Buch, das zum Lehren und Lernen verwendet werden soll, 
als eine Art virtuelle Enzyklopädie interpretiert werden, welche allgemeinbil-
dend, orts- und zeitunabhängig und basierend auf einer Weltsprache (die der 
grundlegenden Computersprache, aber auch unterschiedliche Sprachen sind 
dank stets verbesserter Übersetzungssoftware und künstlicher Intelligenz 
meist kein Problem in der globalen Kommunikation mehr) das Individuum 
bildet. Comenius’ Gedanke der Pansophie, die eine Kooperation und Syn-
these aller Wissenschaften und Wissensgebiete umfasst, scheint durch den 
inter- und transdiziplinären Zugang, der durch das Internet möglich ist, in 
greifbare Nähe gerückt. So sind die Möglichkeiten und Potentiale der Digita-

schule Wismar, Fakultät für Wirtschaftswissenschaften. Online unter: www.econstor.
eu/bitstream/10419/39187/1/587986891.pdf (zuletzt abgerufen am 29.05.2020).

3	 Vgl. Klaus Schaller: Die Didaktik des Johann Amos Comenius zwischen Unter-
richtstechnologie und Bildungstheorie. In: Stefan Hopmann & Kurt Riquarts (Hg.): 
Didaktik und/oder Curriculum. Grundprobleme einer international vergleichenden Di-
daktik, Weinheim u. a.: Beltz 1995, S.47–60.

4	 Vgl. Johann Amos Comenius: Große Didaktik. Übers. und hg. von Andreas Flitner. 
Mit einem Nachwort von Klaus Schaller, Stuttgart 1992.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


142  |  Claudia Schmidt-Dietrich

lisierung insgesamt, aber auch gesehen auf Bildungs- und Vermittlungsarbeit 
immens und werden sukzessiv in Lehrtätigkeiten umgesetzt und erweitert: 
der Einsatz von Smartphone, Tablet & Co im der Lehre wird immer norma-
ler und auch neue Lernformen via App, Open Educational Resources (OER) 
oder Digitaler Klassenräume / Seminare finden peu a peu ihren Platz in Di-
daktik und Methodik. Die Bedeutung dieses Prozesses zeigt sich auch aktuell 
während der Corona-Pandemie insbesondere durch die Möglichkeiten der 
Online-Lehre in Zeiten des Lockdowns oder des Social Distancing. 

Letztlich ist gerade der Wunsch des Comenius nach „einer allumfassen-
den Darstellung und Ordnung der Dinge für den Menschen, um die Welt 
letztendlich einheitlich und global zu verstehen“5 wichtiger Wegeweiser, um 
mit den Herausforderungen der Gegenwart umgehen zu können. 

Zum Themenkomplex der Bildung für eine nachhaltige Entwicklung be-
steht bereits seit vielen Jahren ein intensiver Diskurs in der Pädagogik, ins-
besondere auch in Auseinandersetzung mit Theorien und adäquater Um-
setzung.6 Doch gerade im Bereich der Digitalisierung und diesbezüglicher 
Verknüpfung hin zur digitalen Nachhaltigkeit beziehungsweise nachhaltigen 
Digitalisierung, bestehen Desiderate in der Auseinandersetzung. Dies liegt 
daran, dass die Thematik insgesamt sehr neu ist und aktuell eher der Einsatz 
selbst denn die Auswirkungen dieses Einsatzes diskutiert werden. Darüber 
hinaus hat die Nutzung dieser neuen Techniken und Produkte oftmals ver-
steckte, bzw. ggf. nicht mitbedachte Nebenwirkungen, die auf den verschie-
densten Ebenen Auswirkungen haben und damit eine bewusste Aufarbeitung 
möglicher Konsequenzen erschweren. Diese sind sehr unterschiedlicher Na-
tur, sei es, dass für die Digitalisierung viele neue Produkte hergestellt werden 
müssen, die Ressourcen und Energie verbrauchen und damit entgegen der 
Maßgabe der Nachhaltigkeit wirken. Darüber hinaus ergeben sich für das 
Individuum als auch für die Gesellschaft enorme Umgestaltungen bis hin zu 
Disruptionen, die aktuell noch nicht im nötigen Maß im Diskurs der Pä-

5	 Bojack & Bojack, Comenius, S. 5 f
6	 Vgl. Fischbach, Kolleck & de Hahn: Auf dem Weg; Harald Heinrichs & Gerd Michel-

sen (Hg): Nachhaltigkeitswissenschaften, Berlin: Springer 2008; Gerhard Becker: Ur-
bane Umweltbildung im Kontext einer nachhaltigen Entwicklung, Opladen: Leske und  
Budrich 2001.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachhaltige Digitalisierung als Herausforderung  |  143

dagogik stehen. Jedoch entstehen gerade durch diese Veränderungen neue 
Aufgaben für die pädagogische Arbeit, denn digitale Prozesse verschieben 
gesellschaftliche Normen und Werte, verändern Kommunikationswege und 
zukünftige Arbeitsfelder. Eine zentrale Frage lautet deshalb, ob Digitalisie-
rung und Nachhaltigkeit gleichermaßen vorangetrieben werden können, um 
eine zukunftsfähige Bildung für das Anthropozän entwickeln zu können?

Der folgende Beitrag möchte an diesem Punkt ansetzen und zunächst 
aufzeigen, was Digitalisierung alles ist und welche Veränderungen sich er-
geben werden. Ziel ist es, entsprechende pädagogische Diskurse zu verorten 
und diese zu beginnen. Weiter werden erste Potentiale einer Verknüpfung 
von Nachhaltigkeit und Digitalisierung skizziert. Dieser Blick in die nächste 
Zukunft soll die zentralen Aufgaben verdeutlichen, die auf Pädagogik und 
Bildungsarbeit zukommen, jedoch auch, welch zentrale Bedeutung der päd-
agogische Diskurs innehat. Auf dieser Basis soll dann beleuchtet werden, an 
welchen Punkten die Arbeiten von Comenius hilfreiche Hinweise für den 
Umgang mit zentralen pädagogischen Fragestellungen liefern können. So 
kann dieser Beitrag keine finalen Lösungen präsentieren, sondern er möchte 
aufmerksam machen auf dieses neue Themen- und Aufgabenfeld, das sich 
dynamisch entwickelt. Weiter soll er als Einladung zum (selbst)kritischen 
Denken und Nachfragen verstanden werden.

2.	 Digitalisierung – ein kurzer Status Quo 

Denkt man als Pädagoge an Digitalisierung, wird diese Thematik vorrangig 
im schulischen Kontext gedacht. Gemäß der Maxime des Comenius omnes 
omnia omnino in der Großen Didaktik scheinen digitale Innovationen die na-
hezu perfekte Grundlage für selbstbestimmtes Lernen zu sein, die es jedem7, 
egal wo er herkommt und über welchen Wissensstand er verfügt, ermögli-
chen, Zugang zu Bildung zu haben. Gleichzeitig kann durch die entsprechen-

7	 Im Interesse einer besseren Lesbarkeit wird davon abgesehen, bei Fehlen einer ge-
schlechtsneutralen Formulierung sowohl die männliche als auch weitere Formen an-
zuführen. Die nachstehend gewählten männlichen Formulierungen gelten deshalb 
uneingeschränkt auch für die weiteren Geschlechter.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


144  |  Claudia Schmidt-Dietrich

de Gestaltung von Online-Angeboten zwar ein breiter und auch kostengüns-
tiger Zugang zu Wissen für die Masse erreicht werden, dieser kann aber bei 
Bedarf durch zielführende Methodik relativ schnell und einfach personali-
siert werden, um eine individualisierte Förderung zu erreichen.

Geht es jedoch um die Umsetzung der vielfältigen Möglichkeiten digitaler 
Lehr- und Lernangebote in die Praxis, werden die vielen Herausforderun-
gen auf unterschiedlichen Ebenen sichtbar. Denn der Einsatz dieser digitalen 
Techniken und Methoden bedeutet sowohl für den Lehrenden als auch für 
den Lernenden ein hohes Maß an Einsatz und Mut zu Veränderungen, um 
die neuen Techniken und Medien, sei es ›nur‹ eine Lernapp, das Arbeiten 
mit OER bis hin zum virtuellen Klassenzimmer oder Online-Seminar, ziel-
führend und erfolgreich zu nutzen. Insbesondere hier zeigt sich bereits die 
Diskrepanz zwischen den sogenannten ›Digital Natives‹, also der Generati-
on, die mit digitalen Geräten aufwächst und den Erwachsenen / Lehrenden, 
welche den Umgang mit technischen Geräten und deren Möglichkeiten erst 
– manchmal mühevoll – lernen müssen. 

Damit wird die pädagogische Diskussion um den Einsatz digitaler Tech-
niken und Methoden momentan insbesondere im Hinblick auf zwei zentrale 
Fragestellungen geführt, nämlich einerseits, wie der (sinnvolle) Gebrauch 
von Informations- und Kommunikationstechnik (IKT) gelernt werden kann 
und andererseits, wie die digitalen IKT genutzt werden können, um zu ler-
nen.8 Damit ist die pädagogische Aufgabe demnach die Vermittlung von 
Medienkompetenz im Umgang mit digitaler Technik als auch die Reflektion 
über Chancen und Risiken der Mediennutzung und des sinnvollen Einsat-
zes der Technik, so dass ein Mehrwert zur analogen Vermittlungs- und Bil-
dungsarbeit entsteht. 

Allein mit diesen Fragestellungen zeigt sich, dass die Aufgaben und Her-
ausforderungen zum Einsatz digitaler Geräte im Kontext von Lehr-Lern-Si-
tuationen vielschichtig und zum Teil hochkomplex sind. Doch dies ist nur 
ein winzig kleiner Teil dessen, was auf die globalisierte Gesellschaft und das 
Individuum mit Fortschreiten der Digitalisierung zukommt. Denn Digitali-
sierung ist viel mehr, findet auf allen Ebenen statt und ist gerade dabei, die 

8	 Vgl. Angelica Laurençon & Anja C. Wagner: B(u)ildung 4.0. Wissen im Zeiten techno-
logischer Reproduzierbarkeit, Berlin: FrolleinFlow House 2018.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachhaltige Digitalisierung als Herausforderung  |  145

bisherige Lebens- und Arbeitswelt der globalen Weltgesellschaft von Grund 
auf zu verändern. Damit verändert sich auch die Rolle von Pädagogik maß-
geblich.

Im Folgenden soll deshalb kurz und punktuell anhand einiger beispielhaf-
ter Themenfelder und deren Auswirkungen auf Gesellschaft und Individuum 
aufgezeigt werden, welche Veränderungsprozesse durch die Digitalisierung 
bereits stattfinden und wie sich damit die Pädagogik sowohl im Diskurs als 
auch in der praktischen Arbeit verändern wird.

Die Digitalisierung greift in fast alle uns bekannten Lebensbereiche ein. 
Sie nutzt die unterschiedlichsten technischen Grundlagentechniken und 
Methoden, oftmals greifen diese jedoch ineinander über, so dass sich auch 
Themenfelder gegenseitig bedingen und dynamisieren. So haben beispiels-
weise Entwicklungen im Bereich der Medizin, die auf dem Einsatz digitaler 
Techniken beruhen (z. B. Biotechnologie, Gentechnik oder Nanotechnolo-
gie), Auswirkungen auf die Entwicklung neuer technischer Prozesse, wie 
beispielsweise die Förderung und Anwendung des 3-D-Druck. Zum Beispiel 
wird aktuell im Rahmen individualisierter digitaler Medizin daran gearbei-
tet, organische Zellen (Haut, Organe, etc.), die auf die DNA einzelner Pati-
enten direkt zugeschnitten werden können, im Labor zu züchten und mit 
Hilfe des 3-D-Drucks zu drucken. Die Vorteile liegen auf der Hand: Brand-
opfer können durch die Verpflanzung ›eigener‹ Haut besser behandelt sowie 
neue Organe, Gelenke und Prothesen individualisiert hergestellt werden.9 
Der 3-D-Druck macht es dann wiederum ebenfalls möglich, dass auch Nah-
rungsmittel nach den Bedürfnissen einzelner Menschen hergestellt werden: 
fehlt Magnesium oder Eisen im Körper, fügt der Drucker dieses automatisch 
dem Essen hinzu, müssen Cholesterin- oder Zuckerwerte reguliert werden, 
können automatisierte Prozesse von Test durch Sensoren zur individualisier-
ten Nahrung in Gang gesetzt werden.10 Weitere Idee des 3-D-Druck ist es, 
dass die Herstellung von ›künstlichem Fleisch‹ das Leid und die Qualen von 

9	 Vgl. Thomas Schulz: Zukunftsmedizin. Wie das Silicon Valley Krankheiten besiegen 
und unser Leben verlängern will, München: Deutsche Verlags Anstalt 2018.

10	 Vgl. Sven Gabor Janszky & Lothar Abicht: 2030. Wie viel Mensch verträgt die Zukunft? 
Leipzig: 2bAHEAD 2018.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


146  |  Claudia Schmidt-Dietrich

Millionen von Tieren in Massentierhaltung verhindern kann,11 womit sich 
weitreichende Veränderungen im globalen Wirtschaftsketten der Fleischin-
dustrie ergeben würden. 

Ebenfalls hätte das ›Print-on-demand‹, also der Druck von Produkten und 
Waren, erst wenn der Kunde diese bestellt hat, vielfache Auswirkungen auf 
die globale Logistik und Lagerhaltung, insbesondere dann, wenn die Ware 
erst mobil auf dem Weg zum Kunden gedruckt werden würde. Insbesondere 
Amazon arbeitet an solchen Projekten.

Damit zeigt sich, dass die Weiterentwicklung von Techniken – hier am 
Beispiel des 3-D-Druck – vielschichtige Dynamiken in Gang setzen kann. 

Ein anderes Beispiel hierfür sind auch die sogenannten ›Wearables‹. So 
werden digitale Geräte bezeichnet, die der Mensch am Körper trägt und mit 
Sensoren ausgestattet permanent online Verbindung zu anderen Menschen, 
Produkten oder Onlinenetzen aufrechterhalten und miteinander kommuni-
zieren. Die Apple-Watch als bekanntes Beispiel zeichnet nicht nur die per-
sönlichen Daten beziehungsweise Schritte, Herzfrequenz oder Schlafrhyth-
men auf, sondern soll in naher Zukunft allumfassender Gesundheitssensor 
werden,12 der bei sensorischen Hinweisen entsprechend einschreitet und 
reagiert, sei es mit einer Terminvereinbarung bei einem Arzt bis hin zum 
Notruf bei Kollaps oder Herzstillstand des Trägers. 

Weitere Wearables wie Informationsbrillen (z. B. Google Glass), welche 
im Rahmen von Augmented-Reality die Sicht des Brillenträgers um On-
line-Informationen im Wortsinne erweitern oder auch mit gänzlich virtuel-
len Sichtweisen versorgen, werden ebenfalls massive Auswirkungen haben. 
So mag die Nutzung solch einer Brille für einen Stadtrundgang durch eine 
fremde Stadt sinnvoll sein, wenn man sich entlang des Spaziergangs entspre-
chende Informationen und Videos zu einzelnen Bauwerken und deren Ge-
schichte oder Hinweise zum nächsten gut bewerteten Restaurant zeigen las-
sen kann. Andererseits wird das Tragen solcher Geräte das Zusammentreffen 
von Menschen und deren Umgang und Kommunikation miteinander massiv 
verändern, wenn das Aufeinandertreffen nicht mehr als klassischen Kennen-
lernen stattfindet, sondern durchsetzt wird von mitunter privaten Inhalten 

11	 Vgl. ebd.
12	 Vgl. Schulz, Zukunftsmedizin.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachhaltige Digitalisierung als Herausforderung  |  147

oder Bilden in sozialen Medien, die dem Träger bei der Benutzung solch ei-
ner Brille über das Gegenüber angezeigt werden können. 

Die Möglichkeiten solcher digitaler Produkte und Dienstleistungen im 
Rahmen des „Internet of Things (IOT)“,13 also der allumfassenden Vernet-
zung von Produkten und Menschen, sind faszinierend und die Nutzung der-
selben bringt viele Vorteile, sei es auf die oben genannten Beispiele bezogen 
im medizinischen Bereich die Möglichkeit der verbesserten Gesundheitsvor-
sorge oder die Einsparung von Materialien, Emissionen oder Energie durch 
verbesserte Logistik durch 3-D-Druck, u. v. m. Jedoch eröffnet sich gleichzei-
tig ein kritischer Diskurs, geht es um eine allgemeine Bewertung dieser in-
novativen Produkte, was jedoch überhaupt nur teilweise und wenn ja, meist 
eher oberflächlich und ohne entsprechende Konsequenzen stattfindet. So 
stellt sich die Frage nach dem Umgang mit persönlichen Daten, die durch 
die Nutzung digitaler Produkte generiert und – oftmals – für ökonomische 
Zwecke benutzt werden. Immerhin „speichern und verarbeiten einige gro-
ße US-amerikanische Datenplattformen und -märkte schätzungsweise über 
90 Prozent der persönlichen Daten der europäischen Bürger“.14 Und was ist 
mit den Kosten und der Verfügbarkeit oben beschriebener Anwendungen: 
was wird z. B. eine individualisierte und umfangreiche medizinische Vor-
sorge und entsprechende Behandlung kosten? Wie steht es um Fragen der 
Gerechtigkeit, wie: dürfen alle Menschen Wearables nutzen oder bleibt der 
Gebrauch und die Möglichkeiten digitaler Geräte ausschließlich denen vor-
behalten, die sich das Gerät und dessen Einsatz auch leisten können? 

Wir stehen darüber hinaus auch erst am Anfang dieser digitalen Ent-
wicklung sowie wissenschaftlicher und technischer Forschung, gerade was 
Medizin, Nano- und Biotechnologie und Gentechnik anbelangt (in diesem 
Zusammenhang sind z. B. transhumanistische Ideen oder der Drang, gene-
tische ›Verbesserungen‹ am Menschen vorzunehmen zu nennen) – wohin 
wird diese gehen? Wer wird über die zukünftige Beforschung und Umset-
zung auch ethisch fraglicher Themenkomplexe entscheiden? 

13	 Vgl. Philip Specht: Die 50 wichtigsten Themen der Digitalisierung, München: Redline 
2018.

14	 Sarah Spiekermann: Digitale Ethik. Ein Wertesystem für das 21. Jahrhundert, Mün-
chen: Droemer 2019, S. 180.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


148  |  Claudia Schmidt-Dietrich

Mit all diesen neuen Möglichkeiten, die den Menschen sukzessiv zur Ver-
fügung gestellt werden, findet gleichermaßen die Veränderung individueller 
und gesellschaftlicher Identität statt hin zu einer neuen Art der digitalen Kul-
tur. Dies geschieht oftmals schleichend und setzt sich der Einzelne bei eini-
gen, insbesondere auch medial vermittelten Aktivitäten wie den Enthüllun-
gen durch Edward Snowden15 oder den Aktivitäten des Chinesen He Jiankui, 
welcher behauptete, 2018 zwei Kinder als Embryonen gentechnisch verän-
dert zu haben16 noch mit den möglichen Risiken der Digitalisierung ausein-
ander, so akzeptiert er gleichzeitig unreflektiert und unbedacht eine weitere 
Vielzahl digitaler Neuerungen mit ebenfalls kritischen Konnotationen. 

Folglich werden z. B. Amazons ›Alexa‹ und Apples ›Siri‹ immer öfter 
und immer selbstverständlicher als digitale Unterstützer in den Alltag ein-
gebunden. Doch auch hier steht die Entwicklung erst am Anfang, planen 
die Produzenten entsprechender Angebote die massive Nutzungssteigerung 
der bis dato relativ passiven Helfer hin zu Assistenten, die aktiv den Nutzer 
anleiten, angefangen von Entscheidungen der Kleidungswahl, über Gesund-
heitsratgeber bis hin zu (psycho)therapeutischen Hilfestellungen.17 Die tech-
nischen Grundlagen hierfür sind und werden Algorithmen, Big Data und 
neue Forschungsfelder der Künstlichen Intelligenz (KI), wie Deep Learning 
oder Quantencomputer. Wie es um die persönliche Freiheit des Individu-
ums und den wahren Wert von Freiheit bestellt sein wird, bleibt eines der 
zentralen offenen Punkte, die dringend gesellschaftlich diskutiert werden 
müssten. Das zeigt sich auch beispielhaft an der aktiv stattfindenden Umset-
zung entsprechender Aktivitäten, wie des neuen chinesischen Sozialkredit-
systems, das, insbesondere basierend auf den Möglichkeiten digitaler Über-
wachsungsstrukturen wie Videoüberwachung, Verfolgung digitaler Daten 
und Nutzungsstrukturen, Gesichtserkennung und vielem mehr, aktuell in 
ganz China implementiert wird und ›gutes‹ Verhalten durch Punktevergabe 
und Belohnungen fördert und ‹schlechtes‹ Verhalten durch Punktabzug und 

15	 Vgl. Edward Snowden: Permanent Record, Frankfurt am Main: Fischer 2019.
16	 Vgl. DER SPIEGEL (27.11.2018): Peking ordnet Untersuchung wegen angeblich 

genmanipulierter Babys an. Online unter: www.spiegel.de/wissenschaft/medizin/
china-genetisch-veraenderte-babys-regierung-ordnet-untersuchung-an-a-1240605.
html (zuletzt abgerufen am 27.05.2020).

17	 Vgl. Janszky & Abicht: 2030.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachhaltige Digitalisierung als Herausforderung  |  149

Verlust von gesellschaftlichem Ansehen sowie konkreten Einschränkungen 
sanktioniert.18 Die Visionen des Big brother ist watching you19 sind damit zur 
Realität geworden.

Weitere Veränderungen sind noch immer nicht in der allgemeinen Dis-
kussion angekommen, werden aber in den kommenden Jahren drängender 
werden. Ein etwas außergewöhnliches Beispiel hierfür wird der Umgang 
mit toten Menschen beziehungsweise deren virtuellen Hinterlassenschaften 
sein: So wird das soziale Netzwerk Facebook voraussichtlich am Ende des 
21. Jahrhunderts ca. 4,9 Millionen Profile von Verstorbenen beinhalten,20 
auf denen jedoch weiterhin Interaktion möglich ist. Folgende Fragen erge-
ben sich ganz automatisch: Wie wird der Umgang mit diesen ›Toten‹ sein? 
Wird es eine neue Form des ›Totseins‹ geben, entsprechend der Frage der 
Journalistin Elaine Kasket: are we talking dead in body, or socially dead?21 
Welche Auswirkungen wird diese neue und virtuelle Form der Erinnerungs-
kultur gesellschaftlich haben, sei es auf die Hinterbliebenen, die um den To-
ten durch Erinnerungsseiten in sozialen Netzwerken trauern können, oder 
diesen sogar mit Hilfe digitaler Avatare wieder ›auferstehen‹ lassen können?22 
Oder aber auf den Menschen selbst, der mit Hilfe entsprechender innovativer 
Angebote bereits jetzt schon seinen digitalen Nachlass sei es juristisch (wer 
erbt Zugänge zu Netzwerken, wer entfernt ggf. negative Bemerkungen, etc.) 
oder kreativ (wie möchte man sich nach seinem Ableben virtuell dargestellt 
wissen?) regeln kann?

Insbesondere an diesem sehr sensiblen Thema von Trauerarbeit kann 
stellvertretend für viele weitere Beispiele aufgezeigt werden, dass die Nut-
zung digitaler Angebote und die weiter voranschreitende Technisierung so 

18	 Vgl. Kai Strittmaier: Die Neuerfindung der Diktatur. Wie China den digitalen Überwa-
chungsstaat aufbaut und uns damit herausfordert, München: Piper 2018.

19	  Vgl. George Orwell: 1984, Berlin: Ullstein 1994.
20	  Vgl. Carl J. Öhman & David Warson: Are the dead taking over Facebook? A Big Data 

approach to the future of death online. First Published April 23, 2019. Online unter: 
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/2053951719842540 (zuletzt abgerufen am 
27.05.2020).

21	 Elaine Kasket: All the Ghosts in the Machine. The Digital Afterlife of your Personal 
Data, London: Robinson 2019, S. XX.

22	  Vgl. Janszky & Abicht: 2030.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


150  |  Claudia Schmidt-Dietrich

vieler Lebensbereiche Veränderungen auf den unterschiedlichsten Ebenen 
auslösen werden. So muss nicht nur für das digitale Leben nach dem Tod 
respektive für das digitale Vermächtnis einer Person ein ethischer Rahmen 
geschaffen werden, um einen adäquaten Umgang mit diesen emotionalen 
und hochsensiblen Themen zu erreichen, sondern dies gilt für viele Anwen-
dungsfelder digitaler Produkte und Dienstleistungen. 

Als erstes Zwischenfazit kann deshalb formuliert werden, dass Digitalisie-
rung ein weites Feld ist, dessen Wirkungen insgesamt stärker und kritischer 
erfasst und reflektiert werden müssen, als das bis dato der Fall ist. Denn der 
aktuelle Konsum der meist schillernd und ausschließlich positiv dargestellten 
digitalen Innovationen geschieht weitestgehend unreflektiert. Folgende Zah-
len sind zwar eindrücklich:

„Im Jahr 2015 verschickte die Menschheit pro Tag rund 205 Mil-
liarden E-Mails, hinzu kamen täglich 55 Milliarden WhatsApp-
Nachrichten, weitere 20 Milliarden SMS, 500 Millionen Tweets 
und eine Unmenge an Posts und hochgeladenen Fotos. Mehr als 
jeder dritte Mensch weltweit – insgesamt rund 2,7 Milliarden Men-
schen – ist täglich auf einem der sozialen Netzwerke wie Snapchat, 
Instagram, Facebook, LinkedIn usw. aktiv.“23

Damit ist die globale Kommunikation definitiv schneller geworden. Ob sie 
dadurch aber auch ›besser‹, sinn- oder gehaltvoller und auch positiver ge-
worden ist, ist zu bezweifeln. 

Jedoch insbesondere deshalb, weil Digitalisierung bereits jetzt große Aus-
wirkungen auf Identität, (Aus-)Bildung, Politik und Gesellschaft hat, und sich 
die Folgen in den nächsten Jahren noch schneller und dynamischer abzeich-
nen werden, braucht es jetzt den kritischen und reflektierten Diskurs über 
Fluch und Segen der Digitalisierung. So sind die Möglichkeiten und Chancen 
der Digitalisierung immens – und diese gilt es bewusst und bedacht zu nutzen! 
Gleichzeitig muss über die Risiken und Gefahren dieses Prozesses gesprochen 
werden, seien es bereits jetzt brisante Fragestellungen der Ethik, dem Umgang 
innerhalb und mit Wissenschaft oder die Veränderung von Lebensstilen und 
zwischenmenschlicher Kommunikation, bis hin zum Umgang mit persönli-

23	 Steffen Lange & Tilmann Santarius: Smarte grüne Welt? Digitalisierung zwischen 
Überwachung, Konsum und Nachhaltigkeit, München: oekom 2018, S. 138.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachhaltige Digitalisierung als Herausforderung  |  151

chen Daten. In kritischer Auseinandersetzung mit diesen Feldern zeigen sich 
die Veränderung bisheriger Normen und Werte ebenso wie das Verständnis 
ethischer Grundlagen wie Gerechtigkeit, Freiheit oder ›gutes Leben‹. 

Zentrale Aufgabe der Pädagogik ist an diesem Punkt diese Herausforde-
rung zu begreifen und diese Aufgabe proaktiv aufzunehmen, insbesondere 
im Hinblick auf Diskurse und Methoden zur Urteilsfindung und -bildung, 
zur Diskussion um Normen und Werte, zum elementaren Verständnis von 
Freiheit und Gerechtigkeit sowie Kompetenzvermittlung zum Umgang mit 
den neuen Herausforderungen hin zu einer ›guten‹ Entscheidung. 

Ziel pädagogischer Arbeit muss in der (selbst-)kritischen Auseinander-
setzung mit der Thematik und Mündigkeit des Einzelnen für das eigene Le-
ben und im Hinblick auf seine gesellschaftliche Rolle liegen. 

Gleichzeitig muss die Gesamtthematik viel stärker mit den Maßgaben der 
Nachhaltigkeit verbunden werden, denn für die Herstellung all dieser neu-
en digitalen Produkte bedarf es einer Unmenge an Materialien, Stoffen und 
Energie. Wird die Produktion all dieser Gegenstände genauso wenig ressour-
censtrategisch und nachhaltig ablaufen, wie dies bei so vielen der gegenwär-
tigen Herstellungs- und Logistikprozessen der Fall ist, werden die ökologi-
schen und sozialen Probleme der Gegenwart noch größer – und das richtige 
Handeln im Anthropozän noch schwieriger. 

Doch Digitalisierung kann auch den Prozess der Nachhaltigkeit unter-
stützen. Dies soll im Folgenden thematisiert werden.

3.	 Digitalisierung und Nachhaltigkeit – Chancen und Risiken

In der bisherigen Darstellung wurden die Veränderungen, die sich durch 
die Digitalisierung in Bereichen wie Gesellschaft, Individuum, Politik, Wirt-
schaft, Bildung, etc. ergeben werden, skizziert. 

Diese werden immens sein. Nun stellt sich die Frage, ob die Digitalisie-
rung dem Leitgedanken der Nachhaltigkeit widerspricht oder ob diese kon-
form gehen (können), denn klar ist: in Zeiten des Klimawandels und der 
Notwendigkeit, zukunftsfähige (Über-)Lebenskonzepte und Entwürfe zu ge-
nerieren, müssen sich auch digitale Produkte und Prozesse einer kritischen 
Überprüfung stellen, um zu einer nachhaltigen Entwicklung beizutragen. 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


152  |  Claudia Schmidt-Dietrich

Dabei offenbart sich zunächst das Problem, dass alle digitalen Produkte, 
die aktuell oder in Zukunft geschaffen werden, seien es Kameras, Sensoren, 
Speicher, Kabel, Bildschirme, Soft- / Hardware, Antennen, Infrastruktur und 
vieles mehr, zu ihrer Herstellung Energie, Ressourcen und Materialien be-
nötigen. Dies ist im Sinne der Nachhaltigkeit zunächst ein großes Problem, 
das sich auch nicht so ohne weiteres lösen lässt. So wird alleine durch die 
Herstellung eines Computers zehnmal mehr Energie verbraucht, als in des-
sen durchschnittlicher Nutzungszeit.24 Gerade hier müssen innovative und 
energieeffiziente Herstellungsprozesse entwickelt und in Bezug auf die Alt-
geräte gleichzeitig neue Recyclingkonzepte oder Kreislaufwirtschaftssysteme 
greifen und verbessert werden, um entsprechende Folgeschäden so gering 
wie möglich zu halten. 

Trotzdem bietet der Einsatz digitaler Konsumgüter auch gewisse Potenti-
ale im Sinne einer nachhaltigen Digitalisierung. So sind ganz allgemein ge-
sehen grundsätzlich Materialeinsparungen durch den Ersatz analoger durch 
digitale Produkte möglich: wird ein Film aus dem Internet gestreamt, kön-
nen die Ressourcen für die DVD sowie Verpackung und Transport einge-
spart werden. Dasselbe gilt generell auch für das E-Book im Vergleich zum 
gedruckten Buch.25 Auch Videokonferenzen sind mittlerweile eine sinnvolle 
und ressourcensparende Alternative zur klassischen Dienstreise geworden, 
die CO2 freisetzt und eine massive Infrastruktur benötigt. Dass hier viel 
Spielraum ist und innovative Konzepte möglich sind, zeigt auch die Coro-
na-Pandemie und die Umstellung vieler Unternehmen aber auch öffentli-
chen Einrichtungen wie Universitäten, etc. auf Arbeiten im Homeoffice. 

Weiter bieten so genannte ›guten All in One‹- Produkte dieselben Funk-
tionen in einem Gerät an, für die früher mehrere Produkte nötig waren. 
Entsprechend integriert ein Smartphone heute von Handy über Notizzettel, 
Aufzeichnungsgerät und E-Book-Reader auch den Mp3-Player, Navigation 
u. v. m. in sich. Dies spart ebenfalls wertvolle Ressourcen. Darüber hinaus 
bieten Smarthomes (Häuser, die durch intelligente digitale Systeme reguliert 
werden) ein hohes Maß an Einsparpotential. Demzufolge können durch den 
Einsatz entsprechender Produkte im Bereich Heizung und Kühlung bis zu 

24	 Vgl. Specht: Die 50 wichtigsten Themen.
25	 Vgl. Lange & Santarius: Smarte grüne Welt?

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachhaltige Digitalisierung als Herausforderung  |  153

40 % und im Bereich der Beleuchtung sogar bis zu 80 % Energieeinsparungen 
vorgenommen werden.26

Letztlich bieten die sozialen Netzwerke und allgemein das Online-An-
gebot des breiten Internets vielerlei Möglichkeiten, sich über Nachhaltigkeit 
sowie zukunftsfähige Prozesse und Produkte zu informieren: Apps machen 
nachhaltiges Einkaufen und Konsumieren leichter, Dienstleister können sich 
im Internet mit innovativen Ideen für eine nachhaltige Entwicklung präsen-
tieren und nachhaltiges Verhalten, wie z. B. das Partizipieren an Sharing Eco-
nomy- oder Selfrepair-Angeboten kann durch Netzwerke und Plattformen 
gefördert werden. Nachhaltige Ideen können auch durch Crowdfunding-Ak-
tionen Unterstützer finden. 

Dass auch die großen Online-Unternehmen hier Lösungen andenken 
(wobei sich natürlich die Frage stellt, ob dies aus nachhaltigen oder öko-
nomischen Gründen geschieht), zeigt ein weiteres innovatives Beispiel zur 
Einsparung von Ressourcen: das Projekt Google Loon.27 In diesem Projekt 
werden kleine Satelliten, die für die Nutzung des Internets benötigt werden, 
an hierfür konstruierte kleine Heißluftballone gehängt und in die Stratosphä-
re gebracht. Dabei können die Ballone ausschließlich in die Höhe oder Tie-
fe bewegt werden. Anhand der ohnehin von google dokumentierten Karten 
(google-Maps) und Messungen über die Jetstream-Winde werden die Bal-
lone durch Aufwärts- oder Abwärtsnavigation in den jeweiligen Jetstream 
gebracht, der über dem Zielgebiet, in welchem das Onlinenetz zur Verfügung 
stehen soll, weht. Hierdurch können die Ballone relativ zielgerichtet navi-
giert werden – und damit eine Onlineverbindung ins Internet an jenen Orten 
ermöglichen, an denen keine Verkabelung durch Kupferkabel möglich oder 
finanzierbar ist (z. B. Regenwald, Wüsten- oder Savannen oder abgelegene 
Gebirgsregionen, etc.). Damit werden hunderte Kilometer Kabel und ent-
sprechende Aktivitäten zur Verlegung eingespart. Das Internet auf Sri Lanka 
wird bereits jetzt weitestgehend durch diese Ballone ermöglicht. 

Dies sind grundsätzlich Möglichkeiten, wie durch digitale Produkte und 
Prozesse effizientere Alternativen zu den analogen Gegebenheiten geschaffen 

26	 Vgl. Specht: Die 50 wichtigsten Themen.
27	 Vgl. Thomas Schulz: Was google wirklich will. Wie der einflussreichste Konzern der 

Welt unsere Zukunft verändert, München: penguin 2017.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


154  |  Claudia Schmidt-Dietrich

werden können. Gleichzeitig entstehen aber durch den Einsatz digitaler Pro-
dukte neue Risiken und Gefahren, die der Nachhaltigkeit massiv entgegen-
stehen. Beispielsweise spart das E-Book, die gestreamte DVD oder CD zwar 
grundsätzlich Materialien ein, jedoch gilt es immer, die gesamte Ökobilanz der 
digitalen versus analogen Alternative zu betrachten. Denn hier entscheidet klar 
das Verhalten des Nutzers über Erfolg oder Misserfolg der digitalen Variante:

„Ein Umstieg von analogen auf digitale Geräte und Anwendun-
gen birgt das Potenzial für Energie- und Ressourceneinsparungen, 
wenn neu angeschaffte Geräte wie E-Book-Reader oder MP3-Play-
er so intensiv genutzt werden, dass sie sich ökologisch amortisie-
ren. Doch es gibt ein großes ›Aber‹: Weil der Onlinezugriff – wie 
das Streaming von Musik und Filmen – so viel einfacher, schneller 
und oft auch günstiger wird, hören wir heute so viel Musik, schau-
en wie so viele Filme und Onlinevideos wie nie zuvor. So kommt 
es, dass sich die Digitalisierung in diesen Bereichen bestenfalls als 
ökologisches Nullsummenspiel darstellt.“28

Damit findet keine ›echte‹ Materialeinsparung statt, sondern nur weniger Ver-
brauch von Stoffen (z. B. für DVD) dafür aber mehr Verbrauch an Energie 
(Stromverbrauch für das Streaming), für welche (je nach Energiegewinnungs-
form) auch wiederum entsprechende Materialien und Rohstoffe eingesetzt wer-
den müssen. Damit wird durch die Digitalisierung keine Verbesserung erzielt.

 Eine weitere Schwierigkeit besteht aktuell darin, dass im Zentrum der Di-
gitalisierung meist kapitalistische Motive stehen. Stellvertretend seien hier „The 
Four“29 Amazon, Google, Facebook und Apple genannt, die sehr eigene, jedoch 
auch sehr zielgerichtete und vor allen Dingen klar wirtschaftliche Interessen 
antreibt. Dass diese Konzerne den Nutzer möglichst lange online halten wol-
len, um mehr Daten sammeln und gezielt Werbung schalten und abrechnen zu 
können, ist schon lange kein Geheimnis mehr. Instagram und Facebook fahren 
die Endlosschleife im newsfeed, bei Youtube startet das nächste Video, kaum 
ist das Gesehene vorbei. So erklärt es sich, dass es auch in der digitalen Star-
tup-Szene oftmals Ziel ist, nach der Gründung schnell Erfolge vorweisen zu 
können, um sich möglichst zügig von einem Großkonzern aufkaufen lassen zu 

28	 Lange & Santarius: Smarte grüne Welt? S. 33.
29	 Vgl. Scott Galloway: The Four. Die geheime DNA von Amazon, Apple, Facebook und 

Google, Kulmbach: Plassen 2020.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachhaltige Digitalisierung als Herausforderung  |  155

können. Damit haben es Projekte mit Nachhaltigkeitsinhalten oder alternativen 
Geschäftsmodellen im Sinne der Nachhaltigkeit meist eher schwer am Markt.30 

Letztlich, so auch der Vorwurf von Sarah Spiekermann31, wird Digitali-
sierung zumeist betrieben, ohne über den echten Mehrwert zwischen analog 
und digital nachzudenken. Dementsprechend gilt meist die Formel „digital 
= gut und analog = schlecht“. Das ist jedoch nicht immer und per se so, was 
sich insbesondere in Lehr-Lernsituationen zeigt und sich in der Corona-Pan-
demie, egal ob in Schule oder Universität oder Weiterbildung, bestätigt. 

Damit gilt als Fazit, dass auch im Bereich der Digitalisierung – ähnlich 
wie im analogen Leben – das Verhalten der Menschen resp. Konsumenten 
maßgeblich determiniert, ob Digitalisierung und einzelne Prozesse nachhal-
tig sind oder nicht. Insbesondere hierbei zeigt sich die große Verantwortung 
und Bedeutung pädagogischere Vermittlungsarbeit und geisteswissenschaft-
lichen Diskurses zu Normen und Werten, wie z. B. zu Themen der Suffizienz. 
Dabei sind Zufriedenheit, Glück oder das Verständnis vom guten Leben de-
terminierend für das mündige Urteilen und Entscheiden sowie entsprechen-
des zukunftsfähiges Verhalten von Individuen. 

Auf dieser Basis muss die unabdingbare Forderung gemäß des Status Quo 
sein, dass Digitalisierung nachhaltig sein und die Parameter für Zukunftsfä-
higkeit einhalten MUSS. Dies unter dem Motto ›sustainable by design‹! Ins-
besondere in diesem Feld stehen wir erst am Beginn der Ideenentwicklung 
geschweige denn Umsetzung. Digitalisierung kann massiv zur Unterstützung 
nachhaltiger Prozesse beitragen, wenn der reflektierte zukunftsfähige Einsatz 
als eines der Hauptziele von Individuum, Politik und Gesellschaft bis hin zu 
Wirtschaft definiert wird. 

4.	 Bildung für eine nachhaltige Digitalisierung 

Durch die bisherigen Ausführungen wurde gezeigt, welche großen pädago-
gischen Herausforderungen sich durch die Digitalisierung generell ergeben, 

30	 Vgl. Lange & Santarius: Smarte grüne Welt?
31	 Vgl. Sarah Spiekermann: Digitale Ethik. Ein Wertesystem für das 21. Jahrhundert, 

München: Droemer 2019.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


156  |  Claudia Schmidt-Dietrich

aber auch, welchen hohen Stellenwert die adäquate pädagogische Vermitt-
lungsarbeit hat, wenn es um das Ziel einer nachhaltigen Digitalisierung geht. 

Darüber hinaus muss aber noch auf eine weitere Konsequenz der Digita-
lisierung aufmerksam gemacht werden, die ebenfalls große Auswirkungen 
haben wird: So prognostizieren Experten32 zum Beispiel durch den vermehr-
ten Einsatz von Robotern in der Arbeitswelt 4.0 oder digitale Innovationen 
massive Veränderungen auf dem Arbeitsmarkt und sogenannte Disruptio-
nen, also dass bisherige Geschäftsmodelle, Produkte oder Dienstleistungen 
durch digitale Neuerungen abgelöst oder sogar ›zerschlagen‹ werden. Gerade 
dieser Wandel wird eine der gesellschaftlichen Hauptaufgaben der nächsten 
Jahre werden.33 

Entsprechend einer gemeinsamen Analyse der Beratungsfirmen Heads! 
und Deloitte Digital, welche eine Disruptions-Karte nach Industriezweigen 
erstellt haben,34 wird es u. a. vor allem in den Bereichen Einzelhandel, Ban-
ken und Versicherungen, Freizeit und Reisen aber auch Bildung schnelle und 
große Veränderungen auf dem Arbeitsmarkt geben. Diese Bereiche werden, 
so die Autoren, besonders heftig vom Einsatz digitaler Technologien betrof-
fen sein und es werden teilweise auch Arbeitsplätze massiv und disruptiv 
verschwinden. Natürlich sind diese Aussagen diskutabel, dennoch ist zumin-
dest der dargestellte Trend nicht so abwegig, denkt man daran, dass vermehrt 
Reisen über das Internet gebucht und im individuellen Umfeld Kassensyste-
me mit Kassierer nach und nach durch Selbstbezahlsysteme ersetzt werden. 
Auch der Trend zum Selbstbedienungsrestaurant nimmt zu und der persön-
liche Bankberater verliert ebenfalls an Bedeutung und wird durch die Hotline 
ersetzt. Aber auch klassische Akademikerberufe wie Anwälte, Richter und 
Ärzte sowie Steuerberater arbeiten vermehrt mit computerbasierten Syste-
men. Bisher vorwiegend unterstützend, jedoch gewinnen diese digitalen Hel-

32	 Vgl. Jörg Eugster: Übermorgen. Eine Zeitreise in unsere digitale Zukunft, Zürich: Mi-
das Verlag 2017; Janszky & Abicht: 2030; Jörg Heynkes: Zukunft 4.1. Warum wir die 
Welt nur digital retten – oder gar nicht, Moos: Orgshop 2018.

33	 Vgl. Eugster: Übermorgen; Richard David Precht: Jäger, Hirten, Kritiker. Eine Utopie 
für die digitale Gesellschaft, München: Goldmann 2018.

34	 Heads! & Deloitte Digital: Überlebensstrategie „Digital Leadership“. Onlinebroschüre 
2015. Online unter: www2.deloitte.com/content/dam/Deloitte/at/Documents/strategy 
/ueberlebensstrategie-digital-leadership_final.pdf (zuletzt abgerufen am 30.05.2020).

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachhaltige Digitalisierung als Herausforderung  |  157

fer mehr und mehr an Bedeutung. So wird z. B. in den USA bereits intensiv 
auf die Hilfe von Künstlicher Intelligenz bei gerichtlichen Entscheidungen 
zurückgegriffen.35

Damit müssen sich Arbeitgeber und Arbeitnehmer vor allem in diesen Fel-
dern in den nächsten Jahren auf einen massiven Wandel einstellen. Die Fol-
gen sowie die gesellschaftliche Bedeutung von Arbeit und deren Entlohnung, 
Freizeit und Sinnhaftigkeit beruflicher Tätigkeiten werden bereits diskutiert.36 

Gleichzeitig stellt sich unter dieser Maßgabe natürlich für die Pädagogik 
und aus Sicht von Lehrern, Dozenten oder Ausbildern die zentrale Frage, wie 
man für Berufe ausbilden soll, die es voraussichtlich bald nicht mehr gibt aber 
gleichzeitig für jene, die es noch überhaupt nicht gibt?37 Neue Berufsfelder 
können hierbei sein: Social-Media-Manager, App-Developer, Big Data Ar-
chitekt, Data Scientist, UI/UX-Designer, Cloud-Service-Spezialist, Online /
Digital Marketing Spezialist.38 Doch was ist das genau? Welche Inhalte und 
Kompetenzen gilt es zu vermitteln? Ganz offensichtlich ist: Flexibilität wird 
eine der Kernkompetenzen der Zukunft werden. Auch hier eröffnen sich eine 
Vielzahl ethischer Fragestellungen und Herausforderungen, die diskutiert 
und deren Entscheidungen und Umsetzungen begleitet werden müssen. 

Damit gewinnt auch eine geisteswissenschaftliche Perspektive vermehrt 
an Bedeutung. 

Unter den bisherigen Ausführungen zeigt sich, welche immensen und viel-
schichtigen Aufgaben alleine durch die Digitalisierung auf die Pädagogik in 
Theorie und Praxis zukommen werden. Gleichermaßen muss der Gesamtpro-
zess mit der Nachhaltigkeit verknüpft werden, um eine Bildung für das Anth-
ropozän entwickeln zu können. Der hier zugrundeliegende Diskurs muss inter-
generationell sein, um die Vorstellungen, Erwartungen und Erfahrungen der 
Generationen zusammenzuführen. Zentrale Fragestellungen müssen hierbei 
auch das Verständnis von (kulturellen) Normen und Werten, Gerechtigkeit und 
Freiheit sowie auch Nachhaltigkeit und Technik behandeln. Nur dadurch kön-
nen die Grenzen definiert werden, zwischen dem, was technisch machbar und 

35	 Vgl. Heynkes: Zukunft 4.1.
36	 Vgl. Precht: Jäger, Hirten, Kritiker.
37	 Vgl. Laurençon & Wagner: B(u)ildung 4.0.
38	 Vgl. Eugster: Übermorgen.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


158  |  Claudia Schmidt-Dietrich

dem, was ethisch vertretbar ist.39 Hierfür braucht es die mitunter auch selbstkri-
tische Reflektion aktueller Denkmuster, die Offenheit gegenüber Neuem sowie 
die Motivation und den Mut, die Zukunft aktiv und nachhaltig mitzugestalten. 

5.	 Comenius und die nachhaltige Digitalisierung 

Die bisherigen Darstellungen zur Digitalisierung sind sehr allgemein gefasst 
und sollen zum einen aufzeigen, dass Digitalisierung Veränderungen auslö-
sen wird und auch, wie massiv und vielschichtig diese sein werden. Damit 
muss eine proaktive und kritische Auseinandersetzung der Pädagogik mit 
diesem Themenfeld beginnen, um die Zukunft gestalten zu können.

Die Reflektion über hilfreiche pädagogische Theorien liegt nahe und es 
gibt eine Vielzahl an guten Gedanken und Ideen, die aus der Geschichte der 
Pädagogik herangezogen werden können. Seien es konkrete Theorien, wie 
Klafkis Konzept des Umgangs mit ›Epochaltypischen Schlüsselproblemen‹40 
oder auch allgemeine Lehren der großen Pädagogen, wie Spiekermann im 
Hinblick auf die Herausforderungen der Digitalisierung schreibt:

„Nur weil sich Herausforderungen abzeichnen, heißt das aber nicht, 
dass wir uns nicht auf den Weg machen sollten. ›Mut, das ist ganz 
sicher, gehört am notwendigsten von allen menschlichen Eigen-
schaften zum Glück‹, sagte der Pädagoge Johann Heinrich Pesta-
lozzi (1746–1827). Wir brauchen Zukunftsmut.“41 

Gerade die Ideen von Comenius können in der gegenwärtigen Situation Hil-
festellungen für den Umgang mit den Herausforderungen der Gegenwart 
sein. Auf erste Ansätze wurden eingangs bereits hingewiesen, aber insbeson-
dere in der Bewusstmachung der Möglichkeiten und Vorteile des Internets 
können zielgerichtete didaktische Vorgehensweisen geplant werden. Hierfür 
ist eine Rückbesinnung auf die grundlegenden Ideen von Didaktik hilfreich, 
wie Comenius diese beschreibt. 

39	 Vgl. Spiekermann: Digitale Ethik.
40	 Vgl. Wolfgang Klafki: Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik. Zeitgemäße All-

gemeinbildung und kritisch-konstruktive Didaktik, Weinheim: Beltz 41996.
41	 Spiekermann: Digitale Ethik, S. 258.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachhaltige Digitalisierung als Herausforderung  |  159

„Die Didaktik ist die Wissenschaft vom richtigen Lernen […]. Leh-
ren heißt bewirken, daß das, was jemand weiß, auch ein anderer 
lerne und sich zu eigen mache. Richtig lehren bedeutet bewirken, 
daß jemand schnell, angenehm und gründlich lerne.“42

Und entsprechend auch in der Didactica magna, die universale Kunstfertig-
keit, alle alles zu lehren.43 Übertragen auf das Internet heißt das, dass hier im 
Grunde ein großartiges Tool besteht, alle alles lehren zu können – wenn denn 
die richtige Didaktik angewendet wird. Diese Möglichkeit, durch Erziehung 
gebildet zu werden, steht – entsprechend seiner Didactica magna – „aus-
drücklich allen Menschen zu“44 und kann durch die Zeit- und ortsunabhän-
gige Verfügbarkeit der Inhalte von Jedem theoretisch genutzt werden. Dabei 
geht es nicht darum, möglichst viele der Inhalte zu wissen.

„In der Großen Didaktik […] führt er [Comenius, Anm. d. Verf.] 
aus, alle alles zu lehren bedeute nicht, ›allen die Kenntnisse aller 
Wissenschaften und Künste‹ zu vermitteln, sondern alle ›über 
Grundlagen, Ursachen und Zwecke der wichtigsten Tatsachen und 
Ereignisse‹ zu belehren.“45

Auch hier eignet sich das Internet sehr gut, denn hier lassen sich unendlich 
viele Themen, Perspektiven und Grundlagen aller Fachbereiche mit unter-
schiedlichstem Niveau finden. Darüber hinaus war die Darstellung und Ver-
mittlung qualitativer Inhalte unter Einbeziehung vielfältiger Darstellungs-
möglichkeiten von Text, Film, Simulation u. v. m. noch nie so einfach, wie 
es durch digitale Angebote möglich ist. Zwar ist hier auf die Gefahr von Fa-
ke-news hinzuweisen, jedoch ist durch die reflektierte und kritische Medien-
nutzung von Online-Angeboten die Möglichkeit geschaffen, interdisziplinäre 
Inhalte und vielfältige Perspektiven erfahren zu können und sich umfassend 
zu informieren. Jedoch soll nach Comenius niemand

„gezwungen werden, auf des Lehrers Worte zu schwören, sondern 
die Dinge selbst sollen seine Einsicht binden; und nicht mehr Glau-

42	 Johann Amos Comenius: Analytische Didaktik und andere pädagogische Schriften. 
Ausgewählt und eingeleitet von Franz Hofmann, Berlin 1957, S. 33.

43	 Ders.: Große Didaktik.
44	 Benner & Brüggen: Geschichte der Pädagogik, S. 62. 
45	 Ebd., S. 64.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


160  |  Claudia Schmidt-Dietrich

be soll dem Lehrer geschenkt werden, als er sachlich nachgewiesen 
hat, wie weit man ihm glauben müsse“.46

Gerade hierdurch ist es durch eine sinnvolle didaktische Anleitung möglich, 
nicht nur das (selbst-)kritische Denken zu üben und die eigene Vernunft zu 
schulen, sondern auch die eigenen Sinneseindrücke zu reflektieren und die-
sen Glauben zu schenken.47 Gerade auf dieser Basis ist es dann auch mög-
lich, jeden zur von Comenius geforderten „Teilhabe an der Beratung über 
gemeinsamen Angelegenheiten zu befähigen“.48 Diese Teilhabe ist durch die 
digitalen Kommunikationsmöglichkeiten und soziale Medien theoretisch Je-
dem möglich und war auch noch nie so einfach wie heute. Damit geht es in 
einer Didaktik für nachhaltige Digitalisierung auch darum, Gestaltungskom-
petenzen für einen adäquaten Umgang mit den Möglichkeiten des Internets 
zu entwickeln und zu vermitteln.

Darüber hinaus lassen sich weitere hilfreiche Zugänge für den Umgang 
mit den oben beschriebenen ethischen Fragestellungen bei Comenius finden. 
So macht Comenius die Möglichkeit geschichtlichen Fortschritts

„davon abhängig, ob es gelingt, den Gebrauch der technischen Mit-
tel, die der konstruierende menschliche Verstand mit Hilfe neu-
zeitlicher Wissenschaft erfindet, an einem vertieften Verständnis 
der teleologischen Ordnung der Welt auszurichten“.49

Übertragen auf die aktuellen ethischen Entscheidungen könnte man hier-
aus die Forderung ableiten, dass die Nutzung neuer digitaler Produkte und 
Prozesse vielleicht nicht wie bei Comenius unbedingt einer teleologischen 
Ordnung, jedoch gemäß einer nachhaltigen oder natürlichen Gesetzgebung 
auszurichten sind. Dies wäre entsprechend der oben beschriebenen Forde-
rung nach ›sustainable by design‹ und entspräche ohnehin dem Anspruch des 
Comenius, dass Leben und Arbeiten im Einklang mit der Natur beziehungs-
weise natürlichen Prozessen stattfinden soll. 

Für den guten Weg in die Zukunft spielt insbesondere die in der Didactica 
magna beschriebene Sitten- oder Tugendlehre eine große Rolle, welche 

46	 Veit-Jakobus Dietrich: Johann Amos Comenius, Hamburg: Rowohlt 1991, S. 64.
47	 Vgl. Bojack & Bojack: Comenius, S. 20.
48	 Benner & Brüggen: Geschichte der Pädagogik, S. 62.
49	 Ebd., S. 60

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachhaltige Digitalisierung als Herausforderung  |  161

„Klugheit, Emsigkeit, Mäßigkeit, Mut, Geduld, humanitas50 oder Leutselig-
keit, Gerechtigkeit, Mildtätigkeit“51 umfasst. Gerade diese Eigenschaften sind 
beim Umgang mit den Herausforderungen der Digitalisierung und Nachhal-
tigkeit verstärkt gefordert, insbesondere die humanitas und damit einer „an 
der Menschlichkeit der Heranwachsenden orientierten Didaktik“,52 welches 
sich in Comenius‘ pansophischem Wissensverständnis orientiert. Insbeson-
dere dieses ist auch im Sinne der Nachhaltigkeit und dem gegenwärtig not-
wendigen Verständnis davon, dass Wissen – und auch Technik – alleine nicht 
ausreicht, um die Welt zu verbessern, sondern auch ein Einstehen für die 
richtigen Ziele und ebenfalls entsprechendes Handeln erfolgen muss.

„Das pansophische Wissen ist dreistufig; es ist nicht allein Sache 
des Kopfes, sondern es lenkt die Zunge und rührt die Hände des 
Menschen (›ratio – oratio – operatio‹), die Welt nicht so zu lassen, 
wie sie ist, sondern sie zu bessern. Die Pansophie ist eben nicht nur, 
wie man bis vor nicht langer Zeit annahm, ein neues, ein beson-
deres Konzept von reiner Wissenschaft. Im pansophischen Wissen 
wird vielmehr das die Welt verbessernde Handeln der Menschen 
Thema – darin zeigt sich Menschlichkeit (humanitas), und nur in 
dieser emendatorischen Absicht werden die Schulen zur ›officina 
humanitatis‹, zur Werkstätte der Menschlichkeit […].“53

Auch Comenius lebte in einer turbulenten Zeit mit vielen gesellschaftlichen 
Umbrüchen und Herausforderungen, die neue Methoden des Unterrichts, 
der Wissensvermittlung und des Schulwesens benötigte.54 Ein solcher Wan-
del vollzieht sich meines Erachtens bei allen Unterschieden gegenwärtig 
ebenfalls. Insbesondere das positive Menschenbild des Comenius und die 
Vorstellung, mit allen Sinnen zu Lernen und an den Veränderungen aktiv 
teilzuhaben, sind für die Auseinandersetzung mit den aktuellen Herausfor-
derungen zielführend.

„Der Mann interessierte sich für alles, führte sein Leben intensiv, 
beobachtend und erforschend. Person und Denken des Comenius 

50	 Kursivsetzung durch die Verfasser.
51	 Ebd., S. 66.
52	 Klaus Schaller: Die Didaktik des Johann Amos Comenius.
53	 Ebd., S. 55.
54	 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


162  |  Claudia Schmidt-Dietrich

gründen auf einem christlichen Fundament und sein Glaube an 
Menschheit, seine positive Einstellung ist grandios. Er schreibt z. B. 
in der Großen Didaktik, S. 63. ›Wie geartet die Kinder geboren wer-
den, liegt in keines Hand. Aber dass sie durch richtige Erziehung 
gute (Menschen) werden, das steht in unserer Macht‹. Seine Vor-
stellungen vom Umgang miteinander, würdevoll, friedlich, vorbild-
mäßig, zum Wohl der Menschheit kommt in vielen Schriften zum 
Ausdruck.“55

So kann gelten: „Comenius, ein moderner Pädagoge“.56 Sich in der aktuellen 
Situation solch positive Vorbilder zu suchen, kann Hoffnung machen und 
zur Bildung für das Anthropozän beitragen.

55	 Bojack & Bojack: Comenius, S. 20.
56	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ulrich Schäfer

Comenius-Literatur
Deutschsprachige Titel aus dem Jahr 2018 
(mit einem Nachtrag aus früheren Jahren)

Die Titel sind nach Erscheinungsjahren geordnet und innerhalb dieser nach 
A) Werke von Comenius und B) Sekundärliteratur, wobei zunächst die selbst-
ständige Literatur (*) aufgeführt ist. Der Nachtrag in eckigen Klammern be-
zieht sich auf einen Titel, der im Verzeichnis der Literatur für 2015 bis 2017 
im Comenius-Jahrbuch 27 (2019), Seite 135–145, nachgewiesen ist.

Nachtrag → 2017-A
[Oratio de cultura ingeniorum – Rede 

über geistige Bildung. Lateinischer 
Text, tschechische Textübertragung 
von Jan Patocká [!], Einführung, 
deutsche Übersetzung, wissenschaft-
licher Kommentar von Bernhard Jo-
sef Stalla. Nordhausen: Bautz 2017] 
– Rezension von Norbert Hilgenhe-
ger in Vierteljahrsschrift für Wissen-
schaftliche Pädagogik 94  (2018)  2, 
S.  347–352; Uwe Voigt in Comeni-
us-Jahrbuch 26 (2018), S. 243–244.

2018-B
Burger-Wagner, Sandra: Lernen durch 

Theater. Eine Spurensuche bei Johann 
Amos Comenius. Wien, Universität, 
Magisterarbeit 2018. 114 S.

Illner, Neele: Zur Didaktik. Berlin: Co-
menius-Garten 2018. 30 S. (Forschungs-
heft der Werkstatt des Wissens 6)

Comenius-Jahrbuch. Bd.  26. 2018. Her-
ausgegeben im Auftrag der Deutschen 
Comenius-Gesellschaft von Andreas 
Fritsch, Andreas Lischewski und Uwe 
Voigt. Tagungsband ›Kunst und Kul-
tur‹ (Redaktion Andreas Lischewski). 
Baden-Baden: Academia-Verlag 2018. 
272  S. // Darin: Fritsch, Andreas: Die 
Tradition der ›Freien Künste‹ bei Ala-
nus ab Insulis und Comenius (S. 15–30) 
– Steiner, Martin: Der ›Labyrinth‹-Ro-
man des Comenius. Das Drama eines 
jungen Mannes (S. 31–38) – Lischewski, 
Andreas: Die Geburt der modernen Pä-
dagogik aus der Erfahrung des ›Labyrin-
thischen‹ (S. 39–92) – Maiwald, Ulrich: 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Ulrich Schäfer164  

Ein glückliches Ereignis (S.  95–106) 
– Zemek, Petr: Das Museum in Unga-
risch Brod als Comenius-Dokumen-
tationszentrum (S. 125–136) – Linde, 
Hans van der: Eine würdige Ruhe-
stätte. Kunst, Kultur, Kultus und das 
›Comenius Museum Mausoleum‹ in 
Naarden (S.  137–146) – Lischewski, 
Andreas: Auf neuen Wegen. Die Co-
menius-Forschungsbibliothek auf der 
Suche nach einer erneuerten Comeni-
us-Forschung (S.  149–172) – Beneš, 
Jiří: Die Bedeutung des Manuálník 
für das Leben der Brüdergemeine 
(S.  173–180) – Hogenmüller, Boris: 
Die Epistula Dedicatoria der Opera 
Didactica Omnia des Johann Amos 
Comenius (1657). Bemerkungen zu 
Aufbau und Intention der Wid-
mungsepistel (S. 181–205) – Schmaus, 
Thomas: Von Wegen! (S.  209–223) 
– Cron, Beatrice / Schilling, Diemut 
/ Sunder-Plassmann, Andrea: 394 
Jahre überall dabei? Comenius reloa-
ded (S. 225–236) – Albrecht, Michael 
von: Ad Comenium praeceptorem 
Europae. Carmen Andreae Fritsch de-
dicatum = An Comenius, den Lehrer 
Europas. Andreas Fritsch zugeeignet 
(S. 240–241).

Baghai-Thordsen, Miriam: Einschub I: 
Johann Amos Comenius. – In: dies.: 
Theater in der Schule. Zwischen nor-
mativen Bildungserwartungen und 
subjektiven Bedeutungen aktiver The-
atererfahrungen, München: kopaed 
2018, S. 37–38.

Bilstein, Johannes: Die Tiere des Orbis 
Pictus. – In: ders. / Westphal Kristin 
(Hg.): Tiere – Pädagogisch-anthro-

pologische Reflexionen, Wiesbaden: 
Springer VS 2018, S. 175–191.

Bolz, Martin: Die gemalte Welt der Sinne 
oder: Orbis pictus. Auf den Schultern 
von Amos Comenius ist gut ruhen. 
– In: ders.: Der leere Koffer, Berlin: 
Noack und Block 2018, S.  111–116 
und 124–127.

Brüggen, Niels: Bilder, die der Erkennt-
nis dienen – Johan [!] Amos Comeni-
us. – In: ders.: Medienaneignung 
und ästhetische Werturteile. Zur Be-
deutung des Urteils ›Gefällt mir!‹ in 
Theorie, Forschung und Praxis der 
Medienpädagogik (=  Reihe Medi-
enpädagogik 22), München: kopaed 
2018, S. 44–45.

Brüssel, Marc: Comenius – Thomasius 
– Salzmann. – In: ders.: Altsprachliche 
Erwachsenendidaktik in Deutsch-
land. Von den Anfängen bis zum Jahr 
1945, Heidelberg: Propylaeum 2018, 
S. 46–47.

Brumlik, Micha: Luther oder Comeni-
us? – In: ders.: Demokratie und Bil-
dung, Berlin: Neofelis-Verlag 2018, 
S. 54–65.

Garber, Klaus: Die Stimme des Johann 
Amos Comenius. – In: ders.: Der Re-
formator und Aufklärer Martin Opitz 
(1597–1639). Ein Humanist im Zeital-
ter der Krisis, Berlin: De Gruyter 2018, 
S. 715–718.

Görner, Rüdiger: In Comenius’ Namen: 
ein Nachleben zu Lebzeiten. – In: 
ders.: Oskar Kokoschka. Jahrhundert-
künstler, Wien: Zsolnay 2018, S. 299–
312 und 336–337.

Herrgen, Thomas: Gartenpädagogik 
im Böhmischen Dorf. Der Comeni-

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Comenius-Literatur  |  165

us-Garten in Berlin-Neukölln. – In: 
Stadt und Grün 67 (2018) 11, S. 46–50.

Jaumann, Herbert: Einleitung des He-
rausgebers und Übersetzers. – In: 
Andreae, Johann Valentin: Turbo. 
Sive moleste et frustra per cuncta di-
vagans ingenium (1616). Herausge-
geben, übersetzt und kommentiert 
von Herbert Jaumann (=  Andreae, 
Johann Valentin: Gesammelte Schrif-
ten 8), Stuttgart-Bad Cannstatt: From-
mann-Holzboog 2018, S.  11–76. [Zu 
Comenius: S. 39–40 und 61–66]

Jeřábková, Blanka / Kovářová, Helena: 
Comenius – Meisterhaft ins Bild ge-
setzt (Comenius-Bildnisse und ihre 
Wirkungsgeschichte). – In: Studia 
Comeniana et Historica 48  (2018), 
S. 99–100 und 121–180.

König, Andrea: Johann Amos Comeni-
us: Die theologische Vision einer glo-
balen Reformation und die Suche nach 
einer Universalsprache. – In: Heesch, 
Matthias / Kleckley, Russell / Schwarz, 
Hans (Hg.): Flucht, Migration und In-
tegration. Eine Anfrage an die christ-
liche Theologie und Diakonie, Berlin 
u. a.: Lang 2018, S. 245–261.

Laube, Stefan: Dinggedächtnis. Johann 
Amos Comenius’ ›Orbis pictus‹ 
(1658). – In: Scholz, Susanne / Ved-
der, Ulrike (Hg.): Handbuch Literatur 
und Materielle Kultur (= Handbücher 
zur kulturwissenschaftlichen Philolo-
gie 6), Berlin u. a.: De Gruyter 2018, 
S. 188–196.

Matthes, Eva / Schütze, Sylvia: Re-
formpädagogik vor der Reformpä-
dagogik. – In: Barz, Heiner (Hg.): 
Handbuch Bildungsreform und Re-

formpädagogik, Wiesbaden: Springer 
VS 2018, S. 31–41. [S. 32–33: Johann 
Amos Comenius (1592–1670)]

Niemann, Helmut: Und wir kannten 
Comenius, Pestalozzi und Fröbel na-
türlich. – In: Schneider, Reinhild / 
Miosga, Margit (Hg.): Aus dem Spiel-
zeugland 1945–1990. Zeitzeugen be-
richten, Sonneberg: Deutsches Spiel-
zeugmuseum 2018, S. 168–177.

Richter, Manfred: ›Dissidenten sind 
alle‹ – Der Beitrag des Johann Amos 
Comenius zum Colloquium Charita-
tivum in Thorn 1645 in seinem Dia-
log mit Bartholomaeus Nigrinus und 
Pater Valeriano Magni OFM Cap. 
– In: Zawadzki, Wojciech (Red.): Dy-
sidenci czy decydenci? Protestanci w 
obu częściach Prus i Koronie w XVI–
XVIII wieku, Elbląg: Biskup elbląski 
2018, S. 107–118.

Richter, Manfred: Jan Amos Komeński 
und seine Beziehungen zu den polni-
schen Lutheranern in der 1. Hälfte des 
17. Jahrhunderts. – In: Historia i Świat 
(2018) 7, S. 283–291.

Skiera, Ehrenhard: Johann Amos Co-
menius – der erste Systematiker einer 
universellen Pädagogik auf christli-
cher Grundlage. – In: ders.: Erziehung 
und Kontrolle. Über das totalitäre 
Erbe in der Pädagogik im ›Jahrhun-
dert des Kindes‹, Bad Heilbrunn: 
Klinkhardt 2018, S. 43–45.

Sommer, Hartmut: Die pansophische 
Einheit des Wissens. Das Comenius- 
Mausoleum in der Festungsstadt 
Naarden, die Hohe Schule in Herborn 
und das Comenius-Haus in Amster-
dam. – In: ders.: Der philosophische 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Ulrich Schäfer166  

Reiseführer. Auf den Spuren grosser 
Denker. Orte, Bilder, Gedanken, Wies-
baden: Marixverlag 2018, S. 100–113.

Voigt, Karl Heinz: Johann Amos Co-
menius und die Unitas Fratrum. – In: 
ders.: Kirchliche Minderheiten im 
Schatten der lutherischen Reformati-
on vor 1517 bis nach 2017. 1648: ›Kein 
anderes Bekenntnis soll angenommen 
oder geduldet werden‹ (=  Kirche, 
Konfession, Religion 73), Göttingen: 
V&R-unipress 2018, S. 85–87.

Voigt, Uwe: Von Comenius zu dessen 
Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte. 
Interessen, Anregungen und Ergeb-
nisse der comeniologischen Untersu-
chungen Ján Kvačalas. – In: Bahlcke, 
Joachim / Schwarz, Karl W. (Hg.): Zwi-
schen Dorpat, Pressburg und Wien. 
Ján Kvačala und die Anfänge der Jab-
lonski-Forschung in Ostmitteleuropa 
um 1900 (= Jabloniana 9), Wiesbaden: 
Harrassowitz 2018, S. 67–80.

Volzhin, Sergei: Leibniz’ Betrachtungen 
über die ›nützlichen Spiele‹: Valentin 
Weigel, Comenius und De ludo glo-
bi des Cusanus [und] Hamann und 
Johann Amos Comenius. – In: ders.: 
Johann Georg Hamann. Wiederentde-
ckung der coincidentia oppositorum im 
Zeitalter der Aufklärung. Eine Studie 
(Philosophie interdisziplinär 44), Re-
gensburg: Roderer 2018, S. 136–143.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In Memoriam

„en verpakken in goede gedachten der herinnering“                
Nachruf auf Drs. Hans van der Linde (1957–2020)

„Afscheid nemen is met zachte vingers wat voorbij is dichtdoen – en verpak-
ken in goede gedachten der herinnering.“1 Mit diesem Leitgedanken von Die-
trich Bonhoeffer haben am 1. Mai 2020 via livestream viele Angehörige und 
Freunde, Weggefährten und Kollegen, die Trauerfeier für Johannes Frederik 
van der Linde (1957–2020) begleitet – uns allen besser bekannt unter seinem 
Rufnamen Hans. Seine kenntnisreiche und aufgeschlossene Beschäftigung 
mit Comenius, der Brüdergemeine und ihrem Erbe; seine Bemühungen um 
den Ausbau der Freundschaft zwischen dem Comenius Museum Mausole-
um in Naarden und der Deutschen Comenius-Gesellschaft, deren Mitglied er 
war; und nicht zuletzt sein jederzeit gutgelaunter und Frohsinn verbreitender 
Charakter: all das wird unsere Erinnerung an ihn nachhaltig prägen.

1	 „Abschied nehmen heißt, mit wohlwollendem Blick die Vergangenheit abzuschließen 
und sie in gute Gedanken der Erinnerung einzuhüllen.“

Hans van der Linde im Sommerurlaub 
(Italien). Foto: Ina van Beek.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


168  |  „en verpakken in goede gedachten der herinnering“

Hans van der Linde wurde am 17. Mai 1957 in Zeist geboren. Er verbrachte 
hier seine ersten Kindheitsjahre und wuchs in der Brüdergemeine auf, deren 
Schule er auch besuchte. Hernach absolvierte er ein Lehramts-Studium an 
einer PABO (Pedagogische Academie voor het basisonderwijs) und arbeitete 
über 20 Jahre im Bereich der kulturellen Bildung. Seine pädagogische Bega-
bung und Ausbildung ist ihm auch später immer wieder zugutegekommen.

Als die evangelische Brüdergemeine und die Zeister Missionsgesellschaft 
2005 die Museumsstiftung Het Hernhutter Huis gründeten, die das materielle 
und immaterielle Erbe der Herrnhuter für die nachfolgenden Generationen  
bewahren sollte, wurde Hans dort als Kurator angestellt; später arbeitete er 
auch hauptverantwortlich in der Verwaltung mit. Viele Veröffentlichungen 
und Ausstellungen zur Geschichte der Brüdergemeine hat er maßgeblich 
mitgestaltet; und nicht zuletzt war es seinem Einsatz zu verdanken, dass das 
Museum am 10. Februar 2018 im ehemaligen Haus der Familie Schütz am 
Lageweg in Zeist neu eröffnet konnte.

Parallel dazu wurde Hans van der Linde im Januar 2009 zum Direktor des 
Comenius Museum Mausoleum in Naarden ernannt, das er in den letzten elf 
Jahren mit viel Umsicht und Sachverstand erfolgreich leitete. Hier hat er durch 
zahlreiche Ausstellungen, Lesungen und Tagungen entscheidend dazu beige-
tragen, es in seiner uns heute bekannten Gestalt entstehen zu lassen. Von hier 
aus hat er auch die zahlreichen internationalen Kontakte gepflegt, insbesonde-
re zu den tschechischen Comenius-Museen in Prag, Ungarisch Brod (Uherský 
Brod) und Prerau (Přerov), aber auch zur Deutschen Comenius-Gesellschaft – 
weshalb es zahlreiche Ereignisse gibt, derer wir uns besonders gerne erinnern.

So findet seit 2011 in der Grote Kerk in Naarden der jährliche Comenius- 
dag statt, auf dem seit 2012 auch der angesehene Comenius-Prijs an Persön-
lichkeiten verliehen wird, die sich sozial und gesellschaftspolitisch in der 
Nachfolge comenianischer Ideen engagieren.2 Wer einmal an dieser öffent-
lichen Veranstaltung mit einem Festvortrag, einer ausgezeichneten musika-
lischen Rahmung, ihren rund 500 Gästen und dem anschließenden gemüt-
lichen Austausch bei Wein und Häppchen teilgenommen hat, der weiß, mit 
welchem Aufwand und Engagement Hans van der Linde hier im Laufe der 

2	 Vgl. zuletzt den Bericht: Comeniustag mit Verleihung des Comeniuspreises in Naarden. 
In: Comenius Jahrbuch 27 (2019), S. 189–191.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nachruf auf Drs. Hans van der Linde (1957–2020)  |  169

Zeit eine Institution geschaffen hat, die noch lange mit seinem Namen ver-
bunden bleiben wird.

Ein weiterer Höhepunkt der Zusammenarbeit war die internationale Ta-
gung „Keys to the thoughts of Jan Amos Comenius in our time“ (3.–6. Okto-
ber 2013), auf welcher auch die Deutsche Comenius-Gesellschaft mit zahlrei-
chen Beiträgen vertreten war.3 Hans hatte damals mit seinem Plenarvortrag 
„The world has a future. The relationship between school, church and state in 
the works of Jan Amos Comenius“ nicht nur dem mährischen Brüderbischof, 
sondern auch seinem Vater Jan Martinus van der Linde ein Denkmal ge-
setzt, dessen Comenius-Interpretation4 in Deutschland wohlbekannt ist. Und 
selbstverständlich hatte er auch hier zum Gelingen dieser – dem kulturellen 
und wissenschaftlichen Austausch gleichermaßen dienenden – Veranstal-
tung mit seiner rührigen und herzlichen Art sehr viel beigetragen. Zu Recht 
wurde ihm deshalb in diesem Jahr auch die Comenius-Medaille des Prager 
Pädagogischen Nationalmuseums (Národní pedagogické muzeum a knihovna 
J. A. Komenského) verliehen.

Ebenfalls in bester Erinnerung ist schließlich seine Teilnahme an der Jah-
restagung „Kunst und Kultur“ der Deutschen Comenius-Gesellschaft 2017 in 
Alfter. Hier hat er uns nochmals mit der spannenden Geschichte der Suche 
nach dem Grab des Comenius und der eng damit zusammenhängenden Ent-
stehung des Comenius Museum Mausoleum in Naarden bekannt gemacht.5

*

Hans van der Linde hat zuletzt gemeinsam mit den Kolleginnen und Kol-
legen aus Ungarisch Brod die neue Ausstellung „Mundus Comenii“ konzi-

3	 Vgl. Wouter Goris, Meinert A. Meyer & Vladimír Urbánek (Hg.): Gewalt sei ferne den 
Dingen! Contemporary Perspektives on the Works of John Amos Comenius, Wiesbaden: 
Springer VS 2016.

4	 Jan Marinus von der Linde: De wereld heeft toekomst. Jan Amos Comenius over de her-
vorming van school, kerk en staat, Kampen: Kok 1979. Dt. unter dem Titel: Die Welt 
hat Zukunft. Johann Amos Comenius über die Reform von Schule, Kirche und Staat, 
übers. von Peter Meier, Kassel: Friedrich Reinhardt 1992.

5	 Hans van der Linde: Eine würdige Ruhestätte. Kunst, Kultur, Kultus und das ›Comenius 
Museum Mausoleum‹ in Naarden. In: Comenius Jahrbuch 26 (2018), S. 137–146.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


170  |  „en verpakken in goede gedachten der herinnering“

piert, durch welche die bisherige Präsentation „Vivat Comenius“ inzwischen 
ersetzt wurde. Für seine Verdienste um das Comenius Museum Mausoleum 
wurde ihm darum zu Beginn des Jahres noch die Comenius-Ehrennadel ver-
liehen, eine Auszeichnung für diejenigen, die sich in besonderer Weise um 
die Verbreitung comenianischer Ideen verdient gemacht haben. Gerne hätte 
er die feierliche Eröffnung der neuen Ausstellung auf dem Comeniusdag 2020 
miterlebt. Die aktuelle Corona-Krise, seine lange Krankheit und sein viel zu 
früher Tod am 24. April 2020 haben dieses jedoch verhindert.

In der Tradition der Brüdergemeine wurde Hans van der Linde auf dem 
Gottesacker zu Zeist bestattet. Gerne werden wir sein Vermächtnis bewahren 
und in seinem Geiste die gute Zusammenarbeit fortsetzen.

Für den Vorstand der Deutschen Comenius-Gesellschaft,
Andreas Lischewski

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rezensionen

Petr Zemek: Komenský známý neznámý / 
Comenius Known and Unknown, engl. 
Übersetzung von Ivan Ryčovský, Uherský 
Brod: Muzeum Jana Amose Komenského 
2018 (144 Seiten), ISBN 978-80-907125-

	 1-5.

Frisch und fröhlich kommt diese neue 
Comenius-Biographie daher, die sich aus-
drücklich an eine allgemein interessierte 
Leserschaft wendet, um ihr einen ersten 
Zugang zum Leben und Werk des Johann 
Amos Comenius zu ermöglichen (S. 10). 
Der Text wurde von Petr Zemek ver-
fasst, der beim Comenius-Museum von 
Uherský Brod für die comeniologische 
Forschung zuständig ist und entsprechend 
als ausgewiesener Experte gelten darf (vgl. 
auch seinen Beitrag im Comenius-Jahr-
buch 2018, S. 125–136). Die graphische 
Umsetzung, die das Lesevergnügen in je-
der Hinsicht erhöht, stammt dagegen von 
Alexandra Haluzová. Sie hat es geschafft, 
mittels zahlreicher Illustrationen und ei-
nes, am unteren Seitenrand mitlaufenden 
Zeitstrahls der wichtigsten biographischen 
Begebenheiten eine höchst ansprechende 
und aufgelockerte Präsentation zu erstel-
len, die die Lektüre an keiner Stelle lang-
weilig werden lässt.

Das Büchlein beginnt mit einer kurzen 
Einleitung (Introduction / Úvod; S.  4–11), 
in der einige wichtige Interpretationen 
des comenianischen Werkes dargestellt 
werden, die in den letzten 300 Jahren die 
Sicht auf Comenius nachhaltig bestimmt 
haben. Sachlich-nüchtern und ohne jede 
Schuldzuweisung wird dargelegt, dass der 
aufgeklärte Rationalismus eines Pierre 

Bayle oder eines Johann Christoph Ade-
lung – bei aller Anerkenntnis der insbe-
sondere pädagogischen Leistungen des 
Comenius – eine durchaus kritische Sicht 
auf die chiliastischen Momente seines 
Weltverständnisses formulierte; während 
für Gottfried Wilhelm Leibniz und Johann 
Gottfried Herder eher positiv der Versuch 
einer synthetischen Weltbetrachtung im 
Vordergrund stand. Jenseits ideologi-
scher oder konfessioneller Einseitigkei-
ten möchte der Text daher einen ersten 
Zugang zu der nicht immer einfach zu 
verstehenden Komplexität des comeniani-
schen Denkens bahnen – keinesfalls aber 
eine völlige Neuinterpretation liefern (S. 4, 
10); und noch weniger lässt er sich selbst 
auf die genannten Grabenkämpfe um eine 
vermeintlich ›authentische‹ Comenius-
auslegung ein. Statt dessen greift Zemek 
auf eine Vielzahl anerkannter Forschun-
gen – etwa von Dagmar Čapková, Pavel 
Floss, Jan Kumpera, Amedeo Molnar und 
Noemi Rejchrtová – zurück; und obwohl 
sein Büchlein verständlicherweise mit viel 
Symphatie für den mährischen Brüderbi-
schof geschrieben wurde, verfällt es auch 
nachfolgend an keiner Stelle in hagiogra-
phische Schwärmerei.

Das sich anschließende zweite Kapi-
tel (Life / Život; S.  12–71) bietet einen ge-
lungenen Überblick über die vielfältigen 
biographischen Ent- und Verwicklungen 
des Comenius – und zwar ebenfalls in ei-
ner geradezu vorbildlichen Sachlichkeit. 
Als Beispiel lese man nur die Darstellung 
des beginnenden Dreißigjährigen Krieges 
(S. 22–25), die eine Radikalisierung der 
christlichen Konfessionen (im Plural!), 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Rezensionen172  

die Kämpfe zwischen absolutistischen 
und reichsständischen Machtansprüchen 
sowie die gesamteuropäischen Konflikte 
gleichermaßen als Ursprung der Eskalati-
on zu benennen vermag. Desgleichen auf-
schlussreich ist die Tatsache, dass Zemek 
die problematische Spannung zwischen 
rationalen und irrationalen Momenten bei 
Comenius ausdrücklich zulassen kann, 
indem er sie als unzertrennliche Momen-
te für die Bewältigung der Exilssituation 
interpretiert (S. 34 f.). Und selbst die Be-
gegnung mit Descartes vermag Zemek 
auf eine vorsichtig distanzierte Weise zu 
schildern, die konsequent der Versuchung 
widersteht, einfach naiv in die übliche mo-
ralisierende Kontrastierung eines Weltzer-
störers mit einem Welterlöser abzugleiten 
(S. 42 f.). Die Beispiele ließen sich beliebig 
erweitern. Sie veranschaulichen dabei das 
hohe reflexive Niveau der Texte, obwohl 
diese gerade nicht mit dem Anspruch ei-

ner wissenschaftlichen Darstellung auftre-
ten. Das ist mehr als bemerkenswert.

Das dritte Kapitel (Little Insight to the 
Thought of John Amos Comenius / Malé 
nahlédnutí do Komenského myšlení; S. 72–
113) gewährt nun einen eher systemati-
schen Zugang zu Comenius. Dabei hebt 
Zemek gleich zu Beginn (S. 74 f.) erneut 
hervor, dass er weder den harschen Kri-
tikern des Comenius noch seinen glorifi-
zierenden Verehrern einfachhin nachzu-
folgen gedenke, sondern statt dessen eine 
ausgewogenere (more balanced) Darstel-
lung erstrebe, die Comenius vorrangig 
in und aus seinem historischen Kontext 
zu verstehen suche. In diesem Sinne legt 
er zunächst die einflussreichsten Quellen 
des comenianischen Denkens offen (z. B. 
Nikolaus von Kues, Heinrich Alsted und 
Paracelsus) und benennt in diesem Zu-
sammenhang auch die entscheidenden 
(kosmologischen, theologischen und an-

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rezensionen  |  173

thropologischen) Thesen seines panso- 
phischen Weltentwurfs. Schließlich wer-
den noch die Grundzüge der comaniani-
schen Pädagogik enwickelt, die Zemek mit 
zahlreichen Originalzitaten aus den ent-
sprechenden Schriften auch anschaulich 
zu belegen weiß. Und würde der Bildungs-
wissenschaftler auch gerade hier manche 
Thesen dann doch eher etwas differenzier-
ter betrachten – etwa die Überlegungen zur 
Ablehnung der ›maschinellen‹ Didaktik 
oder zur Bedeutung der Individualität bei 
Comenius (S. 96 ff.) –, so bleibt Zemek sei-
ner eingeschlagenen Linie dennoch in je-
der Hinsicht treu: denn dargestellt werden 
überwiegend jene Forderungen, die un-
bestreitbar den pädagogischen Ruhm des 
Comenius begründet haben. Den ›Didak-
tiker‹ gegen den ›Pansophen‹ auszuspielen, 
wie es die deutsche Pädagogik manchmal 
so gerne macht, kommt Zemek nicht in 
den Sinn. Und so schließt dieses Kapitel 
mit der Mahnung, Comenius zwar auch 
weiterhin als wertvollen Autor zu lesen und 
zu rezipieren, sich aber vor übereilten ›me-
chanischen‹ Übertragungen seiner Gedan-
ken auf die Gegenwart zu hüten (S. 112 f.).

Den Abschluss bildet eine kommen-
tierte Literaturliste von 50 ausgewählten 
Schriften des Comenius (Selected Writings 
of Comenius  / Vybrané spisy Komenského; 
S. 114–143), die mit einer Kurzcharakte-
ristik versehen sind und solcherart einen 
repräsentativen Überblick über das theolo-
gische, philosophische und pädagogische 
Gesamtœuvre des Comenius liefern.

Die vorliegende Einführung von Petr 
Zemek, die jedem Comenius-Liebhaber 
ausdrücklich anempfohlen werden kann, 
ist durchgehend farbig gestaltet und mit 
einem Lesebändchen versehen. Ihr bei-
gegeben ist ein großformatiger – und 
ebenfalls farbiger – Abdruck der comeni-
anischen Landkarte von Mähren (1627) 

sowie (auf der Rückseite) der Ausschnitt 
aus einer Europakarte von Rumold Mer-
cator (1590), in welcher wichtiger Auf-
enthaltsorte des Comenius farbig her-
vorgehoben sind. Das Buch ist sowohl 
als Printversion (Hardcover) als auch als 
AudioBook erhältlich. Letzteres steht im 
Internet-Shop des Muzeum Jana Amose 
Komenského unter www.mjakub.cz zum 
Download zur Verfügung. Die gedruckte 
Fassung kann bei der Deutschen Come- 
nius-Gesellschaft gegen eine kleine Spen-
de erworben werden:

Prof. Dr. Andreas Lischewski, Come- 
nius-Forschungsstelle der Alanus Hoch- 
schule, Villestraße 3, 53347 Alfter, oder:
comeniusforschung@alanus.edu

Werner Korthaase: Dmitrij Tschižewskij 
als Wissenschaftler und Comeniusfor-
scher (= Opuscula Slavica Sedlcensia 4), 
hg. von Roman Mnich, Oleh Radchenko 
und Manfred Richter, Siedlce: Instytut 
Kultury Regionalnej i Badań Literackich 
imienia Franciszka Karpińskiego 2019

	 (194 Seiten), ISBN 978-83-64884-98-6.

Von seinem Bildungs- und Berufsweg her 
Politologe, begeisterte sich Werner Kort-
haase für die Friedenskonzeption und 
die völkerverbindenden Tätigkeiten des 
Johann Amos Comenius und setzte sich 
daher äußerst energisch, kenntnisreich 
und verbindlich in Theorie und Praxis 
dafür ein, dieses von ihm als uneingelöst 
empfundene Erbe zu erschließen. Kort-
haases Aufmerksamkeit galt dabei nicht 
nur Comenius selbst, sondern auch den 
Werken und Schicksalen derjenigen, die 
sich, in verschiedenen Ländern und Epo-
chen, ebenfalls mit jener geschichtlichen 
Gestalt beschäftigt hatten. Dies tat Kort-
haase umso intensiver, je mehr er dabei auf 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Rezensionen174  

verwandte Geister traf, deren inhaltlicher 
Reichtum, Engagement und Internatio-
nalität zu den entsprechenden Zügen bei 
Comenius – und auch Korthaase selbst – 
in Einklang standen. Daher verwundert 
es nicht, dass sich Korthaase ausgiebig 
mit dem ukrainischen Gelehrten Dmitrij 
Tschižewskij befasst hat, und es ist sehr 
stimmig, dass nun ein polnisch-deutsches 
Gremium einige der wichtigsten deutsch-
sprachigen Texte Korthaases zu Tschižew-
skij in einer polnischen Reihe herausgibt.

Das Vorwort der Herausgeber (S. 8) gibt 
darüber Auskunft, dass die im Band ent-
haltenen Texte inhaltlich unverändert ab-
gedruckt worden sind – teils als bereits er-
folgte Veröffentlichungen, deren Fundorte 
jeweils zu Beginn angegeben werden, teils 
als Material aus dem Nachlass Korthaases.

Der erste Beitrag, „Dmitrij Tschižew-
skij und Prag. Die Prager Jahre des Ent-
deckers der ›Consultatio catholica‹ des 
Johann Amos Comenius und seine spä-
teren Verbindungen zur ČSR“ (S. 9–65), 
schildert den Werdegang Tschižewskijs 
und richtet dabei besonderes Augenmerk 
auf die Beziehungen, die er zwischen 1924 
und 1945 zum intellektuellen Leben in 
der Tschechoslowakischen Republik un-
terhielt. Für die Comeniusforschung ist 
diese Zeit von besonderem Interesse, da 
Tschižewskij in ihr das von ihm in Hal-
le aufgespürte Hauptwerk des Comeni-
us bewahrte und zu bearbeiten begann. 
Korthaase zeigt auf, wie sich Tschižewskij 
damals auch aufgrund äußerer Umstände 
von seiner Heimatdisziplin, der Philoso-
phie, auch und gerade der slawistischen 
Philologie zuwandte und zugleich in kri-
tischem Dialog mit einem zunehmend 
positivistischen und zugleich nationalis-
tischen Zeitgeist befand. Außerdem wi-
derlegt Korthaase dunkle Legenden über 
eine vermeintlich reaktionäre politische 

Einstellung Tschižewskijs, die diesem of-
fenbar nur wegen seines Emigrantenstatus 
angedichtet worden war.

Im zweiten Beitrag „Der Philosophie-
historiker, Literaturwissenschaftler und 
Comeniologe Dmitrij Tschižewskij in 
der Tschechoslowakischen Republik und 
in der Bundesrepublik Deutschland“ (S. 
67–103) wird jener Denker unter zwei As-
pekten betrachtet: wie zeitgeschichtliche 
Ereignisse sein Leben und Werk prägten 
und wie er sich im Spiegel der Rezeption 
darstellt, zu der Korthaase hier wie auch 
sonst in diesem Buch wichtige Materialien 
benennt. Deutlich tritt dabei zutage, mit 
welcher Innigkeit Tschižewskij sich nach 
1945 aufgrund seiner Erfahrungen mit 
Totalitarismus und Krieg für die wechsel-
seitige Annäherung der europäischen Völ-
ker einsetzte, was ein wichtiges Motiv für 
seinen mustergültigen Ausbau der Heidel-
berger Slawistik darstellte.

„Habent sua fata libelli. Das Schick-
sal des Hauptwerks von J. A. Comenius“ 
(S.  105–135) berichtet als dritter Beitrag 
darüber, was sich mit der von Tschižewskij 
Ende Dezember 1934 in Halle entdeckten 
Consultatio catholica in den Jahren von 
1934 bis 1945 begeben hat und bewegt sich 
damit auf bislang unerschlossenem For-
schungsterrain. Gestützt auf zuvor noch 
nicht beachtete Dokumente, zeigt Kort-
haase, wie Tschižewskij alles ihm Mögli-
che unternahm, seinen Fund zu erhalten, 
wissenschaftlich auszuwerten und der Öf-
fentlichkeit zugänglich zu machen. Dazu 
nahm Tschižewskij große organisatorische 
Mühen und insbesondere während des 
Zweiten Weltkriegs auch persönliche Ri-
siken auf sich und trug damit wesentlich 
dazu bei, dass jenes Werk schließlich ediert 
werden konnte, wenngleich auf andere 
Weise und unter anderen Bedingungen, 
als er es in jener Zeit bereits geplant hatte.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rezensionen  |  175

Den vierten Beitrag, „Zwei Philoso-
phen und ein dritter – Dmitrij Tschižew-
skij, Hans-Georg Gadamer und Martin 
Heidegger“ (S. 137–154) durchzieht eine 
anrührende persönliche Note, beruht er 
doch auf einem hier berichteten Gespräch, 
das Korthaase 1995 mit dem damals be-
reits 85-jährigen Gadamer führte, um ihn 
nach seinen Erinnerungen an den vorma-
ligen Heidelberger Kollegen Tschižewskij 
zu fragen. In diesem Gespräch und aus 
den von Korthaase herangezogenen Quel-
len ergibt sich ein Bild von Tschižewskij 
als einem auch nach seiner Hinwendung 
zur Philologie weiterhin hellwachen und 
kritisch-eigenständigem philosophischem 
Denker, der sich Gadamer gegenüber als 
durchaus gleichwertig einschätzte und 
Heidegger zwar zur Kenntnis nahm, sich 
aber von dessen Jargon zu keiner Zeit 
verzaubern ließ. Als Ertrag des eigenen 
Denkwegs zeichnet sich bei Tschižewskij 
eine Reflexion über den innigen Zusam-
menhang von Sprache und Denken ab.

Der Titel des fünften Beitrags lautet 
„Aus dem Nachlass von Werner Kort-
haase“ (S. 157–179). Anhand von Primär- 
und Sekundärliteratur beleuchtet Kort-
haase darin die unglaubliche Breite der 
von Tschižewskij bearbeiteten Themen-
felder sowie seine kaum zu überbietende 
Schaffenskraft bis ins hohe Alter hinein.

Eine „Bibliographie der Publikationen 
von Werner Korthaase über Dmitrij Tschi- 
žewskij“ (S. 181–186“ und ein Namensre-
gister (S. 187–194) runden diesen Band ab.

Uwe Voigt

Boris Hogenmüller: Melchioris Cani 
De Locis Theologicis Libri Duodecim. 
Studien zu Autor und Werk (= Wissen-
schaftliche Beiträge aus dem Tectum

	 Verlag, Reihe Theologie Bd. 9), Baden-

Baden: Tectum, 2018 (XI+114 Seiten),
	 ISBN: 978-3-8288-4219-9. 

Die aus den Ergebnissen des in den Jahren 
2006–2009 an der Universität Würzburg 
durchgeführten und von der Deutschen 
Forschungsgemeinschaft geförderten Pro-
jektes „Melchior Cano – De locis theologi-
cis. Textkritische Edition des lateinischen 
Textes und deutsche Übersetzung“ ent-
standene bündige Monographie von Boris 
Hogenmüller kann als Forschungsbeitrag 
von doppeltem Charakter bezeichnet wer-
den. Zum einen stellt sie die Sammlung 
einzelner philologischer Studien zum 
Hauptwerk des spanischen Dominikaner-
theologen Melchior Cano (1509–1560) 
dar, die in ihrer Summe sehr gut in die 
Person und das Werk Canos einführen: 
denn dieser prägte als Professor für Philo-
sophie und Theologie in Salamanca sowie 
als Berater Kaiser Karls V., als Teilnehmer 
am Konzil von Trient und als entschiede-
ner Gegner der Jesuiten die katholischen 
Reformbestrebungen des 16. Jahrhunderts 
wie kaum ein anderer. Zum anderen kann 
das Werk aber auch als Auftakt zu zwei 
weiteren Monographien Hogenmüllers 
gelten, auf die im Anschluss noch näher 
einzugehen sein wird.

Das erste Kapitel kann als Einführung 
in Leben und Wirken Melchior Canos 
gelesen werden. Neben den grundlegend 
erwartbaren Informationen zu Autor und 
Werk ist die Darstellung des Forschungs-
standes als besonders gewinnbringend zu 
erwähnen, da diese auch die umfangreiche 
spanische Literatur zu Cano berücksich-
tigt. Ebenso bietet das Kapitel eine klare 
und übersichtliche inhaltliche Darstellung 
der einzelnen Bücher der loci theologi-
ci, was eine grundlegende Orientierung 
für Leser verschiedener Fachbereiche 
ermöglicht. In der ebenfalls enthaltenen 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Rezensionen176  

Chronologie der einzelnen Bücher geht 
Hogenmüller auf der Basis der aktuellen 
Forschung eigene Wege. Die dortigen Vor-
schläge zur chronologischen Genese der 
einzelnen Bücher der loci theologici sind 
explizit lediglich als Diskussionsgrundlage 
ausgewiesen, eine nicht-sukzessive Ent-
stehung einzelner Bücher eines größeren 
Gesamtwerkes ist jedoch bereits seit der 
Antike für verschiedene Autoren philolo-
gisch belegt.

Die sich anschließenden textkritischen 
Studien sind Einzelbeobachtungen zu aus-
gewählten Stellen auch in Abgrenzung zu 
früheren Textausgaben aus dem 18. und 
19. Jahrhundert. Es zeigt sich daran die 
Notwendigkeit einer historisch-kritischen 
Textausgabe, die nach wie vor als Deside-
rat zu gelten hat.

Es folgen drei weitere kürzere philolo-
gische Einzelbeobachtungen, von denen 
die erste eine Abhandlung über grobia-
nische Passagen in Canos Werk darstellt. 
Entgegen anderen Forschungsmeinungen 
sieht Hogenmüller diese weniger in Canos 
Charakter, sondern im philosophiehis-
torischen Hintergrund des Zeitalters des 
Humanismus begründet. Die nachfol-
gende Thematisierung der Drucklegung 
der Editio princeps stellt die Hintergründe 
derselben dar, was im Zusammenhang 
mit der vorgelegten Studie hinsichtlich 
des Überblickscharakters plausibel ist. 
Neuere Forschungsergebnisse bleiben aus; 
Grund hierfür ist zuvorderst die schlech-
te Quellenlage. Zuletzt wird ein Prolog 
zur 1714 erschienen Ausgabe Canos von 
François-Jaques-Hyazinth Serry genauer 
betrachtet. Dieser stellt eine Widerlegung 
(vindicatio) grundlegender Kritikpunkte 
an Canos Person und Werk dar und wur-
de inzwischen auch separat veröffentlicht.

In der Untersuchung der Rezeption 
verschiedener lateinischer wie griechi-

scher Autoren betritt Hogenmüller im 
Folgenden Neuland. Der Blick wird dabei 
bewusst nicht auf die bekannten Klassiker 
gelegt, die Cano wie jeder Gebildete seiner 
Zeit gekannt und in eigene Texte entspre-
chend eingebracht hat. Besprochen wird 
neben dem römischen Dramatiker Pa-
cuvius vielmehr auch der mittelalterliche 
Universalgelehrte Heinrich Cornelius Ag-
rippa von Nettesheim. Hogenmüller zeigt 
an diesen beiden eher entlegeneren Au-
toren, dass deren Rezeption durch Cano 
durchaus zielgerichtet und kreativ statt-
findet: Zitate werden modifiziert und der 
Intention des eigenen Textes entsprechend 
verwendet, sei es wie hier gezeigt für die 
Nutzbarmachung antiker Philosophie für 
die christliche Theologie oder zum Angriff 
gegen theologische Gegner.

Das gleiche Vorgehen Canos arbeitet 
Hogenmüller im Folgekapitel anhand der 
römischen Geschichtsschreiber Sallust 
und Tacitus heraus. Dabei wird deutlich, 
wie Cano sich bewusst der Profange-
schichte bedient, um theologisch zu ar-
gumentieren. Canos Rezeption zeigt sich 
demnach auch um die Geschichtsschrei-
bung erweitert, was ihm neue und variable 
Argumentationsmöglichkeiten innerhalb 
seiner loci theologici erschließt.

Das hinsichtlich der Rezeption bei 
Melchior Cano stärkste Kapitel ist die Ab-
handlung über die Rezeption griechischer 
Literatur, wo Hogenmüller als ausgewie-
sener Gräzist ebenfalls eine neue Schwer-
punktsetzung vornimmt. So lässt sich 
zum einen philologisch nachweisen, dass 
grundlegende Ansichten der Definition 
eines locus theologicus von Platon und 
Aristoteles über Cicero auf Cano gekom-
men sind, ebenso wie die theologisch nicht 
unerhebliche Ansicht über die Schuld-
losigkeit Gottes am Bösen auf der Welt. 
Darüber hinaus wird deutlich, dass Cano 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rezensionen  |  177

die griechischen Autoren nicht bzw. nicht 
vollständig im Original gelesen, sondern 
sich lateinischer Kommentare und Über-
setzungen bedient hat.

Hogenmüllers Monographie enthält 
neben zweier Addenda ein ausführliches 
Literaturverzeichnis, das die wesentlichen 
Textausgaben sowie die aktuelle For-
schungsliteratur berücksichtigt. Für Leser 
ohne philologischen Hintergrund wäre die 
generelle einleitende Erklärung sinnvoll 
gewesen, dass es sich mit den loci – Ho-
genmüller gibt dies beständig mit „Orte“ 
wieder – Text- bzw. Buchstellen gemeint 
sind. Im Unterschied zu lokalen Stellen, 
also Örtlichkeiten, die der Lateiner mit 
dem Plural des Neutrums loca bezeichnet.

Abgesehen von dieser Kleinigkeit liegt 
in summa eine ergiebige Gesamtschau 
von erhellendem Überblick und philolo-
gischen Einzelbeobachtungen bis hin zu 
Spezialthemen vor, die vor allem für theo-
logisch versierte Leser bedeutungsvoll sein 
kann, da hier Cano als philologisch arbei-
tender Theologe skizziert wird, der nicht 
nur am Text, sondern zu einem Gutteil 
auch mit Texten gearbeitet hat.

Peter Günzel

Melchioris Cani Vindicationes / Relectio 
de sacramentis in genere. Einleitung, 
Text und Übersetzung, hg. von Boris Ho-
genmüller (= Wissenschaftliche Beiträge 
aus dem Tectum Verlag, Reihe Theolo-
gie), Baden-Baden: Tectum, Bd. 10: 2019 
(IX+157 Seiten; ISBN: 978-3-8288-4281-
6); Bd. 12: 2020 (VII+187 Seiten; ISBN:

	 978-3-8288-4485-8).

Mit den vorliegenden zweisprachigen Aus- 
gaben ergänzt Boris Hogenmüller seine 
grundlegende Monographie Melchioris 
Cani De Locis Theologicis Libri Duodecim. 

Studien zu Autor und Werk (2018) durch 
zwei Primärtexte, die das dort Gesagte zu-
gleich stützen und vertiefen.

(1) Beim erstmalig ins Deutsche über-
setzten Text der Melchioris Cani Vindicati-
ones handelt es sich um den 14 Kapitel um-
fassenden Prolog zur 1714 erschienenen 
Ausgabe von Canos Schriften durch des-
sen Ordensbruder François-Jacques-Hya-
cinthe Serry. Intention dieses umfassen-
den Prologes ist es, die Kritikpunkte, die 
von verschiedenen Theologen in knapp 
150 Jahren seit der Editio princeps (1563) 
an Canos Schrift De locis theologicis ge-
äußert wurden, zu widerlegen und dem 
Leser damit eine unverstellte Lektüre zu 
ermöglichen.

Hogenmüller bietet in der Einleitung 
seiner Übersetzung wesentliche Infor-
mationen über den Autor des Prologs, 
François-Jacques- Hyacinthe Serry, sowie 
über Melchior Cano und dessen zentra-
les Werk De locis theologicis selbst, sodass 
Leser jedweder Fachrichtung eine entspre-
chende grundlegende Informationsbasis 
erhalten. Diese ist vor allem bei der Person 
Canos angenehm knapp, ohne auf We-
sentliches zu verzichten. Der Text der Vin-
dicationes bleibt somit zentrales Element 
von Hogenmüllers zweisprachiger Ausga-
be, erfährt aber dennoch die notwendige 
Einordnung.

Die Orientierung im Werk Serrys wird 
ebenfalls dadurch angenehm erleichtert, 
dass dieses in einem separaten Abschnitt 
thematisch gegliedert und hinsichtlich 
seines Inhaltes überblickshaft zur Dar-
stellung gebracht wird. Zielführend wäre 
es im Zusammenhang noch gewesen, in 
diesem Teil des Werkes grundlegende 
Aussagen über die Textgattung der Vin-
dicatio und deren literarhistorischer Ge-
nese anzubringen. Zwar werden von Ho-
genmüller derartige Zusammenhänge in 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Rezensionen178  

den allgemeinen Angaben der Einleitung 
beschrieben, jedoch hätte eine literarhisto-
rische Einordnung gerade bei einer so spe-
ziellen Textgattung, wie sie in vorliegender 
Übersetzung zur Abbildung kommt, der 
Gesamtdarstellung gutgetan. 

Die eigentliche Übersetzung ist nach 
den einzelnen Kapiteln dergestalt angeord-
net, dass auf die Transkription des lateini-
schen Textes eines Kapitels die deutsche 
Übersetzung auf der nachfolgenden Seite 
folgt. Hogenmüller hat als ausgewiesener 
klassischer Philologe hier wohl bewusst 
auf die Darstellung des Textes in Form von 
zweisprachigen Kolumnen verzichtet, da 
im Zusammenhang mit einem eher entle-
generen lateinischen Text für theologisch 
interessierte Leser vor allem der Textinhalt, 
d. h. die theologische Argumentation, von 
Bedeutung ist. Somit kann die deutsche 
Übersetzung in größerem Zusammen-
hang rezipiert und der lateinische Text 
auf der entsprechend gegenüberliegenden 
Seite gesichtet werden, etwa um Stellen 
im Wortlaut der Originalsprache zu über-
prüfen, die als zentral und wichtig erachtet 
wurden. Eine synoptische Lesung der Vin-
dicationes ist damit jederzeit möglich.

In der Qualität der deutschen Überset-
zung wird Hogenmüller seiner Profession 
als klassischer Philologe in hohem Maße 
gerecht, da ein flüssiger und angenehm 
lesbarer deutscher Text entstanden ist, der 
das lateinische Original nicht verfälscht, 
aber dennoch dem modernen Sprachge-
brauch des Deutschen hinsichtlich Lexik 
und Syntax entspricht. Befördert wird 
dies auch durch die Tatsache, dass das 
frühneuzeitliche Latein eines François-Ja-
cques-Hyacinthe Serry nicht dem an-
spruchsvolleren Sprachduktus eines 
Cicero, Seneca, Tacitus oder gar Augustin 
entspricht: Kürzer sind die syntaktischen 
Perioden, und auch die Wortwahl lehnt 

sich bereits eher an den neuzeitlichen 
Sprachgebrauch an. Nichtsdestotrotz zeigt 
es sich, dass Hogenmüller einen deutschen 
Text erstellt hat, der die verlässliche Ver-
wendung desselben für Forschungszwecke 
ermöglicht, ohne Bedenken hinsichtlich 
einer Verfälschung des Ausgangstextes 
zu Gunsten der Lesbarkeit im Deutschen 
aufkommen zu lassen.

Die Ausgabe wird durch zwei wert-
volle Appendices abgerundet: Dies sind 
der Index Nominum zum einen, der das 
Verständnis des Textes und seines theo-
logisch bzw. apologetisch orientierten 
Inhalts durch die bündige Erklärung der 
entsprechend genannten Personen um 
ein Vielfaches erleichtert. Zum anderen ist 
das umfangreiche Literaturverzeichnis zu 
erwähnen, das neben der für Hogenmül-
lers Ausgabe zentralen Quellen- und For-
schungsliteratur noch die weiterführende 
Literatur enthält, die somit den Bogen zu 
dessen Person, ihrem Œuvre und damit 
verbunden dem theologischen Diskurs- 
und Wirkungskreis zu schlagen vermag.

(2) Auch die Ausgabe der von Melchi-
or Cano 1547 in Salamanca gehaltenen 
und 1550 erstmals gedruckten Vorlesung 
Relectio de sacramentis in genere setzt mit 
einer kurzen Hinführung zur Person Ca-
nos ein, soweit sie zum Verständnis des 
Textes nötig ist. 

Anders als in der Ausgabe der Vindica-
tiones verfügt die vorliegende Darstellung 
jedoch über ein eigenes Kapitel zur lite-
rarischen Gattung der Relectio und deren 
Tradition im 16. Jahrhundert. Dies ist be-
grüßenswert, da sie eine eher entlegenere 
Textgattung darstellt, die in ihrer dama-
ligen Form heute nicht mehr anzutreffen 
ist. So handelte es sich bei einer Relectio 
um eine besondere Form der universitä-
ren Festvorlesung, die eng an den Vortrag 
gebunden war, da dieser einer strikten 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rezensionen  |  179

zeitlichen Begrenzung unterlag. Somit war 
die Gestaltung des Vortrages mit der ihm 
vorausgehenden Gestaltung des Textes 
verknüpft und wirkte notwendigerweise 
auf diese zurück.

Es folgt die Einteilung der Relectio, die 
neben der thematischen Gliederung des 
Vortrages auch die Argumentation bis 
hin auf die Ebene einzelner Argumente 
enthält. Sie liefert eine schlüssige Orien-
tierung für den Leser und kann bereits vor 
der eigentlichen Lektüre die wesentlichen 
Inhalte der Festrede umreißen – die wie-
derum zweisprachig auf gegenüberliegen-
den Seiten abgedruckt wurde.

Hinsichtlich der deutschen Übersetzung 
des lateinischen Textes, die den größten Teil 
der vorgelegten Monographie ausmacht, 
hat sich der klassische Philologe Hogen-
müller wohl bewusst für eine recht enge 
Orientierung am lateinischen Ausgangs-
text entschieden. Wiederholt sind Stellen 
zu beobachten, an denen die Geschmei-
digkeit des deutschen Ausdrucks hinter der 
exakten Übertragung des Textes in die mo-
derne Sprache zurücktritt. Beispielsweise 
wird res sacra beständig wörtlich mit „hei-
lige Sache“ wiedergegeben, während im 
Deutschen eine freiere Übersetzung, etwa 
„etwas Heiliges“ im Textzusammenhang 
weniger sperrig und damit leichter ver-
ständlich konsumierbar wäre – vor allem 
für Leser, die ausschließlich den deutschen 
Text rezipieren. Ebenso wird in einem Falle 
das lateinische propositio mit „Aussagesatz“ 
wiedergegeben, was zwar nicht falsch ist, 
den Begriff jedoch zu stark auf den gram-
matischen Zusammenhang eingrenzt. Die 
freiere Übersetzung „Grundsatz“ hätte 
auch hier das Verständnis bei der rein deut-
schen Lektüre erleichtert.

Da Hogenmüller bereits wiederholt sei-
ne Übersetzungsfähigkeiten in verschie-
denen Publikationen unter Beweis gestellt 

hat, muss davon ausgegangen werden, dass 
er sich in seiner Übersetzung bewusst nur 
in relativ geringem Umfang vom lateini-
schen Text gelöst hat. Hierfür spricht, dass 
es sich bei der vorgelegten Übersetzung 
um die erste im deutschsprachigen Raum 
handelt und zudem vornehmlich wissen-
schaftliches Fachpublikum den Text Ca-
nos lesen und für wissenschaftliche Unter-
suchungen weiterverwenden dürfte. Unter 
diesem Gesichtspunkt erleichtert Hogen-
müllers Übertragung sogar den Umgang 
mit dem lateinischen Text, da weniger die 
zügige Rezeption eines Inhaltes, sondern 
die Genauigkeit einer theologischen Ar-
gumentation das Zentrum und damit die 
Intention des Übersetzers darstellt.

Das Buch enthält abschließend ein ge-
naues Literaturverzeichnis, das neben Pri-
mär- und Sekundärliteratur auch die wei-
terführende Literatur berücksichtigt.

(3) Mit den beiden vorliegenden Mo-
nographien legt Hogenmüller zwei wert-
volle Beiträge zur Cano-Forschung vor, 
die Ausgangspunkt und Ergänzung zahl-
reicher zukünftiger Studien sein dürften. 
Denn diese Texte von höchster Relevanz 
machen nicht nur das theologische Den-
ken Melchior Canos einer breiteren uni-
versitären wie außeruniversitären Leser-
schaft zugänglich, sondern leisten auch 
Grundlagenarbeit auf dem Gebiet der 
Erforschung der ›Schule von Salamanca‹. 
Es wäre darum zu wünschen, dass diesen 
Ausgaben noch weitere folgen.

Peter Günzel

Franz Machilek: Jan Hus (um 1372–1415) 
Prediger, Theologe, Reformator (= Ka-
tholisches Leben und Kirchenreform im 
Zeitalter der Glaubensspaltung 78 / 79), 
Münster: Aschendorff 2019 (271 Seiten),

	 ISBN 978-3-402-11099-7 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Rezensionen180  

Seit dem II. Vaticanum war im katho-
lischen Bereich ein neuer Diskurs um 
Jan Hus entstanden: Gilt er weiterhin als 
„Ketzer“, oder ist er nicht vielmehr als 
„Zeuge“ des Glaubens zu verstehen, den 
er mit seinem Martyrium beglaubigt hat-
te? Ja, wie der polnischer Philosoph Stefan 
Swiežawski, der die Debatte weiter voran-
trieb, fragte – wobei Papst Johannes Paul 
II., mit dem er befreundet war, seine An-
regung aufnahm: Ist er „Häretiker oder 
Vorläufer des II. Vaticanum?“ Letzteres 
konnte man in der Tat meinen, da dort 
wesentliche Anliegen von Jan Hus aufge-
nommen worden waren, wie der Vorrang 
der Heiligen Schrift als Gotteswort vor den 
kirchlichen Satzungen, die Beteiligung der 
Laien und also des ganzen Volkes Gottes 
am kirchlichen Diskurs und insbesonde-
re die Berufung auf das Gewissen – beim 
Christgläubigen auf Christus. So war es zu 
einer ökumenischen Kommission unter 
Miloslav Kardinal Vlk im Prag der 1990er 
Jahre gekommen, die ihre Studien zur Mil-
lenniumswende zum Abschluß brachte. 
Damals kam es in Rom im Anschluss an 
ein ökumenisch beschicktes Symposion 
dazu, dass Papst Johannes Paul II. Verge-
bung aussprach und seinerseits um Verge-
bung bat für die Verwundungen der Ver-
gangenheit. Eine ökumenische Erklärung 
der Vorsteher der tschechischen Kirchen 
besiegelte den Willen zum Neuanfang in 
den Beziehungen. Dies wurde eingelöst im 
600-Jahr-Gedenken 2015 an das Martyri-
um von Jan Hus mit einem Versöhnungs-
gottesdienst und Empfang durch Papst 
Franziskus. Dieser rief zu einem künftig 
vorurteilsfreien Dialog zwischen den Kir-
chen auf, der uns „zur Wahrheit freima-
chen“ werde. Das wurde begangen ebenso 
in Prag und Konstanz, den Orten seines 
Lebens und Sterbens, und in weltweiter 
Würdigung. Dies alles kann der Autor in 

seinem Schlussteil bereits berichten: (IV) 
„Ketzer oder Reformator? Zur Frage einer 
Rehabilitierung Hussens“ (S. 203 ff.) sowie 
in (V) „Hus im ökumenischen Dialog der 
christlichen Kirchen“, wo er auch auf das 
Hus-Buch des Rezensenten verweist, der 
ihm hier dafür dankt: „Oh sancta sim-
plicitas! Über Wahrheit, die aus der Ge-
schichte kommt. Ein Essay zum Ökume-
nismus“. Dessen Intention hin zu Schritten 
ökumenischer Verständigung im Namen 
von Hus und des Hus-Nachfolgers Co-
menius teilt er vollauf (S. 209 ff.).

Ein Vorwort (S. 10 ff.) schildert die Ent-
stehung des Buches aus einem Vortrag 
im Todesgedenkjahr 2015 vor der Acker-
mann-Gemeinde in Stuttgart, der damals 
zusammen mit dem Vortrag des ebenfalls 
katholischen Kirchenhistorikers Joachim 
Köhler „600 Jahre Konzil von Konstanz 
(1414–1418) nicht genutzte Chance von 
bleibender Aktualität“ veröffentlicht wur-
de. Hier wird der enge Zusammenhang 
von Hus’ Reformforderung mit dem auf 
Reform angesetzten Konzil unterstri-
chen – zwei Reformforderungen, die sich 
tragischerweise verfehlten. Hier gibt der 
Autor auch eine Fülle von Hinweisen zum 
„2. Leben“, zum Nachleben des Jan Hus in 
den Künsten und Medien bis in die jüngste 
Zeit. Die folgende Einführung (I, S. 15 ff.) 
gibt einen Einblick in die wechselreiche 
Forschungsgeschichte, die jeweils durch 
gross-kulturelle Konstellationen mitge-
prägt war: im 19. Jahrhundert durch die 
tschechisch-nationale Inanspruchnahme 
gegen Habsburg-Österreich, so etwa beim 
Prager Hus-Monument 1905. Die Wür-
digung durch Präsident Masaryk stellte 
ihn, gemeinsam mit Comenius, als geis-
tige Inspiration der jungen tschechischen 
Republik heraus, wie dies Kokoschka ge-
nial ins Bild setzte. Seit 1948 erfolgte die 
kommunistische Umpolung zum Sozial-

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rezensionen  |  181

revolutionär. Und nach den je konfessi-
onellen Sichtweisen folgt in der neueren 
römisch-katholischen Forschung ein Ab-
standnehmen von Hus, vom „Ketzer“, er-
öffnet durch Père de Vooght (1960 ff.). 

Dem folgt als allgemein-geschichtlich 
vorbereitender Teil (II) „Gesellschaft und 
Kirche in Böhmen – speziell in Prag – vor 
dem Auftreten des Jan Hus“ (S. 31 ff.). Aus 
gutem Grund: denn wer die seinem Auf-
treten als Student im letzten Jahrzehnt des 
Jahrhunderts vorausgegangene Geschich-
te Böhmens mit seiner Hauptstadt Prag, 
damals mit dem Luxemburger Kaiser Karl 
IV. auf dem böhmischen Thron, zugleich 
römisch-deutscher König, nicht kennt, 
wird die für Hus entstehenden Konflikte 
nicht verstehen. Dieser hatte Prag zum 
Erzbischofssitz, von Mainz abgetrennt, ge-
macht, und die erste Universität im Reich 
nördlich der Alpen gegründet. Gerade 
dort war eine intensive Bewegung der Kir-
chenkritik durch wortgewaltige Prediger, 
der Zuwendung zur Heiligen Schrift durch 
Gelehrte sowie einer eigenen Richtung der 
devotio moderna durch Laien entstanden, 
mit erbaulichen Schriftstellern auch in der 
tschechischen Muttersprache wie Tomaš 
Štitny. So werden hier die Reformmaß-
nahmen der vorausgegangenen Erzbi-
schöfe geschildert, die Rolle der Orden, 
der Universität mit ihren vier nationes 
und die sozialen Konflikte: zwischen den 
Deutsch(sprachig)en in den drei nationes 
der Polen, Sachsen und Bayern – und den 
Tschech(ischsprachig)en, der natio der 
Landesansässigen. Auch gab es erhebliche 
Probleme wegen der übergrossen An-
zahl an Klerikern in Prag, die sich um die 
Pfründen streiten mussten. 

Das eigentliche Corpus der für seinen 
umfassenden Inhalt eigentlich erstaunlich 
schmalen Schrift stellt der Teil (III) „Leben 
und Werk des Jan Hus“ dar (S.  61–202). 

Hier wird in 30 Abschnitten eine Fülle von 
Einzelaspekten zu Leben und Werk des 
Jan Hus beleuchtet und dabei die Summe 
der Forschungen seit zweihundert Jahren 
und zumal der jüngsten Vergangenheit 
gezogen. Eine besondere Bedeutung für 
Jan Hus hat, wie bekannt, die Rezeption 
von Wyclif ’schen Thesen, die aus Oxford 
übermittelt, philosophisch, dann auch 
theologisch, in Prag lebhaften Widerhall 
fanden, was begünstigt war durch dynas-
tische Verbindungen (eine Halbschwester 
König Wenzels war Königin von England) 
(III.3. 11. 13 – 15 u. ö. ). In weiteren Schrit-
ten wird seine von ihm selber als zentral 
gesehene Rolle als Prediger dargestellt 
(III,4 als Prediger in der Bethlehemska-
pelle; III,7 als Synodalprediger; III,10 im 
Kampf um das Predigtrecht; und dann, 
III,22 wegen des Interdikts als Exulant 
im eigenen Lande, predigend „an Hecken 
und Zäunen“). Nicht zu übersehen ist auch 
seine theologische Lehrtätigkeit als bac-
calaureus formatus, wobei dem Magister 
artium aus seelsorglicher Überlastung (ca. 
3000 Predigten in seinem kurzen Leben!), 
nur die Zeit zum theologischen Doktorat 
fehlte (III,8).

Doch bestimmten, wie Machilek zeigt, 
neben den Kämpfen um das Verständnis 
von Wyclif, besonders die Auseinander-
setzungen um sein, anders als ihm bisher 
unterstellt, durchaus „korrektes“ Eucha-
ristieverständnis (III,6 und 9), die Aus-
einandersetzungen. Dazu kam noch der 
Streit um einen fragwürdigen Ablass, den 
Wenzel plötzlich einführte (III,17). Vor 
allem aber waren es seine konsequenten 
Reformforderungen, die zum Prozess, 
zum Interdikt und zu seiner Appellation 
an Christus führten und ihn schließlich 
ins Exil zu gehen nötigten (III, 18. 22). Bis 
es im Rahmen der kirchenpolitischen Be-
mühungen um die Beendigung des inzwi-

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Rezensionen182  

schen dreifachen Papst-Schismas durch 
ein Reformkonzil zu seiner Niederschrift 
des Traktats „Über die Kirche“ (III,23) und 
zu katechetischen Schriften (III,24–25) 
kommt. Er gibt seine Zustimmung, am 
Konzil in Konstanz selber aufzutreten, un-
ter Geleitschutz König Sigismunds (III,26–
27), den dieser freilich nicht durchhält, so 
dass es zu seiner Verurteilung in Konstanz 
kommen kann (III,28–29). Zuletzt (III, 30) 
wird sein Aussehen bzw. seine bildliche 
Wiedergabe erörtert. 

Machileks – des Bohemisten und For- 
schers zur Landesgeschichte im böhmisch- 
oberpfälzisch-fränkischen Raum sowie 
Archivars in Bamberg – Befassung mit 
der Hus-Forschung geht mit lebenslangen 
eigenen Studien zusammen, die zumal 
lokal-regionale Details herausarbeiteten. 
Im abschliessenden bibliographischen Teil 
(VI), S. 217–262, nehmen seine eigenen 
Beiträge allein 3 Seiten ein (S. 248–251). 
Nach der Reihe jüngerer Husbiographi-
en und zahlreicher Spezialstudien stellt 
diese Zusammenstellung einen hilfreichen 
Zugang dar. Sie gibt eine ausgewogene 
Berichterstattung über die vielfachen, mitt-
lerweile zu weithin erstaunlicher Überein-
stimmung zusammengeführten Kontro-
versen dar. Er selbst, Hus seit je verbunden, 
sieht es mit Genugtuung. 

Für an Comenius in Forschung oder 
Praxis Interessierte ist ein solcher Zugang 
und Überblick von besonderem Interesse, 
da nicht betont werden muss, wie sehr – 
von Martin Steiner vielfach im Detail her-
ausgestellt – Comenius sich auf Hus selbst 
bezieht, und zwar in ausdrücklichem Un-
terschied auch zu etwa Luther oder Calvin. 
Das legte schon die Eigenständigkeit der 
älteren Brüderunität nahe, deren letzter 
Bischof er war. Darüber hinaus ist der Zu-
sammenhang des Lebens und Werkes von 
Jan Hus mit dem Konstanzer Konzil eine 

– im Comeniusbild vielfach übersehe-
ne – Komponente bei der von Comenius 
seit 1645 erneuerten Konzils-Forderung: 
grundlegende Reform in der Kirche ist 
eine konziliare Angelegenheit. Sie wird 
nur gelingen – erst recht seit dem 16. Jahr-
hundert unter der Gegebenheit unserer 
konfessionellen Separationen und Dif-
ferenzen – in einem, wie wir heute sagen 
›konziliaren Prozess‹ der Beratung, einer 
consultatio catholica. Deren Vordenker 
wurde Comenius im 17. Jahrhundert – wie 
Hus mit seinen Mitstreitern im 15.  Jahr-
hundert die so dringend erforderliche 
Reform und Vereinigung der gespaltenen 
Kirche gleichsam im Hörsaal des Konzils 
erstrebte und erhoffte.

Manfred Richter

Johann Valentin Andreae: Gesammelte 
Schriften. – Bd. 11: Peregrini in patria 
errores (Irrwege eines Fremden in der 
Heimat), hg. von Frank Böhling, Stutt-
gart / Bad Cannstatt: Fromman-Holz-
boog 2020 (296 Seiten), ISBN 978-3-

	 7728-1439-6.

„Als ich in das Alter kam, in dem man vor 
die Wahl zwischen Gut und Böse gestellt 
zu werden pflegt, bereitete meinem uner-
fahrenen Geist vor allem eine Frage Sor-
gen: Wen sollte ich mir für mein Leben, 
mein Handeln und schließlich auch für 
meine Studien als Vorbild zur Nachah-
mung aussuchen?“ (S. 46)

Wer diese Zeilen liest, wird zunächst 
unweigerlich an den Beginn des comenia-
nischen Romans über „Das Labyrinth der 
Welt und das Paradies des Herzens“ (entst. 
1623, EA 1631) erinnert – und in der Tat 
ist diese Ähnlichkeit keineswegs zufällig. 
Comenius kannte nämlich – nebst eini-
gen anderen Schriften – auch zwei weitere, 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rezensionen  |  183

eng zusammengehörige Texte von Johann 
Valentin Andreae (1586–1654) sehr ge-
nau: die hier zu besprechenden Peregrini 
in patria errores („Irrwege eines Fremden 
in der Heimat“) von 1618 sowie deren 
Fortsetzung, die Andreae 1619 unter dem 
Titel Civis Christianus, sive Peregrini quon-
dam errantis restitutiones („Der christliche 
Bürger oder die Wiederherstellungen des 
einst irrenden Fremden“) veröffentlicht 
hatte – und deren kommentierte Überset-
zung der Verlag bereits für den Sommer 
2021 angekündigt hat. Comenius hat diese 
beiden Schriften sodann zu einem einheit-
lichen Werk verarbeitet, wobei die Kapitel 
1-36 über die Verirrungen im „Labyrinth 
der Welt“ in etwa den Peregrini errores 
entsprechen, die restlichen Kapitel 37–54 
über die Innenwendung des Menschen 
und sein „Paradies des Herzens“ dagegen 
den Peregrini restitutiones. 

Freilich hat Comenius den Text von 
Andreae recht frei behandelt. Vieles hat er 
weggelassen, vieles andere hinzugefügt – 
wie die informative Einleitung von Frank 
Böhling zu Recht hervorhebt, die auch an-
sonsten mit zahlreichen wertvollen Hin-
weisen den Zugang zum Textverständnis 
erleichtert. So folgt einer knappen Inhalts-
angabe (1.) und einer Kurzbiographie des 
Autors (2.) zunächst die Beschreibung der 
zentralen Figurenkonstellation (3.) des 
Textes. Auf der einen Seite steht dabei das 
narrative Ich (als Autor und Erzähler), das 
von sich selbst ausgehend (extra se exitus) 
die Welt auf der Suche nach dem höchsten 
Glück durchforschen will, und dabei zu-
erst auf eine Frau trifft, die „Fleisch (caro)“ 
genannt wird, erbärmlich stinkt und ihre 
Krätze unter viel Schminke zu verbergen 
sucht. Diese verspricht ihm sodann einen 
Begleiter, der sich als „Antreiber (impe-
tus)“ und Diener des Fleisches vorstellt. Er 
übernimmt nun Führung durch die Welt 

und verleiht dem Ich auch seinen eigent-
lichen Namen, indem er ihn als peregrinus 
bezeichnet: als einen „Fremden“, der sich 
in der Welt offensichtlich nicht auskennt 
und darum auf eine entsprechende Füh-
rung und Deutung angewiesen ist. Er ist es 
auch, der ihm sodann ein Zaumzeug an-
legt, um ihn entsprechend lenken zu kön-
nen, und auch eine Flüssigkeit in die Augen 
träufelt, die offensichtlich die Wahrneh-
mung verändern soll. Anders als später 
bei Comenius spielen diese Vorgänge im 
Verlauf der weiteren Reise aber keine ent-
scheidende Rolle mehr.

Die beiden Protagonisten nehmen nun 
ihren Weg durch das Labyrinth der Welt 
(4.), einen Weg, für dessen Nachverfolgung 
Andreae ein Diagramm in Form eines 
›Reichsapfels‹ hinzufügt, das die einzelnen 
Stationen der Reise benennt: denn diese 
bewegt sich vom zentralen „Fleisch (caro)“ 
aus jeweils abwechselnd durch die obere 
und die untere Sphäre, wobei jede Sphä-
re wiederum in vier verschiedene – sich 
jedoch jeweils entsprechende – Weltregio-
nen untergliedert ist (vgl. Abbildung). Und 
so wird der Fremdling so ziemlich durch 
alle Gebiete des menschlichen Denkens 
und Handelns geführt, um ihn etwa mit 
der Eitelkeit seiner Werke und der Vergeb-
lichkeit seiner Arbeit, den Dummheiten 
und Trugschlüssen der Schulphilosophie 
und Politik oder auch den falschen Hoff-
nungen und widersinnigen Meinungen 
in der Kirche bekannt zu machen – bis er 
in den letzten beiden Kapiteln schließlich 
beim Widersacher Gottes (Sathan) bzw. 
der Welt (Mundus) ankommt, aus deren 
Griff ihn schließlich sein Gott befreit. Mit 
dem Hinweis des Erzählers, dass die nun 
folgende Belehrung durch Gott in einem 
gesonderten Buch dargestellt werden solle 
– was einer Ankündigung des Civus chris-
tianus gleichkommt – schließt das Buch. 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Rezensionen184  

Reisestationen des peregrinus vom Fleisch (Caro) 
aus und abwechselnd durch die beiden Sphären 
(oben, unten) mit ihren jeweils vier Weltregio-
nen hindurch, bis er zuletzt zum Widersacher 
Gottes (Sathan) bzw. zur Welt (Mundus) gelangt. 
(Abbildung aus der vorliegenden Ausgabe S. 26)

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rezensionen  |  185

In der Einleitung folgen nun noch Hin-
weise auf einige Parallelen zur Menippi-
schen Satire (5.), zur Rezeptionsgeschichte 
bei Comenius und Moscherosch (6.) – die 
gerne etwas umfassender hätten ausfallen 
dürfen – sowie zur vorliegenden Textaus-
gabe (7.), die neben einem kritischen Ap-
parat zuletzt auch umfangreiche kommen-
tierende Anmerkungen enthält. Und so ist 
die vorliegende Ausgabe in jedem Falle 
einer ausgiebigen Lektüre wert, die gerade 
auch für die Comeniusforschung interes-
sante Aufschlüsse erwarten lässt.

Dennoch wird man gerade unter inhalt-
licher Rücksicht auch kritische Rückfragen 
stellen müssen. 

So hätte der Leser sicherlich gerne er-
fahren, ob und gegebenenfalls worin sich 
die beiden ›Sphären‹ unterscheiden; zu-
mal der ausgiebig interpretierte „Antrei-
ber (Impetus)“ in der Zeichnung nur den 
Weg nach oben weist, während die Rei-
se zur unteren Sphäre durch die – in der 
Einleitung kaum erwähnte – „Selbstliebe 
(Philautia)“ ausgerichtet wird, was erläute-
rungsbedürftig gewesen wäre. Möglicher-
weise wäre hier die Beobachtung hilfreich, 
dass in der oberen Sphäre überwiegend 
von verschiedenen personalisierten Gott-
heiten berichtet wird, denen der Pilger 
begegnet, während in den Kapiteln zur 
unteren Sphäre eher die Verhaltensweisen 
der Menschen thematisch werden, die 
sich diesen – falschen – Gottheiten will-
fährig ausgeliefert haben. Wie man diese 
Beobachtungen dann allerdings konkret 
zu deuten hätte, muss an dieser Stelle offen 
gelassen werden.

Auch scheint die vorgenommene Glie-
derung der ›Weltregionen‹ nicht in je-
der Hinsicht konsistent zu sein – beste-
hen diese doch einheitlich nicht aus fünf 
(S. 25), sondern aus sechs Einheiten, wenn 
man nämlich die (jeweils lang gestreckten) 

Zugangswege konsequent mitrechnet. Da 
Böhling genau dieses nicht macht – und 
überdies den augustinischen Ausgangs-
punkt vom ›fleischlichen Menschen‹, wie 
ihn die beiden ersten Kapitel entwickeln, 
zu verkennen scheint –, teilt er die ins-
gesamt 52 Kapitel in folgende Gruppen-
größen ein: 6–8–12–12–12–2 (S. 8 f.,  25). 
Solcherart wird aber nicht nur die erste 
Weltregion um ganze 4 Kapitel kürzer als 
die drei restlichen; vielmehr widerspricht 
diese Einteilung auch dem Text selbst, 
der die Reise ausdrücklich mit Kapitel 3 
beginnen lässt. Die sich solcherart erge-
bende Gliederung müsste folglich also 
eher 2–12–12–12–12–2 lauten – wodurch 
zugleich einsichtig würde, dass der Aus-
gang vom fleischlichen Ich (Kap. 1 / 2) und 
der doppelte Zielpunkt der Reise bei den 
weltlichen Verführungen durch den Satan 
(Kap. 51 / 52) genauso einander symme-
trisch entsprechen, wie es bei den jeweils 
vier Weltregionen der Fall ist.

Zuletzt entfaltet sich solcherart der eine 
Mensch als (augustinischer) Ausgangs-
punkt in eine Dreiheit von Hinsichten, die 
eben als Caro, Sathan und Mundus in den 
Blick kommen. Die Welt scheint mir dar-
um nicht einfach mit dem Fleisch „iden-
tisch“ zu sein (S. 270, Anm. 10) – wofür 
nicht zuletzt auch die Tatsache sprechen 
könnte, dass in der völlig parallel aufge-
bauten Zeichnung zum Civis christianus 
der ›Reichsapfel‹ durch eine andere, abert 
durchaus analoge Dreiheit konstitutiert 
wird: nämlich durch den Vater (Deus) als 
Gegenbild zum Sathan, den Sohn (Chris-
tus) als Überwindung des Caro und den 
Heiligen Geist (paracletus) als Erhalter der 
Kirche und Widerpart des mundus. Und 
so wäre auch hier die Frage, inwieweit die-
ser trinitäts-theologischen Konstruktion 
eine konstitutive Bedeutung für die Inter-
pretation des Textes zukommt.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Rezensionen186  

Ob und inwieweit diese Einwände tra-
gen, wird freilich erst dann abzuschätzen 
sein, wenn nächstes Jahr auch die kom-
mentierte Übersetzung des Civis Christia-
nus vorliegen wird. Dessen ungeachtet ist 
die Ausgabe dieser Texte jedoch in jeder 
Hinsicht verdienstvoll – und ihre Lektüre 
auf jeden Fall empfehlenswert. 

	          Andreas Lischewski

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Berichte und Mitteilungen

Berliner Gedenkveranstaltung zum Tod des Comenius vor 350 Jahren 
(15. November 1670)

Bereits am 29. Februar 2020 fand im Hinblick auf den 350. Todestag von 
Johann Amos Comenius im „Böhmischen Dorf ” (in Berlin-Neukölln) eine 
Gedenkveranstaltung statt. Noch zu Beginn des Jahres waren verschiedene 
z. T. internationale Veranstaltungen (z. B. in den Niederlanden, in Tschechi-
en und Polen) zu diesem Anlass erwartet worden, weshalb die Berliner Ver-
anstaltung vorgezogen wurde, um Terminüberschneidungen zu vermeiden 
(vgl. Comenius-Jahrbuch 27, S. 195–199). Im Nachhinein erwies sich diese 
Vorverlegung allerdings als glückliche Entscheidung, da eine Veranstaltung 
dieser Größenordnung nach dem gewählten Termin wegen der um sich 
greifenden Corona-Epidemie nicht mehr durchführbar gewesen wäre. Zwei 
Vorstandsmitglieder der Deutschen Comenius-Gesellschaft (DCG), Theodor 
Clemens und Andreas Fritsch, übernahmen die Organisation. Die Veranstal-
tung wurde von mehreren Institutionen getragen: Eingeladen hatte die DCG 
zusammen mit der Brüdergemeine, dem Landesverband Berlin und Bran-
denburg im Deutschen Altphilologenverband, dem Förderkreis Bibliothek für 
Bildungsgeschichtliche Forschung e. V. und dem Comenius-Garten. Sie konnte 
im Kirchsaal der Evangelischen Brüdergemeine stattfinden. Etwa hundert 
Personen waren der Einladung gefolgt.

Die Veranstaltung (von 15 bis 19 Uhr) wurde eingerahmt von den Sätzen der 
Suite Nr. 4 Es-Dur für Violoncello solo BWV 1010, gespielt von Moritz Kayser, 
Jungstudent am Julius-Stern-Institut der Universität der Künste (Berlin). Gruß-
worte sprachen der Pfarrer der Gemeinde Erdmann Becker, der Vorsitzende 
des Förderkreises Böhmisches Dorf e.V. Prof. Dr. Ulrich Krystek und PhDr. Jiří 
Beneš, Vorsitzender der Unie Comenius und Direktor des Instituts für klassi-
sche Studien an der Tschechischen Akademie der Wissenschaften (Prag).
Es folgten drei Vorträge: 

1.	Bischof Theodor Clemens: „Erinnerung an Johann Amos Come-
nius, den letzten Bischof der böhmischen Brüder-Unität.“

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


188  |  Berichte und Mitteilungen

2. Prof. Andreas Fritsch: „Der junge Leibniz würdigt Comenius mit 
einem Gedicht.“ (Nachlesbar unter: http://lgbb.davbb.de/images 
/2020/heft-1/lgbb_01_2020_web.pdf und / oder http://lgbb.davbb.
de/home/archiv/2020/heft-1/der-junge-leibniz-wuerdigt-come 
nius-mit-einem-gedicht)

3. Prof. Dr. Andreas Lischewski (Stellvertretender Vorsitzender der 
DCG): „Wo beginnen? Marginalien zur comenianischen Irenik 
und Ökumenik.“ (Erscheint in: Unitas Fratrum 79, Jg. 2020)

Nach der Kaffeepause wurden alternativ zwei Führungen angeboten:
a) durch den Comenius Garten (Dipl. sc. pol. Henning Vierck);
b) durch das Museum des Böhmischen Dorfes.

Anschließend fand ein Podiumsgespräch von Dr. Manfred Richter mit dem 
ehemaligen Landesbischof von Berlin-Brandenburg und der schlesischen 
Oberlausitz, Dr. Markus Dröge, über „Wege zur Einheit der Kirche – Impulse 
von Comenius“ statt. Danach sang der Chor der Herrnhuter Brüdergemeine 
unter Leitung des Kantors Winfried Müller-Brandes Comenius-Lieder und 
Lieder der Böhmischen Brüder. 

Zum Schluss luden freundliche Mitglieder der Brüdergemeine zu einem 
kleinen Umtrunk und Imbiss ein. 			         Andreas Fritsch

Landesbischof i. R. Dr. Markus Dröge antwortete engagiert auf Publikumsfagen.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Berichte und Mitteilungen  |  189

Unserem Vorstandsmitglied Dr. Manfred Richter zum 85. Geburtstag

Am 16. September 2020 konnte Dr. Manfred Richter, 
Gründungs- und Vorstandsmitglied der Deutschen Co-
menius-Gesellschaft (DCG), bei bester Gesundheit von 
Leib und Seele seinen 85. Geburtstag feiern. Aus die-
sem Anlass hatte sich bei schönstem Wetter eine große 
Festgesellschaft in seinem Garten in Berlin-Zehlendorf 
versammelt, darunter mancher Prominente wie z. B. der 
ehemalige Ratsvorsitzende der Evangelischen Kirche in 
Deutschland, Prof. Dr. Wolfgang Huber, und viele seiner 
Weggefährten aus den verschiedenen Bereichen seines beruflichen Lebens.

Manfred Richter hat an den Universitäten München, Heidelberg, Göttin-
gen und Tübingen Philosophie, Theologie und Pädagogik studiert (Dipl. Päd.). 
1961 wurde er Assistent bei dem Tübinger Neutestamentler Ernst Käsemann, 
1964 Studentenpfarrer in Tübingen. 1968 trat er eine Pfarrstelle in der Kir-
chengemeinde Neustetten-Remmingsheim bei Rottenburg am Neckar an. 1974 
übernahm er die Leitung des Hauses der Kirche der Evangelischen Kirche Ber-
lin-Brandenburg. Ab 1976 war er Direktor des Evangelischen Bildungswerkes 
Berlin, ab 1984 zugleich Präsident der Evangelischen Erwachsenenbildung in 
Europa. Nach der Wende war er von 1993 bis 2005 Leiter des Kunstdienstes 
der Evangelischen Kirche am Berliner Dom in Berlin-Mitte. Als Theologe in-
teressierte er sich schon früh besonders für die ökumenischen Gedanken und 
Bestrebungen des Comenius und forschte nach seinem Eintritt in den sog. 
Ruhestand ganz intensiv auf diesem Gebiet, so dass er 2012 an der Universi-
tät Siedlce mit einer dieser Thematik gewidmeten Arbeit promoviert wurde. 
Die Studie erschien 2013 als Buch unter dem Titel „Johann Amos Comenius 
und das Colloquium Charitativum von Thorn 1645. Ein Beitrag zum Ökume-
nismus” (Siedlce 2013; 2. Aufl. Münster / Westf.: Nicolaus-Copernicus-Verlag 
2018). Sehr anerkennende Geleitworte zu diesem Buch schrieben Uwe Voigt 
(seit 2011 Professor für Philosophie an der Universität Augsburg), Konrad Rai-
ser (1992–2003 Generalsekretär des Weltrats der Kirchen) und Walter Kardinal 
Kasper (2001–2010 Präsident des Päpstlichen Rats für die Einheit der Christen). 

In seinem Geleitwort stellt Konrad Raiser fest, es handle sich hierbei um 
„eine lebendige Darstellung des irenischen Wirkens von Comenius in den 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


190  |  Berichte und Mitteilungen

politischen und konfessionellen Spannungen des 17. Jahrhunderts, die in 
überraschender Weise spätere Ansätze der ökumenischen Bewegung vor-
wegnimmt.“ – Walter Kasper schreibt u. a., das Verdienst dieser Studie von 
Manfred Richter sei, „dass er mit Comenius und dessen Rezeptionsgeschich-
te die Geschichte der ökumenischen Idee in das Ganze neuzeitlicher Geistes- 
und Theologiegeschichte einordnet und zeigt, dass das, was man heute Öku-
menismus nennt, nicht die Spielwiese einiger naiver Optimisten ist, sondern 
einen Platz hat innerhalb des Ganzen neuzeitlicher Geistes- und Theologie-
geschichte und einer von der Eschatologie ausgehenden universalen Sicht der 
Geschichte.“ – Uwe Voigt urteilt, dass dieser Band „an Akribie, Gelehrsam-
keit und engagierter, gegenwarts- wie zukunftsbezogener Aneignung auf ab-
sehbare Zeit wohl nicht zu überbieten sein wird.“

In diesem Zusammenhang ist auch sein nur wenige Jahre später erschie-
nenes Buch zu erwähnen mit dem Titel: „Oh Sancta Simplicitas! Über Wahr-
heit, die aus der Geschichte kommt. Ein Essay zum Ökumenismus” (Siedlce 
2017; 2. Aufl. Berlin / Münster: LIT Verlag 2018). 

Nachdrücklich ist an dieser Stelle aber Manfred Richters langjähriges En-
gagement im Vorstand der DCG hervorzuheben, wodurch er die Geschicke 
unserer Gesellschaft in den 28 Jahren seit ihrer Gründung 1992 erheblich mit-
gestaltet hat. Unvergessen ist sein bis heute anhaltendes Bemühen um die Zu-
sammenarbeit mit den mittel- und osteuropäischen Comeniusfreunden, vor 
allem in Polen, Tschechien und Russland. Zu erinnern ist auch an seine Bei-
träge zum Comenius-Jahrbuch und in anderen Tagungsbänden, Zeitschriften 
und Zeitungen, womit er das Interesse an Comenius weckt und wachhält.

In einer humorvollen, zugleich aber sehr ernsten poetisch geprägten An-
sprache dankte Richter allen, die ihn in seinem Werdegang begleitet und geför-
dert haben, dazu gehören auch und vor allem seine Frau Heidi, seine Söhne und 
Töchter Pascal, Darja, Afra, Raban und Kaspar mit ihren Familien. Besonders 
angenehm fiel uns bei der Geburtstagsfeier die Familie von Raban auf. Raban 
selbst und seine Frau Kathrin und deren Tochter Marula und Sohn Josef betreu-
ten die Gäste so freundlich, aufmerksam und zugleich unauffällig mit Geträn-
ken, Häppchen, Kuchen und Gesprächen, dass nichts zu wünschen übrig blieb. 

Beatus vir, qui timet Dominum. Uxor tua sicut vitis fructifera, filii tui sicut 
novellae olivarum in circuitu mensae tuae. Et videas filios filiorum tuorum! 
(vgl. Ps 128)						            Andreas Fritsch

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Berichte und Mitteilungen  |  191

Unserem Vorstandsmitglied PhDr. Jiří Beneš zum 70. Geburtstag

Am 26. Mai dieses Jahres feierte einer der bedeutends-
ten tschechischen Comeniusforscher, PhDr. Jiří Beneš, 
seinen 70. Geburtstag. Wir möchten dieses Ereignis 
zum Anlass nehmen, um unserem Vorstandsmitglied 
einen herzlichen Dank für sein unermüdliches Engage-
ment auszusprechen, für seine treue Mitarbeit bei allen 
Belangen unseres Vereins sowie für den jederzeit gutge-
launten und zugleich sachlichen Zug seines Charakters, 
mit welchem er unsere Sitzungen, Tagungen und Publi-
kationen seit vielen, vielen Jahren regelmäßig begleitet.

Jiří Beneš wurde am 26. Mai 1950 in der – durch ihre hussitische Vergan-
genheit – so traditionsreichen Stadt Tábor geboren, wo seine Eltern einen 
(bereits von den Großeltern übernommenen) Schreibwaren- und Buchladen 
führten und er 1968 auch die höhere Sekundarschulbildung mit der Matura 
abschloss. Schon früh entdeckte er seine wissenschaftlichen und philologi-
schen Interessen. Entsprechend folgten dem Studium des Lateinischen und 
Französischen an der Prager Karls-Universität bereits 1973 eine erste Anstel-
lung am Pädagogischen Institut ›J. A. Comenius‹ der damaligen Tschechoslo-
wakischen Akademie der Wissenschaften (ČSAV) sowie 1975 die erfolgreiche 
Promotion mit einer Arbeit zur „Königsaaler Chronik (Chronicon Aulae Re-
giae)“ des Peter von Zittau. Mit der Auflösung der Tschechoslowakei 1992 
und der Umwandlung der ČSAV zur Akademie der Wissenschaften der Tsche-
chischen Republik (AV ČR) setzte er seine Arbeit dort am neu gegründeten 
Institut für Philosophie fort.

Seine wissenschaftliche Laufbahn begann Jiří Beneš solcherart zu einer Zeit, 
als die ersten Bände der comenianischen Gesamtausgabe (Opera Omnia / Dílo 
Jana Amose Komenského) erarbeitet wurden. Und so war insbesondere der 
Einfluss der bedeutenden Comeniusforscherin Julia Nováková (1909–1991) 
für seine weiteren Forschungen maßgeblich. Hervorzuheben ist dabei seine 
Mitarbeit an den damals veröffentlichten Bänden der Opera Didactica Omnia 
(DJAK 15/I, 15/III) sowie an der wegweisenden Ausgabe der Clamores Eliae 
(DJAK 23) – denn beides hat tiefe Spuren in seinen wissenschaftlichen 
Veröffentlichungen hinterlassen. So publizierte er – nebst einigen entspre-

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


192  |  Berichte und Mitteilungen

chenden Forschungsberichten1 – bereits 1992 eine tschechische Auswahl 
aus den Clamores Eliae, die 1996 auf Deutsch und 1999 sogar auf Litauisch 
erschien.2 Und zugleich beschäftigte er sich auch mit dem ›pädagogischen‹ 
Comenius: mit seinen lateinischen Grammatiken und Wörterbüchern, sei-
nen Vorgängern (insbesondere mit Juan Luis Vives und Wolfgang Ratke), 
dem humanistischen und reformatorischen Schulwesen im allgemeinen 
und mit dem von Comenius so sehr geschätzten Johann Valentin Andreae 
insbesondere, dessen bekanntes Werk Theophilus er im Rahmen der von Wil-
helm Schmidt-Biggemann besorgten Gesamtausgabe 2002 für den renom-
mierten Fromman-Holzbook-Verlag3 kommentierte.

Im Jahre 2001 wurde Jiří Beneš zum Direktor des Instituts für Klassische 
Studien ernannt und nach dessen Eingliederung in das Institut für Philoso-
phie 2004 zum Leiter des neuen Kabinetts für Klassische Studien berufen, dem 
er bis zu seiner Emeritierung 2016 vorstand. Als solcher amtierte er zugleich 
als stellvertretender Direktor des philosophischen Instituts.

Thematisch dominierte auch in dieser Zeit freilich weiterhin die Be-
schäftigung mit Comenius, wobei Jiří Beneš in mehreren Aufsätzen das oft 
spannungsreiche Gefüge der comenianischen Intentionen zwischen Glau-
be und Wissenschaft (věda a víra), Toleranz und Ordnung (mezi tolerancí a 
řádem) oder auch zwischen Badekur und Politik (mezi lázněmi a politikou) 
– in Bezug auf seine Lüneburger Reise 1646 – nachzuzeichnen und auszulo-
ten versuchte. Vor allen Dingen aber beschäftigte er sich nunmehr verstärkt 
mit einer kleinen comenianischen Schrift, die er selbst 1986 in der Züricher 
Zentralbibliothek entdeckt und 1989 erstmals (zusammen mit dem Nachweis 

1	 Clamores Eliae – svědectví o vrcholech a mezích Komenského ekumenismu („Mahnrufe 
des Elias – Zeugnis der Höhepunkte und Grenzen der Ökumene von Comenius“). In: 
Studia Comeniana et historica 24 (1994), S. 105–109; Letters and Relations – One of the 
Strata of the Manuscript Clamores Eliae. In: Acta Comeniana 12 (1997), S. 79–84.

2	 J. A. Komenský: Clamores Eliae / Křiky Eliášovy, Prag: Primus 1992; J. A. Comenius: 
Mahnrufe des Elias, Prag: Primus 1996; J. A. Komenskis: Elijo Šauksmai, Kaunas: Šviesa 
1999.

3	 Johann Valentin Andreae: Theophilus (= Gesammelte Schriften 16), übers. v. Frank 
Böhling und Viktor Friedrich Oehler, komm. und eingel. von Jiří Beneš, Stuttgart: 
Frommann- Holzbook 2002. – Vgl dazu auch Jiří Beneš: J. V. Andreae (1586–1654) – 
Erneuerer der christlichen Erziehung. In: Luther und Melanchthon im Bildungsdenken 
Mittel- und Osteuropas, hg. von Reinhard Golz, Münster: Lit 1996, S. 155–160.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Berichte und Mitteilungen  |  193

ihrer comenianischen Urheberschaft) der Forschung vorgestellt hatte: näm-
lich mit jener Carolo Gustavo votiva acclamatio von 1658, in der Comenius 
für eine baldige Versöhnung der beiden nordischen protestantischen Mächte 
Schweden und Dänemark eintritt.4 Für die Opera Omnia (DJAK 9/II) hat er 
diese interessante Schrift dann 2013 erstmalig mit einem textkritischen Ap-
parat versehen und kommentiert.

Im Zusammenhang seiner Mitarbeit an einem Forschungsprojekt der 
Evangelisch-Theologischen Fakultät der Karls-Universität hat sich Jiří Beneš 
in den letzten Jahren verstärkt der comenianischen Beschäftigung mit der 
Bibel5 zugewandt, was sich auch in verschiedenen Tagungsbeiträgen6 nieder-
geschlagen hat. 2019 hat ihm die Fakultät für seine Verdienste entsprechend 
die Comenius-Ehrenmedaille verliehen.

Jiří Beneš gehört den wissenschaftlichen Beiräten wichtiger (auch co-
meniologischer) Zeitschriften an, arbeitet in vielen (auch internationalen) 
Gremien mit, ist Vorsitzender unseres tschechischen Partners, der Unie Co-
menius, und gehört solcherart mit Sicherheit zu den wichtigsten Comenius- 
Forschern der Gegenwart.7 Vor allen Dingen aber listet die kürzlich erschie-
nene Festschrift8 seiner Kolleginnen und Kollegen – neben seinen immerhin 

4	 Jiří Beneš: Die Votiva acclamatio – ein neuer komeniologischer Fund. In: Acta Comeniana 
8 (1989), S. 173–181; Děkovné provolání nejjasnějšímu králi Švédů Karlu Gustavovi z 
pera J. A. Komenského. Komentovaný překlad z latiny včetně úvodní statě („Ein danken-
der Aufruf an Karl Gustav, den erlauchtesten König der Schweden, von J. A. Comeni-
us. Kommentierte Übersetzung aus dem Lateinischen mit einer Einleitung“). In: Mezi 
Baltem a Uhrami. Komenský, Jednota bratrská a svět středoevropského protestantismu, 
hg. von Vladimír Urbánek & Lenka Řezníková. Prag: Filosofia 2006, S. 281–307. 

5	 Das Forschungsprojekt Historie a interpretace Bible („Geschichte und Interpretation 
der Bibel“) lief von 2012 bis 2018.

6	 Jiří Beneš: J. A. Comenius on Translation and Interpretation of the Bible. In: Gewalt sei 
ferne den Dingen! Contemporary Perspectives on the Works of John Amos Comenius, 
hg. von Wouter Goris, Meinert A. Meyer & Vladimír Urbánek, Wiesbaden: Springer 
VS 2016, S. 159–168 ; Die Bedeutung des ›Manuálník‹ für das Leben der Brüdergemei-
ne. In: Comenius-Jahrbuch 26 (2018), S. 173–180.

7	 So bereits Martin Steiner: K životnímu jubileu Jiřího Beneše („Zum Geburtstag von Jiří 
Beneš“). In: Studia Comeniana et historica 30 (2000), S. 286–288. 

8	 Křesťanská kultura a vzdělanost v českých zemích od středověku po Komenského 
(„Christliche Kultur und Bildung in den tschechischen Ländern vom Mittelalter bis 
auf Comenius“), hg. von Ondřej Podavka, Prag: Filosofia 2020.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


194  |  Berichte und Mitteilungen

stolzen 160 Veröffentlichungen – eine Vielzahl von Gratulanten auf, die sich 
Jiří auch freundschaftlich und mitmenschlich verbunden wissen. Denn ne-
ben seiner wissenschaftlichen Akribie sind es insbesondere seine Hilfsbereit-
schaft und sein wohlwollend-ausgleichendes Wesen, für die er von Kollegen 
und Freunden gleichermaßen geschätzt wird.

Aber auch mit unserer Deutschen Comenius-Gesellschaft ist Jiří Beneš seit 
ihren Anfängen eng verbunden. So hegte er insbesondere sehr enge Kontakte 
zu Werner Korthaase, den er regelmäßig in Berlin besuchte – und dessen 
Festschrift zum 70. Geburtstag9 er maßgeblich mitgestaltete. Und er war (und 
ist) auch ein regelmäßiger und allseits gern gesehener Gast auf unseren Ver-
anstaltungen, etwa in Berlin und Bamberg oder zuletzt in Alfter und Augs-
burg. Die letzte Mitgliederversammlung hat ihn darum 2017 als Beisitzer in 
den Vorstand gewählt, wo er seitdem aktiv das Vereinsleben mitgestaltet.

Wir schätzen sein Engagement für das Erbe des Comenius und die tsche-
chisch-deutsche Zusammenarbeit; wir danken ihm für seine tatkräftige Un-
terstützung unserer Projekte, Tagungen und Publikationen; und nicht zuletzt 
wünschen wir ihm mit dem traditionellen Spruch: Ad multos annos! für die 
Zukunft alles erdenklich Gute!			           Andreas Lischewski

Bericht aus der Comenius-Forschungsstelle Alfter

Am 21. / 22. Juli 2020 ist die Comenius-Forschungsbibliothek an ihren neuen 
Standort nach Mannheim umgezogen. Nachdem die Anschubförderung Mit-
te des Jahres ausgelaufen war, stellte sich vor allen Dingen die Frage, wie der 
Buchbestand und die dazugehörige kleine Ausstellung auch langfristig gesi-
chert werden könnten, ohne beständig mit aufwändigen Antragsverfahren 
und der dauerhaften Abhängigkeit von Drittmittelgebern umgehen zu müssen. 
Unter dieser Rücksicht ist die aktuelle Lösung optimal. Denn der Mannheimer 
Standort der Alanus Hochschule, das Institut für Waldorfpädagogik, Inklusion 
und Interkulturalität, ist gerade in einem größeren Ausbau begriffen, in dessen 

9	 Studien zu Comenius und zur Comeniusrezeption in Deutschland. Festschrift für Werner 
Korthaase zum 70. Geburtstag, hg. von Petr Zemek, Jiří Beneš & Beate Motel (= Studia 
Comeniana et Historica 38), Uherský Brod: Muzeum Jana Amose Komenského 2008.

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Berichte und Mitteilungen  |  195

Zusammenhang auch neue moderne Bibliotheksräume geschaffen werden. 
Hier wird die Comenius-Forschungsbibliothek also zukünftig beherbergt sein 
und damit auch leichter als bisher den Studierenden und der Forschung zur 
Verfügung stehen. „Die Unterbringung dieser bedeutenden Bibliothek und 
ihrer interessanten Ausstellung wird für uns eine große Bereicherung darstel-
len“, freut sich Institutsleiter Michael Schröder, dem für sein Engagement und 
seine großzügige Bereitschaft, die benötigten Räumlichkeiten zur Verfügung 
zu stellen, an erster Stelle gedankt werden muss. Gemeinsam mit dem Erzie-
hungswissenschaftler Jakob Benecke werden deshalb momentan Konzepte 
erarbeitet, um die gute Zusammenarbeit zwischen den beiden Standorten in 
Alfter und Mannheim auch in dieser Hinsicht erfolgreich weiterzuführen. Die 
Fertigstellung der Bibliothek ist für den Spätsommer 2021 geplant.

Im Mittelpunkt der Forschung stand die Vorbereitung des ersten Ban-
des der Neuen Schriften zur Comeniusforschung, die in Zusammenarbeit mit 
Uwe Voigt und mehreren internationalen Fachgelehrten im Nomos-Verlag 
erscheinen werden. Den aktuellen Zeitumständen entsprechend ist im Laufe 
des Sommers eine kommentierte zweisprachige Ausgabe der Schrift Kurtzer 
bericht von der Pestilentz von 1631 entstanden, in welcher Comenius vom 
Ausbruch der Pest in Lissa und den damit zusammenhängenden Problemen 
berichtet. Dem kommentierten Text ist eine Studie „Die Böhmische Brüder-
gemeine im polnischen Exil und die Pestepidemie in Lissa zu Beginn der 
1630er Jahre“ vorangestellt, die vor allen Dingen um die Aufhellung der kon-
kreten Zeitumstände bemüht ist. Dabei zeigt sich, dass die Vorwürfe, die von 
der Lissaer Bürgerschaft – also überwiegend von Mitgliedern des deutschen 
Zweiges der Unität – gegen das Verhalten der böhmischen Exulanten erhoben 
wurden, keineswegs so unbegründet waren, wie sie von Comenius dargestellt 
werden. Insofern ist diese Schrift ein interessantes Zeugnis für jene Probleme 
innerhalb der Unität, die der Zuzug der Exulanten von Böhmen nach Polen 
mit sich gebracht hatte. 				                  Andreas Lischewski

Neue Termine für die Comenius-Veranstaltungen 2020

Das Comenius-Gedenken des Jahres 2020 stand unter keinem guten Stern. 
Denn abgesehen von der Berliner Gedenkveranstaltung im Böhmischen 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


196  |  Berichte und Mitteilungen

Dorf (vgl. oben S. 185 f.) mussten alle weiteren Termine wegen der Corona-
krise abgesagt werden. 

Den Auftakt machte hier der Comeniusdag in Naarden, der üblicherweise 
um den 28. März herum – dem Geburtstag des Comenius – mit einer großen 
öffentlichen Feier begangen wird (vgl. Comenius-Jahrbuch 27, S. 189 f.). Statt 
dessen gab es in diesem Jahr unter dem Leitsatz „Respect voor Comenius“ 
nur eine schlichte Huldigung am Grab des Comenius sowie am Comenius- 
Denkmal vor der Grote Kerk. Auch das Gedenken an den 350. Todestag des 
Comenius, den man in Naarden vom 12. bis zum 15. November 2020 mit ei-
ner internationalen Tagung zum Thema Comenius and Pansophia: Search for 
System, Method and Harmony of All Things begehen wollte, fiel der Pandemie 
zum Opfer. Inzwischen sind beide Veranstaltungen auf das Frühjahr 2021 
verschoben worden. Der nächste Comeniusdag soll am 20. März 2021 statt-
finden; die Tagung soll in unmittelbarem Anschluss daran in der Zeit 21.–23. 
März nachgeholt werden. 

Lange Zeit hofften auch die Kollegen von der tschechischen Akademie 
der Wissenschaften, ihre Tagung Between the Labyrinth and the Way of Light. 
Early Modern Metaphors of Knowledge and Johannes Amos Comenius in Prag 
doch noch wie geplant in der Zeit vom 30. September bis zum 3. Oktober 
2020 durchführen zu können. Doch spätestens mit der Reisewarnung von 
Anfang September musste auch diese abgesagt werden. Momentan laufen 
verschiedene Überlegungen, die Vorträge vorab zu publizieren und die Ta-
gung selbst erst im September 2021 nachzuholen. Ein genauer Termin steht 
jedoch noch nicht fest. Zugleich wird aktuell eine 24-Stunden-online-Lesung 
von Comeniustexten vorbereitet, die am 15. November 2020 – dem Todestag 
des Comenius – stattfinden soll. Die Idee besteht darin, von Japan und Ko-
rea über Mitteleuropa bis nach Amerika eine Erinnerung an Comenius zu 
gestalten, an welcher sich – jeweils zeitversetzt von Ost nach West – alle Co-
meniusinteressierten der Erde mit spezifischen Beiträgen beteiligen können. 
Genauere Angaben standen bei Redaktionsschluss noch nicht fest.

Nicht zuletzt steht in diesem Zusammenhang natürlich auch die Jahres-
tagung der Deutschen Comenius-Gesellschaft, die eigentlich im September 
2021 unter dem Titel Das Comenius-Projekt. Bildung in und für Europa an 
der Alanus Hochschule in Alfter stattfinden sollte, auf dem Prüfstand. Ne-
ben Naarden und Prag eine dritte große Comeniustagung zu organisieren, 

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Berichte und Mitteilungen  |  197

läuft nämlich Gefahr, die gerade in den letzten Jahren so prächtig gediehene 
Zusammenarbeit durch ein Konkurrenzunternehmen zu belasten, weshalb 
der Vorstand gerade überlegt, die fällige Jahrestagung mit einer der beiden 
anderen Tagungen zusammenzulegen. Insbesondere mit dem Comenius Mu-
seum Mausoleum in Naarden finden aktuell entsprechende Gespräche statt. 
Entscheidungen gibt es jedoch noch keine.

Welche Auswirkungen die Pandemie langfristig auch auf die geplanten 
Tagungen in Dresden, Halle und Uherský Brod haben wird, ist momentan 
noch nicht abzusehen. Der Vorstand beobachtet die Entwicklungen genau 
und wird zu geeigneter Zeit die entsprechenden Informationen veröffentli-
chen.						                     Andreas Lischewski

Mitgliederversammlung mit Vorstandswahlen 2021

Parallel zur nächsten Jahrestagung der Deutschen Comenius-Gesellschaft wird 
auch wieder eine Mitgliederversammlung stattfinden. Wegen der aktuellen 
Pandemie ist die genaue Terminplanung jedoch noch nicht abgeschlossen. 
Der Vorstand wird hierzu auf seiner nächsten Sitzung beraten.

Da zugleich Vorstandswahlen anstehen, würden wir uns über eine rege 
Beteiligung aber sehr freuen. Deshalb ergeht hiermit vorab eine herzliche 
Einladung.							        Uwe Voigt

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Funktionen und Adressen in der DCG
Deutsche Comenius-Gesellschaft e.V.
http://deutsche-comenius-gesellschaft.de
vorstand@deutsche-comenius-gesellschaft.de

Vorstand:
Vorsitzender: Prof. Dr. Uwe Voigt, Universität Augsburg, Universitätsstr. 10, 86159 

Augsburg, Tel.: 08 21 / 59 85 568, E-Mail: uwe.voigt@phil.uni-augsburg.de
Stellvertretender Vorsitzender: Prof. Dr. Andreas Lischewski, Comenius-Forschungs- 

stelle der Alanus Hochschule, Fachbereich Bildungswissenschaft, Villestraße 3, 
53347 Alfter, E-Mail: andreas.lischewski@alanus.edu

Schriftführer: Theodor Clemens, Richardplatz 24, 12055 Berlin-Neukölln, Telefon: 
01 79 / 74 83 091, E-Mail: theo.clemens@web.de

Schatzmeister: Jürgen Beer, Clara-Schumann-Gymnasium, Brandenburger Str. 1, 
41751 Viersen, E-Mail: juebeer@t-online.de

Beisitzer:
PhDr. Jiří Beneš, Filosofický ústav Akademie věd ČR, Kabinet pro klasická studia, Na 

Florenci 3, 110 00 Praha 1, Tel.: +420 / 73 94 53 451, E-Mail: j-benes @centrum.cz
Dr. Siegfried Däschler-Seiler, Jakob-Böhme-Weg 5, 70378 Stuttgart, E-Mail: sieg-

fried.daeschler@gmail.com
Prof. Andreas Fritsch, Wundtstr. 46, 14057 Berlin, Telefon: 0 30 / 32 17 746, E-Mail: 

classics@zedat.fu-berlin.de 

Stellvertretende Beisitzer:
Dr. Berthold Ebert, Senffstr. 6, 06120 Halle / Saale, E-Mail: ebert.halle@t-online.de
Prof. Dr. Walter Eykmann, MdL a. D., Franz-Stadelmayer-Straße 14, 97074 Würz-

burg, Telefon: 09 31 / 85 423, E-Mail: walter.eykmann@t-online.de
Pfr. Dr. Manfred Richter, Milinowskistraße 24, 14169 Berlin, Telefon: 0 30 / 80 16 283, 

E-Mail: richter_kunstdienst@web.de

Geschäftsstelle:
Prof. Dr. Uwe Voigt, Universität Augsburg, Universitätsstr. 10, 86159 Augsburg, Tel.: 

08 21 / 59 85 568, E-Mail: kontakt@deutsche-comenius-gesellschaft.de

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


200  |  Funktionen und Adressen

Comenius-Forschungsstelle (mit Forschungsbibliothek)
Leitung: Prof. Dr. Andreas Lischewski
	 Alanus Hochschule, Villestraße 3, 53347 Alfter
	 Telefon: 0 22 22 / 93 21 - 15 33
	 E-Mail: comeniusforschung@alanus.edu
	 http://comeniusforschung.alanus.de

Wissenschaftlicher Beirat:
Prof. Dr. Andreas Lischewski, Alanus Hochschule, Alfter (Sprecher)
Prof. Dr. Joachim Bahlcke, Universität Stuttgart
Jürgen Beer, Clara-Schumann-Gymnasium, Dülken
Prof. Dr. Veit-Jakobus Dieterich, Pädagogische Hochschule Ludwigsburg
Prof. Dr. Andreas Dörpinghaus, Universität Würzburg
Dr. Sebastian Rosengrün, Berlin
Prof. Dr. Sabine Reh, Bibliothek für Bildungsgeschichtliche Forschung, Berlin
Prof. Dr. Martin Rothkegel, Elstal 
Dr. Hartmut Rudolph, Hannover

Herausgeber des Comenius-Jahrbuchs
Prof. Andreas Fritsch, Univ.-Prof. a. D., Freie Universität Berlin, Institut für Griechi-

sche und Lateinische Philologie, Habelschwerdter Allee 45, 14195 Berlin, E-Mail: 
classics@zedat.fu-berlin.de

Prof. Dr. Andreas Lischewski, Alanus Hochschule, Institut für Erziehungswissen-
schaft und empirische Bildungs- und Sozialforschung, Villestraße 3, 53347 Alfter, 
E-Mail: andreas.lischewski@alanus.edu

Prof. Dr. Uwe Voigt, Universität Augsburg, Philosophisch-Sozialwissenschaftliche 
Fakultät, Universitätsstraße 10, 86135 Augsburg, E-Mail: uwe.voigt@phil.uni- 
augsburg.de

https://doi.org/10.5771/9783896659576 - am 13.01.2026, 20:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	Editorial
	Beiträge
	Wissen um Atmosphären – Bildung für das Anthropozän?
	„Erzähl uns deine Erdgeschichte!“ Narrative Identität im Anthropozän
	„Omnia discantur per theoriam, praxin, chresin.“ Zur aktuellen Bedeutung des Comenius für das Anthropozän
	Ars docendi in Anthropocene. A Meditation upon the Principles of Comenius’ ›Theological Pedagogy‹ following the Interpretation of Radim Palouš
	Von der Naturkunde zur Umwelttugendethik. Ein möglicher Weg zur Überwindung der Diskrepanz von Umweltwissen und Umwelthandeln?
	Die enzyklopädischen Anklänge der Pansophie bei Comenius
	Über die wahre Veredelung des Menschen
	Nachhaltige Digitalisierung als Herausforderung für das Bildungswesen
	Comenius-Literatur. Deutschsprachige Titel aus dem Jahr 2018 (mit einem Nachtrag aus früheren Jahren)
	In Memoriam. „en verpakken in goede gedachten der herinnering“ Nachruf auf Drs. Hans van der Linde (1957–2020)

	Rezensionen
	Komenský známý neznámý / Comenius Known and Unknown, engl. Übersetzung von Ivan Ryčovský (Andreas Lischewski)
	Dmitrij Tschižewskij als Wissenschaftler und Comeniusforscher (= Opuscula Slavica Sedlcensia 4) (Uwe Voigt)
	Melchioris Cani De Locis Theologicis Libri Duodecim (= Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag, Reihe Theologie Bd. 9) (Peter Günzel)
	Melchioris Cani Vindicationes / Relectio de sacramentis in genere (= Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag, Reihe Theologie Bd. 10 & 12) (Peter Günzel)
	Jan Hus (um 1372–1415). Prediger, Theologe, Reformator (= Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 78 / 79) (Manfred Richter)
	Peregrini in patria errores (= Gesammelte Schriften Bd. 11) (Andreas Lischewski)

	Berichte und Mitteilungen
	Berliner Gedenkveranstaltung zum Tod des Comenius vor 350 Jahren (15. November 1670)
	Unserem Vorstandsmitglied Dr. Manfred Richter zum 85. Geburtstag
	Unserem Vorstandsmitglied PhDr. Jiří Beneš zum 70. Geburtstag
	Bericht aus der Comenius-Forschungsstelle Alfter
	Neue Termine für die Comenius-Veranstaltungen 2020
	Mitgliederversammlung mit Vorstandswahlen 2021

	Adressen und Funktionen in der DCG

