
 123 

Reformer häufig im Exil, während der Republik als Monarchist meist der Macht 

fern. Vom chinesischen „konfuzianischen“ Kommunismus geachtet. 

 

Zu Biographie und Werk: 
Hsia Kung-chuan, A Modern China and a New World : K’ang Yu-wei, Reformer 
and Utopian, 1858-1927. – Seattle 1975. 

 
 

Ta T’ung Shu : the One World Philosophy of K’ang Yu-wei / translated by 
Laurence G. Thompson. – London : Allen & Unwin, 1958 
Teilübersetzung 

 
Buch von der großen Gemeinschaft. – Düsseldorf (u.a.) : Diederichs, 1974 
(Diederichs gelbe Reihe ; 3 : China im Umbruch) 
Deutsche Übersetzung der englischen Teilübersetzung 
Das seit 1885 geschriebene, aber erst posthum 1935 erschienene theoretische 
Hauptwerk von Kang Youwei ist eine Abhandlung über die Auflösung des mensch-
lichen Leidens durch die Auflösung von neun Grenzen: zwischen Nationen, zwi-
schen Klassen, zwischen Rassen, zwischen Geschlechtern, innerhalb und zwischen 
den Familien (das ist Gemeinschaftserziehung), zwischen Berufen (das ist Gemein-
eigentum), zwischen Rechtssystemen, zwischen den Arten von Lebenswesen und 
einer letzte Grenze, die Keishiro Iriye (s.o. S. 119) nur durch die Analogie der Auf-
hebung der Grenze zwischen Hölle und Paradies verdeutlichen konnte. All das kann 
nur ein Weltstaat zustandebringen, den Kang durch die historische Evolution zu 
immer größeren politischen Einheiten kommen sieht. Wenn es je einen umfassenden 
positiven Friedensbegriff gab, dann hier. 

 
 

Bauer, Wolfgang 
China und die Hoffnung auf Glück : Paradiese, Utopien, Idealvorstellungen in 
der Geistesgeschichte Chinas. – München : Deutscher Taschenbuch Verl., 1971. 
– S. 412-452 Die Vision von der „Großen Gleichheit“ 
Biographische Hinweise und Referat des posthumen Buches. Bauer stellt zwar gele-
gentliche europäische Anleihen fest (vor allem Fortschrittsglauben) und buddhisti-
sche Züge sind deutlich. Aber im Ganzen ist das Buch eine Utopie auf der Basis 
konfuzianischer Verwaltungskultur, die freilich durch die Aufhebung der konfuzia-
nischen Achtung der sozialen Unterscheidungen eine bisher ungekannte universelle 
Ausweitung erhält. 

3.4.2 Daoismus 

Der Daoismus (Taoismus) hat keinen geschlossenen, systematischen Text zur Theo-
rie von Frieden und Krieg hinterlassen, aber das Thema fehlt auch in den klassischen 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-123 - am 22.01.2026, 03:42:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 124

Schriften nicht. Das daoistische Ideal der Einfachheit ist eine Friedensstrategie, das 
Daodejing ist ein Buch des Friedens,  („Herrscht im Reich der rechte Weg, karren 
Rassepferde Dünger“). Der Weg zur Einfachheit ist eine Diktatur über die Bedürf-
nisse, selbst das Wissen von den Bedürfnissen muß unterdrückt werden. Volksver-
dummung als Friedensstrategie? (Vgl. Heiner Roetz, Die chinesische Ethik der Ach-
senzeit. – Frankfurt am Main 1992. – S. 403; Peter Opitz meint, der Kampf gegen 
das Wissen sei ein direkter Widerspruch gegen das konfuzianische Lernen der Riten 
und damit der Unterschiede.) Das Daodejing enthält Kapitel über den Krieg und den 
Krieger (speziell Kapitel 30, 31, 46, 69). Und eine Soldatenethik – auch der Sieger 
soll trauern. Die Militärtraktate haben auf die daoistische Soldatenethik zurückge-
griffen. 
     
Eine Auswahl aus dem Daodejing: Laotse-Sprüche über den Krieg / zusammenge-
stellt, übersetzt und eingeführt von E. H. v. Tscharner, in: Asiatische Studien 1 
(1947) 6-9. Freilich müßte das ganze Daodejing als eine Friedensschrift gelesen 
werden (es ist ja nicht umfangreich). Vgl. die Übersetzungen von D. C. Lau 1972, 
Günther Debon 1961, Ernst Schwarz 1970, Hans-Georg Möller 1995, Viktor Kalinke 
2000 und über 160 weitere unter http://home.pages.at/onkellotus/ (zuletzt eingesehen 
9. September 2009). 
Das Daodejing wird heute übereinstimmend spät datiert in die Zeit vor der Reichs-
einigung (4/3. Jh. v. Chr.), der überlieferte Text vielleicht erst nach der Reichseini-
gung (spätes 3. oder frühes 2. Jh. v. Chr.). Der als Autor genannte Laozi (Lao-tse, 
Laudse, Li Er), der im 6. Jh. v. Chr. gelebt haben soll, war schon für die Autoren der 
frühen Kaiserzeit weniger greifbar als andere putative Klassiker und wird von der 
modernen Forschung in der Regel als eine Fiktion betrachtet, die es freilich zu einer 
Legende und zu göttlichem Status brachte.  
 
Eine Auswahl aus dem Zhuangzi: Richard John Lynn, Views of War as Seen in the 

Zhuangzi as Interpreted by Guo Xiang, in: Philosophieren über den Krieg : War in 

Eastern and Western Philosophies / hrsg. von Hans-Georg Möller und Günter Wohl-
fahrt. - Berlin 2008. – 33-55 (der Text ist nicht so anarchistisch, wie meist ange-
nommen, eine grundsätzliche Ächtung des Krieges wäre zuviel Grundsatz für einen 
Daoisten; der Herrscher soll den Frieden durch gute Regierung anstreben, aber für 
die Bedrohungen in der schlechtregierten Staatenwelt gerüstet sein).  
Zhuangzi soll im 4. Jh. v. Chr. gelebt haben, Gua Xiang, der Redakteur der später 
klassischen Fassung, im 4. Jh. n. Chr. 

 
Opitz, Peter-Joachim 
Lao-Tzu : die Ordnungsspekulation in Tao-tê-ching. – München : List, 1967 
(Schriftenreihe zur Politik und Geschichte) S. 160-179 Die Errichtung der oi-
kumenischen Ordnung 
Die konsequenteste politische Deutung des Daodejing: Das Buch wendet sich nicht 
an jedermann, sondern an den Herrscher. Nur durch die Tugend des Nicht-Tun 
schafft der Herrscher Frieden, Ruhe und Sicherheit. Opitz sieht das Daodejing als 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-123 - am 22.01.2026, 03:42:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 125 

ein spätes Werk, das die konfuzianische Beschränkung auf die Familie kritisiert. 
Wie üblich kommt die Interpretation zur Allgemeinmenschlichkeit gegen bevorzu-
gende Liebe und zur Imitation des „Seinsgrunds“ (Opitz Übersetzung für dao), nicht 
aber zu einem realen Weltstaat oder Kosmopolitismus. Der politische Rahmen ist 
ein kleines Land mit einer überschaubaren Bevölkerung, ein Idyll. Wenn die Herr-
scher durch Nicht-Tun regieren würden, so würden die Untertanen sich selber entfal-
ten und die Oikumene gelange von selbst zum Frieden. Wie bei Mengzi geht es im 
Daodejing letztlich auch darum die Oikumene zu vereinen, wie bei Mengzi kann das 
aber nicht durch Gewalt geschehen, sondern durch die Tugend im begrenzten Staat, 
der als Vorbild ausstrahlt. 

3.4.3 Legalismus 

Der Legalismus, der in vergleichenden Studien häufig als chinesische Entsprechung 
eines politischen Realismus genommen wird, hat auch starke daoistische Züge. Im 
Han Fei-Buch sind die ältesten Kommentare zum Daodejin überliefert, gerade auch 
die antimartialischen Passagen. Zwar lehrt Han Fei, daß das Geschick eines großen 
Staates vom Krieg abhängig ist und daß zum Untergang verdammte Staaten auch 
untergehen sollen. Aber die Betonung liegt auf der inneren Verfassung: Staaten, die 
gut regiert werden (und das heißt bei Han Fei streng und das heißt ohne Erbarmen 
für die Korruption der Eliten), sind nicht aggressiv. Ein Staat schreckt durch gute 
Regierung begehrliche Nachbarn ab. 
 
Deutsche Übersetzung des Han Fei Zi: Die Kunst der Staatsführung : die Schriften 
des Meisters Han Fei / übersetzt von Wilmar Mögling. – Leipzig 1994 

3.4.4 Mohismus 

Mozi (Mo-tzu, Mo Ti) ist der chinesische Philosoph, der am ehesten mit westlichen 
Philosophen verglichen werden kann und es ist nicht verwunderlich, daß die großen 
Monographien zum Mohismus von chinesischen Christen kommen. Auch seine 
Sozialethik ist am ehesten mit westlichen Diskussionen über Frieden und Konflikt 
vergleichbar. Sein Ideal ist ein universaler Herrscher, aber gerade deshalb gibt er zu, 
anders als seine Zeitgenossen, daß das China seiner Zeit längst ein internationales 
Staatensystem ist. Für die Gegenwart fordert er die Unterlassung der Angriffskriege 
und die Vorbereitung auf Verteidigungskriege und Allianzen der schwächeren Staa-
ten. „The Mohists who puzzle us by being at once the most religious and the most 
logical of the ancient thinkers, also contrive to be both the most pacifistic and the 
most martial” (A. C. Graham, Later Mohist Logic, Ethics and Science. – Hong Kong 
1978). Die Mohisten waren in der Zeit der kämpfenden Staaten einflußreich, verlo-
ren im Einheitsreich aber rasch an Bedeutung. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-123 - am 22.01.2026, 03:42:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

