
Kritik, Kindheit und Mündigkeit 

Überlegungen aus relationstheoretischer Sicht 

Theresa Lechner 

Auf die Frage nach den Möglichkeiten und Herausforderungen einer Kritik der bzw. 
durch die Frühpädagogik bringe ich mit diesem Beitrag einen Vorschlag ein, in dem 
(früh-)pädagogische Praxis als eine dezidiert kritische skizziert wird. Dafür werde ich 
im ersten Abschnitt ein Verständnis der Pädagogik als praktische Wissenschaft (Lechner 
2024)1 anbieten, diese in einem zweiten Schritt als eine kritische Praxis (Sonderegger 
2019) ausweisen, um daraus drittens die antizipatorische Struktur von pädagogischer 
Praxis abzuleiten.2 

1. Pädagogik als praktische Wissenschaft 

Werden Beziehungen zwischen Menschen zum Ausgangspunkt von pädagogischem 
Denken und Handeln genommen, wird implizit eine wesentliche Prämisse gesetzt: 
Pädagogische Praxis wird als interrelationales Geschehen betrachtet. In pädagogischen 
Beziehungen tritt, wie potentiell in allen Beziehungen, die »personale Einmaligkeit« 
(Arendt 1958/2016: 225) eines Menschen in Erscheinung, die sich wiederum über die 
gesamte Lebensspanne in einem Wechsel unterschiedlicher Beziehungserfahrungen 
verändert (Buber 1923/2014: 32). Pädagogische Beziehungen zeichnen sich nun durch 
eine Asymmetrie dieses Verhältnisses aus, die sich zumindest im frühpädagogischen 

1 In dieser Studie mit dem Titel »Zwischen – Eine relationale Anthropologie pädagogischer Bezie
hungen« (2024) wird ein relationales Menschenbild gezeichnet und in der geisteswissenschaftli
chen Tradition der Pädagogik verortet. Mit dem existenzphilosophisch verstandenen Begriff Zwi
schen wird eine Sphäre zwischen Personen aufgegriffen, in der sowohl die subjektive Ebene im 
Sinne einer personalen Mündigwerdung als auch die gesellschaftliche Ebene im Sinne einer Ver
änderung hin zu wünschenswerten Beziehungsweisen gefasst werden kann. Die relational-an
thropologische These lautet demnach: Menschen werden in und durch die reziproke Beziehungs
weise des Zwischen, was sie sind. 

2 Dieser allgemeinpädagogische Vorschlag lässt sich nicht auf einen spezifisch frühpädagogischen 
Rahmen beschränken, sondern ist als Reflexion von pädagogischen Grundproblemen zu verste
hen. 

https://doi.org/10.14361/9783839471111-016 - am 13.02.2026, 17:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471111-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Themenfeld 4 | Teilhabe, Emanzipation, Mündigkeit 

Bereich durch eine Generationendifferenz begründen lässt: Dieses intergenerationale 
Verhältnis war wiederum ein wesentlicher Bezugspunkt für die Verwissenschaftlichung 
der Pädagogik im 18. Jahrhundert. So stand die Frage »Was will denn eigentlich die 
ältere Generation mit der jüngeren?« (Schleiermacher 1926/2017: 547) bei Friedrich Da
niel Ernst Schleiermacher am Ausgangspunkt seiner dialektischen Ausformulierung 
der Pädagogik als praktische Wissenschaft (vgl. Schmied-Kowarzik 2018). In seinen 
Vorlesungen über die Pädagogik (1813/14, 1821/22 und 1826; vgl. ebd.) analysierte er die 
Erziehungspraktiken der damaligen Zeit hinsichtlich ihrer Reproduktions- und Trans
formationsfunktion für das bestehende Gesellschaftssystem. Schleiermacher besprach 
insbesondere den gegenwärtigen Moment als Zweck für sich selbst, der jedoch auch 
über die konkrete pädagogische Interaktion hinauswirken kann (ebd.: 394). Zieht man 
diese dialektische Dynamik zur Analyse und für ein besseres Verständnis von gegen
wärtiger pädagogischer Praxis heran, so hinterlässt bspw. das gemeinsame Spiel in 
Institutionen der frühen Kindheit Spuren in den Beteiligten, die als Erfahrungen in 
Erinnerung bleiben können und je nach subjektiv empfundener Relevanz und Möglich
keiten weitererzählt und verarbeitet werden. Demensprechend hat eine Pädagogik in 
der Tradition Schleiermachers nicht nur die Aufgabe, die jüngere Generation in »die 
eigenthümliche Beschaffenheit der Lebensgemeinschaft« (ebd.: 364) einzuführen; »die 
Jugend [soll] erzogen werden tüchtig, um in das einzutreten, was sie vorfindet, aber 
auch tüchtig um verbessernd einzuwirken« (ebd.: 565). 

Nach Schleiermacher kann Kritik somit gewissermaßen als Notwendigkeit von Päd- 
agogik angesehen werden: Die Heranwachsenden sollen nicht nur bestmöglich auf die 
zu erwartenden Aufgaben und Rollen vorbereitet werden, die sie als Teil der bestehenden 
Gesellschaft zu erfüllen haben werden. Pädagogisch Denkende und Handelnde tragen 
auch eine Mitverantwortung, die bestehende Gesellschaft selbst von einer Generation 
zur nächsten zu »vervollkommnen« (ebd.: 566). »Hier der Standpunkt für unseren hier 
zu behandelnden Gegenstand [der Pädagogik; Anm. TL], rein mit der Ethik zusammen
hängende Wissenschaft coordinirt der Politik« (ebd.). Es kann mit Schleiermacher somit 
ein konstitutiver Zusammenhang zwischen Pädagogik, Ethik und Politik abgeleitet wer
den, aus dem sich wiederum eine gewichtige Konsequenz für die Pädagogik ergibt: Päd- 
agogisches Handeln braucht ein Ideal, an dem sich die ›Vervollkommnung‹ ausrichten 
lässt (ethische Dimension). 

Da Schleiermacher die Pädagogik jedoch als genuin zwischenmenschliches Gesche
hen betrachtet, ist sie trotz dieser Ausrichtung nicht kontrollierbar. Die Beschäftigung 
mit dieser Unkontrollierbarkeit von zwischenmenschlichen Beziehungen – ich kann nie 
mit Gewissheit sagen, wie mein Gegenüber auf meine Worte und Taten reagieren wird 
– macht sie zumindest reflektier- und damit auch bedingt gestaltbar. Diese potentiel
le Gestaltbarkeit sollte nicht als planbarer Herstellungsprozess missverstanden werden 
(vgl. Seichter 2015). Vielmehr ist darin – im Anschluss an Schleiermacher gedacht – die 
politische Dimension einer Pädagogik als praktische Wissenschaft aufgehoben. 

Das für diese potentielle Gestaltung von pädagogischer Praxis notwendige Kritik
verständnis soll nun nicht die teleologische Fortschrittsgläubigkeit der abendländischen 
Geschichte von Kritik reproduzieren, die sich auch bei Schleiermacher finden lässt (vgl. 
Schmied-Kowarzik 2018: 47). Anstatt ›das Bessere‹ stets in die Zukunft auszulagern, wird 

https://doi.org/10.14361/9783839471111-016 - am 13.02.2026, 17:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471111-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Lechner: Kritik, Kindheit und Mündigkeit 255 

im nächsten Abschnitt ein praktisches Kritikverständnis vorgeschlagen, das »nach ei
nem anderen Leben für alle« (Sonderegger 2019: 98) im Hier und Jetzt sucht. 

2. Kritische Praktiken 

Ein für diese praktische Pädagogik anschlussfähiges Verständnis von Kritik kann mit der 
Philosophin Ruth Sonderegger »von woanders her« (ebd.: 360) skizziert werden. Für die 
Rekonstruktion dieses Verständnisses von Kritik ist der systematische Bezugspunkt – 
wie bereits im ersten Abschnitt – die Kategorie der Sozialität. Die soziale Dimension von 
Kritik, die Ruth Sonderegger in ihrem Buch »Vom Leben der Kritik« (2019) ins Zentrum 
stellt, leitet sie aus Versatzstücken der Kritischen Theorie nach Adorno, Horkheimer und 
Benjamin ab, die sie mit neueren kritischen Theorien – von Foucault über Rancière und 
(diese europäische Tradition kritisierende) dekolonialen Ansätzen von Chela Sandoval 
sowie Gloria Anzaldúa – in Dialog bringt. Ganz im Sinne einer »koalitionär und kollabo
rativ differenziellen Ausrichtung der Methodology of the Oppressed« (ebd.: 300) nach San
doval sind die theoretischen Brücken, die Sonderegger zwischen den unterschiedlichen 
Ansätzen baut, Dreh- und Angelpunkte ihres Verständnisses von kritischen Praktiken. 
Diese sind nach Sonderegger sozial, weil es sich um »ein sich zwischen den Vielen auf
spannendes solidarisches Geflecht der Affizierung und Intensivierung einer so analy
tischen wie ästhetisch-praktischen Kritik« (ebd.: 356) handelt. In ihrer Studie wirft sie 
einen Blick auf dieses »soziale Gefüge der wechselseitig affizierenden Unterstützung« 
(ebd.: 354), das mit Anzaldúa sowohl ermächtigend als auch beherrschend wirken kann. 

Kritische Praktiken sind genau jene Dynamiken, die in der abendländischen Ge
schichte der Kritik kaum vorkommen, so Sonderegger. Durch den Fokus darauf deckt 
sie somit eine Leerstelle auf, die etwas zu Bewahrendes in sich birgt: eine differenzielle 
Beweglichkeit (ebd.: 299) bzw. die Einsicht in »einen gebrochenen Universalismus der 
wechselnden normativen Orientierungen und Koalitionen« (ebd.: 302). Daraus lässt sich 
schließen, dass Abhängigkeiten nicht länger geleugnet, sondern zur Grundprämisse 
zwischenmenschlichen Handelns werden können, denn solange die in der Sozialität 
aufgehobene Dimension der Abhängigkeit gelebt und gewollt wird, kann »ein Sich- 
sicher und Sich-anerkannt-Fühlen in der Ungesichertheit und Abhängigkeit« (ebd.: 355) 
auch in kritischen Praktiken realisiert werden. 

Damit solche kritischen Praktiken aber nicht der »habituelle[n] Kritikgläubigkeit der 
bürgerlichen Gesellschaft« (ebd.: 16) verfallen, muss trotz und während der aktiven Aus
übung von Kritik stets eine Distanz zum Kritisieren als leitendes Handlungsideal be
wahrt werden. Sonderegger beschreibt diese kritischen Praktiken als ein Verlernen von 
Ansichten; auch und gerade von pädagogisch Handelnden und Denkenden, die davon 
ausgehen, dass sie immer alles ›richtig‹ machen können und müssen: »Für genau dieses 
Falsche [d.h. das Ideal der Unfehlbarkeit], das sich in einer falsch eingerichteten Gesell
schaft notwendiger Weise irgendwo Bahn brechen muss, gilt es, Verantwortung zu über
nehmen, statt sich mit sauberen Händen aus dem Staub zu machen und dies noch als an
tiautoritäre, kritische Position zu verkaufen« (ebd.: 162). Es ist also notwendig, sich mit 
den eigenen Fehlbarkeiten auseinanderzusetzen; auch und gerade im Umgang mit Kin
dern. Durch das damit verbundene Verlernen von Sicherheiten und Gewissheiten kann 

https://doi.org/10.14361/9783839471111-016 - am 13.02.2026, 17:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471111-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Themenfeld 4 | Teilhabe, Emanzipation, Mündigkeit 

eine Verlagerung der Perspektive stattfinden, die – ganz im Sinne des oben ausgeführ
ten praktischen Verständnisses von Pädagogik – Kritik als ein Tun erkennbar macht, das 
aktiv vollzogen werden muss. 

Diese Perspektivverschiebung vollzieht sich jedoch laut Rancière nicht ausschließ
lich auf individueller Ebene, sondern ist auch als ein kollektiver Emanzipationsprozess 
zu verstehen, der die individuelle Dimension übersteigt und also die Sozialität des Mün
digwerdens hervorhebt. Denn der Prozess kann durch Andere initiiert, unterstützt und 
intensiviert werden. Bei Rancière, den Sonderegger rezipiert und kritisch weiterdenkt, 
ist der Zusammenhang zwischen dieser individuellen und der kollektiven Dimension ein 
ungeklärter (ebd.: 190). Daher soll im nächsten Abschnitt ein Vorschlag zur Vermittlung 
gemacht werden. 

3. Ermöglichungsräume für kritische Praktiken 

Das oben dargelegte Verständnis von kritischen Praktiken kann als ein möglicher »Aus
gang aus der gegenwärtigen Ohnmacht der Kritik« (Sonderegger 2019: 109) betrachtet 
werden, der nach Marina Garcés nicht mehr durch reine Ideologiekritik, sondern 
durch die Einübung in eine aktive Handlungsfähigkeit zu erreichen sei (vgl. ebd.). Da 
diese Handlungsfähigkeit jedoch durch gesellschaftlich hervorgerufene Ohnmachts
erfahrungen beschränkt werde, möchte ich abschließend die Frage stellen, wie im 
pädagogischen Geschehen Initiativen zur Beendigung dieser Ohnmacht zugearbeitet 
werden kann (ebd.: 27). 

Ich gehe davon aus, dass Pädagogik einen Beitrag dafür leisten kann und auch ei
ne Mitverantwortung trägt, um den »Abgrund zwischen der individuellen Handlungs
fähigkeit und der Handlungsunfähigkeit auf der Ebene der Gesellschaft zu verringern« 
(Horkheimer, zit.n. ebd.: 19). Um diesen Gedanken auszuführen, soll an das eingangs 
vorgestellte praktische Wissenschaftsverständnis der Pädagogik angeschlossen werden. 
Dieses praktische Verständnis eröffnet eine andere Logik neben der herrschenden. Dar
an wird auch der kritische Impetus bei Sonderegger festgemacht, was eine Verknüpfung 
mit deren Kritikverständnis erlaubt: In kritischen Praktiken vollziehen sich experimen
tierend Veränderungen von »aufgezwungene[n] habituelle[n] Praktiken« (ebd.: 337), im 
Rahmen derer es möglich wird, »das Resultat von lange zurückliegenden, oft über Gene
rationen weitergegebenen Gewalterfahrungen […] in praktischen Ent|Übungen zu er
kunden, beweglicher zu machen oder sich ihnen ganz zu entziehen« (ebd.: 339). Diese 
Lebensform der Kritik kann – auf (früh-)pädagogische Kontext übertragen – veränderte 
(oder zumindest verändernde) Muster im Zusammenleben etablieren, ohne einen Weg 
der Umsetzung festzuschreiben. Wie sich solche Veränderungen realisieren lassen, ohne 
wiederum auf eine instrumentelle Logik in der Pädagogik zurückgreifen zu müssen, soll 
abschließend mithilfe von Hannah Arendts Konzept des politischen Handelns skizziert 
werden. 

Nach Arendt wird das »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten« (Arendt 2016: 
226) von Personen hervorgebracht, die miteinander Handeln und Sprechen. Dieses Be
zugsgewebe geht einerseits all ihren einzelnen Taten und Worten voraus und wird ande
rerseits ständig von neuen Taten und Worten affiziert. Menschen ziehen demnach durch 

https://doi.org/10.14361/9783839471111-016 - am 13.02.2026, 17:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471111-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Lechner: Kritik, Kindheit und Mündigkeit 257 

ihr Miteinander-Handeln und -Sprechen »Fäden […] in ein bereits vorgewebtes Muster« 
(ebd.). Diese Fäden verändern wiederum das aktuelle Bezugsgewebe und alle Fäden, die 
sich in diesem Gewebe berühren, interagieren miteinander (vgl. ebd.). 

Mit diesem Arendt’schen Verständnis für die genuin politische Tätigkeit des Han
delns lässt sich somit nicht nur der Zusammenhang zwischen individueller und kollek
tiver Dimension präzisieren, sondern auch über die Gestaltbarkeit von pädagogischer 
Praxis nachdenken. 

Im Anschluss an Arendt kann Handeln – ganz im Sinne von pädagogischer Praxis – 
zwar potentiell scheitern, es kann aber auch Neues hervorbringen. Mit der Wendung auf 
pädagogische Praxis gehe ich jedoch über Arendt hinaus, denn sie betrachtet Erziehung 
gerade nicht als politisches Handeln und damit als freie und verantwortliche zwischen
menschliche Praxis, die sich im Vollzug selbst erfüllt (siehe dazu Lechner 2024, insbe
sondere Kap. 5). Arendt ordnet Erziehung nämlich dem Bereich des Gesellschaftlichen 
zu, den sie analytisch von der Sphäre des Politischen unterscheidet. Aus Perspektive der 
praktischen Pädagogik gerät man mit Arendt daher in gewisse Unstimmigkeiten. 

Mit Arendt lässt sich aber verstehen, warum die Veränderungen des Bezugsgewebes 
von einzelnen Personen nicht kontrolliert werden können. Menschen können die Reak
tionen auf ihre Taten und Worte nicht vorhersagen. Sie können sich aber auf die einma
lige Personalität ihres Gegenübers einlassen und in solch raren Momenten der Gegensei
tigkeit artikulieren und aktualisieren, »was sie sonst nur erleiden und erdulden würden. 
Und diese artikulierende Aktualisierung vollzieht sich in den Tätigkeiten, die selbst reine 
Aktualitäten sind« (ebd.: 264) – im politischen Handeln, griechisch Praxis. 

An der von Arendt angesprochenen ›artikulierenden Aktualisierung‹ kann fest
gemacht werden, dass wir den gesellschaftlichen Dynamiken – die wiederum aus 
Beziehungen resultieren – nicht absolut unterworfen sind. Es ist nämlich möglich, die 
mit Schleiermacher aufgeworfene Aufgabe der ›Vervollkommnung‹ der gesellschaftli
chen Gesamtpraxis pädagogisch mitzutragen. Denn Taten und Worte ziehen potentiell 
Neues nach sich. Sie bringen Fäden hervor, die weitergesponnen werden können. Ob, 
wie und welche Fäden ins bestehende Bezugsgewebe geschlagen werden, ist eine Frage, 
die auch in (früh)pädagogischen Kontexten problematisiert werden kann. So können 
kritische Praktiken im Hier und Jetzt etabliert werden. »Was daraus wird, wissen wir 
nie« (Arendt 2019: 263), aber es ist ein Versuch, die kritische Tradition der praktischen 
Pädagogik aufrecht zu erhalten. 

Literatur 

Arendt, Hannah (1958/2016): Vita activa oder Vom tätigen Leben, 18. Aufl., München, Ber
lin: Piper. 

Arendt, Hannah (2019): Denken ohne Geländer. Texte und Briefe,10. Aufl., Hg. von Heidi 
Bohnet und Klaus Stadler, München, Berlin: Piper. 

Buber, Martin (1923/2014): »Ich und Du«, in: Ders.: Das dialogische Prinzip,13. Aufl., 
München: Gütersloher Verlagshaus, S. 5–136. 

Lechner, Theresa (2024): Zwischen – Eine relationale Anthropologie pädagogischer Be
ziehungen, Weinheim, Basel: Beltz Juventa. 

https://doi.org/10.14361/9783839471111-016 - am 13.02.2026, 17:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471111-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Themenfeld 4 | Teilhabe, Emanzipation, Mündigkeit 

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst (2017): »Vorlesungen über die Pädagogik im Som
mer 1826«, in: Jens Beljan/Christiane Ehrhardt/Dorothea Meier/Wolfgang Virmond/ 
Michael Winkler (Hg.), Vorlesungen über die Pädagogik und amtliche Voten zum öf
fentlichen Unterricht, Band 12, Berlin, Boston: De Gruyter, S. 543–858. 

Schmied-Kowarzik, Wolfdietrich (2018): »Pädagogik als gesellschaftskritische Wissen
schaft«, in: Armin Bernhard/Lutz Rothermel/Manuel Rühle (Hg.), Handbuch Kri
tische Pädagogik. Eine Einführung in die Erziehungs- und Bildungswissenschaft, 
Weinheim, Basel: Beltz Juventa, S. 44–64. 

Seichter, Sabine (2015): »Erziehungswissenschaft zwischen Einfalt und Vielfalt«, in: Vier
teljahrsschrift für wissenschaftliche Pädagogik, 91/2, S. 171–181. 

Sonderegger, Ruth (2019): Vom Leben der Kritik. Kritische Praktiken – und die Notwen
digkeit ihrer geopolitischen Situierung, Wien: zaglossus. 

https://doi.org/10.14361/9783839471111-016 - am 13.02.2026, 17:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471111-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

