Kritik, Kindheit und Miindigkeit
Uberlegungen aus relationstheoretischer Sicht

Theresa Lechner

Auf die Frage nach den Mdglichkeiten und Herausforderungen einer Kritik der bzw.
durch die Frithpddagogik bringe ich mit diesem Beitrag einen Vorschlag ein, in dem
(frith-)pidagogische Praxis als eine dezidiert kritische skizziert wird. Dafiir werde ich
im ersten Abschnitt ein Verstindnis der Pidagogik als praktische Wissenschaft (Lechner
2024)" anbieten, diese in einem zweiten Schritt als eine kritische Praxis (Sonderegger
2019) ausweisen, um daraus drittens die antizipatorische Struktur von pidagogischer
Praxis abzuleiten.?

1. Padagogik als praktische Wissenschaft

Werden Beziehungen zwischen Menschen zum Ausgangspunkt von pidagogischem
Denken und Handeln genommen, wird implizit eine wesentliche Primisse gesetzt:
Pidagogische Praxis wird als interrelationales Geschehen betrachtet. In pidagogischen
Beziehungen tritt, wie potentiell in allen Beziehungen, die »personale Einmaligkeit«
(Arendt 1958/2016: 225) eines Menschen in Erscheinung, die sich wiederum iiber die
gesamte Lebensspanne in einem Wechsel unterschiedlicher Beziehungserfahrungen
verindert (Buber 1923/2014: 32). Pidagogische Beziehungen zeichnen sich nun durch
eine Asymmetrie dieses Verhiltnisses aus, die sich zumindest im frithpidagogischen

1 In dieser Studie mit dem Titel »Zwischen — Eine relationale Anthropologie padagogischer Bezie-
hungen« (2024) wird ein relationales Menschenbild gezeichnet und in der geisteswissenschaftli-
chen Tradition der Padagogik verortet. Mit dem existenzphilosophisch verstandenen Begriff Zwi-
schen wird eine Sphére zwischen Personen aufgegriffen, in der sowohl die subjektive Ebene im
Sinne einer personalen Miindigwerdung als auch die gesellschaftliche Ebene im Sinne einer Ver-
anderung hin zu wiinschenswerten Beziehungsweisen gefasst werden kann. Die relational-an-
thropologische These lautet demnach: Menschen werden in und durch die reziproke Beziehungs-
weise des Zwischen, was sie sind.

2 Dieser allgemeinpadagogische Vorschlag lasst sich nicht auf einen spezifisch frithpadagogischen
Rahmen beschrinken, sondern ist als Reflexion von pidagogischen Grundproblemen zu verste-
hen.

13.02.2026, 17:30:08.


https://doi.org/10.14361/9783839471111-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254

Themenfeld 4 | Teilhabe, Emanzipation, Miindigkeit

Bereich durch eine Generationendifferenz begriinden lisst: Dieses intergenerationale
Verhiltnis war wiederum ein wesentlicher Bezugspunkt fiir die Verwissenschaftlichung
der Pidagogik im 18. Jahrhundert. So stand die Frage »Was will denn eigentlich die
iltere Generation mit der jiingeren?« (Schleiermacher 1926/2017: 547) bei Friedrich Da-
niel Ernst Schleiermacher am Ausgangspunkt seiner dialektischen Ausformulierung
der Pidagogik als praktische Wissenschaft (vgl. Schmied-Kowarzik 2018). In seinen
Vorlesungen iiber die Pidagogik (1813/14, 1821/22 und 1826; vgl. ebd.) analysierte er die
Erziehungspraktiken der damaligen Zeit hinsichtlich ihrer Reproduktions- und Trans-
formationsfunktion fiir das bestehende Gesellschaftssystem. Schleiermacher besprach
insbesondere den gegenwirtigen Moment als Zweck fiir sich selbst, der jedoch auch
iiber die konkrete pidagogische Interaktion hinauswirken kann (ebd.: 394). Zieht man
diese dialektische Dynamik zur Analyse und fiir ein besseres Verstindnis von gegen-
wirtiger pidagogischer Praxis heran, so hinterlisst bspw. das gemeinsame Spiel in
Institutionen der frithen Kindheit Spuren in den Beteiligten, die als Erfahrungen in
Erinnerung bleiben kénnen und je nach subjektiv empfundener Relevanz und Moglich-
keiten weitererzihlt und verarbeitet werden. Demensprechend hat eine Pidagogik in
der Tradition Schleiermachers nicht nur die Aufgabe, die jiingere Generation in »die
eigenthiimliche Beschaffenheit der Lebensgemeinschaft« (ebd.: 364) einzufiihren; »die
Jugend [soll] erzogen werden tiichtig, um in das einzutreten, was sie vorfindet, aber
auch tiichtig um verbessernd einzuwirken« (ebd.: 565).

Nach Schleiermacher kann Kritik somit gewissermafien als Notwendigkeit von Pad-
agogik angesehen werden: Die Heranwachsenden sollen nicht nur bestméglich auf die
zu erwartenden Aufgaben und Rollen vorbereitet werden, die sie als Teil der bestehenden
Gesellschaft zu erfilllen haben werden. Pidagogisch Denkende und Handelnde tragen
auch eine Mitverantwortung, die bestehende Gesellschaft selbst von einer Generation
zur nichsten zu »vervollkommnen« (ebd.: 566). »Hier der Standpunkt fiir unseren hier
zu behandelnden Gegenstand [der Pidagogik; Anm. TL], rein mit der Ethik zusammen-
hingende Wissenschaft coordinirt der Politik« (ebd.). Es kann mit Schleiermacher somit
ein konstitutiver Zusammenhang zwischen Pidagogik, Ethik und Politik abgeleitet wer-
den, aus dem sich wiederum eine gewichtige Konsequenz fiir die Pidagogik ergibt: Pid-
agogisches Handeln braucht ein Ideal, an dem sich die >Vervollkommnung« ausrichten
lisst (ethische Dimension).

Da Schleiermacher die Pidagogik jedoch als genuin zwischenmenschliches Gesche-
hen betrachtet, ist sie trotz dieser Ausrichtung nicht kontrollierbar. Die Beschiftigung
mit dieser Unkontrollierbarkeit von zwischenmenschlichen Beziehungen — ich kann nie
mit Gewissheit sagen, wie mein Gegeniiber auf meine Worte und Taten reagieren wird
— macht sie zumindest reflektier- und damit auch bedingt gestaltbar. Diese potentiel-
le Gestaltbarkeit sollte nicht als planbarer Herstellungsprozess missverstanden werden
(vgl. Seichter 2015). Vielmehr ist darin — im Anschluss an Schleiermacher gedacht - die
politische Dimension einer Pidagogik als praktische Wissenschaft aufgehoben.

Das fiir diese potentielle Gestaltung von pidagogischer Praxis notwendige Kritik-
verstindnis soll nun nicht die teleologische Fortschrittsglaubigkeit der abendlindischen
Geschichte von Kritik reproduzieren, die sich auch bei Schleiermacher finden lisst (vgl.
Schmied-Kowarzik 2018: 47). Anstatt>das Bessere«stets in die Zukunft auszulagern, wird

13.02.2026, 17:30:08.


https://doi.org/10.14361/9783839471111-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Lechner: Kritik, Kindheit und Miindigkeit

im nichsten Abschnitt ein praktisches Kritikverstindnis vorgeschlagen, das »nach ei-
nem anderen Leben fiir alle« (Sonderegger 2019: 98) im Hier und Jetzt sucht.

2. Kritische Praktiken

Ein fir diese praktische Pidagogik anschlussfihiges Verstindnis von Kritik kann mit der
Philosophin Ruth Sonderegger »von woanders her« (ebd.: 360) skizziert werden. Fiir die
Rekonstruktion dieses Verstindnisses von Kritik ist der systematische Bezugspunkt —
wie bereits im ersten Abschnitt — die Kategorie der Sozialitit. Die soziale Dimension von
Kritik, die Ruth Sonderegger in ihrem Buch »Vom Leben der Kritik« (2019) ins Zentrum
stellt, leitet sie aus Versatzstiicken der Kritischen Theorie nach Adorno, Horkheimer und
Benjamin ab, die sie mit neueren kritischen Theorien — von Foucault iiber Ranciére und
(diese europiische Tradition kritisierende) dekolonialen Ansitzen von Chela Sandoval
sowie Gloria Anzaldiia — in Dialog bringt. Ganz im Sinne einer »koalitionir und kollabo-
rativ differenziellen Ausrichtung der Methodology of the Oppressed« (ebd.: 300) nach San-
doval sind die theoretischen Briicken, die Sonderegger zwischen den unterschiedlichen
Ansitzen baut, Dreh- und Angelpunkte ihres Verstindnisses von kritischen Praktiken.
Diese sind nach Sonderegger sozial, weil es sich um »ein sich zwischen den Vielen auf-
spannendes solidarisches Geflecht der Affizierung und Intensivierung einer so analy-
tischen wie dsthetisch-praktischen Kritik« (ebd.: 356) handelt. In ihrer Studie wirft sie
einen Blick auf dieses »soziale Geflige der wechselseitig affizierenden Unterstiitzung«
(ebd.:354), das mit Anzaldda sowohl ermichtigend als auch beherrschend wirken kann.

Kritische Praktiken sind genau jene Dynamiken, die in der abendlindischen Ge-
schichte der Kritik kaum vorkommen, so Sonderegger. Durch den Fokus darauf deckt
sie somit eine Leerstelle auf, die etwas zu Bewahrendes in sich birgt: eine differenzielle
Beweglichkeit (ebd.: 299) bzw. die Einsicht in »einen gebrochenen Universalismus der
wechselnden normativen Orientierungen und Koalitionen« (ebd.: 302). Daraus lasst sich
schliefRen, dass Abhingigkeiten nicht linger geleugnet, sondern zur Grundpramisse
zwischenmenschlichen Handelns werden kénnen, denn solange die in der Sozialitit
aufgehobene Dimension der Abhingigkeit gelebt und gewollt wird, kann »ein Sich-
sicher und Sich-anerkannt-Fiihlen in der Ungesichertheit und Abhingigkeit« (ebd.: 355)
auch in kritischen Praktiken realisiert werden.

Damit solche kritischen Praktiken aber nicht der »habituelle[n] Kritikgliubigkeit der
biirgerlichen Gesellschaft« (ebd.: 16) verfallen, muss trotz und wihrend der aktiven Aus-
iibung von Kritik stets eine Distanz zum Kritisieren als leitendes Handlungsideal be-
wahrt werden. Sonderegger beschreibt diese kritischen Praktiken als ein Verlernen von
Ansichten; auch und gerade von padagogisch Handelnden und Denkenden, die davon
ausgehen, dass sie immer alles >richtig« machen kénnen und miissen: »Fiir genau dieses
Falsche [d.h. das Ideal der Unfehlbarkeit], das sich in einer falsch eingerichteten Gesell-
schaft notwendiger Weise irgendwo Bahn brechen muss, gilt es, Verantwortung zu iiber-
nehmen, statt sich mit sauberen Hinden aus dem Staub zu machen und dies noch als an-
tiautoritire, kritische Position zu verkaufen« (ebd.: 162). Es ist also notwendig, sich mit
den eigenen Fehlbarkeiten auseinanderzusetzen; auch und gerade im Umgang mit Kin-
dern. Durch das damit verbundene Verlernen von Sicherheiten und Gewissheiten kann

13.02.2026, 17:30:08.

255


https://doi.org/10.14361/9783839471111-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256

Themenfeld 4 | Teilhabe, Emanzipation, Miindigkeit

eine Verlagerung der Perspektive stattfinden, die — ganz im Sinne des oben ausgefiihr-
ten praktischen Verstindnisses von Pidagogik — Kritik als ein Tun erkennbar macht, das
aktiv vollzogen werden muss.

Diese Perspektivverschiebung vollzieht sich jedoch laut Ranciére nicht ausschlieR-
lich auf individueller Ebene, sondern ist auch als ein kollektiver Emanzipationsprozess
zuverstehen, der die individuelle Dimension itbersteigt und also die Sozialitit des Min-
digwerdens hervorhebt. Denn der Prozess kann durch Andere initiiert, unterstiitzt und
intensiviert werden. Bei Ranciére, den Sonderegger rezipiert und kritisch weiterdenke,
ist der Zusammenhang zwischen dieser individuellen und der kollektiven Dimension ein
ungeklirter (ebd.: 190). Daher soll im nichsten Abschnitt ein Vorschlag zur Vermittlung
gemacht werden.

3. Ermadglichungsraume fiir kritische Praktiken

Das oben dargelegte Verstindnis von kritischen Praktiken kann als ein méglicher »Aus-
gang aus der gegenwirtigen Ohnmacht der Kritik« (Sonderegger 2019: 109) betrachtet
werden, der nach Marina Garcés nicht mehr durch reine Ideologiekritik, sondern
durch die Einiitbung in eine aktive Handlungsfihigkeit zu erreichen sei (vgl. ebd.). Da
diese Handlungsfihigkeit jedoch durch gesellschaftlich hervorgerufene Ohnmachts-
erfahrungen beschrinkt werde, mochte ich abschliefRend die Frage stellen, wie im
pidagogischen Geschehen Initiativen zur Beendigung dieser Ohnmacht zugearbeitet
werden kann (ebd.: 27).

Ich gehe davon aus, dass Pidagogik einen Beitrag dafiir leisten kann und auch ei-
ne Mitverantwortung tragt, um den »Abgrund zwischen der individuellen Handlungs-
fahigkeit und der Handlungsunfihigkeit auf der Ebene der Gesellschaft zu verringern«
(Horkheimer, zit.n. ebd.: 19). Um diesen Gedanken auszufiihren, soll an das eingangs
vorgestellte praktische Wissenschaftsverstindnis der Pidagogik angeschlossen werden.
Dieses praktische Verstindnis eréffnet eine andere Logik neben der herrschenden. Dar-
anwird auch der kritische Impetus bei Sonderegger festgemacht, was eine Verkniipfung
mit deren Kritikverstindnis erlaubt: In kritischen Praktiken vollziehen sich experimen-
tierend Verinderungen von »aufgezwungene[n] habituelle[n] Praktiken« (ebd.: 337), im
Rahmen derer es moglich wird, »das Resultat von lange zuriickliegenden, oft itber Gene-
rationen weitergegebenen Gewalterfahrungen [..] in praktischen Ent|Ubungen zu er-
kunden, beweglicher zu machen oder sich ihnen ganz zu entziehen« (ebd.: 339). Diese
Lebensform der Kritik kann — auf (frith-)pidagogische Kontext itbertragen — verinderte
(oder zumindest verindernde) Muster im Zusammenleben etablieren, ohne einen Weg
der Umsetzung festzuschreiben. Wie sich solche Verinderungen realisieren lassen, ohne
wiederum auf eine instrumentelle Logik in der Pidagogik zuriickgreifen zu miissen, soll
abschlieRend mithilfe von Hannah Arendts Konzept des politischen Handelns skizziert
werden.

Nach Arendt wird das »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten« (Arendt 2016:
226) von Personen hervorgebracht, die miteinander Handeln und Sprechen. Dieses Be-
zugsgewebe geht einerseits all ihren einzelnen Taten und Worten voraus und wird ande-
rerseits stindig von neuen Taten und Worten affiziert. Menschen ziehen demnach durch

13.02.2026, 17:30:08.


https://doi.org/10.14361/9783839471111-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Lechner: Kritik, Kindheit und Miindigkeit

ihr Miteinander-Handeln und -Sprechen »Fiden [..] in ein bereits vorgewebtes Muster«
(ebd.). Diese Fiden verindern wiederum das aktuelle Bezugsgewebe und alle Fiden, die
sich in diesem Gewebe beriihren, interagieren miteinander (vgl. ebd.).

Mit diesem Arendt’schen Verstindnis fiir die genuin politische Titigkeit des Han-
delns lasst sich somit nicht nur der Zusammenhang zwischen individueller und kollek-
tiver Dimension prizisieren, sondern auch iiber die Gestaltbarkeit von pidagogischer
Praxis nachdenken.

Im Anschluss an Arendt kann Handeln - ganz im Sinne von pidagogischer Praxis —
zwar potentiell scheitern, es kann aber auch Neues hervorbringen. Mit der Wendung auf
padagogische Praxis gehe ich jedoch iiber Arendt hinaus, denn sie betrachtet Erziehung
gerade nicht als politisches Handeln und damit als freie und verantwortliche zwischen-
menschliche Praxis, die sich im Vollzug selbst erfillt (siehe dazu Lechner 2024, insbe-
sondere Kap. 5). Arendt ordnet Erziehung nidmlich dem Bereich des Gesellschaftlichen
zu, den sie analytisch von der Sphire des Politischen unterscheidet. Aus Perspektive der
praktischen Pidagogik gerit man mit Arendt daher in gewisse Unstimmigkeiten.

Mit Arendt lisst sich aber verstehen, warum die Verinderungen des Bezugsgewebes
von einzelnen Personen nicht kontrolliert werden konnen. Menschen kénnen die Reak-
tionen auf ihre Taten und Worte nicht vorhersagen. Sie kénnen sich aber auf die einma-
lige Personalitit ihres Gegeniibers einlassen und in solch raren Momenten der Gegensei-
tigkeit artikulieren und aktualisieren, »was sie sonst nur erleiden und erdulden wiirden.
Und diese artikulierende Aktualisierung vollzieht sich in den Tatigkeiten, die selbst reine
Aktualititen sind« (ebd.: 264) — im politischen Handeln, griechisch Praxis.

An der von Arendt angesprochenen sartikulierenden Aktualisierung< kann fest-
gemacht werden, dass wir den gesellschaftlichen Dynamiken — die wiederum aus
Beziehungen resultieren — nicht absolut unterworfen sind. Es ist nimlich méglich, die
mit Schleiermacher aufgeworfene Aufgabe der >Vervollkommnung«< der gesellschaftli-
chen Gesamtpraxis pidagogisch mitzutragen. Denn Taten und Worte ziehen potentiell
Neues nach sich. Sie bringen Fiden hervor, die weitergesponnen werden kénnen. Ob,
wie und welche Fiden ins bestehende Bezugsgewebe geschlagen werden, ist eine Frage,
die auch in (frithypidagogischen Kontexten problematisiert werden kann. So kénnen
kritische Praktiken im Hier und Jetzt etabliert werden. »Was daraus wird, wissen wir
nie« (Arendt 2019: 263), aber es ist ein Versuch, die kritische Tradition der praktischen
Pidagogik aufrecht zu erhalten.

Literatur

Arendt, Hannah (1958/2016): Vita activa oder Vom titigen Leben, 18. Aufl., Miinchen, Ber-
lin: Piper.

Arendt, Hannah (2019): Denken ohne Gelinder. Texte und Briefe,10. Aufl., Hg. von Heidi
Bohnet und Klaus Stadler, Miinchen, Berlin: Piper.

Buber, Martin (1923/2014): »Ich und Dug, in: Ders.: Das dialogische Prinzip,13. Aufl.,
Miinchen: Giitersloher Verlagshaus, S. 5-136.

Lechner, Theresa (2024): Zwischen — Eine relationale Anthropologie paidagogischer Be-
ziehungen, Weinheim, Basel: Beltz Juventa.

13.02.2026, 17:30:08.

257


https://doi.org/10.14361/9783839471111-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258

Themenfeld 4 | Teilhabe, Emanzipation, Miindigkeit

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst (2017): »Vorlesungen tiber die Pidagogik im Som-
mer 1826«, in: Jens Beljan/Christiane Ehrhardt/Dorothea Meier/Wolfgang Virmond/
Michael Winkler (Hg.), Vorlesungen tiber die Pidagogik und amtliche Voten zum 6f-
fentlichen Unterricht, Band 12, Berlin, Boston: De Gruyter, S. 543—858.

Schmied-Kowarzik, Wolfdietrich (2018): »Padagogik als gesellschaftskritische Wissen-
schaft«, in: Armin Bernhard/Lutz Rothermel/Manuel Rithle (Hg.), Handbuch Kri-
tische Pidagogik. Eine Einfithrung in die Erziehungs- und Bildungswissenschaft,
Weinheim, Basel: Beltz Juventa, S. 44—64.

Seichter, Sabine (2015): »Erziehungswissenschaft zwischen Einfalt und Vielfalt«, in: Vier-
teljahrsschrift fir wissenschaftliche Pidagogik, 91/2, S. 171-181.

Sonderegger, Ruth (2019): Vom Leben der Kritik. Kritische Praktiken — und die Notwen-
digkeit ihrer geopolitischen Situierung, Wien: zaglossus.

13.02.2026, 17:30:08.


https://doi.org/10.14361/9783839471111-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

