
17

2 Ideologie und permanente Anrufungen  
von Anfang an 

Prolog mit Althusser

Wir sind »immer-schon« Subjekte, heißt es bei Althusser in seinem be-
rühmten Aufsatz »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, auch 
schon vor unserer Geburt.1 Dieses teils fragmentarische, 1970 auf Fran-
zösisch, 1971 auf Englisch und 1977 auf Deutsch erschienene Essay2 
dient mir als Ausgangspunkt des Problems Kind, weil Althusser Kind und 
Kindheit sowohl in heuristisch-analytischer als auch in historisch-empi-
rischer Hinsicht bei Fragen gesellschaftlicher Re-/Produktion erhebliche 
Relevanz und Bedeutung zukommen lässt. In der poststrukturalistischen 
Adaption jedoch werden diese Aspekte zumeist übergangen. Bedeutend 
ist im Zusammenhang des Problems Kind überdies eine Engführung in 
der Rezeption, die den Prozess der Anrufung als einen momenthaften 
und nur sprachlichen begreift, der ebenfalls zu begegnen ist. Bevor ich 
mich dem Aufsatz selbst widme, sollen diese beide Aspekte und die mit 
ihnen verbundenen Probleme kurz dargestellt werden. 

Althussers Ideologieaufsatz hat nicht nur den Marxismus in Theorie 
und Praxis verändert, den sozialen Bewegungen der 1970er Jahren the-
oretisches Futter für den lokalen politischen Kampf im Privaten gege-
ben und ist für die Kulturwissenschaften und Cultural Studies ein wich-
tiger Impulsgeber und Referenztext,3 er ist dies insbesondere auch für 

1	  	Louis Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate. Anmerkungen 
zu einer Untersuchung«, in: Ideologie und ideologische Staatsapparate. Auf-
sätze zur marxistischen Theorie, Hamburg, Berlin 1977, S. 108–153, hier  
S. 144.

2	  	Der 1970 in der Zeitschrift La Pensée veröffentlichte Text ist eine in Tei-
len zusammengefügte Auskopplung aus einem größeren Projekt Althussers 
über gesellschaftliche Reproduktion, welches erst 1995 posthum als Sur la 
Reproduction erschienen ist; vgl. Louis Althusser: Über die Reproduktion. 
Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. Halbband (= Gesammelte 
Schriften, Band 5.2), Hamburg 2012.

3	  	Balibar erkennt in Althusser gar denjenigen Marxisten, der dem Marxismus 
sein »verdiente[s]« Ende bereitete, andere den marxistischen Strukturalis-
ten, der den Linguistic Turn in die marxistische Theorie über- und einführ-
te. Zweifelsohne haben seine Neufassungen von Ideologie-, Staats- und Sub-
jekttheorie den marxistischen Diskurs transformiert, wobei seine öffnenden 
Bewegungen häufig in einem Atemzug gelobt und verdammt werden, vgl. 
z. B. Terry Eagleton: Ideologie. Eine Einführung, Stuttgart, Weimar 2000,  
S. 27–31, 164, 168; Stuart Hall: »Ideologie und Ökonomie. Marxismus ohne 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

die poststrukturalistische Subjektivierungsforschung. Denn Althussers 
zuweilen raunendes und denunziatorisches, zwischen innovativer The-
orieentwicklung und polemischer Analyse changierendes Essay hält ne-
ben einer Erweiterung marxistischer Staatstheorie und einer Neufassung 
des Ideologiebegriffs auch wesentliche Einsichten bereit, über das gesell-
schaftliche Hervorbringen und historische Werden des Subjekts und von 
Subjektivität nachzudenken. Für das produktive wie heterogene For-
schungsfeld der Subjektivierungsanalysen ist es die Figur der Anrufung, 
der Interpellation – kondensiert im prominenten Beispiel des »He, Sie 
da!« rufenden Polizisten und des angerufenen Individuums, welches sich 
umdreht und durch »diese einfache physische Wendung um 180 Grad 
zum Subjekt«4 wird –, die ihm als »Urszene« gilt.5 

Eigentümlicherweise wird der Prozess der Anrufung in der sub-
jektanalytischen Adaption jedoch allzu häufig auf dieses so leicht 

Gewähr«, in: Ideologie, Identität, Repräsentation. Ausgewählte Schriften 4, 
Hamburg 2004, S. 8–33, hier S. 14–15. Für das obige Zitat siehe Étienne 
Balibar: »Schweig weiter, Althusser!«, in: Für Althusser, Mainz 1994,  
S. 27–51, hier S. 35. Abgesehen von den marxistischeren britischen Cultu-
ral Studies der Birmingham School reduziert sich der Bezug auf Althusser, 
wie auch hier, weitgehend auf den Ideologieaufsatz. In den letzten Jahren 
lässt sich jedoch die Wiederkehr eines Interesses am Gesamtwerk ausma-
chen; vgl. z. B. Isolde Charim: Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideo-
logietheorie, Wien 2002; Katja Diefenbach et al. (Hg.): Encountering Alt-
husser. Politics and Materialism in Contemporary Radical Thought, New 
York, London 2012; Isabelle Garo: Foucault, Deleuze, Althusser & Marx. 
La Politique dans la Philosophie, Paris 2011; Daniel Hackbarth: »denken 
entlang der Politik«. Zum Begriff des Materialismus bei Max Horkheimer 
und Louis Althusser, Münster 2015; Ingo Kramer: Symptomale Lektüre. 
Louis Althussers Beitrag zu einer Theorie des Diskurses, Wien 2014; War-
ren Montag: Louis Althusser, Houndmills (Basingstoke, Hampshire), New 
York (NY) 2003; ders.: Althusser and His Contemporaries. Philosophy’s 
Perpetual War, Durham, London 2013.

4	  	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 143 (Herv. 
i. O.).

5	  	So die Einschätzung sowohl von Bröckling als auch von Saar, welcher in Be-
zug auf das Feld der Subjektivierungsforschung auch zuzustimmen ist. Geis-
tesgeschichtlich gebührt diese Ehre jedoch nicht Althusser, sondern vor al-
lem Marx, der 1845 in der sechsten These über Feuerbach festhält: »Aber 
das menschliche Wesen ist kein dem einzelnen Individuum inwohnendes 
Abstraktum. In seiner Wirklichkeit ist es das ensemble [sic!] der gesellschaft-
lichen Verhältnisse.« Marx kann insofern als »Erfinder der historischen An-
thropologie« (Brieler) gelten. Er entwickelt in der Folge diesen Ansatz aber 
nicht weiter, vielmehr richtet Marx die materialistische Geschichtsauffas-
sung auf einen subjektlosen Objektivismus hin aus und verpasst so die Be-
gründung einer materialistischen Tradition einer historischen Theorie des 

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

nachzuempfindende, doch das Eigentliche im Grunde verstellende Bild 
reduziert. Althussers Thesen zu Ideologie, Materialität und gesellschaft-
licher Reproduktion werden weitgehend ausgespart, sodass in der Folge 
Anrufung selbst als ein bloß sprachlicher und einmaliger Akt erscheint.6 
Für Althusser ist das Subjekt, wie im Folgenden zu sehen sein wird, je-
doch weder zuvorderst Vernunft- noch Mängelwesen, es ist einer sozio-
kulturellen Ordnung nicht vorgängig und besitzt auch keinen ahistori-
schen, asozialen Wesenskern, der sich in Kindheit und Jugend entfalten 
würde. Vielmehr ist es Produkt einer soziokulturellen Ordnung, deren 
Kategorisierungen dem Subjekt immer schon vorausgehen, die es durch 
ideologische Anrufungen der Macht unterwirft und gleichsam auf diese 
Weise als freies Subjekt hervorbringt. Dieses Geschehen, dieser relatio-
nale und reziproke Prozess der Produktion freier Subjekte und, Althus-
ser zufolge, dadurch sich reproduzierender Gesellschaft, vollzieht sich 
jedoch nicht durch eine sprachliche, momenthafte Anrufung allein, son-
dern durch permanente Anrufungen vom Lebensanfang an. Anrufungen 
sind nicht einmalig, sondern fortwährend, sie beginnen vorgeburtlich 
und umfassen neben sprachlichen auch materielle, räumliche und zeitli-
che Ebenen. Worauf Althusser damit also hinweist und was in der Sub-
jektivierungsforschung bisher kaum theoretisch reflektiert wurde, ist die 
enorme Bedeutung von Kind und Kindheit für die (Re-)Produktion ge-
sellschaftlicher Verhältnisse.

Subjekts. An Gramsci anschließend ist es dann Althusser, der dem Subjekt 
einen prominenten Ort in seiner materialistischen Ideologietheorie zuweist. 
Vgl. zu den genannten Positionen Ulrich Bröckling: »Regime des Selbst – 
Ein Forschungsprogramm«, in: Thorsten Bonacker/Andreas Reckwitz (Hg.), 
Kulturen der Moderne. Soziologische Perspektiven der Gegenwart, Frank-
furt/Main, New York 2007, S. 119–139, hier S. 125; Martin Saar: »Analy-
tik der Subjektivierung. Umrisse eines Theorieprogramms«, in: Andreas Gel-
hard et al. (Hg.), Techniken der Subjektivierung, Paderborn 2013, S. 17–27, 
hier S. 19; Karl Marx: »Thesen über Feuerbach«, in: MEW. Band 3, Berlin 
1978, S. 5–7, hier S. 6; Ulrich Brieler: »›Erfahrungstiere‹ und ›Industriesol-
daten‹: Marx und Foucault über das historische Denken, das Subjekt und 
die Geschichte der Gegenwart«, in: Jürgen Martschukat (Hg.), Geschich-
te schreiben mit Foucault, Frankfurt/Main, New York 2002, S. 42–78, hier 
S. 59, 61.

6	  	Vgl. für die materialistische Diskussion etwa Étienne Balibar: »Die Nati-
on-Form: Geschichte und Ideologie«, in: Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente 
Identitäten, Hamburg 1990, S. 107–130, hier S. 121; und für die Subjekti-
vierungsforschung (im Anschluss an Austins Sprechakttheorie und Derridas 
Thesen zu Iterabilität) wirkmächtig Judith Butler: Psyche der Macht. Das 
Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt/Main 2001, S. 10–11, Kap. 4; auch 
Ulrich Bröckling: »Der Mensch ist das Maß aller Schneider. Anthropologie 
als Effekt«, in: Mittelweg 36 22 (2013), S. 68–88, hier S. 80.

PROLOG MIT ALTHUSSER

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

Althussers Ideologieaufsatz lenkt so, erstens, die Aufmerksamkeit auf 
Kind und Kindheit als wesentliche Elemente der prozessualen wie rela-
tionalen Produktion und Reproduktion gesellschaftlicher Verhältnisse. 
Die soziokulturelle Anrufung des Subjekts als Kind verweist damit da-
rauf, dass Kindheit ebenso wie Geschlecht, Ethnie und Klasse als eine 
die Gesellschaft zentralerweise strukturierende Differenzkategorie zu be-
greifen ist. Derart sollte nach etwaigen Spezifika kindlicher Anrufungen 
gefragt werden. Überdies deutet die Relevanz der Anrufungen des Sub-
jekts als Kind für die gesellschaftliche Reproduktion an, die »individuel-
le Geschichte« (Bourdieu)7 des Subjekts stärker in Subjektivierungsana-
lysen zu berücksichtigen. Zweitens erinnert der Ideologieaufsatz daran, 
Anrufungen nicht als losgelöst von den gesellschaftlichen Feldern und 
den in ihnen wirksamen Kräften zu begreifen, denen sie entspringen. Mit 
anderen Worten hilft der Text einer Gefahr poststrukturalistischer Sub-
jektivierungsforschung zu begegnen, nämlich der Tendenz, Anrufungen 
vor dem Hintergrund eines gewissermaßen leeren Gesellschaftsbegriffs 
zu begreifen.8 Insbesondere im Anschluss an Foucault werden Analysen 
lokaler Differenzen häufig gegen solche globaler Strukturen ausgespielt.9 
Demgegenüber gilt es zu betonen, dass eine Analyse von Subjektivie-
rungsweisen und Subjektivationen auch eine Analyse sozialer Herrschaft 

7	  	Die Dimension der »individuellen Geschichte« wird in den zahlreichen 
Adaptionen der Theorie Bourdieus meist übergangen; vgl. dazu aber Sandra 
Matthäus: »(Il-)Legitim(es) Sein. Zu einer herrschafts-, affekt- und bewer-
tungstheoretischen Subjektivierungstheorie nach Pierre Bourdieu (am Bei-
spiel der Praxis des Wahnsinns)«, in: Alexander Geimer et al. (Hg.), Subjekt 
und Subjektivierung. Empirische und theoretische Perspektiven auf Subjek-
tivierungsprozesse, Wiesbaden 2019, S. 143–166, hier S. 146–147.

8	  	Vgl. für eine ähnliche Einschätzung in Bezug auf die Subjektivierungsfor-
schung Norbert Ricken/Jürgen Wittpoth: »Sozialisation? Subjektivation? 
Ein Gespräch zwischen den Stühlen«, in: Markus Rieger-Ladich/Christian 
Grabau (Hg.), Pierre Bourdieu: Pädagogische Lektüren, Wiesbaden 2017, 
S. 227–254, hier S. 250.

9	  	Dies ist eine insbesondere von marxistischen Positionen häufig vorgetrage-
ne Kritik an poststrukturalistischen, an Foucault anschließenden Analysen, 
die zwar einerseits bezüglich entsprechender Studien in Teilen durchaus be-
rechtigt ist, die aber andererseits regelmäßig durch eine ihrerseits arg selek-
tive und verkürzende Lesart Foucaults erkauft wird; vgl. z. B. die Subjekti-
vierung auf Sozialdisziplinierung eines vorgängigen Subjekts reduzierende 
Kritik von Urs Lindner: »Alles Macht, oder was? Foucault, Althusser und 
kritische Gesellschaftstheorie«, in: Prokla. Zeitschrift für kritische Sozial-
wissenschaft 36 (2006), S. 583–609; oder die anachronistische, in den De-
batten der 1970er und 80er Jahre destruktiv festhängende, Foucault fast 
gänzlich entstellende Kritik von Jan Rehmann: Theories of Ideology. The 
Powers of Alienation and Subjection (= Historical Materialism Book Series, 
Vol. 54), Leiden (NL), Boston 2013, S. 190 ff.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

enthalten sollte, will sie nicht auf Ebene der Selbstbeschreibungen ver-
harren, sondern stattdessen zur gesellschaftlichen Selbstaufklärung bei-
tragen und also auch globale Strukturen und weitreichende Zusam-
menhänge analysieren und benennen können. Umgekehrt jedoch sind, 
drittens, die theoretischen Fallstricke des Ideologieaufsatzes dienlich, ein 
die Innovationen aufgreifendes und sogleich darüber hinausgehendes 
Analyseprogramm zu konturieren. Notwendigkeit und Potenziale einer 
dispositiv- und subjektanalytischen Heuristik, die ich im folgenden Kapi-
tel im Anschluss an Foucault entwickle, erschließen sich auf diese Weise 
besser, wie auch umgekehrt die materialistische Dimension des Foucault-
schen Werks in Erinnerung gerufen wird.10

Im Folgenden soll es daher nun nicht um eine erschöpfende Diskussi-
on dieses so einflussreichen und viel diskutierten Textes, seiner Bezüge, 
Rezeptionslinien und Kontroversen gehen, sondern um dreierlei: Zum 
einen gilt es, der Vernachlässigung von Ideologie, Materialität und dem 
Aspekt gesellschaftlicher Reproduktion in der subjektivierungsanalyti-
schen Adaption zu begegnen und damit, zum Zweiten, auch dem Kurz-
schluss, Anrufung auf einen sprachlichen und mehr oder weniger einma-
ligen oder kurzfristigen Akt zu reduzieren. Bereits aus diesen Gründen 
erscheint es lohnenswert, zu diesem Urtext zurückzukehren. Doch 

10	 	Wenn Balibar im Januar 1988 auf der Pariser Konferenz Michel Foucault, 
philosophe in seinem Vortrag über Foucault und Marx nach dem »Nutzen« 
einer – nach den Debatten in den 1970ern – erneuten Betrachtung von de-
ren Beziehungen fragt, so ließe sich die Frage heute, über 30 Jahre später, 
durchaus dahingehend beantworten, an die materialistische Dimension des 
Foucaultschen Werks im Rahmen poststrukturalistischer Subjektivierungs-
analysen überhaupt zu erinnern. – Mehr indes auch nicht, es soll diesen 
Beziehungen, trotz in Teilen weiterhin bestehender gegenseitiger Engfüh-
rungen, hier nicht ein weiteres Mal nachgegangen werden; vgl. für das Zi-
tat Étienne Balibar: »Foucault und Marx. Der Einsatz des Nominalismus«, 
in: François Ewald/Bernhard Waldenfels (Hg.), Spiele der Wahrheit. Michel 
Foucaults Denken, Frankfurt/Main 1991, S. 39–65, hier S. 39; sowie zu 
Foucaults Verhältnissen zu Marx und zum Marxismus Ulrich Brieler: Die 
Unerbittlichkeit der Historizität. Foucault als Historiker (= Beiträge zur 
Geschichtskultur, Band 14), Köln 1998; viele Darstellungen unterliegen ei-
ner je einseitigen Voreingenommenheit, beiderseitige Rezeptionsengführun-
gen entlarvt z. B. der Entwurf einer kritischen Gesellschaftstheorie von Tino 
Heim: Metamorphosen des Kapitals. Kapitalistische Vergesellschaftung und 
Perspektiven einer kritischen Sozialwissenschaft nach Marx, Foucault und 
Bourdieu, Bielefeld 2013, insbesondere Teil II; eine gesellschaftstheoreti-
sche Skizze einer produktiven Zusammenführung formuliert auch Alexan-
der Struwe: »Determination und Kontingenz. Althusser, Foucault und die 
Erneuerung der Gesellschaftstheorie«, in: Oliver Marchart/Renate Martin-
sen (Hg.), Foucault und das Politische. Transdisziplinäre Impulse für die po-
litische Theorie der Gegenwart, Wiesbaden 2019, S. 137–160.

PROLOG MIT ALTHUSSER

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

überdies ist, zum Dritten, etwas herauszustellen, bei dem die beiden ge-
nannten Aspekte zentralerweise von Relevanz sind und was bisherige In-
terpret:innen des Ideologieaufsatzes weitgehend übergangen haben: die 
heuristisch-analytische sowie historisch-empirische Relevanz und Bedeu-
tung, die Althusser Kind und Kindheit in seiner Theorie gesellschaftlicher 
Reproduktion zukommen lässt. Ohne diese zu berücksichtigen, bleibt un-
verstanden und in seiner Tragweite letztlich unerkannt – so meine The-
se –, inwiefern wir »immer-schon« Subjekte sind und so auch warum 
das Individuum sich vom Ruf des Polizisten überhaupt angerufen fühlt, 
wenn es doch eigentlich erst durch die »physische Wendung um 180 
Grad« zum Subjekt wird. Entgegen der verkürzenden wie psychologisie-
renden Setzung eines »ursprünglichen Verlangen[s] nach dem Gesetz«11 
als grundbegriffliche, epistemologische Klärung führt Althusser zur Be-
antwortung dieses Rätsels meines Erachtens auf eine zweifache Spur, in 
deren beider Zentren Kind und Kindheit stehen: Vom Lebensanfang an, 
bereits vor der Geburt und besonders intensiv in den ersten Jahren da-
nach wird der Mensch einem Geschlecht, einer Zugehörigkeit, einem 
Status usw. gemäß angerufen und bildet entsprechende Fremd-/Selbstan-
rufungen aus. Seit der Frühen Neuzeit und beginnenden Moderne sind 
es zudem auf das Kind bezogene und um es herum errichtete Appara-
te, denen sowohl zum Zweck als auch in den Verfahrensweisen gesell-
schaftlicher (Re-)Produktion eine herauszuhebende Stellung zukommt. 
Auf diese zwei Thesen, die erste heuristisch-analytisch (2.1), die zweite 
historisch-empirisch (2.2), verweist die titelgebende Formel der perma-
nenten Anrufungen von Anfang an. Sie werden folgend nacheinander er-
arbeitet und anschließend hinsichtlich ihrer Innovationen und Fallstri-
cke mithilfe kontrastierender Erwiderungen Bourdieus und Foucaults 
rekapituliert (2.3).

11	 	 J. Butler: Psyche der Macht, S. 103. Die verschiedenen Interpret:innen, auch 
die marxistischen, sind sich weitgehend darin einig, dass das Subjekt der An-
rufung via Lacan zu Freud psychoanalytisch grundiert und ebenso auszu-
buchstabieren ist. Dieser Weg, mag er auch durch die (wenigen) expliziten 
Freud-Bezüge des Ideologieaufsatzes sowie die Biographie Althussers be-
gründet sein, wird hier nicht eingeschlagen. Denn eine Stärke subjektivie-
rungsanalytischer Forschung besteht m. E. darin, anthropologische Univer-
salien und psychologische Setzungen – die unsere Alltagswelt im Gegensatz 
zur öffentlichen Indifferenz gegenüber soziologischem Wissen bar populärer 
Zeitdiagnosen zweifellos dominieren – zu problematisieren. Überdies ließe 
sich der biographischen Lesart entgegengehalten, dass Althusser mehr Spi-
nozist als Lacanianer war.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

2.1 Gesellschaftliche Reproduktion und  
die ideologische Hervorbringung des Subjekts 

Ausgehend davon, dass eine jede Gesellschaft auch die Bedingungen ih-
rer (Re-)Produktion (re-)produzieren muss, und der Frage, wie dies kon-
kret vonstattengeht, entwickelt Althusser eine entscheidende Neufassung 
des Ideologiebegriffs, eine eigene Theorie der Ideologie, in deren Zen
trum das Subjekt und die Hervorbringung von Subjektivität stehen. Er 
verschiebt auf diese Weise die marxistische Frage nach ökonomischer 
Reproduktion dahingehend, dass die individuellen Existenzbedingungen, 
welche die Reproduktion voraussetzt, ins Zentrum rücken.12 Ideologien 
sind Althusser zufolge nicht in erster Linie ideeller Natur, sondern ma-
terialer. Sie existieren nur als Materialität von Praktiken: von ideologi-
schen (Staats-)Apparaten (wie Kirche, Schule, Familie, Sportverein), die 
Praktiken anleiten, und entsprechenden Ritualen, die Praktiken organi-
sieren und die im Zusammenspiel im Subjekt regelmäßige Verhaltens-
weisen, Gewohnheiten und soziale Routinen ausbilden. Eine Ideologie 
ist dem Subjekt insofern nicht auferlegt, sie ist weder die (quasibewuss-
te) Verblendung des Subjekts durch eine herrschende Clique, noch ist sie 
Entfremdung durch die Produktionsverhältnisse, sie ist weder die Sum-
me falscher Ideen noch entspringt sie aktiven Bewusstseinsprozessen, 
vielmehr »repräsentiert [sie] das imaginäre Verhältnis der Individuen zu 
ihren realen Existenzbedingungen«.13 

Dass dieses Verhältnis zu den Existenzbedingungen als ein imaginä-
res gefasst wird, darf nicht missverstanden werden als ein bloß eingebil-
detes. Es sind die Vorstellungen und Auffassungen, die ein Subjekt von 
der Welt hat, seine Wahrnehmung von ihr und die seiner selbst in ihr. Es 
ist seine eigene, nicht-individuelle, materielle Realität ohne »Äußeres.«14 
Die Einführung des Imaginären erlaubt es Althusser, die gängigen Dua-
lismen der Ideologiekritik von Idee und Realität, Denken und Handeln, 
von ›falschem Bewusstsein‹ und ›wirklicher Wirklichkeit‹ zu unterlaufen. 

»Statt die Form der Ideologie aus der materialen Existenz (den Produk-
tionsverhältnissen, den Geschlechterbeziehungen, usw.) abzuleiten oder 
umgekehrt die materialen Praktiken auf Ideen oder Mentalitäten zurück-
zuführen, sieht Althusser die Materialität der Ideologie in den imaginä-
ren Beziehungen der Menschen zu ihren realen Existenzbedingungen.«15 

12	 	Vgl. Thomas Lemke: »Reproduktion, Repression und Ritual. Louis Althus-
ser und die ›Ideologie der Ideologie‹«, in: Ästhetik und Kommunikation 31 
(2000), S. 105–110, hier S. 106.

13	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 133.
14	 	Ebd., S. 143.
15	 	T. Lemke: »Reproduktion, Repression und Ritual«, S. 106.

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

Althusser führt also eine Art vermittelndes Verhältnis zwischen Subjekt 
und Objekt ein, das eine Ableitung des einen aus dem anderen ebenso 
verunmöglicht wie die Annahme einer direkten Beziehung zwischen bei-
den, die dann wahr, falsch oder entfremdend sein könnte.

Davon bleiben auch die Bedingungen von Subjektivität und Objekti-
vität nicht unberührt. Althusser insistiert darauf, dass die »Ideologie […] 
eine materielle Existenz«16 hat, sie existiert nur in den Apparaten und 
Praktiken, sie ist nicht ursächlich für sie noch bloß ihre Wirkung, viel-
mehr ist sie ihnen immanent. An Spinozas Immanenzprinzip anschlie-
ßend, wird hier eine jede ontologische Differenz zwischen Denken und 
Handeln, Sein und Bewusstsein zurückgewiesen.17 Stattdessen geht Alt-
husser von Praktiken aus, in die Denken und Handeln »eingegliedert« 
sind, Praktiken, die durch Rituale, »in die sie sich einschreiben, inner-
halb der materiellen Existenz eines ideologischen Apparats geregelt wer-
den«.18 So ist beispielsweise der Glaube an Gott weder in erster Linie 
eine Idee noch eine Handlung, sondern eine rituelle Praktik, wie Pascal 
sie in der Paraphrase Althussers lakonisch beschreibt: »Knie nieder, be-
wege die Lippen zum Gebet, und du wirst glauben«.19

Effekt dieses rituellen, im Grunde performativen Aktes ist also der 
Glaube. Dieser Glaube ›aus freien Stücken‹ entspringt – ebenso wie 
Seele und Bewusstsein oder Gewohnheiten und Fähigkeiten – also we-
der ursprünglich dem Inneren des Subjekts noch ist er im Inneren des 
Subjekts wirkendes Resultat äußerlicher Körperdisziplinierungen. Eine 
solche Dichotomie und Äußerlichkeit von Denken und Handeln in Fra-
ge stellend, geht Althusser von einem relationalen Prozess eines ideolo-
gischen, materialen Settings aus, in das Objekt wie Subjekt eingebun-
den sind, welches Praktiken anleitet und das Subjekt »bewegt«20, auf 
diese oder jene Art zu handeln, zu denken und zu fühlen. Es gibt Pra-
xis also »nur durch und unter einer Ideologie«, wie es ebenso »Ideo-
logie nur durch das Subjekt und für das Subjekt« gibt, weshalb fol-
gerichtig der Begriff des Subjekts derjenige ist, »von dem alles andere 
abhängt«.21

16	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 136.
17	 	Vgl. L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 143; so-

wie grundsätzlich für die Bedeutung Spinozas für Althussers Werk W. Mon-
tag: Louis Althusser, S. 45–48; und in Hinblick auf die verschiedenen Pha-
sen der Spinoza-Lesarten Caroline Williams: »Althusser and Spinoza: The 
Enigma of the Subject«, in: Katja Diefenbach et al. (Hg.), Encountering Al-
thusser. Politics and Materialism in Contemporary Radical Thought, New 
York, London 2012, S. 153–163.

18	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 138.
19	 	Ebd.
20	 	Ebd., S. 139.
21	 	Ebd., S. 140.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

So gelangt Althusser zur berühmten und auch eingangs erwähnten 
Formel, die eigentlich eine doppelte ist: »Die Ideologie ruft die Individu-
en als Subjekte an.«22 Es ist ein doppelt konstituierender Verweisungszu-
sammenhang, denn wie die Kategorie des Subjekts konstitutiv für jede 
Ideologie ist, gilt auch umgekehrt, dass »jede Ideologie die (sie definie-
rende) Funktion hat, konkrete Individuen zu Subjekten zu ›konstituie-
ren‹«, dass folglich das Subjekt der Ideologie nicht vorausgeht, sondern 
von dieser konstituiert wird. »Aus diesem Spiel einer doppelten Konsti-
tuierung besteht die Funktionsweise jeder Ideologie, denn die Ideologie 
ist nichts anderes als ihre Funktionsweise in den materiellen Existenz-
formen dieser Funktionsweise.«23 Die Ideologie ruft das Subjekt also an 
und bringt es gleichfalls auf diese Weise hervor, konstituiert es, wie auch 
umgekehrt die Kategorie des Subjekts konstitutiv für jede Ideologie ist.

Eine zentrale Funktionsweise der Ideologie besteht nun darin, dass 
das Subjekt sich in der ideologischen Anrufung an- und wiedererkennt 
(reconnaissance), es begreift sich als Subjekt seiner Handlungen und als 
Objekt der Handlungen anderer Subjekte. Seine Handlungen scheinen 
ihm dabei motiviert von Ideen, die ihm vorausgehen, denen es sich der 
»Ideologie der Ideologie«24 folgend (mehr oder weniger) bewusst ist und 
zu denen es sich (mehr oder weniger) reflexiv verhält, die aber samt der 
Modi ihrer Reflexion Ritualen und Praktiken im obigen Sinne entstam-
men.25 Von den anderen Subjekten wird es ebenfalls gemäß dem von der 
Ideologie hervorgebrachten Subjekt als Objekt ihrer Handlungen (an)
erkannt, und zwar nur als solches. Und die Ideologie sanktioniert und 
bearbeitet diejenigen Subjekte, die sich nicht der Ideologie entsprechend 
an- und wiedererkennen, die Probleme bereiten. So besteht ein »unun-
terbrochen[es]« ideologisches Geflecht von Anerkennungs- und Wie-
dererkennungsritualen, in denen »Sie und ich immer schon Subjekte«26 
sind.27 Wir Subjekte praktizieren fortwährend Wiedererkennungsritua-

22	 	Ebd.
23	 	Ebd.
24	 	Ebd., S. 138.
25	 	Vgl. ebd., S. 141. Siehe auch T. Lemke: »Reproduktion, Repression und Ri-

tual«, S. 107.
26	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 141 (Herv.  

i. O.).
27	 	 Im Unterschied zu Honneths Sozialphilosophie ist dieser Begriff der Aner-

kennung basaler zu verstehen, denn es geht nicht um Wertschätzung und Be-
stätigung eines vorausgesetzten Subjekts, sondern um die Konstituierung des 
Subjekts, mit der – dem relationalen Ansatz gemäß – bloße Anerkennbarkeit 
(als Kind, Mädchen, Schülerin, Tochter, Frau, etc.) einhergeht. Dementspre-
chend existenziell ist auch das Zurückweisen ideologischer Normen der An-
erkennung: »Um zu sein […], müssen wir anerkennbar sein; aber die Nor-
men in Frage zu stellen, durch die uns Anerkennung zuteil wird, bedeutet in 

GESELLSCHAFTLICHE REPRODUKTION UND IDEOLOGISCHE HERVORBRINGUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

le,28 die uns – zum Beispiel entsprechend der zentralen modernen libe-
ralen Ideologie autonomer Individualität – »garantieren, daß wir in der 
Tat konkrete, individuelle, unverwechselbare und (natürlich!) unersetz-
liche Subjekte sind«.29 Althusser führt folglich eine historische, relatio-
nale und reziproke Konzeptualisierung des Subjekts und von Subjektivi-
tät ein. Das Subjekt besitzt hier weder einen ahistorischen Wesenskern, 
der sich entfalten und der seine Subjektivität gegenüber der Gesellschaft 
zu behaupten suchen würde, noch ist die Vorstellung eines natürlichen 
Individuums leitend, das vergesellschaftet werden würde, oder eines 
»schuldhaften«30, das danach verlangte, sich dem Gesetz zu unterwer-
fen. Vielmehr wird das Subjekt erst in einem ideologisch-materiellen Pro-
zess produziert. Um dieses Geschehen begrifflich zu fassen, spricht Alt-
husser von Anrufung:

»Wir behaupten […], daß die Ideologie in einer Weise ›handelt‹ oder 
›funktioniert‹, daß sie durch einen ganz bestimmten Vorgang, den wir 
Anrufung (interpellation) nennen, aus der Masse der Individuen Sub-
jekte ›rekrutiert‹ (sie rekrutiert sie alle) oder diese Individuen in Sub-
jekte ›transformiert‹ (sie transformiert sie alle). Man kann sich diese 

mancher Hinsicht, sein schieres eigenes Sein zu gefährden, in seiner eigenen 
Ontologie fragwürdig zu werden, seine Anerkennbarkeit als Subjekt aufs 
Spiel zu setzen.« Judith Butler: »Noch einmal: Körper und Macht«, in: Axel 
Honneth/Martin Saar (Hg.), Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezep-
tion. Frankfurter Foucault-Konferenz 2001, Frankfurt/Main 2003, S. 52–
67, hier S. 64; vgl. zur genannten Sozialphilosophie Axel Honneth: Kampf 
um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frank-
furt/Main 1994.

28	 	Davon ist selbstredend auch dieser Ihnen vorliegende Text nicht ausgenom-
men: »Die Zeilen, die ich in diesem Augenblick niederschreibe, und die Lek-
türe, mit der Sie in diesem Augenblick beschäftigt sind, sind unter diesem 
Gesichtspunkt ebenfalls Rituale der ideologischen Wiedererkennung – ein-
schließlich der ›Evidenz‹, mit der sich Ihnen die ›Wahrheit‹ oder der ›Irrtum‹ 
meiner Überlegungen aufdrängen mag.« L. Althusser: »Ideologie und ideo-
logische Staatsapparate«, S. 142.

29	 	Ebd., S. 142.
30	 	Obwohl Althusser ganz explizit eine solche psychologisierende Erklärung 

für die »einfache physische Wendung«, also für das Gelingen des Anru-
fungsgeschehens, zurückweist – dieses könne gerade »nicht allein durch 
ein ›Schuldgefühl‹ erklärt werden« (ebd., S. 143, eigene Herv.), so Althus-
ser – und diese Absage durchaus wesentlich für die im Anschluss entwickel-
te Subjekttheorie ist, wirft Butler nach Paraphrase des (›unerklärlichen‹) 
Polizistenbeispiels genau diese Frage nach einem »schuldige[n] Subjekt« 
auf. Andere folgen ihr (zeitweise) und proklamieren gar ein »fundamenta-
les Ungenügen« des Subjekts, welches ursächlich für die »Wendung« sei; vgl.  
J. Butler: Psyche der Macht, S. 11; Ulrich Bröckling: Das unternehmerische 
Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform, Frankfurt/Main 2007, S. 28.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

Anrufung nach dem Muster der einfachen und alltäglichen Anrufung 
durch einen Polizisten vorstellen: ›He, Sie da!‹ Wenn wir einmal anneh-
men, daß die vorgestellte theoretische Szene sich auf der Straße abspielt, 
so wendet sich das angerufene Individuum um. Durch diese einfache 
physische Wendung um 180 Grad wird es zum Subjekt. Warum? Weil 
es damit anerkennt, daß der Anruf ›genau‹ ihm galt und daß es ›gerade 
es war, das angerufen wurde‹ (und niemand anderes).«31

Althusser dient diese ›theoretische Szene‹ des rufenden Polizisten dazu, 
die Funktionsweise der Ideologie vereinfacht darzustellen – nur »um der 
größeren Klarheit willen«32 spielt die zeitliche Sequenzierung des Vorher/
Nachher eine Rolle. In »Wirklichkeit« aber gingen »die Dinge ohne jede 
zeitliche Abfolge vor sich«, denn: »Die Existenz der Ideologie und die 
Anrufung der Individuen als Subjekte ist ein und dasselbe.«33 Althusser 
erweist seiner eigenen Theorie durch dieses nur der Veranschaulichung 
dienende Beispiel dennoch einen Bärendienst, denn es lädt zu allerlei 
Missverständnissen ein: Zum Problem der zeitlichen Sequenzierung (das 
verändert als Paradox der Subjektivierung unten wieder relevant wird) 
kommt hinzu, dass der einzelne rufende Polizist zum einen suggeriert, es 
handele sich bei der Anrufung um einen einmaligen und mehr oder we-
niger kurzfristigen oder momenthaften Akt, und zum anderen, die Anru-
fung bestünde bloß im Ruf des Polizisten. All dies ist nicht der Fall. Die 
Fallstricke seines eigenen Beispiels ahnend, ist Althusser redlich um Klar-
stellung bemüht (mit zuweilen begrenztem Erfolg, wie einleitend skiz-
ziert wurde): Auch das, was scheinbar außerhalb der Ideologie stattfinde, 
sei Bestandteil der Ideologie, so zum Beispiel die Straße, auf der sich die 
Szenerie abspiele.34 Althusser geht noch weiter und reformuliert eines sei-
ner vieldiskutierten Theoreme, die epistemologische Differenz zwischen 
Wissenschaft und Ideologie.35 Dieser zufolge hat die Ideologie für sich 
genommen »kein Äußeres«, ist »aber gleichzeitig (für die Wissenschaft 
und die Wirklichkeit) nur Äußeres«.36 Die Implikationen dieser Setzung 
zunächst übergehend, ist herauszustellen, dass folglich das gesamte ma-
teriale Arrangement Bestandteil der Ideologie ist (Stadt, Straße, Fußweg, 
formale Verkehrs- und informelle Verhaltensregeln, die Subjekte/Objekte 

31	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 142–143 
(Herv. i. O.).

32	 	Ebd., S. 143.
33	 	Ebd.
34	 	Vgl. ebd.
35	 	Vgl. dagegen Michel Foucault: Archäologie des Wissens, Frankfurt/Main 

1981 [1969], S. 262–265; eine bündige und kontextualisierende Darstel-
lung findet sich bei Jürgen Link: »Wissen und Macht statt Ideologie und 
Interesse. Plausibilität und Defizite in Foucaults Marx-Kritik«, in: Prokla. 
Zeitschrift für kritische Sozialwissenschaft 38 (2008), S. 443–457.

36	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 143.

GESELLSCHAFTLICHE REPRODUKTION UND IDEOLOGISCHE HERVORBRINGUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Polizist:in und Passant:in), weshalb die heuristisch-analytische Figur der 
Anrufung keinesfalls auf einen einmaligen sprachlichen Akt zu reduzie-
ren ist.37 Es geht nicht um den Ruf als solchen, sondern um die gesam-
te »Organisation einer Realität[,] in der diese Äußerung wirkungsvoll 
stattfinden kann«38, mehr noch, in der dies eine überhaupt mögliche und 
sinnhafte Äußerung respektive Anrufung zu sein vermag.

Dass der Passant sich umdreht und damit anerkennt, dass er und 
nur er gemeint ist, ist für Althusser ebenso Teil der ideologischen An-
rufung wie der polizeiliche Ruf und die materiale Umwelt, in der die-
ser sinnhafterweise erfolgen kann. Das heißt, die individuelle Identität 
der Passant:in sowie ihre Fremd-/Selbstanerkennung sind als Resulta-
te von Anrufungsprozessen zu begreifen. Unterstellt nicht aber, um das 
oben formulierte Rätsel und damit auch bekannte Einwände von bei-
spielsweise Butler und Pêcheux aufzugreifen,39 die ja sinnhafte Reakti-
on der Passant:in, dass diese:r eine zumindest rudimentäre individuelle 
Subjektivität und Identität besitzen muss, um sich überhaupt angeru-
fen fühlen zu können? Woher weiß und fühlt der:die Passant:in, dass 
er:sie und nur er:sie gemeint ist? Setzt die Konstituierung des Subjekts 
qua Anrufung also nicht eigentlich ein bereits konstituiertes Subjekt 
voraus? Dieser zunächst berechtigt erscheinende Einwand ignoriert je-
doch zum einen den relationalen Ansatz der heuristisch-analytischen 
Figur der Anrufung, der eine einfache Ursache/Wirkung-Dichotomie 
unterläuft; beide, Ursache und Wirkung, sind zugleich Bestandteile der 
Fremd-/Selbstanrufung. Zum Zweiten verliert der Einwand an Stich-
haltigkeit, sobald mensch sich vergegenwärtigt, dass Anrufung eben 
anders als beim Polizistenbeispiel kein einmaliger Akt ist, sondern ein 
permanenter und kontinuierlicher. Lemke weist zu Recht daraufhin, 
dass durch dieses permanente, kontinuierliche Moment der Anrufung 

37	 	Vgl. für ein ähnliches Argument mit Blick auf die materialistische Diskussi-
on I. Charim: Der Althusser-Effekt, S. 140 f. 

38	 	Ebd., S. 141.
39	 	Diese vermeintliche Erklärungslücke ist Ausgangspunkt von Butlers Althus-

ser-Interpretation, eine vergleichbare Kritik hat auch Pêcheux bereits eine 
Dekade zuvor formuliert; vgl. J. Butler: Psyche der Macht, S. 10–11; Michel 
Pêcheux: »Ideology: Fortress or Paradoxical Space«, in: Sakari Hanninen/
Leena Paldan (Hg.), Rethinking Ideology. A Marxist Debate, Berlin 1983,  
S. 31–35. Pêcheux, der heute fast vergessen ist, hat sich als kritischer Marxist 
in seinem Entwurf einer (linguistischen) Diskursanalyse intensiv mit Althus-
ser und Foucault auseinandergesetzt, vgl. z. B. Michel Pêcheux: Les Vérités 
de La Palice, Paris 1975; sowie die Diskussion von Mark Cousins/Athar 
Hussain: »The Question of Ideology: Althusser, Pêcheux and Foucault«, in: 
The Sociological Review 32 (1984), S. 158–179. Um dem Vergessen etwas 
entgegenzustellen, hat Eichhorn jüngst einige ausgewählte Aufsätze heraus-
gegeben, vgl. Michel Pêcheux: Ideologie und Diskurs. Aufsätze, Wien 2019.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

»tendenziell die direkte Konfrontation zwischen anrufender Instanz 
und angerufenem Subjekt entfallen kann: In den Ritualen der Anerken-
nung und in der Anerkennung der Rituale konstituiert sich in ein und 
demselben Prozeß das individuelle und das kollektive Subjekt (Staat, 
Nation, Rasse usw.).«40 Überdies geht, zum Dritten, in einer solchen 
Interpretation unter, dass es sich um eine Theorie der Reproduktion 
gesellschaftlicher Verhältnisse handelt, weniger der Produktion. Allge-
meiner formuliert: Althusser weist daraufhin, dass die ›subjektive‹ Kon-
stituierung des Subjekts als Subjekt abhängig ist von ihm vorgängigen 
und vorgeordneten Instanzen, dass Asymmetrie und Vorgängigkeit Vo-
raussetzungen der machtvollen Kraft der Anrufung sind, weshalb Ana-
lysen von Anrufungsweisen stets auch als Machtanalysen zu verstehen 
sind.41 Zum Vierten schließlich löst sich das vermeintliche Rätsel auch 
deswegen auf, weil es einen Zustand der Nichtanrufung nicht gibt. Vom 
Lebensanfang an und ganz gleich wie der Lebensbeginn soziokulturell 
bestimmt sein mag, wird das Individuum angerufen, denn auch »Indi-
viduen [sind] immer-schon Subjekte«.42 

Alle vier Aspekte, die relationale Theoriearchitektur der ideologischen 
Anrufung, Anrufung als permanentes wie kontinuierliches Geschehen, 
die asymmetrische Reproduktion gesellschaftlicher Verhältnisse und 
Anrufung vom Lebensanfang an, finden sich in einer »prosaischen« Er-
läuterung Althussers wieder, die so viel umfassender als das berühmte 
Polizistenbeispiel Tiefe und Tragweite der Konzeption zum Ausdruck 
bringt:

»Daß ein Individiuum immer-schon, selbst vor seiner Geburt, ein Subjekt 
ist, ist nichts weiter als die einfache, für jedermann überprüfbare Wirk-
lichkeit und keineswegs paradox. […] Jeder weiß, wie sehr und wie die 
Geburt eines Kindes erwartet wird. Mit anderen sehr prosaischen Wor-
ten (wenn wir uns darauf einigen, an dieser Stelle die ›Gefühle‹ beiseite 
zu lassen, d. h. die Formen der väterlichen/mütterlichen/ehelichen/brü-
derlichen familialen Ideologie, in denen die Ankunft eines Kindes erwar-
tet wird): Es steht von vorne herein fest, daß es den Namen seines Vaters 
tragen wird, also eine Identität haben und durch niemanden zu ersetzen 
sein wird. Noch bevor das Kind geboren ist, ist es immer-schon Subjekt, 
weil es in und durch die spezifische familiale ideologische Konfigurati-
on, in der es nach der Zeugung ›erwartet‹ wird, zum Subjekt bestimmt 
ist. Es versteht sich von selbst, daß diese familiale ideologische Konfi-
guration – bei aller Einmaligkeit – fest durchstrukturiert ist und daß in 
dieser unerbittlichen, mehr oder weniger ›pathologischen‹ Struktur (vo
rausgesetzt, dieser Ausdruck hat einen definierbaren Sinn) das ehemali-
ge zukünftige-Subjekt (l’ancien futur-sujet) ›seinen‹ Platz ›finden‹ muß,  

40	 	T. Lemke: »Reproduktion, Repression und Ritual«, S. 108.
41	 	Vgl. M. Saar: »Analytik der Subjektivierung«, S. 19–20.
42	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 144.

GESELLSCHAFTLICHE REPRODUKTION UND IDEOLOGISCHE HERVORBRINGUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

d. h. zu dem sexuellen Subjekt (Junge oder Mädchen) werden muß, das 
es bereits von vorne herein ist.«43

Die historischen Spezifika dieser Erläuterung zunächst beiseitegelassen, 
etwa die identitätsstiftende patrilineare Erbfolge oder das heteronorma-
tive familiale Geschehen, wird deutlich, dass sich gesellschaftliche Re-
produktion Althusser zufolge weder losgelöst von den Individuen noch 
aufgrund entfremdeter, verblendeter Subjekte vollzieht, sondern durch 
die am Lebensbeginn ansetzende rituelle Fabrikation und Formung ge-
sellschaftsfähiger, wissender Subjekte. Von Beginn des Lebens an wird 
das Individuum angerufen und auf soziokulturell je spezifische Art und 
Weise als Subjekt konstituiert, das seinen Platz zu finden hat beziehungs-
weise gefunden haben wird, das sich der ideologischen Ordnung gemäß 
richtig zu verhalten und entsprechend den moralischen Regeln zu be-
herrschen, ja (selbst-)anzurufen weiß. Diese ideologische Ordnung und 
ihre Kategorien wie »Mädchen« und »Junge« (oder, wenn auch von Alt-
husser ungenannt, eben »Kind«) gehen dem Subjekt voraus, sie sind ihm 
vorgängig und etablieren insofern ein asymmetrisches Verhältnis zwi-
schen Anrufenden und Angerufenen.

Die Anrufung von Anfang an ist dabei keinesfalls als nur einseitiger 
Prozess zu begreifen, sondern als relationales und reziprokes Gesche-
hen. Dass eine Geburt auf die eine oder andere Art »erwartet« wird, 
verweist darauf, dass auch das aufziehende und erziehende Subjekt erst 
durch die entsprechenden Anrufungsrituale konstituiert wird. (Um noch-
mals das berühmte Beispiel des rufenden Polizisten aufzugreifen: Nicht 
nur der:die Passant:in wird durch die Anrufung als Subjekt konstituiert, 
auch der:die Polizist:in.) Dass das aufziehende beziehungsweise erzie-
hende Subjekt erst durch dieses ideologisch-familiale Geschehen hervor-
gebracht wird, weist überdies darauf hin, dass nicht nur von Anfang an 
angerufen wird, sondern auch ein Leben lang.44

In den Ritualen der Aufzucht und Erziehung bilden sodann das auf-
ziehende wie das aufzuziehende, das erziehende wie das zu erziehende 

43	 	Ebd.
44	 	 In diesem Sinne analysiert Schadler mit posthumanistischem, neomateri-

alistischem Blick die alltäglichen Praktiken des Eltern-Werdens, also wie 
aus Menschen Eltern, aus Frauen Mütter und aus Männern Väter werden. 
Auf diese Weise wird zum einen deutlich, dass der Prozess des Eltern-Wer-
dens nicht auf Einzelereignisse (wie etwa das erste Ultraschallbild) reduziert 
werden kann, sondern als Ergebnis vielfältiger Praktiken zu begreifen ist, 
die sowohl menschliche als auch nichtmenschliche Körper umfassen. Zum 
anderen wird die familiensoziologisch vielfach dokumentierte Retraditio-
nalisierung der Geschlechter in der spätmodernen Schwangerschaft besser 
nachvollziehbar, in dem die konkreten Dimensionen aufgedeckt werden, 
in denen die Subjekte als Eltern und Kinder im Rahmen heteronormativer 
Lebensgemeinschaften subjektiviert und objektiviert werden; vgl. Cornelia 

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

Subjekt durch die permanente, fortwährende Anrufung eine Art relati-
onale Innerlichkeit aus, die Althusser an einigen Stellen im Text als Ge-
wissen bezeichnet, als einer »nach ›innen‹ gerichteten Rede«.45 Sie lässt 
sich als »Scharnier für die gleichzeitige Konstitution von Subjektivität 
und Macht«46, von Subjektivität und Gesellschaft verstehen. Denn Alt-
husser geht davon aus, dass die Anrufung der Individuen als Subjekte 
die Existenz eines anderen, einzigen und zentralen Subjekts voraussetzt, 
was er heuristisch als »SUBJEKT«47 bezeichnet.48 Dieses ist allen Ritua-
len, die im Rahmen einer Ideologie vollzogen werden, inhärent, ein Phä-
nomen, von dem alle Prozeduren beherrscht werden. Dadurch, dass das 
Subjekt sich laut Althusser dieser höheren Ordnung in den und durch 
die Rituale unterwirft, büßt es seine Freiheit und Handlungsfähigkeit je-
doch keinesfalls ein, vielmehr erhält es jene erst dadurch. Indem das Sub-
jekt in den Ritualen bestimmte Praktiken immer wieder vollzieht, repro-
duziert und beherrscht es sie und bildet eine eigene Subjektivität aus. In 
der Folge spricht es dann ›für sich selbst‹, ein ›guter Arbeiter‹, ›erzoge-
nes Kind‹ oder ›gerechter Familienvater‹ zu sein. »Da kein Subjekt vor 
den Fertigkeiten existiert, es also keine Durchführung ›im Einklang‹ mit 
den Fertigkeiten als einer sozialen Rolle gibt, ist es die (Re-)produktion 
[sic!] der Fertigkeiten selbst, sind es die Rituale, die das Individuum ›fer-
tigen‹, das heißt es subjektivieren und in den Rang eines sozialen We-
sens erheben«.49 Und als Effekt der Rituale, der ideologischen Hervor-
bringung des Subjekts qua Anrufung, erscheint es, als funktioniere das 
Subjekt »ganz von alleine«:

»Das ganze Geheimnis dieses Effekts liegt […] in der Mehrdeutigkeit 
des Ausdrucks Subjekt. Die geläufige Bedeutung dieses Wortes ist 1) eine 
freie Subjektivität: ein Zentrum der Initiative, das Urheber und Verant-
wortlicher seiner Handlungen ist; 2) ein unterworfenes Wesen, das einer 
höheren Autorität untergeordnet ist und daher keine andere Freiheit hat, 
als die der freiwilligen Anerkennung seiner Unterwerfung. Dieses letzte 

Schadler: Vater, Mutter, Kind werden. Eine posthumanistische Ethnographie 
der Schwangerschaft (= Kulturen der Gesellschaft, Band 8), Bielefeld 2013.

45	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 139.
46	 	T. Lemke: »Reproduktion, Repression und Ritual«, S. 108.
47	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 146.
48	 	Althusser formuliert noch Thesen zu Spiegel und Widerspiegelung von SUB-

JEKT und Subjekt, die zumeist im Zusammenhang mit Lacans psychoanaly-
tischer Theorie des Spiegelstadiums gelesen werden. Auch hier gelten meine 
oben formulierten Einwände gegen eine allzu schnelle, unreflektierte Über-
nahme psychologischer Setzungen und anthropologischer Universalien (vgl. 
S. 22, Fn. 11). Zu der grundsätzlichen Haltung kommt an diesem Punkt 
noch hinzu, dass Althussers Thesen zur ideologischen Hervorbringung des 
Subjekts qua Anrufung solcherlei Setzungen gar nicht benötigen.

49	 	T. Lemke: »Reproduktion, Repression und Ritual«, S. 109.

GESELLSCHAFTLICHE REPRODUKTION UND IDEOLOGISCHE HERVORBRINGUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Merkmal gibt uns den Sinn jener Mehrdeutigkeit, die nur den Effekt wi-
derspiegelt, der sie hervorruft: das Individium [sic!] wird als (freies) Sub-
jekt angerufen, damit es sich freiwillig den Anordnungen des SUBJEKTS 
unterwirft, damit es also (freiwillig) seine Unterwerfung akzeptiert und 
folglich ›ganz von allein‹ die Gesten und Handlungen seiner Unterwer-
fung ›vollzieht‹. Es gibt Subjekte nur durch und für ihre Unterwerfung. 
Deshalb funktionieren sie ›ganz von alleine‹.«50

Diese »Mehrdeutigkeit des Ausdrucks Subjekt« ist tatsächlich elemen-
tar. Sie verweist auf die grundlegende Abhängigkeit des Subjekts von ei-
ner soziokulturellen Ordnung, die es sich nicht ausgesucht hat und die 
dem Subjekt doch seine Freiheit und Handlungsfähigkeit, seine Subjek-
tivität und sein Selbstsein erst verleihen. Im Begriff der Anrufung des 
Subjekts verschränkt sich die oben zurückgewiesene Sequenzierung des 
Vorher/Nachher zu einer »unmöglichen Zeitstruktur«, in welcher das 
»immer schon« mit dem »erst noch« zusammenfällt.51 In der »Mehr-
deutigkeit des Ausdrucks Subjekt« verschränken sich Freiheit und Un-
terwerfung und es zeigt sich jenes Paradoxon, welches in der Subjekti-
vierungsforschung vornehmlich im Anschluss an Foucault und Butler 
diskutiert wird, dass nämlich das unterworfene Subjekt sich als ›freies‹ 
begreift, dass gesellschaftliche Erzeugung und Selbstkonstitution, Fremd- 
und Selbstanrufungen in ihrer Parallelität bis zur Unkenntlichkeit mit-
einander verwoben sind.52 

Um die generelle Frage des subjektivierungsanalytischen Forschungs-
feldes wieder aufzugreifen, die Frage danach also, wie »in unserer Kultur 
Menschen zu Subjekten gemacht werden«,53 lässt sich diese in einem ers-
ten Zugriff mit Althusser nun wie folgt beantworten: Der Mensch wird 
dadurch zu einem gesellschaftsfähig-wissenden, ›freien‹ wie handlungs-
fähigen Subjekt, dass er von seinem (vorgeburtlichen) Lebensbeginn an 
permanent und fortwährend angerufen wird. Diese ideologische Anru-
fung konstituiert das Subjekt und unterwirft es dem SUBJEKT, einer ›hö-
heren‹, die Rituale und Praktiken orchestrierenden Ordnung, wodurch 
das Subjekt seine Handlungsfähigkeit erhält und seine Subjektivität sich 

50	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 148 (Herv. i. O.).
51	 	Vgl. U. Bröckling: Das unternehmerische Selbst, S. 27.
52	 	Vgl. Michel Foucault: »Subjekt und Macht« [1982, Nr. 306], in: Schriften in 

vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 269–294, hier S. 275; J. Butler: 
Psyche der Macht, S. 7 ff; Christine Hauskeller: Das paradoxe Subjekt. Wi-
derstand und Unterwerfung bei Judith Butler und Michel Foucault, Tübin-
gen 2000, S. 7 ff; Andreas Reckwitz: Das hybride Subjekt. Eine Theorie der 
Subjektkulturen von der bürgerlichen Moderne zur Postmoderne, Weilers-
wist 2006, S. 9 ff; ders.: Subjekt, Bielefeld 2008, S. 9 ff; U. Bröckling: Das 
unternehmerische Selbst, S. 19 ff.

53	 	M. Foucault: »Das Subjekt und die Macht«, S. 243.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

in einem relationalen, reziproken Prozess ausbildet. Althussers Bestim-
mung von Ideologie lässt sich daher als praxeologisch-affektiv bezeich-
nen, die Dualismen wie Handlung und Struktur, Herrschaft und Unter-
ordnung, Subjekt und Macht unterläuft.54 Ideologie ist in und durch 
Praxis, sie ist materiell, und zwar sowohl auf Ebene der Praxis, etwa 
als Handlung, als auch auf der ihrer Materialisierungen als Dinge, Räu-
me und Körper. Überdies ist sie affektiv und affizierend. So ist das Sub-
jekt eingebunden in ein rituelles Geflecht aus Wiedererkennungsprak-
tiken zwischen Subjekt und SUBJEKT, der Subjekte untereinander und 
des Subjekts zu sich selbst. Es bilden sich also Modi der Fremd- und 
Selbstanrufungen aus, affektive wie affizierende Relationierungen und 
Positionierungen des Subjekts zur Welt, zum Umfeld und zu sich selbst 
sowie jener auf das Subjekt. Diese relationalen und reziproken Rituale 
der Wiedererkennung garantieren derweil den Subjekten auch, dass al-
les ›in Ordnung‹ ist und weiter sein wird, solange sie nur an- und wie-
dererkennen, was sie sind, und sie sich weiterhin entsprechend verhal-
ten.55 Zudem werden die Subjekte die Rituale und Praktiken, die darin 
enthaltenen Bedeutungen und Subjektpositionen sowie die von ihnen 
ausgelösten Denkweisen und Handlungen als ›natürlich‹ und ›selbstver-
ständlich‹ empfinden. Diese vermeintliche Selbstevidenz ist Althusser zu-
folge ebenfalls ein Effekt der Ideologie, sie ist Ausdruck »der prakti-
schen Verneinung des ideologischen Charakters der Ideologie durch die 
Ideologie«.56 Ausgelöst werden diese Wiedererkennungspraktiken durch 
materiale Apparate und organisiert durch materiale Rituale. Althusser 
folgt dabei einem weiten Begriff der Materialität, der verschiedene »Mo-
dalitäten«57 umfasst und von der gebauten, architektonischen Umwelt, 
räumlichen wie zeitlichen Arrangements, Artefakten und Dingen bis hin 

54	 	Bei der Bestimmung als »praxeologisch« folge ich Lemke, der zeigt, dass ein 
Gutteil der marxistischen Kritik an Althussers Ideologieaufsatz, etwa Funk-
tionalismus und Ökonomismus (so z. B. auch Hall, siehe S. 17, Fn. 3), auf 
Entgegensetzungen beruht und damit auf genau solcherlei Dichotomien, die 
Althusser als ideologische Vorstellung der Ideologie kritisiert und durch sei-
ne eigene Konzeption zu unterlaufen sucht. Als »affektiv« bezeichnet auch 
Eagleton diese Konzeption, doch kann von einem Begriff des Affektiven im 
Grunde nicht die Rede sein (gemäß der sonstigen Anleihen scheint er psycho-
analytisch grundiert, woraus sich im Übrigen weitere Kritiken an Althussers 
Aufsatz speisen, die ebenfalls am Wesentlichen vorbeigehen). Demgegenüber 
soll der Begriff des Affekts hier im Anschluss an die neuere Affektsoziologie 
strikt relational verstanden werden (vgl. dazu unten Kapitel 3.2); für die Ent-
lehnungen vgl. T. Lemke: »Reproduktion, Repression und Ritual«, S. 106;  
T. Eagleton: Ideologie, S. 28. 

55	 	Vgl. L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 148.
56	 	Ebd., S. 143.
57	 	Ebd., S. 139.

GESELLSCHAFTLICHE REPRODUKTION UND IDEOLOGISCHE HERVORBRINGUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

zu Gesten und Handlungen reicht. Als eine Theorie, die gesellschaftli-
che Reproduktion zu erklären sucht, verweist sie darauf, dass im Zu-
sammenspiel der genannten Elemente und Faktoren dem Subjekt und 
seinen Existenzbedingungen elementare Bedeutungen zukommen. Um 
deren Produktion und Reproduktion wiederum angemessen zu begrei-
fen, verweist Althusser auf die Modi ihrer Hervorbringung, die sich als 
relationales und reziprokes Geschehen verstehen lassen, für das die am 
Lebensbeginn ansetzenden, permanenten und fortwährenden rituellen 
Anrufungen elementar sind. Hierin besteht die heuristisch-analytische 
Relevanz von Kind und Kindheit, die in der Subjektivierungsforschung 
bisher nur unzureichend berücksichtigt wird.

2.2 Das »Gespann Schule-Familie« und  
Spezifika kindlicher Anrufungen

Um jedoch zu der heuristisch-analytischen auch die besondere histo-
risch-empirische Relevanz von Kind und Kindheit, die die Formel der 
permanenten Anrufungen von Anfang an ausdrücken soll, zu vergegen-
wärtigen, gilt es, die Aufmerksamkeit in diesem zweiten Schritt stärker 
auf die ideologischen Staatsapparate selbst zu lenken. Bekanntlich un-
terscheidet Althusser in seiner Erweiterung marxistischer Staatstheorie, 
die die erste Hälfte seines Essays umfasst, zwischen repressiven Staats-
apparaten, zu denen er Polizei, Gefängnis, Militär, Regierung und Ver-
waltung zählt, und ideologischen Staatsapparaten, worunter Schule, Fa-
milie, Religion, Parteien und Gewerkschaften fallen. Gesellschaftliche 
Reproduktion vollziehe sich nicht einzig über die Existenz repressiver 
Staatsapparate, die in letzter Konsequenz auf Grundlage von Gewalt 
agierten, sondern im Wesentlichen über ideologische Staatsapparate, die 
auf Grundlage von Ideologie funktionierten und die es, wie oben darge-
stellt, »nur durch das Subjekt und für Subjekte«58 geben könne. Althus-
ser entwirft also ein weites, über formale, administrative, behördliche 
Institutionen weit hinausreichendes Verständnis von Staat und Staat-
lichkeit. Dabei gebe es keine Staatsapparate, die ausschließlich repressiv 
oder ideologisch wären, ein jeder Apparat sei stets beides. Sie unterschie-
den sich jedoch dadurch, was ihre primäre Grundlage bilde: Gewalt oder 
Ideologie. Im Gegensatz zum repressiven Staatsapparat, der ein »orga-
nisiertes Ganzes« darstelle, seien die ideologischen Staatsapparate »viel-
fältig, unterschieden, ›relativ autonom‹ und in der Lage, ein objektives 
Feld für Widersprüche«59 zu bilden, in denen sich die Folgen der Klassen-

58	 	Ebd., S. 140.
59	 	Ebd., S. 123.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

kämpfe ausdrückten. Die Einheit des repressiven Staatsapparats würde 
mithin durch eine zentralisierte Organisation in den Händen der herr-
schenden Klasse gesichert, die Einheit der verschiedenen, auch wider-
sprüchlichen ideologischen Staatsapparate letztlich durch die herrschen-
de Ideologie, die wiederum die der herrschenden Klasse sei.

Althusser argumentiert, dass es trotz dieser vordergründigen Kako-
phonie stets einen ideologischen Staatsapparat gibt, der von besonderer 
Bedeutung ist. Er geht dabei von einem historischen Vergleich aus, dem 
des vorkapitalistischen Mittelalters mit der kapitalistischen Moderne. In 
der vorkapitalistischen Periode sei die Kirche der dominierende ideolo-
gische Staatsapparat gewesen, denn zu ihrer religiösen hätten sich vie-
le weitere Funktionen bei ihr konzentriert, allen voran die familiale und 
die schulische, aber auch die der Information und die der Kultur. »Wenn 
der gesamte ideologische Kampf vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, vom 
ersten Anstoß der Reformation angefangen, sich auf einen antiklerikalen 
und antireligiösen Kampf konzentriert hat, so ist das kein Zufall, son-
dern es geschah auf Grund der dominierenden Rolle des religiösen Ideo-
logischen Staatsapparates«.60 Durch die bürgerlichen Revolutionen und 
die Durchsetzung kapitalistischer Formationen sei die Kirche als domi-
nierender ideologischer Staatsapparat ersetzt worden – und zwar nicht 
etwa durch die parlamentarische Demokratie oder dergleichen, sondern 
durch die Schule: Das »Gespann Schule-Familie hat das Gespann Kir-
che-Familie ersetzt«.61

In marxistischer Manier geht Althusser davon aus, dass alle ideolo-
gischen Staatsapparate zum gleichen Ergebnis beitragen, »der Repro-
duktion der Produktionsverhältnisse, d. h. der kapitalistischen Ausbeu-
tungsverhältnisse«.62 Die Kakophonie der ideologischen Staatsapparate 
ist daher auch insofern eine nur vordergründige, da diese sich lediglich 
in ihrer Art und Weise, der Wahl ihrer Mittel und Verfahrensweisen un-
terscheiden, alle aber dem gleichen genannten Ergebnis verpflichtet sind: 
Das »Konzert« der ideologischen Staatsapparate »wird bestimmt durch 
eine einzige Partitur«.63 In diesem Konzert komme der Schule eine »do-
minierende Rolle« zu, die weithin unerkannt bliebe, weil sie »so geräu-
schlos«64 sei. In der Schule aber, worunter hier sämtliche staatlichen wie 
nichtstaatlichen, pädagogischen wie bildenden Institutionen gefasst wer-
den, erlerne das Subjekt die für die gesellschaftliche Reproduktion nöti-

60	 	Ebd., S. 125. Es geht mir um den ideologischen Punkt, den Althusser hier 
machen möchte; ob diese Kämpfe tatsächlich »antireligiöse« waren und 
nicht eher als konfessionelle Bürgerkriege zu begreifen sind, sei dahingestellt 
(vgl. auch unten Kapitel 5).

61	 	Ebd., S. 127.
62	 	Ebd.
63	 	Ebd.
64	 	Ebd., S. 128.

DAS »GESPANN SCHULE-FAMILIE« UND SPEZIFIKA KINDLICHER ANRUFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

gen Fähigkeiten und bilde die entsprechenden Tugenden aus – und dies 
durch kontinuierliche Anrufungen über viele Jahre hinweg:

»Sie [die Schule] nimmt vom Kindergarten an Kinder aller sozialen Klas-
sen auf, und vom Kindergarten angefangen prägt sie ihnen mit neuen 
wie mit alten Methoden jahrelang – Jahre, in denen das Kind am leich-
testen ›verwundbar‹ ist, weil eingeklemmt zwischen den Staatsapparat 
Familie und den Staatsapparat Schule – ›Fähigkeiten‹ ein, die in herr-
schende Ideologie verpackt sind (Französisch, Rechnen, Naturkunde, 
Naturwissenschaften, Literaturgeschichte) oder aber ganz einfach die 
herrschende Ideologie im reinen Zustand (Moral, Staatsbürgerkunde, 
Philosophie). Ungefähr mit 16 Jahren ›fällt‹ eine enorme Masse von 
Kindern ›in die Produktion‹: die Arbeiter oder Kleinbauern. Ein anderer 
Teil der Schuljugend macht weiter: und koste es, was es wolle, kommen 
sie ein Stück weiter, um unterwegs zu ›fallen‹ und die Posten der unte-
ren und mittleren Kader, der Angestellten, der unteren und mittleren Be-
amten, also von Kleinbürgern jeder Art zu besetzen. Ein letzter Teil er-
reicht die Gipfel, entweder um in intellektuelle Halbarbeitslosigkeit zu 
verfallen oder um neben ›Intellektuellen des Gesamtarbeiters‹ Agenten 
der Ausbeutung (Kapitalisten, Manager), Agenten der Unterdrückung 
(Militärs, Polizisten, Politiker, Verwaltungsfachleute usw.) oder Berufs
ideologen (Priester aller Art, deren Mehrheit überzeugte ›Laien‹ sind) 
zu liefern.«65

Weder von dem raunenden Ton noch von dem schematisch-entlarven-
den Charakter der Darstellung sollte mensch sich ablenken lassen. Denn 
die Zeilen halten vier zentrale Einsichten bereit, um empirische Spezifika 
der permanenten Anrufung vom Lebensanfang an in modernen Gesell-
schaften benennen zu können (und damit neben der empirischen auch 
die analytische Relevanz von Kind/Kindheit für subjektivierungstheo-
retische Gesellschaftsanalysen weiter zu verdeutlichen). Diese vier Spe-
zifika sind: institutionelle Dauer, doppelter Zukunftsbezug, Intensität/
Dichte sowie der Nexus Fähigkeiten, Tugend, Bildung als Praktiken so-
zialer Differenzierung.

Wenn Anrufung, wie oben herausgearbeitet wurde, grundsätzlich als 
ein relational-reziprokes Geschehen in Permanenz und von Anfang an 
zu begreifen ist, so lässt sich in Bezug auf die spezifische Anrufung des 
Subjekts als Kind, erstens, die Dauer betonen, in der das kindliche Sub-
jekt in familialen und im weiten Sinne pädagogischen wie bildenden 
Apparaten (Institutionen) kontinuierlich und wesentlich als Kind ange-
rufen wird. Durch die familialen und pädagogischen Rituale der Auf-
zucht und Erziehung wird das Subjekt Kind auch als geschlechtliches 
Wesen angerufen, als Junge oder Mädchen mit diesen oder jenen Fä-
higkeiten und Verhaltensweisen. Zudem erhält es eine personale und 

65	 	Ebd.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

biographische Identität, einen Namen durch zum Beispiel eine patrili-
neare Erbfolge. Gemäß all diesen Fremdanrufungen wird das kindliche 
Subjekt sich selbst anrufen und eine eigene Identität ausbilden. Und so-
fern es dies nicht oder auf eine als problematisch erachtete Art und Wei-
se tut, wird es weiteren Apparaten und veränderten, schließlich repres-
siveren Anrufungsmodi zugeführt.

Zweitens ist dieser Anrufung ein doppelter Zukunftsbezug inhärent: 
die Zukunft des Kindes und die der Gesellschaft. Das kindliche Sub-
jekt soll gegenwärtig die Fähigkeiten und Tugenden ausbilden, die für 
die zukünftige gesellschaftliche Produktion wie Reproduktion als not-
wendig erachtet werden, wozu Althusser zufolge ja die Existenzbedin-
gungen des Subjekts elementar sind. Kinder sind in diesem Sinne stets 
auch noch-nicht Erwachsene beziehungsweise werdende Erwachsene – 
sie sind nicht, sie werden.66 Die gegenwärtige Anrufung des Subjekts als 
Kind ist also bezogen auf und strukturiert durch das zukünftige erwach-
sene Subjekt, das es einmal sein wird, sowie die zukünftige reproduzierte 
Gesellschaft, der es angehören und zu deren Gelingen es beitragen wird. 
Gleiches gilt im Übrigen auch, wenn das Ziel nicht die Reproduktion der 
gesellschaftlichen Verhältnisse ist, sondern deren revolutionäre oder re-
formerische Transformation. Angefangen bei den Pietist:innen ist es ge-
radezu ein Signum der Moderne, dass bewahrende sowie reformerische 
Bewegungen und Gegenbewegungen ihre Anstrengungen auf das Kind 
als den zukünftigen Menschen richten. So etwa auch Rousseau in seinem 
Émile, wie ich in Kapitel 4 zeige.67

Drittens zeichnet sich die Anrufung des Subjekts als Kind durch 
eine besondere Intensität und Dichte aus. Die Anrufung des kindlichen 

66	 	Dieses Werden des kindlichen, noch-nicht-erwachsenen Subjekts ist ganz 
und gar nicht zu verwechseln mit der gleichnamigen poststrukturalistischen 
Theoriefigur. Dieser hier gemeinte gesellschaftlichen Ein- und Ausschluss be-
gründende und legitimierende doppelte Prozess von Intimisierung und Dis-
tanzierung, von moralischer Überhöhung des Kindes bei gleichzeitiger Ab-
wertung der kindlichen Stimme ist ein zentrales Charakteristikum moderner 
Kindheiten. Wenig reflektiert aber werden die diesem Prozess inhärenten 
zeitordnenden Zukunftsbezüge; siehe dazu auch die Kapitel 4 und 6.

67	 	Auch gegenwärtig findet sich dies: Um das Weltklima bis 2050 zu stabili-
sieren, wird in diesem Sinne beispielsweise eine veränderte Bildung für ei-
nen veränderten Menschen vorgeschlagen, natürlich innerhalb des beste-
henden kapitalistischen Systems; vgl. Ilona M. Otto/Jonathan F. Donges/
Roger Cremades/Avit Bhowmik/Richard J. Hewitt/Wolfgang Lucht/Johan 
Rockström/Franziska Allerberger/Mark McCaffrey/Sylvanus S. P. Doe/Alex 
Lenferna/Nerea Morán/Detlef P. van Vuuren/Hans J. Schellnhuber: »Social 
Tipping Dynamics for Stabilizing Earth’s Climate by 2050«, in: Proceedings 
of the National Academy of Sciences of the United States of America 117 
(2020), S. 2354–2365.

DAS »GESPANN SCHULE-FAMILIE« UND SPEZIFIKA KINDLICHER ANRUFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

Subjekts als »eingeklemmt zwischen de[m] Staatsapparat Familie und 
de[m] Staatsapparat Schule« ist gekennzeichnet durch eine Vielzahl der 
auf das Subjekt/Objekt Kind bezogenen familialen und pädagogischen 
Rituale, was die Anrufungen in Summe und im Vergleich zu der Erwach-
sener besonders intensiv und dicht macht. Um etwas vorzugreifen: Die-
sen Befund formuliert auch Foucault, wenn er in seiner Analyse indivi-
dualisierender Disziplinarsysteme des 18. und frühen 19. Jahrhunderts 
zu dem Schluss kommt, das Kind würde in diesen ungleich »mehr indi-
vidualisiert als der Erwachsene«68; bestätigt wird dies für das 19. und 20. 
Jahrhundert unter anderem von Castel, Castel und Lovell sowie Rose, 
die dazu eine Steigerung des vorsorgenden und kontrollierenden Zugriffs 
auf das Kind, seine Seele und seinen Körper, ausmachen.69 

Und viertens schließlich besteht Althusser zufolge die gesellschaftliche 
Reproduktion letztlich darin, die gemäß der herrschenden Klasse und ih-
rer Ideologie dazu nötigen individuellen Fähigkeiten zu reproduzieren. 
Die Schule macht dies, indem sie sich als »neutrales Milieu darstellt, das 
ohne Ideologie (weil … weltlich) ist«, und indem »Lehrer, die das ›Ge-
wissen‹ und die ›Freiheit‹ der Kinder […] achten«, diese »durch das ei-
gene Beispiel, das Wissen, die Literatur und ihre ›befreienden‹ Tugenden 
zur Freiheit, zur Moralität und zur Verantwortlichkeit von Erwachsenen 
hinführen«.70 Die Reproduktion der gesellschaftlichen Verhältnisse über 
die gezielte Produktion individueller Fähigkeiten ist außerdem, wie Alt-
husser im obigen Zitat schematisch skizziert, ein Instrument der sozialen 
Differenzierung. Die soziale Differenzierung entlang der auszubildenden 
Fähigkeiten und durch ihre Dokumentation, Beobachtung, Evaluation 
und Bewertung erfolgt dabei nach objektiven Maßstäben, also den Maß-
stäben der herrschenden Ideologie.

Die These Althussers aufgreifend, dass seit der Frühen Neuzeit Kind/
Kindheit und den ideologischen Staatsapparaten Schule und Familie 
eine herauszuhebende, dominante Rolle für die (Re-)Produktion gesell-
schaftlicher Verhältnisse zukommt, soll die Formel der permanenten 
Anrufungen von Anfang an modernediagnostisch auch darauf verwei-
sen. Anrufung als ein grundsätzlich relationales und reziprokes Gesche-
hen in Permanenz und vom Lebensanfang an zeichnet sich, wie soeben 
dargestellt, in Bezug auf die moderne, spezifische Anrufung des Subjekts 
als Kind durch eine enorme institutionelle Dauer aus, einen doppelten, 

68	 	Michel Foucault: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, 
Frankfurt/Main 1977 [1975], S. 248.

69	 	Vgl. Françoise Castel/Robert Castel/Anne Lovell: Psychiatrisierung des All-
tags. Produktion und Vermarktung der Psychowaren in den USA, Frankfurt/
Main 1982, S. 221; Nikolas Rose: Governing the Soul. The Shaping of the 
Private Self. Second Edition, London, New York 1999, S. 123. Siehe dazu 
auch die Kapitel 5.4 und 6.2.

70	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 129.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

Kind und Gesellschaft umfassenden Zukunftsbezug, eine besondere In-
tensität und Dichte sowie den Zusammenhang von produzierten Fähig-
keiten und Praktiken sozialer Differenzierung. Es sind auch diese Spe-
zifika, weshalb zum einen Kind und Kindheit, zum Zweiten die auf das 
Kind bezogenen beziehungsweise von diesem ausgehenden ideologischen 
Staatsapparate Familie sowie im weiten Sinne Schule und zum Dritten 
entsprechende Wissenschaften, jene Ideologien der Ideologie,71 von so 
hoher historisch-empirischer (und heuristisch-analytischer) Relevanz für 
Genealogien moderner Subjektivierung sind.

2.3 Diskussion, Kritik, Weiterführungen

Wir sind »immer-schon« Subjekte, so wurde zu Beginn mit Althusser 
proklamiert, auch bereits vor unserer Geburt. Folgen wir dem struktura-
listischen Marxisten oder, je nach Gusto, marxistischen Strukturalisten, 
so sind wir dies aber nicht, weil uns etwas Überzeitliches anhaften wür-
de, das uns zum Menschen machte. Wir sind es, weil die Modi unserer 
Existenzbedingungen und so die unserer möglichen Subjektivitäts- und 
Bewusstseinsformen uns immer schon vorgängig sind. Althusser geht 
also davon aus – und das ist bei Weitem nicht nichts –, dass ein Subjekt 
nicht einfach da ist oder qua Idee immer schon da war, sondern dass 
ein Subjekt und mit ihm seine Subjektivität, seine Gefühle und Wahr-
nehmungsweisen etwas Gewordenes sind, etwas, das gemacht, produ-
ziert und konstituiert werden kann.72 Einem Dualismen unterlaufenden, 
praxeologisch-affektiven Ansatz folgend, wird das Subjekt für Althus-
ser in einem permanenten, kontinuierlichen und rituellen Anrufungs-
geschehen fabriziert als gleichfalls (von) der Macht unterworfenes und 
frei gemachtes.73 Die Praktiken der Anrufung gehen von ideologischen, 
materiellen Apparaten aus und werden von ebenso materiellen Ritua-
len orchestriert, die derweil beide im Zeichen gesellschaftlicher Repro-
duktion stehen. Es sind ebendiese Dimensionen von Althussers Kon-
zeption der Anrufung, die in der subjektivierungsanalytischen Adaption 
kaum reflektiert werden; dass also Anrufungen stets in einem materialen, 

71	 	Vgl. ebd., S. 135–136, 141, 149.
72	 	Gerade im Moment zunehmender Popularität des Konzepts der Subjektivie-

rung ist es dienlich, sich ihre Ausgangsfrage und damit auch ihre zentralen 
theoretischen Prämissen zu vergegenwärtigen. Siehe dazu auch das folgen-
de Kapitel 3.

73	 	Damit formuliert Althusser drei Grundprämissen subjektanalytischer For-
schungen: das Subjekt als produziertes, (von) der Macht unterworfenes und 
sogleich frei gemachtes; vgl. systematisierend M. Saar: »Analytik der Sub-
jektivierung«, S. 19–20.

DISKUSSION, KRITIK, WEITERFÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

rituellen, institutionellen Verweisungszusammenhang stehen, mit dem 
sie eine ideologische Einheit bilden, dass die »Anerkennung der Auto-
nomie des Subjekts und die Verkennung gesellschaftlicher Herrschaft«74 
in dieser systematisch aufeinander bezogen sind und dass diese Einheit 
über mannigfaltige gesellschaftliche, staatliche wie nicht-staatliche In
stanzen und Rituale hergestellt wird (wobei Unterscheidungen wie staat-
lich/nicht-staatlich, öffentlich/privat selbst Erzeugnisse solcher Rituale 
und Praktiken sind).75 In diesem Anrufungsgeschehen gesellschaftlicher 
Reproduktion kommt überdies – entsprechend der hier angestellten In-
terpretation – Kind und Kindheit eine grundlegende und daher heraus-
zuhebende Doppelrolle zu: zum einen heuristisch-analytisch, weil für 
die gesellschaftliche Produktion und Reproduktion die am Lebensbe-
ginn ansetzenden, permanenten und fortwährenden rituellen Anrufun-
gen elementar sind; zum anderen historisch-empirisch, weil seit der Frü-
hen Neuzeit Kind und Kindheit, den von ihnen ausgehenden und auf 
sie verwiesenen Apparaten (Institutionen) sowie entsprechenden Wissen-
schaften eine dominante Rolle für das (re-)produktive Anrufungsgesche-
hen zukommt. Dabei zeichnen sich diese auf Kind und Kindheit bezoge-
nen Anrufungsmodi durch vier Spezifika aus: eine enorme institutionelle 
Dauer, einen doppelten, Kind und Gesellschaft umfassenden Zukunfts-
bezug, eine besondere Intensität und Dichte sowie den Zusammenhang 
von produzierten Fähigkeiten und Praktiken sozialer Differenzierung. 
Diese vier historisch-empirischen Spezifika können in der Folge wieder-
um die heuristisch-analytische Linse schärfen. In diesem zweifachen Sin-
ne wird hier von permanenten Anrufungen von Anfang an ausgegangen.

Unterdessen ist es durchaus problematisch, dass die Konzeptualisie-
rung der systematischen Einheit bei Althusser changiert zwischen einem 
heuristischen SUBJEKT am Ende des Ideologieaufsatzes, welches sich als 
offene Frage nach den Formen der Vergesellschaftung verstehen ließe, 
und der orthodoxen Auffassung einer alles determinierenden herrschen-
den Ideologie »ohne Außen«. Gemäß dieser zuletzt genannten bleibt 
Althusser tatsächlich einer »Determinationslogik des Ideologischen zur 
Erzeugung von systemkonformer Subjektivität«76 verhaftet. Angesichts 
eines so umfassenden, die materiale Realität des Subjekts ebenso wie 
dessen Bewusstsein gänzlich bestimmenden Ideologiebegriffs ist zudem 
Althussers Festhalten an der Differenz zwischen (marxistischer) Wissen-
schaft und (bürgerlicher) Ideologie fraglich. Weil Althusser auf Ebene 

74	 	T. Lemke: »Reproduktion, Repression und Ritual«, S. 110.
75	 	Vgl. L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 120.
76	 	Andreas Hirseland/Werner Schneider: »Wahrheit, Ideologie und Diskurse. 

Zum Verhältnis von Diskursanalyse und Ideologiekritik«, in: Reiner Keller 
et al. (Hg.), Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. Band I: The-
orien und Methoden, Opladen 2001, S. 373–402, hier S. 384.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

des Subjekts die Differenz zwischen Ideologie und Wissen oder Ideolo-
gie und Wahrheit fallen lässt – die Ideologie soll ja gerade keine Ver-
blendung oder Entfremdung sein –, muss sich, der Theoriearchitektur 
folgend, die Ideologie als Gegebenes und dem Subjekt stets Vorausge-
hendes auf etwas ihr außerhalb Liegendes beziehen, auf die ökonomi-
sche Basis oder die Anforderungen der Reproduktion (also auf einen ihr 
äußerlich liegenden Zweck). Und weil »die Ideologie (für sich genom-
men) kein Äußeres hat, aber gleichzeitig (für die Wissenschaft und die 
Wirklichkeit) nur Äußeres ist«77, bedarf es der außerhalb der Ideolo-
gie liegenden Erkenntnisposition der wissenschaftlichen marxistischen 
Theoretiker:in samt ihrem alleinigen Wahrheits- und Kritikanspruch.78 
(Diese Probleme auf konzeptueller Ebene sind indes keinesfalls Althus-
sers Kurzsichtigkeit geschuldet, sondern seinem Festhalten an marxisti-
scher Politik – Lenins Motto ward auch das seine: »Ohne Theorie keine 
revolutionäre Praxis«.)79

Diesen Einwänden zum Trotz und so problematisch der Ideologiebe-
griff auch ist, enthält Althussers Aufsatz doch zentrale und weiterfüh-
rende Einsichten zum Verhältnis von Subjekt, Ideologie und gesellschaft-
licher Praxis. Etwa dass gesellschaftliche Ordnungen durch materiale 
Ideologien hervorgebracht und strukturiert werden, dass dabei eine 
herrschende Ideologie dominant und gleichfalls umkämpft ist und dass 
sie nur in Praktiken existiert. So führt Althusser »innerhalb der ortho-
dox-marxistischen Hülle«80 auf die Spur poststrukturalistischer Theo-
rien von Macht und Wissen, Subjekt und Subjektivität sowie posthu-
manistischer, nicht-dialektischer Immanenztheorien des Materiellen, die 
beide auch im kritischen Dialog mit und in verwissenschaftlichender, 
weil marxistische Orthodoxie ablegender Absetzbewegung zu Althus-
ser entwickelt wurden.81 Bourdieu zum Beispiel beklagt an Althusser 

77	 	L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 143 (Herv. 
i. O.).

78	 	Vgl. A. Hirseland/W. Schneider: »Wahrheit, Ideologie und Diskurse«, S. 383. 
79	 	Vgl. dazu Sebastian Neubauer: »Die Frage von Theorie und Praxis im 

Frankreich der 1960er Jahre. Louis Althusser zwischen Michel Foucault 
und Pierre Bourdieu«, in: Julian Hamann et al. (Hg.), Macht in Wissen-
schaft und Gesellschaft. Diskurs- und feldanalytische Perspektiven, Wies-
baden 2017, S. 507–527, hier S. 517–518.

80	 	Ebd., S. 519.
81	 	Dies trifft zum einen beispielsweise auf die hier auch verhandelten Bour-

dieu und Foucault zu, zwei zentrale Referenzautoren gegenwärtiger sozi-
al- und kulturwissenschaftlicher Forschung. Ihre Auseinandersetzung mit 
Althusser, dem sie (wie auch Derrida, Serres und Rancière) bereits in sei-
ner Funktion als Studienleiter für Philosophie an der Pariser École Normale 
Supérieure begegnet waren, und dessen Marxismus wurde lange Zeit gar 
nicht und wenn doch, so einzig als negative Absetzbewegung in den Blick 

DISKUSSION, KRITIK, WEITERFÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

dessen marxistische Setzung einer alles determinierenden herrschenden 
Ideologie als »tote Struktur«82, die Gesellschaft und Subjekt nicht als Re-
lation, sondern Gesellschaft leer erscheinen lasse.83 Gleichfalls aber ist 
auch Bourdieus Theorie eine, die vom Standpunkt gesellschaftlicher Re-
produktion ausgehend entworfen ist, und in den komplementären Kon-
zeptionen von Habitus und Feld finden sich die Spuren von Subjekt und 
ideologischem Staatsapparat wieder. Überdies betont Bourdieu in seinem 
Werk die herauszuhebende Rolle von Kind und Kindheit sowie pädago-
gischer und bildender Institutionen, und zwar ebenfalls in der Melange 
aus historisch-empirischen und heuristisch-analytischen Gründen: Zum 
einen geht Bourdieu von enorm hoher Relevanz von Bildungsinstitutio-
nen für die gesellschaftliche Reproduktion aus; so zeigen beispielsweise 
seine empirischen Analysen zum Homo Academicus den soziale Herr-
schaft stabilisierenden Beitrag des Wissenschaftsfeldes, in zahlreichen 
weiteren Arbeiten widmet Bourdieu sich der Schule, der klassenbeding-
ten Produktion von Fähigkeiten und ihrer Bewertung als Vehikel der Re-
produktion sozialer Ungleichheiten.84 Zum anderen verweist Bourdieu 
in seinen späten, umfassendsten und sozialphilosophisch grundlegends-
ten Ausführungen zum Habitus an signifikanten Stellen systematisch auf 
Kind und Kindheit.85 Der Habitus formiert sich Bourdieu zufolge in ei-
nem relationalen Prozess doppelter historischer Bedingtheit: als einer-
seits bedingt durch die »kollektive Geschichte« der gesellschaftlichen 

genommen. Auf diese Weise aber werden sowohl Herkünfte, Kontexte und 
Einsätze von (heute sehr populären) Theoriefiguren unsichtbar als auch der 
Blick auf kritisch-produktive Weiterentwicklungen verstellt. Gleiches gilt, 
zum anderen, für gegenwärtige Debatten des Posthumanismus, die ausge-
löst und insofern überhaupt erst möglich wurden durch die Rehabilitation 
der Philosophie Spinozas, welche Mitte der 1960er Jahre von einer Gruppe 
um Althusser initiiert wurde, der auch Deleuze angehört hat; vgl. für Erst-
genanntes die weitere Argumentation, für Zweitgenanntes Rosi Braidotti: 
The Posthuman, Cambridge (UK), Malden (MA) 2013, S. 56.

82	 	Pierre Bourdieu/Loïc Wacquant: Reflexive Anthropologie, Frankfurt/Main 
1996, S. 40.

83	 	Dies gilt in quasi umgekehrter Auffassung zum einleitend konstatierten lee-
ren Gesellschaftsbegriff der Subjektivierungsforschung: Während dieser leer 
ist, weil Gesellschaft häufig abwesend ist, zielt die Klage Bourdieus auf den 
vollkommen determinierenden Charakter von Althussers Gesellschaftsbe-
griff; er scheint leer von gesellschaftlichen, divergierenden Kräften, Status-
kämpfen und lokalen Auseinandersetzungen.

84	 	Vgl. Pierre Bourdieu: Homo Academicus, Frankfurt/Main 1988; ders.: Bil-
dung. Schriften zur Kultursoziologie 2 (= Schriften, Band 10), Berlin 2018; 
ders.: Wie die Kultur zum Bauern kommt. Über Bildung, Klassen und Er-
ziehung. Schriften zu Politik & Kultur 4, Hamburg 2001.

85	 	Vgl. Pierre Bourdieu: Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft, 
Frankfurt/Main 2001, S. 210 ff.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

und damit auch der Subjektordnung und andererseits bedingt durch 
die »individuelle Geschichte« konkreter leibkörperlicher subjektivierter 
Subjekte.86 In diesem relationalen Geschehen, in welchem ähnlich der 
Althusser’schen Figur der Produktion alltäglicher Selbstverständlichkei-
ten, die dann für sich selbst stehen, ein praktischer Sinn ausgebildet wird, 
der »ermöglicht zu handeln comme il faut«87, kommen Bourdieu zufol-
ge Kind und Kindheit, dem »Erwerb des primären Habitus innerhalb der 
Familie« sowie der »Gesamtheit der über das Kind gefällten, positiven 
oder negativen Urteile« signifikante Bedeutung zu.88

Ebenso wie Bourdieu verwirft auch Foucault die Annahme einer ›wah-
ren Wahrheit‹, die bei Althusser ja außerhalb der Ideologie liegt. Das Ka-
pitel abschließend soll nun noch dieser Spur poststrukturalistischer, im 
kritischen Dialog mit Althusser entwickelter Theorien von Macht und 
Wissen, Subjekt und Subjektivität grob nachgegangen werden, um wei-
ter kontrastierend die theoretischen Fallstricke des Ideologieaufsatzes 
zu diskutieren und überleitend Foucaults theoretische Einsätze zu skiz-
zieren, denen sich das folgende Kapitel ausführlicher widmet. Foucault, 
der zu Protokoll gibt, er sei »Schüler von Althusser«89 gewesen, sieht als 
ganz zentrale Gemeinsamkeit mit Althusser und all den anderen von der 
Rezeption als dem Strukturalismus zugehörig besprochenen Autor:innen 
die entschiedene Zurückweisung des cartesianischen Subjekts. Gemein 
sei ihnen weniger eine strukturale Methode denn die Überzeugung, »dass 
das Subjekt selbst eine Genese hat« und dass die philosophische Auf-
fassung »vom Subjekt im Sinne Descartes’ als einem Ursprungsort, von 
dem aus alles erzeugt werden sollte«90, zurückzuweisen ist. Tatsächlich 
stimmen Foucault und Althusser in dieser Hinsicht vollkommen über-
ein; die oben beschriebene elementare »Mehrdeutigkeit des Ausdrucks 
Subjekt« findet sich fast wortgleich auch bei Foucault.91 Doch während 
Althusser das Verhältnis von Fremd- und Selbstanrufungen zwar weg-

86	 	Vgl. ebd., S. 188. Siehe auch S. Matthäus: »(Il-)Legitim(es) Sein«, S. 146–
147.

87	 	P. Bourdieu: Meditationen, S. 178 (Herv. i. O.).
88	 	Ebd., S. 210, 214.
89	 	Michel Foucault: »Michel Foucault, interviewt von Stephen Riggins« [1983, 

Nr. 336], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. 
Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 641–
657, hier S. 646; ders.: »Gespräch mit Ducio Trombadori« [1980, Nr. 281], 
in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 51–119, hier S. 67.

90	 	Michel Foucault: »Die Bühne der Philosophie« [1978, Nr. 234], in: Schrif-
ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel 
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 718–747, hier S. 742; ders.: 
»Gespräch mit Ducio Trombadori«, S. 65–66.

91	 	Vgl. M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 275.

DISKUSSION, KRITIK, WEITERFÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

weisend, doch bloß essayistisch skizziert, geht Foucault diesem sowohl 
differenzierter als auch radikaler nach: differenzierter, indem er, erstens, 
weitere Analysekategorien hinzuzieht (wie Erfahrung) oder erfindet (wie 
Selbsttechnologie) und, zweitens, die Subjektkonstitution nicht als ein-
dimensionales Bedingungsverhältnis von letztlich homogener Anrufung/
Unterwerfung begreift, sondern als dreidimensionales, mehrebiges, he-
terogenes von Wissens-, Macht und Selbstführungsformen. Zudem auch 
radikaler, indem er ohne die Kontingenz bannende Stütze der Auffassung 
einer am Ende alles determinierenden Ideologie historisierend nach den 
soziokulturellen Möglichkeitsbedingungen von Erfahrungen und Selbst-
verhältnissen in den heterogenen, diskontinuierlichen Prozessen der Re-/
Produktion gesellschaftlicher Verhältnisse fragt. Das folgende Kapitel 
wird sich dem ausführlich widmen.

Mit dem Begriff der Ideologie und wandelnder Auffassungen des Ideo-
logischen setzt sich Foucault mehrfach auseinander, dabei erweist sich 
Ideologie als sehr produktive Kontrastfolie für die Präzisierung seiner 
eigenen Annahmen und Analysewerkzeuge. Aus letztlich drei Gründen 
verwirft Foucault, dessen Analysen gerade nicht auf die »Ökonomie des 
Nicht-Wahren«, sondern auf die »Politik des Wahren«92 zielen, den Be-
griff der Ideologie als einen erkenntnisleitenden, analytischen Grundbe-
griff:93 Zum einen impliziert der Begriff des Ideologischen einen »virtu-
ellen Gegensatz«, die »Wahrheit«. Als grundbegriffliche Kategorie geht 
sie von diesem Gegensatz aus und kann folglich die diversen Möglich-
keitsbedingungen dieses Gegensatzes analytisch gar nicht (mehr) fassen. 
Diese Teilung unterlaufend, verschiebt Foucault den Fokus hin zu einer 
historisierenden Analyse, die danach fragt, wie Wahrheitswirkungen zu-
stande kommen. Zum Zweiten verweist der Begriff der Ideologie auf ein 
Erkenntnissubjekt, das sich außerhalb ihrer befindet und das mithilfe 
der richtigen Theorie zwischen Ideologie und Wahrheit zu unterscheiden 
weiß; ein Erkenntnissubjekt indes, das selbst als Effekt einer neuzeitli-
chen Wahrheitspolitik und Subjektkonzeption zu begreifen ist. Und zum 

92	 	Michel Foucault: »Nein zum König Sex« [1977, Nr. 200], in: Schriften in 
vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 336–353, hier S. 346.

93	 	Letztlich, weil Foucaults Kritiken am Begriff der Ideologie sich in den 
1960er und 70er Jahren wandeln. Diese sich verändernden Auseinander-
setzungen lassen sich jeweils als Reaktionen auf Althussers stetige Weiter-
entwicklung seines Ideologiekonzepts lesen, die wiederum auf Foucaults 
Einlassungen reagieren, sodass die Rede von einem »merkwürdigen Dialog 
sich nicht namentlich adressierender Gesprächspartner« durchaus plausibel 
ist; Warren Montag: »›The Soul is the Prison of the Body‹: Althusser and 
Foucault, 1970–1975«, in: Yale French Studies 88 (1995), S. 53–77, hier  
S. 71–72 (eigene Übersetzung); vgl. auch ders.: Althusser and His Contem-
poraries, S. 161–162.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

Dritten schließlich beklagt Foucault, dass die Ideologie in »sekundärer 
Stellung« zu etwas steht, das ihr vorgängig ist und »das für sie als Basis 
oder ökonomische, materielle usw. Determinante funktionieren muss«.94 
Doch nicht nur aus diesen drei triftigen Gründen lehnt Foucault Ideo-
logie als analytischen Grundbegriff ab, er ist zudem zu grob und über-
laden. Foucault spaltet den Begriff gewissermaßen auf in Wissen und 
Macht, die weder als einander ausschließend noch als deckungsgleich 
begriffen werden. Denn in der Analyse habe sich das Problem der Insti-
tution der Macht gestellt, nicht das der Ideologie, so Foucault, was ihn 
zur Konzeption von Macht/Wissen-Komplexen führte.95 Im Quasidialog 
plädiert er, wie Althusser, für einen Fokus auf Körpertechniken, die er 
aber, anders als Althusser, nicht einzig durch eine herrschende Ideologie 
determiniert begreifen möchte:

»Mir ist inzwischen [durch intensive Analysen historischen Materials, 
CB] klar geworden, dass die politische Macht nicht ausschließlich über 
die Ideologie ausgeübt wird, wie man in einem ein wenig schlichten 
Marxismus gern sagt. Noch bevor sie auf die Ideologie, auf das Bewusst-
sein der Menschen einwirkt, wirkt die politische Macht ganz physisch 
auf ihre Körper ein. Die Art, wie man den Leuten Gebärden, Haltun-
gen, Bräuche, die Verteilung im Raum, Arten zu wohnen aufzwingt, die-
se physische, räumliche Verteilung der Menschen gehört, so scheint mir, 
zu einer politischen Technik des Körpers.«96

94	 	Michel Foucault: »Gespräch mit Michel Foucault« [1977, Nr. 192], in: 
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 186–213, hier  
S. 196–197. In welchem Ausmaß diese Kritik nur auf ein eher vulgärmarxis-
tisches Verständnis von Ideologie (etwa der Kommunistischen Partei Frank-
reichs) zutrifft oder auch auf Althussers, wird verschieden beurteilt und ist 
abhängig von der Lesart und mehr noch von der Lesehaltung zum Ideolo-
gieaufsatz. Für Charim etwa trifft diese Kritik Foucaults gar nicht auf Alt-
hussers Ideologiebegriff zu, sie sei vielmehr deckungsgleich mit dessen Aus-
führungen zur »Ideologie der Ideologie«; eine Einschätzung, die m. E. nur 
zum Teil zutrifft, da Foucaults Kritik darüber hinausgeht; vgl. I. Charim: 
Der Althusser-Effekt, S. 91–92; auch W. Montag: »›The Soul is the Prison 
of the Body‹: Althusser and Foucault, 1970–1975«, S. 71–72.

95	 	Vgl. Michel Foucault: »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Frei-
heit« [1984, Nr. 356], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 
1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005,  
S. 875–902, hier S. 887.

96	 	Michel Foucault: »Gefängnisse und Anstalten im Mechanismus der Macht« 
[1974, Nr. 136], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–
1975. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2002,  
S. 648–653, hier S. 650; ebenso ders.: »Macht und Körper« [1975, Nr. 157], 
in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von 

DISKUSSION, KRITIK, WEITERFÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

Derartige Machtbeziehungen, etwa die rituellen Praktiken (durchaus im 
Sinne Althussers) der räumlichen Positionierung und administrativen 
Überwachung der Körper, sind für Foucault kein Ort der Ausbildung ei-
ner Ideologie, sondern ein solcher eines Wissens, eines Wissens wiede
rum, das die Ausübung von Macht erlaubt.97 Die Hinwendung zu solch 
einer Mikrophysik der Macht, wie die politische Besetzung des Körpers, 
geht auf grundbegrifflicher Ebene für Foucault damit einher, den »Ge-
gensatz Gewalt/Ideologie«98 ebenso fallenzulassen wie die Lokalisierung 
von Macht in einem repressiven, ideologischen Staatsapparat; in gewis-
sem Maße entwickelt Foucault seine Machtanalytik auch in kritischer 
Auseinandersetzung mit diesem Begriff Althussers.99 Macht lässt sich 
für Foucault nicht in einem Staatsapparat verorten, sie entspringt ihm 
nicht und auch nicht einem »inneren oder äußeren Kampf« um ihn. Der 
Staatsapparat ist »eher die konzentrierte Form beziehungsweise stüt-
zende Struktur eines Machtsystems […], das darüber hinausreicht und 
sehr viel tiefer geht«.100 Statt von den Analysekategorien Ideologie und 
Staatsapparat auszugehen, schlägt Foucault vor, den Fokus auf die tat-
sächlichen Instrumente und Mechanismen der Wissensproduktion und 
Macht zu legen. So mag es zwar durchaus Ideologien geben, etwa eine 

Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2002, S. 932–941, hier  
S. 936–937.

97	 	Diese als Macht/Wissens-Komplex bekannte Theorie- und Analysefigur aus 
Überwachen und Strafen entwickelt Foucault in der in vielerlei Hinsicht 
grundlegenden Vorlesung Die Strafgesellschaft von 1972/73, hier werden 
unter anderem die genealogische Analysemethode erprobt und der Befund 
des Überwachens und Strafens herausgearbeitet; zur Analysefigur vgl. das 
folgende Kapitel 3.1 sowie Michel Foucault: Die Strafgesellschaft. Vorlesung 
am Collège de France 1972–1973, Berlin 2015, S. 320; ders.: Überwachen 
und Strafen, S. 39.

98	 	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 40.
99	 	Zurückweisende Anspielungen auf »den Staatsapparat« finden sich viele in 

Foucaults Vorlesungen und Vorträgen der 1970er Jahre, i. d. R. ohne den na-
mentlichen Hinweis auf Althusser. Besonders intensiv und über kurze An-
spielungen hinausgehend (und doch ohne Nennung des Namens) ist die Aus-
einandersetzung im akademischen Jahr 1972/73, in dem Foucault beginnt 
seinen produktiven Machtbegriff zu entwickeln; vgl. Bernard E. Harcourt: 
»Situierung der Vorlesungen«, in: Michel Foucault: Die Strafgesellschaft. 
Vorlesung am Collège de France 1972–1973, Berlin 2015, S. 356–414, hier 
S. 367–370, 388–390.

100	M. Foucault: Die Strafgesellschaft, S. 312. Foucault zieht für die politische 
Praxis daraus folgenden Schluss: »Das führt dazu, dass praktisch weder die 
Kontrolle noch die Zerschlagung des Staatsapparats ausreichen können, um 
einen bestimmten Machttyp zu transformieren oder verschwinden zu lassen 
– den, in dem er funktioniert hat«; ebd.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

»Ideologie der Erziehung«,101 wesentlich aber sind all die lokalen Beob-
achtungs-, Kontroll- und Prüfverfahren, die Wissen generieren und feine 
Mechanismen der Macht ausüben. Dabei, so wird sich im fünften Ka-
pitel zeigen, kommen Kind und Kindheit auch bei Foucaults Moderne-
diagnose – von der Mikrophysik disziplinärer Macht bis zur liberalen 
Gouvernementalität, von den »Lettres de cachet« bis zum kindlichen 
Humankapital – eine ganz wesentliche und herauszuhebende Bedeutung 
und Funktion für die Genealogie moderner Subjektkonstitutionen zu.

Foucaults Zurückweisung der Begriffe Ideologie und Staatsapparat 
sowie sein Beharren auf lokalen Analysen sind jedoch keinesfalls miss
zuverstehen als Aufgabe eines kritischen Programms denn vielmehr als 
eine Radikalisierung. Denn indem Foucault Ideologie in Wissen und 
Macht auftrennt und Staatsapparat als eine zu grobe, zu deduktive 
(und im Grunde historisch irrige) Analysekategorie zurückweist, wird 
es möglich durch empirische Analysen aufzuzeigen, dass »das kapita-
listische System sehr viel tiefer in unser Dasein«102 eindringt. Daher sei 
es auch durchaus »materialistischer«103, nicht von der Frage der Ideolo-
gie, sondern stattdessen von der Frage des Körpers und der Wirkungen 
der Macht auf ihn auszugehen. Formen des Wissens und der Macht sind 
demzufolge nicht lediglich »Ausdruck der Produktionsverhältnisse im 
menschlichen Bewusstsein«, wie Althussers Ideologiebegriff es nahelegt, 
sondern tief verwurzelt sowohl »im menschlichen Dasein« als auch in 
den »typischen Produktionsverhältnissen«104 moderner Gesellschaften. 

Althusser und Foucault betonen beide die Relevanz des Subjekts für 
Prozesse gesellschaftlicher Re-/Produktion, auch gehen beide von Prak-
tiken aus und von mit Praktiken geschaffenen Wirklichkeiten. Foucault 
aber verwirft die Setzung ideologischer, teleologischer Letztbegründun-
gen und gibt sie der Kontingenz frei. Statt die Analyse von Machtfor-
men »auf das Rechtsgebäude der Souveränität, auf die Staatsapparate 
und auf die sie begleitenden Ideologien« zu gründen, verlangt Foucault 
sie auf »Herrschaft« auszurichten, »auf die materiellen Operatoren« und 
»Unterwerfungsformen«, und sodann weiter »auf die Verbindungen und 
Verwendungen lokaler Systeme dieser Unterwerfung und schließlich auf 
die Wissensdispositive«.105 Foucault setzt Gesellschaft und globale Struk-

101	Michel Foucault: »Vorlesung vom 14. Januar 1976« [1977, Nr. 194], in: Schrif-
ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel 
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 231–250, hier S. 242.

102	Michel Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen« [1974, 
Nr. 139], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. 
Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2002, S. 669–
792, hier S. 766.

103	M. Foucault: »Macht und Körper«, S. 936.
104	M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen«, S. 767.
105	M. Foucault: »Vorlesung vom 14. Januar 1976«, S. 243.

DISKUSSION, KRITIK, WEITERFÜHRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

turen also nicht voraus, vielmehr werden sie als Effekte von Praktiken 
des Wissens, der Macht und des Selbst sowie ihrer Verschränkungen 
entlarvt. Sie sind insofern Ergebnisse einer Analyse, die mit dem Begriff 
des Dispositivs heterogene Verkettungen lokaler Wissens-, Macht- und 
Selbstführungsformen zu systematischen Einheiten zu beschreiben und 
sichtbar zu machen vermag.

Ausgehend davon, dass der Begriff der Anrufung in der Subjektivie-
rungsforschung als eine zentrale, jedoch um Wesentliches verkürzte Re-
ferenz fungiert, wurde dieser hier wieder in den Ausgangskontext einer 
Theorie gesellschaftlicher Reproduktion gestellt. Auf diese Weise konn-
te gezeigt werden, dass Anrufung weder auf einen sprachlichen noch 
auf einen kurzfristigen oder einmaligen Akt zu reduzieren ist, sondern 
eingebettet ist in ein ideologisches, materiales Geschehen und für Pro-
zesse gesellschaftlicher Reproduktion essenziell ist. Dabei sind wir nicht 
nur immer-schon Subjekte, weil die Modi unserer Existenzbedingungen 
uns immer schon vorausgehen. Wir sind es zentralerweise auch deswe-
gen, weil permanente Anrufungen von Anfang an uns immer-schon und 
immerzu hervorbringen. Kind und Kindheit sind hierbei – so die mit-
zunehmende und weiter auszuführende These – in doppelter Weise von 
herauszuhebender Bedeutung: zum einen heuristisch-analytisch, da die 
am Lebensbeginn ansetzenden, permanenten und fortwährenden rituel-
len Anrufungen für Prozesse gesellschaftlicher Re-/Produktion elemen-
tar sind. Zum anderen historisch-empirisch, da seit der Frühen Neuzeit 
Kind, Kindheit und auf diese bezogene sowie von diesen ausgehenden 
Institutionen und Wissenschaften entscheidende Funktionen in den Pro-
zessen gesellschaftlicher Re-/Produktion zukommen. Althusser folgend, 
zeichnen sich Anrufungen vom Lebensanfang an dabei aus durch eine 
enorme institutionelle Dauer, einen doppelten, Kind und Gesellschaft 
umfassenden Zukunftsbezug, eine besondere Intensität und Dichte sowie 
den Zusammenhang von produzierten Fähigkeiten und Praktiken sozi-
aler Differenzierung. Während das folgende Kapitel, in welchem ich im 
Anschluss an Foucault Analytik und Verfahren einer historisch-relatio-
nalen Soziologie des Problems Kind erarbeite, vornehmlich der erstge-
nannten Dimension nachgeht, widmen sich die weiteren Kapitel auf ver-
schiedenen Wegen der zweitgenannten. Doch selbst wenn Ideologie als 
erkenntnisleitender Grundbegriff der Analyse nun also verworfen wird, 
lehrt Althusser abschließend die auch heute noch gültige Wahrheit, dass 
nämlich diejenigen, die andere der Ideologie bezichtigen, sich stets »in 
der Ideologie«106 befinden.

106	Vgl. L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staatsapparate«, S. 143.

IDEOLOGIE UND PERMANENTE ANRUFUNGEN VON ANFANG AN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17 - am 24.01.2026, 13:02:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1  Gesellschaftliche Reproduktion und die ideologische Hervorbringung des Subjekts
	2.2  Das »Gespann Schule-Familie« und Spezifika kindlicher Anrufungen
	2.3  Diskussion, Kritik, Weiterführungen

